
„Isten látta, hogy jÓ”
A teremtés igazsága – a teremtésvédelem kötelezettsége



VARIA THEOLOGICA 15



„ISTEN LÁTTA, HOGY JÓ”
A teremtés igazsága – a teremtésvédelem kötelezettsége

Teológiai tanulmányok

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2024



A KÖTET MEGJELENÉSÉT
A PÁZMÁNY PÉTER KATOLIKUS EGYETEM

TÁMOGATTA

A KÖTET KIADÁSA A PPKE
„FENNTARTHATÓSÁG, ÁLLÓKÉPESSÉG

– AZ ÉGHAJLATVÁLTOZÁS ÉS AZ AHHOZ VALÓ
ALKALMAZKODÁS TÁRSADALMI KIHÍVÁSAI”

PROJEKT KERETÉBEN VALÓSUL MEG,
MELYNEK TÁMOGATÓJA

A TECHNOLÓGIAI ÉS IPARI MINISZTÉRIUM

A KÖTETET SZERKESZTETTÉK
PUSKÁS ATTILA – GÁRDONYI MÁTÉ

A SZÖVEGET GONDOZTA
GÁRDONYI MÁTÉ

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 612 104 4

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.

SZENTISTVANTARSULAT.HU
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ

Technológiai és Ipari

Minisztérium



Tartalom

Előszó 7

C Ferenc pápa Laudato si’ enciklikájának jelentősége és recepciója C
Prem Xalxo SJ

Átfogó ökoteológia: a lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 11

Nobilis MáriÓ
Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika
pasztorálteológiai összefüggései 24

Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.
A Laudato si’ enciklika mint a globális fenntarthatóság
felelősségéről szóló ’alkotmány’ 40

Bándi Gyula
A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 52

C Biblikus közelítések C
Martos Levente Balázs

A teremtett világ mint menedék az ember számára:
Jób könyve és a Prédikátor szemlélete 68

Kocsis Imre
Teremtés és újjáteremtés a Jelenések könyvében 80

Bodor Attila
A kortárs ökoteológiák szentírásmagyarázata 92

Zamfir Korinna
Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás
a diszpenzacionalista bibliamagyarázat következményeiről 111



C Patrisztikus és fundamentálteológiai közelítések C
Gyurkovics MiklÓs

A természet szépségétől a Teremtő természet felé: patrisztikus források 133

Puskás Attila
A teremtett világ értékessége Szent Ágoston trinitárius
teremtésteológiájában 149

Bagyinszki Péter Ágoston
A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem
fundamentális teológiája 173

C Ökumenikus közelítések C
Kránitz Mihály

A teremtésvédelem kérdése az Egyházak Ökumenikus Tanácsa
világtalálkozóin 189

Béres Tamás
Kortárs protestáns ökoteológiák 200

GÖrfÖl Tibor
A teremtett világ és az éghajlatváltozás.
Tanulságok az ortodox teológia köréből 213

C Gyakorlati teológiai közelítések C
Kajtár Edvárd

Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása
mint „liturgikus teremtésvédelem” 226

Dobos András
A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 242

Laurinyecz Mihály
Lelkitükrök és teremtésvédelem 265

Sághy Ádám
A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései,
különös tekintettel a városökológiára 285



Előszó 7

Előszó

„Isten látta, hogy jó.” A teremtés igazsága, a teremtésvédelem kötelezettsé-
ge – ezzel a címmel szervezte meg a PPKE Hittudományi Kara szoros 
együttműködésben a PPKE Szent II. János Pál Kutatóközpont Teremtés-
védelmi Kutatóintézetével a 2023-as Teológiai Tanári Konferenciát (2023. 
jan. 26-27), bekapcsolódva abba az átfogó projektbe, mely „Fenntartható-
ság, állóképesség – az éghajlatváltozás és az ahhoz való alkalmazkodás 
társadalmi kihívásai” néven valósul meg a Kutatóintézet vezetésével a 
Technológiai és Ipari Minisztérium támogatásával. A Katolikus Egyház 
más keresztény egyházakkal együtt évtizedek óta intenzíven foglalko-
zik a teremtésvédelem kérdésével és elkötelezett bolygónk, mint közös 
otthonunk gondozásában, csakúgy mint az ökológiai felelősségre való 
nevelésben. Laudato si’ kezdetű 2015-ben megjelent enciklikájának beve-
zetésében maga Ferenc pápa is felidézi annak a mintegy fél évszázados 
tanítóhivatali erőfeszítésnek a nagy állomásait, melynek során elődei, 
Szent VI. Pál, Szent II. János Pál és XVI. Benedek pápa egy az egész te-
remtésre, a társadalomra, a népek együttélésére, az erkölcsi megújulásra 
kiterjedő átfogó ökológia megalkotásához adtak lényegi szempontokat, 
s mely Ferenc pápa körlevelében nyerte el módszeres és szisztematikus 
kiteljesedését.1 Zlinszky János „Környezet- és teremtésvédelem” című 
2016-ban közölt tanulmányában arra a kölcsönhatásra hívja fel a figyel-
münket, mely a környezetvédelemmel kapcsolatos kutatások, a nem-
zetközi politikai programok és a szentszéki megnyilatkozások között 
figyelhető meg.2 Ez azt mutatja, hogy az Egyháznak és a teológiának 
nemcsak mondanivalója és felelőssége, de hatása is van a teremtés meg-
óvása és gondozása területén az emberi magatartásra, sőt akár a politi-
kai tervezésre és döntéshozatalra is. A teológiai konferencia egyik célja 
az volt, hogy aktualizálja Ferenc pápa Laudato si’ enciklikájának, mint a 

1 FERENC PÁPA, Laudato si’ kezdetű enciklikája közös otthonunk gondozásáról, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest 2015, 3-6.

2 Zඅංඇඌඓ඄ඒ János, „Környezet- és teremtésvédelem”, in Vigilia 81 (2016) 329-342.



Előszó8

teremtésvédelem „magna chartájának” mondanivalóját. Ennek megfele-
lően a konferenciakötet első részében olvasható négy tanulmány „Ferenc 
pápa Laudato si’ enciklikájának jelentősége és recepciója” cím alatt a pá-
pai körlevél üzenetét tárgyalja és aktualizálja különböző nézőpontokból. 
Prem Xalxo jezsuita atya az ökológiai spiritualitás és nevelés keresztény 
szempontjait elemzi a körlevél fényében. Nobilis Márió az enciklikának 
az Egyházat cselekvésre indító üzenetét és pasztorálteológiai összefüg-
géseit vázolja. Szuromi Anzelm a magisztériumi megnyilatkozások sorá-
ban elhelyezve mint a globális fenntarthatóság felelősségéről szóló „al-
kotmányt” mutatja be a pápai körlevelet. Bándi Gyula a nemzetközi és a 
hazai jogalkotás fénytörésében, a jövő nemzedékekért viselt felelősség 
tükrében értékeli az enciklika üzenetét.

A konferencia másik célja annak a keresése volt, hogy a teológia a 
bibliai tanítás, az egyházatyák reflexiója és a hagyományban meggyöke-
resedő metaforák értelmezésével hogyan járulhat hozzá a teremtés igaz-
ságának elmélyítéséhez, a teremtésvédelem ebből fakadó felelősségének 
tudatosításához és motivációjának erősítéséhez. A konferencia címe: A 
teremtés igazsága, a teremtésvédelem kötelezettsége azt a meggyőződést fejezi 
ki, hogy szoros összefüggés van a teológiai értelmi belátás és a felelős 
erkölcsi cselekvés között van. Minél világosabban látjuk a teremtés igaz-
ságát, jóságát és szépségét, a teremtői mű logoszát, annál inkább tuda-
tosodik bennünk a teremtés megóvásáért viselt felelősségünk és annál 
mélyebb motivációnk lesz arra, hogy változtassunk a teremtéshez fűző-
dő helytelen viszonyulásunkon, önmagunkat, közösségeinket ennek 
megfelelően formáljuk, és együtt tegyünk Isten teremtett világáért. A 
teremtésvédelem teológiai indokai az igazságosság jogi és erkölcsi szem-
pontjait megerősítő, de ezeken egyben túl is mutató többletmotívumokat 
nyújtanak a helyes cselekvéshez. A konferenciakötet második és harma-
dik részében található írások ennek a célkitűzésnek állnak a szolgálatá-
ban. A „Biblikus közelítések” cím alatt négy tanulmányt talál a kedves 
olvasó, közöttük egy ószövetségi és egy újszövetségi teremtésteológiai 
szövegértelmezést, majd két olyan írást, melyek szentíráshermeneutikai 
kérdésekkel foglalkoznak. Martos Levente Balázs a bölcsességi irodalom 
két remekművének, a Jób és a Prédikátor könyvének tükrében vázolja a 
teremtett világ egzisztenciális jelentőségét az ember számára. Kocsis Imre 
a teremtés és az újjáteremtés összefüggéseit tárja fel a Jelenések köny-
vének alapján. Bodor Attila a kortárs ökoteológiák szentíráshermeneu-
tikáját veti alá kritikai vizsgálatnak, Zamfir Korinna a fundamentalista 
bibliamagyarázat negatív környezetpolitikai hatásait veszi szemügyre 



Előszó 9

ugyancsak kritikai módon. A „Biblikus közelítések” témájához szoro-
san kapcsolódik a teremtés keresztény értelmezésének a hagyományban 
kikristályosodott alapvető szempontjaival számot vető „Patrisztikus 
és fundamentálteológiai közelítés”. Gyurkovics Miklós elsősorban a ke-
leti atyák teremtésteológiai reflexiójának az ívét vázolja, mely a Bölcs 
13 bibliai szövege és a szépség platonikus filozófiája alapján a teremtés 
szépségétől vezet a Teremtőhöz. Puskás Attila Szent Ágoston trinitárius 
teremtésfelfogásának az összefüggésében tárja fel a teremtett világ érté-
kességének teológiai alapjait. Bagyinszki Ágoston az ókori bölcseletben, 
majd a keresztény teológiában meggyökeresedett jelkép, a Természet 
Könyve-metafora jelentésének és teremtésvédelmi aktualizálhatóságá-
nak lehetőségeit mérlegeli a fundamentális teológia szemszögéből. 

Ha igaz az, hogy egyedül senki nem mentheti meg magát, akkor még 
inkább igaz, hogy egyedül senki sem mentheti meg a teremtett vilá-
got. Csak a teremtő Istenre együtt figyelve, az ő tervével és egymással 
együtt munkálkodva tudjuk jól gondozni a ránk bízott világot. A te-
remtő Szentháromságba vetett hit közös alapján állva a Krisztuskövető 
emberek, akik megajándékozottaknak tudják magukat a teremtés mé-
lyebb igazságával és a belőle fakadó többletmotivációkkal, még nagyobb 
és közös felelősséget viselnek a teremtett világért. A teremtés igazsá-
gában és a felelősségben való közösségünket fejezte ki a konferencia 
ökumenikus súlypontja, melynek jegyében a teremtés értelmezésének 
és védelmének protestáns és ortodox teológiai szempontjait is számba 
vették az előadók. Az ökumenikus együttgondolkodásnak és cselekvés-
nek szép példájaként áll előttünk Szent II. János Pál pápa és Bartholo-
maiosz konstantinápolyi pátriárka 2002-ben tett közös állásfoglalása a 
környezeti etikáról, az ún. „Velencei nyilatkozatban”, amely leszögezi, 
hogy az ökológiai válság „nem pusztán gazdasági vagy technológi-
ai természetű gond, hanem elsősorban erkölcsi és lelki”, melyből csak 
úgy lábalhatunk ki, ha „mélységes változás megy végbe a szívünkben, 
amely elvezet bennünket életformánk megváltoztatásához, fogyasz-
tásunk és termelésünk fenntarthatatlan formáinak átalakításához”.3 A 
konferenciakötet „Ökumenikus közelítések” címet viselő negyedik ré-
sze a közös felelősségvállalásról és az egymástól való tanulásról szól a 
teremtés megóvása és gondozása területén. Kránitz Mihály számba veszi 
a teremtésvédelem folyamatosan napirenden tartott témájának újratár-
gyalásait az Egyházak Ökumenikus Tanácsának világtalálkozóin. Béres 
Tamás bemutatja a kortárs protestáns ökoteológiák típusait, gyökereit és 

3 Idézi: Zඅංඇඌඓ඄ඒ János, „Környezet- és teremtésvédelem”, in Vigilia 81 (2016) 338.



Előszó10

tágasabb kontextusait. Görföl Tibor a teremtés értelmezésének és a terem-
tésvédelemnek az ortodox szemléletmódját vázolja, különös tekintettel 
I. Bartholomaiosz konstantinápolyi pátriárka tanítására. Konferenciakö-
tetünket a „Gyakorlati teológiai közelítések” rész zárja, mely liturgikus 
és erkölcsteológiai megfontolásokat tartalmaz. Kajtár Edvárd az anyagi 
világ megszentelésének a liturgikus cselekményeit vizsgálja a latin rítus 
szertartásaiban, különös tekintettel a szentelményekre. Dobos András a 
bizánci rítus nagy euchologikus imáinak szövegeiben kutatja és értelme-
zi a teremtésre történő utalásokat. Laurinyecz Mihály a teremtésvédelem 
szempontjából teszi kritikai mérlegre a különböző típusú lelkitükröket 
és tesz javaslatokat a lelkiismeretvizsgálat teremtésteológiai szempontú 
finomítására és nevelésére. Végül Sághy Ádám a város ökológiájához kí-
nál értékes teológiai szempontokat a teremtésvédelem összefüggésében, 
a kulturális örökséghez, a természet belsővé tételéhez és a földhöz, ott-
honhoz való jog hármas fénytörésében.

Konferenciakötetünket Ferenc pápa gondolatainak felidézésével 
ajánljuk olvasóink figyelmébe. 2013-as beiktatási beszédében a Szent-
atya ezekkel a szavakkal hívta fel figyelmünket a teremtő Istentől kapott 
hivatásunkra: „a meghívás a gondviselő szerepére nemcsak nekünk, 
keresztényeknek szól. Van egy általános emberi dimenziója is, ami min-
denkire vonatkozik. Azt jelenti, hogy védjük az egész teremtett világot, 
annak minden szépségével. Azt jelenti, hogy tiszteljük Isten minden 
egyes teremtményét, és a környezetet, amelyben élünk. Azt jelenti, hogy 
védjük az embereket, szerető gondoskodással fordulunk minden egyes 
személy, különösen a gyermekek, az idősek, a kirekesztettek felé. Kérve 
kérem azokat, akik felelős pozíciót töltenek be a gazdaságban, a poli-
tikában, a társadalomban, kérek minden jóakaratú embert: legyünk a 
teremtés gondviselői, Isten tervének őrzői, egymás és a környezet védel-
mezői.”4

Puskás Attila

4 Uo. 339k.



 Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 11

Ferenc pápa Laudato si’ enciklikájának
jelentősége és recepciója

Prem Xalxo SJ
Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai 
nevelés forrása

Bevezetés

Az átfogó ökológia, amelyet Ferenc pápa a Laudato si’ című híres encik-
likájában a Közös Otthon gondozására javasolt, meghatározott és kidol-
gozott, mély forrása a spiritualitás és az ökológiai nevelés fejlesztésének. 
Az átfogó ökológia összetett víziót mutat be arról az ökológiai válságról, 
amellyel az emberiség szembesül a jelenkorban, és amely „egyértelmű-
en magában foglalja az emberi és társadalmi dimenziókat” (Laudato si’ 
[=LS] 137), és feltételezi, hogy „nincs két egymástól elkülönülő válság, 
egy környezeti és egy társadalmi, hanem csak egyetlen, összetett társa-
dalmi-környezeti válság létezik” (LS 139). E megközelítés szempontjából 
az összes élő és élettelen dolog kapcsolata és összekapcsolása az átfogó 
ökológia középpontjában áll: „minden kapcsolatban áll” (LS 70, 92, 120), 
„minden összefügg” (LS 117), „minden szorosan összefügg mindennel” 
(LS 137). Az átfogó ökológia első szava már jelzi a kapcsolatok világos 
tanítását, mint az ökológia jelentését, amely „az ökológia az élő szerve-
zetek és azon környezet közötti kapcsolatokat vizsgálja, ahol azok fej-
lődnek” (LS 138). 

Az átfogó ökológia kifejezése kilenc alkalommal szerepel az encikli-
kában (LS 10, 11, 62, 124, 137, 156, 225, 230), miközben az „átfogó” jelző 
gyakorta a „fejlődés” illetve a „fenntarthatóság” fogalmakhoz rendelten 



Prem Xalxo SJ12

jelenik meg.1 Az összekapcsolódás és az egymásrautaltság axiómáját fel-
tételezve az átfogó ökológia interdiszciplináris felhívást intéz „az isme-
retek mindenféle széttagoltsága” (LS 110) ellen, amely miatt „tudomány 
és a vallás azonban, melyek a valóság két különböző megközelítését 
nyújtják, intenzív és mindkettőjük számára gyümölcsöző párbeszédet 
kezdhetnek egymással” (LS 62). Összefoglalva, immár világos hogy az 
átfogó ökológia a kapcsolatok egyik paradigmája, amely elveti az ökoló-
giai lelkiség és nevelés magvait. Jól jegyzi meg Leonardo Boff:

„Minden kapcsolat, és semmi sem létezik a kapcsolaton kívül. Ez 
a kvantumfizika és az új kozmológia hite. Ez a felfogás teológia-
ilag megalapozott, mert kijelenti, hogy a keresztény Isten nem az 
Egyetlen magánya, hanem a Szentháromság mindig és mindörökké 
összefüggő közössége és kapcsolata. Ha az háromságos Isten ilyen, 
vagyis kapcsolat, akkor az egész teremtés minden dolog kapcsola-
ti természetét tükrözi. Ebből a fogalomból származik egy másik, a 
mindenkire kiterjedő kölcsönös függés, valamint a Föld és az embe-
riség közös sorsáért való kollektív közös felelősség.”2

Az emberi lét kapcsolatisága és az élet más formáitól való kölcsönös füg-
gése egy jobb és fenntarthatóbb jövő reményét adja meg: „Közös ottho-
nunk megvédésének sürgető kihívása magában foglalja azt az igyekeze-
tet is, hogy az egész emberi családot egyesítsük a fenntartható és átfogó 
fejlődés keresésében, mivel tudjuk, hogy a dolgokon lehet változtatni. A 
Teremtő nem hagy magunkra minket, sosem fordít hátat szeretettervé-
nek megvalósításában, nem bánja meg, hogy megteremtett minket. Az 
emberiségnek megvan még a képessége, hogy együttműködjön közös 
otthonunk építésében.” (LS 13) „Mivel minden szorosan összefügg min-
dennel, és a mai problémák olyan látásmódot kívánnak meg részünkről, 
amely figyelembe veszi a világválság összes elemét” (LS 137), az átfo-
gó ökológia interdiszciplinárisan és holisztikusan mutatja be az embe-
ri valóságot, és úgy határozza meg az emberi élet, méltóság és létezés 
minden dimenzióját, mint amely „képes a valóság szélesebb látószögű 
szemléletére” (LS 141). A Gaudium et spes már felhívta a figyelmet az em-
beri létezés különböző valóságai szétválasztásának súlyos hibájára: „A 

1 Costa Giacomo - Foglizzo Paolo, L’ecologia integrale in Aggiornamenti Sociali 65 
(agosto-settembre 2015) 541.

2 Boff, Leonardo, L’enciclica Laudato si’ è una nuova speranza per il Pianeta, in 
http://www.rainews.it/dl/rainews/articoli/L-Enciclica-Laudato-si-e-una-nuova-spe-
ranza-per-il-Pianeta-Intervista-esclusiva-di-rainews.it-a-Leonardo-Boff (a kutatás 
időpontja: 2022. december 20.).



 Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 13

vallott hit és a mindennapi élet közötti, sokaknál tapasztalható hasadást 
korunk súlyos tévedései közé kell számítani.”3 Az átfogó ökológia a kü-
lönféle emberi valóságok társításán, és a Közös Otthon gondozásához 
nélkülözhetetlen háromdimenziós kapcsolatokon, azaz „az emberi lé-
tezés három, egymással szorosan összefüggő alapvető kapcsolatán, az 
Istennel, a felebaráttal és a földdel való kapcsolaton alapszik” (LS 66), és 
így az átfogó ökológia a lelkiség és az ökológiai nevelés egyik termékeny 
forrása marad.

Ökológiai lelkiség

Meglehetősen szekularizált társadalomban élünk, amely tagadja Isten 
létezését, vagy nem érzi szükségét Istenre a hétköznapi életben – ez a 
tény végül nemcsak Isten ellen, hanem egyáltalán Isten nélküli életre 
vezet. Az olasz DIO (Isten) szóból elhagyva a D-betűt (IO = ÉN) az ÉN 
a saját sorsának ura lesz, ami féktelen fogyasztáshoz és „önmagára hi-
vatkozó” individualizmushoz vezet, amely megszakítja a kapcsolatokat 
„a másokért való léttel”4. Ezzel az emberi hozzáállással szembesülve a 
Laudato si’ nagy kihívás elé állítja a hívőket és a nem hívőket, akik gát-
lástalanul igyekeznek kizsákmányolni a föld összes javait. Úgy tűnik, 
hogy az egyre több és jobb keresése nem csillapítja az individualizmus, 
a fogyasztás és az önzés gépezetévé átalakult ember szomját. A Laudato 
si’ arra emlékeztet bennünket, hogy a Föld minden élőlény közös java: 
„ma hívők és nemhívők egyetértünk abban, hogy a föld – lényegénél 
fogva – közös örökség, és gyümölcseinek mindenki javát kell szolgálni-
uk” (LS 93).

A pápák tanításait mindig a keresztény hit kontextusában kell nézni, 
még akkor is, ha egyes pápai dokumentumok egy adott kor szükség-
leteit érintik. A Laudato si’ enciklikában elhintett ökológiai spiritualitás 
magvai megnyitják a hit útját, és a remény kézzelfogható jelét mutatják 
egy olyan időszakban, amikor úgy tűnt, hogy a viták az éghajlatválto-
zásra és a globális felmelegedésre összpontosítottak. II. János Pálnak a 
Béke Világnapjára (1990) szóló üzenetét idézve Ferenc pápa hangsúlyoz-
za, hogy a természet és a bolygó védelme a keresztények hivatása: „a 

3 A II. Vatikáni Zsinat Gaudium et spes kezdetű lelkipásztori konstitúciója 43., in A 
II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, Szent István Társulat, Budapest 2000.

4 Ratzinger, Joseph, Introduzione al cristianesimo, Editrice Queriniana, Brescia 
200314, 199.



Prem Xalxo SJ14

keresztényeknek különösen is tudatosítaniuk kell magukban, hogy a 
teremtett világon belüli megbízatásuk, a természettel és a Teremtővel 
szembeni kötelességeik hitük részét képezik” (LS 64). A keresztények 
különféle módokon és helyeken életüket és energiájukat a Közös Otthon 
gondozásának szentelik. Ennek az elkötelezettségnek az életvitel és a 
hit gyakorlásának módjává kell válnia. Az ökológiai spiritualitás meg-
világítja az imago Dei mély értelmét (Ter 1, 26-27). Az a tény, hogy Isten 
képmására és hasonlatosságára teremtették (Ter 1, 26), az embert dicsőség 
és tisztelet koronázza meg (vö. Zsolt 8, 6); de a teremtés szerves és átfogó 
része marad. Hite arra ösztönzi, hogy a teremtés őrzője legyen.

A Laudato si’ második, A teremtés evangéliuma című fejezete egy alap-
vető kérdéssel és egy konkrét és megfelelő válasszal kezdődik az ökoló-
giai spiritualitás elmélyítésére és megalapozására: „Miért illesztek ebbe 
a minden jóakaratú embernek szánt dokumentumba olyan fejezetet, 
amely hitbeli meggyőződésekre vonatkozik? Tudatában vagyok annak, 
hogy a politika és a gondolkodás területén vannak olyanok, akik hatá-
rozottan elvetik egy Teremtő gondolatát, vagy olyannyira irrelevánsnak 
tekintik, hogy az irracionalitás területére száműzik azt a gazdagságot, 
amelyet a vallások nyújthatnak egy átfogó ökológia és az emberiség tel-
jes fejlődése számára. Az is előfordul, hogy egyfajta szubkultúrának te-
kintik a vallásokat, amelyet egyszerűen csak el kell tűrni. A tudomány 
és a vallás azonban, melyek a valóság két különböző megközelítését 
nyújtják, intenzív és mindkettőjük számára gyümölcsöző párbeszédet 
kezdhetnek egymással.” (LS 62)

Az átfogó ökológia, mint az emberi lény Istennel, önmagával, mások-
kal és az egész teremtéssel való háromdimenziós kapcsolati paradig-
mája, mindenekelőtt az ökológiai spiritualitás különféle alapjait tartal-
mazza a hívek megújult és erőteljes elkötelezettségéért a Közös Otthon 
gondozása érdekében. A Laudato si’ teljes egészében a dicséret és a hála 
csodálatos éneke a Teremtő Istennek a Közös Otthon ingyenes ajándéká-
ért, és sürgető felhívás az egész emberiséghez, hogy személyes és közös 
felelősséggel vigyázzon rá. Ferenc pápa megismétli: „a kezdetektől meg 
akarom mutatni, hogyan nyújtanak a hitbeli meggyőződések a kereszté-
nyeknek – és részben más hívőknek is – erős motivációkat a természettel 
és a legtörékenyebb testvéreinkkel való törődéshez. Ha az embereket 
már pusztán az a tény, hogy emberek, arra indítja, hogy gondozzák a 
környezetet, amelyhez tartoznak, a keresztényeknek különösen is tudatosíta-
niuk kell magukban, hogy a teremtett világon belüli megbízatásuk, a természettel 
és a Teremtővel szembeni kötelességeik hitük részét képezik. Ezért az embe-



 Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 15

riség és a világ javát szolgálja, ha mi, hívők jobban felismerjük meggyő-
ződéseinkből fakadó ökológiai kötelezettségeinket.” (LS 64)

Az átfogó ökológia, a Laudato si’ magja, megismerteti és elmélyíti a 
hit, az antropológia és az etika alapjait, amelyekre konkrét és megfe-
lelő választ javasolhatunk és építhetünk a Közös Otthon gondozására. 
Arra is meghív bennünket, hogy hittel és nyitott szívvel közelítsünk a 
teremtés könyvéhez, hogy szembenézhessünk a progresszíven és radi-
kálisan globalizálódó és szekularizálódó kortárs világ etikai és teológiai 
kihívásaival. Végső soron arra késztet bennünket, hogy válaszoljunk az 
ökológiai megtérés felhívására, az ökológiai tudatosság kialakítására, és 
előmozdítsuk az egész teremtés megbékélését „Krisztusban és Krisztu-
sért” (Kol 1, 16).

„A természet a szeretet és az igazság tervének kifejeződése. Létezésében 
megelőz bennünket, és életünk színtereként Isten ajándéka a számunk-
ra” – írja XVI. Benedek pápa a Caritas in veritate kezdetű enciklikájában.5 
A szeretet témája, amely mint kulcsszó az összeszőtt kapcsolatok teljes 
forgatókönyvét alátámasztja, nemcsak Isten ember iránti szeretetét is-
meri fel, akit képére és hasonlatosságára teremtett (Ter 1, 26), hanem azt is 
megerősíti, hogy „legjelentéktelenebb létező mulandó kis élete is az ő 
szeretetének tárgya” (LS 77). A szeretet rendje a teremtésben különleges 
spirituális értéket nyer a kortárs társadalomban, hogy megragadja az 
emberi lény ontikus felépítését, és hiszi, hogy „Isten szeretete az alapve-
tő oka minden teremtménynek” (LS 77). Így ír erről a pápa:

„A világmindenség nem önkényes mindenhatóság, nem erőfitog-
tatás vagy önérvényesítő vágy eredményeként jött létre. A teremtés 
a szeretet rendjébe tartozik. Isten szeretete az alapvető oka minden 
teremtménynek: Szeretsz mindent, ami van, és semmit sem utálsz abból, 
amit alkottál, mert ha gyűlölnél valamit, meg sem teremtetted volna. (Bölcs 
11,24) Tehát minden teremtmény az Atya gyengéd szeretetének tár-
gya, ő ad neki helyet a világon. A legjelentéktelenebb létező mu-
landó kis élete is az ő szeretetének tárgya, és létezésének e néhány 
másodpercében ő veszi körül szeretettel. Nagy Szent Baszileiosz 
azt mondta, hogy a Teremtő számítás nélküli jóság is, Dante Alighieri 
szerint pedig szeretet, mely mozgat napot és minden csillagot. Ezért te-
remtett műveiből felemelkedünk az ő szerető irgalmasságáig.” (LS 77)

A szeretet rendje egyben az átfogó ökológia működésének alapja is, 
amely a Teremtő Istenben látja legalapvetőbb biztosítékát, aki továbbra 

5 XVI. Benedek, Caritas in veritate, Szent István Társulat, Budapest 2009, 48.



Prem Xalxo SJ16

is megteremti, újrateremti, élteti és fenntartja az egész teremtést. Ez a 
szeretet „természeténél fogva diffusivum sui, vagyis magától tágul és ter-
jed. Az univerzum és létezésünk értelme az élő szeretetben találja meg a 
legmagasabb megnyilvánulását és a legnagyobb javát.”6 „Az egész anya-
gi világ, Isten szeretetnyelve, irántunk érzett mérhetetlen szeretetéről 
beszél.” (LS 84) A szeretet rendje adja a legmélyebb értelmet az emberi 
valóságnak és létezésnek. Az emberi lény nemcsak azért létezik, mert 
gondolkodik (Cogito ergo sum), hanem azért, mert szeret és szeretve érzi 
magát Istennel, egymással és az egész teremtéssel kapcsolatban (Amo 
ergo sum).

A szeretet rendje az ember és az egész teremtés megteremtésének ak-
tusában mindenekelőtt szentháromságos módon, az Atyának a Fiú ál-
tal a Szentlélekben való közös cselekvéseként értendő: „Az Atya végső 
forrása mindennek, szerető és kommunikatív alapja mindannak, ami 
létezik. A Fiú, aki őt tükrözi, és akin keresztül minden teremtetett, egy-
gyé vált a földdel, amikor testi alakot öltött Mária méhében. A Lélek, a 
szeretet végtelen köteléke, aki bensőségesen jelen van a világmindenség 
szívében, új utakat nyit, és új utakra indít.” (LS 238)

A Szentháromság három Személyének, mint egyetlen isteni princí-
piumnak a teremtő tevékenysége az egyes isteni személyekre jellemző 
önazonosság szerint valósul meg. Az Atya a Fiú által teremt a Szentlé-
lekben, vagyis a teremtést Istentől „teremtetett”, „Isten által” alkotott és 
Istenben „létezik”. Pontosan ez a tökéletes közösségben összekapcsolt 
teremtési aktus válik az ökológiai spiritualitás alapjává. Ez a közösség 
és a trinitárius kapcsolat azt jelzi, hogy „az univerzumban minden min-
dennel összefügg, minden pontban és minden pillanatban. Az ökológiai 
spiritualitás az, amely lehetővé teszi, hogy tekintetünk minden létező 
dologban – egyik a másik mellett és mindegyik a másikhoz kapcsoló-
dóan – felismerje Isten jelenlétének jelét.”7 Ezért az átfogó ökológia a 
„Szentháromság tükörképévé” válhat, mert az emberi cselekvés az is-
teni cselekvés közösségi példáját követve kapcsolati, párbeszédes és 
átfogó folyamatot tud felvenni, azon a tényen alapulva, hogy „minden 
valóság, amit magában foglal maga is tulajdonképpen szentháromságos 
lenyomat”. A Laudato si’-ben olvassuk:

„A szentháromságos közösségként létező, egyetlen Istenbe vetett 
hit alapján a keresztények úgy vélik, hogy az egész valóság magán 

6 GrÜn, Anselm – Boff, Leonardo, Un nuovo modo di pensare: diventare uno, Edizioni 
Messagero, Padova 2017, 112.

7 GrÜn, Anselm – Boff, Leonardo, Uo. 121.



 Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 17

hordja a Szentháromság jelét. Szent Bonaventura még azt is állítot-
ta, hogy az ember – a bűnbeesés előtt – fel tudta ismerni, hogy az 
egyes teremtmények miként tanúskodnak arról, hogy Isten háromságos. 
A Szentháromság tükröződését akkor lehetett felismerni a termé-
szetben, amikor sem ez a könyv nem volt homályos az ember számára, sem 
az ember szeme nem volt elhomályosult. Ez a ferences szent azt tanítja 
nekünk, hogy minden teremtmény kimondottan szentháromságos szer-
kezetet hordoz magában, mégpedig oly valóságosan, hogy önkéntele-
nül is megláthatnánk, ha az ember tekintete nem lenne korlátozott, 
elhomályosult és gyenge. Így azt a feladatot állítja elénk, hogy tö-
rekedjünk a valóságot szentháromságos értelmezési kulccsal olvas-
ni.” (LS 239)

Azáltal, hogy Isten a Szentháromság lenyomatát adja az emberi lénynek, 
azzal akar együtt cselekedni, akit képére és hasonlatosságára teremtettek, 
és számítani akar a Szentlélek általi közreműködésére, akinek „végtelen 
nagy, az isteni értelemre jellemző képzelőereje van, amely a legössze-
kuszáltabb és legátláthatatlanabb emberi történések csomóit is képes 
kibogozni” (LS 80). A teremtés szentháromságos dimenziója, amely a 
Szentháromság három isteni személyének közösségén és kölcsönös kap-
csolatán alapul, ihletforrást jelent a Közös Otthon gondozása melletti 
komoly elköteleződéshez, az átfogó ökológia koncepciójának előmozdí-
tásához és az Isten teremtő tevékenységeiben való kreatív együttműkö-
déshez a föld művelésére és gondozására.

Ami Jézus Krisztus életét, küldetését és tekintetét (LS 96-100) illeti az 
emberiségre és a világra, az átfogó ökológia kiválóan birtokolja az öko-
lógiai lelkiség magját. „Jézus teljes összhangban élt a teremtéssel” (LS 
98), nem úgy, mint egy világtól elkülönülő aszkéta, és „magáévá teszi a 
teremtő Istenbe vetett bibliai hitet, és egy alapvető tényt hangsúlyoz: Is-
ten Atya” (LS 96). Az egész teremtés sorsa Jézus Krisztus misztériumán 
megy keresztül, aki kezdettől fogva jelen van: „Minden általa és érte 
teremtetett” (Kol 1,16). Krisztus mint isteni Ige (Logosz), aki „testté lett”, 
teremtő tevékenysége megerősíti a teremtés és az emberiség fontosságát. 
Krisztus „az, akiben a teremtés teljessége lakozik (Kol 1,19), ő az örök-
kévaló hajlék, amely otthont ad minden teremtménynek, aki összehozza 
őket, mert mindannyian benne találják beteljesülésüket”8. A megteste-
sülés misztériumával, az akkori emberi és földi valóság között megélt 
élettel, szavaival és tetteivel, végül kereszthalálával és feltámadásával 

8 Boureux, Cristophe, Dio è anche Giardiniere: la creazione come ecologia compiuta, 
Queriniana Brescia, 2016, 115.



Prem Xalxo SJ18

megérteti velünk, hogyan folytatja munkáját a teremtés egészében rej-
tett módon. Az ő teremtő-újjáteremtő tevékenysége és a világban való 
jelenléte „a világ végezetéig” (Mt 28, 20) figyelmeztetés a helyes átfogó 
ökológiára. Tekintetünket a földi Jézus mellett a feltámadott és dicső-
séges Krisztusra, az egyetemes kibontakozás tengelyére is irányítjuk 
(LS 83), amelyben minden megbékél (vö. LS 100). Ezért az emberi lény 
és az egész teremtés végső célja a Jézus Krisztusban való emancipáció, 
amikor Isten „minden mindenben” lesz (1Kor 15, 26), és végül mindenki 
„szemtől szembe” találkozik Isten végtelen szépségével (vö. 1Kor 13,12), 
és örömteli csodálattal olvashatja majd a világegyetem misztériumát, 
amely mindenkivel együtt részt vesz a vég nélküli teljességben (vö. LS 
243).

Az indiai spiritualitás teljes összhangban van az átfogó ökológia ál-
tal támogatott ökológiai spiritualitással. Az ember és az egész teremtés 
közötti szimbiotikus kapcsolat az indiai spiritualitás és kultúra magja, 
amelyet jól szemléltet a hinduk egyik szent irata. Az Atharva Védában, 
a Prithvi Sukta-ban (12. fejezet, 1. rész, 61. mantra) van egy szent mantra 
vagy képlet, amely azt mondja: „Parayavarno Rakshati Rakshitah” (Védd 
a környezetet, és a környezet megvéd téged). A Földanya (vagy Dharti 
Mata) alapkoncepciója, aki „sóhajtozik és vajúdik” (Róm 8, 22), valamint 
az egymásrautaltság, a komplementaritás, az egymással összefüggő 
kapcsolatok és szinergiák témái, amelyek szintén az átfogó ökológia 
középpontjában állnak, felkeltik a nem keresztények figyelmét. Én az 
Oraon törzshez tartozom, amely Közép-Észak India öt bennszülött kö-
zösségének egyike, amelynek szellemisége az emberi lény bensőséges 
és szoros kapcsolatán alapul egy olyan transzcendens és immanens Is-
tennel, aki az élőlények mindennapjainak közelében marad és lakozik. 

Az ökológiai nevelés

A kapcsolatiság axiómája (Isten-ember, ember-ember, ember-teremtett 
világ) mint az átfogó ökológia fókuszpontja igényli az ökológiai neve-
lést ahhoz, hogy kivirágozzék „a gondoskodás kultúrája, mely az egész 
társadalmat átitatja” (LS 231). E kultúra új pedagógiai terveket tesz szük-
ségessé, hogy előmozdítsa az őrizni és művelni (Ter 2,15) szellemiségét 
és segítsen „növekedni a szolidaritásban, a felelősségvállalásban és az 
együttérzésen alapuló törődésben” (LS 210). Az ökológiai nevelésre 
sürgetően szükség van a tudatosság kialakításához és új meggyőző-



 Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 19

dések, magatartásformák és képességek kifejlesztéséhez az egész em-
beriség számára ingyenes adományként ajándékozott teremtett világ 
szépségének és épségének az észlelésére, megcsodálására, ünneplésére 
és megóvására. Azzal szembesít, hogy „nagy kulturális, spirituális és 
nevelési feladat” (LS 202) áll előttünk kezdve a személyes életünkkel, a 
családokban, a közösségekben, az iskolákban, a nevelés színterein és a 
hírközlő eszközök világában. Noha a nevelés első helyszíne a család, itt 
„tanulunk meg kérni, nem kényszeríteni, ‘köszönömöt’ mondani (...) „az 
agresszivitást és a mohóságot uralni és bocsánatot kérni, ha kárt okoz-
tunk” (LS 213), mégis ennek színterét ki kell terjeszteni az iskolákra, a 
katekizmusra és a hírközlő eszközökre is, hogy az élet értékére és az 
emberi méltóságra neveljünk az egész teremtett világ átfogó jól-létével 
való összhangban. Ferenc pápa a következő szavakkal hangsúlyozza az 
ökológiai nevelés sürgető szükségességét:

„A kulturális és környezeti válság súlyosságának tudata új szoká-
sok kialakításához kell, hogy vezessen. Sokan tudják, hogy sem a 
jelenlegi fejlődés, sem a tárgyak és élvezetek puszta halmozása nem 
elegendő ahhoz, hogy értelmet és örömet adjon az emberi szívnek, 
mégsem érzik képesnek magukat lemondani arról, amit a piac kínál 
nekik. Azokban az országokban, amelyeknek a legnagyobb változ-
tatásokat kellene végrehajtaniuk fogyasztói szokásaikban, a fiata-
lok új ökológiai érzékenységgel és nagylelkű szellemiséggel rendel-
keznek, és néhányan közülük csodálatosan küzdenek a környezet 
védelméért, de olyan erősen fogyasztói és jóléti közegben nőttek fel, 
amely megnehezíti más szokások kialakítását. Következésképpen 
egy nevelési kihívással állunk szemben.” (LS 209)

Az ökológiai nevelés kiindulópontja az, hogy megváltoztatjuk az „em-
ber a teremtés csúcsa és koronája” paradigmát. Ez szükségessé teszi, 
hogy határozott lépést tegyünk a „csúcs”-tól az „őrző” felé. Az átfogó 
ökológia új megvilágításba helyezi az imago Dei fogalmát. A tény, hogy 
Isten képére és hasonlatosságára lett teremtve, az emberi létezőt a teremtés 
„csúcsává és koronájává” tette. A 8. zsoltár ennek jelentőségét a követ-
kezőképpen hangsúlyozza: „Hiszen ha nézem az eget, kezed művét, a 
holdat és a csillagokat, amelyeket alkottál, mi az ember, hogy figyelemre 
méltatod, és mi az emberfia, hogy meglátogatod? Kevéssel tetted őt ki-
sebbé az angyaloknál, és kezed művei fölé állítottad. Lába alá vetettél 
mindent: dicsőséggel és tisztelettel koronáztad” (Zsolt 8,4-7).

Az átfogó ökológia kontextusában az imago Dei kozmikus látásmódja, 
miszerint az ember szerves része a teremtésnek, segítene megérteni az 



Prem Xalxo SJ20

ember szerepét és felelősségét a Közös Otthon gondozásában. Kétségtele-
nül, olyan lényegi jegyei, mint pl. a tudat, az értelmi okfejtés és a meg-
különböztetés, az esztétikai érzék, a szabadság stb. kitüntetett lényként 
megkülönböztetik az emberi lényt más élőlényektől. A mai világban „a 
bibliai teremtéselbeszélés új ökológiai olvasata szerint az ember az Isten 
utoljára alkotott teremtménye, következésképpen, a leginkább feltéte-
lekhez kötött teremtmény. (...) A földi közösség függő tagja.”9 Valóban 
igaz, hogy „ha az ember nem találja meg újra valódi helyét, akkor félre-
érti önmagát és végül saját valóságának mond ellen” (LS 115). Mivel Is-
ten képére és hasonlatosságára teremtetett, az ember képes kapcsolatba 
lépni Istennel, de nem azért, hogy olyan legyen „mint Isten, ismerve a 
jót és a rosszat” (vö. Ter 3, 5). Küldetést bíznak rá, hogy kísérje, vezesse, 
fenntartsa a teremtett világot, ami a szövetség alapvető dimenziója (Ter 
1,28; Ter 9), nem pedig, hogy leigázza és uralja. Ezért, noha a világhoz 
kötődik és a földből vétetik, az ember nyitott és annak is kell maradnia 
az Istennel, másokkal és a teremtett világgal való kapcsolatra. Létének 
teljes értelmét az Istenével való kapcsolattal éri el.

Az ökológiai nevelés másik kiindulópontja a társadalmi-kulturális 
vonatkozású ösztönzés, vagyis a gyökerekhez való visszatérés. Min-
den emberi közösség gazdag társadalmi-kulturális és vallási örökség-
gel rendelkezik, amely emlékezetbe idézi és igazolja az emberi életben 
és a teremtő Istennek kapcsolatban álló egész teremtésben a rendet és 
harmóniát. Ferenc pápa hangsúlyozza: „Szükségünk van annak tuda-
tára, hogy közös az eredetünk, egymáshoz tartozunk, és olyan jövő vár 
ránk, amelyen mindnyájan osztozunk. Ez az alaptudat lehetővé tenné, 
hogy új meggyőződések, viselkedésformák és életmódok alakuljanak ki. 
Ekképpen egy nagy kulturális, spirituális és nevelési feladat rajzolódik 
ki előttünk, amely hosszú megújulási folyamatokat igényel” (LS 202). 
A gyökerekhez való visszatérés sürgős szükségessége magába foglalja, 
hogy újra áttekintjük minden közösség társadalmi-kulturális és vallási 
értékeit és lehetséges hozzájárulását ahhoz, hogy Istennel és az egész 
teremtett világgal való megtört kapcsolatot helyreállítsuk. Az ökológiai 
nevelés kiemeli, hogy „a környezettel kapcsolatos kérdések vizsgálata-
kor figyelmet kell fordítani a helyi kultúrákra, és el kell érni, hogy a 
tudományos-technikai nyelvezet párbeszédet folytasson a népi nyelve-
zettel” (LS 143). A Laudato si’ körlevél állítja annak fontosságát, hogy elismer-
jük a különböző kultúrák gazdagságát: „Ha figyelembe vesszük a környezeti 

9 Moltmann, JÜrgen (szerk.), La terra come casa comune: crisi ecologica ed etica ambien-
tale, Edizioni Dehoniane, Bologna 2017, 20.



 Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 21

válság bonyolultságát és szerteágazó okait, el kell ismernünk, hogy a 
megoldások nem származhatnak a valóság egyetlen értelmezési és ala-
kítási módjából. Oda kell fordulnunk a népek kulturális gazdasága, a 
művészet és a költészet, a belső élet és a lelkiség felé is” (LS 63).

Az ökológiai nevelés alapvető célkitűzése, hogy meghívjon egy új 
életstílus elsajátítására: „ha mélyreható változásokat szeretnénk elér-
ni, tudatában kell lennünk annak, hogy a gondolkodási paradigmák 
ténylegesen befolyásolják a viselkedést. A nevelés eredménytelen lesz, 
erőfeszítései pedig hiábavalóak, ha nem törekszik arra is, hogy új pa-
radigmát terjesszen el az ember, az élet, a társadalom és a természet-
hez fűződő kapcsolat tekintetében” (LS 215). Az új életstílus elsajátítása 
gyökeres változást, a haladási irány teljes megfordítását jelenti, melyet a 
szanszkrit mantra így fejez ki: Tamasomā jyotirgamaya (a homáylból a vi-
lágosságra), Mrtyormā ā’mrtam gamaya (a halálból a halhatatlanságra). Az 
ökológiai nevelés arra történő meghívást is jelent, hogy otthon érezzük 
magunkat, hogy az „otthon” tagjaival, élőlényekkel és nem élőlények-
kel, a kölcsönös függőség egybeszövődő kapcsolatait alakítsuk ki, hogy 
újra értelmezzük az ökológia és az ökonómia szavak gyökerét – az öko 
az oikosz szóból jön, s annyit jelent, mint otthon vagy a család javai; a 
logosz azt jelenti, hogy tanulás vagy beszéd; a nomosz törvényt és sza-
bályt jelent. Az otthon nem a falak, ablakok, ajtók, tetők és egy fizikai 
hely szerkezetét jelenti. Az otthon az együtt élő személyek bensőséges 
kapcsolatainak a közege, a szeretet, a közelség, a biztonság, a megosz-
tás és a család minden tagjáról való személyes törődésnek a színtere. Ezért 
aztán elengedhetetlenül szükséges néhány szabály és norma, melyek 
fenntartják a személyek közötti kapcsolatok rendjét és harmóniáját. 
Mindkét kifejezés gyökeréből világos, hogy az ökológia egyfelől meg-
hívást jelent arra, hogy Közös Otthonban érezzük magunkat; másfelől az 
ökonómia azokat a normákat jelöli, melyek az otthon minden tagjának 
a közös javára rendelkeznek és utal arra a felelősségre, melyet az otthon 
minden tagja visel azért, hogy jó állapotban fenntartsa a Közös Otthont, 
valamennyi élőlény átfogó jól-léte érdekében.

A kapcsolatok társadalmi szövetét elősegítő saját kultúra és tradíció 
megértése elengedhetetlenül szükséges ahhoz, hogy otthon érezzük 
magunkat. Minden társadalmi elidegenedés elidegenedés az Anyaföld-
től. A saját hagyományból-kultúrából való gyökérvesztett elszakadás a 
saját társadalom erkölcsi és kulturális alapjainak az erózióját eredmé-
nyezi. Az effajta elgyökértelenedés nyomán a fizikai világ res extensává 
(tehetetlen anyaggá) válik és gátlástalanul használják és kizsákmányol-



Prem Xalxo SJ22

ják az Anyaföldet. Ezért az ökológiai nevelés szerepe megkerülhetetlen 
az ökológiai tudat és lelkiismeret formálásában, amely jelzi, hogy „egy 
cselekvés akkor helyes, amikor az élő közösség épségének, stabilitásá-
nak és szépségének a megóvására törekszik; máskülönben elhibázott”10. 
Ekképpen lehet meghatározni egy integrális és átfogó etikai paramétert, 
hogy lássunk, ítéljünk és cselekedjünk az emberi élet összekapcsolódó 
hálójában a teremtett világban.

A Joint Diploma in Ecologia Integrale (Közös diploma az átfogó ökológiá-
ban) olyan kezdeményezés, melyben Róma pápai egyetemei és főiskolái 
vesznek részt, élő igazoló példája az ökológiai nevelés gyakorlatának. 
Látható jele a római intézmények közötti interdiszciplináris együttmű-
ködésnek, minden bizonnyal először a pápai egyetemek és főiskolák tör-
ténetében. E közös program alapvető célja a Laudato si’ látásmódjának 
és küldetésének elterjesztése a Közös Otthonról való törődés végett, az 
emberek nevelése és az ökológiai igények tudatosságának kialakítása. 
Laudato si’ tanítása nemcsak hívő keresztényeknek szól, de másoknak 
is, legyen akár agnosztikusak vagy ateisták. A Közös Diploma első ki-
adásától a hatodik kiadásáig, mindig volt néhány muzulmán, ateista és 
hindu hallgató. Ferenc pápa nem kér rendkívüli dolgokat ahhoz, hogy 
gondját viseljük a Közös Otthonnak, hanem azt javasolja, hogy néhány 
kicsi és személyes cselekvéssel fogjunk hozz. Például: „a műanyag és a 
papír használatának kerülése, a vízfogyasztás csökkentése, a szelektív 
hulladékgyűjtés, csak annyit főzni, amennyit észszerűen meg tudunk 
enni, a többi élőlénnyel való gondoskodó bánásmód, a tömegközlekedés 
vagy a közös járműhasználat gyakorlata, a faültetés, a felesleges világí-
tás kikapcsolása, és így tovább.” Végül hozzáteszi: „Mindez egy olyan 
nagylelkű és méltóságteljes kreativitás része, amely az ember legjobb 
oldalát mutatja meg” (LS 211). Ferenc pápa tanításainak ez az egysze-
rűsége, mely az emberek hétköznapi életét érintik, felkeltik a hívők és 
a nem-hívők figyelmét. Bizonyítéka annak, hogy az átfogó ökológiának 
van ereje inspirálni, ösztönözni és bátorítani mindenkit, aki őszintén 
óhajtják a Közös Otthon gondozását. Továbbá, ez a kezdeményezés az 
átfogó ökológiát különböző szempontokból tekintve „a közös otthon hi-
teles gondozásával szembeszálló ellenállások elemzésének”11 hatékony 
eszközeként mutatja be.

10 J. Rodman, Williams, Quattro forme di coscienza ecologica, Una rivisitazione (1976), 
in Tallacchini, Mariachiara (szerk.), Etiche della terra, Antologia di filosofia dell’ambi-
ente, Giappichelli, Torino 1998, 328.

11 Costa, Giacomo - Foglizzo, Paolo, Uo. 543.



 Átfogó ökológia: A lelkiség és az ökológiai nevelés forrása 23

Konklúzió

Az átfogó ökológia nemcsak az ökológiai szellemiség és nevelés gyümöl-
csöző és erőteljes magvait tartalmazza, hanem inspiráció és belátás for-
rásává válik az emberi lény Istennel, egymással és a teremtett egésszel 
való megfelelő kapcsolatának fenntartásához. Így vagy úgy körvonalaz-
za az emberi lény azon vágyát, hogy helyrehozza ezeket a kapcsolatokat, 
begyógyítsa az alapvető törést, és magáévá tegye azt az elhatározást, 
hogy helyreállítsák a teremtés rendjét és harmóniáját. Feltételezi annak 
tudatát is, hogy megtettük azt, amit nem kellett volna Isten teremtése 
ellen, vagy nem azt tettük, amit kellett volna, vagyis segít az emberi 
valóság tudatosításában. Végül arra késztet bennünket, hogy vállaljuk 
a felelősséget az elkövetett károkért, hogy ökológiai téren térjünk meg, 
hogy megbánjuk káros cselekedeteinket, és ökológiai nevelésre sarkall 
(LS 209-215), hogy megerősítsük az élet, a méltóság és az emberi lét ér-
tékét, a Teremtő Istennel, egymással és az egész teremtéssel való közös-
ségben minden élőlény teljes jólétéért.

Az ökológiai nevelés által ihletett és vezérelt együttműködés és kö-
zösség szellemével jobb jövőt építhetünk a jelen nemzedékének és a jövő 
generációinak. A remény reális és megvalósítható lehet, ha elfogadjuk 
az új életmódhoz való alkalmazkodás kihívását; vagyis „térjünk át a 
fogyasztásról az áldozathozatalra, a mohóságról a nagylelkűségre, a 
pazarlásról javaink másokkal való megosztására” (LS 9); és az ökológi-
ai átalakulás által vezérelt ökológiai lelkiismeret kialakítására. Ezzel a 
reménnyel „minden teremtménnyel együtt Istent keresve járunk ezen 
a földön. […] Énekelve járjunk! Hogy a bolygónkért folytatott küzdel-
münk és az érte érzett aggódásunk ne vegye el tőlünk a remény örömét.” 
(LS 244)

(fordította: Kajtár Edvárd és Puskás Attila)



Nobilis Márió24

Nobilis MáriÓ
Környezeti krízis és cselekvő egyház: 
a Laudato si’ enciklika pasztorálteológiai 
összefüggései

A keresztény tanítás fejlődését – aminek fontos mozgatóereje az, hogy 
az egyház felelősei érzik, hogy „koruk embere felé érthetőbb módon kell 
beszélniük Istenről” (MV 4) – érthető módon szívesen kötjük konkrét 
lépésekhez: zsinati dekrétumokhoz, dogmák kihirdetéséhez. Ezek jogo-
san számon tartott mérföldkövek, mégis fontos e téren azokra a kevés-
bé megragadható folyamatokra is odafigyelnünk, amelyek ezeket a jól 
megragadható határpontokat megelőzik, kísérik és követik.

A konferenciánk címében szereplő két kulcsfogalom esetében épp 
ilyen jelenkori egyházi folyamatokat érhetünk tetten. A teremtés hite 
mindig is fontos része volt a zsidó-keresztény tanításnak, mégis úgy 
tűnik, hogy míg a fogalom hosszabb időn át nem állt a katolikus teo-
lógia és spiritualitás érdeklődésének homlokterében, az utóbbi időben 
viszont – a környezeti krízis tudatosodása kapcsán – némileg árnyaló-
dott a fókusza, és növekszik a rá irányuló figyelem. Megjelent példá-
ul a teremtéstudatosság fogalma, ami nyilvánvaló spirituális reakció a 
világi környezettudatosság szóra, de egyben kihívást is intéz az egyház 
felé, hogy pontosabban körvonalazza viszonyát a teremtett világhoz, a 
Teremtőhöz és az ő szándékához alkotásai iránt. A teremtésvédelem kife-
jezés szintén új keletű (és eredete szintén a szekuláris környezetvédelem 
fogalomra adott reflexió), és miközben egyre ismertebbé és gyakrabban 
használttá válik a keresztény közbeszédben, ugyanakkor kitapinthatóak 
különböző – nem mindig tudatosítottan eltérő – értelmezései is. Végül a 
teremtésvédelem kötelezettsége elég pontosan köthető Ferenc pápa Lauda-
to si’ enciklikájához, melyben a Pápa így fogalmaz: „Annak a hivatásnak 
a megélése, hogy védelmezői legyünk Isten művének, lényegi része az 



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 25

erényes életnek, nem valami szabadon választható feladat s nem is a ke-
resztény tapasztalat másodlagos szempontja.” (LS 217)1

Minthogy magam épp a gyakorlati teológia, a pasztorálteológia ol-
daláról indulva jutottam el arra a felismerésre, hogy a teremtésvédelem 
kérdéskörével foglalkozni kell, így számomra kézenfekvő és otthonos, 
hogy ebből a szempontból szóljak hozzá ehhez a témához. Magának a 
Laudato si’ kezdetű enciklikának leginkább „pasztorális” fejezete viszont 
éppen az a hatodik fejezet, amely az Ökológiai nevelés és lelkiség címet 
viseli, és amit egy másik előadás vizsgál ezen a konferencián. Én most 
– emiatt és ettől függetlenül is – nem kimondottan ezzel a „dedikált” 
fejezettel kívánok foglalkozni, hanem az egész enciklikának, tágabban 
pedig az egész teremtésvédelemnek (vagy a Ferenc pápa által előnyben 
részesített kifejezéssel az átfogó ökológiának) az elhelyezkedésével az egy-
ház tanításában és feladatában, egyszóval életében.2

A Laudato si’ enciklika elsősorban nem „belső üzenet”, nem egyhá-
zi bennfentes beszéd. Ebből a szempontból nagyon jelentős az a fejezet, 
amelyben Ferenc pápa a keresztény hit idevágó teológiai, szentírási alap-
jairól beszél. Ezt a fejezetet így kezdi a pápa: „Miért illesztek ebbe a min-
den jóakaratú embernek szánt dokumentumba olyan fejezetet, amely 
hitbeli meggyőződésekre vonatkozik?” (LS 62). Egy klasszikus megkö-
zelítésben ez a kijelentés meghökkentőnek, akár értelmetlennek hathat a 
pápa tollából egy enciklikában. Jobban megvizsgálva azonban könnyen 
megérthetjük a Szentatya kérdésfeltevésének hátterét: ő ebben az doku-
mentumban annyira mindenkihez szeretne szólni, hogy gyakran hát-
térbe szorítja a kifejezetten keresztény beszédmódot, a keresztényeket 
megszólító beszédet; az egész világot szólítja meg, és nagyobbrészt ránk, 
keresztényekre bízza, hogy találjuk meg ebben a nagy összefüggésben a 
magunk feladatát. Még újszerűbben teszi ezt, mint annak idején XXIII. 
János pápa a Pacem in terris kezdetű enciklikában, amelynek esetében 
nagy újítást jelentett az, hogy az elején a Pápa a megszokott titulusokat 

1 Természetesen ez nem jelentheti azt, hogy a teológia megfeledkezik a teremtés-
tannak a környezeti krízis kapcsán kevésbé tárgyalt, háttérben álló szempontjairól, a 
klasszikus teremtésteológia érdeklődésében elsődleges szerepet játszó témákról. Sőt 
inkább arról van szó, hogy a teremtéstudatosság ökológiailag inspirált növekedése 
igényli és ösztönzi e klasszikus témák újbóli és mélyebb kifejtését, mert csak azokra 
építve lehet stabil.

2 Az itt tárgyalt gondolatmenetet hasonló kérdésfeltevéssel és példákkal, kicsit 
más fókusszal már kifejtettem egy korábbi tanulmányomban: Nobilis MáriÓ: A „te-
remtésvédelmi enciklika” az egyházi cselekvés teológiája szemével, in: Laurinyecz Mihály 
(szerk.): Erkölcsteológiai Tanulmányok XVIII., Jel, Budapest, 2017



Nobilis Márió26

– pátriárkák, érsekek, püspökök stb. – követően „minden jóakaratú em-
bert” belevett a címzettek körébe. Ferenc pápa – elődjének ezt a gesztu-
sát meg is említve – továbblép: nem is pusztán a jóakaratú embereknek, 
hanem hangsúlyozottan „minden e bolygón lakó embernek” címezi a 
Laudato si’ enciklikát (LS 3). Ennek szem előtt tartása még fontos lesz 
témánk vizsgálata során.

Kifejtésem három szakaszból épül fel. Elsőként szeretném megvilá-
gítani, mit értünk pasztorálteológián, amelynek fényében most az en-
ciklikát és a teremtésvédelem kötelezettségét vizsgáljuk – mivel ez nem 
magától értetődő. Utána szeretném bemutatni, hogyan illeszkedik a 
pasztorálteológia érdeklődési körébe a teremtésvédelem – ez sem any-
nyira magától értetődő. A harmadik szakaszban pedig szeretném bemu-
tatni, melyek a fentiek elemzéséből fakadó sajátosan pasztorálteológiai 
következtetések.

1. Mit értünk pasztorálteológián?
Félreértésekre okot adó elnevezések

Klasszikus, lényeges jelentést hordozó, ugyanakkor félreértéseket is 
okozó elnevezésekkel találkozunk, amikor ezt a területet vizsgáljuk. 
A gyakorlati teológia kifejezés praktikus, kézenfekvő, logikus elnevezés: 
a teológiának az az ága, amely a tanításbeli állításoknak a gyakorlat-
ba való „megérkezésével” foglalkozik, vagy épp magát a gyakorlatot 
vizsgálja. A félreértést az okozhatja, ha a gyakorlati teológiát egyszerű-
en módszertannak értjük. Márpedig ez nem légből kapott értelmezés... 
Mondhatjuk, hogy évszázadokon át tartotta magát az a félreértés, hogy a 
pasztorálteológia semmi más, mint módszertan, mely a (voltaképpeni…?!) 
teológia által feltárt keresztény üzenet címzettekhez való eljuttatására 
szolgál. Ez a felfogás könnyen vezethet a fogalom teológiai jellegének 
megkérdőjelezéséhez: egyfajta összekacsintást okoz a gyakorlati teoló-
gia háta mögött, mintha jóindulatból a többi teológiai diszciplína meg-
szavazná neki a „teológia” rangot – miközben mindnyájan tudjuk, hogy 
valójában nem is az…

A második kifejezés, amelyet idesorolhatunk, a pasztorálteológia – vagy 
magyarra fordítva: a lelkipásztori teológia3. Ez decens és jogos elnevezés, 

3 Luciano Sandrin egyébként megalapozottan érvel a teologia pratica és a teologia 
pastorale árnyalatnyi jelentéskülönbség alapján való szétválasztása mellett, főként 
történetileg, ld. Luciano Sandrin: Teología pastoral. Lo vio y no pasó de largo, Sal Terrae, 



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 27

különösen ha Jézusnak az önmagát jó Pásztornak definiáló (és követői-
nek ezt a feladatot átadó, vö. pl. Jn 21,15–17) kijelentéseire gondolunk. Ez 
a kifejezés is okozhat azonban félreértést: tudniillik ha csak a lelkipász-
torok tevékenységére irányuló érdeklődést tulajdonítunk a pasztorálteo-
lógiának, és kifejezetten a klérus feladatait vizsgáló megközelítést értünk 
alatta. Ezzel szemben sokan már elég régóta hangsúlyosan próbálják 
felhívni a figyelmet arra, hogy a „voltaképpeni egyházi cselekvést” nem 
csupán a pásztorok végzik – bár kétségtelenül helyettesíthetetlen, speci-
ális feladatuk van benne.

Ezért jelenik meg az utóbbi időben az egyházi cselekvés teológiája szókap-
csolat, amely kifejezi: ez a diszciplína azt vizsgálja, hogy maga az egy-
ház hogyan cselekszik a világban – pontosabban hogy hogyan cselekszik 
Krisztus az egyházon keresztül folyamatosan a világban: hogyan van jelen, 
hogyan szól, hogyan tanít, hogyan vesz részt aktívan az emberiség és az 
ember életében. Jézus Krisztus üzenetéről különböző teológiai diszcip-
línák szólnak – mint a biblikum, a dogmatika, a morális teológia vagy 
épp az egyháztörténet. Ám hogy hogyan valósul meg jól ez az aktív cselekvés, 
amellyel Isten a világot folyamatosan „párbeszédben tartja” és az üdvös-
ség útján vezeti (és teszi ezt Jézus szándéka szerint rajtunk, az egyházon 
keresztül), melyek a helyes cselekvés kritériumai, azt az egyházi cselek-
vés teológiája vizsgálja. Számos kortárs teológus életművében jelenik meg 
ez a gondolat: Riccardo Tonelli többször foglalkozik a pasztorális (teológia) 
fogalmával (később kitérünk a pasztorális és a pasztorálteológia különb-
ségére); Luciano Sandrin a betegek és kiszolgáltatottak nézőpontjából ki-
indulva egy másik, sajátos modelljét nyújtja ennek a szemléletmódnak; 
Paul Michael Zulehner kifejezetten a fent leírt modellt képviseli; Sergio 
Lanza pedig definiálja az egyházi cselekvés teológiáját. De gondolhatunk 
Anton Grafra is, aki – nagyon is megelőzve korát – már a 19. században 
felvetette ezt, amikor leírta: az egyház cselekvése nem pusztán a papok, 
hanem az egész Krisztustest-közösség cselekvése4.

A pasztorálteológia fogalma

Pasztorálteológia alatt ilyenformán tehát elsősorban az egyház Krisz-
tus-testként való cselekvésének teológiai vizsgálatát értjük. Ez a meghatározás 
feltétlenül rendelkezik két fontos fókusszal. Egyrészről erős érintkezése 

Maliaño, 2015, 61-62.
4 Vö. Tomka Ferenc: Lelkipásztori teológia Ferenc pápa szellemében, Szent István Tár-

sulat, Budapest, 2015, 41.



Nobilis Márió28

van az egyháztannal: ilyen módon beágyazódik a rendszeres, elméle-
ti teológiába, néhány ponton az egyháztantól alig elválasztható (mint 
ahogy néhány ponton a morálteológiával, az egyházjoggal stb. is nagyon 
szoros, olykor átfedő közelségben van). Ez az érintkezés egy szakramen-
tális szemléletmódban is manifesztálódik – de ez a szakramentalitás nem a 
szentségek kiszolgáltatására szorítkozik. Nem leszűkítést jelent, hanem 
kitágítást, amennyiben az egyházat mint a világban aktív jelet és eszközt 
vizsgálja: Isten jelenlétének aktív jelét és eszközét, amely lényegénél fog-
va szakramentális valóság.

Ez a szakramentalitás pedig szükségszerű kapcsolatban van a meg-
testesüléssel. Sergio Lanza kiindulópontnak tekinthető módon így fo-
galmaz az egyházi cselekvés és a megtestesülés összefüggéséről: 

„A megtestesülés nem csak egy csodálatos és meglepő, az időben 
és térben körülírható esemény: ez maga Isten cselekvési stílusa. Így 
minden megváltó cselekvés lényegalkotó és normatív struktúrájává 
is válik.”5 

Nem pusztán Názáretről, Betlehemről vagy Jézus földi életének har-
minchárom évéről van tehát szó: a megtestesülés „Isten cselekvési stí-
lusa”. Ezzel Lanza előre-, de visszafelé is kitágítja a megtestesülés mint 
szakramentális modell fogalmát, amikor azt mondja, hogy Isten a világ-
ban, a világ felé mindig is megtestesülés-szerűen cselekszik. Valójában már 
a teremtésben is ott van a megtestesülés logikája, amennyiben azt értjük 
megtestesülésszerűség alatt, hogy az egy túláradó, ingyenes isteni sze-
retet konkrét, cselekvő, realitásban megtapintható megvalósulása. Így 
tehát minden olyan megváltó cselekvésben, amelyet Istentől közvetlenül 
vagy az Ő egyházán keresztül – a szentségeken keresztül, emberek által 
vagy más módon – tapasztalunk, felfedezzük ezt az isteni stílust. És egy-
ben – továbbra is Lanza definíciója szerint – normatívnak is tapasztaljuk, 
vagyis ráébredünk, hogy ha Isten így cselekszik, akkor nekünk is ilyen 
módon kell cselekednünk: nagylelkűen, túláradóan, mindent ajándéko-
zóan, befogadóan és aktívan – Krisztusban. Lanza gondolatmenetének 
további részében úgy fogalmaz, hogy az egyház nem utánozza, „másolja” 
Isten cselekvését (nem is lenne rá képes), hanem az Egyház cselekvése maga 
az Ő – Isten – műve, amely itt és most a Szentlélek által realizálódik.6

5 Sergio Lanza: L’ azione ecclesiale: ontologia, morfologia, fenomenologia, in Sergio 
Lanza: Opus Lateranum, Lateran University Press, Città del Vaticano, 2012, 305-306. 

6 Uo.



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 29

Mit vizsgál a pasztorálteológia? 

A pasztorálteológia tehát azt ismeri fel, hogy a megtestesülés „minden 
megváltó cselekvés lényegalkotó és normatív struktúrája”. Így az egyhá-
zi cselekvés teológiájának alapvető felvetése az, hogy az Egyház, mint 
Krisztus Teste ennek a „megtestesüléses” isteni cselekvési stílusnak a 
folyamatos megnyilvánulása és folytatója. (Ne feledjük: lényegről és nor-
máról beszélünk – felismerjük Isten cselekvési stílusát, amely egyúttal 
normaként minket is meghatároz és egyértelmű irányba állít.)

Ha ez így van, akkor az egyházi cselekvés teológiája ezt a folyama-
tosan megnyilvánuló isteni aktivitást vizsgálja – és ennek során szük-
ségszerűen megérkezik egy fontos kérdéshez: Hogyan tud az egyház 
teljes közössége ennek a bennünk (az Egyházban, mint Krisztus Testé-
ben) zajló küldetésnek minél helyesebben és teljesebben megfelelni? Az 
egyház teljes közösségére gondolunk tehát itt, nem pusztán a lelkipász-
torokra, hanem minden megkereszteltre és az ő egységükre Krisztus-
ban. Sőt, fontos itt figyelembe vennünk Pál apostol megfogalmazását az 
1Kor 12,27-ben: „Ti pedig Krisztus teste vagytok, és egyenként tagjai. 
Nem csak arról van itt szó, hogy Krisztusban a keresztség által mind 
szoros kapcsolatban, egységben vagyunk egymással, hanem a sorrend 
is fontos: előbb van a teljes Krisztus-test, és abból levezetve vagyunk mi 
tagok. Az egyházi cselekvés teológiájának érdeklődésében tehát logika-
ilag előbb áll a testében, az egyházban megnyilvánuló, aktív Krisztus 
cselekvése, és ebből igyekszik levezetni az egyes tagok feladatát és akti-
vitásának (ami adott estben passzívnak tűnő megnyilvánulási módot is 
jelenthet) helyes modelljét.

Ezen a ponton pedig elérkezhetünk a már emlegetett módszerta-
nig is – az ezen a ponton lép be a képbe. Nagyon becsülendő például a 
szalézi pasztorálteológiai iskola gyakorlatában az, hogy szalézi (nevel-
tetésű) szerző gyakorlatilag nem írhat könyvet úgy, hogy annak végén 
módszertant ne adna – annak, amit ír, el kell érkeznie a gyakorlati meg-
valósíthatóságig. (Az már más kérdés, hogy ha az olvasó ezt afféle „re-
ceptkönyvként” veszi kézbe, könnyen el tud tévedni, mert valójában a 
módszertanok sohasem tekinthetők receptnek.)

A Sergio Lanza neve által fémjelzett „lateráni pasztorálteológiai iskola” 
szemléletmódját követve tehát (egyfajta határon egyensúlyozva, közvetít-
ve elmélet és gyakorlat között) mindig a gyakorlat elméletét vizsgáljuk.7 

7 Sergio Lanza: La teologia pastorale secondo la “scuola lateranense”, in: Dario Edoar-
do ViganÒ (ed.): La teologia pastorale oggi, Lateran University Press, Città del Vaticano, 



Nobilis Márió30

2. Hogyan illeszkedik a pasztorálteológia érdeklődési körébe
a teremtésvédelem?

Ha az egyház Krisztus cselekvő jelenlétének folytatása a világban, akkor 
„foglalkoznia kell a világgal”. Ez nem volt mindig egészen magától érte-
tődő, de a II. vatikáni zsinat dokumentuma, a Gaudium et spes világosan 
szól erről8: 

„Az öröm és remény, a gyász és szorongás, mely a mai emberekben, 
főként a szegényekben és a szorongást szenvedőkben él, Krisztus 
tanítványainak is öröme és reménye, gyásza és szorongása, és nincs 
olyan igazán emberi dolog, amely visszhangra nem találna szívük-
ben.”

„Ezért a Szent Zsinat miközben vallja, hogy az embernek magasz-
tos hivatása van, és állítja, hogy valami isteni mag van belé vetve, 
fölkínálja az emberi nemnek az Egyház őszinte együttműködését 
annak a egyetemes testvériségnek létrehozásához, mely megfelel 
ennek a hivatásnak.”

„E feladat végrehajtásához az Egyháznak mindig kötelessége vizs-
gálni és az evangélium fényénél értelmezni az idők jeleit, azért, 
hogy minden nemzedéknek megfelelő módon tudjunk választ adni 
az emberek örök kérdéseire a jelen és az eljövendő élet értelméről és 
e kettő összefüggéseiről. Így tehát ismernie és értenie kell a világot, 
melyben élünk, várakozásait, vágyait és gyakran drámai vonása-
it.”(GS 1, 3, 4)

Ez azt is jelenti – és ezek már Ferenc pápa szavai –, hogy az egyháznak 
nemcsak egyszerűen foglalkoznia kell a világgal, nemcsak egyszerűen 
hirdetnie kell az igazságot a világnak, hanem a Krisztus-testnek Isten 
válaszává kell válnia – mindenestül, átalakulva, nem részleteiben, nem 
kívülről és távolról, hanem belépve a világ közepébe.

Itt fel kell idéznünk a Lumen gentium első pontját is, amely így fogal-
maz: „… az Egyház Krisztusban mintegy szentsége, azaz jele és eszköze 

2010, 31-34.
8 Erről a kérdéskörről részletesen írtam korábban az Öt évtizeddel a lelkipásztori 

zsinat után című gyűjteményes kötetben, ahol kifejtettem, hogy a Gaudium et spes 
hogyan válik a paradigmaváltás dokumentumává, és ebből hogyan lép elő a pasz-
torálteológia már mint valódi teológiai diszciplína. Nobilis MáriÓ: Gaudium et spes: 
a paradigmaváltás dokumentuma, in Pákozdi István (szerk.): Öt évtizeddel a lelkipásztori 
zsinat után, Vigilia, Budapest, 2013, 93–113. 



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 31

az Istennel való bensőséges egyesülésnek és az egész emberi nem egysé-
gének” (LG 1). Fontos észrevennünk ebben azt a struktúrát, ahogy a zsi-
nat kétfelé ágaztatja a megállapítást: az Egyház jele és eszköze egyrészt 
„az Istennel való bensőséges egyesülésnek”, másrészt „az egész emberi 
nem egységének”.

Ezzel sarkalatos ponthoz érkezünk. Minthogy a pasztorális (és itt most 
nem a pasztorálteológiáról beszélünk!) nagyon gyakran megáll ott, hogy 
az egyház pusztán az Istennel való bensőséges egyesülés jele és eszkö-
ze – mert ebben mi, hívők olyan boldogan meg tudunk nyugodni…! 
Mintha az egyház minden liturgikus és egyéb cselekménye azt szolgál-
ná, hogy mi magunk eljussunk erre a békés, bensőséges (és végsősoron 
individuális) egyesülésre Istennel. Csakhogy a zsinat „sajnos” nem fe-
jezte be itt ezt a mondatot, hiszen így folytatta: az Egyház jele és eszkö-
ze „az egész emberi nem egységének” is! Ez nem pusztán egy világi, 
emberi egységet jelent (pl. egy világkormányt), hanem az egész emberi 
nem mindenféle javát is értjük alatta, amelyet Isten akar neki adni – ide 
érthetjük VI. Pál pápa szavaival élve a fejlődést9, az átfogó ökológiát a 
Laudato si’ nyomán10, ami mögött gondolhatunk XVI. Benedek pápa hu-
mánökológia fogalmára is11. Mindazt tehát, ami az ember kiteljesedését 
szolgálja Isten tervében.12

A Lumen gentium első fejezetét közelebbről megvizsgálva azt látjuk (1. 
ábra), hogy a zsinat kettéágaztatja a kifejezést, amikor az Istennel való 

9 Vö. különösen VI. Pál pápa: Populorum progressio kezdetű körlevele a népek fejlődésé-
ről (1967. március 26.) , 14. pont.

10 Vö. különösen Ferenc pápa: Laudato si’ kezdetű körlevele közös otthonunk gondozásá-
ról (2015. május 24.), 137–162 pontok.

11 XVI. Benedek pápa: Caritas in veritate kezdetű körlevele az ember teljes értékű fejlődé-
séről a szeretetben és az igazságban, (2009. június 29.), 51.

12 Egy személyes és így természetesen szubjektív megjegyzés: Ha a zsinat ma írná 
a Lumen gentiumot, azt gondolom, tágítana ezen a megfogalmazáson, és „az egész 
teremtés egységéről” beszélne. Vélhetően a dokumentum keletkezésekor is beleértet-
ték „az egész emberi nem” kifejezésbe annak alapját, a teremtett világot, nem akartak 
tehát ilyen értelemben határt húzni az emberiség kereteinél: egyszerűen akkortájt 
elsősorban az öröm és a remény, a gyász és a szorongás (sőt még az egyik késői mun-
kadokumentumban is fordított sorrendben: a gyász és a szorongás, az öröm és a re-
mény) foglalkoztatta a zsinati atyákat, és ebből adódóan az emberiség szellemi, lelki, 
társadalmi, történelmi dimenzióira koncentráltak. Véleményem szerint ma már nem 
jogtalan kiterjeszteni ezt a megfogalmazást, és az egész emberi nem egységétől a te-
remtés egységéig tágítani a horizontot – amelynek kétségkívül kitüntetett szereplője 
és feladathordozója az ember. Itt utalhatunk a keleti teológia szempontjára: az ember 
(nem a megkeresztelt, nem a felszentelt személy, hanem az ember!) „a teremtés papja”.



Nobilis Márió32

bensőséges egyesülésről és az egész emberi nem egységéről beszél. Azt 
fejezi ki: az Istennel való bensőséges egyesülés mindaz, ami belső keresz-
tény tartalom, magatartás, megközelítés, tapasztalat stb., az egész emberi 
nem egysége pedig a távlati cél, ami felé tartunk.

1. ábra

Így azt is jogosnak gondolom, hogy a következő módon tekintsünk erre 
a kérdésre (2. ábra): az Egyház Krisztusban – azon keresztül, amit ön-
magában megél, ami az ő sajátja, ami egész bensőségesen szentségi, lel-
ki-spirituális tartalom – továbblép, és a végcélhoz, mint az egész emberi 
nem (vagy az egész teremtés) egységéhez jut el. Így tehát miközben sa-
játosan az övé marad az Istennel való bensőséges egyesülés (és mindaz, 
ami ehhez tartozik), ugyanakkor mindez mégis eszközszerűvé válik, nem 
állhat meg ennél, mint célnál, mert akkor nagyon komolyan félreértené 
saját feladatát. Folytonosan „kényszerítve”, ösztönözve, küldve vagyunk 
arra, hogy menjünk tovább, és lépjünk az egész emberiség felé.

Hogyan illeszkedik tehát a pasztorálteológia érdeklődésébe a teremtés-
védelem? A világnak van egy jelentéktelennek nem nevezhető problémá-
ja: a környezeti krízis. A teológia különböző ágai az erről szóló „ökológiai 
diskurzussal” találkozva különböző kérdéseket ismerhetnek fel benne. 
A bibliatudomány művelőjének például a Teremtés könyve,  teremtett 
világban Isten önfeltárását megmutató zsoltárok vagy más szentírási 
szakaszok juthatnak eszébe. A dogmatika a teremtésteológia állításaival 
vetheti össze a környezeti mozgalmak világképét. Az erkölcsteológia az 
olyan klasszikus erények, mint a mértékletesség vagy az igazságosság 
fontosságának visszatükröződését ismerheti fel. Az egyházi cselekvés 



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 33

teológiája pedig, mondhatni, elemében érzi magát. Az Egyház elsődle-
ges feladata ugyanis – mint láttuk – olyan esetekben, amikor a világot 
valamilyen aggodalom foglalkoztatja, mindig az, hogy keresse, hogyan 
válhat erre Krisztus válaszává. Márpedig épp ennek a válasszá válásnak 
a helyes módja érdekli elsődlegesen a pasztorálteológiát.

2. ábra

A Laudato si’ 214. pontja megerősíti ezt, amikor azt mondja: „El kell is-
mernünk, hogy mi, keresztények nem mindig fogtuk fel és nem mindig 
gyümölcsöztettük azt a gazdagságot, amelyet Isten adott az Egyháznak” 
(LS 214). Ez a gyümölcsöztetés pedig olyan, mint az a bizonyos tovább-
mutató nyíl, amely arra hív, hogy gazdagságunkat kínáljuk fel az emberi-
ségnek, tegyük közkinccsé, alakítsuk olyanná, hogy válasszá váljon ben-
nünk a problémára. Ferenc pápa így folytatja: az egyház lelkisége „nincs 
elszakítva saját testünktől, sem a természettől vagy e világ valóságaitól, 
hanem ezekkel együtt és ezekben él, közösségben mindennel, ami körül-
vesz minket” (LS 214). Tetten érhetjük itt a Lumen gentium nézőpontját, és 
azt a perspektíva-nyitást is, amely az egész teremtett világ felé irányítja 
figyelmünket. A környezeti krízis kapcsán pedig ez az „egész teremtésre 
nyitás” nem marad csupán elméleti kérdés, hanem egészen gyakorlatias 
megvalósulást, cselekvési döntéseket és aktivitást igényel.

Itt és így válik a teremtésvédelem (legfőképpen) pasztorálteológiai 
kérdéssé. Ez a „legfőképpen” nem jelenti az ökológiai diskurzushoz való 
keresztény hozzájárulás kisajátítását az egyházi cselekvés teológiája ál-
tal – láttuk az imént, hogy minden más teológiai disciplina is megtalál-
hatja vele kapcsolatban a maga kérdésfeltevését –, ám az teremtésvéde-



Nobilis Márió34

lemnek, mint a környezetvédelemmel párhuzamos egyházi aktivitásnak 
egyértelműen pasztorálteológiai jellege van.

Az eddig leírtakból viszont logikusan levezethető az is, hogy a te-
remtett világ iránti keresztény felelősség egy igazi, egzakt egyháztani 
kérdés is (és itt megnyilvánul az egyházi cselekvés teológiájának közeli 
kapcsolata az egyháztannal), hiszen tágabb értelemben azokra a kérdések-
re keresi a választ, hogy kik vagyunk mi – az egyház –, mit kell tennünk, 
és mivé kell válnunk abban a valóságban, amely körülvesz minket. 

Most jön a pasztorális…

Szeretném felidézni egy lelkipásztor hozzáállását, aki így „csitította” 
a teremtésvédelem iránt elkötelezett híveket: „csak úgy beszéljünk a 
teremtésvédelmi kérdésekről, hogy senkit ne ijesszünk el vele az egy-
háztól”. Pasztorális szempontból (és itt most ismét megkülönböztetjük 
a „pasztorálist” a pasztorálteológiától) ismerős ez az attitűd, amelyet 
nem kizárólag a teremtésvédelemmel kapcsolatban érhetünk tetten az 
egyházban: „vigyázzunk a kicsiny nyájra, ne veszítsünk el senkit”. Te-
vékenységünk legfőbb normája legyen a megőrzés kötelessége, legyünk 
óvatosak, hogy senki ne sértődjön meg, ne érezze a komfortzónáján kí-
vül magát… (Valójában emögött a pasztorális hozzáállás mögött meg-
bújhat az a negatív kép is, hogy újak „megtérítésére”, bevonzására már 
nincs esélyünk – vagy ötletünk –, úgyhogy arra kell szorítkoznunk, 
hogy legalább azokat tartsuk meg, akik még „belül vannak”.)

Ám ha ezt az óvatoskodó pasztorális megnyilvánulást pasztorálteo-
lógiai elemzés alá vetjük, megfigyelhetjük, hogy benne épp a korábban 
vázolt, a Gaudium et spesben és a Lumen gentiumban megfigyelhető egyhá-
zi önértelmezési kérdés mutatkozik meg. Ha ugyanis az Egyházat csak 
„odáig értjük”, hogy az „az Istennel való bensőséges egyesülés” jele és 
eszköze, akkor valóban arra kell vigyáznunk, hogy ne nyugtalanítsuk a 
híveket, hanem tartsuk meg őket. Ez esetben a teremtésvédelem a maga 
szokatlan kívánalmaival egy aggasztó dologként tűnik fel.

Ha azonban az Egyház célja mégis „az egész emberi nem egysége”, 
akkor viszont készen kell állnunk a változásra, közel engedni magunk-
hoz az égető kérdéseket, eszközszerűvé válni, és követelményként fog 
megjelenni az életmódunk átalakítása is. Nem állhatunk meg a híve-
ket nyugtalanítani nem akarás pasztorális szándékánál. Vállalnunk kell 
annak kockázatát, hogy – úgy is, mint „egy test” – kilépünk a komfortz-
ónánkból, és hogy ez némelyeket megijeszt vagy felháborít. De hinnünk 



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 35

kell abban, hogy lesznek, akik ezáltal, sőt épp ebben felismerik mélyebb 
Krisztus-követői hivatásukat, vállalkoznak a változásra, és eljutnak egy 
teljesebb egyházi létre13.

Ezt a szemléletmódot teljesen egyértelműen képviseli a Laudato si’, 
amely (egyébként Leonardo Boff kifejezését használva) „a Föld kiáltá-
sából és a szegények kiáltásából” (vö. LS 49) indul ki. A Föld kiáltása, 
illetve az erre adott válasz alatt érthetjük a teremtésvédelmet, a szegé-
nyek kiáltása alatt pedig a társadalmi igazságosság követelményét az 
Egyházban. Nagy számban olvashatunk szövegrészleteket a Laudato si’-
ben, amelyek ezt a szemléletmódot tükrözik:

„Közös otthonunk megvédésének sürgető kihívása magában fog-
lalja azt az igyekezetet is, hogy az egész emberi családot egyesítsük 
a fenntartható és átfogó fejlődés keresésében, mivel tudjuk, hogy a 
dolgokon lehet változtatni.” (LS 13)

„A remény annak felismerésére hív bennünket, hogy mindig van 
kiút, mindig változtathatunk az irányon, és mindig tehetünk vala-
mit, hogy megoldjuk a problémákat.” (LS 61)

„A tényleges változtatás stratégiája megkívánja, hogy a folyamatok 
egészét gondoljuk át, mert már nem elég felületes ökológiai megfon-
tolásokkal megtűzdelni azokat, miközben nem kérdőjelezzük meg 
a mai kultúra alapjául szolgáló logikát.” (LS 197)

„Amikor képesek vagyunk legyőzni az individualizmust, kialakít-
hatunk egy ténylegesen alternatív életstílust, és jelentős társadalmi 
változás lehetősége nyílik meg.” (LS 208)

„A tudatformálás feladata a politikára és a különböző társadalmi 
szervezetekre tartozik. Továbbá az Egyházra. Minden keresztény 
közösség fontos szerepet játszik ebben a nevelésben.” (LS 214)

„… a környezeti válság mély belső megtérésre hívó felszólítás. De 
azt is el kell ismernünk, hogy vannak olyan elkötelezett és imád-
ságos keresztények, akik – a realizmus és pragmatizmus ürügyén 
– nemegyszer kinevetik a környezet miatti aggodalmakat. Mások 

13 Romano Guardini már 1922-ben így kezdi Vom Sinn der Kirche című könyvét: 
„Az Egyház ébred a lelkekben.” Ez az „egyháztudatra ébredés” még ma is aktuális, 
de talán mondhatjuk azt is, hogy az egyház minden nemzedékében újra és újra meg-
kerülhetetlen feladat. 



Nobilis Márió36

passzívak, nem határozzák el magukat szokásaik megváltoztatá-
sára, és így inkoherenssé válnak. Ökológiai megtérésre van tehát 
szükségük, amely azt jelenti: engedik, hogy Jézussal való találko-
zásuk minden következménye megjelenjen az őket körülvevő világ-
hoz fűződő kapcsolataikban.” (LS 217)

A Laudato si’ megközelítési módja tehát egyértelműen ez a „válasszá vá-
lási kötelezettség”, mégpedig nem is csak a teremtésvédelem, hanem a 
szociális kérdések teljes körének megközelítésében. Azt állítja elénk kö-
vetelményként, hogy ne az Egyház bensőségességét védjük a kor és a 
világ kihívásaitól (amelyeket jelen esetben például a környezeti krízis 
testesíti meg), hanem „lépjünk ki”, nyissuk meg belső világunk gazdag-
ságát, hogy az a világ gondjaira Krisztus válasza lehessen. Ezt azonban 
elsősorban nem felsőbbrendű és bölcs tanításokkal tehetjük, hanem úgy, 
hogy mi magunk éljük meg azt, amit válasznak ismerünk fel.

Kimondhatjuk tehát, hogy teremtésvédelemmel foglalkozni egyértel-
mű elköteleződés a Lumen gentium, a Gaudium et spes és a ferencpápai 
„kilépő egyház” modellje mellett.

3. Mit kell tehát tennünk?

A továbbiakban felsorolunk néhány olyan szempontot, amelyet a világi 
környezetvédelem helyez elénk kívánalomként.

– szemlélet- és cselekvésmódunk lényegi megváltoztatása
– globális és lokális hozzáállás egysége („gondolkodj globálisan, csele-

kedj lokálisan!”)
– a helyi közösségek kiemelkedő szerepe a változásban (mert a helyi, 

szolidáris, emberléptékű hálózatok tudnak rugalmasan, hatékonyan 
válaszolni a környezeti krízis kihívásaira)14

– a mértékletesség igénye és szükséglete
– a távlat és az esélyek kérdése (van-e még esélyünk visszafordulni és 

élhetővé tenni ezt a földi világot?)

14 Vö. pl. Takács-Sánta András: A közlegelők komédiája. A közösségek újrafelfedezése 
mint kiút az ökológiai válságból, L’Harmattan, Budapest, 2017.



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 37

Ha ezek mellé odaállítjuk a keresztény tapasztalatot, figyelemreméltó 
párhuzamokat fedezhetünk fel a világi környezetvédelem követelmé-
nyei és az Egyház évezredes tapasztalata között:

A világi
környezetvédelem 

követelményei
Az Egyház tapasztalata

szemléletváltozás a megtérés tapasztalata
Itt  nemcsak arról van szó, hogy az Egyház 
képes felkínálni a világnak az ökológiai meg-
térést mint eszközt, hanem arról is, hogy a 
szemléletmód-változtatás igénye hatni fog az 
Egyház évezredes megtérés-tapasztalatára is.

globális és lokális 
egysége

az evangelizálás tapasztalata
Az evangelizálás során egy, valójában a glo-
bálisnál is tágasabb horizontra hívjuk meg 
az egyént, és azt kérjük tőle, hogy ennek a 
távlatnak interiorizálása nyomán cseleked-
jen lokálisan: például az ellenségszeretet 
parancsát hallva béküljön ki azzal a konkrét 
személlyel, akivel össze volt veszve.
Ez az alapvetés új fényt vet az Egyház evan-
gelizálás-tapasztalatára is: általa mi is mé-
lyebben értjük meg, mit teszünk, amikor 
evangelizálunk.

helyi közösségek a plébánia-modell tapasztalata
A környezeti mozgalom arra a felismerésre 
jut, hogy leginkább életképes, emberléptékű, 
összetartó, bizalomteli, cselekvő helyi közös-
ségekre van szükség a krízisek megoldásá-
hoz. A keresztény helyi közösség, a plébánia 
ideális esetben szolidáris, bizalomra épülő, 
közösségi szeretethálózat. Ez a párhuzam új 
fénybe helyezi helyi közösségeink küldeté-
sét. De vissza is fordítja a kérdést: valóban 
ilyenek a plébániáink?



Nobilis Márió38

mértékletesség a böjt tapasztalata (közösségi dimenzióban is)
A mértékletesség követelménye a böjt kérdé-
sét is új fénybe helyezi. Ferenc pápa a Lau-
dato si’ 223. pontjában mondja: „A szabadon 
és tudatosan megélt mértéktartás felszaba-
dító.” Hogyan éljük a böjtjeinket? Valóban a 
felszabadító mértékletesség erényét növelik 
bennünk? Örömmel tudjuk ezt biztató pél-
daként felkínálni a világnak?

a távlat és az esé-
lyek kérdése

a remény tapasztalata
A keresztény remény távlatában minden tö-
rekvés értelmes. A világ szilárd alap iránti 
kiáltása a környezeti krízis látt án azonban 
rögtön új kihívások elé is állítja az Egyház 
által felkínált keresztény remény tapasztala-
tát, az 1Pét 3,15 értelmében: „Mindenkor le-
gyetek készen arra, hogy válaszolni tudjatok 
mindenkinek, aki a bennetek lévő remény-
ség okát kérdezi tőletek.”

A mai környezeti kívánalmakra, törekvési irányokra van tehát vá-
lasz-alap a keresztény cselekvés-tapasztalatban, de egyben újra is kell 
gondolnunk keresztény cselekvésünket ezeknek a kérdéseknek a fényé-
ben – a kapcsolatba lépés kölcsönösséget feltételez és generál. Ennek az 
újragondolásnak során egy központi feladat, hogy át kell lépnünk az 
erények döntően egyéni felfogásából azok közösségivé válásába. Olyan 
mértékben együvé tartozik ugyanis ma már az emberiség, hogy nincs 
értelme (és egyre kevésbé lehetséges is) egyedül mozdulni, individuá-
lisan cselekedni. Ezért tehát a sokáig egyéninek tartott erényeknek el 
kell indulniuk a közösségi erénnyé válás útján. Megvizsgálhatjuk annak 
lehetőségét, hogy miképpen tudunk például közösségi módon megtér-
ni, közösségi módon mértékletessé válni. Ehhez is meríthetünk mind az 
evangéliumból, mind az Egyház tanításából – de ezt még ki kell bonta-
nunk (és főként: meg kell élnünk).

Ha kívánalom átlépni az egyéni felfogásból a közösségi felfogásba, 
akkor az egyházi cselekvés teológiája által elénk tárt kommunió-szemlé-
letmódnak, közösségépítő és az Egyházat egy testnek tekintő attitűdnek 



 Környezeti krízis és cselekvő egyház: a Laudato si’ enciklika ... 39

nagyon fontos, sarkalatos jelentősége van: a hangsúly áthelyeződik az 
egyén cselekvéséről az Egyház mint közösség cselekvésére.

Mit kell akkor első lépésként tennünk? Igazában nem annyira új kész-
ségeket, ökológiai ismereteket kell elsajátítanunk (bár ezek koherens 
integrálási folyamatára is szükség van). Elsősorban a fentebb felsorolt te-
rületeken azzá kell válnunk, aminek lennünk kellene: „böjtebb böjtöt”, „evan-
gelizációbb evangelizációt”, „plébániább plébániát” kell próbálnunk lét-
rehozni, és így tovább.

Ahhoz azonban, hogy erre el tudjuk szánni magunkat, fel kell ismer-
nünk, hogy az, hogy ezeket megtesszük-e, nem pusztán „belső ügy”, nem 
a mi bennfentes kérdésünk. Nem az az igazi tétje, hogy mi „bensősége-
sebb egyesülésben” érezzük-e magunkat Istennel, vagy ez nem sikerül, 
hanem a környezeti és társadalmi krízisekre való válasszá válásunk, 
tehát küldetésünk megvalósítása múlik rajta. Kötelességünk megtenni mind-
ezt – a világért: belsőnek tűnő törekvéseink ilyen módon új jelentőséget 
kapnak.

Így válik egyházi kérdéssé, hogy együttműködünk-e azokkal, akikkel 
e kérdések okán egy platformra kerülünk. (Itt fontos megemlítenünk, 
hogy a teremtésvédelem nem elhatárolódást kifejező szó, hanem azt fe-
jezi ki, hogy mi mint Egyház mit tudunk sajátosan hozzáadni a világi 
környezetvédelmi törekvésekhez. Sajátos keresztény tartalom ugyan, de 
nem ellene vetve, hanem hozzátéve, megemelve, fejlesztve, meghívva 
az egységre a világi törekvéseket.)15 Egyházi kérdéssé válik, hogy teret 
engedünk-e a közösség környezetügyben jártas és elkötelezett tagjai 
szakértelmének, aktivitásának, hogy együttműködünk-e azokkal (pl. 
mozgalmakkal), akikkel ezáltal egy platformra kerülünk; és környezeti 
kérdéssé válik, hogy plébániáink plébániábbak-e, megtérésünk megté-
résebb-e… A világ tulajdonképpen azt kéri tőlünk, hogy legyünk jobban 
azok, akiknek lennünk kell – az emberiség mai nagy kérdésének, a kör-
nyezeti krízisnek a fényében is tudatosabban és lényegibben.

15 Vö. VI. Pál pápa: Ecclesiam suam 65: „Amikor az Egyház megkülönbözteti magát 
az emberiségtől, nem ellene szegül, hanem csatlakozik hozzá.”



Szuromi Szabolcs Anzelm40

Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.
A Laudato si’ enciklika mint a globális 
fenntarthatóság felelősségéről szóló 
‘alkotmány’*

1. Bevezetés

Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű enciklikája, hasonlóan a római pápák 
szociális enciklikáihoz, nemcsak belekapcsolódott egy világméretű, szá-
mos szempontból tárgyalt aktuális kérdéskőrbe, de annak összetett egé-
szét beillesztette a teológiai és erkölcsi horizontba.1 Nemzetközi szinten 
is jól ismert, hogy a Pázmány Péter Katolikus Egyetem szervezésében, 
2017-2019-ig éves szinten került megrendezésre a téma meghatározó 
szimpóziuma, az érintett tudományterületek legkiemelkedőbb nem-
zetközi szaktekintélyei részvételével, a Római Magyar Akadémián. A 
tudományos eszmecsere-sorozat első alkalmát Peter K. A. Turkson bí-
boros – akkor az Egységes Emberi Fejlődés Előmozdítása Dikasztériumának 
prefektusa2 – kiemelkedő gondolatokkal gazdagította, a résztvevőkhöz 
intézett üzenetében kifejtett alapelvek által.3 Úgy fogalmazott, hogy: 

* A teremtés igazsága – A teremtésvédelem kötelezettsége (Magyar Katolikus Teológiai 
Tanárok Konferenciája, Budapest, 2023. január 26-27.) keretében elhangzott előadás 
szerkesztett változata. A tanulmány a Wilmington Community of St. Michael’s Abbey of 
the Norbertine Fathers-ben (Los Angeles, CA) készült, a 2017 és 2020 között működő 
Institute for Process Systems Engineering & Sustainability’ Research Team (Budapest – Szé-
kesfehérvár) eredményeinek felhasználásával.

1 Franciscus, Enc. Laudato si’ (24 mai. 2015): Acta Apostolicae Sedis (továbbiakban: 
AAS) 107 (2015) 847-945. Magyar kiadása: Laudato si’. Ferenc pápa Áldott légy kezdetű 
enciklikája, Budapest 2015.

2 Peter K. A. Turkson bíborost 2022. április 4-én a Pápai Tudományos Akadémia 
és a Pápai Társadalomtudományi Akadémia kancellárjává nevezte ki Ferenc pápa.

3 Turkson, P. K. A., Message in occasion of the Symposiumm on Global Sustainability 
(Hungarian Academy in Rome – 19 September 2017).



 A Laudato si’ enciklika mint a globális fenntarthatóság ... 41

„Mindig szem előtt kell tartanunk két dolgot: 1) erőfeszítéseink akkor 
bizonyulhatnak hasznosnak, ha a megvalósítására és a más területekkel 
és a gyakorlati szakemberekkel való kölcsönös együttműködésre irá-
nyulnak, nem pedig pusztán elméleti jellegűek maradnak; 2) ezeknek 
a munkáknak a célja az emberi személy valódi szolgálata kell, hogy le-
gyen, az emberi személy integritásában, identitásában és felelősségében, 
az emberi állapot, az emberi élet, az emberi méltóság komoly javítása, 
főként ott, ahol erre a legnagyobb szükség van. Valamennyi indikátor 
célja (...) végső soron az emberi személy szolgálata.”4 Mindezt a szem-
pontot kristálytisztán egészítette ki a bíboros 2020. június 25-i körlevele, 
amellyel Ferenc pápának a Laudato si’ enciklika ötödik évfordulója alkal-
mából tett felhívását követve rögzítette: „Felszólítunk minden jóakaratú 
embert, ragaszkodjon ahhoz, hogy vigyázzunk közös otthonunkra és 
törékenyebb testvéreinkre.”5 

Ferenc pápa a Laudato si’ kezdetű enciklikájában nemcsak a teremtett 
világ betegségeiről szóló általános ismereteket írta le, hanem a kifejtésbe 
belevette a lelki szempontot is, azaz a felelős ember különleges küldeté-
sét, mint a fényt, amely a sötétséghez képest világosabbá teheti a világot. 
A dokumentum tehát nem csupán a jelenlegi helyzet szomorú leírása, 
nemcsak irányelvek puszta felsorolása, hanem meg kívánja nyitni a ka-
put a fény számára, hogy a világot újra világossá tegye, a tudományos 
elemzés, a letisztult módszerek, a jövőért történő felelősségvállalás, és 
mindenekelőtt: ennek a küldetésnek az imákkal történő megszentelése, 
az emberek javára való közbenjárás kérése által.6

2. Miért nevezhető a Laudato si’ enciklika ‘a felelősségről szóló 
alkotmánynak’? 

Ha egy pillantást vetünk a Laudato si’ 13. cikkelyének bevezető gondo-
lataira, azonnal érthetővé válik, hogy miért is nevezhetjük ezt a doku-
mentumot ténylegesen ‘a globális fenntarthatóság felelősségéről szóló 
alkotmánynak’. Tudomásul kell vennünk, hogy az embernek egyedül-

4 Uo.
5 Dicastero per il Servizio dello Sviluppo Umano Integrale, Litt. Prot. N. 867/2020 

(Città del Vaticano 25 giugno 2020).
6 Részletesen vö. Szuromi, Sz. A., Encyclical letter «Laudato si’» as ‘Constitution’ on 

Responsibility of Global Sustainability, in Folia Theologica et Canonica VI (2017) 47-60, kü-
lönösen 47-48.



Szuromi Szabolcs Anzelm42

álló természetfeletti hivatása van, ahogyan azt Johann Auer 1977-ben 
pontosan megfogalmazta a II. Vatikáni Zsinat Gaudium et Spes kezdetű 
lelkipásztori konstitúcióját értelmezve, abban az alapvető dogmatikai 
művében, amelyet Joseph Ratzingerrel közösen szerkesztett.7 Az embe-
riség egyedisége révén felülmúlja a Világban megtalálható minden más 
evilági létezőt (vö. Ter 1,1-31). Az ember tudatosan használja az őt kö-
rülvevő környezetet – élő vagy élettelen alkotóelemeket – saját céljának 
megvalósítása érdekében. Mindazonáltal ez a tevékenysége nem külö-
nül el az emberi társadalom többi tagjától, hanem a társadalmon belüli 
kölcsönhatásban történik, vagy legalábbis cselekedetei közvetlen vagy 
közvetett hatást gyakorolnak a társadalomra.8 Itt hangsúlyoznom kell: 
nemcsak egyszerűen az emberi társadalomra, hanem általánosságban 
a környezetre, a teremtett világra is. Ahogyan a Katolikus Egyház Kateki-
zmusának Kompendiumában olvashatjuk: „Minden társadalmi intézmény 
alapelve, alanya és célja a személy, s ennek is kell lennie. Bizonyos társu-
lások, mint a család és a polgári társadalom szükségesek hozzá. Haszno-
sak más társulási formák is egy-egy politikai közösségen belül és nem-
zetközi szinten is, tiszteletben tartva a szubszidiaritás elvét.”9 

A fentiek konkrét cselekedetekben megnyilvánuló teljesítése sajáto-
san is hozzátartozik a hatályos Egyházi Törvénykönyv (CIC) és a Keleti Egy-
házak Kánonjainak Kódexe (CCEO) által az összes krisztushívő, valamint 
– azon belül – a világiak nevesített egyes kötelességeihez és jogaihoz.10 
Ezeket a kötelességek és jogok a kánonjog ún. általános normái között 
kerültek rögzítésre 1983-ban és 1990-ben, így a teljes katolikus egyházi 
jogrend alapvető működési elvei közé tartoznak.11 Mindenek előtt, ide 
sorolható, az üdvösség evangéliumának terjesztésén való fáradozás (vö. 
CIC 211. kán.; CCEO 14. kán.).12 Azonban itt szükséges megemlíteni a 
kutatás és a publikálás szabadságát, a szent tudományok területén – 
mindig összhangban az Egyház Tanítóhivatalának útmutatásával – (CIC 

7 Auer, J., Il Mondo come creazione (Piccola dogmatica 3), Assisi 1977. 243-484.
8 Vö. Rouco Varela, A. M., La familia, motivo de esperanza (Biblioteca de autores 

cristianos 203), Madrid 2015. 221-224, 229-234.
9 Catechismo della Chiesa Cattolica. Compendio, Città del Vaticano 2005, Art. 402 (1881-

1882; 1892-1893).
10 ErdŐ P., Egyházjog (Szent István Kézikönyvek 7.), Budapest 2014.5 nn. 642-693. 
11 García Martín, J., Le norme generali del Codex Iuris Canonici (Istituto di Diritto 

Canonico San Pio X; Ius Canonicum – Manuali 9), Venezia 2015.6

12 ErdŐ P., Egyházjog, n. 652.



 A Laudato si’ enciklika mint a globális fenntarthatóság ... 43

218. kán.; CCEO 21. kán.).13 A laikusok kötelességei közül14 feltétlenül ki 
kell emelni a világi dolgok rendjének az evangélium szellemével törté-
nő átitatását (CIC 225. kán. 2. §; CCEO 401. kán.)15; valamint a laikusok 
autonómiáját az evilági dolgok művelése területén (CIC 227. kán.; CCEO 
402. kán.).16 Mindezt természetesen összhangban végezve a kinyilatkoz-
tatással (vö. Szentírás), a szenthagyománnyal és az Egyház Tanítóhiva-
talának állásfoglalásával.17

Amikor Ferenc pápa összeállította Laudato si’ kezdetű enciklikáját, 
amit a globális fenntarthatóság alkotmányának nevezhetünk, számos 
korábbi forrásra támaszkodott18, de egy olyan alapelvre is, ami sajnos 
éppen mostanában elenyészik a mindennapokból. Ez pedig nem más, 
mint az „igazi felelősségvállalás”.19 Nem kétséges, hogy az emberiség 
fentebb leírt kiemelt küldetése, amely a teremtett világ művelésére és 
megóvására irányul, egyrészt rendkívüli érték, másrészt azonban valódi 
felelősségvállalás nélkül nem valósítható meg. Ide tartozik az emberek, 
a családok, a különböző tudományok kutatóinak felelőssége, a politi-
kusok, vagy azok felelőssége, akik olyan helyzetben vannak, hogy be-
folyást gyakorolhatnak erre a célra. Mindazonáltal a másik kifejezés is 
fontos: „igazi”. Ha a felelősség nem „igazi”, akkor az valamilyen egyéni 
érdek által korlátozott. Így a döntés, vagy a következtetés elveszíti a fent 
említett rendkívüli értékét.20

13 Uo., n. 665.
14 ErdŐ, P., Il cattolico, il battezzato e il fedele in piena comunione con la Chiesa Cattolica, 

in ErdŐ, P., Il Diritto Canonico tra salvezza e realtà sociale. Studi scelti in venticinque anni 
di docenza e pastorale (a cura di Espositio, B.; Facoltà di Diritto Canonico San Pio X; Ius 
Canonicum – Monografie 24), Venezia 2021. 171-194, különösen 175-176. 

15 ErdŐ P., Egyházjog, n. 680.
16 Uo., n. 681.
17 Részletesen vö. Szuromi Sz. A., A teológia és a kánonjog harmóniája. Az Egyház tan-

beli és fegyelmi egysége (Bibliotheca Instituti Postgradualis Iuris Canonici Universitatis 
Catholicae de Petro Pázmány nominatae III/20), Budapest 2020. 109-111. 

18 Pl. Paulus VI, Enc., Populorum progressio (26 mart. 1967), Art. 34: AAS 59 (1967) 
274. Paulus VI, Litt. Ap. Octogesima adveniens (14 mai. 1971), Art. 21: AAS 63 (1971) 416-
417. Ioannes Paulus II, Enc. Redemptor hominis (4 mart. 1979), Art. 15: AAS 71 (1979) 
287. Ioannes Paulus II, Enc. Centesimus annus (1 mai. 1991), Art. 38: AAS 83 (1991) 841. 
Benedictus XVI, Enc. Caritas in veritate (29 iun. 2009), Art. 51: AAS 101 (2009) 687; stb.

19 Vö. Cartabia, M. – Simoncini, A. (ed.), Pope Benedict XVI’s Legal Thought. Dialogue 
on the Foundation of Law (Cambridge Studies in Law and Christianity), Cambridge 
2015. 168-169.

20 Vö. Szuromi, Sz. A., From Morality to Positive Law: Considerations from Theology, 
Legal Theory, and the History of Canon Law, in Angelicum 92 (2015) 195-212.



Szuromi Szabolcs Anzelm44

Amikor tehát az „alkotmány” kifejezést használom ebben a konkrét 
témában, azt szándékosan annak a klasszikus jogi jelentése alapján te-
szem. Az alkotmány elsődleges jelentése az alaptörvény – vagy alap-
norma – összefoglalása, amely mindig egy adott jogrendszer központi 
hivatkozási pontja.21 Ha az alkotmány kifejezést a globális fenntartha-
tósággal kapcsolatos kontextusban használjuk, akkor – e logikát követ-
ve – azt a lényegi meghatározást, leírást, elméletet, elvet, tanítást kell 
jelentenie – és nyilván folytatható a felsorolás a további kifejezésekkel 
–, amely a Katolikus Egyház tanításának megfelelően megalapozza a 
fenntarthatósággal és a teremtett világ védelmével kapcsolatos bármely 
elképzelést, kezdeményezést, folyamatot, célt, megoldást, stb.

3. Eltérő nézőpontok – eltérő konferenciák, az integrált alapelvek 
szem előtt tartásával

Ahogy azt Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű enciklikája ötötödik évfor-
dulóját követő levelében, 2020. június 25-én, Peter K. A. Turkson bíboros 
rámutatott arra, hogy a pápa cselekvésre való felhívása a teremtett világ 
megőrzése, az emberi méltóságnak megfelelő környezethez (természeti, 
társadalmi, etikai, jogi, stb.) történő felelős együttműködés megerősítése 
tekintetében számos tudományos eszmecserét; komplex, integrált, mul-
ti- és interdiszciplináris kutatási programot; sőt, konkrét cselekvési ter-
vek kidolgozását és végrehajtásának megvalósítását indította el.22 Ebben 
az összetett folyamatban a 2016. augusztus 17-én létrehozott Egységes 
Emberi Fejlődés Előmozdításának Dikasztériuma (Dicasterium ad integ-
ram Humanam Progressionem Fovendam)23 nemcsak mindig nyitott part-
nerként, hanem rendszeres kezdeményezőként lépett – és lép – fel.24 

Mindezek alapján, négy fő csoportba sorolhatjuk az említett nemzet-
közi tudományos eszmecseréknek a szimpózium szintet elérő rendez-
vényeit. Az első csoportba tartoznak azok a nemzetközi konferenciák, 
amelyeket a Laudato si’ kezdetű enciklika egyes témáinak a feldolgo-
zására, azon belül is konkrét földrajzi területre, társadalmi rétegre, a 

21 Pl. Molano, E., Derecho Constitucional Canónico, Pamplona 2013. 28-29.
22 Dicastero per il Servizio dello Sviluppo Umano Integrale, Litt. Prot. N. 

867/2020 (Città del Vaticano 25 giugno 2020).
23 Franciscus, MP. Humanam progressionem (17 aug. 2016): AAS 108 (2016) 968-972.
24 Részletesen vö. https://www.humandevelopment.va/it/eventi.html (utolsó kon-

zultáció: 2023. május 24.).



 A Laudato si’ enciklika mint a globális fenntarthatóság ... 45

mindennapos emberi élet fenntartásához elengedhetetlen természeti 
forrásra, stb. leszűkítve szervezett meg az Egységes Emberi Fejlődés Elő-
mozdításának Dikasztériuma. Ezek közül különösen is iránymutatónak 
bizonyult az az egy évig tartó konferencia-sorozat, amit a Dikasztérium 
az enciklika ötéves évfordulója alkalmából rendezett (2020. május 24-től 
2021. május 24-ig). 

A második csoportot azok a globális konferenciák alkotják, amelyek 
az enciklika teljes spektrumát lefedő, általános – elméleti és gyakorlati – 
jellegű tudományos eszmecserére teremtettek lehetőséget, a nemzetközi 
akadémiai élet kompetens képviselői részére. Ezeken belül mindenkép-
pen ki kell emelni a már a bevezetőben is említett, éves szintű Symposium 
on Global Sustainability programot, amelyre 2017. szeptember 19 és 2019. 
október 3 között került sor Rómában25, a Laudato si’ Institute for Process 
Systems Engineering and Sustainability (Pázmány Péter Katolikus Egye-
tem) szervezésében.26 Az említett konferencia-sorozatot Joshtrom Isaac 
Kureethadam, a Dikasztérium ökológiai osztályvezetője, világviszony-
latban az egyik legjelentősebb tudományos fórumnak nevezte a globális 
fenntarthatóság területén 2019. október 1-én,  amikor tolmácsolta Ferenc 
pápa üdvözletét a szimpózium résztvevői számára. Azóta több hasonló 
– széles spektrumú – nemzetközi konferencia megtartására került sor, 
más intézmények szervezésében. 

25 Symposium on Global Sustainability, I (Róma, 2017. szeptember 19.); II (Róma, 2018. 
október 2-3.); III (Róma, 2019. október 1-3.).

26 A szimpóziumok nemzetközi súlyát jól jelzik az előadók: Symposium on Global 
Sustainability, I: Heriberto Cabezas (PPKE/USA), David Bolster (USA), Audrey Mayer 
(USA), Urmila Diwekar (USA), Friedler Ferenc (PPKE), Szuromi Szabolcs Anzelm 
(PPKE); Symposium on Global Sustainability, II: Joshtrom Isaac Kureethadam (Vatikán), 
René Castro Salazár (ENSZ FAO), Michael Narodoslawsky (Graz), Stuart Scott (USA), 
William M. Lafferty (Hollandia), Bala Chaudhary (USA), Yogendra Shastri (India), 
Korzenszky Emőke (Magyarország), Jeffrey R. Seay (USA), Tim Krantz (USA), Josef 
Maurosek (Csehország), Vicente Rico Ramirez (Mexikó), Renate Christ (Ausztria), 
Heriberto Cabezas (PPKE/USA), Friedler Ferenc (PPKE), Szuromi Szabolcs Anzelm 
(PPKE); Symposium on Global Sustainability, III: Joshtrom Isaac Kureethadam (Vatikán), 
Yoram Krozer (Hollandia), Renate Christ (Austria), Thomas L. Theis (USA), Nagy Dé-
nes (Veszprém), Edmond Byrne (Írország), Urmila Diwekar (USA), Roel Boumans 
(USA), Subhas K. Sikdar (USA), Friedler Ferenc (PPKE), Raymond R. Tan (Fülöpszige-
tek), Gerardo Ruiz-Mercado (USA), Amy E. Landis (USA), Korzenszky Emőke (PPKE), 
Volodymyr Khitsak (Ukrajna), Jeffrey Seay (USA), Adjo Amekudzi-Kennedy (USA), 
Alexy Voinov (Ausztrália), Timothy P. Krantz (USA), John Barry (Egyesült Királyság), 
Emanuela Menichetti (Franciaország), Szuromi Szabolcs Anzelm (PPKE). 



Szuromi Szabolcs Anzelm46

A harmadik csoportot a katolikus egyetemek olyan közös multidisz-
ciplináris eszmecseréi jelentik, amelyek a Laudato si’ enciklika legfőbb 
kérdésköreire fókuszálnak. Ebben a sorban is úttörőnek számított a Cat-
holic University Partnership (a közép- és kelet-európai katolikus egyete-
mek kutatási együttműködését összefogó szervezet) felkérésére, a Páz-
mány Péter Katolikus Egyetem által 2019. május 10-12-én Esztergomban 
megszervezett konferencia, „Fenntarthatóság: a társadalmi, jogi, poli-
tikai és emberi környezet alapján” címmel.27 A szimpóziumot megnyi-
tó Michael A. Blume, az Apostoli Szentszék Magyarországra akkredi-
tált akkori nunciusa, hangsúlyozta, hogy a tudományos ülés témájául 
választott kérdéskörök tartalma kiemelkedően jelentős az oktatás és a 
kutatás területén tevékenykedő intézmények számára. Ez különösen is 
igaz a katolikus egyetemek rendszerére. A nuncius beszédében rámu-
tatott, hogy a tárgyalt terület komoly felelősséget hordoz, amely a lelki-
ismereti kötelezettséget is közvetlenül érinti, mivel középpontjában az 
emberi személy értéke áll. Ferenc pápa gyakori kifejezésével élve: mi a 
keresztény küldetés (misszió) tanítványai vagyunk. Ez a küldetés a hit-
ről tett tanúságtétel, a Teremtőhöz fűződő legközelebbi köteléket jelenti 
számunkra. A szeretet és az isteni megbocsátás tanúivá kell válnunk, az 
egyes emberek, a családok és a közösségek felé. A katolikus egyetemek 
a fenntarthatóság kérdésének számos területén tehetnek szolgálatot az 
emberi közösségnek, különösen azokon a területeken, ahol a szeretetre 
és önfeláldozásra van szükség Krisztus közöttünk való jelenlétének ki-
fejezéséhez, azáltal, hogy az emberhez méltó körülmények megterem-
tésén és megőrzésén fáradozunk. A fenntarthatóság irányában történő 
elkötelezettség tehát ténylegesen missziót jelent, amelyet hívőknek és 
nem-hívőknek ajánlunk fel, mint Krisztus szeretetének a tapasztalatát. 
Az esztergomi kezdeményezést örömmel fogadta előszőr az Európai 
Katolikus Egyetemek Szövetsége (FUCE; már 2019. június 1-jén), majd
a Nemzetközi Katolikus Egyetemi Szövetség (IFCU), amelyek azóta 
rendszeresen szentelnek közös eszmecserét a teremtésvédelem és az ah-
hoz kapcsolódó különböző – etikai és erkölcsi vonatkozásokat is érintő 
– kérdéseknek.

Végül a negyedik csoportba sorolhatjuk azokat a teremtésvédelem és 
fenntarthatóság fő témáit egyes egyedi kérdésekre leszűkítő (pl. a sark-

27 Sustainability: based on the social, legal, political and human environment (Catholic 
University Partnership, Esztergom May 10th–12th 2019) – Előadók: Subhas K. Sikdar 
(USA), Michael Narodoslawsky (Graz), Željko Tanjic (Zágráb), Korzenszky Emőke 
(PPKE), Heribeto Cabezas (PPKE/USA), Szuromi Szabolcs Anzelm (PPKE). 



 A Laudato si’ enciklika mint a globális fenntarthatóság ... 47

köri jégtakaró olvadásának a vízszint emelkedésére, a hajózásra, a ha-
lászatra, az egyes települések lakhatóságának fenntarthatóságára, stb. 
gyakorolt hatása) széles körű – néhány vezérelőadásra felépített – esz-
mecseréit. Az ilyen jellegű szimpóziumokat komoly kutatói háttérrel és 
hálózattal rendelkező szervezetek hirdetik meg. Ezek között meghatáro-
zó szerepet tölt be Academia Europaea (London, UK)28; az Institute of Direc-
tors India (Mumbai, India)29; és az American Institute of Chemical Engineers 
(New York, USA)30.

Az eszmecserék felsorolt csoportjai, egyre növekvő számuk, és spe-
cifikus témáik jelzik, hogy „még mindig hiányzik a válsággal való szem-
benézéshez szükséges műveltségünk”31, és szilárd alapokra van szüksé-
günk ahhoz, hogy elindulhassunk a „megújulás hosszú útján”32.   

4. A Laudato si’ enciklika által felsorolt kérdéskörök 

Jól látható, hogy a Laudato si’ preferenciái és a benne tárgyalt témák el-
térnek számos jelenlegi politikai vagy gazdasági nyilatkozat vagy meg-
fogalmazás szerkezetétől. Még a pápai dokumentum eleje is lényegesen 
eltér azoktól az előkészítő vagy záró nyilatkozatoktól, amelyeket az el-
múlt évtizedekben a politikai vezetők a fenntarthatóságnak és világunk 
védelmének szenteltek. A Szentatya Assisi Szent Ferencet idézi, hangsú-
lyozva: „Dicsőség neked, Uram, Nővérünk, a Földanya által, aki fenntart 
és kormányoz minket, és aki különféle gyümölcsöket terem színes virá-
gokkal és gyógynövényekkel”. Ferenc pápa elődei nyilatkozatai alapján 
visszatekintést tesz, felidézve az elmúlt évszázad legfontosabb társadal-
mi eseményeit, amelyek jelentős szerepet játszottak a jelenlegi problé-
mával való szembenézésben – a Föld védelme –, és azt a sok találkozót 
és nélkülözhetetlen hivatalos szintű megbeszéléseket, amelyek már a 
katasztrófa megelőzését célozták. Külön címet ad ennek a szakasznak: 
Semmi sem közömbös számunkra ezen a világon (3-6. cikkely). A követ-
kező három cikkely drámaibb, és komolyan kifejezi a téma rendkívüli 
fontosságát, amelyet az egész dokumentumban elemez: hivatkozások, 

28 Vö. https://www.ae-info.org/ae/Acad_Main/Events (utolsó konzultáció: 2023. 
május 24.).

29 Vö. https://iodglobal.com/upcoming_events (utolsó konzultáció: 2023. május 24.).
30 Vö. https://www.aiche.org/ (utolsó konzultáció: 2023. május 24.).
31 Franciscus, Enc. Laudato si’, Art. 53.
32 Uo., Art. 202.



Szuromi Szabolcs Anzelm48

idézetek néhány jelentős személytől, akik soha nem nyilatkoznak ko-
moly ok nélkül. Ez az a bevezető rész, amely a következő címet viseli: 
Egységesek vagyunk ugyanazon aggodalom által (7-9. cikkely). A beve-
zető gondolat az úgynevezett „Felhívásom” (13-16. cikkely) című résszel 
zárul, amely már kifejezi a szövegben alkalmazott és érvényesített te-
kintélyt, hangnemet és módszert.

A Ferenc pápa probléma felvetése és az általa kifejtett álláspont nyolc 
fő téma köré csoportosítható33, melyeket konkrétan is megnevez az encik-
lika I. fejezetében. Ezek: 1) a környezetszennyezés, valamint a hulladék 
és eldobhatóság kultúrája34; 2) a klímaváltozás35; 3) vízzel összefüggő 
problémák36; 4) a biológiai sokféleség csökkenése37; 5) az emberi életmi-
nőség romlása és a társadalmak széthullása38; 6) a globális egyenlőtlen-
ségből fakadó problémák39; 7) az arra illetékes hatóságok gyenge válasz-
lépései a felsorolt problémák területén40; 8) a fenntarthatóság kérdésével 
kapcsolatos vélemények túlságosan széles skálája a társadalomban41. Jól 
látható a pápai dokumentum egyedi jellegzetessége, más – világi vagy 
tisztán természettudományos – az enciklikát megelőző években kiadott 
olyan nyilatkozatokhoz és állásfoglalásokhoz képest, amelyeket hason-
ló témakörben adtak ki. A Szentatya szándékosan teológiai és vallási
kontextusba helyezi a témát a maga komplexitásában, mint a mindenna-
pi emberi élet, munka, kultúra jelentős összetevőjét, amely alapvetően 
befolyásolja a globális fenntarthatóságról és annak minden aspektusáról 
alkotott hívő felfogást. Ennek kifejtését láthatjuk az enciklika teljes má-
sodik fejezetének kérdésköreiben és következtetéseiben.42 A harmadik 
fejezet visszatér a környezeti, ökológiai és az emberi társadalom kérdé-
seinek alapos vizsgálatához, a legújabb tudományos eredmények mérle-
gelésével. Ezt precízen fejezi ki a választott cím: Az ökológiai válság emberi 

33 Ezek részletes kommentárjához vö. Szuromi Sz. A., Erények vagy értékek? A terem-
tett világ megőrzésének egy lehetséges értelmezése, in Puskás A. – Perendy L. – Lévai Á. 
(szerk.), Isten dicsősége – A teremtés szépsége (Varia Theologica 11), Budapest 2020. 
249-260.

34 Franciscus, Enc. Laudato si’, Art. 20-22.
35 Uo., Art. 23-26.
36 Uo., Art. 27-31.
37 Uo., Art. 32-42.
38 Uo., Art. 43-47.
39 Uo., Art. 48-52.
40 Uo., Art. 53-49.
41 Uo., Art. 60-61.
42 Uo., Art. 62-100.



 A Laudato si’ enciklika mint a globális fenntarthatóság ... 49

gyökerei.43 Hasonlóan fontos – és az emberiség, az erkölcs és az új tech-
nológiák közötti szükséges együttműködést hangsúlyozó – a negyedik 
fejezet. Itt a pápa kifejti az úgynevezett ‘integrális ökológia’ fogalmát. 
Ez az elemzés megvilágítja az emberi élet, az élőlények és a környezet 
közötti kapcsolatokat, beleértve az emberiség által alkotott második és 
harmadik természettel való összefüggést is.44 Az ötödik fejezet „A szem-
lélet és a cselekvés irányvonalai” címmel, a legfontosabb szegmenssel 
foglalkozik: Miként tudunk konkrét részletes programokat, tudomá-
nyos módszereket, stb. kidolgozni és végrehajtani a kiszámítható ha-
tások lassítására, visszafordítására, vagy – legalább – előre jelzésére. A 
szakasz alap gondolata, a minden egyes területen folytatott párbeszéd és 
együttműködés kihangsúlyozása.45 Az utolsó fejezetben a pápa visszatér 
a teremtett világ jelenlegi állapotainak teológiai vizsgálatára és a globá-
lis fenntarthatóság alapvető céljának témájára, összekapcsolva azokat a 
megfelelő képzés és nevelés elengedhetetlen szerepével.46

5. A globális fenntarthatóság teológiai alapja: „művelje és gondozza”

Keresztény emberképünk a teremtés bibliai leírásán alapul, amelynek 
leírását a Ter 1,1-31-ben olvashatjuk. Mindez világosan rögzíti, hogy a 
világegyetemnek van egy meghatározott időbeli kezdete.47 A benne élő 
ember test és lélek egysége, tehát nem pusztán anyagi, hanem szelle-
mi – mi több, értelmes – teremtmény. Ahogy a Katolikus Egyház Katekiz-
musának Kompendiumában is olvashatjuk: „Az emberi személy méltósága 
abban gyökerezik, hogy Isten képére és hasonlatosságára van teremtve. 
A szellemi és halhatatlan lélekkel, értelemmel és szabad akarattal fel-
ruházott emberi személy rendeltetése Isten, aki testestül-lelkestül örök 
boldogságra hívta meg.”48 Ezt az állítást szem előtt tartva hangsúlyozni 

43 Uo., Art. 101-136.
44 Uo., Art. 137-162.
45 Uo., Art. 163-201.
46 Uo., Art. 202-246. Ennek az egyetemi szintű előmozdítására került kidolgozásra 

2017-ben az Egységes Emberi Fejlődés Előmozdításának Dikasztériuma részéről, az 
Integral ecology képzés; valamint ugyanabban az évben a Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem részéről, az Environmental sustainability and human development MA képzés.
A két program összehangolt jóváhagyására 2018 nyarán került sor Rómában.

47 A teremtésvédelemmel kapcsolatos teológiai magyarázatát ld. Franciscus, Enc. 
Laudato si’, Art. 13.

48 Catechismo della Chiesa Cattolica. Compendio, Art. 358 (1699-1715).



Szuromi Szabolcs Anzelm50

kell, hogy a lelki és szellemi tulajdonságok nem csupán a személyiség 
összetevőit jelentik, hanem olyan maradandó egyedi értékeket, amelyek 
nemcsak a konkrét személyt, a környezetét, az emberi társadalmat, a 
vallásos magatartást és meggyőződést, a szellemi tevékenységet, stb., 
gazdagítják; hanem beépülnek az emberi kultúra történetébe, mint a 
következő nemzedékek javát szolgáló egyes elemek. Az emberi személy 
tehát minden társadalmi intézmény alapelve, azaz alanya és célja. A csa-
lád és a közösség pedig elengedhetetlenül szükséges az ember személyi-
ségének és erényes cselekedeteinek a kialakításában.49 Éppen ezért meg-
állapíthatjuk, hogy miközben az ember kiemelkedik a saját környezetét 
képező világból, ugyanakkor komoly és alapvető felelősséggel tartozik 
a teremtett világért is, amelynek művelését és gondozását rábízta a Te-
remtő. Ez a küldetés kristálytiszta alapot ad arra, hogy a teremtett világ 
védelmében cselekedjünk; vizsgáljunk és becsüljünk meg minden tudo-
mányt, a rendelkezésünkre álló tudományos módszereket felhasználva 
a Teremtő szándékának teljesítésére. Nem a személyes dicsőségünkért; 
nem magáért a felfedezésért; nem valamilyen átmeneti megoldásért; 
hanem a teremtett világért, az emberiségért, és az emberiség új nem-
zedékeiért, akik ugyanezzel a küldetéssel rendelkeznek: „műveljék és 
gondozzák” a rájuk bízott világot. 

6. Konklúzió 

A fentiekben bemutatott szempontok kellően alátámasztják, hogy Fe-
renc pápa Laudato si’ enciklikáját megalapozottan nevezhetjük ‘a globá-
lis fenntarthatóság felelősségéről szóló alkotmánynak’. Az is jól látható, 
hogy ez emberi társadalom fenntarthatósági szintje az egyik mutatója 
annak, hogy mennyire „igazi felelősségvállalással” teszünk eleget az 
Istentől megkapott feladatunknak, azaz miként „műveljük és gondoz-
zuk a Föld kertjét”. Ahogyan arra Turkson bíboros 2017-ben rámutat: 
Nem vagyunk a Föld tulajdonosai, hanem mindössze ideiglenes kezelői 
és – valamilyen módon – társalkotók is50 (vö. második és harmadik ter-
mészet). Tisztában kell lennünk azzal, hogy csak fokozatosan fedezzük 
fel a teremtett világ belső törvényeit, és arra vagyunk hivatottak, hogy 
alázatos és képességeink korlátai között tevékenykedő teremtmények-

49 Vö. Rouco Varela, A. M., La familia, 43-82.
50 Turkson, P. K. A., Message in occasion of the Symposiumm on Global Sustainability 

(Hungarian Academy in Rome – 19 September 2017).



 A Laudato si’ enciklika mint a globális fenntarthatóság ... 51

ként, tiszteletben tartsuk azokat (vö. Jób 23,1-9). Ferenc pápa világosan 
kihangsúlyozza azt, hogy amikor a fenntarthatóság kérdését bármilyen 
összefüggésben (ökológiai, társadalmi, politikai, gazdasági, élelmezési, 
energetikai, stb.) vizsgáljuk, az emberi méltóságnak kell a középpontban 
állnia, vagyis az ökológiai etikának.51 Az ember tehát nem mindössze 
„ökológiai lábnyom” a teremtett világon belül, hanem az, akire Isten rá-
bízta a világot, amelyet nemcsak megteremtett, hanem meg is váltott.

51 Vö. Franciscus, Enc. Laudato si’, Art. 210.



Bándi Gyula52

Bándi Gyula
A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ 
enciklika nyomán

1. Jelen nemzedékek – jövő nemzedékek: a fenntartható fejlődés két 
lényege

A fenntartható fejlődés közismert megközelítése szerint a jelen nemze-
dékek érdekeit akképpen kell szolgálni, hogy ezzel a jövő nemzedékek 
érdekeit se veszélyeztessük, márpedig ennek legjobb módja az, ha a jelen 
generációk kötelezettségeit próbáljuk megfogalmazni, tehát a jelen ge-
nerációk állítanak fel korlátokat önnön önzésük elé. A jövő nemzedékek 
gondolata pedig nem valami elvont utalás egy ismeretlen jövőre, hiszen 
mindenkinek saját magához képest gyermekei, unokái vagy hasonló 
korú ismerősei, honfitársai jelentik a jövő nemzedéket – a jövő nemze-
déke köztünk, velünk együtt él! Döntéseink a jövő nemzedékek már itt 
lévő képviselői mellett természetesen hosszú távon befolyásolják a még 
meg nem születettek életét is, felelősségünk tehát még nagyobb. Ferenc 
pápa április végén a Pázmány Péter Katolikus Egyetemen arra figyel-
meztetett1, hogy a konzumizmusba tartunk, amely „saját magunk kor-
látok nélküli elgondolásához” vezet, ami „egy szabadelvű, hedonista, 
önelégedett „szabadság”, amely a fogyasztás és a tárgyak rabszolgáivá 
tesz bennünket.” Adva van viszont a megoldás, ezeket a veszélyeket kell 
csökkenteni, elkerülni, megkeresve az utat a józanabb és a környezet – és 
létünk - korlátait, kereteit is elfogadó, tiszteletben tartó gazdasági, társa-
dalmi, esetünkben fogyasztói magatartás felé.

Amikor a jövő nemzedékek kérdésére fordítunk a következőkben fi-
gyelmet, nem feledkezhetünk meg arról sem, hogy voltaképpen kétféle 
un. generációs méltányosságról (equity) van szó, és ennek megfelelően a 

1A teljes beszéd elérhető: https://jak.ppke.hu/uploads/collection/30/file/ppke.pdf

Mottó: „Milyen világot szeretnénk hagyni  azokra, 
akik utánunk jönnek, a gyermekekre,

 akik most nőnek fel?”
(Laudato si’ 160.)



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 53

pápai megnyilatkozásokban erre e kettősségre adott válasz is két encikli-
kában olvashat, amelyek természetesen nem különíthetőek el egymástól, 
csupán a hangsúlyokban érzékelhető a megkülönböztethetőség. Ez a szo-
ros kapcsolat egyebekben abból is jól kiolvasható, hogy mindkét enciklika 
már címében is Assisi Szent Ferenc gondolataira támaszkodik, és az újabb 
enciklika 2. pontjában vissza is utal az előbbire, visszaigazolva a fentieket.

A 2015-ben megjelenő Laudato si’2 (a továbbiakban röviden: LS) fó-
kusza elsősorban jövő generációk, a fenntartható fejlődés, és éppen en-
nek kapcsán nem feledkezik meg a jelen generációkról sem. Ennek első 
mondata szerint: „1. „LAUDATO SI’, mi’ Signore”, „Áldott légy, Uram” 
– énekelte Assisi Szent Ferenc. Ezzel a gyönyörű himnusszal arra emlé-
keztetett minket, hogy közös otthonunk olyan, mint egy nővér, akivel 
osztozunk a létben, és olyan, mint egy szép anya, aki karjába zár minket: 
„Áldott légy, Uram, földanya-nővérünkért, ki fenntart és ellát minket, 
gyümölcsöket terem, színes virágokat és füvet!”

A másik enciklika, a Fratelli Tutti3 pedig imígyen indul: „1. „FRA-
TELLI TUTTI”, „Mindnyájan testvérek” – írta Assisi Szent Ferenc, hogy 
összes fivérét és nővérét megszólítsa, és evangéliumi ízű életformát ja-
vasoljon nekik. Tanácsai közül azt szeretném kiemelni, amellyel a föld-
rajzi határokat és a távolságot meghaladó szeretetre hív, és boldognak 
mondja mindazokat, akik „távollétükben éppúgy szeretik testvéreiket, 
mint jelenlétükben”. Ferenc e néhány egyszerű szóval elmagyarázta a 
nyitott testvériség lényegét, amely a fizikai közelségen túl lehetővé teszi 
számunkra, hogy minden embert megismerjünk, megbecsüljünk és sze-
ressünk – függetlenül attól, hogy a világ mely pontján született vagy él.”

A jelen nemzedékeinek és a jövő nemzedékeinek összefonódása józan 
ésszel megkérdőjelezhetetlen, mégis érdemes némi magyarázatot adni, 
miként is kapcsolódnak össze a fenntartható fejlődés fogalmában, értel-
mezésében a kezdetektől fogva. Maga az LS is utal a kezdetekre: „167. 
Érdemes kiemelni a Föld-csúcsot, amelyet 1992-ben Rio de Janeiróban 
tartottak. Ott kijelentették, hogy „a fenntartható fejlődés érdekeinek 
középpontjában az emberek állnak”.” Majd ennek előzménye kerül sor-
ra, a Stockholmi Nyilatkozat (1972), amiről Ferenc pápa joggal mondja: 
„ez valóban egy korát megelőző, prófétai csúcs volt, … A kinyilvánított 
alapelvek továbbra is hatékony és rugalmas megvalósítási módokat igé-

2 Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű enciklikája közös otthonunk gondozásáról, a Szent 
István Társulat 2015. évi kiadására támaszkodva

3 Ferenc pápa Fratelli Tutti kezdetű enciklikája a testvériségről és a társadalmi barátság-
ról, a Szent István Társulat 2021.évi kiadására támaszkodva



Bándi Gyula54

nyelnek a gyakorlatban.” Ez a két ENSZ világértekezlet közösen alapoz-
ták meg azt, amit ma fenntartható fejlődésként emlegetünk, és egyben a 
jövő nemzedékek védelmét is körvonalazták. 

A fokozódó környezeti problémák láttán az ENSZ már 1972-ben idő-
szerűnek tartotta, hogy áttekintse az okokat és a következményeket, va-
lamint megoldásokat javasoljon – ez volt a Stockholmi Világértekezlet4, 
amely – egyebek között – tehát a jövő nemzedékekről sem feledkezett 
meg, 2. sz. elve szerint: „A Föld természeti erőforrásait, így a levegőt, a 
vizet, a talajt, a flórát és a faunát, illetve különösen a természeti ökoszisz-
témák jellemző képviselőit amennyire lehetséges, meg kell őrizni a jelen 
és a jövő nemzedékek számára, körültekintő tervezés és menedzsment 
révén.” Húsz évvel ezt követően a második nagy ENSZ konferenciára 
került sor Rióban, immár a fenntartható fejlődésről szólva5. A Riói Nyi-
latkozat (1992) summázata szerint: „3. elv: A fejlődéshez való jogot úgy 
kell érvényesíteni, hogy a ma élő és a jövő nemzedékek fejlődési és kör-
nyezeti szükségletei egyaránt kielégítést nyerjenek.”

Nem feledkezhetünk meg arról, hogy Riót egyebek között egy előké-
szítő bizottság anyag előzte meg, a Bruntland Bizottság jelentése, amely 
a következőképpen határozta meg a fogalmat: „a fenntartható fejlődés a 
fejlődés olyan formája, amely a jelen igényeinek kielégítése mellett nem 
fosztja meg a jövő generációit saját szükségleteik kielégítésének lehető-
ségétől.” (ENSZ Közös jövőnk jelentés, 1987)6

Nagyon leegyszerűsítve a kérdést, a Stockholmtól Rióig terjedő idő-
ben arra kellett választ találni – és ez aktuálisan a jelen generációkat 
érintette, kiváltképpen a fejlődő országokat -, hogy a környezeti vál-
ság sokasodó gondjai alól valóban nincs más kiút, mint a gazdasági 
növekedés drasztikus csökkentése, amint erre sok tanulmány is utalt, 
egyebek között a Római Klub keretei között7. A jelentések, tanulmá-

4 https://www.un.org/en/conferences/environment/stockholm1972
5 Ennek előzményeiről és tényeiről írt összegzést FaragÓ Tibor: Az Egyesült 

Nemzetek Szervezetének Környezet és fejlődés konferenciája: Tények és adatok címmel, 
ami elérhető ezen a webhelyen: http://real.mtak.hu/65984/1/1992Rioi_konferencia
_1992_u.pdf. A teljes nyilatkozat elérhető: http://www.nyf.hu/others/html/kornyezettud
/megujulo/Fenntarthato%20fejlodes/A%20Rioi%20Nyilatkozat.htm 

6 https://sustainabledevelopment.un.org/content/documents/5987our-common-
future.pdf 

7 Ezek között különösen ismert lett a Meadows házaspár által jegyzett ’A növe-
kedés határai’ c. kötet, amely magyarul is megjelent. Korszerűsített, bővített kiadá-
sa: Donatella Meadows - Jorgen Randers - Dennis Meadows, A növekedés határai,
Kossuth Kiadó, 2022.



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 55

nyok jobbára tehát a gazdasági növekedés árnyoldalai okán a korlátlan 
növekedést tették meg okozónak és ennek veszélyeire figyelmeztettek. 
A Riói Konferencia üzenete, tehát annak lehetősége, hogy a gazdasági 
növekedés – ami inkább mennyiségi szempontú – helyett a minőségi 
elemeket is magába foglaló fejlődést helyezettük a középpontba, amely 
alkalmas lehet a mondott kétféle generációs méltányosság együttes 
megvalósítására. 

A 30 évvel ezelőtti remények azonban nem igazán valósultak meg, 
amint erre maga az Enciklika is utal, megrajzolva a mai helyzet reá-
lis képét: „22. … Még nem sikerült olyan cirkuláris termelési modellt 
elfogadni, amely biztosítaná a forrásokat ma mindenkinek és a jövő 
nemzedékeknek, és amely a legnagyobb mértékben korlátozná a nem 
megújuló erőforrások használatát, mérsékelné a fogyasztást, elérné a 
felhasználási, az újrafelhasználási és az újrahasznosítási hatékonyság 
legmagasabb fokát. A probléma megoldása az lenne, ha valamiképpen 
szembe szállnánk a selejtezés kultúrájával, amely az egész bolygót fe-
nyegeti.”

Mielőtt az LS gondolatait vizsgálnánk, nézzünk az előzményekre, 
ugyancsak legalább 50 évre visszamenve, mint az ENSZ világtalálkozók 
esetében.

2. Főpásztori megnyilatkozások a Laudato si’-ig

Mielőtt az LS jövő nemzedékek védelmét legközvetlenebbül érintő gon-
dolataira térnék rá, talán érdemes egy összegzést adni arról, miként 
is jutottak el az Egyház vezetői, vezető testületei eddig az enciklikáig, 
hiszen nem lehet kétséges, hogy ami az ENSZ szervezetét – de emel-
lett említhetjük az Európai Gazdasági Közösségtől az Európai Unióig 
az európai integrációs szervezetet, vagy az OECD-t, de másokat is - is 
foglalkoztatta már a hatvanas évek végétől kezdve, a környezeti válság-
jelenségek sokasodása és mélyülése, nem kerülhette el az egyházi veze-
tők figyelmét. A következőkben ezért egy sajátos idézetgyűjteménnyel 
vezetem fel a központi kérdést, ami vizsgálatom tárgya. Sajátos, mert a 
magam szempontjai szerint választottam ki a szerintem a téma irányába 
mutató mondatokat. Tudnunk kell természetesen, hogy ennek az útnak 



Bándi Gyula56

az alapját még a Rerum novarum8 fektette le, a társadalmi tanítás felé te-
relve a gondolatokat.

A Gaudium et spes (II. Vatikáni Zsinat, 1965)9 volt talán az első, amelyik 
már kifejezetten gondolt a mai fenntarthatóságnak mondott kérdésekre, 
igaz, még csak kezdeti formában: „69. Isten a földet minden kincsével 
együtt minden ember és minden nép használatára rendelte. ... Az em-
bernek tehát, amikor a teremtett javakat használja, úgy kell tekintenie 
jogosan birtokolt vagyonát, hogy az nemcsak a sajátja, hanem egyúttal 
közös is, abban az értelemben, hogy ne csak önmagának, hanem mások-
nak is hasznára lehessen.”

A Populorum progressióban (VI. Pál, 1967)10 megfigyelhető a Rerum nova-
rum megjelent gondolat kiterjesztése, továbbvitele, mégpedig általában a 
gazdaság, a gazdasági fejlődés korlátainak, felelősségének kiemelése ré-
vén: „14. … a fejlődésnek, hogy valóságosnak legyen mondható, minden 
oldalúnak kell lennie, olyannak, amely minden ember és a teljes ember 
növekedését biztosítja.” Itt kell megemlíteni a közjóra történő egyértel-
mű hivatkozást is, a közjó alapjainak összegzését: „76. A fejlődés nem 
csupán a jólét, hanem a szellemi és erkölcsi fejlődés is, amely az egész 
emberi faj előnyére válik.”

II. János-Pál pápa első enciklikájában – Redemptor hominis (1979)11 – 
immár világosan és közvetlenül utal a modern kor veszélyeire, amelyek 
valójában már környezet-és teremtésvédelmi alapozást jelentenek: „15. 
Mitől fél a modern ember?” – „Egyre inkább be kell látnunk, hogy a föld 
javainak fölhasználásában tisztességgel és értelmesen kell eljárnunk. … 
a természetes környezetben az ember már nem lát egyebet, mint a köz-
vetlen fölhasználás és a fogyasztás számára hasznos dolgot. A Teremtő 
azonban úgy akarta, hogy az ember közösségben éljen a természettel, 
mint értelmes és nemes ura, mint őrzője, s nem mint garázda birtokosa, 
aki mindent kiárusít, s mindenre tekintet nélkül pusztítja a természe-
tet.” A pápa emellett az emberi jogokról sem feledkezik meg, amelyek 
környezeti területre történő hivatalos kiterjesztése sokáig váratott ma-
gára: „17. Az emberi jogok: betű vagy lélek? … Az a közjó, amelynek a 

8 XIII. LeÓ pápa: Rerum Novarum kezdetű enciklika, Róma, 1891. https://katolikus.hu/
dokumentumtar/2598 

9 II. Vatikáni Zsinat Gaudium et Spes kezdetű lelkipásztori konstitúciója az Egyházról a 
mai világban, https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=16 

10  VI. Pál pápa: Populorum progressio kezdetű enciklika, 1967, https://katolikus.hu
/dokumentumtar/2989  

11 II. János Pál pápa: Redemptor hominis: Az emberek megváltója (1979), https://kato-
likus.hu/ dokumentumtar/2769



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 57

közhatalom képviselői a szolgálatában állnak, csak akkor valósul meg 
akadálytalanul, ha az állampolgárok biztosak lehetnek jogaik felől.”

Az ilyen és hasonló tartalmú vagy témájú vatikáni, pápai megnyilat-
kozások egyre sokasodnak, egyre határozottabbak. Biztos választ ad a 
fejlődés valós értékeire és tartalmára a Sollicitudo rei socialis (1987) encik-
lika12: „34. A fejlődés erkölcsi jellege nem tekinthet el a teremtmények 
tiszteletétől sem … A Teremtőtől kapott hatalom, amellyel az embert 
felruházta, nem abszolút, nem szabad vele »élni vagy visszaélni«, vagy 
tetszés szerint felhasználni. A használati mód, amelyre a Teremtő már 
kezdetben utasította az embert, jelképesen benne van a tiltásban: »an-
nak a fának gyümölcséből ne egyél« (vö. Ter 2,16–17).”

A Rerum Novarum századik évfordulóján kiadott Centesimus annus 
(1991)13 „21. ... A természetes javak, mint az isteni kegyelem ajándékai 
is, ugyanígy közösen és egyformán állanak az egész emberi nem ren-
delkezésére.” A lényeg tehát: a természetes javakat nem lehet kisajátíta-
ni, azok az ember egyetemes felelősségére vannak bízva. „37. A fogyasztás 
kérdése mellett az ehhez szorosan kapcsolódó ökológiai probléma is 
komoly nyugtalansággal tölt el. … Az ember helytelenül Isten helyébe lép, 
és így végeredményben elősegíti az általa inkább elnyomott, semmint 
kormányzott természet lázadását, ahelyett, hogy a teremtés művében 
Istennel működne együtt. … E téren is tudatában kell lennie az emberi 
nemnek, hogy felelősséggel és következetességgel tartozik a jövő nem-
zedékekkel szemben.”

II. János Pál 1990 béke világnapi üzenet egyre mélyebb környezeti tar-
talmat is közvetít, illetve egyre szorosabbra vonja a kapcsolatot az em-
beri méltósággal:14 „7. A legmélyebb és legkomolyabb jele a morális elem 
alapvető jelenlétének az ökológiai válságban az élet tiszteletének hiánya, 
ami a környezetszennyezés számos esetében megnyilvánul. … Az élet, 
és mindenekelőtt az emberi méltóság tisztelete az alapvető vezérlő elve min-
denfajta egészséges gazdasági, ipari vagy tudományos fejlődésnek. … 
13. A modern társadalom nem lesz képest megoldást találni az ökológiai 
válságra, hacsak komolyan át nem gondolja egész életformáját.” Külön 

12 II. János Pál pápa: Sollicitudo rei socialis enciklika, 1987, https://katolikus.hu/
dokumentumtar/2753  

13 II. János Pál pápa: Centesimus annus enciklika a Rerum Novarum enciklika kibocsátá-
sának századik évfordulója alkalmából, https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=86 

14 II. János Pál pápa: Békesség a teremtő istennel. Békesség az egész teremtett világgal 
(1990), http://www.teremtesvedelem.hu/content/cikk/az-okologiai-valsag-kozos-
felelossegunk. 



Bándi Gyula58

figyelmet érdemel, hogy mindennek emberi jogi vonatkozásai is szóba 
kerülnek az üzenetben: „9. … Manapság egyre erőteljesebben vetődik fel 
az egészséges környezethez való jog, amely a megújított Emberi Jogok 
Egyetemes Nyilatkozatának részét kell képezze.”

Evangelium vitae (1995)15: „42. Mivel az ember arra hivatott, hogy mű-
velje és őrizze a világ kertjét, különleges felelősséggel tartozik az élő környe-
zetért, azaz a teremtésért.”

II. János Pál pápa 1999 béke világnapi üzenete az emberi jogokról szól. A 
10. pont a környezetért való felelősségre vonatkozik: „Az emberi méltó-
ság elősegítése az egészséges környezethez való joggal összefügg, mert 
e jog rávilágít az egyén és a társadalom közötti viszony dinamikájára.”

A Velencei Nyilatkozat (2002)16 – az ökumené jegyében – az egész addi-
gi II. János Pál-gondolatsor összegzése: „A teremtés tisztelete az emberi 
élet és méltóság tiszteletéből fakad. […] A gond nem pusztán gazdasági 
vagy technológiai, elsősorban erkölcsi és lelki. […] Nincs végtelen hatal-
munk a teremtés felett, csupán sáfárai vagyunk közös örökségünknek.” 
Ez az erkölcsi megújulásra szólító felhívás jelent meg egy későbbi béke 
világnapi üzenetben is: „6. Mivel a béke ajándéka szorosan kötődik a 
népek fejlődéséhez, nélkülözhetetlen számításba venni azt az erkölcsi 
következményt, amely a föld javainak használatából ered.”

Az Egyház társadalmi tanításának kompendiuma (2004)17 már fentebb, az 
emberi méltóság kapcsán is meghatározó forrásunk volt, és annak tize-
dik fejezete immár teljes egészében a környezetvédelemre vonatkozik. 
A kompendium az alapoktól kezdve tekinti át a kereszténység hozzáál-
lását, ezért a megfelelő egyensúlyra törekedve emeli ki, utalva az emberi 
méltóság elsőbbségére, de egyben világossá téve, hogy a teremtett világ-
nak, a környezetnek is van méltósága: „463. A környezet helyes felfogása 
egyrészt nem teheti a természetet a manipuláció és a felhasználás pusz-
ta tárgyává, másrészt nem is abszolutizálhatja azt, és méltóságát nem 
állíthatja az emberi személy méltósága fölé.” Illetve később: „465. … az 
ember felelős azért, hogy a környezetet sértetlenül és egészségesen őriz-
ze meg mindenki számára.”, illetve: „466. A környezetvédelem az egész 
emberiséghez szóló kihívás.” Úgyszintén hangsúlyozza a jövő nemze-

15 II. János Pál pápa: Evangelium vitae enciklika az emberi élet sérthetetlenségéről,
https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=78 

16 II. János Pál pápa és Őszentsége I. Bartholomeiosz ökumenikus pátriárka kö-
zös nyilatkozata, 2002. június 10., https://teremtesvedelem.hu/content/cikk/velencei-
nyilatkozat 

17 http://kontakt.hu/caritas/wp-content/uploads/2017/02/KERME-KisOkos-ETT.pdf 



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 59

dékek iránti felelősséget: „467. A környezetért való felelősség, amely az 
emberi nem közös értékének bizonyul, nem pusztán a jelennel, hanem a 
jövővel kapcsolatos követelésekre is kiterjed.”

Magyar Püspöki Kar teremtésvédelmi körlevele (2008)18 „169. … az ember 
Istennel, az emberekkel és a teremtett világgal való kapcsolata egységet 
alkot. A természeti környezet megóvása nem más, mint a közjó, vagyis 
az emberi méltóság védelme és előmozdítása.”

XVI. Benedek pápa Caritas in veritate (2009) enciklikájában19: „7. … A 
közjó az egyénekből, családokból, köztes csoportokból formált és társa-
dalmi közösséggé egyesülő „mindannyiunk” java. … 50. … Tudatában 
kell lennünk azonban annak a nagyon komoly kötelezettségünknek, 
hogy a következő generációknak Földünket olyan állapotban kell átadnunk, hogy 
ők is méltó módon élhessenek, és képesek legyenek tovább művelni azt.” 
Ami talán a legfontosabb figyelmeztetés a fentieknek mintegy összeg-
zéseként: „51. Az a viselkedési minta, amely alapján az ember a kör-
nyezettel bánik, befolyással van arra a viselkedési módra is, ahogyan 
önmagával bánik, és viszont. … a meghatározó probléma a társadalom 
általános erkölcsi magatartása.” A környezetvédelem következésképpen 
nem választható el az emberiség más problémáitól, ezek csak együtt 
kezelhetők. Kiemelkedően fontos, általános üzenet, érvényes az emberi 
méltóságra, de kiváltképpen az emberi jogok értelmezésére: „43. ... A jo-
gok eltúlzása a kötelességek mellőzésébe torkollik. ... Így a kötelességek 
a jogokat erősítik és mintegy a jó szolgálatában vállalt feladatként védel-
met, támogatást kínálnak amazoknak.” A megfelelő egyensúly elérése 
elengedhetetlen.

A 2010. évi béke világnapi üzenet20 már címében is beszédes: „Ha békére 
törekszel, védd a teremtett világot”:

„1. A teremtett világ tiszteletben tartásának nagy jelentősége van 
azért is, mert »a teremtés Isten minden művének kezdete és alap-
ja«, megóvása napjainkban lényegbevágó az emberiség békés 
együttélése szempontjából. […] 5. […] Bölcs dolog tehát alaposan 
és nagy távlatban felülvizsgálni a fejlődési modellt, átgondolni a 

18 Magyar Katolikus PÜspÖki Konferencia: Körlevél a teremtett világ védelméről, 
https://teremtesvedelem.hu/content/korlevel/magyar-katolikus-puspoki-konferencia-
korlevele-teremtett-vilag-vedelmerol 

19 XVI. Benedek pápa: Caritas in veritate, enciklika az ember teljes értékű fejlődéséről a 
szeretetben és az igazságban (2009), https://katolikus.hu/dokumentumtar/2694 

20 XVI. Benedek pápa: Ha békére törekszel, védd a teremtett világot, 2010. január 1.,
https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=229 



Bándi Gyula60

gazdaság és a gazdasági célok értelmét, hogy kijavítsuk működé-
si zavarait és torzulásait. […] 7. […] a teremtett világ öröksége az 
egész emberiséget megilleti. […] [A]rra van szükség, hogy jogi és 
gazdasági szempontból is jól meghatározott szabályok szerint cse-
lekedjünk, ugyanakkor kellő szolidaritással kell viseltetnünk a Föld 
legszegényebb területein élők és a jövő nemzedékek iránt.”

„11. Egyre nyilvánvalóbbá válik, hogy a környezet pusztulásának 
problémája arra hív minket, hogy felülvizsgáljuk életstílusunkat, 
valamint a fogyasztás és a termelés elterjedt modelljeit, amelyek 
gyakran társadalmi, környezeti, sőt gazdasági szempontból is tart-
hatatlanok. […] Mindannyian felelősek vagyunk a teremtett világ 
védelméért és megőrzéséért.”

Mielőtt rátérek az Enciklika vonatkozó részeinek felidézésére, érdemes 
elidőzni a fentieken. Világosan érzékelhető, hogy az idézett dokumen-
tumok érzékenyen követték mindazt a nemzetközi hangulatot, érdek-
lődést, amely megjelenésükkel párhuzamosan a környezeti problémák, 
majd a fenntartható fejlődés felé fordult. Kezdve a stockholmi értekezlet-
től, folytatva a riói elvekig, majd – maradva csupán az ENSZ világérte-
kezleteinél – két további környezeti csúcson – Johannesburg 2002, illetve 
a Rió +20, ismét ugyanott 2012-ben – keresztül eljutva a Laudato si’-vel 
azonos évben megjelenő ENSZ dokumentumig – a Fenntartható Fejlődé-
si Célok21 (SDGs) -, amely valójában az ENSZ és szervei, szakosított in-
tézményei működését azóta is meghatározza. Nem lehet kétséges ezért 
az Egyház és a nemzetközi fórumok egymásra figyelése, akár egymásra 
hangolódása sem.

3. A Laudato si’ üzenetei a jövő nemzedékre vonatkozóan

Jelen írásnak nem feladata, hogy az Enciklika egészét vizsgálja, annak 
jelentőségét mindenre kiterjedően értelmezze, hiszen annak a konferen-
ciának, amelynek előadása alapul szolgált e cikk megírására, éppen ez a 
széleskörű feltárás volt a célja, méghozzá hivatott szerzők, előadók által. 

21 Magyar és angol nyelven elérhető: Világunk átalakítása: a fenntartható fejlődés 2030-
ig megvalósítandó programja - az Egyesült Nemzetek Közgyűlése által 2015. szeptember 25-
én elfogadott, 70/1. sz. határozat, szerk.: Zlinszky János és Balogh Dorka, PÁZMÁNY 
PRESS Budapest 2016, elérhető: https://jak.ppke.hu/uploads/collection/545/file/
Vilagunk_atalakitasa.pdf 



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 61

Maradok tehát a címben jelzett témánál, és azokat az elemeket veszem 
sorra, amelyek kifejezetten foglalkoznak a jövő nemzedékek érdekeivel.

A már említett gondolatból – vagyis a gazdasági szerkezetváltás, pa-
radigmaváltás hiányából következik az egyértelmű válasz: „36. … Ezért 
nagyon súlyos egyenlőtlenségek néma tanúivá válhatunk, amikor egye-
sek jelentős haszon elérésére törekszenek, és az emberiség többi részé-
vel, jelenlegi és jövőbeli nemzedékeivel fizettetik meg a környezetrom-
bolás magas költségeit.” A jövő nemzedékek esélyeinek, lehetőségeinek 
felélése a mai társadalmi-politikai-gazdasági berendezkedés sajátja. Szá-
mos példa között említhetem azt a sajátos jogi választ, amit egyre töb-
ben adnak erre a tarthatatlan helyzetre, a jövő nemzedékek érdekeinek 
védelmében indított – elsősorban klíma témájú – perek sokasodását. E 
perek jelentőségét sokan vizsgálták, így a Társadalmi Reflexió Intézet is 
a közelmúltban22. A perek éppen arra irányulnak, hogy immár nemzeti 
és nemzetközi bíróságok állapítsák meg az intézkedések elégtelenségét 
és kötelezzék a döntéshozókat – kormányokat, globális vállalkozáso-
kat – arra, hogy valóban érdemi lépéseket tegyenek a jövő nemzedékek 
érdekében. Az ilyen ügyekben hozott – általában a felperesek számára 
kedvező – ítéletek jelentősége elsősorban szimbolikus, jobbára üzen a 
jelennek a jövő érdekében, nem igazán lévén a végrehajtásra megfelelő 
lehetőség.

Az Enciklika további üzenetei témánkra vonatkozóan a fentiekre ala-
pozódnak, ezeket a szöveg sorrendjét megtörve, tematizáltan mutatom be:

Közösség, közjó, emberi méltóság, jövő nemzedékek

Mindezen kérdések a fentiekben már röviden hivatkozott pápai meg-
nyilatkozásokban is szerepeltek, kifejezve azt a megújult irányt, kitel-
jesedett felfogást, ami az ember felelősségének teljességét kívánja meg-
fogalmazni. Az előzményekkel és ezek következményeivel nem egy 
alkalommal foglalkoztam írásaimban23, ezért itt ezen kérdések összeg-
zését adom, megerősítve az Enciklika üzeneteivel.

A kiindulás az ember társörökösi mivolta a teremtésben, ami azonban 
korlátozott hatalmat és nem feltétlen uralmat jelent – noha az ember ezt 

22 A vonatkozó konferencia anyagai elérhetők ’A jogérvényesítés lehetőségei a klí-
maváltozás elleni küzdelemben Magyarországon’ címen: https://socialreflection.org/
publikaciok 

23 Bándi Gyula: Emberi méltóság és teremtésvédelem in: Kuminetz, Géza (szerk.) Iustit-
ia duce, caritate comite: Válogatott tanulmányok Erdő Péter bíboros, prímás-érsek 70. születés-



Bándi Gyula62

elég nehezen veszi tudomásul, ezért alkalmanként figyelmeztetni kell 
erre – és ez a társörökös állapot eleve felelősséget hárít a jelen generáci-
ókra a jövő irányában24: „67. Nem mi vagyunk Isten. … Ez egymás iránti 
felelős viszonyt jelent az ember és a természet között. Minden közösség 
… kötelessége meg is védeni és biztosítani termékenysége folyamatos-
ságát a jövőbeli nemzedékek számára.” Más szempontból nézve: 93. … a 
föld – lényegénél fogva – közös örökség, és gyümölcseinek mindenki ja-
vát kell szolgálniuk.” A ’mindenki’ ebben az olvasatban nyilván az egész 
emberiséget jelenti. Az Alaptörvény Nemzeti Hitvallása ezt eképpen írja 
le: „Alaptörvényünk jogrendünk alapja, szövetség a múlt, a jelen és a 
jövő magyarjai között.” Az emberiségnek ezt a szövetségi gondolatot 
kell szeme előtt tartania.

A Teremtés könyvében és máshol az Ószövetségben25 szemezgetve 
tehát nem lehet kétséges, hogy a kérdéses felelős őrző az egész embe-
riség, minden generációjával és nemzetségével egyetemben. Az Úr így 
szólt Ábrahámhoz: „Általad nyer áldást a föld minden nemzetsége” (Ter 
12,3). Ugyancsak ószövetségi gondolattal folytatva a vonatkozó üzene-
teket: „Így hát válaszd az életet, hogy te is, utódaid is életben maradja-
tok” (MTörv 30,19). Ezek az üzenetek és jó néhány más további utalás 
teljesen világossá teszi, hogy az ember teremtése – valójában az embe-
riség teremtése – az emberi generációk folyamatosságát jelenti. Mindez 
eddig sem volt vitás, ellenben új tartalmat, megújult értelmet a fenn-
tartható fejlődésből is levezethető ezen következtetésekből nyer. Ennek 
felismerése és elismerése révén pedig figyelmen kívül hagyhatjuk azt az 
ismétlődő kérdést – ami a vonatkozó szakirodalomban és a mindennapi 
életben is alkalmanként felszínre kerül -, hogy amikor a jövő nemzedé-
kek érdekeinek figyelembevételéről beszélünk, vajon hány generációra 
kell gondolni. A Teremtés szempontjából ugyanis már a kérdésfelvetés 
is szükségtelen, hiszen amennyiben az emberi generációk folyamatos-
ságát vesszük alapul, akkor nem számolgathatjuk sem azt, hogy hány 

napjára, Szent István Társulat (2022), Bándi Gyula: A jövő nemzedékek jogai és a teremtett 
világ, in: Vizi, E. Szilveszter; Kabai, Sára Réka; Kenéz, Gabriella; Moravcsik-Nagy, 
FlÓra; Nagy, Alexandra Hortenzia (szerk.) Hit, tudomány és társadalom: Tanulmányok 
az 52. Nemzetközi Eucharisztikus Kongresszus tiszteletére, Szent István Társulat (2021), 
Bándi Gyula: A Teremtés védelme és az emberi jogok, Acta Humana: Hungarian Centre 
for Human Rights Publications 8 : 4 pp. 9-33. (2020)

24 A továbbiakban, ha az adott hivatkozás a Laudato si’-ből származik, ezt nem 
jelzem külön lábjegyzettel!

25 A Szent István Társulat 1996. évi kiadását felhasználva – elérhető: https://mek.
oszk.hu/00100/00176/html/ 



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 63

évbe mérünk egy generációt, sem azt, hogy hány generációra gondol-
junk, a jelen generációk felelőssége átível minden további generációt. Ha 
társörökösok vagyunk, akkor nem lehet önkényes elhatározás kérdése, 
meddig is tart ez a sor.

A pápai megnyilatkozások sora az utóbbi fél évszázadban ugyanúgy 
hangsúlyozza a közjó és ezzel összefüggésben az emberi méltóság kér-
dését. „95. A természeti környezet közjó, az egész emberiség öröksége, 
és mindenki felelősséggel tartozik érte.” A közjó legegyszerűbben fogal-
mazva azt jelenti, ami mindenkinek és nem csak keveseknek jó, amely 
mindenki előnyére szolgál. Az pedig, hogy az emberiség örökségeként 
értékeljük a természeti környezetet, egyre jobban tért hódít a nemzetkö-
zi és nemzeti jogokban is. Az emberiség közös öröksége (common heri-
tage of mankind) nem egy nemzetközi szerződés része, így a Tengerjogi 
Egyezmény26 már 1982-ben az ún. „Terület” - a nemzeti joghatóság ha-
tárain túli tengerfenék, óceánfenék és az alattuk lévő altalaj – vonatko-
zásában 136. cikkében kijelentette, hogy „A Terület és annak erőforrásai 
az emberiség közös örökségét képezik.” A magyar Alaptörvény pedig a 
nemzet közös örökségéről szól P) cikkében: „(1) A természeti erőforrá-
sok, különösen a termőföld, az erdők és a vízkészlet, a biológiai sokféle-
ség, különösen a honos növény- és állatfajok, valamint a kulturális érté-
kek a nemzet közös örökségét képezik, amelynek védelme, fenntartása 
és a jövő nemzedékek számára való megőrzése az állam és mindenki 
kötelessége.”

Márpedig „159. A közjó fogalma magában foglalja a jövő nemzedékeit 
is. … hiszen a föld, melyet kaptunk, azoké is, akik utánunk jönnek.” A 
jelen írás mottójaként idézett LS gondolat pedig kijelenti: „160. … Ezért 
már nem elég azt mondani, hogy törődnünk kell a jövő nemzedékekkel. 
Tudatára kell ébrednünk, hogy saját méltóságunk forog kockán. Mi va-
gyunk a leginkább érdekeltek abban, hogy lakható bolygót hagyjunk a 
minket követő emberiségre. Ez egy értünk játszódó dráma, mert azt a 
kérdést szegezi nekünk, hogy mi az értelme életünknek ezen a földön.”

Akár a közjó, úgy az emberi méltóság fogalma is változik, kiteljese-
dik az idők folyamán. Kuminetz Géza szerint27: „ …az emberi méltóság, 
ez az, ami hasonlatossá teszi őt az Istenhez; ez adja az ember sajátos, 
elidegeníthetetlen kötelmeit és jogait …” Az Emberi Jogok Egyetemes Nyi-

26 l. Az ENSZ Tengerjogi Egyezménye: https://eur-lex.europa.eu/legal-content/
HU/TXT/?uri=celex%3A21998A0623%2801%29

27 Kuminetz Géza: Megfontolások a személyt méltóságába öltöztető kulturálódás köteles-
ségéről és jogáról, in: Iustum Aequum Salutare XIII. 2017. 3., 90. old.



Bándi Gyula64

latkozata28 bevezetőjének első mondatában is az emberi méltóságból in-
dul ki, méghozzá megkülönböztetve azt a jogoktól, amelyekkel együtt 
alkot megfelelő hivatkozási alapot: „Tekintettel arra, hogy az emberiség 
családja minden egyes tagja méltóságának, valamint egyenlő és elidege-
níthetetlen jogainak elismerése alkotja a szabadság, az igazság és a béke 
alapját a világon, …”, majd az 1. cikk is megerősíti ezt: „Minden emberi 
lény szabadon születik és egyenlő méltósága és joga van.” Az emberi 
méltóság így mintegy az embernek az emberi jogokon túli, azok feletti, 
de azokkal szorosan összefüggő kritériuma.

Az emberi méltóság változása valóban jól példázza ennek kiemelkedő 
szerepét. Hiszen az Egyetemes Nyilatkozat elfogadásakor a világháború 
nyomán elsősorban az embert személyében érő megpróbáltatások, em-
bertelenségek ellenében volt szükség ennek szinte alapelvi megjeleníté-
sére, de ez a szűkebb kör egyre tágul, és ma már azt kell mondjuk, hogy 
– egyetértve Ferenc pápával – nem lehet emberi méltóságról beszélni egy 
környezeti ártalmaktól, a teremtett világ kizsákmányolásának nyomai-
tól telített világban. Az emberi életminőség, az immár általánosan elfo-
gadott ’jól-lét’ megfogalmazás – a jólét helyett, amelynek egyértelműen 
kifejezetten materiális üzenete van – az emberi élet minőségének egé-
szére, a materiális mellett, sőt előtt az erkölcsi, szellemi, humanitárius, 
egészségi, szeretetteli, emberi kapcsolati tartalmakra utal. 

Ahogyan ezt már máshol is kiemeltem, mint esszenciális kérdést, a 
Teremtés könyve szerint (Ter 1,31) „Isten látta, hogy nagyon jó mindaz, 
amit alkotott.” Ha ezt kiindulási alapként elfogadjuk, akkor az ember 
úgy élheti meg méltóságát, ha ennek megfelelően él, tehát nem pusztítja, 
hanem védi és építi a művet, különben nem méltó ahhoz a szerephez, 
amire szánták. Az Egyház Társadalmi tanításának kompendiuma29 egy-
szerű és világos összegzése sem hagy kétséget afelől, mi is az emberi 
méltóság fontossága és szerepe: „(145) Csak az emberi méltóság elisme-
rése képes lehetővé tenni a közösségi és személyes fejlődést mindenki 
számára.”

Az emberi méltóság értelmezése nem feledkezhet meg a jelen gene-
rációkról sem, ami az LS-ben ugyancsak helyet kap. Három gondolatot 
emelek ki erre nézve az Enciklikából:

„49. … igazi ökológiai megközelítés mindig szociális megközelítéssé 
is válik …

28 https://www.ohchr.org/en/udhr/documents/udhr_translations/hng.pdf
29 l. 17. sz. lábjegyzet



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 65

51. …  egy valódi „ökológiai adósság”, különösen Észak és Dél között …
52. … egyetlen emberi család vagyunk.”

Közismert immár Ferenc pápa szociális elkötelezettsége, amelynek fenn-
tarthatósági szempontja a generációs méltányosság kortárs generációk 
irányában történő kiterjesztése, amit valójában némileg kézzelfogha-
tóbb, mint a jövő nemzedékek érdekeinek védelme. Nem vitás, hogy a 
szegényebb népcsoportok, nemzetek, a sérülékenyebb embercsoportok, 
a fejlődő országok – amellett, hogy természetesen maguk is számos té-
ren kiváltói a jelen ökológiai válságának – sokkal kevésé haszonélvezői, 
mintsem elszenvedői a káros környezeti következményeknek. Éveken át 
a veszélyes hulladékok30 deponálásának célországai voltak (és az illegá-
lis szállításra gondolva, maradtak is) egyes afrikai és ázsiai országok, a 
második legnagyobb környezetszennyező, a divatipar – különösen az 
un ’fast fashion’31 megjelenése óta – a fejlődő országok munkavállalóit 
zsákmányolja ki és szennyezi el, miközben a fejlett világ mindezek ré-
vén Pilátusként mosva kezeit áttelepíti a szennyezést ezen országokba, 
egyben nyersanyagforrásként tekint rájuk. Mindezt jelenti az az ’ökoló-
giai adósság’, amiről az enciklikában hallunk.

A Glasgowban 2021-ben megrendezett klímacsúcsra szóló üzeneté-
ben32 Ferenc pápa egyebek között az írta: „Különleges figyelmet kell mu-
tatnunk a leginkább kiszolgáltattak felé, akik tekintetében a növekszik 
az ökológiai adósság, a kereskedelmi egyensúly hiányának a környezeti 
káros hatásokból eredő következménye, valamint a természeti erőfor-
rások aránytalan használatából ered.”  Ez az adósság veszélyezteti az 
emberek fejlődését.

Mi a teendő?

Sokan sokféleképpen oldanák meg a jövő nemzedékek érdekeinek vé-
delmét. Adja magát a gondolat: fogalmazzuk meg azokat a jogokat, 
amelyek a jövő nemzedékeit illetik. Ez, noha jól hangzik, mégsem re-
ális lehetőség, két okból is: először, ha a jelen generációk fogalmazzák 
meg, mik legyenek a jövő jogai, akkor azok a jelen érdekeit képviselik; 

30 Átfogó képet kaphatunk e problémáról is: FaragÓ T., 2023: Planetáris környeze-
tünk veszélyeztetése és megmentése. c. könyvében, Akadémiai Kiadó

31 l. pl: https://www.europarl.europa.eu/news/hu/headlines/society/20201208S-
TO93327/a-textilgyartas-es-a-textilhulladek-kornyezetre-gyakorolt-hatasa-infografika

32 https://www.vatican.va/content/francesco/en/messages/pont-messages/2021/
documents/20211029-messaggio-cop26-glasgow.html



Bándi Gyula66

másodszor, honnan is tudhatjuk, mik lesznek a szükségletek, a jogok 
50 év múlva, egy megváltozott világban? Ez legfeljebb kutatási témának 
kiváló gondolat. Erre vonatkozóan kedves idézetemre érdemes figyelni: 
„A képlet nem az, hogy a jövő szól hozzánk arról, mik is az igényei, 
nem is az, hogy mi magunk próbáljuk azonosítani és kielégíteni ezeket 
az igényeket. Sokkal inkább az a metafora érvényesül, hogy a jó ember 
azért küzd, hogy kifejezze azon nézeteit, amelyek a mások iránti jószán-
dékra vonatkoznak. Érdekes módon – és nem jogi szempontként – ennek 
középpontjában a szeretet képe jelenik meg. Végső soron tehát, a jelen és 
jövő nemzedékek viszonyát nem az határozza meg, mit vár el tőlünk a 
jövő saját igényeikre alapozva, hanem az, mit mondunk a jövőnek a mi 
saját vágyainkról, törekvéseinkről.”33

2013. évi jelentésében34 az ENSZ főtitkár hasonlóképpen összegezte: 
“5. A jövő nemzedékek nem rendelkeznek politikai hatalommal, hiszen 
érdekeik képviselete a jelen generációk helyettesítő lépéseire korlátozó-
dik. Pár évvel később, pedig, a 2021 ’Our Common Agenda’35 keretében 
a főtitkár ismét jelezte: “57. A jövő nemzedékek fogalmilag nem rendel-
keznek képviselettel a jelenlegi döntéshozatalban és nem határozhatják 
meg szükségleteiket. A nemzedékek közötti méltányosság elvének a 
gyakorlatba történő átültetése érdekében megfelelő intézményekre van 
szükség, akik fellépnek a nevükben, mint gondnokok, illetve megfelelő 
eszközökre, hogy érdekeiket védjék.”

Az LS sem gondolkodik másként, amikor a megoldás irányában tesz 
javaslatokat. Összegzi az elvi célt, és nyomban világossá teszi azt is, mire 
van szükség: „53. ... igyekszik kielégíteni a ma élő nemzedékek igényeit 
– mindenkit beleértve – anélkül, hogy veszélyeztetné a jövő nemzedéke-
ket. Létre kell hozni egy … szabályozási rendszert...” A megoldás tehát 
a jog világába vezet, megfelelő szabályozás kell, mert amúgy „54. Figye-
lemreméltó a nemzetközi politikai válasz gyengesége.”

Amikor a jövő nemzedékek érdekei védelmére keresünk érdemi lépé-
seket, akkor a jelen kötelezettségeit kell megfogalmazni, egyebek között 
azért, mert „116. … az emberi lénynek mint a mindenség „urának” he-

33 Gaba, Jeffrey M.: Environmental Ethics and Our Moral Relatiosnhip to Future Gene-
rations: Future Rights and Present Virtue, in: Columbia Journal of Environmental Law, 1999, 
Vol 24m 288. old.

34 Intergenerational solidarity and the needs of future generations, Report of the 
Secretary-General. elérhető: https://digitallibrary.un.org/record/756820 

35 Our Common Agenda 2021: Our Common Agenda, Report of the Secretary-
General, 2021, elérhető: https://www.un.org/en/content/common-agenda-report/ 



 A jövő nemzedékek érdekei a Laudato si’ enciklika nyomán 67

lyes értelmezése, ha felelős gondnoknak fogjuk fel.” A felelős gondnok 
felelősen jár el, azon keretek között, amelyek erre nézve léteznek vagy 
amelyeket erre nézve ki kell alakítani.

Az Enciklika később ezt még részletesebben is kifejti: „177. … minden 
állam halaszthatatlan feladata a tervezés, a koordinálás, az ellenőrzés 
és a szankcionálás saját területén belül… előrelátás és elővigyázatos-
ság, megfelelő szabályozás, az előírások végrehajtásának ellenőrzése, a 
korrupció megfékezése, a termelési folyamatok nem kívánt hatásainak 
operatív kezelése és az esetleges vagy lehetséges kockázatokkal szem-
beni célszerű beavatkozás.” Egy komplettnek mondható szabályozási 
program, az elővigyázatosságtól a jogkövetkezmények következetes al-
kalmazásáig.

Az előbb már hivatkozott ’Our Common Agenda’ a hosszútávú gon-
dolkodást emeli ki, illetve egy sajátos garanciális szervezeti-intézményi 
rendszert: “54. … A jövő nemzedékek érdekeinek figyelembevétele két 
dolgot igényel: azon képességek erősítés, amellyel a jövőt megértjük és 
felbecsüljük, a hosszútávú gondolkodás beépítése a fontos politikákba 
és döntéshozatalba; sajátos eszközök és intézmények beépítése a kor-
mányzat minden szintjén a jövő nemzedékek érdekeinek védelmére.” 

Találkoznak tehát azok az elvárások, mire is lenne szükség egy mű-
ködő, távlatosan gondolkodó és így várhatóan a jövő nemzedékekre az 
eddigieknél jobban odafigyelő szemléletváltás során. A kiindulási pont 
csak a jelen nemzedékek kötelezettségeinek, korlátainak megfogalmazá-
sa és egyben a végrehajtás ellenőrzése lehet, ha nem szeretnénk tovább 
halmozni az ökológiai adósságot, amelynek megfizetését a jövő generá-
cióktól várnánk el. Mindent meg kell tenni annak érdekében, hogy ez a 
sajátos öröklési viszony egyensúlyban legyen, ha nem is várható annak 
pozitív irányba fordulása, de legalább a negatív tendenciák ne folytatód-
janak. Már ez önmagában paradigmaváltást jelent, a fogyasztói társadal-
makra – ’konzumizmus’ – nem jellemző a józan belátás. Indokot mindig 
találunk, miért ne most, miért ne annyit, miért van igazunk. Ez azonban 
nem az a társörökösi gondolkodásmód, amit a Teremtés sugall, nem a jó 
gazda gondossága, hanem a korlátok nélküli önmegvalósítás. Noé bár-
kájában már egyre kevesebb fajnak jut hely, márpedig e bibliai történet 
üzenete éppen az, hogy nincs jogunk szelektálni, kit, mit részesítünk 
előnyben, nem a jelen önző érdekei alapján adhatunk esélyt a jövőnek. 
Ferenc pápa erre figyelmeztet minket, az első környezetvédelmi témájú 
enciklika ezt üzeni nekünk.



Martos Levente Balázs68

Biblikus közelítések

Martos Levente Balázs
A teremtett világ mint menedék az ember 
számára: Jób könyve és a Prédikátor szemlélete

Teológiai, illetve teremtésvédelmi konferenciánk felépítése önmagában is 
tükröz valamilyen elgondolást a mondandónkkal kapcsolatban. Előbb 
kerülnek szóba azok a jelenkori kihívások, amelyek minden jóakara-
tú embert érintenek és megszólítanak, és ezek után, mintegy második 
lépésben következnek azok a teológiai forráselemzések és rendszere-
ző megközelítések, amelyekből végül a gyakorlathoz térünk vissza. A 
bibliai szekció nem a teremtésvédelem közvetlen kérdéseivel foglalkozik. A 
teremtett világ értékelése része a kinyilatkoztatott bibliai üzenetnek, de 
nyilvánvaló, hogy azt a pusztulást és veszélyeztetettséget, amelynek ma 
tanúi vagyunk, a Szentírás szerzői saját korukban nem ismerték, nem 
akarhatták tehát megszólítani sem. A Szentírás azonban, mint Isten 
szava és mint az Egyház anyanyelve, amely kezdettől fogva beleivódott 
imádságába és gondolkodásába, kínál olyan szövegeket, a teremtett vi-
lággal kapcsolatos hívő megértés tanúságtételeit, amelyek így vagy úgy 
ma is megszólíthatnak minket, tehát értelmezhetők a teológia teremtés-
védelmi üzenetének részeként.

Ebben a rövid írásban először egyfajta áttekintést szeretnék kínálni 
az Ószövetségnek a teremtéssel kapcsolatos szempontjairól, főleg azért, 
hogy ennek gazdagságát, sokszínűségét érzékeltessem. A lehetséges ösz-
szefüggések közül azután valamivel részletesebben Jób könyvét, illetve 
röviden a Prédikátor könyvének néhány szempontját mutatom be.



 A teremtett világ mint menedék az ember számára ... 69

1. Teremtés az Ószövetségben: sokféleség és egy értelmezési kérdés
Sokféleség

A teremtésről szóló bibliai tanúságtétel kézenfekvő módon a Biblia kez-
detén található két teremtéselbeszélés felől közelíthető meg, de azzal 
nem egyenlő. A teremtéssel kapcsolatos bibliai szöveghelyek gyors át-
tekintése is mutatja, milyen sokféle témához kapcsolódhatunk velük. 
Istent a világ királyaként, a káosz legyőzőjeként és szabadítóként mu-
tatják be a Pentateuchus, Izajás és a Zsoltárok könyve fontos szövegei.1 
A teremtett világból vett képekkel gyakran társul a világ igazságosabb 
átalakításának gondolata.2 Megjelenik az eredetileg jól elrendezett, min-
denki számára megfelelő lakóhelyet biztosító világ képzete (pl. Ter 1; 
Zsolt 104). Megismerjük Isten szavának teremtő erejét (Ter 1; Zsolt 29; Iz 
55,8-13; Bölcs 9,1-3; Jn 1,1-4), illetve a teremtés és a Tóra kapcsolatát (Zsolt 
19). A teremtés számos zsoltárban bekapcsolódik Isten dicséretébe (Zsolt 
19; 96; 148; 150; Sirák 42,15–43,33; Iz 35,1-2 stb.). Jelentős szerep jut a te-
remtésnek a bölcsességi irodalomban (vö. Péld 3,19-20; Péld 8,22-31; Sirák 
1,4-10; Bölcs 9,1-3). A teremtés szemlélése kapcsán felismerhető a Terem-
tő (Bölcs 13,1-5; vö. Róm 1,20), akinek bölcsessége a teremtésben mun-
kálkodik. Az egyetlen Isten a mindenség egyedüli teremtője (Iz 45,5-7; 
40,12-28; 42,5-8). A teremtés kitüntetett szemlélője és megajándékozottja 
viszont az ember, akinek sorsával, titokzatos lényével szintén a teremtés 
összefüggésében találkozhatunk (Ter 1,24-31; Ter 2–4; Zsolt 1; 8; Sirák 
17). Isten szolidáris az ő teremtményeivel, akikbe mindenesetre éppen 
a teremtésre való tekintettel önt bizalmat (Jób 38–41). Végül a teremtés 
megmarad Isten titkának, felfoghatatlan és kifürkészhetetlen (Préd 3,11; 
8,16-17; 11,5).

A megközelítések sokasága a téma súlyát és többrétűségét jelzi. Nem 
volna igazságos, ha csupán a természettudományos fejlődés által felve-
tett kérdésekre és esetleges feszültségekre koncentrálnánk. A valóság, 
az egyes létezők létrejöttének kérdése mindenesetre alig tűnik megke-

1 Ezekhez és a következőkhöz lásd a Bibel und Kirche folyóirat 2021/1 számának 
28. oldalán található összefoglaló táblázatot. Itt: Ter 1; Ter 6–9; Kiv 14; Zsolt 29; 93; 96; 
136; Iz 43,1-7; Jer 4; Jónás könyve. A bibliai tanúságtétel gazdag bemutatását találjuk 
meg Ferenc pápa Áldott légy! – Laudato si’! kezdetű enciklikájában, különösen a II. 
fejezetben, amely A teremtés evangéliuma címet viseli (62–99. pont). Az enciklika a 
teremtett és részben már az ember által is megművelt világgal kapcsolatos erkölcsi 
kötelezettség szempontját emeli ki.

2 Iz 45,5-8; 48,6-7; Zsolt 50,1-6; Zsolt 98; 2Pt 3,13; Jel 21–22.



Martos Levente Balázs70

rülhetőnek. Vessünk egy rövid pillantás a teremtéstörténet esetleges át-
értelmezésének kérdésére.

A teremtéstörténet újraértelmezése: elveszett múlt vagy ígéretes jövő?

A Septuaginta beosztása a könyvek, köztük a Teremtés könyvének tör-
téneti jellegét emeli ki: a történeti könyveket a jelennek szóló, tanító jel-
legű iratok követik, majd a jövőre mutató prófétai könyvek zárják a sort, 
illetve nyitják meg az ígéretek és az ítélet perspektíváját. Ebben az ösz-
szefüggésben a teremtéstörténet szinte szükségszerűen a világ létének 
és fejlődésének kiindulópontjaként, illetve szükséges feltételeként jele-
nik meg. A dolgok, teremtmények előbb létezni kezdenek, s csak később 
„történik” valami.

Egyes bibliaértelmezők ugyanakkor rámutatnak, hogy a teremtésről 
szóló bibliai tanúságtétel korántsem csak a múltról, illetve egy fejlett me-
tafizikai szemléletet feltételező kezdetről szól. A jeles tübingeni biblikus 
teológus, Bernd Janowski például így ír: a világ kezdeteiről közölt bibliai 
kép „látomás arról a világról, amely Isten szándékát hordozza, s amely 
az egész Biblia tanúsága szerint majd a világ végén valósul meg.”3 Mar-
git Eckholt szerint Éden kertje nem az elveszett paradicsom képe, hanem 
egy újra elérhető, lehetséges paradicsomi idill reményét kelti fel: „a kert 
jelképe szimbolikus erőt ad, hogy újra meg újra útra keljünk Éden felé”.4 
Jürgen Ebach a teremtés hitét „utópikus emlékezetként” tartja számon, 
amely függetlenséget közvetít a mindenkori jelen állapotokkal szem-
ben.5

Ezeket az állításokat Andreas Benk tanulmánya alapján idéztem.6 
Benk alapvető szándéka, hogy a teremtésről szóló szövegeket mintegy 
kiszabadítsa a természettudományokkal folytatott hiábavaló csatározá-
sokból, és az ontológiai kérdésfelvetés összefüggése helyett más, ma is 
képviselhetőnek látszó értelmet tulajdoníthasson nekik. 

3 Vö.: Janowski, Bernd, „Die Welt des Anfangs. Gen 1,1 – 2,4a als Magna Charta des 
biblischen Schöpfungsglaubens”, In: Janowski, Bernd et alii (szerk.), Schöpfungsglaube 
vor der Herausforderung des Kreationismus (Neukirchen-Vluyn 2010) 49. 

4 Vö.: Eckholt, Margit, „Unterwegs nach Eden. Schöpfungsspiritualität als
Wahrnehmungsprozess“, In: Eckholt, Margit, Pemsel-Maier, Sabine (szerk.), Unter-
wegs nach Eden (Ostfildern 2009) 103.

5 Vö.: Ebach, Jürgen, Ursprung und Ziel. Erinnerte Zukunft und erhoffte Vergangenheit 
(Neukirchen-Vluyn 1986) 32.46.

6 Vö.: Benk, Andreas, „Schöpfung als Vision einer gerechten Welt. Die Relecture 
biblischer Schöpfungstexte als Befreiungstheologie”, BiKi 76 (2021/1) 2–9.



 A teremtett világ mint menedék az ember számára ... 71

Az imént idézett állításokkal könnyebb egyetérteni, mint azzal a 
történeti eszmefuttatással, amelyet Benk professzor az imént állítás 
alátámasztására hoz fel. Ebben arról van szó, hogy mind a teremtéssel 
foglalkozó szövegek írásba foglalása, mind a végső időre vonatkozó ko-
moly reflexió Izrael történetének fogság utáni szakaszába tartozik. Benk 
felidézi az Egyiptomból való kivonulást, mint meghatározó motívumot, 
amely a nép megszabadulásának témáját emeli ki. Utal arra, hogy a pró-
féták igehirdetése sem csak ítéletről szól, hanem a jövőre, helyreállított 
világra vonatkozó ígéretek is találhatók benne. 

Az állítással, hogy a bibliai szövegek érdeklődtek a jövő iránt, s hogy 
az egyszer felmutatott bibliai teljességnek üzenete van a jövőre nézve, 
teljes mértékben egyetérthetünk. Mindenesetre a prófétai könyvek esz-
katológikus kijelentései a teremtés- és őstörténettől annyira eltérő nyelvi 
formákat alkalmaznak, hogy a világ teremtettségének leírásait legfeljebb 
csak közvetett értelemben lehet a szabadítás és igazságosság narratívájá-
val összekapcsolni. Kétségtelen, hogy a világ kezdetén történtekre Jézus 
is úgy hivatkozik, mint Isten tervére, normát alakító alapra, például ami-
kor a házasság felbonthatatlanságáról beszél: „Mózes a ti keményszívű-
ségetek miatt engedte meg nektek, hogy elbocsássátok feleségeiteket. De 
ez kezdetben nem így volt.” (Mt 19,8). Nem mindegy, hogy a valóság 
lényegének értékéről, alapvető változatlanságáról beszélünk, vagy újabb 
közvetítéssel és értelmezéssel a sokféleséget tesszük meg értelmezési 
mércéül. Ráadásul nehéznek látszik ebbe az értelmezésbe még a szöve-
geknek a mezopotámiai mítoszokkal való rokonságát is  

Georg Steins egy kevésbé ismert részletet választ, mégpedig Jeremiás 
könyvéből, és azt hasonló értelemben magyarázza.7 Jeremiás könyvének 
4. fejezete (Jer 4,5–31), állítja, olyan teret mutat be, ahol Isten ítéletet tart, 
s ezzel mintegy visszavonja a teremtésben garantált életet és rendet. En-
nek a szövegnek a perspektívájából visszatekintve világossá válik, hogy 
a teremtés kezdetén Isten királyként mutatkozik be, aki rendet tesz és 
életet ad. Haragja az igazságot szenvedélyesen szerető uralkodó haragja. 
Vele tartani pedig azt jelenti, hogy odaadóan küzdünk a világ rendjének 
helyreállításáért.

Az eddigieket összegezve úgy tűnik, hogy a teremtés témakörét az 
állandóság, a teremtett dolgok békés egymás mellett élése jellemzi, míg 
az ítélettel, végső átalakulással kapcsolatos szövegek változatosak és 
konfliktussal teljesek. A világ teremtése, illetve az édenkert paradicso-

7 Steins, Georg, „…’damit du gerettet wirst!’ (Jeremia 4,14) Ein anderer Blick auf 
biblische Schöpfungstheologie”, BiKi 76 (2021/1) 10–17.



Martos Levente Balázs72

mi állapota inkább kapcsolható össze a bölcsességi irodalom morális 
felfogásával, a világ rendjének megfigyelésével, s benne Isten szerető 
hatalmának megvallásával, mint egy többé-kevésbé harcos felszabadí-
tás és igazságosság képzetével. A teremtésvédelem szempontjából min-
denesetre fontos újra meg újra felidézni, hogy Isten „jónak teremti” a 
világot, tetszését leli benne, barátként fordul felé, nem leli kedvét az élők 
pusztulásában. Bizonyára szabad itt Jézust is idézni, aki így adta meg a 
tökéletesség mércéjét a mennyei Atyában: „fölkelti napját jókra is, gono-
szokra is, esőt ad igazaknak is, bűnösöknek is” (Mt 5,45).

2. Jób könyve 

Kétségtelen, hogy Jézusnak ezeket a szavait, illetve a teremtés elbeszélés 
optimista világ- és istenképét radikálisan megkérdőjelezi Jób könyve. A 
könyv kérdését általában úgy fogalmazzák meg, hogy miért kell szen-
vednie az ártatlan embernek, illetve úgy is, hogy az a teodícea bibliai 
megfogalmazása: ha Isten jó, miért engedi meg a rosszat? 

A közismert történetet elemezve Bernd Janowski8 a Jób 9,24 kijelenté-
sét emeli ki, ahol ezt olvassuk (KNB): 

Bűnös kézre került a föld,
bírái arcát betakarja;
kicsoda tenné ezt, ha nem ő?

Janowski szerint egyértelmű, hogy az Istennel perlekedő Jób itt egészen 
megdöbbentő és kivételes módon Istent nevezi „bűnösnek”, gonosznak 
(rasa’). Isten egyetlenségével kapcsolatban jegyzik meg némelyek, hogy 
a monoteizmus magával hozza azt a kényszert, hogy valamiképpen a 
rosszat is kapcsolatba kell hozni az egyetlen istennel.

A legtöbben bizonyára egyetértenek Janowskival abban, hogy Jób 
könyve nem ad elméleti választ a szenvedés miértjére vagy az ártatlan 
ember szenvedésének kérdésére, sőt, még azt sem magyarázza meg, mi-
ért engedi meg Isten a szenvedést. Janowski mindenesetre két irányban 
indul el, hogy választ keressen. Egyfelől felfigyel arra a kettős folyamat-
ra, amelyben Jób egyre távolodik barátaitól, és egyre közeledik Istenhez. 

8 Janowski, Bernd, „Die Welt ist in die Hand eines Frevlers gegeben. Zur Frage 
nach der Gerechtigkeit Gottes im Hiobbuch”, In: Lichtenberger, Hermann, Zweigle, 
Hartmut (szerk.), Wo ist Gott? Die Theodizee-Frage und die Theologie im Pfarramt (Theo-
logie Interdisziplinär 7; Neukirchen-Vluyn 2009) 1–18.



 A teremtett világ mint menedék az ember számára ... 73

Istent előbb közvetítőnek nevezi (Jób 9,33), azután mennyei „tanúnak” 
(Jób 16,19), végül „megváltónak” (Jób 19,25). A Jób 19,27-ben kimondott 
vágyakozás, hogy „saját szemeivel” lássa meg Istent, bizonyos mértékig 
megvalósul az Istennel folytatott párbeszédben a dialógusok után. A 
42,5-ben azt olvassuk: „Eddig szóbeszédből hallottam felőled, most saját 
szememmel láttalak.”

De hol is látta Jób Istent? A korábbi párbeszédekben nem, csak a könyv 
végén, a 38. fejezettől fogva. Isten a „viharban” felel neki (Jób 38,1), ez 
pedig a klasszikus teofániák jellegzetes eleme. A vihar kétségtelenül ki-
fejezi a természet erőinek megdöbbentő megmutatkozását, ugyanakkor 
Jób könyvében arra is utalhat, hogy Jób élete került viharba, szeretteit 
ragadta el a pusztító áradat, amelyet Istennek végre meg kellene fékez-
nie. A vihar ebben a második, gyengébb de egyetemesebb értelemben a 
nehézséget, a válságot, bajt jelenti, amely felforgatja az életet. Voltakép-
pen pontos ellentéte annak, amit Isten a teremtésben vitt véghez: hogy 
rendet tett a káoszban, megfékezte az őskáosz erőit, a pusztulás helyébe 
életet jelentő határokat és békés teljességet teremtett.

Három nemrég megjelent tanulmányt idézve szeretnék rámutatni 
ezeknek a befejező fejezeteknek a jelentőségére. Megközelítésük kissé 
talán újszerűnek hat, Jób könyve mindenesetre könnyű terep azoknak, 
akik a Szentírás szövegeit mai kérdésfelvetésekkel akarják kapcsolatba 
hozni.

Jürgen Ebach szerint9 a természet képeit felvonultató beszédek kitágít-
ják Jób horizontját: ami neki nem tetszik, még lehet jó másnak. A világ, 
amely itt feltárul, nem feltétlenül békés, nem utópisztikus, hanem na-
gyon is valóságos: van benne erőszak és veszély, ám mindezt Isten tartja 
kezében. 

Isabelle Hamley a traumák kutatásával kapcsolatban értelmezi Jób 
könyvét.10 Állítása szerint a történet Jób szempontjából fontos változá-
sokat hoz magával. Jób áldozatokat bemutató, félénk emberből átválto-
zik egy Istennel viaskodó, de végül vele is valós kapcsolatban álló sze-

9 Ebach, Jürgen, „Fragen als Antwort. Die Gottesreden des Hiobbuches”, BiKi 59 
(2004) 68–72.

10 Hamley, Isabelle „Patient Job, Angry Job: Speaking Faith in the Midst of Trau-
ma”, In: Cook, Christopher C.H. Hamley Isabelle (szerk.), The Bible and Mental Health. 
Towards a Biblical Theology of Mental Health (SCM Press, London 2020) 85–95. A könyv 
hasonló megközelítéséhez, esettanulmánnyal, lásd: West, Gerald O., „Between Text 
and Trauma: Reading Job with People Living with HIV”, In: Boase, Elisabeth, Frec-
hette, Christopher G.  (szerk.), Bible through the Lens of Trauma (SBL Press, Atlanta 
2016) 209–230.



Martos Levente Balázs74

méllyé. Vihar által pusztíttattak el Jób gyermekei, s most vihar képében 
jelenik meg előtte Isten. Egy ilyen teofánia az Ószövetségben sohasem 
befejezés, hanem inkább kezdet. A traumában szenvedő ember számára 
arra utal, hogy éppen ebben a nehéz helyzetben találhat rá Istenre – nem 
a megnyugvás és elzárkózás helyzetében.

De milyen szerep jut itt a természetre tett utalásoknak? Kétségtelen, 
hogy Isten feltárja erejét, amellyel a világot létrehozta, illetve megmutat-
ja, hogy hatalommal bír a legfélelmetesebb állatok, a krokodilként ábrá-
zolt Leviatán, illetve a vizilóként bemutatott „behemót” felett is. Ezeket 
egyébként pl. az oroszlánnal együtt gyakran emberi viselkedésmódok 
megszemélyesítőinek is tartják.

Végül Elisabeth Birnbaum11 is kiemeli a könyv végén található, a 
természetre mutató képek szerepét. Rámutat, hogyan válaszol a könyv 
végén található két isteni beszéd a könyvben felmerülő kétségbeesésre, 
az Isten szándékának negatív értelmezésére, az ember önbecsülésének 
végső megsemmisülésére, az emberi bűn súlyának abszolutizálására. A 
történet főszereplője azért esik kétségbe, mert elveszíti a világ értelmes-
ségébe vetett bizalmát. A teremtés képeinek felvonultatása abban erősíti 
meg, hogy újra észreveheti a rendet, Isten gondoskodásának jeleit maga 
körül. A tény, hogy végül is választ kap, megerősíti önbecsülését. A ter-
mészet, amelyet Isten a viharban bemutat neki, valójában naggyá teszi 
őt, ha ezt elfogadja. Mivel pedig barátai állításával ellentétben Isten el-
ismeri ártatlanságát – hogy „jól beszélt” róla vö. Jób 42,7-8; illetve 13,7-8 
– arra is megtanítja, hogy nem minden rossznak, nehéznek ő maga vagy 
bűnei a forrása. 

A három említett felvetés két ismétlődő kulcs téma köré szervező-
dik: az egyik a válság feloldása, a másik a beszűkült észlelés kitágítása. 
Mindkettő a természetre, teremtett világra, a teremtő Isten jelenlétére 
való utalással történik Jób könyvében. Az is sajátossága Jób könyvének, 
hogy maga Isten mutat rá a teremtett világra, amelyet hatalma és gaz-
dagsága tükrének, eszközének tart.

Jób végső válaszát (Jób 42,1-6) még egyszer megfigyelve felfigyelhe-
tünk még arra az értelmezésre és fordításra, amellyel ennek befejező 
mondatát Bernd Janowski használja.12 A megszokott fordítások a Jób 
42,6 értelmét Jób bűnbánatában látják. Visszavonok mindent, bánom bű-
neimet porban és hamuban… A vers első felében olvasható maasz ige 

11 Birnbaum, Elisabeth, „Schöpfung im Hiobbuch. JHWHs Rede von der Schöp-
fung als Hilfe in der Krise”, BiKi 76 (2021/1) 31–35.

12 Vö.: Janowski, Bernd, „Die Welt ist in die Hand eines Frevlers gegeben”, 13.



 A teremtett világ mint menedék az ember számára ... 75

(mem, alef, szin), illetve a második félversben olvasható nicham (nun, het, 
mem) szavakat azonban többen újraértelmezik. A maasz jelentése nem az 
aktív elvetés, visszautasítás lenne, inkább az érdeklődés elvesztése. Jób 
könyvének összefüggésében arra utalna, hogy Jób elejti Istennel szem-
beni kérdését. Választ nem talált, de kérdése értelmét vesztette. Bizalma 
nagyobb, mint félelme, sértettsége és fájdalma. A teremtett világ létével 
bátorítja arra, hogy Isten maradandó és valóságos gondviselésében hin-
ni és bízni tudjon.

A nicham ige is új értelmet kap. Jelentése nem a megbánás, érzelmi 
elfordulás lenne, hanem inkább a „hangulat” pozitív változása, a vi-
gasztalódás tapasztalata.13 Nehéz megérteni, miért tart bűnbánatot Jób, 
ha mindeddig ártatlanságát védte. Isten nem bűnösségét bizonyítja rá, 
inkább felmutat valamit, ami vigasztalhatja őt. Amit a három barát nem 
tett meg, hogy „vigasztalja” Jóbot, Isten eléri. Ő lett Jób vigasztalója, sze-
mélyes jelenlétével. „Él az én megváltóm” – mondja róla Jób a 19. feje-
zetben, szenvedélyes hitvallással, de most találkozik is vele. A „por és 
hamu” nem lenne más, mint életének maradéka. Gyászának jeléül vá-
lasztotta veszteségeinek napján, s most is ott van még, elfogadva Isten 
jelenlétét és a teremtett világ gazdagságára tett utalásait.

De micsoda kontraszt a por és a hamu, illetve az Istentől teremtett 
világ teljes ragyogása között! Vajon nem gyászolja Jób a porrá és hamuvá 
alázott teremtést is? Helyzete vajon lehet-e képe a környezeti katasztró-
fák és a mindent elpusztító háborúk fenyegetésének is?14 Amit Jób újra 
megkap, a saját gazdagsága, mai összefüggésünkben immár tudatosab-
ban is a teremtett világ része, egyben saját tevékenységének és szabad-
ságának tere.

3. A Prédikátor könyve

A Prédikátor könyve más hangulatot áraszt, mint Jób története. Nem 
szereplők vitáját, inkább gondolatok és újabb ellentétes gondolatok 

13 Ezt az értelmezést követi pl. Vignolo, Roberto „Quando è troppo è troppo. L’ec-
cesso del male nel libro di Giobbe”, In: CredereOggi 41 (6/2021) n. 246., 54–78. Itt: 71.

14 Miközben az integrális ökonómia kérdéseiről beszélünk egy teológiai konfe-
rencián, háború zajlik tőlünk nem messze, Ukrajnában. Nehéz maradandóan károsí-
tóbb folyamatokat elképzelni, mint bombák robbanását, vegyi vagy egyenesen atom-
fegyverek használatát. Érdemes felidézni Akira Kurosawa 1990-es filmjét, az Álmok 
címűt. Ennek egyes részletei – megdöbbentő rémálomként – egy atomháború utáni 
kor elvadult világát mutatják be hamuhegyen keresgélő, halált váró emberekkel.



Martos Levente Balázs76

egymásra felelő sorát látjuk a könyvben.15 A megszólaló qohelet, vagyis 
a prédikátor érzelmek nyilvánítása nélkül, ezért úgy tűnhet, már-már 
egykedvűen sorolja a világ jelenségeit. Nem mutat olyan személyes érin-
tettséget, mint Jób. A dolgok, küzdelmek, gyötrelem hiábavalóságát ezek 
mulandóságával indokolja, s egyben – újra enyhén pszichologizáló olva-
sattal – el is távolítja magától. Többszörösen kimondja Isten kifürkészhe-
tetlenségét, titokzatosságát (pl. Préd 3,11). A Prédikátor könyvében nem 
jelenik meg Isten, mint szereplő, tehát nem szólal meg, mint Jób történe-
tében, és a természet jelenségeiről sincs olyan élénk leírás, mint amott. 
Bár a könyv bevezetője a felkelő és lenyugvó napról meg a vizek körfor-
gásáról megadja a teremtés észlelésének képzetét, a könyv gyakrabban 
időz az emberek munkájánál, vagyonánál, az emberi életállapotoknál és 
viselkedésmódoknál. A természet képei legfeljebb az emberi élethelyzet 
kifejezőjeként jelennek meg (pl. foglyul ejtett hal vagy madár: Préd 9,12).

A prédikátor a példákon keresztül elvont gondolatot akar illusztrál-
ni. Nem a figyelmességre int, inkább a maga részéről megtalált igazság 
felfedezésére készít újra meg újra: minden mulandó és változékony. Az 
idő körforgása jelentéktelenné tesz mindent, kivéve azt, hogy Isten aján-
dékát elfogadja az ember. Mert Isten még ebben a bizonytalanságban, 
kiszámíthatatlanságban is ajándékozó marad: ő adja az életörömet evés-
ben és ivásban, a fény látásában, az ifjú élet szépségében. A prédikátor 
az általánosító és negatív kijelentésekkel szemben konkrét tapasztala-
tokról állítja, hogy azok Isten ajándékai. Olvasóját mintha visszavezetné 
a tapasztalás világába. A természet – a nap, a vizek, a felhők, az állatok 
– megjelenik mondásaiban, de a dolgok konkrét valóságánál jobban kon-
centrál arra, hogy ezekhez is helyes viszonyra tanítson. Elfogadni Isten 
misztériumát és elfogadni az ő ajándékait – mintha erre a figyelmes élet-
re hívná olvasóit.

Van azonban, aki ennél konkrétabb választ is megkísérel. Angelo Pas-
saro szerint a könyv a közhatalommal való visszaélés helyzeteit sorolja 
különösen gyakran.16 Nem látja a kiutat, csak Istenben tud bízni, illetve 
kimondani az igazságtalanságot. A következő tanulmányt említve újra a 

15 A könyv bevezető fejezeteinek, pontosabban a Préd 1,1 – 3,15 gondolatmeneté-
hez lásd pl. Behrens, Achim, „Ich bleibe zwar Kohelet … (Koh 1,12). Die sprachliche 
Realisierung eines Rollenspiels im Predigerbuch”, ZThK 119 (2022) 327–343. A könyv 
értelmezéséhez újabban magyar nyelven lásd: Piotti, Franco, Az élet értelmének keresé-
se. Válogatott tanulmányok a Prédikátor könyvéhez (A Sapientia Szerzetesi Hittudományi 
Főiskola Bibliatudományi Tanszékének Kiadványai 18.; Budapest 2022).

16 Vö.: Passaro, Angelo, „Non c’è chi li consoli (Qo 4,1) La violenza nei libri sapien-
ziali”, In: Ricerche Storico Bibliche 20 (2008,1-2) 95–110.



 A teremtett világ mint menedék az ember számára ... 77

teológia és pszichológia határterületét érintem. Philip Browning Helsel17 
a Prédikátorra jellemző mulandóság tapasztalatot kollektív trauma em-
lékeként értelmezi, amely a szociális kapcsolatok értelmetlenségét, la-
zulását, az egyén értelmesség-érzetének megszűnését vonja maga után. 
Ezzel összefüggésben pedig az együtt evés és ivás, a házastársi kapcso-
latok ápolása a szociális hálózat újbóli megerősítését, így a megküzdés 
újabb lehetőségét jelenti. A természettel való találkozás, az Isten aján-
dékaiban való osztozás tehát a közösségben elszenvedett traumatizáció 
gyógyszerévé válik. 

A Meek/Mehlmann szerzőpáros is úgy látja,18 hogy a Prédikátor 
könyve nem kínál megoldást a szenvedés és veszteség számos formá-
jára, célja inkább az, hogy a csődöt mondott korábbi magyarázat helyett 
– vagy Isten, vagy az ember ártatlan, valakinek felelősnek kell lennie 
– más utat kínál az élet értelme mellett döntő számára: megtalálni és 
élvezni a világban Isten ajándékait.

4. Összegzés

Sokan gondolják, hogy a világ, a természet, és benne az ember, válság-
ban van. Válságot okoz számára az a gazdasági és társadalmi átalakulás, 
amelyet éppen saját felfedezései, illetve gazdasági előnyei érdekében 
gyorsított fel.19 A krízisek értékelése és feldolgozása szinte szükségsze-

17 Vö.: Helsel, Philip Browning, „Shared Pleasure to Soothe the Broken Spirit: 
Collective Trauma and Qoheleth”, In: Boase, Elisabeth, Frechette, Christopher G.  
(szerk.), Bible through the Lens of Trauma (SBL Press, Atlanta 2016) 85–106.

18 Meek, Russell L., Mehlmann, Elizabeth, „Resilience through Disclosure and 
Meaning Making in Qoheleth and the Babilonian Theodicy”, In: Journal for the Study 
of the Old Testament 2023 (47) 289–303.

19 Megfontolandónak tartom Zalán Tibor költő és író gondolatait a digitális átala-
kulás okozta nehézségekről: „A jelen emberére soha nem látott formában és meny-
nyiségben szakad rá az információ, a média, a teljes elszabadultságával. Ha valami 
a szorongás fokozásának az eszköze, az egyértelműen az emberi hétköznapoktól kö-
vethetetlen sebességgel ellépett digitalizáció. A közösségi média orientáló, egyben 
dezorientáló egyeduralma könnyedén lép túl az olyan bizalmat és önbizalmat terem-
tő kategóriákon, szétdúlva és megsemmisítve azokat, mint barátság, házasság, szoli-
daritás, egymásra figyelés, társaslét, együttműködő társadalom (…) Ha valaki ebből a 
fejtegetésből azt venné ki, véleményem szerint a világ fejlődése gyakorlatilag a világ 
felszámolásával egyenlő, legalábbis az emberiség földgolyóról letörléséről szól, nem 
jár messze az igazságtól.” Zalán Tibor, „Lehet-e kint lenni, amikor bent” – válasz a 
Vigilia 2022 karácsonyán feltett körkérdésére. Vigilia, 87 (2022) 1024–1027.



Martos Levente Balázs78

rűen divatos hívószóvá vált. Válságból válságba haladunk, illetve ebbe 
kormányoznak minket úgy, hogy közben nem mindig látjuk, mely érté-
kek adnak életünknek és személyünknek is stabilitást.20

Vajon mi a közös pontja a természettel kapcsolatban Jób és a Prédi-
kátor könyvének? Úgy vélem, joggal mondhatjuk, hogy mindkét könyv 
válságirodalom. Ez a szó egyrészt arra utal, hogy e két bibliai könyv az 
izraelita gondolkodás fejlődésének, ennyiben a kinyilatkoztatás történe-
ti útjának egy-egy sajátos kérdésére akar válaszolni, amelyről a könyvek 
tónusa, megfogalmazásaik intenzitása miatt azt mondhatjuk, hogy tör-
téneti léptékű válsághoz, átalakuláshoz kötődik. Másrészt, mivel bizo-
nyos mértékig mindkét mű hordozza az elbeszélések jellegzetességeit 
– az istenfélő Jób történetén, rejtettebben pedig a Prédikátornak a jeru-
zsálemi királlyal való azonosítása révén –, azok is kapcsolódási pontot 
találhatnak bennük, akik a „válságirodalom” hallatán személyes életkr-
ízisre, személyes értékválságra gondolnak.

Vajon találunk-e valamilyen metszéspontot egyfelől e válságiroda-
lom, másfelől a mai embernek a természettel, teremtett világgal kapcso-
latos válsághelyzete között? 

Leginkább arra szeretnék rámutatni, hogy a teremtett világ egyfajta 
közvetítő szerepben jelenik meg az értelmet kutató ember és a számára 
értelmet adó Isten között. A világ teológiai értékelése, szemlélése, ahogy 
az a két említett könyvben megjelenik, beleillik a bölcsességi gondolko-
dás egészébe, illetve arra serkent, hogy amit értékesnek találunk, arra 
nagyobb gonddal vigyázzunk is.

20 Ha áttekintjük a bibliai könyvek keletkezésének feltételezett történetét, szintén 
találkozunk válságokkal és ezeknek a bibliai gondolkodás fejlődésére tett hatásával. 
Az Ószövetséget illetően legismertebb nyilvánvalóan a babiloni fogság kiváltotta 
válság. Az izraelita gondolkodásnak, de legalábbis a bibliai könyvek szerkesztés-
történetének elemzése mind az elbeszélő hagyományok, mind a prófétai szövegek 
tekintetében meghatározó jelentőségűnek tartja a pusztulás és száműzetés tapaszta-
latát, még inkább a rá adott választ. Úgy látszik, nem tehető egyenlőségjel a fogságot 
röviddel követő időszak vigasztaló hangvételű próféciái, illetve a később egyre hatá-
rozottabban megmutatkozó apokaliptikus gondolkodás közé sem. Utóbbit legalább 
részben az elveszített nemzeti önállóság kapcsán értelmezik, a földi távlatok helyett 
túlvilági igazságszolgáltatás reményét erősítve. A közösségi, nemzeti sorskérdések 
mellett azonban a személy evilági értéke és útja is kérdésessé válik. Ha előbb a pró-
fétai irodalom, akkor itt a bölcsességi gondolkozás és irodalom kríziséről van szó. A 
fogság utáni újraértelmezés irodalmi eszközeiről lásd pl.: Nessler, Brent, „Restructu-
ring the Symbolic Universe: Resilience thorugh Literary and Ideological Reframing 
in Isaiah 2.2-4(5)”, Journal for the Study of the Old Testament 2023 (47) 259–276.



 A teremtett világ mint menedék az ember számára ... 79

A teremtett világ bölcsességi szemlélete kevésbé a világ átalakítását, 
inkább közvetlen szemléletét, illetve benne Isten cselekvésének szemlé-
letét hangsúlyozza. Ehhez sajátos vallási formák társíthatók. Manapság 
a meditációban, sőt az imádságban is felértékelődött a testi tudatosság 
szerepe. Testünkkel vagyunk a világban, testünkben tapasztaljuk meg 
a legközvetlenebbül a teremtéshez és embertársainkhoz való tartozá-
sunkat is. Testi érzeteink a legkorábbi gyermeki tapasztaláshoz állnak 
közel. Válságok idején különösen is értékesek az egyszerű és közvetlen 
tapasztalatok. A maga módján Jób könyve és a Prédikátor is visszavezet 
a természet észleléséhez és értékeléséhez. Sőt, úgy látjuk, hogy a köny-
vek szereplői, velük pedig olvasói is egyszerre találják meg a világot, 
benne Istent, illetve saját életük értelmét is. 

A teremtett világ tehát menedék az ember számára, amikor elveszíte-
ni látszik önnön személyét. Olyan helyre, sőt olyan társra találhat benne, 
amellyel újra kapcsolódhat.



Kocsis Imre80

Kocsis Imre
Teremtés és újjáteremtés
a Jelenések könyvében

Ha áttekintjük a teremtéssel kapcsolatos szavak (κτίζω, κτίσις, κτίσμα, 
κτίστης, ποιέω τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν) újszövetségi előfordulási he-
lyeit, láthatjuk, hogy a teremtés témája a Rómaiaknak írt levélben1 és a 
Jelenések könyvében2 kap nagyobb hangsúlyt. Ám a Római levélben Pál 
apostol sajátos megközelítésben hivatkozik a teremtett világra. Egyrészt 
elismeri, hogy a teremtett dolgokból az értelem révén felismerhető a te-
remtő Isten (1,20). Ugyanakkor azt is tudatosítja, hogy az emberi bűn 
következtében a teremtett világ jelenleg hiábavalóságnak van alávetve 
és a „romlandóság szolgasága” állapotában van, amelytől a jövőben fog 
megszabadulni, amikor az emberi test megdicsőülésével teljességre jut 
a megváltás (8,18–23). A Jelenések könyve távlata tágabb. Bár az ember 
bűnének egyéb teremtményekre gyakorolt hatása ebben az iratban is 
hangsúlyos, ám az is kifejezésre jut, hogy Isten magáénak tudja az ál-
tala teremtett dolgokat és törődik velük. Az eszkatologikus megújulás 
nemcsak a megváltásnak, hanem a teremtés művének is a teljességre vi-
tele. Mivel a Jelenések könyvének távlata teremtésvédelmi szempontból 
ösztönzőbbnek mutatkozik, ezért értekezésünkben erre az iratra össz-
pontosítunk, úgy, hogy a teremtéssel és az újjáteremtéssel kapcsolatos 
megnyilatkozásokat egyaránt szem előtt tartjuk.3

1 Vö. Róm 1,20.25; 8,19.20.21.22.39.
2 Vö. Jel 3,14; 4,11; 5,13; 8,9; 10,6; 14,7; 21,5. 
3 Mindazonáltal fontosnak tartjuk megjegyezni, hogy a Róm 8,18–23 ökoteológiai 

megközelítésére is vállalkoztak biblikus szakemberek. Vö. például. Martos L. B., Az 
ökoteológia alapjai a Róm 8-ban? A kommunikáció új útjai a teremtésben, in Sapientiana 11 
(2018/1), 31–47.   



 Teremtés és újjáteremtés a Jelenések könyvében 81

1. Isten mint a mindenség teremtő Ura és Krisztus
mint közreműködő a teremtésben
Isten mint a mindenség teremtő Ura

Isten teremtővolta a Jelenések könyvében főleg hitvallást tartalmazó 
mondatokban és dicsőítésekben jut kifejezésre. Mivel ezek többnyire 
olyan szövegegységekhez tartoznak, amelyekkel később még bővebben 
kívánunk foglalkozni, most kiindulópontként szabadjon egy olyan meg-
nevezésre összpontosítani, amely összesen kilencszer szerepel az irat-
ban. Ez a megnevezés a παντοκράτωρ, amelynek jelentése: mindenek 
(mindenség) ura, mindenható.4  Legelőször a könyv elején, a bevezető 
köszöntést követően találkozunk vele. A Jelenések könyvének első há-
rom versében a szerző közli, hogy azt a kinyilatkoztatást írja le, amelyet 
Jézus Krisztustól kapott. Ezután olyan bevezető formula következik, 
amely az apostoli levelek kezdő soraira emlékeztet, hiszen címzést és 
köszöntést tartalmaz: „János a hét ázsiai egyháznak. Kegyelem és békesség 
nektek attól, aki van, aki volt és aki eljő, meg a hét lélektől, aki trónja előtt áll, és 
Jézus Krisztustól, a hűséges tanútól…” (Jel 1,4–5). Az idézett köszöntést, 
amelyet a 6. versben dicsőítés zár le, két kiegészítő mondat követi. Az 
elsőben (7.v.) a jövőre, Krisztus parúziájára irányul a figyelem, a máso-
dikban Isten bemutatkozása, illetve bemutatása található: „Én vagyok az 
alfa és az ómega” – mondja az Úr, az Isten, aki van, aki volt és aki eljő, a Minden-
ható”. Figyelemre méltó, hogy bár a 4–8. versekből álló szakaszban Krisz-
tus személye és megváltó műve kap hangsúlyt, a szakasz elején és végén 
Istenre irányul a figyelem. A 4. és a 8. versekben egyaránt kifejezésre jut 
Isten létének és jelenlétének állandósága: „aki van, aki volt és aki eljő”. 
A 8. versben ehhez két kiegészítés kapcsolódik. Egyfelől maga Isten úgy 
mutatkozik be, mint „az alfa és az ómega”, vagyis mint aki jelen van az 
idő kezdetétől annak a végéig: ő a teremtő, s egyúttal a teremtés művét 
teljességre vivő. Másfelől az irat szerzője a παντοκράτωρ címmel zárja 
le az ünnepélyes bemutatást. Ez a megnevezés a Jelenések könyvén 
kívül az Újszövetségben csak a 2Kor 6,18-ban jelenik meg, ám ott egy 
ószövetségi idézet (Ám 3,13 LXX) részeként. Így elmondható, hogy a 

4 Vö. Varga Zs., Újszövetségi görög-magyar szótár, Református Zsinati Iroda
Sajtóosztálya, Budapest 1992, 725. A görög szó átírása: pantokratór. A magyar szó-
használatban a Pantokrátor forma vált elfogadottá.



Kocsis Imre82

fenségcím a Jelenések könyvének egyik sajátossága, hiszen – miként szó 
volt róla – kilencszer szerepel benne.5

A παντοκράτωρ a Biblián kívüli görög iratokban csak ritkán fordul 
elő, ellenben a Septuagintában gyakorta fellelhető: többnyire a héber 
ָבְצ  megfelelője.6 Kiemelendő, hogy a (saddai) יָדּשַׁ ritkábban a ,(cebaót) תוֹא
megnevezés a Jelenések könyvében kizárólag Istenre vonatkozik. A ké-
sőbbi keresztény hagyomány (amely az ikonográfiában is kifejezésre jut) 
Krisztust illeti a παντοκράτωρ titulussal, ám a szóban forgó bibliai irat-
ban még nincs jelen ez az alkalmazás.7 Egyéb Istent jelölő fenségcímek 
viszont, miként rövidesen látni fogjuk, Krisztusra is vonatkoztatottak.

Krisztus mint közreműködő a teremtésben

Krisztust illetően mindenekelőtt az 1,17–18-ban található bemutatkozás 
érdemel figyelmet: „Én vagyok az első és az utolsó, és az élő. Meghaltam, 
s íme mégis élek, örökké.” „Az első és az utolsó” kifejezés az Ószövet-
ségben kizárólag Istenre vonatkozó megnevezés (Iz 44,6; 48,12). Tartal-
milag megfelel „az alfa és az ómega” titulusnak, hiszen a 22,13-ban a két 
megnevezés együtt szerepel. Tehát Krisztusra vonatkozólag is érvényes 
a történelemben való jelenlét a kezdettől a beteljesedésig. Témánkat il-
letően különösen is fontos a 3,14 mondata, amelyben szintén Krisztus 
bemutatkozását olvashatjuk: „Ezt mondja az Ámen, a hű és igaz tanú, 
Isten teremtésének kezdete.” Bennünket nyilván az utolsó megnevezés 
érdekel, amelynek görög formája: ἡ ἀρχὴ τῆς κτίσεως τοῦ θεοῦ. Fontos 
tudatosítani, hogy az ἀρχή főnévnek több jelentése is van: 1) Kezdet, ere-
det. 2) Ok, princípium. 3) hatalmasság, fejedelem.8 A korábban idézett 
mondat, miszerint Krisztus „az első és az utolsó”, azt sugallja, hogy az 
ἀρχή szónál is szem előtt tartsuk az időbeli kezdetet, ami azonban – 
egyéb kijelentések (pl. 22,13) fényében – semmiképpen sem azt jelenti, 
hogy Krisztus a teremtmények szintjén állna. Sokkal inkább arról van 
szó, hogy Krisztus aktívan közreműködött a teremtésben. Utalhatunk 

5 Vö. Jel 1,8; 4,8; 11,17; 15,3; 16,7.14; 19,6.15; 21,22. Heinz Giesen úgy látja, hogy kilenc 
alkalmazás a számszimbolika szerint a teljességre (háromszor három) utalhat. Vö. 
Giesen, H., Die Offenbarung des Johannes (RNT), Friedrich Pustet, Regensburg 1997, 81.  

6 Vö. Michaelis, W., art. παντοκράτωρ, in ThWNT III (1938), 913–914; Aune, D. E., 
Revelation 1–5 (WBC 52A, Thomas Nelson, Nashville 1997, 57–58.

7 Pierre Prigent szerint a keresztény ikonográfusok eljárása hibának mondható, 
de nem ellentmondásnak. Prigent, P., L’Apocalypse de Saint Jean (CNT XIV), Labor et 
Fides, Genève 20002, 94.

8 Vö. Varga Zs., Újszövetségi görög-magyar szótár, 109–110.



 Teremtés és újjáteremtés a Jelenések könyvében 83

itt a Kolosszeieknek írt levél Krisztus-himnuszára (1,15–20), amelyben 
az ἀρχή szintén Krisztus megnevezéseként szerepel (Kol 1,18). Ebben a 
himnikus szövegben nyíltan kifejezésre jut, hogy minden létező a meny-
nyben és a földön a preegzisztens Krisztus által nyerte el létét. Tobias 
Nicklas arra utal, hogy a Jel 3,14-gyel kezdődő szakasz, amely a laodiceai 
egyháznak szóló levelet tartalmazza, azzal a megjegyzéssel fejeződik 
be, hogy Krisztus együtt ül a trónon, vagyis együtt uralkodik az Atyával 
(Jel 3,21). Ennek fényében a 3,14-ben levő ἀρχή szót az ἄρχων (fejedelem) 
értelemben is fel lehet fogni, vagyis: „Isten teremtésének fejedelme”.9 

2. Isten mint a teremtett világ fenntartója 

Irányítsuk most figyelmünket a 4. fejezetben olvasható vízióra, amellyel 
a szóban forgó bibliai irat 2. főrésze, a voltaképpeni apokaliptikus rész 
elkezdődik.10 A fejezet két egységből áll: a szerző először Isten mennyei 
trónját, illetve udvarát mutatja be (4,1–8a), majd a trónon Ülő dicsőítő 
imádatára (4,8b–11) összpontosít. 

Isten részletesebb bemutatását a 3. versben találjuk: „A trónon ülő te-
kintete jáspishoz és karneolhoz hasonlított, és smaragdhoz hasonló szivárvány a 
trónja körül.” Mindenekelőtt a trónon ülés hangsúlyos, amely Istennek a 
teremtett világ és a történelem feletti uralmát szemlélteti és tudatosítja. 
Isten valóságának leírása hasonlatokban történik. A drágakövek által 
Isten értékessége, szépsége, s egyben felfoghatatlansága jut kifejezésre. 
„A képi világ mint egész azt hangsúlyozza, hogy Isten az egészen Más, 
s ezért az ember számára kibogozhatatlan titok marad.”11 Külön kieme-
lendő a trónt körülvevő „szivárványra” való utalás. A görög szövegben 
szereplő ἶρις ugyan „fénykoszorúként” is fordítható, de „szivárványt” 
is jelent, sőt ez az alapjelentés.12 A vizsgált szöveget illetően nyugodtan 
maradhatunk ennél az alapjelentésnél. A Ter 9,13 szerint éppen a szi-
várvány a jele annak a szövetségnek, amelyet Isten a vízözön után az 
emberekkel és minden élőlénnyel kötött. A trónt körülvevő szivárvány 

9 Vö. Nicklas, T., Schöpfung und Vollendung in der Offenbarung des Johannes, in Sacra 
Scripta VIII (2010/1), 72–94, 77. Hasonló nézetet képvisel Takács Gy., Jelenések könyve, 
Paulus Hungarus – Kairosz, Budapest 2000, 103. 

10 A Jelenések könyve szerkezetét illetően vö. Kocsis I., Bevezetés az Újszövetség 
könyveibe, Szent István Társulat, Budapest 2019, 632–633.

11 Giesen, H., Die Offenbarung des Johannes, 149.
12 Vö. GyÖrkÖsy A. – Kapitánffy I. – Tegyei I., Ógörög-magyar nagyszótár, Akadémiai 

Kiadó, Budapest 1993, 522.



Kocsis Imre84

azt tudatosítja, hogy Isten hűséges a Noéval kötött szövetséghez, s elkö-
telezett az emberek és azok környezete iránt.

Az Isten trónja közelében mennyei lények két csoportja látható. Elő-
ször a huszonnégy vén nyer említést: „A trón körül huszonnégy szék, a szé-
keken huszonnégy vén ült, fehér ruhába öltözve, a fejükön aranykoszorú” (4. v.). 
A vének minden bizonnyal a választott nép képviselői, amennyiben a 
24-es számot a tizenkét ószövetségi pátriárkára és a tizenkét újszövet-
ségi apostolra vonatkoztatva értelmezzük.13 A másik csoportot a négy 
élőlény alkotja. A róluk szóló leírást (6b–8a. v.) célszerű hosszabban át-
tekinteni.

„A trón közepén a trón körül négy élőlény, elöl, hátul tele szemekkel. Az 
első élőlény oroszlánhoz hasonlított, a második fiatal bikához, a harmadik-
nak emberhez hasonló arca volt, a negyedik pedig repülő sashoz hasonlí-
tott. Mind a négy élőlénynek hat-hat szárnya volt körös-körül és belül is, 
tele szemekkel.”

Ez a leírás az Ez 1–2 (Isten trónját hordozó lények) és az Iz 6,2–3 (a sze-
ráfok Istent dicsőítő éneke) szövegén alapul. A Jelenések könyve szerző-
jének sajátos eljárása nemcsak a két prófétai szöveg összekapcsolásában 
áll, hanem a négy élőlény ábrázolásában is. Ezekielnél az élőlények hor-
dozzák Isten trónját, a Jelenések könyvében körülveszik a trónt – de úgy, 
hogy ők állnak legközelebb Istenhez. Ezekielnél minden élőlényre vo-
natkozólag szerepel az emberarc, az oroszlánarc, a bikaarc és a sasarc. A 
Jel 4-ben ellenben mindegyik élőlénynek önálló „arculata” van: az első 
oroszlánhoz, a második bikához, a harmadik emberhez s a negyedik 
sashoz hasonlít. Kilétüket illetően mindenekelőtt a 4-es szám az irány-
adó, amely a négy világtájjal és a négy világtájból eredő négy széllel hoz-
ható kapcsolatba (vö. Ez 37,9; Dán 7,2).14 Az is figyelemre méltó, hogy a 
leírásban az élőlények „nemesebb” típusai ismerhetők fel: oroszlán mint 
vadállat, bika mint háziállat, sas mint madár, s az ember mint a terem-
tés koronája.  Ennélfogva a négy élőlény az Isten trónja előtt a teremtett 

13 Az értelmezés megindoklásához és egyéb magyarázati módok ismertetéséhez 
vö. Kocsis I., Krisztus-himnuszok az Újszövetségben, Szent István Társulat, Budapest 
2023, 142–143.

14 Egyes exegéták csillag-konstellációkra is hivatkoznak (amit egyébként a 24 vén 
motívumával kapcsolatban is megtesznek). Erről bővebben lásd MÜller, U. B., Die 
Offenbarung des Johannes (ÖTBK 19), Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 1984, 146; Pri-
gent, P., L’Apocalypse de Saint Jean, 177 (35. lábjegyzet).



 Teremtés és újjáteremtés a Jelenések könyvében 85

világot képviseli, amely Istenben felismeri és imádja Teremtőjét.15 Lénye-
güket tekintve persze mennyei valóságok (angyalok).

Ha helytálló az eddig javasolt magyarázat, akkor arra a következtetés-
re juthatunk, hogy Isten trónja közelében mind a teremtett világ, mind 
az ószövetséget és újszövetséget magában foglaló választott nép képvi-
selői jelen vannak. Takács Gyula felveti azt a lehetőséget, hogy a huszon-
négy vén és a négy élőlény alakját Isten irányából kiindulva közelítsük 
meg, és bennük Isten megnyilatkozásait lássuk.16 Bár Takács kolléga né-
mileg eltérő módon értelmezi az alakokat, a felvetését megfontolandó-
nak tartjuk. A huszonnégy vén Istennek a választott nép feletti uralmát 
tudatosítja, a négy élőlény pedig a teremtett világ feletti uralmat. S ez az 
uralom egyben elkötelezettséget is jelent. 

A Jelenések könyve 4. fejezetében a trón és a trónt körülvevő lények 
bemutatása után Isten dicsőítése következik. Először a négy élőlény ma-
gasztalása hangzik el: „Szent, szent, szent az Úr, a mindenható Isten, aki volt, 
aki van és aki eljő!” (8b. v.). A magasztalásba a huszonnégy vén is bekap-
csolódik, mégpedig a trónon ülő előtt leborulva: „Méltó vagy, Urunk és 
Istenünk, hogy tiéd legyen a dicsőség, a tisztelet és a hatalom, mert te teremtet-
ted a mindenséget, akaratod hívott létre és teremtett mindent” (11. v.) Külön 
kiemelendő, hogy a dicsőítés Istennek mint teremtőnek szól. 

Figyelemre méltó, hogy az 5. fejezetben leírt látomás is himnikus hit-
vallással zárul le, amely azonban nagyrészt a Bárányként bemutatott 
Krisztust magasztalja. Ez az 5. fejezetben található magasztalás három 
lépésben történik: először a négy élőlény és a huszonnégy vén szólal 
meg (9–10. v.), majd az angyalok megszámlálhatatlan serege (11–12. v.), 
végül pedig az egész teremtett világ (13–14. v.). Érdemes ez utóbbit külön 
idézni: 

„Majd hallottam, hogy minden teremtmény a mennyben, a földön, a föld 
alatt és a tengerben levőkkel együtt ezt mondta: A trónon ülőnek és a Bá-
ránynak áldás, tisztelet, dicsőség és hatalom örökkön-örökké!  A négy élő-
lény így felelt: Ámen!”

15 Szent Iréneusz, és őt követve a keresztény hagyomány, a négy élőlényt a négy 
evangélistával azonosította: az oroszlán Márk, a bika Lukács, az emberhez hasonló 
lény Máté, a sas pedig János. Ennek az azonosításnak magában a bibliai szövegben 
nincs alapja. Ugyanakkor érdemes felfigyelni arra, hogy indoklásként Iréneusz is 
hivatkozik a négy világtájra. Szerinte éppen amiatt érthető az evangélisták négyes 
száma, mert négy világtáj és négy főszél létezik. Vö. Adversus Haereses III 11,8. 

16 Vö. Takács Gy., Jelenések könyve, 117 és 121.



Kocsis Imre86

A dicsőítés ezen záró akkordja, amelyet a teremtett világ egésze zeng, 
együtt magasztalja a teremtő Istent és a megváltó Krisztust. Ez a tény 
azt sugallja, hogy Krisztus megváltó művének a teremtett világra vonat-
kozólag is van kedvező kihatása.17 A dicsőítéshez kapcsolódó „áment” 
a négy élőlény mondja ki, vagyis a teremtett világ magasztalását a te-
remtett világ mennyei képviselői erősítik meg és zárják le ünnepélyesen.  

3. Isten mint a teremtett világ ítélő bírája

A Jelenések könyvében gyakran olvasunk földet érő csapásokról, ame-
lyek Isten ítéletének a megnyilvánulásai. Ennek az ítéletnek az okáról 
és céljáról találóan ír Ferdinand Hahn: „Amennyiben a Mindenható 
végrehajtja az ítéletet, az általa teremtett világ feletti jogát érvényesíti… 
Mivel Isten teremtett világa az emberi bűn következtében megromlott, 
a büntetés nemcsak az embereket érinti, hanem az életterüket is. Tehát 
a természetet is érinti a romlottság, s az is alá van vetve az ítéletnek. Hi-
szen az ember és a világ feladta teremtményi meghatározottságát, amely 
csakis az Istenhez való kötöttségben őrizhető meg. Ugyanakkor azok se-
rege is jelen van, akik megvallják Istent, és a világot Isten teremtésének 
tekintik, ezért Istent teremtőként dicsőítik és bevetik magukat a teremtés 
valóságáért.”18 

Az ítélet tematikájának összefüggésében szabadjon külön utalni a 
14,6–7 szövegére:

„Aztán láttam, hogy egy másik angyal átrepül az égbolton. Nála volt az 
örök evangélium, hogy hirdesse a föld minden lakójának, minden nemzet-
nek, törzsnek, nyelvnek és népnek. Nagy szóval hirdette: Féljétek az Istent 
és dicsőítsétek, mert eljött ítéletének órája! Boruljatok le az ég és a föld, a 
tenger és a vízforrások alkotója előtt!”

17 A Róm 8,18–23-ban Pál apostol nyíltan kimondja, hogy a Krisztus megváltásá-
ból fakadó remény nemcsak az embereket érinti, hanem a többi teremtményt is.

18 Hahn, F., Die Schöpfungsthematik in der Johannesoffenbarung, in Uő, Studien zum 
Neuen Testament II. Bekenntnisbildung und Theologie in urchristlicher Zeit, Mohr Siebeck, 
Tübingen 2006, 603–611, 608. Az ítélet témáját illetően szintén hasznos megfontoláso-
kat tesz Nicklas, T., Schöpfung und Vollendung, 83–88. 



 Teremtés és újjáteremtés a Jelenések könyvében 87

Az idézett szöveg szerint az ítélet közelségének tudata a Teremtő Isten 
dicsőítő elismerésére és imádására kell, hogy ösztönözzön.19 Az angyal 
felszólítása kettős vonatkozású:

1) A Teremtő Istent kell imádni, és nem a bálványokat vagy az önma-
gát istenségnek gondoló uralkodót. – Fontos hangsúlyozni, hogy a Jele-
nések könyve határozottan szembeszáll a császárkultusszal és a pogány 
világ gyakorlataival.20 

2) El kell ismerni, hogy mindazok a valóságok, amelyek az életet le-
hetővé teszik, Isten teremtő tevékenységének révén jöttek létre. El kell 
ismerni, hogy az emberek életterét a Teremtő adta, s ez nagyfokú fele-
lősséget kíván tőlük – E tekintetben a felsorolás negyedik tagja érdemel 
kiemelt figyelmet: vízforrások. Tudjuk, hogy a vízforrások nélkülözhe-
tetlenek az emberi élet fenntartásához. Így itt Isten nemcsak az univer-
zum teremtőjeként jelenik meg, hanem az életforrások (s az élet) adomá-
nyozójaként is. A teremtett világ védelme és az emberi élet védelme a 
legszorosabban összetartozik.21 

4. Isten mint újjáteremtő

A Jel 21,1–8-ban az új Jeruzsálem bemutatása olvasható. A látomás az 
alábbi mondattal kezdődik: „Új eget és új földet láttam. Az első ég és az első 
föld ugyanis elmúltak, és tenger sincs többé” (Jel 21,1). Az „új ég és új föld” 
meghirdetésének hátterében a Trito-Izajás könyvében található próféci-
ák állnak: „Mert új eget és új földet teremtek; a régi feledésbe merül, és eszébe 
se jut többé senkinek” (Iz 65,17). „Mert ahogy az új ég és az új föld, amelyeket 
majd alkotok, fennmarad színem előtt – mondja az Úr, úgy fennmarad a ti nem-
zedéketek és nevetek is” (Iz 66,22).

Az „új ég és új föld” témája egyéb zsidó iratokban is megjelenik, főleg 
apokaliptikus művekben. Arról, hogy hogyan jön létre az új világ, eltérő 
nézetek vannak: átalakulás (1Hén 45,4–5, Jub 1,29; 2Bár 32,4) vagy pusz-

19 Némileg meglepő, hogy az „örök evangéliumot” egy angyal hirdeti, ám ezáltal 
éppen a felszólítás egyetemessége válik hangsúlyossá. A „repülő angyal” képes arra, 
hogy a föld minden lakójához szóljon.

20 Vö. Giesen, H., Die Offenbarung des Johannes, 25–30; Aune, D. E., Revelation 6–16 
(WBC 52B), Thomas Nelson, Nashville 1998, 775–779; Prigent, P., L’Apocalypse de Saint 
Jean, 49–54; Kocsis I., Bevezetés az Újszövetség könyveibe, 640–643. 

21 Vö. SchÜssler Fiorenza E., Revelation: Vision of a Just World, Augsburg Fortress, 
Minneapolis 1991, 89; Vanni, U., Apocalisse di Giovanni. Secondo volume, Cittadella 
editrice, Assisi 2018, 505.



Kocsis Imre88

tulást követő újjáteremtés (1Hén 91,16; Szibillák 3,83–85; 2Pt 3,12).22 An-
nak megítélésében, hogy a Jelenések könyvének szerzője melyik nézetet 
osztja, nincs egység a biblikusok körében. Szemléltetésként szabadjon 
néhány kommentár álláspontjára utalni: 

Heinz Giesen szerint a Jel 21,1 mondata radikális váltást hirdet: a régi 
ég és a régi föld eltűnik, s helyette új ég és új föld válik láthatóvá. Ez a 
radikális megújulás nem értelmezhető átalakulásként, mert az újat jelölő 
καινός melléknév az Újszövetség eszkatologikus összefüggéseiben min-
dig azt a valóságot jelöli, amely a végleg eltűnt régi helyébe lép.  Ugyan-
akkor a 21,1-ben meghirdetett „új eget és új földet” nem tekinthetjük 
tényleges valóságra történő utalásnak: vagyis az „új ég új föld” nem koz-
mológiai kategória. A realisztikus magyarázatot, amely a régi kozmosz 
pusztulását követő új kozmosz értelmében fogná fel a leírtakat, egyértel-
műen kizárja a teremtésnek és a teremtett világnak az a pozitív értékelé-
se, amely a Jelenések könyve korábbi fejezeteiben megfigyelhető. Mind 
a kozmosz pusztulása, mind az újjáteremtés metaforák: a pusztulás az 
ítélet végérvényes voltát jelzi, az új és az új föld ellenben az Istennel való 
végleges közösséggel azonos üdvösség szimbolikus kifejezése.23 

Pierre Prigent arra hívja fel a figyelmet, hogy a Jelenések könyvének 
szerzője nagyon visszafogottan ír az újjáteremtésről, S ez a visszafogott-
ság meglepőnek mondható egyéb apokaliptikus iratokhoz képest: egyet-
len szó sem esik bármiféle kozmikus katasztrófáról. A látnokot alapvető-
en az az új élet érdekli, amely a hűséges keresztények végső osztályrésze 
lesz. Az újjáteremtés elsődlegesen az embereket, a Krisztus iránt elkö-
telezett személyeket érinti. A Jel 21,1–8 ugyanakkor tudatosítja: ezek az 
újjáteremtett személyek arra lettek rendelve, hogy olyan univerzumban 

22 Szemléltetésként álljon itt mindkét felfogásról egy-egy idézet: „Akkor majd 
közöttük engedem lakozni Választottamat, és átformálom az eget, örök áldássá és 
fénnyé téve azt. A szárazföldet (is) átalakítom, és áldássá teszem, oda telepítem vá-
lasztottaimat; de azok, akik bűnt és igazságtalanságot követnek el, nem léphetnek 
rá” (1Hén 45,4–5. – „Az első égbolt eltűnik és elenyészik, egy új jelenik meg, és (at-
tól kezdve) az ég összes erői hétszeres fénnyel fognak világítani örök időkig” (1Hén 
91,16). 

23 Vö. Giesen, H., Die Offenbarung des Johannes, 452. Ennek a nézetnek részletesebb 
kifejtése korábbi német nyelvű tanulmányokban található. Vö. VÖgtle, A., Das Neue 
Testament und die Zukunft des Kosmos, Patmos, Düsseldorf 1970, 116–119; Roloff, J., 
Neuschöpfung in der Offenbarung des Johannes, in Jahrbuch für Biblische Theologie 5 (1990), 
119–138, 122–125. Az új eget és új földet radikális újjáteremtés eredményének tekinti 
még MÜller, U. B., Die Offenbarung des Johannes, 349; Aune, D. E., Revelation 17–22 
(WBC 52C), Thomas Nelson, Nashville 1998, 1117. Lichtenberger, H., Die Apokalypse 
(ThKNT 23), Kohlhammer, Stuttgart 2014, 260. 



 Teremtés és újjáteremtés a Jelenések könyvében 89

éljenek, amely szintén részese a megújulásnak. Ennek konkrét formája 
nem igazán fontos, csupán a globális voltának van jelentősége.24 

Ugo Vanni úgy látja, hogy Isten teremtő tevékenysége az ember fizi-
kai környezetét is érinti, amely a végső üdvösség állapotának megfelelő 
lesz.  Valósággá válik az a világ, amelyben „minden jó”, miként a Ter 
1,1–2,3-ban. A megújulás a jelen világ radikális felülmúlását vonja maga 
után egy krisztológiai átalakulás értelmében, mert az „új” jelző a Jele-
nések könyvében mindig Krisztusra vonatkozó összefüggésekben sze-
repel. Az új világ, az emberi és kozmikus egyaránt, Krisztus jelenlététől 
és értékétől lesz átitatva. Ez azonban nem jelenti a fizikai lerombolását 
annak, amit ismerünk, sokkal inkább egy új lenyomattal együtt járó át-
formálásról van itt szó.25 

Saját álláspont kialakítása céljából az alábbi megfontolásokat tesszük:
1) A 21,1-ben a régi éggel és régi földdel kapcsolatban az ἀπῆλθαν 

igeforma található, amely az ἀπέρχομαι ige aorisztosza. Az ἀπέρχομαι 
alapjelentése: elmegy, eltávozik. Tehát a könyv szerzője azt közli, hogy a 
régi ég és régi föld „eltávozott”. Egyetértünk Takács Gyulával, aki sze-
rint „az elmenetel magában rejtheti a transzformálódást, az átalakulást, 
az üdvözítést, a réginek oly módon való megújítását, hogy nem elpusz-
títja, hanem átalakítja.”26

Ugyanakkor az is figyelemre méltó, hogy a „tengert” illetően az οὐκ 
ἔστιν ἔτι forma olvasható, amely ennyit jelent: nincs többé. Ez egyértel-
műen a lét hiányára utal, ami nyilván azzal magyarázandó, hogy a ten-
ger az ókori szemléletben szorosan összefügg a káosszal, amely a világ 
rendjét veszélyezteti.27 A zsidó hagyomány szerint a tengerben Isten-el-
lenes hatalmak laknak (vö. Iz 27,1; Jób 7,12), s ez a szempont a Jelenések 
könyvében is megjelenik: a keresztényeket üldöző vadállat éppen a ten-
gerből jön elő (Jel 13,1). Érthető, hogy ennek a valóságnak nincs helye 
abban az univerzumban, amely az új és örök élet kerete. 

24 Vö. Prigent, P., L’Apocalypse de Saint Jean, 455–456.
25 Vö. Vanni, U., Apocalisse di Giovanni, 651 és 658. Szintén átalakítás értelmében 

fogja fel az új ég és új föld létrejöttét Harrington, W. J., Revelation (SP 16), Liturgi-
cal Press, Collegeville 1993, 210; Bauckham, R., Revelation, in Barton, J. – Muddiman, 
J.  (szerk.), The Oxford Bible Commentary, Oxford University Press, Oxford 2007, 1287–
1306, 1303; Berger, K., Die Apokalypse des Johannes II, Herder, Freiburg – Basel – Wien 
2017, 1430.

26 Takács Gy., Jelenések könyve, 396.
27 Vö. Eissfeldt, O., Gott und das Meer in der Bibel, in UŐ, Kleine Schriften III, J. C. B. 

Mohr, Tübingen 1966, 256–264.



Kocsis Imre90

2) A 1. verset követően az új Jeruzsálem első bemutatását találjuk, 
amelyben éppen az kap hangsúlyt, hogy mindaz a negatívum, amely az 
előző világidőt végig kísérte, teljesen eltűnik. Véget ér az erkölcsi rosz-
sz, hiszen az Isten által készített lakóhelyből a gonosztevők véglegesen 
ki lesznek zárva (21,8). Emellett „nem lesz többé halál, sem gyász, sem 
jajgatás, sem fáradság, mert az elsők elmúltak” (21,4). Isten új módon és 
végérvényesen érvényesíti a „jót”, amely az első teremtésnél is megmu-
tatkozott.

3) Az 5. versben Isten kijelenti: „Íme újjá alkotok mindent.” Tagad-
hatatlan, hogy a καινός melléknév olyan valóságra utal, amely minő-
ségileg újat hordoz a régihez képest.28 Ám ez nem zárja ki annak a le-
hetőségét, hogy a régi és az új valóság között van némi folytonosság. A 
καινός melléknév egyéb alkalmazásainál (ἐντολὴ καινή új parancs: Jn 
13,34; καινὴ κτίσις új teremtmény: 2Kor 5,17; Gal 6,15; διαθήκη καινή új 
szövetség: Zsid 8,8; 9,15) jól megfigyelhető, hogy a régi valóságot felváltja 
ugyan az új, de a kettő között mégiscsak van valamiféle kapcsolat. Ez a 
tény éppen a Pál által használt καινὴ κτίσις kifejezésnél állapítható meg 
a legegyértelműbben, hiszen a keresztség által új teremtménnyé vált 
keresztény a személyi identitásában ugyanaz maradt, mint korábban. 
Traugott Holtz helyesen látja, hogy Istennek az egész kozmoszt érintő 
újjáteremtése során „megmarad a teremtett világ identitása, s egyúttal 
teljesen meg is újul.”29  Bár a régi és az új nem hatja át egymást, ám Isten 
megújító tevékenysége mégis a régin alapszik.30

28 A melléknév újszövetségi alkalmazásához vö. Behm, J., art. καινός κτλ., in 
ThWNT III (1938), 450–456; Baumgarten, J., καινός κτλ., in EWNT II (1981), 563–571.

29 Holtz, T., Die Offenbarung des Johannes (NTD 11), Vandenhoeck & Ruprecht, Göt-
tingen 2008, 133. Szintén a régi és az új világ közötti folytonosságot hangsúlyozza 
SchÜssler Fiorenza E., Revelation, 109; Lee, P., The New Jerusalem in the Book of Reve-
lation. A Study of Revelation 21–22 in the Light of its Background in Jewish Tradition, Mohr 
Siebeck, Tübingen 2001, 268; Nicklas, T., Schöpfung und Vollendung, 89.

30 A II. Vatikáni Zsinat Gaudium et spes kezdetű lelkipásztori konstitúciójában az 
alábbi olvasható: „Nem tudjuk, mikor teljesedik be a föld és az emberiség ideje, sem 
a mindenség átalakulásának módját nem ismerjük. Elmúlik ugyanis a világ bűntől 
eltorzult alakja, de halljuk, hogy Isten új lakóhelyet és új földet készít, melyben igaz-
ságosság lakik, s melynek boldogsága betölti, sőt felülmúlja mindazt a békevágyat, 
mely feltör az emberi szívekből. Akkor miután legyőzetik a halál, Isten fiai föltámad-
nak Krisztusban, és amit elvetettek gyöngeségben és romlandóságban, magára ölti 
a romolhatatlanságot; s miközben csak a szeretet marad meg és annak cselekedetei, 
megszabadul a hiábavalóság szolgaságából az az egész teremtés, melyet Isten az em-
berért teremtett” (GS 39).



 Teremtés és újjáteremtés a Jelenések könyvében 91

Befejezés

Isten magáénak igényli a teremtett világot, és elkötelezett iránta. Bár az 
emberek bűne miatt ítéletet is gyakorol felette, mindig az uralma alatt 
tartja, és az eszkatologikus megújulás részesévé teszi. Már pusztán ez a 
tény is tudatosítja felelősségünket. Nekünk mindig a teremtő és üdvözí-
tő Isten szándéka szerint kell a teremtett dolgokhoz viszonyulnunk, ke-
resve és tiszteletben tartva azok igazi rendeltetését. S egyúttal késznek 
kell lennünk arra, hogy folytonosan imádjuk és dicsőítsük Istent, mert 
ő alkotta „az eget, a földet, a tengert és a vízforrásokat”, s így gyönyö-
rű környezettel és az élethez szükséges minden jóval megajándékozott 
minket. Isten legnagyobb ajándéka a jövőbeli üdvösség lesz egy teljesen 
megújult világban. Erre az ajándékra csak akkor leszünk méltók, ha a 
már megkapott adományokat – a természetet is beleértve – felelősség-
teljesen használjuk.



Bodor Att ila92

Bodor Attila
A kortárs ökoteológiák 
szentíráshermeneutikája

Habár az ökológia mint az élőlények és a környezet kölcsönhatásait vizs-
gáló tudomány már több, mint száz éves múltra tekint vissza, a szélesebb 
köztudatba csupán az utóbbi évtizedekben került be.1 Ennek hátterében 
az egyre aggasztóbb méreteket öltő környezetszennyezés áll, amelynek 
a következményei a mindennapi életre is kihatással vannak, ráirányít-
va a figyelmet a környezet és az élőlények harmonikus kapcsolatának a 
fontosságára. Az ökológiai kérdések beágyazódása a teológiába ugyan-
csak rövid múltra nyúlik vissza, ugyanis csupán az 1970-es évektől kez-
dődően terjed el az ökoteológia fogalmának a használata, mint a konst-
ruktív teológiának az a formája, amely a vallás és a természet, különösen 
a környezeti problémák közötti viszonyt vizsgálja.2 Mindez nem jelenti 
azt, hogy korábban úgy a kereszténységben, mint más monoteista vallá-
sokban nem lett volna semmiféle reflexió az Isten, az ember és a termé-
szet kapcsolatára, azonban a tudományos alapú vizsgálódások kezdete 
egybeesik az ökológiai problémák fókuszba kerülésével. 

Az ökológiai kérdések és a keresztény teológiatudomány interakci-
ójának a kezdetei is ebben az összefüggésben keresendők. Lynn White 
1966-ban a Művészetek és Tudományok Amerikai Akadémiáján (Ameri-

1 Az „ökológia” mint a biológia egyik résztudománya a 19. században alakult ki, 
amelyet első alkalommal, 1866-ban Ernst Haeckel német biológus határozott meg. 
Lásd: Haeckel, E., Generelle Morphologie der Organismen, II., Reimer, Berlin 1866, 286: 
„Unter Oecologie verstehen wir die gesammte Wissenschaft von den Beziehungen 
des Organismus zur umgebenden Aussenwelt”.

2 A Google Books Ngram Viewer adataiból világosan kitűnik, hogy az „ecot-
heology” fogalma az 1970-es évek végétől vált használatossá, a ’80-as és ’90-es évek
folyamán pedig egyre népszerűbbé vált: https://books.google.com/ngrams/graph?
content=ecotheology&year_start=1800&year_end=2019&corpus=en-2019&smoot-
hing=3 (2023. április 30).



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 93

can Academy of Arts and Sciences) tartott előadásában, amely a keresztény 
ökoteológia gyújtópontjának tekinthető, arra kereste ugyanis a választ, 
hogy a keresztény antropocentrikus gondolkodás milyen mértékben te-
hető felelőssé az emberiség, különösen a nyugati ember önmagát elő-
térbe helyező és eközben a természetet kizsákmányoló magatartásáért.3 
White számára a válasz teljesen egyértelmű: egyrészt az Ószövetség vi-
lágképe, amely az embert a teremtés koronájának tekinti, másrészt az 
újszövetségi krisztológia és az ezen alapuló patrisztikus és középkori 
teológia, amely a megtestesülés misztériumára hivatkozva az embernek 
különös felsőbbrendűséget tulajdonít, tehető felelőssé a jelenkor ökoló-
giai kríziséért. A keresztény ökoteológia kiindulópontja tehát nem az 
ökológia és a keresztény vallás harmonikus kapcsolatának a felismerése, 
hanem épp ellenkezőleg, a kettő problematikus viszonya, amely White 
nyomán mind a mai napig meghatározza ennek a területnek a kutatását.4

Habár 1966 után több szerző is jogosan rámutat White nézetének az 
egyoldalúságára, amely kizárólag a nyugati zsidó-keresztény gondolko-
dást teszi felelőssé Földünk ökológiai problémáinak a kialakulásáért,5 
mégis tagadhatatlan, hogy a természet fontossága és pozitív értéke, ha 
meg is jelenik mind a Szentírás lapjain (pl. Mt 6,26-30 pozitív képe az ég 
madarairól és a mező virágairól), mind pedig a kereszténység történeté-
ben (pl. Assisi Szent Ferenc természethez való viszonya), eltörpül a jóval 
erőteljesebben képviselt antropocentrikus gondolkodás mellett. Követ-
kezésképp, a Biblián alapuló zsidó-keresztény antropocentrizmus ugyan 
nem tekinthető a kialakult környezeti problémák első számú forrásának, 
a kortárs teológia azonban nem mehet el szó nélkül napjaink legégetőbb 
problémája, a klímaváltozás és környezeti átalakulás kihívásai mellett, 

3 Az előadás egy évvel később került publikálásra: White, L., The Historical Roots of 
Our Ecologic Crisis, in Science 155 (1967), 1203-1207.

4 Lásd például: Conradie, E. M., The Four Tasks of Christian Ecotheology: Revisiting 
the Current Debate, in Scriptura 119 (2020), 1-13, aki az aktuális ökoteológiai kihívások 
vizsgálatánál kiindulópontkét White említett tanulmányát és az abban kialakított 
nézetét határozza meg. 

5 Kalland, A., The Religious Environmentalist Paradigm, in The Encyclopedia of Reli-
gion and Nature, II, szerk. Taylor, B., Continuum, London – New York, 2005, 1367-
1371, 1369, például azt hangsúlyozza, hogy nemcsak a zsidó-keresztény kultúrkörben 
találkozhatunk ökológiai felelőtlenséggel, hanem a nem keresztény népek körében 
is. Továbbá, Tuan, Y.-F., Discrepancies Between Environmental Attitude and Behaviour: 
Examples From Europe and China, in The Canadian Geographer 12 (1968), 176–91, bizo-
nyítja, hogy mind az európai zsidó-keresztény, mind pedig a kínai nem keresztény 
társadalomban az emberek konkrét magatartása nem tükrözi feltétlenül a normatív 
szövegekben megfogalmazott magatartási formákat a természettel szemben.



Bodor Att ila94

valamint ennek tudatában reflektálnia kell azokra a bibliai szövegekre 
és arra az évszázadok során kialakult teológiai hagyományra is, amely 
ökológiai szempontból immár „problémásnak” vagy egyesek szemében 
akár „felvállalhatatlannak” tűnnek.

A kortárs teológia ezen kihívását szem előtt tartva ebben a tanul-
mányban a biblia szövegek ökocentrikus értelmezéslehetőségeit fogom 
kritikai vizsgálat alá venni. A következőkben arra keresem a választ, 
hogy lehetséges-e, és ha igen, akkor milyen módon, a bibliai szövegek, 
különös tekintettel a Héber Biblia ökológiai olvasata. Először górcső alá 
veszem az elmúlt évtizedekben napvilágot látott legfontosabb ökoher-
meneutikai megközelítéseket, amelyek mentén a kortárs gondolkodók 
vizsgálják és értelmezik a bibliai szövegeket, keresve azok helyét és sze-
repét az ökológiai kihívások fényében (1). Ezután egy rövid kitekintést 
teszek a katolikus, főként a magyarországi katolikus egyház ökológiai 
törekvéseinek az alakulására, megvizsgálva az ökoteológia szempontú 
bibliai hermeneutika katolikus megközelítését (2). Ezt követően, rövid 
értékelést nyújtok az egyes nézetekről (3), és megfogalmazom a saját ja-
vaslatomat is a bibliai szövegek ökológiai szempontú olvasásával kap-
csolatban, amelyet egy Ámosz könyvéből vett példával szemléltetek (4).

1. Ökohermeneutikai körkép:
ökológiai szempontú szentírásértelmezés

Az ökológiai szempontokra figyelmes szentírásértelmezés számára, 
amelyet ökohermeneutikának is nevezhetünk, nemcsak a bibliai szöve-
gek antropocentrikus világképe és a természetnek másodlagos szerepet 
tulajdonító bibliai szakaszok okoznak nehézséget, hanem az elmúlt év-
századok kritikai exegézise és biblikus teológiája is. Az elmúlt két évszá-
zad biblikus kutatása ugyanis kevés figyelmet szentelt a természet bibliai 
szerepének és helyének a vizsgálatára, sőt maga is arra a következtetésre 
jutott, hogy a Bibliában a természetnek csupán mellékes szerepe van és 
a hangsúly más teológiai szempontokra helyeződik. Jól példázza ezt a 
meggyőződést Gerhard von Rad, aki a múlt század közepén világosan 
bizonyítja, hogy az Ószövetség Jahve-hite a kiválasztottságban áll, ami 
az Újszövetség üdvösségkeresésének is az alapja. Ilyen értelemben pe-
dig a teremtéshit és következésképpen a teremtett világ szerepe a bib-
likus teológiában nem kap különösebb hangsúlyt, hiszen mindvégig a 



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 95

szoteriológia köréhez kapcsolódik.6 A következőkben bemutatott öko-
hermeneutikai megközelítések tehát mintegy válaszként is felfoghatók 
erre a múlt századi, többek között von Rad által képviselt nézetre, amely 
lényegében alátámasztani látszik White Bibliával kapcsolatos kritikáját.

Az elmúlt évtizedek ökohermeneutikai megközelítései nagyon szer-
teágazóak és egymástól nagyon eltérő szempontok alapján értelmezik 
a bibliai szövegeket, ami nehézkessé tesz bármiféle kategorizálást. An-
nak ellenére azonban, hogy nem lehet pontos képet festeni az ökológiai 
szempontú szentíráshermeneutika minden egyes megnyilvánulásáról, 
mégis, amint arra Kivatsi J. Kavusa rámutat, körvonalazható néhány 
olyan irányvonal, amelyet több szerző is követ.7

(1) Az első fontos ökológia-szempontú bibliaolvasási technikát Paul 
Santmire nyomán apologetikus megkÖzelítésnek is nevezhetjük,8 ugyan-
is ennek során arra helyeződik a hangsúly, hogy a Biblia mentesüljön 
White vádjai alól és így hamisnak bizonyuljon az a feltevés, hogy Isten 
Szava olyan antropocentrikus látásmódot közvetít, amely legitimálja a 
természet haszonelvű kizsákmányolását. A vád cáfolata érdekében fő-
ként két ellenérv jelenik meg a szakirodalomban: a) egyesek arra tesznek 
kísérletet, hogy bebizonyítsák, hogy nem a Biblia világképe problemati-
kus és veszélyes a környezetre nézve, hanem annak a későbbi, helytelen 
értelmezése;9 b) mások a vádat úgy próbálják cáfolni, hogy megfordítják 

6 „Unsere Hauptthese war die, daß innerhalb des genuinen Jahweglaubens der 
Schöpfungsglauben zu keiner Selbständigkeit und Aktualität kam. Wir fanden ihn 
durchweg in Bezogenheit, ja Abhängigkeit von dem soteriologischen Glaubens-
kreis” (von Rad, G., Das theologische Problem des alttestamentlichen Schöpfungsglaubens, 
in Werden und Wesen des Alten Testaments: Vorträge, gehalten auf der internationalen Ta-
gung alttestamentlicher Forscher zu Göttingen vom 4.–10. September 1935, szerk. Volz, P. 
–Stummer, F. – Hempel, J., De Gruyter, Berlin, 1936, 138-147, 146). 

7 Kavusa, K. J., Ecological Hermeneutics and the Interpretation of Biblical Texts Yester-
day, Today and Onwards: Critical Reflection and Assessment, in Old Testament Essays 32 
(2019), 229-255.

8 Santmire, H. P., Nature Reburn: The Ecological and Cosmic Promise of Christian Theo-
logy, Fortress, Minneapolis 2000, 7.

9 Több jelentős exegéta érvelt már amellett, hogy a Ter 1,26-28 szövege önmagában 
nem tekinthető olyan felhívásnak, amely a természet kizsákmányolására szólítja fel 
az emberiséget. Például Barr, J., Man and Nature: The Ecologycal Controversy and Old 
Testament, in Bulletin of the John Rylands Library 55 (1972), 9-32, különösen 30, arra mu-
tat rá, hogy a természettel szembeni negatív emberi magatartás a liberális humaniz-
mus következménye, amely megfeledkezett a Teremtés könyvének a legfőbb monda-
nivalójáról, hogy Isten mindennek a teremtője és az embert helyezte a középpontba, 
aki mindenek fölött áll. Hasonlóképpen Baucham, R. J., God and the Crisis of Freedom: 
Biblical and Contemporary Perspectives, John Knox, Louisville 2002, 141, azt hangsúlyoz-



Bodor Att ila96

azt, és azt hangsúlyozzák, hogy úgy az Ó-, mint az Újszövetség számos 
olyan „zöld” szöveget tartalmaz, amely a természet fontosságát és érté-
két hangsúlyozza.10

Francis Watson ezt az apologetikus megközelítést „helyreállítási stra-
tégiának” (strategy of recovery) nevezi, mivel úgy a problematikus bibliai 
szövegek „helyes” értelmezésének a kidolgozása, mint a bibliai „zöld” 
szövegek kihangsúlyozása azt a célt szolgálja, hogy „helyreállítsa” a 
Biblia megtépázott autoritását az ökológiai szempontokra figyelmesebb 
olvasók körében is. Watson a helyreállítást szolgáló olvasási stratégiával 
szemben egy ezzel ellentétes ökohermeneutikai megközelítést is körvo-
nalaz, amelyet „ellenállási stratégiának” (strategy of resistance) nevez. En-
nek két egymással teljesen ellentétes formája terjedt el az utóbbi évtize-
dekben: az első (strategy of resistance A) azon bibliai szövegeknek próbál 
„ellenállni”, amelyek ökológiai szempontból problémásnak tekinthetők; 
a másik (strategy of resistance B) pedig az ökológiai problémáknak igyek-
szik „ellenállni” azáltal, hogy teljesen figyelmen kívül hagyja ezt a kér-
dést a Szentírás értelmezésénél.11

(2) Az első ellenállási stratégiát (strategy of resistance A) „zÖld” 
ökohermeneutikai megkÖzelítésnek is aposztrofálhatjuk, hiszen nem a 
Biblia szövege és az abban foglalt „kinyilatkoztatott igazságok” vannak 
az első helyen, hanem az „ökológiai” vagy „zöld igazságok”, amelynek 
az ítélőszéke alatt maga a Biblia is megítélésre kerül. Ez a fajta szentírás-
hermeneutika leginkább a Norman Habel által szerkesztett Earth Bible 
Project eredményeit bemutató öt kötetben tükröződik, amelyek 2000 és 
2002 között kerültek kiadásra.12 A projekt célja, hogy olyan hermeneu-
tikai princípiumokat dolgozzon ki, amelyek az ökológiai igazságosság 
alapján a bibliai szövegekben feltárják a „Föld hangját”, elősegítve ezál-

za, hogy az ókori gondolkodásban a Ter 1,28-28 szövegében nem az antropocentriz-
mus állt a középpontban, ez csak zsidó-görög gondolkodás háttérbe szorulásával és a 
reneszánsz világkép térnyerésével kapott hangsúlyos szerepet.

10 Erre példa Iz 9-11, amely az ember, az állatok és az egész természet békés és 
harmonikus kapcsolatát mutatja be a messiási időkre kivetítve vagy Mt 6,26-30, ahol 
Jézus a mennyei Atya gondoskodó szeretetéről beszél, amely az egész természetre 
kiterjed, nemcsak az emberre.

11 Watson, F., Strategies of Recovery and Resistance, in Jurnal for the Study of the New 
Testament 45 (1992), 79-103.

12 Habel, N., szerk., Earth Bible: Readings from the Perspective of Earth (vol. 1); The 
Earth Story in Genesis (vol. 2); The Earth Story in Wisdom Traditions (vol. 3); The Earth 
Story in the Psalms and the Prophets (vol. 4); The Earth Story in the New Testament (vol. 5), 
Sheffield Academic Press, Sheffield, 2000–2002.



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 97

tal annak gyógyulását. Ennek érdekében a Teremtés könyvéből, a böl-
csességi irodalomból, a zsoltárokból és a prófétákból, valamint az Új-
szövetségből kizárólag azokat a szövegeket helyezték előtérbe, amelyek 
megfelelnek a projekt folyamán meghatározott ökológiai princípiumok-
nak.13 Következésképpen minden olyan szöveg, ami „negatívan”, vagyis 
antropocentrikus módon viszonyul a természethez, automatikusan ki-
záródik a „Föld Bibliájából”. 

(3) Az ellenállási stratégiának (strategy of resistance B) a másik formája 
ezzel ellentétben teljesen elveti az ökológiai szempontú szentírásértel-
mezést, sőt minden más megközelítést is, amely nem szó szerint értel-
mezi a szent szövegeket. Ennek a fundamentalista megkÖzelítésnek 
a képviselői az ökoteológiát és az ökológiai szempontokra figyelmes 
írásértelmezést azonban nem csupán mellőzik, hanem egyenesen ve-
szélyesnek is tartják. Egyes fundamentalista szerzők a környezetvédel-
mi törekvéseket a New Age mozgalommal hozzák kapcsolatba és azt 
hangsúlyozzák, hogy ezek a törekvések Isten és a kereszténység ellen 
irányulnak.14 Loren Wilkinson például a Jelenések könyvének a 13. fe-
jezetéből kiindulva azt hangsúlyozza, hogy Isten terve nem a Föld és a 
környezet védelme és megőrzése, hanem annak az újjá alkotása.15 Fon-
tos megjegyezni, hogy habár ezeket a fundamentalista nézeteket mind a 
tudományos exegézis képviselői, mind pedig maga az egyház is élesen 
elítéli,16 számos keresztény magáévá tette ezt a fajta gondolkodást.

13 Az Earth Bible Project ökológiai princípiumai a következők: 1) Belső érték
(Intrinsic Worth) – A világegyetem, a Föld és minden alkotóeleme belső értékkel bír; 
2) Összekapcsoltság (Interconnectedness) – A Föld egymással kapcsolatban lévő élőlé-
nyek közössége, amelyek egymásra vannak utalva az élet és a túlélés szempontjából; 
3) Hang (Voice) – A Föld egy élő entitás, amely képes felemelni a hangját az igazság-
talanság ellen; 4) Cél (Purpose) – A világegyetem, a Föld és minden alkotóeleme egy 
dinamikus kozmikus tervnek a része, amelyben minden egyes alkotóelemnek meg-
van a helye a terv összességében; 5) Kölcsönös gondnokság (Mutual Custodianship) – A 
Föld egy olyan terület, ahol a felelős gondnokok partnerként léphetnek kapcsolatba a 
Földdel, nem pedig uralkodóként; 6) Ellenállás (Resistance) – A Föld ellenáll az emberi 
igazságtalanságoknak. Vö. The Earth Bible Team, Guiding Ecojustice Priciples, in Earth 
Bible: Readings from the Perspective of Earth, szerk. Habel, N., Sheffield Academic Press, 
Sheffield, 2000, 23-53.

14 Ez a nézet már a 80-as években napvilágot látott Észak-Amerikában. Lásd pél-
dául: Cumbey, C., The Hidden Dangers of the Rainbow: The New Age Movement and our 
Coming Age of Barbarism, Huntington House, Lafayette, 1983.

15 Wilkinson, L., New Age, New Consciousnsess, and the New Creation, in Tending the 
Garden, szerk. Granberg-Michaelson, W., Eerdmans, Grand Rapids 1987, 6–29.

16 Pápai Biblikus Bizottság, Szentírásmagyarázat az Egyházban, Libreria Editrice Va-



Bodor Att ila98

(4) Az apologetikus és az ellenállási olvasási stratégiák között van egy 
harmadik, köztes ökohermeneutikai megközelítés is, amelyet „revizi-
onista” (revision) vagy „átalakítási” (reconfiguration) jelzőkkel szoktak 
fémjelezni.17 Ennek a képviselői arra törekszenek, hogy új, ökológiai ol-
vasási módot találjanak, kapcsolatot teremtve a Biblia jórészt antropo-
centrikus szövegei és a jelen kor ökológiai kihívásai között, elkerülve 
azonban mind az apologetikus, mind pedig a „zöld” megközelítés út-
vesztőit. A revizionista ökohermeneutika abból indul ki, hogy minden 
kornak megvannak a sajátos teológiai súlypontjai, amelyek valamiképp 
meghatározzák a Szentírás olvasásának a mikéntjét. A reformáció ide-
jén például a legnagyobb figyelmet a megigazulás kérdése kapta és ez 
nagyban befolyásolta azt az értelmezési módot, ahogy a reformátorok ol-
vasták a bibliai szövegeket. Ilyen értelemben tehát az ökoteológiai szem-
pontok is meghatározó szerepet játszhatnak napjaink szentírásértelme-
zésénél. A revizionista megközelítés szerint az ökológiai szempontok 
„olvasólencseként” (reading lens) értendők, amelyen keresztül a bibliai 
szövegek értelme sajátos látószögbe kerül. Revizionista ökoteológusok 
ennek megfelelően a modern bibliaolvasók figyelmét olyan ökológiai 
szempontból is fontos témákra próbálják irányítani, amelyek révén a 
teljes Biblia üzenete új megvilágításba kerül: Paul Santmire például az 
egész világmindenséget átölelő bibliai ígéreteket (cosmic promises) állítja 
a középpontba,18 míg Ernst Conradie elsősorban a Föld megőrzésének 
(earthkeeping) a gondolatát hangsúlyozza, amely az ember egyik alapvető 
feladata a Biblia tükrében.19 A revizionista ökohermeneutika eredményei 
a David G. Horrell által vezetett Exeter Project révén szélesebb körben 
is ismertté váltak. A 2006 és 2009 között végzett kutatás során a bibliai 
szövegeket a kortárs etika és tudomány fényében igyekeztek adaptálni 

ticana, Città del Vaticano 1993; Szent István Társulat, Budapest 1997, I. F: „A biblia-
olvasás ilyen módja ellentétben áll a történet-kritikai módszerrel, de a szentírásma-
gyarázat minden más tudományos módszerével is... A fundamentalizmus – be nem 
vallottan – valójában az önálló gondolkodás feladására ösztönöz. Csalóka biztonsá-
got nyújt, mert észrevétlenül felcseréli a Biblia üzenetének emberi korlátait az ezek 
mögött rejlő isteni tartalmakkal.”

17 Vö. Santmire, Nature Reburn, 9; Kavusa, Ecological Hermeneutics, 244-245.
18 Santmire, Nature Reburn, 9: „That is the challange addressed by this book: to 

revise the classical Christian story to identify and to celebrate its ecological and its 
cosmic promise”.

19 Conradie, E. M., Christianity and Earthkeeping: In Search of an Inspiring Vision, SUN 
Press, Stellenbosch, 2011.



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 99

és bővíteni, vagyis a jelenkor ökológiai krízisének az „olvasólencséjén” 
keresztül vizsgálni.20

(5) Végül meg kell említeni a feminista bibliahermeneutika hozzá-
járulását is a kortárs ökoteológiai diszkussziókhoz. Egyes feminista 
teológusok ugyanis összekapcsolják a nők elnyomását és a természet 
kizsákmányolását, hangsúlyozva, hogy a férfiak nők feletti uralma 
meghatározza az ember és a természet közötti kapcsolatrendszert is. 
Az ökofeminizmusnak is nevezhető megközelítés képviselői egy olyan 
párhuzamra mutatnak rá, amely különösen egyes afrikai országban 
tagadhatatlanul érzékelhető és számos problémának a kiváltó oka.21 
Eközben azonban egyesek egészen szélsőséges véleményeket is megfo-
galmaznak: Rosemary Radford Ruether az egyik tanulmányában példá-
ul a keresztény teológia teljes újragondolása mellett érvel, amely során 
az ökofeminizmus ágendájával helyettesítené a személyről, a bűnről, a 
megváltásról, az Istenről, a kozmológiáról és az eszkatológiáról való bib-
liai és keresztény hagyományt.22

2. Kitekintés: a katolikus ökohermeneutikai irányvonalak recepciója
a magyar egyházban

A környezettudatos viselkedés jelenlétét vagy hiányát a magyar kato-
likus egyházi miliőben nem az én tisztem értékelni, az viszont meg-
állapítható, hogy a Magyar Katolikus Püspöki Konferencia (MKPK) a 
természet iránti felelősség fontosságát a környező országokhoz képest 
viszonylag korán felismerte és a „Felelősségünk a teremtett világért” 
című 2008-ban kiadott körlevelében, hét évvel megelőzve Ferenc pápa 
Laudato si’ kezdetű enciklikáját (2015. május 24), ennek hangot is adott.23 
Mint bármelyik egyházi megnyilatkozás esetén, az MKPK ezen körleve-

20 A projetről és eredményeiről lásd: Horrell, D. G., The Bible and the Environment: 
Towards a Critical Ecological Biblical Theology, Routledge, London – New York, 2014, 
különösen 128-37.

21 A feminizmus és az ökohermeneutika kapcsolatáról bővebben lásd: Eaton, H., 
Ecofeminist Contributions to an Ecojustice Hermeneutics, in Earth Bible: Readings from the 
Perspective of Earth, szerk. Habel, N., Sheffield Academic Press, Sheffield, 2000, 54-71.

22 Ruether, R. R., Ecofeminism – The Challenge to Theology, in Deportate, esuli, profughe 
20 (2012), 22–33, különösen 27–33.

23 Magyar Katolikus PÜspÖki Konferencia, Felelősségünk a teremtett világért: A Ma-
gyar Katolikus Püspöki Konferencia körlevele a teremtett világ védelméről, Szent István Tár-
sulat, Budapest 2008.



Bodor Att ila100

lének is a konkrét hatását nehéz lenne pontosan lemérni, tagadhatatlan 
azonban, hogy 2008 után valamelyest felerősödött a környezettudatos 
gondolkodás a magyar katolikus egyházon belül is. Ennek az egyik 
konkrét példája a Naphimnusz Teremtésvédelmi Egyesület 2011-es 
megalakulása, amely azóta is „a hivatalos egyházi szervezetek kezde-
ményezéseivel összhangban” próbálja „elősegíteni a magyar katolikus 
közösségek teremtésvédelmi elköteleződését”.24 Továbbá, a körlevélhez 
kapcsolódóan 2008-ban három ökoteológiai szempontból fontos kötet 
is napvilágot látott, amelyek az MKPK által felvázolt egyházi tanítást 
kibontva tudományos és gyakorlati szempontok alapján is körbejárják 
a teremtésvédelem és a környezettudatos gondolkodás problémakörét.25

Ebben a rövid tanulmányban lehetetlen vállalkozás lenne a világegy-
ház vagy akárcsak a magyar katolikus részegyház ökoteológiai sajátos-
ságainak a részletes bemutatása,26 ezért csupán arra teszek kísérletet, 
hogy az előző pontban bemutatott főbb ökohermeneutikai irányvonalak 
fényében felvázoljam a katolikus egyház ökológiai szempontú szentírás-
hermeneutikájának a főbb vezérvonalait. Az MKPK „Felelősségünk a te-
remtett világért” című körlevele erre pedig jó alapot is biztosít, ugyanis 
a dokumentum egy külön alpontot szentel annak a vizsgálatára, hogy 
az Ó- és az Újszövetség mit tanít a teremtett világ és az ember kapcso-
latáról.27

Először is fontos kiemelni, hogy a körlevél ökohermeneutikai meg-
közelítése nagyrészt a korábbi évek ide vonatkozó vatikáni megnyilat-
kozásaira épül, így lényegében nem egy eredeti olvasattal találkozunk, 
hanem a katolikus egyház Laudato si’ előtti  ökológia szempontú szent-
írásértelmezésének a kompendiumával.28 Ha a fentebb felvázolt négy 

24 A Naphimnusz Teremtésvédelmi Egyesület céljait bővebben lásd a honlapju-
kon: https://teremtesvedelem.hu//content/page/rolunk (2023. július 5).

25 Baritz, S. L. – FÜlep, D., szerk., Tanulmánygyűjtemény a környezettudatos gondolko-
dáshoz, Szent István Társulat, Budapest 2008; LŐw, M., szerk., Segédanyag a környezeti 
neveléshez: Katekétikai óravázlatok, Szent István Társulat, Budapest 2008; Nobilis, M., 
szerk., Teremtésvédelemről lelkipásztoroknak, közösségeknek, Szent István Társulat, Buda-
pest 2008.

26 A katolikus egyház ökológiai tanításáról rövid összefoglalót nyújt magyar nyel-
ven Jávor, B., A katolikus tanítás és az ökológia, in Felelősségünk a teremtett világért: Egyhá-
zi dokumentumok az ökológiai válságról, szerk. Jávor, B., Védegylet, Budapest 2004, 16-23.

27 Magyar Katolikus PÜspÖki Konferencia ₍MKPK₎, Felelősségünk a teremtett vilá-
gért, §§ 49-62 („2.2. A Szentírás tanítása a teremtett világ és az ember kapcsolatáról: 
A) Az Ószövetség tanítása; B) Az Újszövetség tanítása”).

28 Az MKPK körlevelének ezen pontja a következő dokumentumokra épül (vö. 40. 
lábjegyzet): Igazságosság és Béke Pápai Tanácsa, Az Egyház társadalmi tanításának kom-



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 101

ökohermeneutikai megközelítés egyikébe be szeretnénk sorolni ezt a 
„katolikusnak” is nevezhető ökoteológiai szentírásértelmezést, akkor 
egyértelműen kijelenthető, hogy mind az MKPK körlevele, mind pedig a 
forrásul szolgáló szentszéki megnyilatkozások leginkább az „apologeti-
kus” és a „revizionista” megközelítés vonalát követik, vagyis azt hang-
súlyozzák, hogy „a természeti környezettel szembeni helytelen emberi 
magatartásért” a Szentírás önmagában nem tehető felelőssé, hanem csu-
pán annak a félreértelmezése.29 Továbbá, a teremtett világot „pozitív” 
módon bemutató bibliai szövegek kerülnek a dokumentumok közép-
pontjába és ezek fényében az üdvtörténet eseményei ökológiai megvi-
lágításba kerülnek. Az így körvonalazott szentírási tanítás legfontosabb 
üzenetét pedig így foglalhatnánk össze: az ember feladata az, hogy 
„megőrizze és fejlessze azt a természetet, amit Isten állandó gondosko-
dásban részesít” és Krisztus által a „végső beteljesülés” irányába halad.30

A katolikus ökohermeneutika azonban egy fontos ponton eltér az 
„apologetikus” és a „revizionista” ökohermeneutikától: kevesebb figyel-
met fordít a bibliai szövegek magyarázatára, helyette a teológiai szem-
pontok kifejtésére helyezi a hangsúlyt. A „Felelősségünk a teremtett 
világért” című körlevél ezt tökéletesen szemlélteti, hiszen a válogatott 
bibliai szövegekhez nem kapcsolódik lényegesebb exegetikai elemzés. 
A szentírási szövegek inkább kiindulópontként szolgálnak néhány, öko-
teológiai szempontból is fontos dogmatikai következtetés levonásához, 
mint például: „Isten szabadon és szeretetből teremtette a világot”, „a te-
remtés a Szentháromság műve”, „imago Dei, az ember képmási léte”, „az 
új teremtés Krisztusban”, hogy csak néhány alcímet idézzek.

Fontos megjegyezni azonban, hogy Ferenc pápa Laudato si’ enciklikája 
már nem követi teljesen ezt a fajta szentíráshermeneutikát az ökológiai 
kérdések tárgyalásánál. Az enciklika második fejezetének a II. részét az 
egyházfő „a bibliai elbeszélések bölcsességének” a bemutatására szen-
teli, amelynek a központjában kizárólag ószövetségi szövegek állnak. 
A szövegek értelmezése során pedig a mélyebb, ökológiai szempontból 
is fontos következtetések feltárásán van a hangsúly, anélkül, hogy az 

pendiuma, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2004; Szent István Társulat, 
Budapest 2007, §§ 451-455; Pápai Biblikus Bizottság, Biblia és erkölcs: A keresztény cse-
lekvés bibliai gyökerei, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2008; Szent István 
Társulat, Budapest 2019, §§ 8-13.

29 MKPK, Felelősségünk a teremtett világért, § 49.
30 MKPK, Felelősségünk a teremtett világért, § 55 és § 61.



Bodor Att ila102

értelmezés további dogmatikai, vagy akár krisztológiai töltetet kapna.31 
Az ilyen jellegű megfontolások és következtetések ugyan több helyen 
is megjelennek az enciklikában, azonban nem veszik át a bibliai törté-
netek helyét és nem írják felül azok üzenetét. Úgy is fogalmazhatunk, 
hogy a pápa egyszerűen hagyja a bibliai szövegeket beszélni, anélkül, 
hogy a filozófia és a szisztematikus teológia „hangszóróit” is igénybe 
venné. Csak miután hagyta a bibliai elbeszéléseket is saját, természetes 
közegükben „szóhoz jutni”, tér rá a teológiaibb kérdésekre, ahol a Szent-
írás üzenete egyre mélyebb értelmet nyerhet.32 

3. A különböző ökohermeneutikai megközelítések értékelése

A fentebb bemutatott ökohermeneutikai megközelítések több szempont 
alapján is értékelhetők, ezzel kapcsolatban pedig az ökoteológia jeles 
képviselői több tanulmányt is jegyeznek.33 A következőkben éppen ezért 
nem szükséges, hogy részletesen elemezzem és értékeljem az elmúlt év-
tizedek ökológia szempontú szentírásértelmezését. Csupán egy szem-
pontot szeretnék kiemelni, ami a különböző értékelésekben nem mindig 
kap megfelelő figyelmet. Ez a szempont nem más, mint maga a Biblia 
szövege.

Az ökológiai problémák kérdése körül forgó értelmezési megközelí-
tések egy különös feszültség bűvkörében mozognak: egyrészről ott van-
nak az ökológiai szempontból „pozitív” vagy „negatív” üzenetet hordo-
zó bibliai szövegek, másrészről pedig a természet kizsákmányolásának 
és a környezeti problémáknak a kérdése, amelyhez a keresztény ember-
nek, mint korunk legégetőbb problémájához valahogyan viszonyulnia 
kell. Az előző részben bemutatott ökohermeneutikai megközelítések 

31 Ferenc pápa, „Laudato sì” kezdetű enciklikája közös otthonunk gondozásáról, Libreria 
Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2015; Szent István Társulat, Budapest 2015, §§ 
65-75.

32 Ferenc pápa, „Laudato sì”, §§ 76-100.
33 Lásd például: Bauckham, R., The Bible and Ecology: Rediscovering the Community of 

Creation, Baylor University Press, Waco 2010; Habel, N. C. – Trudinger, P., szerk., Exp-
loring Ecological Hermeneutics, Society of Biblical Literature, Atlanta 2008; Horrell, D. 
G. et al., szerk., Ecological Hermeneutics: Biblical, Historical and Theological Perspectives, 
T&T Clark, London – New York 2010; Leese, J. J. J., Ecofaith: Reading Scripture in an 
Era of Ecological Crisis, Religions (2019), Leese, J. J. J., Ecofaith: Reading Scripture in an 
Era of Ecological Crisis, in Religions 10/ 3 (2019), 154, https://doi.org/10.3390/rel10030154.



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 103

pedig e két végpont – a Biblia és korunk ökológiai kihívásai – között 
lavíroznak, hol az egyikre, hol pedig a másikra helyezve a hangsúlyt.

Ha ilyen szempontból vizsgáljuk az elmúlt évtizedekben kialakult 
szentíráshermeneutikai megközelítéseket, akkor megállapíthatjuk, hogy 
ennek a fentebb leírt feszültségnek a két végpontján a fundamentalista 
és az ökofeminista megközelítés áll: míg a fundamentalista nézőpont 
képviselői kizárólag a Biblia betűjére támaszkodnak, mintegy tagadva 
a körülöttünk lévő világ realitását, addig az ökofeminizmus számára a 
bibliai szövegek teljesen másodlagos szereppel bírnak, és a fókusz tel-
jes egészében a jelenkor problémáira irányul, amelynek fényében ezek a 
több ezer éves szent szövegek szabadon újra írhatóvá válnak. Az apologe-
tikusnak és a zöldnek nevezett szentírásértelmezési megközelítések már 
egy lépéssel közelebb kerülnek egymáshoz, hiszen mindkét esetben a 
bibliai szövegek és a jelen ökológiai kihívásai között elkezdődik egyfajta 
párbeszéd. A két megközelítést azonban élesen elhatárolja egymástól az 
a tény, hogy mire helyeződik a fő hangsúly. Az apologetikus megközelí-
tés központjában a bibliai szövegek pozitív értékének a kiemelése áll, az 
ökológiai kérdéseknek csupán gondolatébresztő szerepük van. Az apo-
logetikus szentírásértelmezés során elmarad azonban az őszinte szem-
benézés a „zöld” szempontból kellemetlen szövegekkel, a választott szö-
vegek elmélyítése közben az ökológiai problémákra való válaszkeresés 
pedig sokszor teljesen elsikkad. A „zöldnek” titulált bibliahermeneutika 
épp ennek az ellentétje: itt is van bibliai exegézis, valamint ökológiai 
problémák és kérdések is, azonban a főszerepet teljes egészében átve-
szi az „ökológiai igazság” (ecojustice) keresése, a Biblia pedig ennek csu-
pán az egyik eszköze. Ebben a polarizált ökohermeneutikai összkép-
ben viszonylag köztes álláspontot képvisel a revizionista megközelítés, 
amelynek a legfőbb célkitűzése, hogy harmonikus szinergiát létesítsen 
a bibliai szövegek és az ökológiai problémák között. Ennek a megközelí-
tésnek a képviselői nyíltan felvállalják, hogy a Biblia bizonyos szövegei 
nem vagy kevésbé alkalmasak napjaink ökológiai kérdéseinek a vizsgá-
latához, azonban, ennek ellenére, határozottan vallják, hogy a szentírás-
tudomány kritikai eszközeit használva és a keresztény hermeneutikai 
hagyományokat követve a Biblia ma is képes konstruktív módon hozzá-
járulni az élet különböző kérdéseinek a megoldásához, akár az ökológiai 
válság legyőzéséhez is.34

34 Lásd az Exeter projekt vezetőjének az előszavát a projekt eredményeinek a bemu-
tatásához: Horrell, The Bible and the Environment: „The Bible provides a thoroughly 
ambivalent legacy. Certainly, it cannot provide straightforward teaching on care for 



Bodor Att ila104

Amennyiben a bibliai szövegek és az ökológiai kihívások közötti pár-
beszédkeresés szempontjából értékeljük a vizsgált szentíráshermeneu-
tikai megközelítéseket, akkor kétségtelenül a revizionista megközelítés 
integrálja leghatékonyabban a bibliai és az ökológiai szempontokat. A 
Biblia szövegének a történetkritikai olvasata szempontjából azonban a 
revizionista megközelítés egyáltalán nem mondható sikeresnek, hiszen 
a szövegek egysíkú olvasatával találkozunk. A Biblia viszont ennél jóval 
sokszínűbb, valamint jókora „hermeneutikai bukfencekre” van szükség 
ahhoz, hogy az iparosított világunk problémáira megoldási javaslatokat 
találjunk egy több mint kétezer éves szövegben. Ha ilyen szempontból 
vizsgáljuk a fentebb bemutatott ökohermeneutikai megközelítéseket, ak-
kor ezek a revizionista megközelítéshez hasonlóan sorra elbuknak. Ilyen 
szempontból az általunk „zöldnek” titulált ökohermeneutikai megköze-
lítés és az ökofeminizmus által képviselt szentíráshermeneutika teljesen 
elfogadhatatlan, mivel nem a bibliai szövegek eredeti értelmét keresik, 
hanem az általuk előre meghatározott tartalmakat próbálják „belelátni” 
és „belemagyarázni” ezekbe a több évezredes szövegekbe, fittyet hányva 
azok sokszínűségére és eredeti kontextusára. Az apologetikus és a fun-
damentalista megközelítések ezzel szemben sokkal több figyelmet fordí-
tanak a bibliai szövegek tanulmányozására, azonban mindez nem jelenti 
azt, hogy a keresztény Ó- és Újszövetség mentes marad az értelmezési 
eltorzulásoktól. Akárcsak a „zöld” és az ökofeminista megközelítés kép-
viselői, a fundamentalista „exegéták” is egy előre meghatározott kon-
cepcióval közelednek a szentírási szövegekhez, figyelmen kívül hagyva 
a tudomány és az emberi gondolkodás legalapvetőbb szabályait. Ebben 
a miliőben a bibliai szövegek egyszerű eszközök annak bizonyítására, 
amiben a szerző személyes meggyőződés alapján kitántoríthatatlanul 
hisz. Habár az apologetikus bibliahermeneutika ennél sokkal megfon-
toltabb és a választott bibliai szövegekről sokkal cizelláltabb értelmezést 
nyújt, mégsem tekintendő követendő ökohermeneutikai megközelítés-
nek. Amint az előbb jeleztem, egyrészt nem ad valódi válaszokat a való-
di ökológiai problémákra, másrészt a Szentírás megvédésének a terhe a 
modern, akár ökológiai kérdésekkel szemben, elvonja a figyelmet a szö-
vegek ideológiamentes elemzéséről.

the environment but nor can it simply be seen as an anti-ecological book. Developing 
an ‘ecological hermeneutic’ as a way of mediating between contemporary concerns 
and the biblical text, ‘The Bible and the Environment’ presents a way of productively 
reading the Bible in the context of contemporary ecology”.



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 105

Ebben a helyzetben a katolikus ökohermeneutika is számos kihívás-
sal szembesül. Az egyháznak egyrészt választ kell adnia korunk termé-
szetet érintő kihívásaira, amely válasznak a II. Vatikáni Zsinat szelle-
mében a bibliai szövegekre kell épülnie,35 másrészt viszont tudatában 
kell lennie, hogy a Biblia nem tekinthető „időtől független igazságok 
közvetlen kinyilatkoztatásának”, éppen ezért az értelmezés során a kü-
lönböző exegetikai módszereket nem lehet csupán „apológiai érdekből” 
alkalmazni.36

Ebben a tekintetben a Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű enciklikájában 
észrevehető ökohermeneutikai megközelítés követendő példa lehet. Az 
értelmezés során a bibliai szövegeket nem ragadhatjuk ki az eredeti 
kontextusukból, azonban ennek ellenére meg kell találnunk azokat az 
autentikus bibliai üzeneteket, amelyek napjaink ökológiai kihívásai kö-
zepette is iránymutatásul szolgálhatnak.

4. Esettanulmány: Ámosz 2,13

A fenti megfontolásokat befejezésül egy példával szeretném szemléltet-
ni. Ámosz könyvéből, amely iránt az ökoteológusok is nagy érdeklődést 
mutatnak,37 egy olyan verset szeretnék röviden elemezni, amely általá-

35 Dei Verbum: Dogmatikus konstitúció az isteni kinyilatkoztatásról, in A II. Vatikáni 
Zsinat dokumentumai, Szent István Társulat, Budapest 2015, § 21: „A Szentírásnak kell 
tehát táplálnia és irányítania az egész egyházi igehirdetést és magát a keresztény 
vallást is”.

36 Pápai Biblikus Bizottság, Szentírásmagyarázat az Egyházban, záró következteté-
sek: „... a Biblia szövegeinek értelmezéséhez természetszerűleg szükséges a történe-
ti-kritikai módszer alkalmazása, legalábbis fő vonalaiban. A Bibliát ténylegesen nem 
mint időtől független igazságok közvetlen kinyilatkoztatását ismerjük meg, hanem 
sokkal inkább mint írásos bizonyítékát annak, hogy Isten ismételten belenyúl az 
emberi történelembe, és ezáltal nyilatkoztatja ki magát. Eltérőleg más vallások szent 
tanításaitól a Biblia üzenete mélyen a történelem talajába ereszti gyökereit. Ez az oka 
annak, hogy a bibliai Írásokat azok történeti létrejöttének vizsgálata nélkül nem ért-
hetjük meg helyesen. Az egzegézishez szükséges a „diakronikus” kutatás. ... A kato-
likus egzegézisnek ... meg kell őriznie teológiai tudományágként való azonosságát, 
amelynek fő célja a hit elmélyítése. Ez semmiképpen nem jelent igénycsökkenést a 
szakszerű tudományos kutatómunkában, vagy a módszerek részrehajló alkalmazá-
sát apológiai érdekből”.

37 Ez az érdeklődés főként Ámosz társadalomkritikájának köszönhető. Lásd 
például: David Jobling – Nathan Loewen, Sketches for Earth Readings from the Book of 
Amos, in Earth Bible: Readings from the Perspective of Earth, szerk. Habel, N., Sheffield 
Academic Press, Sheffield, 2000, 72-85.



Bodor Att ila106

ban elkerüli a Szentírás ökológiai tanítása iránt érdeklődők figyelmét, 
mivel nem érint közvetlenül egy ökológiai kérdést sem. Az elemezni kí-
vánt szöveg Ámosz 2,13-ban található:38

Íme, én megrázom alattatok (a földet), amint megrázkódik a kévékkel teli szekér.39

Ebben a rövid versben két természethez kapcsolódó kép is megjelenik: 
egyrészt az első rázkódásra utaló ige (מֵעִיק) a földrengés jelenségét írja 
körül, másrészt megjelenik a kévéknek (עָמִיר) a képe, amely szemlélteti 
a vers első mondatának a tartalmát. A vers középpontjában pedig az 
isteni én áll (אָנֹכִי ), az üzenet pedig egyértelműen Izraelnek szól (vö. Ám 
2,6-12). Ezeket az információkat azért tartottam fontosnak kiemelni, 
mert véleményem szerint ez a legtipikusabb bibliai kontextus, amelyben 
a természeti jelenségek vagy képek megjelennek: a központban egyér-
telműen az Isten áll, az üzenet pedig az embernek szól. Bármennyire is 
szeretnénk a természetet a Biblia világának a középpontjába állítani, a 
bibliai szövegek többségében a természet gyakran a háttérbe szorul, és 
az egyes természeti katasztrófák, mint itt a földrengés, csak eszközök 
Isten számára, hogy felhívja a rossz úton járó emberiség figyelmét vala-
mire, vagy csak kiegészítő képek, metaforák, mint itt a szekéren rázkódó 
kéve, amelyek révén a bibliai szöveg élénkebbé válik. Véleményem sze-
rint ez az őszinte, „zöld” szempontból talán negatívnak tűnő felismerés 
az első és legfontosabb lépés bármilyen szentírásalapú ökoteológia ki-
dolgozásánál. Az apologetikus védekezés és a „zöld” szövegek, illetve 
olvasási stratégiák lázas keresése helyett el kell fogadjuk, hogy a Biblia 
ókori szerzőit és olvasóit egészen más kérdések foglalkoztatták, mint a 
21. századi embert.

Mindez azonban nem jelenti azt, hogy a bibliai szövegek teljesen ér-
téktelenek lennének napjaink embere számára, akinek olyan ökológiai 
kihívásokkal kell szembesülnie, amelyekre korábban nem volt példa. 
Habár a Szentírás középpontjában Isten és ember kapcsolatának a kérdé-

38 Az alábbiakban felvázolt elemzést részletesebben lásd itt: Bodor, A., Il tema del 
creato nel libro di Amos, GlobeEdit, Beau Bassin – Saarbrücken 2018, 21-27.

39 A héber szöveg fordítása sok nehézséget okoz, mivel a עיק/עוק ige, amely kétszer 
is megjelenik a versben (מֵעִיק תָעִ יּק , ), csak itt fordul elő a Héber Bibliában. A különböző 
fordítási javaslatok közül az tűnik a legvalószínűbbnek, hogy az עיק/עוק ige itt a föld-
rengés motívumára utal. Vö. Wolff, H. W., Dodekapropheton II: Joel und Amos, BK 14/2, 
Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1969, 208.



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 107

se áll, a természeti jelenségek és képek vizsgálata igencsak gyümölcsöző 
lehet, hogy felfedezzük a körülöttünk lévő élővilág fontosságát és a saját 
küldetésünket. Ehhez nem is kell semmilyen különleges hermeneutikai 
megközelítést kidolgoznunk, hanem az elmúlt évszázadokban egyre 
kidogozottabbá vált szinkron és diakron módszerek igénybevételével 
egyszerűen meg kell találnunk a szövegek eredeti értelmét, amelyek így, 
áttörve a több ezer éves nyelvi és kulturális határokat, ma is képesek 
lehetnek megszólítani bennünket. Ám 2,13 esetében is, ha így járunk el, 
a földrengés és a rázkódó kévék képe nagyon is beszédes tud lenni, még 
akkor is, ha egy teo- és antropocentrikus versről beszélhetünk, amely-
ben a természet csak eszközként jelenik meg.

Ám 2,13 megértéséhez elengedhetetlen a földrengés motívumának a 
megértése.40 Ehhez nem elegendő ennek az egy versnek az ismerete, ha-
nem az egész könyv tartalmát szem előtt kell tartanunk. Amint Joachim 
Jeremias helyesen rámutat, a könyv végső szerkesztői, akik valószínűleg 
Ámosz próféta tanítványi köréből kerültek ki, olyan olvasóknak vagy 
hallgatóknak szánták ezt az írást, akik nem versenként olvassák és értel-
mezik a szöveget, hanem mint összefüggő egészet.41 Ámosz könyvében 
a földrengés központi motívumként jelenik meg, amely az egész köny-
vet összeköti: a könyv a földrengés képével nyitja meg az orákulumok 
sorozatát (1,1) és azzal is fejezi be (9,1-4). Ám 2,13-nak ebben az összefüg-
gésben „híd szerepe” van,42 mert egyrészt kiemeli, hogy az Ám 1,1-ben 
említett földrengés nem pusztán egy kronológiai adat, másrészt pedig 
előremutat Ám 9,1-4-re, ahol világosan kitűnik, hogy a földrengésnek 
büntető szerepe van az ámoszi teológiában.

Ám 2,13 is a földrengést – ami itt egyfajta Isten által véghezvitt ráz-
kódásként van körbe írva, anélkül, hogy meg lenne jelölve a rázkódás 
pontos tárgya – büntetésként mutatja be. Ez a büntetés azonban ki-
emelkedik a könyv első részében bemutatott büntetések sorozatából. 

40 Ehhez bővebben lásd: Bodor, A., Il messaggio del terremoto: Il motivo del terremoto 
nel libro di Amos, in Theologia Catholica Latina 62 (2017), 22-37.

41 Jeremias, J., „Zwei Jahre vor dem Erdbeben” (Amos 1,1), in Hosea und Amos: Studi-
en zu den Anfängen des Dodekapropheten, Mohr Siebeck, Tübingen 1996, 183-197, 197: 
„die Schüler des Amos … nicht mit Lesern rechneten, die nur den Atem und die 
Geduld für eine einzelne Perikope des Amosbuches aufbringen würden, sondern 
mit solchen, die das Amosbuch insgesamt lesen und die einzelnen Teile aufeinander 
beziehen konnten”.

42 Jeremias, „Zwei Jahre vor dem Erdbeben” (Amos 1,1), 197: „So legt sich die Erdbe-
benthematik wie eine Klammer um das älteste Amosbuch, wobei 2,13 die wesentliche 
Brückenfunktion ausübt”.



Bodor Att ila108

Ám 2,6-16 a nemzetek elleni beszédek (1:3-2:16) végpontját és egyben 
csúcspontját jelöli, hiszen ez nem valamelyik idegen nemzet ellen irá-
nyul, hanem maga Isten népe, Izrael ellen. Ám 2,6-12 feleleveníti Izrael 
bűneit, az itt vizsgált 13. vers bemutatja az azt megtorló isteni bünte-
tést, a 14-16 versek pedig leírják ennek a büntetésnek a következmé-
nyeit. Szerkezetét tekintve (bűn – büntetés – következmények) az Izrael 
elleni orákulum a többi nép elleni próféciák mintájára van megalkotva. 
Van azonban egy jelentős különbség, ami az egész vers értelmezésének 
a kulcsát jelenti: a többi nép esetében a büntetés a tűz, Izrael bűneinek 
a büntetése viszont valami földrengéshez hasonlítható rázkódás.43 Ebből 
határozottan kitűnik, hogy a rázkódás, ami leginkább egy földrengés-
hez hasonlítható, nem egyszerűen egy természetből vett kép, az egyik 
napjainkban is veszélyes természeti katasztrófa önkényes felhasználá-
sa az isteni erő és az ember bűnösségének a demonstrálására. Habár, 
amint hangsúlyoztam, az Isten és az ember kapcsolata van Ám 2,13 kö-
zéppontjában, ezen szövegösszefüggés fényében az a természeti jelen-
ség, amire a szöveg utal, egyáltalán nem másodlagos, hanem a bibliai 
üzenet gerincét képezi.

De mi az Izrael „alatti” (תּיכֶם ֵ ַ תּחְ ) rázkódás/földrengés jelentősége? A 
válasz az előző szakaszban rejlik, amely megnevezi a büntetés okát. 
Ebből a részből (2,6-12) kiderül, hogy Izraelben a legtöbb visszaélés az 
„igazak” (2,6: דּיק ִ צַ ), a „szükséget szenvedők” (2,6: בְי וֹן אֶ ) és a „szegé-
nyek” (2,7: ) ellen irányult. A bűnlajstrom leírásában viszont csak az 
áldozatok identitására van utalás, a bűnelkövetők kilétét homály fedi. 
Nehéz megmondani, hogy kik a társadalom kiszolgáltatott rétegeinek 
az elnyomói. Ám 2,6-8-ban a bibliai szöveg csupán metaforikusan utal 
rájuk: azok, akik „fent” vannak. Az עַל prepozíció ugyanis, amely ebben 
a három versben ötször is előfordul, kétszer is a bűnösök identitásának 
a leírására szolgál, mindkét esetben jelezve, hogy ezek a személyek má-
sok „fölé” helyezik magukat. Úgy tűnik tehát, hogy ez a magyarázata az 
„alulról” (2,13: תּיכֶם ֵ  jövő büntetésnek. Az alulról jövő rázkódás – ami (תַחְ
nem csupán egy automatikus válasz a felülről jövő elnyomásra, hanem 
maga Isten beavatkozása a világ menetébe (vö. אָנֹכִי מֵעִיק ) – azontúl, hogy 
feltárja a bűn és a büntetés közötti kapcsolatot (Tun-Ergehen-Zusammen-

43 Izrael esetében a tűz nem jelenik meg sohasem büntetésként. Ám 5,14-ben ta-
lálható az egyetlen olyan szakasz, ahol a szerző Izraellel kapcsolatban a tűz képét 
használja. Itt azonban a tűz nem büntetésként, hanem csupán kilátásba helyezett fe-
nyegetésként jelenik meg. Vö. Bovati, P. – Meynet, R., Il libro del profeta Amos, Edizioni 
Dehoniane, Roma 1995, 417.



A kortárs ökoteológiák szentíráshermeneutikája 109

hang), egyben rávilágít a kizsákmányoló magatartás következményeire 
is. A következő versek (2,14–16) ezt még hangsúlyosabbá teszik, hiszen, 
a büntetés következményeinek a leírása alapján, még a katonai erő – a 
„felülről” jövő visszaélések hatalmi bázisa – sem lesz képes ellenállni 
ennek az alulról jövő rázkódásnak.

Ennek a folyamatnak a szemléltetéséhez Ám 2,13 egy újabb természe-
ti képet, a kévékkel túlterhelt szekér hasonlatát (vö. שׁר ֶ ַ כּאֲ ) használja. Ez 
a kép kiválóan szemlélteti a természeti képek fontosságát a bibliai nyel-
vezetben: a szerző egy természeti jelenséget (a földrengést) egy másik 
természetből vett képpel (kévékkel teli szekér) világít meg. Ez az utóbbi 
kép azonban nem tekinthető csupán egyszerű szemléltetőeszköznek. 
A kévék (עָמִיר) képe eszkatológikus jelentéstartalmat hordoz. A Héber 
Bibliában ez a kép minden egyes esetben az isteni igazságszolgáltatás 
kontextusában fordul elő (vö. Jer 9,21; Mik 4,12; Zak 12,6) és metaforikus 
jelentéssel bír. Ebben az esetben a túlterheltségre utal (vö. ), 
ami előidézi a szekér rázkódását. A kévék sokasága és azok széthullása 
így képi módon foglalja össze Izrael állapotát: a visszaélések súlya és 
sokasága alatt elkezd minden széthullani.

Ez a vers és ezek a képek értelemszerűen az Ámosz korabeli szociá-
lis helyzetet írják le, ahol a társadalom erősebb tagjai visszaéltek hatal-
mukkal és elnyomták a nincsteleneket. A próféta ezt olyan állapotként 
írja le, amely nem tarthat örökké, mert Isten maga fog közbeavatkozni a 
védtelenek védelmében. Ennek a közbeavatkozásnak a leírására a szer-
ző a földrengés képét használja, azonban csak a jelenségre utal, nem 
pedig magára a természeti katasztrófára. A földrengés képe csupán 
referenciapont, hogy érzékeltesse a kizsákmányoló és mások fölé he-
lyezkedő magatartás veszélyeit és következményeit: egyszer „kicsúszik 
a talaj” mindazok lába alól, akik nem figyeltek a társadalomnak erre 
az alsó rétegére és olyan tapasztalatban lesz részük, mint a földrengés 
idején – a korábban biztosnak hitt támpontok alapjaiban fognak meg-
inogni.

Ez a kép és ez az üzenet véleményem szerint igencsak sokatmondó 
napjaink ökológiai krízise idején is, amikor a jóléti társadalmak fele-
lőtlen viselkedése, a természet haszonelvű kizsákmányolása, valamint 
az elmaradottabb népekkel és szegényekkel szembeni visszaélések 
immár alapjaiban kezdik megingatni a korábban megingathatatlan-
nak tűnő társadalmi berendezkedésünket. Ebben az összefüggésben 
fontos azonban kiemelni, hogy Ám 2,13 nem egy pusztító természeti 
katasztrófát vizionál, hanem figyelmezteti azokat, akik „fent” vannak, 



Bodor Att ila110

hogy a hamis biztonságok egyik napról a másikra kéveként hullhatnak 
szét. Ugyanakkor ez a vers biztatást is jelent az elnyomottak és a ki-
zsákmányoltak számára, legyen szó a Föld bármilyen élőlényéről: Isten 
maga vigyáz a világ egyensúlyára és nem hagyja azt végérvényesen 
megbomlani. A környezetünk óvása és az élővilággal szembeni visz-
szaélések leküzdése közben ennek az ámoszi reménynek kell áthatnia 
a különböző ökoteológiai törekvéseket is, hiszen a Szentírás folyamato-
san erről biztosít bennünket.



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 111

Zamfir Korinna
Hermeneutika és környezetpolitika. 
Néhány megfontolás a diszpenzacionalista 
bibliamagyarázat következményeiről

Noha a Biblia nem foglalkozik a szó szoros értelmében vett ökológiai 
kérdésekkel, értelmezése meghatározza a környezettel és klímaváltozás-
sal kapcsolatos kihívások teológiai értékelését, az egyházak teremtésvé-
delemmel kapcsolatos álláspontját, a keresztények környezetbarát vagy 
környezetellenes magatartását. Ezen túlmenően azonban a hermeneu-
tika és exegézis nem pusztán teológiai jelentőséggel bír. Az átpolitizált, 
fundamentalista bibliamagyarázat hatással van a környezetpolitikára és 
ezáltal, közvetve, kihat a természeti erőforrások felhasználására. 

Tanulmányomban az Egyesült Államokban népszerű evangelikál 
(evangéliumi) diszpenzacionalizmus,1 közelebbről a dominionizmus és 
a premillenarista elragadtatástan környezetpolitikai vonatkozásait tár-
gyalom. Elöljáróban röviden áttekintem a biblia és környezetvédelem 
viszonyát értelmező fontosabb hermeneutikai megközelítéseket. Ezt 
követően összegzem a diszpenzacionalista olvasat hatását a környezet-
védelmi kérdésekre, és rámutatok a fundamentalizmus, politikai kon-
zervativizmus és klímaváltozás megítélése közötti összefüggésre. Végül 
kitérek a diszpenzacionalista-premillenarista nézetek hatására az Egye-
sült Államok környezetpolitikájára három republikánus adminisztráció 
idején.

1 Az angol „evangelical” kifejezést magyar nyelvű hivatkozások alkalomadtán 
„evangéliumi”-val fordítanak, de az irányzat magyar képviselői az „evangelikál” 
jelzőt használják: ld. pl. az Evangelikalizmus (Protestáns ortodoxia. Evangelikál csoport) 
portált, https://www.evangelikalcsoport.hu/ (hivatkozás: 2023. ápr. 27.). A diszpenza-
cionalizmus meghatározásáról később lesz szó.



Zamfi r Korinna112

Előzetes megfontolások a környezetvédelemmel kapcsolatos bibliai 
szövegek hermeneutikájáról

A bibliai szövegek álláspontja a teremtett világ értékével és fennmara-
dásával, az ember és a teremtett világ viszonyával kapcsolatban ambi-
valens. Egyrészt a teremtett világ jó, Isten gondoskodásának a tárgya, az 
ő bölcsességének és hatalmának bizonyítéka. Az ember a világ gondo-
zója (Ter 2,15). Másrészt a bibliai szövegek az ember felsőbbrendűségét is 
legitimálhatják: Isten képviselőjeként az ember természetes környezete 
ura, akinek joga van a teremtett világot használni, fölötte uralkodni (Ter 
1,26.28; 9,2-3). Meghatározó írásában Lynn T. White középkortörténész a 
kortárs ökológiai válságot éppen a Biblia antropocentrikus világnézeté-
re vezette vissza.2 White úgy értékelte, hogy a bibliai teremtéselbeszélés 
az istenképiség gondolatával alapozta meg azt a nézetet, miszerint az 
ember a világgal, a többi élőlénnyel szemben felsőbbrendű, arra hívatott, 
hogy uralkodjon a teremtmények fölött, tehát tetszése szerint használ-
hatja a természeti erőforrásokat, saját céljának megfelelően. White sze-
rint az ökológiai válság mindaddig súlyosbodni fog, amíg el nem uta-
sítjuk azt a keresztény axiómát, miszerint a természet létének egyetlen 
szerepe az ember szolgálata.3 

A különböző hermeneutikai irányzatok válasza a bibliai szövegek és 
az ökológia álláspontja közötti feszültségre eltérő.4 A helyreállítás stra-
tégiája azt képviseli, hogy a teremtés eredendő jósága megalapozza a 
környezet védelmét. A természetet kizsákmányoló és pusztító maga-
tartásformák nem a bibliai szövegekből következnek, hanem azok téves 
értelmezéséből. Ezért a teremtésvédelem jegyében a szentírásmagyará-
zatnak le kell építenie a hamis interpretációkat, újra fel kell fedeznie a 
szöveg eredeti mondanivalóját, a biblia környezetbarát bölcsességét. E 

2 White, Lynn Townsend, The Historical Roots of Our Ecological Crisis, in Science 155 
(1967), 1203–1207; magyar fordításban: White, Lynn, Ökológiai válságunk történeti gyö-
kerei, in Környezet és etika. Szöveggyűjtemény, szerk. Lányi András – Jávor Benedek, 
L’Harmattan, Budapest 2005, 167–177.

3 White ezzel együtt az ökológiai válság megoldását nem a tudománytól és tech-
nológiától várta, amelyet szintén átjárt „a természettel szembeni ortodox keresztény 
arrogancia”, hanem attól a vallásos magatartástól, amelyet az összes teremtmény 
egyenlőségét valló Szent Ferenc tanúsított (White, Ökológiai válságunk, 177).

4 Horrell, David G. – Hunt, Cherryl – Southgate, Christopher, Appeals to the Bib-
le in Ecotheology and Environmental Ethics: A Typology of Hermeneutical Stances, in Studies 
in Christian Ethics 21 (2008/2) 219–238; vö. Zamfir Korinna, Biblia és környezetvédelem. 
Hermeneutikai és biblikus-teológiai megközelítés, in Pannonhalmi Szemle 4 (2009), 5-20.



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 113

megközelítés szerint a bibliai szövegek kifejezett környezet-etikai taní-
tással rendelkeznek. Nehézsége, hogy apologetikus jellegénél fogva el-
tekint a szövegek kritikus értelmezésétől.5 

A bibliai szövegnek való ellenállás hermeneutikája ezzel szemben 
úgy értékeli, hogy egyes bibliai szövegek ténylegesen megalapozzák a 
környezetellenes magatartást, a természet pusztítását, antropocentriz-
musukkal, vagy amiatt, hogy a világot pusztulásra ítéltnek és feláldoz-
hatónak tekintik. Az értelmezőnek ezért az ökológiai elköteleződés je-
gyében etikai ellenállást kell tanúsítania, és el kell utasítania az ilyen 
szövegek romboló hatását. Ezt képviseli például az Earth Bible projekt, 
amely az ökológiai igazságosság hat elve alapján ítéli meg a bibliai szö-
vegek elfogadhatóságát.6 

E megközelítés szöges ellentéte és témánk szempontjából figyelemre 
méltó az ellenállás az ökológiának, amely a Bibliához való hűség nevé-
ben elutasítja az ökológia bibliaellenesnek ítélt törekvéseit. A szó szerint 
értelmezett Biblia az igazság kizárólagos forrása, amely vitathatatlan 
tekintéllyel rendelkezik a természetet, világot, tudományos kérdéseket 
illetően is. Az irányzat különösen az Egyesült Államokban, evangeli-
kál, apokaliptikus körökben rendkívül befolyásos, de már Európában is 
terjed. A fundamentalista bibliaolvasat, amint látni fogjuk, a természeti 
források kimerítését is legitimálja és a teremtésvédelmet értelmetlennek 
tartja.7 

E rövid hermeneutikai bevezető azt mutatja, hogy a bibliát nem le-
het reflektálatlanul olvasni a teremtésvédelem idézet-tárházként, vagy 
a természetes közeg kihasználását igazoló forrásként. Megfontolt, kriti-
kus hermeneutikára van szükség, amely számol a bibliai szövegek sajá-
tos kulturális hátterével, illetve a problémás nézetekkel. Egy átgondolt 

5 Horrell – Hunt – Southgate, Appeals, 221-225.
6 Horrell – Hunt – Southgate, Appeals, 225-228; Conradie, Ernest, Towards an 

Ecological Biblical Hermeneutics: A Review Essay on the Earth Bible Project, in Scriptura 85 
(2004), 123-135. Alapvető elvei: a világegyetem és minden része önmagában értékes; a 
létezők össze vannak kapcsolva és kölcsönösen függenek egymástól; a Föld szubjek-
tum, amely képes felemelni a hangját; a világegyetem és annak minden alkotóeleme 
céllal rendelkezik egy dinamikus kozmikus terv keretében; a kölcsönös gondoskodás 
és partneri viszony elve értelmében a Föld felelős gondviselőinek inkább partner-
ként, mint uralkodóként kell cselekedniük a kiegyensúlyozott és sokszínű Föld-kö-
zösség fenntartása érdekében; a Föld és alkotóelemei ellenállnak az ember pusztító 
tevékenységének az igazságosságért folytatott harcban ₍Conradie, Towards an Ecologi-
cal Biblical Hermeneutics, 128; Horrell et al., Appeals, 226. 

7 Horrell – Hunt – Southgate, Appeals, 228-231.



Zamfi r Korinna114

hermeneutikai stratégia kiemelheti, hogy a teremtett világ bizonyos ér-
telemben részesül a Teremtő szentségéből, hogy Isten felelősséggel ru-
házta fel az embert és rábízta a világ megszentelését, a szentírásmagya-
rázat pedig olyan jövőképet alapozhat meg, amely a bibliai szövegeket 
nem a kíváncsiságot kielégítő jövendölésként olvassa, hanem ígéretként 
értelmezi.8 A környezettudatos hermeneutika fontos feladata továbbá az 
emberkép, az ember és a természet, az ember és más élőlények viszonyá-
nak újragondolása.9

A következőkben kitérek a diszpenzacionalizmus fundamentalista 
bibliaértelmezésére és annak környezetvédelmi vonatkozásaira.  

Fundamentalista bibliamagyarázat, klímaváltozás, teremtésvédelem 
A diszpenzációs-premillenarista teológia és a környezetvédelem 
kérdése

A diszpenzációs teológia (diszpenzacionalizmus vagy korszakos teoló-
gia) a 19. század végén kialakuló újprotestáns irányzat, amely azt kép-
viseli, hogy örök tervében Isten jól elkülöníthető korszakokat állapított 
meg. A diszpenzációk Isten üdvösségtervének korszakai, az ő terve 
megvalósulásának sajátos üdvökonómiai szakaszai. Ezekben Isten ki-
nyilatkoztatja akarata valamilyen sajátos vonatkozását, és próbára teszi 
a felelősséggel felruházott ember hűségét. Minden egyes korszakban 
(diszpenzációban) a próbatétel során az ember elbukik. Isten ítéletet tart, 
újabb kinyilatkoztatást ad, amivel üdvösségterve új korszaka kezdődik.10 

A „diszpenzáció” fogalom (ang. dispensation) az Ef 1,10 és 3,2-ben 
szereplő οἰκονομία King James Version szerinti angol fordítására ala-

8 Conradie, Ernest, What on Earth is an Ecological Hermeneutics? Some Broad Para-
meters, in Ecological Hermeneutics: Biblical, Historical and Theological Perspectives, szerk. 
Horrell, David G. – Hunt, Cherryl – Southgate, Christopher – Stavrakopoulou, 
Francesca, T & T Clark, London 2010, 295–313 (305–307).

9 Mari Joerstad például a világ, a természet perszonalisztikus-megszemélyesülő 
karakterét emeli ki a Héber Biblia szövegei tükrében, az embert pedig nem sajátos 
volta, különállása szempontjából, hanem a teremtett világ nagy családja tagjaként 
látja (The Hebrew Bible and Environmental Ethics: Humans, NonHumans, and the Living 
Landscape, Cambridge University Press, Cambridge 2019).

10 Trollinger, William V., Protestantism and Fundamentalism, in The Blackwell Com-
panion to Protestantism (Blackwell Companions to Religion), szerk. McGrath, Alister 
E. – Marks, Darren C., Malden, MA, Wiley-Blackwell 2004, 344-356 (345–346); Ryrie, 
Charles C., Dispensationalism, Moody Publishers, Chicago, IL 2007 (bővített, revide-



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 115

poz. Az Ef 1,10 az idők teljessége oikonomiájáról, üdvrendjéről beszél 
(οἰκονομία τοῦ πληρώματος τῶν καιρῶν). Az Ef 3,2 szerint az apostol-
nak adatott az Isten kegyelme sáfársága vagy szolgálata (οἰκονομία τῆς 
χάριτος τοῦ θεοῦ).11 A diszpenzacionalisták korszakok megkülönbözte-
tését, elrendelését látják az Ef 3,11-ben is (κατὰ πρόθεσιν τῶν αἰώνων). 
Bár a korszakok elkülönítése a bibliai gondolkodástól nem idegen, e 
szakaszok értelmezése erőltetett és problémás. Az Ef 3,11 Isten örök 
rendeléséről szól, nem arról, hogy Isten korszakokat állapított meg.12 A 
diszpenzációk fogalma továbbá az οἰκονομία egy adott angol nyelvű 
bibliafordítására épít.

A diszpenzációk vagy korszakok száma három és hét között mozog. A 
hetes felosztás szerint ezek az ártatlanság vagy Ádám kora (a bűnbeesés 
előtt), a lelkiismeret korszaka (az özönvízig), az emberi kormányzás 
vagy Noé-féle törvény korszaka (a bábeli szétszóratásig), az ígéretek 
vagy pátriárkák kora Ábrahámtól Mózesig, a Törvény kora (Mózestől 
Jézus keresztrefeszítéséig (vagy Izrael szétszóródásáig Kr. u. 70-ben), a 

ált, elektronikus kiadás); vö. Isten célja és terve a történelemben, A korszakos vagy diszpen-
zációs teológia rendszere 2. (minden bizonnyal egy angol nyelvű írás fordítása, a szerző 
megjelölése nélkül), https://bibliatanitas.org/4-a-korszakos-vagy-diszpenzacios-teo-
logia-rendszere-2/ , 2019 (hivatkozás: 2023. ápr. 27.). Az irányzatot a brit John Nelson 
Darby alapozta meg a 19. század végén, rendszerezésében és Egyesült Államokbeli 
népszerűsítésében pedig Cyrus Scofield műve, a Reference Bible (1909) játszott nagy 
szerepet.

11 A diszpenzacionalizmus az Efezusi levélben az οἰκονομία-t Isten kegyelme 
korszakaként értelmezi az ő üdvösségterve keretében. Ez azonban problémás, mivel 
a levél két különböző, noha összefüggő értelemben használja a fogalmat, Isten üd-
vösségtervére (1,10), ill. az apostol megbízására annak szolgálatában (3,2). Donelson, 
Lewis R., Colossians, Ephesians, First and Second Timothy, and Titus, Westminster John 
Knox, Louisville, KY 1996, 81.

12 A τῶν αἰώνων (Ef 3,9.11) korszakokra vonatkoztatása az összefüggésben alapta-
lan. Itt arról olvasunk, hogy Isten öröktől, örök időktől elrejtette a Krisztusban betel-
jesedő megváltás misztériumát, és ennek feltárása az apostolnak adatott meg (3,2.9). 
Ezt rendelte el Isten örök időktől / öröktől fogva Krisztusban (3,11, κατὰ πρόθεσιν 
τῶν αἰώνων). Az αἰών jelenthet korszakot, hosszú időszakot, de többes számú for-
mája nem egyedi, sajátos vonásokkal rendelkező, azonos séma szerint szerveződő 
korszakokat jelöl, hanem örök időket, örökkévalóságot (vö. LSJ, s.v. αἰών; BDAG, s.v. 
αἰών). Az örökkévalóságra használt fogalmakról a LXX-ban és az Újszövetségben: 
Ramelli, Ilaria –Konstan, David, Terms for Eternity: Aiônios and Aïdios in Classical and 
Christian Texts, Gorgias Press, Piscataway, NJ 2007, 37–70. Az angol nyelvű bibliafor-
dítások is értelemszerűen fordítják az Ef 3,11-et (eternal purpose, all eternity). A ma-
gyar fordításokban „örök terv” (STL), „örök végzés” (KNB, RUF), „örök szándék” 
(UKB).



Zamfi r Korinna116

kegyelem vagy az egyház kora Jézus halálától az elragadtatásig (vö. 1 
Tessz 4,16-17), és Krisztus ezeréves uralma a földön (Jel 20,1-6). 

A diszpenzacionalizmus a biblia szigorúan vett tévedhetetlenségét és 
szó szerinti magyarázatát képviseli.13 Ez jelentősen befolyásolja a kör-
nyezetvédelemmel kapcsolatos álláspontot, különösen a Genézis, a pró-
fétai és az apokaliptikus szövegek értelmezése révén. Ezek alapozzák 
meg a dominionizmust, a premillenarizmust és az elragadtatástant.

A dominionizmus
A dominionizmus (ang. dominionism) a Ter 1,26.28 és 9,2-3 szó szerinti 
olvasatára alapozó radikálisan antropocentrikus nézet, amely az em-
ber teremtett világgal szembeni felsőbbrendűségét, a természet feletti 
szuverén és korlátlan uralmát képviseli. Az ember Istentől megkapta az 
uralom jogát. Azt a bűnbeeséssel elveszítette ugyan, de az újjászületett 
keresztények visszaszerezhetik. Ebből következően a dominionizmus 
azt állítja, hogy az ember tetszése szerint kiaknázhatja a világ forrásait. 
Tágabb értelemben, a rekonstruktivista fundamentalizmus olvasatában 
a keresztény uralmat ki kell terjeszteni a közéletre, a szekuláris intéz-
ményekre, egyfajta teonomikus társadalmi-politikai berendezés kereté-
ben.14

Eszkatologikus-apokaliptikus nézetek 
A diszpenzacionalizmus fontos vonása a premillenarizmus,15 amely a 
Jel 19–20, Ez 38–39 és az 1 Tessz 4,16-17 sajátos szintézisére, illetve szó 
szerinti olvasatára épül. Míg a történelmi egyházak a Jelenések könyve 
utolsó fejezeteiben leírt eseményeket többnyire amilleniálisan, szimbo-
likusan értelmezik, illetve nem gondolják azt, hogy Krisztus második 
eljövetele küszöbön van, a diszpenzációs olvasat Krisztusnak a közel-
jövőben elkezdődő ezeréves földi uralmával számol, amelyet megelőz 
a nagy nyomorúság / nagy megpróbáltatás (Great Tribulation). A nagy 
nyomorúságnak nevezett hét éves időszakot rettenetes csapások, termé-

13 Trollinger, Protestantism, 345.
14 Maltby, Paul, Fundamentalist Dominion, Postmodern Ecology, in Ethics and the 

Environment 13 (2008/2) 119–141; Turner, James Morton – Isenberg, Andrew C., The 
Republican Reversal: Conservatives and the Environment from Nixon to Trump, Harvard 
University Press, Cambridge, MA / London 2018, 187–188.

15 Ammermann, Nancy T., North American Protestant Fundamentalism, in Fundamen-
talisms Observed, szerk. Marty, Martin E. – R. Appleby, Scott, University of Chicago 
Press, Chicago 21994, 1-65 (6-7). 



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 117

szeti katasztrófák és háborús események sora fémjelzi; ezekben Isten 
haragja nyilvánul meg a hitehagyás miatt. Krisztus azonban ezt meg-
előzően eljön a választottakért, elragadja és felemeli őket az égbe (ez az 
elragadtatás, pretribulational rapture; vö. 1 Tessz 4,16-17), és így megóvja 
őket a nagy megpróbáltatástól. A nagy nyomorúság ideje alatt az Anti-
krisztus uralkodik a földön, totalitárius rendszert, új globális világren-
det vezet be. A földön maradottak sok szenvedésen mennek keresztül és 
elpusztulnak. A nagy nyomorúságot követi a parúzia, Krisztus ezeréves 
földi uralma, Jeruzsálem központtal, az Antikrisztus legyőzése, az utol-
só ítélet, és a végső győzelem a sátán fölött. 

Az elgondolás egyik forrása az Ezékiel 38, amely szerint az észak felől 
érkező Góg, Magóg uralkodója, Mesek és Tubál főfejedelme, más népek-
kel együtt támadást indít Izrael ellen. A háborút természeti katasztrófák 
kísérik (földrengés, jégeső, tüzes kénköves eső, az élő világ pusztulása, 
38,19-22). A támadást azonban Isten visszaveri, a támadókat megbünteti 
és megmenti Izraelt. A végidőbeli nagy megpróbáltatás befolyásos poli-
tikai olvasata értelmében16 Góg, Mesek főfejedelme Oroszországra utal,17 
amely a végidőkben szövetkezni fog Iránnal és Irakkal és támadást indít 
Izrael ellen, Tubál pedig Törökország. 

E politikai interpretációkat és az elragadtatás hitét befolyásos ameri-
kai televíziós igehirdetők terjesztik több évtizede (Robert Jeffress, David 
Jeremiah, a néhai Pat Robertson). Az elgondolást rendkívül népszerűvé 
tette a Left Behind, Tim LaHaye baptista lelkész18 és Jerry B. Jenkins író 
16 kötetes bestsellere (1995–2007) és annak filmes változatai.19 A regény-
sorozat a parúziát megelőző nagy megpróbáltatás eseményeit mutatja 
be, amelyek során emberek (amint kiderül, a kiválasztottak) eltűnnek, 
a Földön maradottakat viszont kegyetlen szenvedések érik. A regények 
a keresztény hit nevében üdvözlik az Istennek tulajdonított erőszakot, 
vérengzést, emberek tömegeinek az elpusztítását.20 Újabban a politikai 

16 Harding, Susan, Imagining the Last Days: The Politics of Apocalyptic Language, in 
Accounting for Fundamentalisms: The Dynamic Character The Dynamic Character of Mo-
vements, szerk. Marty, Martin E. – R. Appleby, Scott, University of Chicago Press, 
Chicago 1994, 57-78 (a kilencvenes évekről); Trollinger, Protestantism, 346.

17 Góg, Mesek főfejedelme a héberben נשיא ראש משך, a LXX-ban Ρως Μοσοχ.
18 Tim LaHaye baptista evangelikál lelkész Jerry B. Jenkinsszel, a Left Behind társ-

szerzőjével lett rendkívül népszerű. A Left Behind (1995–2007) több kötete 65 millió 
példányban kelt el (2016). LaHaye szélsőségesen konzervatív, az Illuminati-összees-
küvés híve és nyíltan katolikusellenes volt. 

19 Maltby, Fundamentalist Dominion, 120–121.
20 Jones, James W., Eternal Warfare: Violence on the Mind of American Apocalyptic 



Zamfi r Korinna118

diszpenzacionalizmus egyes képviselői az Ukrajna elleni háborút is a 
végidők előjelének, Putyint pedig Isten eszközének tekintik, aki állítólag 
Isten végidőbeli terve kibontakozásában játszik szerepet.21

A diszpenzacionalista olvasat és a környezetvédelem
A fundamentalista, szó szerinti bibliamagyarázat vallásilag legitimálja a 
környezetvédelemellenes magatartást. A Teremtés könyvéből levezetett 
dominionizmus némely radikális képviselője szerint az isteni parancs 
felszólítás arra, hogy az ember leigázza, akár meg is erőszakolja a földet 
Isten, illetve Krisztus nevében.22 A vízözöntörténetet lezáró, a szivár-
vány jeléhez kapcsolódó isteni ígéretben (Ter 9,11) az irányzat hirdetői 
biztosítékot látnak arra is, hogy nem kell tartani a globális felmelege-
déstől, az azzal járó, a földet esetleg elborító óceánszint emelkedéstől.23 

Az eszkatologikus-apokaliptikus szövegek szó szerinti olvasatában 
a természet nem rendelkezik sajátos értékkel. A világ pusztán az üd-
vösség természetfeletti drámájának színtere. A diszpenzacionalizmus 
nem számol a teremtett világ megújulásával. A választottak az elragad-
tatással menekülnek meg a világot elpusztító nagy megpróbáltatásból.  
A kozmikus katasztrófaként elgondolt világvége elkerülhetetlen. Az azt 
megelőző természeti csapások Isten tervének a részét képezik, az elra-
gadtatás, Krisztus második eljövetele és a végidőbeli összecsapás elője-
lei, ezért azokat üdvözölni kell. Mindezeket figyelembe véve a teremtés-
védelem értelmetlen. A természeti katasztrófák megelőzése egyenesen 
istenellenes, mert feltartóztatja az isteni terv kibontakozását.24

E nézetek befolyásos terjesztői fundamentalista prédikátorok, írók 
és teológusok, akik vallásilag, politikailag és áltudományos érveléssel 

Christianity, in The Fundamentalist Mindset: Psychological Perspectives on Religion, Vio-
lence, and History, szerk. Strozier, Charles B. – Terman, David M. – Jones, James W. 
– Boyd, Katherine A., Oxford University Press, Oxford 2010, 91–103 (97–103)

21 Ld. Rodney Kennedy kritikus elemzését: Let’s be Clear: Putin’s Invasion of Ukraine 
is Not About the Rapture and Russia in Biblical Prophecy, in Baptist News Global (2022. 
március 2.; hivatkozás: 2023. április 27.) 

22 Maltby, Fundamentalist Dominion, 119–120.
23 Robert Jeffress szerint a szivárvány Isten ígérete arra, hogy a sarki jégtakaró 

nem fog elolvadni és nem fogja újra elárasztani a földet (Jensen, K Thor, Evangelical 
Pastor to Greta Thunberg: Don’t Worry, God Promised Not to Flood Earth Again, 
in Newsweek (2019. szeptember 25.), https://www.newsweek.com/robert-jeffress-gre-
ta-thunberg-rainbow-flood-climate-1461326, hivatkozás: 2023. ápr. 27.

24 Horrell – Hunt – Southgate, Appeals, 228-231; Maltby, Fundamentalist Domi-
nion, 120–121.   



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 119

hiteltelenítik a környezetvédelmet. A környezetvédő mozgalmat a ra-
dikális baloldal összeesküvéseként mutatják be. A környezetvédőket a 
természetet imádó ökopogányoknak nevezik. Teológiai érvekre hivat-
kozva, – Isten végtelen hatalmát és bőkezűségét, bölcs tervezését, az 
éghajlat Isten-adta önszabályozó képességét, az ember Istentől kapott 
találékonyságát, az isteni gondviselésbe vetett bizalmat hangsúlyozva 
–, kétségbe vonják a természeti források végességét és az emberi tevé-
kenység szerepét az éghajlatváltozásban. Másrészt a tudományosság 
látszatát keltve álszakértők bevonásával próbálnak kételyt támasztani 
a klímaváltozással kapcsolatban, a tudományos közösség álláspontjával 
szemben. 25

A fundamentalizmus, politikai konzervativizmus és klímaváltozás 
kérdése

Szociológiai felmérések szerint az Egyesült Államokban a klímaváltozás 
megítélését (a klímaváltozás ténye, emberi oka és következményei sú-
lyossága elfogadását), leginkább két tényező határozza meg, – a politikai 
hovatartozás és ideológiai alapállás, illetve a vallási szemlélet. A repub-
likánusok, általában a politikai tekintetben konzervatívak,26 főként a Tea 
Party irányzat27 támogatói jóval nagyobb arányban kételkednek a globá-

25 Maltby, Fundamentalist Dominion, 121–123, Pat Robertson prédikátor, E. Calvin 
Beisner fundamentalista-dominonista elveket valló teológus, és Larry Burkett író, 
Mark Beliles és Stephen McDowell (az America’s Providential History c. fundamentalis-
ta tankönyv) nézeteit részletezve; Turner –Isenberg, The Republican Reversal, 187, 193.

26 A politikai konzervativizmus elsősorban a piacgazdaság szabadságát és a kor-
mányzati beavatkozás visszaszorítását szorgalmazza. A környezetvédelmet főleg 
azért utasítja el, mert ezzel a kormány korlátozásokat vezet be a piaccal és az üz-
leti élettel kapcsolatban. Peifer, Jared L. – Khalsa, Simranjit – Howard Ecklund, 
Elaine, Political Conservatism, Religion, and Environmental Consumption in the United 
States, in Environmental Politics 25 (2016/4) 661–689, DOI:10.1080/09644016.2016.115960
4 (663–664).

27 A Tea Party libertariánus politikai mozgalom, amely konzervatív, jóléti ál-
lam-ellenes pénzügyi politikákat szorgalmaz (az állam minimális beavatkozását 
gazdasági, pénzügyi és szociális / jóléti kérdésekben, adócsökkentést a cégek szá-
mára, az államadósság és a szövetségi kormány deficitjének csökkentését). Ellenezte 
Obama elnök egészségbiztosítási törvényét, valamint gazdaságélénkítési törvényét, 
amely ösztönző csomaggal kívánta ellensúlyozni a 2007–2008-as pénzügyi válság 
következményeit, akárcsak a lakástulajdonosok megfizethetőségi és stabilitási terve. 
Nagyszabású rendezvényeik, adománygyűjtési kampányaik révén és politikai akci-
óbizottságok támogatásával jelentős hatást gyakoroltak az amerikai választásokra. 



Zamfi r Korinna120

lis felmelegedés tényében, annak emberi okában, és kevésbé aggodnak 
annak hatásai miatt, mint a demokraták, illetve a progresszívek. Ami 
a vallási tényezőt illeti, a klímaváltozás értékelését nem egyszerűen a 
felekezeti hovatartozás határozza meg, hanem a vallási nézetek jellege. 
A fundamentalista evangelikálok lényegesen nagyobb arányban kétel-
kednek a globális felmelegedésben, vagy azt nem az emberi tevékeny-
ségnek, hanem természeti okoknak tulajdonítják és kétségbe vonják kö-
vetkezményei súlyosságát. Érdekes módon, a mélyen vallásos személyek 
jobban elfogadják a globális felmelegedés tényét és antropogén okát, il-
letve jobban aggódnak következményei miatt.28

A Pew Research Center 2022. november 17-i jelentése megerősíti a 
végidőkkel kapcsolatos vallási nézetek és a klímaváltozással szembeni 
attitűdök közötti összefüggést.29 Az amerikaiak 39%-a, a keresztények 
közel fele (47%), ezen belül a történelmi fekete protestáns felekezetekhez 
tartozók 76%-a, az evangelikálok 63%-a, az intenzíven vallásgyakorlók 
kétharmada gondolja úgy, hogy az idők végén élünk. A megkérdezettek 
14%-a vall premillenniális nézeteket (negyede egyetért azzal, hogy az 
idők végén élünk, de nem képvisel premillenniális nézőpontot). Ezzel 

Rendszerint republikánus, gyakran szélsőséges nézeteket valló jelölteket támogat-
tak. Tagjai főként evangelikálok. Turner – Isenberg, The Republican Reversal, 185–188; 
Paár Ádám, Az „amerikai szocializmus” ellensége – az amerikai jóléti állam és a Tea 
Party mozgalom, Kül-Világ (A nemzetközi kapcsolatok folyóirata) 10.3-4 (2013); Tea Party 
Movement, Wikipedia, bőséges irodalommal (hivatkozás: 2023. ápr. 27.).

28 Shao, Wanyun, Weather, Climate, Politics, or God? Determinants of American Pub-
lic Opinions Toward Global Warming, in Environmental Politics 26 (2016/1) 71–96, DOI
:10.1080/09644016.2016.1223190; Peifer et al., Political Conservatism, 665–667 (főleg a 
diszpenzacionalizmust és dominionizmust vallók, azok, akik szerint Isten beavat-
kozik az evilági ügyekbe, hatalma van befolyásolni a klímát is, ezért az ember fe-
lelőssége kisebb, ill. azok, akik kételkednek a jelen világ megújítása lehetőségében, 
vö. Alper, Becka A., How Religion Intersects With Americans’ Views on the Environment. 
Report, Pew Research Center, 2022. november 17., https://www.pewresearch.org/reli-
gion/2022/11/17/how-religion-intersects-with-americans-views-on-the-environment/ 
(Az adatfelvétel 2022. április 11–17. között történt. Letöltve 2023. ápr. 27.). Az evangeli-
kálok kételkednek a leginkább a klímaváltozásban, az ember szerepében, ill. a követ-
kezmények súlyosságában, ők vélik leginkább, hogy ennél jóval nagyobb problémák 
is vannak, ill. Isten majd gondoskodik, ők tartanak a leginkább a környezetvédelmi 
szabályozásokkal járó egyéni szabadságjog vesztéstől. E mutatók még rosszabbak a 
republikánus szavazótárborban. A klímaváltozás elvetése nagyobb mértékben függ a 
politikai nézetektől, ill. szimpátiáktól, mint a felekezeti hovatartozástól.  

29 Alper, How Religion Intersects (uo.). Ld. még Miller, Eric C., The Gospel of Cli-
mate Change Skepticism, Religion & Politics (2020. március 10.), https://religionandpo-
litics.org/2020/03/10/the-gospel-of-climate-change-skepticism/ (letöltve 2023. ápr. 27.).



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 121

szemben a katolikusok, a hagyományos protestáns felekezetűek, a nem 
keresztény vallások hívei és a felekezetnélküli amerikaiak többsége nem 
gondolja, hogy a világ vége közel van. (A parúziát közelre várók ará-
nya valamivel alacsonyabb a 2010-es adatokhoz képest, az evangelikálok 
aránya viszont nőni látszik.30) 

Egyértelmű összefüggés állapítható meg az eszkatologikus nézetek és 
a klímaváltozás miatti aggódás mértéke között. Akik úgy értékelik, hogy 
a világ vége közeli, kevésbé tartják súlyos problémának a klímaváltozást 
(51% tekinti azt számottevő problémának; ezzel szemben 62%-a azok-
nak, akik nem tartanak a világ közeli végétől, aggódik a klímaváltozás 
miatt). A jelenség a premillenniális nézeteket vallókat foglalkoztatja leg-
kevésbé (40%).

A hozzáállás az értékrenddel is összefügg: azok, akik készek élet-
stílusukat megváltoztatni és áldozatot hozni a következő nemzedékek 
érdekében nagyobb százalékban tartják súlyos problémának a klímavál-
tozást, mint azok, akik a jelenben akarnak a legkényelmesebben élni, 
anélkül, hogy a jövővel törődnének.31 

Ami az ember és teremtett világ közötti viszony értelmezését illeti, a 
közvéleménykutatás két álláspontot próbált beazonosítani, a dominio-
nizmust („Isten jogot adott az embernek arra, hogy használja a Földet, 
beleértve a növényeket és az állatokat, az emberiség javára”), illetve a 
sáfárság-modellt („az ember kötelessége a teremtett világ gondját viselni”). 
Az amerikaiak több mint fele (54%) (a vallásos felnőttek kétharmada) 
azonosul valamilyen szinten a dominionizmussal. Ezt leginkább az 
evangelikálok (80%) és a fekete protestáns felekezetekhez tartozók (79%) 
vallják (a katolikusok 60%-ához és a hagyományos protestáns egyhá-
zakhoz tartozók 59%-ához képest). A sáfárság-elgondolással az ameri-
kaiak kétharmada, illetve a vallásosak 80%-a azonosul, a protestánsok 
nagyobb arányban (85%) mint a katolikusok (75%) vagy más vallások 
hívei (55%). A közvéleménykutyatás kiértékelői azt találták ugyanakkor, 
hogy a megkérdezettek közel fele (48%), a vallásosak 61%-a nem tartja 

30 Jesus Christ’s Return to Earth (2010. július 14.; adatfelvétel 2010. április 21-26.), 
https://www.pewresearch.org/fact-tank/2010/07/14/jesus-christs-return-to-earth/ (hi-
vatkozás 2023. ápr. 27.). 2010-ben az amerikaiak 41%-a (23% biztosan, 18% valószínű-
leg), a fehér evangelikálok 58%-a vallotta, hogy Jézus még 2050 előtt visszatér.

31 Azon amerikaiak aránya, akik készek áldozatot hozni a jövő nemzedékekért 
alacsonyabb az evangelikálok, ill. a hagyományos protestánsok között (52-52%; kato-
likusok között az arány 55%, a vallás nélküliek között 60%).



Zamfi r Korinna122

egymással ellentétesnek a két modellt (beleértve a történelmi fekete pro-
testáns felekezetek 74%-át és az evangelikálok 72%-át).32 

Az eredményekből két közvetkeztetést lehet levonni. Egyrészt azok 
körében, akik a két kérdést vagylagosan értelmezik (uralkodás/hasz-
nálás vagy sáfárkodás), a világnézettel való összefüggés szembetűnő: 
a dominionizmust leginkább az evangelikálok vallják. Másrészt, érde-
kes módon, a vallásos amerikaiak jelentős aránya mindkét kijelentéssel 
azonosul, annak ellenére, hogy a két nézet elvben ellentétes. A megle-
pő adat valószínűleg azzal függ össze, hogy a dominionizmusra célzó 
kérdés mérsékelt álláspontot fejez ki: nem sugallja azt, hogy az ember 
a teremtett világ uraként tetszése szerint használhatja a természeti erő-
forrásokat. (Sokan azok közül, akik a klímaváltozást reális problémának 
tekintik és felelősséget éreznek a teremtett világért még gondolhatják 
úgy, hogy az ember élhet a természeti forrásokkal, anélkül, hogy ez a 
szó szoros értelmében vett dominionizmus lenne.) 

Az mindenképpen szembetűnő, hogy háromnegyede azoknak, akik 
minimalizálják vagy tagadják a klímaváltozás jelentőségét, a dominio-
nizmust képviseli (ez az arány 45% azok között, akik súlyos problé-
mának ítélik meg a klímaváltozást). Dominionista álláspontot képvisel 
közel háromnegyede (73%) azoknak, akik tagadják a globális felmelege-
dést, illetve azok nagy többsége (68%) akik azt természetes okokra (nem 
emberi tevékenységre) vezetik vissza.

Fontos azonban azt is megjegyezni, hogy a környezetvédelemmel 
kapcsolatos kérdésekben az evangelikálok álláspontja nem egységes. A 
konzervatív, fundamentalista keresztények és körök azok, akik tagadják 
vagy minimalizálják a klímaváltozást, ellenzik a környezetvédelmi sza-
bályozást, és jelentős politikai befolyással rendelkeznek. Vannak mérsé-
kelt, környezettudatos evangelikálok is, akik a teremtésvédelmet fontos-
nak tartják (ilyen például az Evangelical Environmental Network nevű 
kezdeményezés), azonban ezek vallási és politikai befolyása alacsony.33

32 29%-a azoknak, akik szerint a Szentírásnak van mondanivalója a környezetről, 
a sáfárság-elgondolást és a környezetről való gondoskodást jelölte meg, és csak 3% 
azt, hogy a szent szövegek szerint Isten az embert a Föld, a teremtett világ urává tette.

33 Turner – Isenberg, The Republican Reversal, 87–89, 167, 175.



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 123

Világnézet, bibliaértelmezés és környezetpolitika

Az evangelikál keresztények az Egyesült Államok lakosságának negye-
dét / egyharmadát teszik ki.34 A fehér evangelikálok nagy többsége a re-
publikánus párttal azonosul, és gyakran vall rekonstrukcionista-teono-
mikus nézeteket. Politikai befolyásuk és a környezetpolitikára gyakorolt 
hatásuk értelemszerűen a republikánus adminisztrációk alatt kimagas-
ló. 

A republikánus környezetpolitika és az evangelikál körök politikai 
befolyása tekintetében Ronald Reagan elnöksége fordulópontot jelentett. 
A Reagan-adminisztráció mozdította elő azt a szemléletváltást és kör-
nyezetellenes politikát, amely George W. Bush elnöksége idején is ér-
vényesült, majd a környezettudományt semmibe vevő, már a látszattal 
sem törődő, a környezetvédő szabályozásokat és intézményeket módsze-
resen leépítő Trump-korszakban érte el tetőpontját. A korábbi politikai 
konszenzussal szakítva, a Reagan-adminisztráció az éghajlatváltozással 
kapcsolatos aggodalmakat alaptalannak tűntette fel, módszeresen alá-
ásta a környezetvédelemmel és klímaváltozással kapcsolatos tudomá-
nyos kutatás eredményeit, a környezetvédelmi törekvésekkel szemben 
az olaj- és szénipar, a fakitermelők, az agráripar érdekeit részesítette 
előnyben, és a szabad piacgazdaság támogatásával párhuzamosan el-
indította a környezettel kapcsolatos deregularizációt. Elnökségével új 
korszak kezdődött, a republikánus konzervatív program kibontakozá-
sa az Isten-adta amerikai bőség látomása nevében, amelyet a természeti 
adottságok aggályok és korlátok nélküli felhasználása fémjelzett. E nagy 
látomásban az erőforrások felhasználása nemcsak gazdasági téma volt, 
hanem a szabadság és a hit kérdésévé vált.35 A republikánus fordulattal a 
környezetvédelem tudományos, pártpolitikától független kérdése a kö-

34 Smith, Gregory A., „About Three-in-Ten U.S. Adults Are Now Religiously 
Unaffiliated”, Pew Research Center 2021. december 14., hivatkozás: 2023. április 27., 
a lakosság 63%-a kereszténynek vallotta magát 2021-ben (75% tíz évvel korábban). 
Az amerikai felnőttek 40%-a protestáns, 21% katolikus. Az összlakosság mintegy 
24%-a (a protestánsok 60%-a) evangelikálnak vallja magát. Ez 6%-kal kevesebb, mint 
2007-ben. A Gallup 2021-es felmérése szerint a megkérdezettek 36%-a nevezte magát 
újjászületett evangelikálnak. https://news.gallup.com/poll/1690/Religion.aspx (hivat-
kozás: 2023. ápr. 27.).

35 Turner – Isenberg, The Republican Reversal, 6-8, 14, 50–56, 74 95 (a több evangéliu-
ma, mely egybefonódik a keresztény hitből fakadó meggyőződéssel, hogy a nemzet-
nek Isten gondviselésében gyökerező nagy jövője van), 101, 194–195.



Zamfi r Korinna124

vetkező évtizedekben olyan vita tárgya lett, amely már nem a tudomá-
nyos érveléséről, hanem az értékekről, a kultúráról és a vallásról szólt.36

E (környezet)politikai változások egyik lényeges tényezője a funda-
mentalista evangelikál befolyás látványos növekedése és a minimális 
kormányzati beavatkozást szorgalmazó üzleti csoportok lobbija volt. 
A konzervatív evangelikálok döntő szerepet játszottak Reagan megvá-
lasztásában, majd az adminisztrációban. Társadalmi jelenlétük növeke-
déséhez jelentősen hozzájárult egy új műfaj, a televíziós evangelizálás 
is, amely a következő évtizedekben szerepet játszott a premillenarista 
nézetek, a konzervatív gazdasági szemlélet terjesztésében és a környe-
zettel kapcsolatos aggodalmak minimalizálásában.37 

Az új gazdasági és környezetpolitikai szemlélet megvalósításában 
és a környezetvédelmi szabályozások leépítésében nagy szerepe volt az 
evangelikál James G. Watt belügyminiszternek (1981–1983), aki döntően 
hozzájárult az olaj-, szén-, és fakitermeléshez a védett területeken.38 (A 
környezeti kérdések szabályozása, a védett területek megállapítása és 
gondozása a belügyminiszter hatáskörébe tartozik.) Korábbi politiku-
soktól eltérően Watt nyíltan vallási meggyőződése alapján járt el. Már 
kongresszusi meghallgatása alatt, arra a felvetésre, hogy a természeti 
erőforrásokat (olaj, tájképi erőforrások) nem kellene kimeríteni, hanem 
gondolni kellene a következő nemzedékekre is, Watt azt válaszolta: „Ab-
szolút. Ez az a finom egyensúly, amellyel a belügyminiszternek bírnia 
kell, hogy a természeti erőforrások sáfára legyen a jelen és a jövő nem-
zedék számára egyaránt. Nem tudom, hány jövő generációra számítha-
tunk, mielőtt az Úr visszatér, bármi is legyen az, amit jól kell kezelnünk, 
hogy a jövő generációk számára megmaradjanak a szükséges erőforrá-
sok.”39 Bár a válasza elvben egyensúlyról és sáfárságról szól, egyértel-

36 Uo. 201.
37 Uo. 49, 64.
38 Uo. 55–56 60–61, 64–67, 76.
39 „Absolutely. That is the delicate balance the Secretary of the Interior must have, 

to be steward for the natural resources for this generation as well as future genera-
tions. I do not know how many future generations we can count on before the Lord 
returns, whatever it is we have to manage with a skill to have the resources needed 
for future generations.” Briefing by the Secretary of the Interior: Oversight Hearing Befo-
re the Committee on Interior and Insular Affairs, House of Representatives, Ninety-seventh 
Congress, First Session, on Briefing by the Secretary of the Interior, Hearing Held in Washing-
ton, D.C., February 5, 1981 (Serial No. 97-1), U.S. Government Printing Office, 1981, 
37; Horrell et al, Appeals, 230–231 (cask a második mondat elejét idézik). A kérdező 
James H. Weaver oregoni demokrata kongresszusi képviselő.



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 125

műen kifejezést nyer a parúzia közeli várása, ami lényegében szükségte-
lenné tenné az erőforrások megőrzését. A meghallgatása jegyzőkönyve 
tanulságos. Az egyensúly ismételt hangsúlyozása ellenére az érvényben 
levő környezetvédelmi szabályozásokkal szemben a fejlesztést, a hatal-
mas erőforrások felhasználását szorgalmazza.40 

George W. Bush környezetpolitikáját a fosszilis tüzelőanyagipar lob-
bija, fundamentalista konzervatív politikusok és dominionizmust valló 
lelkészek befolyásolták. Bush azt képviselte, hogy a globális felmelege-
dés, illetve az emberi tevékenység szerepe annak előidézésében nincs 
megfelelően megalapozva tudományosan, politikai döntései pedig a 
környezetvédelem deregularizációját mozdították elő.41 Hivatalba lépé-
se után ellenezte az üvegházhatású gázok kibocsátásának csökkentésé-
re irányuló Kiotói Protokoll ratifikálását.42 A megtévesztő nevet viselő, 
egészséges erdők helyreállításáról szóló törvénnyel (2003), amelyet a 
2002-es pusztító erdőtüzek után kezdeményezett, lehetővé tette a faki-
termelést a védett nemzeti erdők területén, a környezeti hatásvizsgála-
ti eljárásból való kizárások bővítésével. A Tiszta Ég törvény (az 1970-es 
Tiszta Levegő törvény átdolgozása, 2002) elvben csökkentette volna több 
szennyező gáz kibocsátását, de valójában enyhítette a szennyezés koráb-
bi szabályozását.43 

40 Sürgeti a nemzet hatalmas energiaforrásoknak a környezettudatos, értelmes 
felhasználását; ezzel elkerülhető egy olyan válság, amely arra kényszerítené a szö-
vetségi kormányt, hogy gyorsított eljárással fejlessze a szén, uránium, olaj és gáz 
kitermelést. Aggódó nyugati amerikaiként ésszerű, józan egyensúlyt szeretne a fej-
lesztés és a természeti erőforrások, a természetes környezet megóvása között, mivel 
a fejlesztést a nemzet maga kívánja. Természetvédelmi megfontolásokra hivatkozva 
nehezményezi a megújuló energiát termelő rendszereket Puerto Rico-ban, a szigetek 
törékenységét hangsúlyozva (Briefing, 5, 15-16). Watt az okos használat („Wise Use”) 
evangelikál elgondolást képviselte. Más, ténylegesen környezettudatos evangelikál 
csoportokkal szemben (mint az Evangelical Environmental Network), nem a terem-
tés-nyelvezetet használta, hanem forrásokról beszélt. Ld. Maier, Harry O., Green Mil-
lennialism: American Evangelicals, Environmentalism and the Book of Revelation, in Ecologi-
cal Hermeneutics: Biblical, Historical and Theological Perspectives, szerk. Horrell, David 
G. – Hunt, Cherryl – Southgate, Christopher – Stavrakopoulou, Francesca, T & T 
Clark, London 2010, 246-265 (258). 

41 Turner – Isenberg, The Republican Reversal, 168–174; Maltby, Fundamentalist Do-
minion, 125–127.

42 Az AEÁ 1998-ban aláírta, a Clinton-adminisztráció támogatásával, de a kong-
resszusban nem volt meg a szükséges kétharmados támogatás a ratifikálásához. Tur-
ner – Isenberg, The Republican Reversal, 166–169. 

43 Uo. 122–125.



Zamfi r Korinna126

Bush elnöksége idején a vallási szempontok, illetve az evangelikál 
egyházak befolyása jelentős volt.44 A dominionizmus egyik hangadója, 
James Dobson lelkész, író jelentősen hozzájárult Bush Ohio és Florida 
állambeli választási győzelméhez, majd a kétes környezetpolitikájáról 
ismert Gale Norton belügyminiszterrel állt kapcsolatban, és döntéseit 
befolyásolta.45 

A gazdasági érdekek, a vallási befolyás és a környezetellenes poli-
tika összefonódását jól mutatja, hogy az EXXON olajvállalat finanszí-
rozta a környezetvédelmi kutatási programokat folytató, valójában a 
klímaváltozást tagadó Acton Intézetet a Vallás és a Szabadság Tanul-
mányozására (Acton Institute for the Study of Religion and Liberty, 
Grand Rapids). Egyébként figyelemre méltó, hogy a közelmúltban nyil-
vánosságra kerülő adatok szerint az Exxon saját kutatásai alapján már 
a hetvenes évek vége óta tudta, és meglehetősen pontosan felmérte azt, 
hogy a fosszilis tüzelőanyag égése milyen mértékben járul hozzá a glo-
bális felmelegedéshez, és hogy ennek 2050 előtt drámai környezeti ha-
tásai lesznek. Ezzel szemben a vállalat közleményei ismételten kétséget 
ébresztettek az éghajlatváltozás tényével és az emberi tevékenység sze-
repével szemben.46 

Szintén az EXXON finanszírozott olyan fundamentalista dominio-
nista politikust, mint James Inhofe, Oklahoma állam volt szenátora, aki 
a globális felmelegedést az amerikai nép ellen irányuló hatalmas átve-
résnek és az ENSZ összeesküvésének, a Környezetvédelmi Ügynökséget 
pedig Gestaponak nevezte, és a karbonkibocsátás-adózást ellenző lobbi 
hangadója volt. Inhofe, a republikánus párt leghangosabb klímaváltozás 

44 Smith, Gary Scott, Faith and the Presidency From George Washington to George W. 
Bush, Oxford University Press, Oxford 2006, 365–414.

45 Maltby. Fundamentalist Dominion, 124–125; Marsden, Lee, For God’s Sake. The 
Christian Right and US Foreign Policy, Zed Books, New York 2008, 150–155; Crowley, 
Michael – Dobson, James, The Religious Right’s New Kingmaker, in MSN Slate (2004. nov. 
12.), http://slate.msn.com/id/2109621/; Kendall, Doug, Gale Norton is No James Watt; 
She’s Even Worse, in Los Angeles Times (2001. jan. 9., hivatkozás: 2023. ápr. 27.). Norton a 
Reagan-adminisztráció idején James Watt belügyminiszter kabinettjében dolgozott. 
Belügyminiszterként az olajipar érdekeit képviselte.

46 Supran. G. – Rahmstorf. S. – Oreskes. N., Assessing ExxonMobil’s Global Warming 
Projections, in Science 379 (2023/6628), DOI: 10.1126/science.abk0063, hivatkozás: 2023. 
ápr. 27.. Hasonló következtetésekre jutott az amerikai olaj- és gázipar legnagyobb ke-
reskedelmi szövetsége az ötvenes években, a szénipar a hatvanas években, akárcsak 
az elektromos közművek és a nagy autógyárak a hetvenes években.



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 127

tagadója, Bush és Trump elnöksége idején is a Szenátus Környezetvédel-
mi Bizottsága elnöke volt.47  

A Bush-korszak idején, a környezetvédelmi törekvéseket és aggodal-
makat hatásosan visszaszorította az a stratégia, amelyet Frank Luntz 
közvéleménykutató, közvéleményformáló dolgozott ki Bush elnök és a 
republikánus jelöltek számára (2002). Luntz olyan megközelítést javasolt, 
amellyel ellensúlyozni lehetett a klímakutatás következtetéseit és a kör-
nyezettudatos szavazók aggodalmait. E stratégia lényege a gazdasági és 
tudományos szempontok mellőzése, a környezetromboló tevékenység 
gazdasági árának elhallgatása, semleges, kevésbé aggasztó kifejezések 
használata (globális felmelegedés helyett klímaváltozás), kétely támasz-
tása a klímakutatás következtetéseivel szemben, és a környezetpolitikák 
ellenében olyan konzervatív értékek hangsúlyozása, mint a források 
bősége, a szabadpiac és a szabadság, a kormányzati megszorító intéz-
kedésekkel szemben a privát szféra innovációs és fejlődéspotenciálja 
kiaknázása, és az amerikai excepcionalizmus.48 E stratégia mindmáig 
meghatározó republikánus, illetve konzervatív körökben.

Donald Trump környezetvédelem-ellenes politikája republikánus 
elődei törekvéseit is felülmúlta.49 Diskurzusa részben ugyanazokat a 
konzervatív gazdaságpolitikai hívószavakat vette át – a nemzet fejlődé-
sét megalapozó erőforrások bősége, a privátszférában rejlő innovációs és 
fejlődéspotenciál, a megszorító intézkedések bénító hatása a növekedés-
re. Ugyanakkor ezeket megtetézte populista gazdaságpolitikai szem-
pontokkal: a költséges környezetvédelem az amerikaiakat megfosz-

47 Maltby, Fundamentalist Dominion, 125–126; Turner – Isenberg, The Republican 
Reversal, 2.

48 Turner – Isenberg, The Republican Reversal, 197–199
49 Uo. 3–6, 74, 96, 141, 148, 192, 194–195, 199–214. Belügyminisztere, Ryan Zinke, 

már korábbi pályafutása alatt mindent megtett a környezetvédelmi szabályozások 
visszavetéséért, ellenezte a veszélyeztetett fajok védelmét, a tiszta energia fejleszté-
sét, a levegőben és a vízben lévő mérgező anyagok szintje szabályozását, majd mi-
niszterként csökkentette a védett nemzeti parkok területét, szorgalmazta a partmenti 
olajfúrást. Trump hatályon kívül helyezte az Obama-kormányzat törvényét, amely 
a hegyvidéki szénbányászattal összefüggő patakszennyezést korlátozta és a bánya 
alatt elhelyezkedő települések védelmét biztosította, utasította a Környezetvédelmi 
Ügynökséget, hogy vizsgáljon felül alapvető környezetvédelmi törvényeket (a Tiszta 
Víz törvény, Obama Tiszta energiagazdálkodási terve), az AEÁ-at kiléptette a Párizsi 
Klímamegállapodásból, lényegesen csökkentette a védett természeti övezetek terü-
letét, engedélyezte az olaj- és gáz fúrást az Atlanti- és a Csendes-óceán szinte teljes 
partvonala mentén, valamint az Északi-sarkvidéki nemzeti rezervátum védett terü-
letén.



Zamfi r Korinna128

totta volna a fejlődés lehetőségétől és munkahelyüktől, más országok 
gazdasági és környezeti érdekei érvényre juttatásával. Nem véletlenül 
ugyanez hangzott el 2017 júniusában, amikor Trump bejelentette, hogy 
az Egyesült Államok felmondja a Párizsi Éghajlatvédelmi Egyezményt.50 
Döntését nemcsak a fosszilis tüzelőanyagipar érdekeit képviselő gazda-
sági és politikai körök üdvözölték, hanem fundamentalista evangelikál 
vezéralakok is.51

A Trump-korszakban az evangelikál fundamentalista érdekcsopor-
tok korábban nem látott befolyásra tettek szert.52 Míg Bush esetében 
az affinitás összefüggött azzal, hogy az elnök valóban vallásos volt, 
Trumpot nem foglalkoztatták teológiai kérdések. Ő maga nem vallott 
ugyan premillenarista-elragadtatásteológiai nézeteket, de felismerte a jó 
és rossz kozmikus harcaként feltűntetett politikai küzdelem hatalmas 
mozgósító erejét. A vallás és politika közötti összefonódás másik oldala, 
hogy az evangelikál egyházak a republikánus párt visszhangkamráivá 
váltak.53 

50 Uo. 199–200.
51 Így például E. Calvin Beisner szerint az elnök az emberek milliárdjait mentette 

ki a szegénység csapdájából, amelybe az értelmetlen Párizsi egyezmény előírásai dön-
tötték volna őket, és így a tiszta, egészséges, szép és egészséges környezetnek örülhet-
nek. Turner – Isenberg, The Republican Reversal, 201. vö. Beisner, E. Calvin, Paris Cli-
mate Agreement No Help to People or Climate, Harmful to Both, CNS News (2017. június 5.), 
https://www.cnsnews.com/commentary/e-calvin-beisner/paris-climate-agreement
-no-help-people-or-climate-harmful-both (hivatkozás: 2023. ápr. 27.). Beisner a The 
Cornwall Alliance for the Stewardship of Creation alapítója, amely vallási és áltudo-
mányos alapon következetesen aláássa az éghajlatkutatás eredményeit. További eh-
hez hasonló evangelikál, a környezetvédelemellenes eszméket terjesztő szervezetek 
a Heritage Foundation és a Heartland Institute.

52 Morris, Alex, Donald Trump: The End-Times President: How Fundamentalist Chris-
tians Who Believe in the Apocalyptic Myth of “the Rapture” Could Be Shaping Trump’s 
Agenda – and American Life, Rolling Stone (2020. október 30.), https://www.rollingstone.
com/politics/politics-features/donald-trump-christians-fundamentalists-end-times-
rapture-1083131/ (hivatkozás: 2023. ápr. 27.); Scanlon, Hillary, Faith Trumps Climate 
Change: The Engagement of White Evangelicals with Climate Change Narratives, in Religion 
and Culture Major Research Papers 1 (2020). https://scholars.wlu.ca/rlc_mrp/1 (hivatko-
zás: 2023. ápr. 27.). 

53 Bruggers, James, What to Make of Some Young Evangelicals Abandoning Trump 
Over Climate Change?, Inside Climate News (2020. szeptember 25.), Nancy T. Ammer-
man, a bosztoni egyetem vallásszociológusa nyomán; https://insideclimatenews.
org/news/25092020/evangelical-christian-voting-climate-change-biden-trump-2020/. 
Az összefonódást az is mutatja, hogy a Pew Research 2020-as közvéleménykutatá-
sa szerint a fehér evangelikálok 82%-a Trumpra kívánt szavaz, és csak 17% Joe Bi-
denre. Lipka, Michael – Smith, Gregory A., White Evangelical Approval of Trump Slips, 



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 129

A Trump-adminisztráció legmagasabb köreiben ott voltak az elragad-
tatás-teológiát valló evangelikál vagy az ilyen nézetekkel szimpatizáló 
hivatalviselők. Az adminisztráció legjelentősebb tagjai részt vettek a Fe-
hér Házban tartott, premillenarista-elragadtatásteológiai elképzeléseket 
terjesztő bibliatanulmányokon, amelyeket Ralph Drollinger lelkész, te-
levíziós igehirdető vezetett.54 Elköteleződésükben az a meggyőződés is 
megnyilvánult, hogy politikai döntéseikkel részt vesznek abban az esz-
katologikus harcban, amely közelebb hozhatja Krisztus második eljöve-
telét.55 E körhöz tartozott többek között Scott Pruitt, a Környezetvédelmi 
Ügynökség (EPA) vezetője is, akit szoros pénzügyi érdek fűzött a fosz-
szilis tüzelőanyag iparhoz. Korábban, Oklahoma állam főügyészeként, 
Pruitt a környezetvédelmi törvények érvényesítése ellehetetlenítésére 
törekedett, és ismételten akadályozta az EPA működését. Pruitt kineve-
zését a Cornwall Alliance támogatta, amely 2014-es nyilatkozatában arra 
szólította fel a politikai vezetőket, hogy hagyjanak fel a globális hőmér-
séklet szabályozására irányuló eredménytelen és káros politikákkal.56 
Az EPA élén Pruitt mindent megtett, hogy leépítse Obama elnök kör-
nyezetvédelmi törvénykezését, és leállítsa az ügynökség klímavédelmi, 
a fosszilis üzemanyagtól való függés csökkentésére irányuló kezdemé-
nyezéseit.57 

But Eight-in-ten Say They Would Vote for Him (2020. júl. 1.), https://www.pewresearch.
org/short-reads/2020/07/01/white-evangelical-approval-of-trump-slips-but-eight-in-
ten-say-they-would-vote-for-him/ (hivatkozások: 2023. ápr. 27.).

54 Mike Pompeo külügyminiszter, Mike Pence alelnök, aki újjászületett, evangéli-
umi katolikusként jellemezte magát, Alex Acosta munkaügyi miniszter, Jeff Sessions 
főügyész, Scott Pruitt, a Környezetvédelmi Ügynökség (EPA) vezetője, Ben Carson 
lakásügyi és városfejlesztési miniszter, Betsy DeVos oktatási miniszter és Sonny Per-
due mezőgazdasági miniszter. A bibliakör szervezője Ralph Drollinger lelkész, te-
levíziós igehirdető, a Kapitóliumi lelkészségek (Capitol Ministries) alapítója, már a 
kilencvenes évek végétől az elragadtatás-teológia és millenarizmus eszméit terjesztő 
bibliatanulmányokat szervezett politikai vezetőknek, az egyes államok, Washington, 
a képviselőház, a kongresszus számára, majd Trump alatt, 2017-től, a Fehér Házban 
is. 

55 Morris, Donald Trump, https://www.rollingstone.com/politics/politics-features/
donald-trump-christians-fundamentalists-end-times-rapture-1083131/ (hivatkozás: 
2023. április 27.).

56 Scanlon, Faith Trumps Climate Change, 17–18.
57 Turner – Isenberg, The Republican Reversal, 2–3, 192, 203–212; Dennis, Brady – 

Eilperin, Juliet, How Scott Pruitt Turned the EPA Into One of Trump’s Most Powerful 
Tools, Washington Post (2017. december 31.), (hivatkozás: 2023. április 27.). 



Zamfi r Korinna130

Trump támogatói táborához tartoztak Drollinger mellett olyan el-
ragadtatás-prédikátorok, televíziós evangélisták, mint Robert Jeffress, 
David Jeremiah, vagy Pat Robertson. Az utóbbi 2020 októberében azt 
jósolta, hogy Trump megnyeri a választásokat, ezt súlyos belpolitikai za-
varok és nemzetközi zavargások követik, és beteljesedik Ezékiel 38 pró-
féciája az északi hatalomról (a muszlim államok, Oroszország és Azer-
bajdzsán), amely megtámadja Izraelt. Isten azonban megvédi Izraelt, és 
elpusztítja a támadókat. A béke korszakát a nagy megpróbáltatás követi, 
amikor egy aszteroida csapódik be a Földbe.58

Nem áll módomban a demokrata adminisztrációk környezetpolitiká-
jával foglalkozni. Az azonban tény, hogy Clinton, Obama, illetve Biden 
jóval nagyobb jelentőséget tulajdonított, illetve tulajdonít a környezet-
védelemnek, a klímaváltozás ellensúlyozásának, a védett természeti 
övezetek megóvásának, a lég- és vízszennyezés visszaszorításának. Joe 
Biden politikai döntéseire a környezettudatosságra is kiható katolikus 
hite is befolyást gyakorol.59

Arra sincs lehetőség, hogy kitérjek a hermeneutika, a vallási meggyő-
ződések, a politikai nézetek és környezetvédelemmel kapcsolatos állás-
pont összefonódása magyar vonatkozásaira. Azonban a klímaváltozás 
tudományos alapjainak megkérdőjelezése és következményei komolysá-

58 Mantyla, Kyle, Pat Robertson Prophesies That Trump Will Win Reelection, Then the 
End Times Will Begin, Right Wing Watch (2020. október 20.), https://www.rightwingwat-
ch.org/post/pat-robertson-prophesies-that-trump-will-win-reelection-then-the-end-
times-will-begin/ (letöltve 6.01.2023). 

59 Joe Biden talks his Catholic Faith, Pope Francis and Politics, with Father Matt Malone, 
S.J., editor in chief of America, https://www.youtube.com/watch?v=xson7Rg5p3A (alel-
nök korában adott interjú, amelyben kitér Ferenc pápa és a katolikus egyház szociá-
lis tanítására, a környezetvédelem jelentőségére, és a Laudato si’ -t méltatja); Roewe, 
Brian, President-Elect Biden Pledges To Push Climate Agenda Despite Legislative Obstacles, 
Earthbeat, National Catholic Reporter (2020. november 10.), https://www.ncronline.org/
earthbeat/politics/president-elect-biden-pledges-push-climate-agenda-despite-legis-
lative-obstacles, Horan, Daniel P., Biden Administration’s Climate Agenda Reflects Spirit 
of Laudato Si’, in Earthbeat, National Catholic Reporter (2020. december 9.), https://www.
ncronline.org/earthbeat/justice/faith-seeking-understanding/biden-administra-
tions-climate-agenda-reflects-spirit; Naftali, Timothy – White, Christopher, Biden 
and Pope Francis Could Be a Climate Change Miracle, in Foreign Policy (2021. január 31.), 
https://foreignpolicy.com/2021/01/31/biden-pope-francis-climate-change-miracle/. 
(Valamennyi forrás utolsó ellenőrzése: 2023. április 27.). Az adminisztráció klíma-
ügyért felelős elnöki különmegbízottja a katolikus John Kerry.



Hermeneutika és környezetpolitika. Néhány megfontolás ... 131

gának bagatellizálása megtapasztalható mind vallási körökben,60 mind 
a politikai diskurzusban.61 

Zárógondolatok

A szó szerinti, ezoterikus bibliamagyarázattal összefüggő dominionis-
ta és apokaliptikus-premilleniális nézetek negatívan befolyásolják a 
környezetvédelem kérdését, és vallásilag igazolják a természeti forrá-
sok kiaknázását. Ez különösen szembetűnő az Egyesült Államokban, 
ahol a Reaganhez köthető republikánus fordulat óta a környezetvéde-
lemellenes, éghajlattudomány-ellenes politika támaszt lelt a fundamen-

60 Pocsaji MiklÓs, Apokalipszis most? Evangelikalizmus (2022. október 14.), https://
www.evangelikalcsoport.hu/2022/10/14/apokalipszis-most/ („Aztán jött a klíma-apo-
kalipszistől rettegés ,szigorúan tudományos alapon’, aminek Mount Everestje Greta 
Thunberg ifjú próféta hisztérikus haragja volt az ENSZ gyűlésen.”). Kifinomultabban 
és árnyaltabban hárítja el Szabados Ádám a fenyegetést (Remény a közelgő összeom-
lásban, Divinity (2022. július 13.), https://divinity.szabadosadam.hu/?p=31578, szintén 
Greta Thunbergre és a közeli klímakatasztrófa állítólagos rémére utalva. Letöltés: 
2023. április. 27.

61 Ld. A környezetvédelem az új vallás. Michael Shellenberger bestsellerének magyar for-
dítását mutatták be az MCC-ben (szerző nélkül), Magyar Hírlap (2021. november 16.), 
https://www.magyarhirlap.hu/kultura/20211116-a-kornyezetvedelem-az-uj-vallas, 
hivatkozás: 2023. április 27.). A felszólalások a republikánus fordulat stratégiáját 
tükrözik és diskurzusa hívószavait ismétlik: a környezetvédelem ideológiai fegyver 
lehet, „méregzöld politika” helyett ésszerű, felelős zöldpolitika [vö. „ésszerű haszná-
lat”, a környezetvédelem és források felhasználása egyensúlya]; tiltás helyett ösztön-
zésre, a ránk erőltetett globális, központi diktátumok helyett helyi megoldásokra van 
szükség; a környezetvédelem a nemzetállamok, nem a nemzetközi intézmények fela-
data [vö. deregularizáció, nemzeti érdek]. A Shellenberger könyvéből kiemelt nézetek 
a klímaváltozással kapcsolatos aggodalmakat bagatellizálják (a zöldpolitika túldra-
matizál, mentális terhet jelent, pánikkeltés a világvége folytonos beharangozásával). 
A bemutatás aláássa a tudományos kutatás eredményeit (ideológia, ill. hiedelmek 
uralják), szembeállítja a hittel (az istenhittől eltávolodott ember új vallása, szekuláris 
hite), a republikánus / evangelikál technológia-optimizmust tükrözi (az emberiség 
a technológia fejlődésével képes legyőzni a klímaváltozás problémáit), és lejáratja a 
környezetvédelem ikonikus alakját (Greta Thunberg csupán népszerű médiatarta-
lom; nem egy környezetvédelmi aktivistának kellene meghatározni a környezetvé-
delem céljait,  hanem a tudósoknak és a mérnököknek [csakhogy ezt megelőzően 
éppen a tudósok által megállapított veszélyt nevezi pánikkeltésnek és hiedelemnek; 
a mérnökök kiemelése a technológia megmentő szerepére utal].)



Zamfi r Korinna132

talista vallási nézetekben. A környezetvédelem tudományos kérdése 
átpolitizálódott, és a vallási és kulturális nézetek ütközőterévé vált.

Anélkül, hogy a politikai és gazdasági érdekcsoportok lobbiját fi-
gyelmen kívül hagynánk, egyértelmű, hogy a fundamentalista bibliai 
interpretációkat terjesztő egyházak jelentős hatást gyakorolnak a kör-
nyezetpolitikára. Az sem érdektelen, hogy az elragadtatás-teológia, a 
Left Behind jellegű regények és filmek népszerűsége legalább részben 
ugyanazt a frusztrációt fejezik ki, amely örül annak, hogy Isten bosszút 
áll a másként hívők, illetve a politikai ellenfelek fölött.62 

Bár e teológiai nézetek európai hatása még nem olyan jelentős, mint 
az Egyesült Államokban, terjedésükkel és azok politikai következmé-
nyeivel már Európában is számolni kell. Figyelemre méltó a republiká-
nus fordulatra jellemző diskurzus, amely a környezetvédelmi törekvé-
sek minimalizálását, a természeti források bizakodó kihasználását, a 
deregularizáció szorgalmazását összekapcsolja az keresztény hittel, a 
szabadság és a nemzet (vélt) érdekeivel. 

Teológusként látnunk kell azt, hogy a vallás, a vallási értékek köny-
nyen a politikai törekvések eszközévé válnak, és ideológiákat legitimál-
hatnak. 

62 Morris ezt Trump szavazótáborával kapcsolatban állapítja meg: a Trump 
diskurzusában kifejezést nyerő sérelempolitika („politics of grievance”) összefo-
nódott az elragadtatás-teológiában kifejezést nyerő isteni harag miatti örömmel. 
(Donald Trump [fennebb], https://www.rollingstone.com/politics/politics-features/
donald-trump-christians-fundamentalists-end-times-rapture-1083131/). 



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 133

Patrisztikus és fundamentálteológiai közelítések

Gyurkovics MiklÓs
A természet szépségétől a Teremtő természete 
felé: patrisztikus források

I. Bevezetés

A kereszténységre is nagy hatást gyakorló platonizmus és az ószövet-
ségi kinyilatkoztatás magyarázói, mint például Alexandriai Philón, a 
világot az érzékszervekkel tapasztalható anyagi és az értelemmel meg-
ismerhető szellemi valóságok egységeként értelmezték.1 E szemlélet-
módhoz tartozott Isten vagy mások számára az istenek, a Princípium 

1 Platón írásaiban, melyek hatással voltak a későbbi keresztény kozmológiára, ki-
forrott formában találkozhatunk a két világról szóló tanítással: az egyik a mennyei, 
a másik a földi, avagy episztemológiai szemszögből megfogalmazva az egyik a lát-
ható (ὁρατός érzékszervek által érzékelhető), a másik az értelemmel megismerhető 
(νοητός, vö. Resp. VI, 509d – 510a; Tim. 51c-52a; Tim. 28a). E megközelítés szerint, bár 
különbség található az értelemmel megismerhető és az érzékszervek által vizsgálha-
tó két világ között, mégis bizonyos hasonlóságok mentén párhuzamos kapcsolatban 
állnak egymással, és e kapcsolat Platón szerint a rendkívüli szépségben (κάλλος) és 
a lényeg feletti jóban (ἀγαθός) összpontosul. Ezért véleménye szerint minden ter-
mészetet kutató értelmes tevékenység a szépségből és a jóból indul ki, és hozzá ve-
zet (Resp. 508d – 509 b; Resp. 510a-6). A világ alkotója pedig a jó Atya (Tim. 28a-29b; 
30b-31a; 92c). A középső platonizmus egyik kiemelkedő műve szerint, Epitomé tón 
Platónos dogmatón ( Ἐπιτομὴ τῶν Πλάτωνος δογμάτων) = Did., melyet Alkonoosz-
nak tulajdonítanak (Kr. u. II. sz.), a materiális világ szépsége az ősminta (materiális 
kozmosz Ideája) szépségéről is tanúskodik vö. Did. XII, Hermann 166,40-167,15; 167,40 
– 168,7; Did. XIV, Hermann 169,16-18; 36-44; Did. XIV, Hermann 169,38-170,1. A Tim. 
értelmezéséhez vö. Niehoff, Maren R., Did the Timaeus Create a Textual Community?, in 
Greek, Roman, and Byzantine Studies 47 (2007), 161-191; Sedley, David, Creationism and its 
Critics in Antiquity, University of California Press, Berkeley 2007, 95–127.



Gyurkovics Miklós134

vagy a princípiumok létének az evidenciája. Vagyis az a meggyőződés, 
hogy a kozmosz harmonikus működését nem véletlenszerű események 
irányítják, hanem rendező, uralkodó és gondviselő elv, illetve elvek, me-
lyek racionálisak, azonban a halandók számára szinte felfoghatatlanok.2   

A patrisztikus korszakban a kronológiailag vett első nagy teológusok 
kozmológiai tanításukat az isteni kinyilatkoztatások egzegézisére és a 
hellén bölcseleti iskolák tanítására alapozták. Azonban a Krisztus utáni 
első századokban e két szellemi irányzat tanítása között jelentős feszült-
séget figyelhetünk meg a következő témák eltérő értelmezése miatt: a) 
a kozmosz örökkévalósága vagy időben való teremtése; b) a semmiből 
való teremtés vagy egy préegzisztens ősanyag megformálásával való al-
kotás; c) a szellemi és az anyagi természet egysége vagy különállása; d) 
az anyag jóságának vagy rosszaságának a megítélése. 

Az első századokban a keresztény és a hellén gondolkodók körében 
a Teremtő és a teremtett kozmosz értékelésében is eltérő álláspontokat 
találhatunk, mivel bár azok, akik a világ létrejöttét egy alkotó / teremtő 
princípiumhoz kötik, abban megegyeznek, hogy a világ e princípium 
sajátosságait tükrözi vissza, abban azonban már nem, hogy a materiális 
kozmoszt megalkotó princípium szükségszerűen egy jó princípium / is-
tenség lenne, ha pedig nem az, akkor az általa alkotott materiális világ 
is az alkotója tökéletlenségét vagy egyenesen rosszaságát hordja magán.  

Ez utóbbi elképzelést osztották a dualista vagy monista gondolkodók, 
Markión és a gnosztikusok, akikkel heves vitát folytatott Iréneusz, Ter-
tulliánusz, Alexandriai Kelemen és Órigenész is. Mivel az első századok 
keresztény gondolkodói élénk érdeklődést mutattak a teremtéstani fejte-
getések iránt – mindez azért is, mert a kortárs pogány gondolkodók előa-
dásaiban ezek a témák eleven diskurzusokat gerjesztettek –, ezért jelen 
tanulmányomban képtelenség lenne részletesen összefoglalni, akárcsak 
az első három század teremtéstanát. 

Fejtegetésemet a következő témaszűkítő kérdésfelvetésekkel sze-
retném indítani: Az első századok Szentírást értelmező teológusainak 
tanítása szerint hogyan tükröződhet vissza a Teremtő a teremtmények-
ben? Milyen értelemben lehet a természetnek Istent kinyilatkoztató 
funkciója?

2 Zachhuber, Johannes, Nature in The Routledge Handbook of Early Christian Philo-
sophy, szerk. Edwards, M., Routledge 2020, 27-40, 28-29; Gyurkovics, MiklÓs, A mózesi 
törvénytan kozmológiai és antropológiai vetületei Alexandriai Philón filozófiájában, in Atha-
nasiana 37 (2013), 18-37.



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 135

II. Alexandriai Philón

Megalapozottan vélhetjük, hogy a keresztény teremtéstan fejlődéséhez 
lényegesen járultak hozzá a zsidó egzegéta Alexandriai Philón írásai, 
aki a Teremtés könyvét Platón Timaioszával olvasta egybe, és így a kor 
kozmológiai kérdéseit a kinyilatkoztatás és a hellén filozófia ötvözetével 
válaszolta meg.3

Philón a De opificio mundi című művében fejtette ki az úgynevezett 
kettős teremtéstanát, mely a szellemi és majd az anyagi világ megalko-
tásáról szól. Philón szerint a materiális kozmosz alkotója az isteni Lo-
gosz, aki a tökéletes és szépséges isteni gondolatok mintájára alkotta 
meg először a szellemi világot, és majd ennek mintájára, a Platón által 
is emlegetett formátlan ősanyagból, az anyagi világot.4 A világ szépsé-
ge, Philón értelemzése szerint, annak köszönhető, hogy a természetnek 
maga az Alkotó adományozott önmaga értelmes elveiből, szépségéből 
és jóságából. Pontosabban mondva, a természetben működő isteni erők 
visszatükrözik az isteni értelmet, szépséget és jóságot.5 Philón meglátása 
szerint, mivel az ember értelmes lény, továbbá pedig az anyagi és a szel-
lemi világ egysége, az érszékszerveivel és az értelmével is megismerheti 
a világot, és a világban működő Istentől származó racionális elveket.6 
Philón belátása szerint, az emberben és a világban is működő értelmes 
elvek prototípusa és forrása is az isteni Logosz. Ezért az ember a ter-
mészet rendjét vizsgálva a Logosz kinyilatkoztatását tárhatja fel, aki az 
istenismeret közvetítője. A „Logosz képére” teremtett emberi értelem a 
Logosz által meghatározott elveket vizsgálja. E fölfelé ívelő istenismeret-

3 Philón teremtéstanáról vö. Runia, David T., Philo of Alexandria and the Timaeus 
of Plato (Philosophia Antiqua 44), Brill, Leiden 1986; UŐ., Philo of Alexandria, On the 
Creation of the Cosmos according to Moses, Introduction, Translation and Commentary, 
Brill, Leiden 2001, 1-45; UŐ., Philo’s De Aeternitate Mundi. The Problem of Interpretation, 
in Vigiliae Christianae 35 (1981/2), 105–151; Martin, Josè Pablo, Ontologia e creazione in 
Filone Alessandrino. Dialogo con Giovanni Reale e Roberto Radice, in Rivista di Filosofia 
Neo-Scolastica 82 (1990/1), 146-165; Reale, Giovanni – Radice, Roberto, La genesi e la 
natura della filosofia mosaica. Struttura, metodo e fondamenti del pensiero filosofico e teologi-
co di Filone di Alessandria, Monografia introduttiva, in Filone di Alessandria, La filosofia 
mosaica, Milano 1987, V-CXLI, a teremtésről részletesen: XVII – CLIII. 

4 Vö. De opificio mundi = Opif. 8; 18-19; 21-30.
5 Vö. De migratione Abrahami = Migr. 179-183. Ezen isteni sajátosságából való ré-

szesedés által változhat az anyag és a kozmosz rendezetlensége renddé, a széthúzás 
harmonikus állapottá, az ellenségeskedés pedig békévé, vö. Opif. 21-22.

6 Vö. Migr. 192-195. 



Gyurkovics Miklós136

tel együtt jár a kozmosz fokozatos elhagyása, túlhaladása is.7 Ezen elmé-
let kisarkított interpretációja egy vélt feszültséget gerjeszthet az anyag 
és a szellem között, továbbá a teremtett világ és a Teremtő között. E fe-
szültség biblikus példája Ábrahám és Hágár történetének az allegóriája. 
Philón értelmezése szerint az egyiptomi Hágár az anyagiasság, a testies-
ség és az alapműveltség jelképe, ugyanakkor még az „idegen országban 
való tartózkodás” allegóriája is. Ez utóbbi allegória a természettudomá-
nyokban „bennrekedt” bölcselőkről szól, akik nem akarják egységben 
szemlélni a szellemieket az anyagiakkal.8 Hágár személyének a biblikus 
értelmezésénél láthatjuk, hogy Philón nem vetette meg a klasszikus tu-
dományokban és a természettudományokban való jártasságot,9  sőt, az 
istenismeret útja folyamán szükségesnek is ítélte az ezekben való elmé-
lyülést, azonban nem javasolta, hogy a bölcsességre vágyók mellettük 
rekedjenek meg, vagy egyenesen a természetet imádják Isten helyett. 10 

Valaki azt mondhatná, hogy Philón az ezekhez hasonló tanításai-
val a világ elhagyására, sőt szépségének a tagadására ösztönzött. Az 
igaz, hogy Philón gondolatvilágát is átjárta a testiességgel és az anya-
giassággal szemben megfogalmazott kritika, ez azonban fejtegetései 
szerint nem az anyag és semmi estre sem a természet negatív értéke-
léséről tanúskodik, hanem az embernek a természettel való elhibázott 
viszonyáról.11 Ismeretelméleti szempontból a teremtett természetnek 

7 Vö. Migr. 86-94; De congressu eruditionis gratia = Congr. 89-94.
8 Vö. Congr. 13-24. 
9 Vö. Congr. 11; 15-17; 72-80; De mutatione nominum = Mutat. 254; Migr. 194. E témá-

ban beszédes értelmezést kapott Nachornak (Ναχωρ) a neve is, mivel őt Philón a 
„világosság nyugalmának” nevezte (Ter 11,27-32 in Congr. 45-49), vagyis olyan ember 
prototípusa, akiben bár megvan az értelem fénye, mégsem cselekvő benne, hanem 
szunnyad. Vizsgálódásaiban megelégszik a természet által nyújtott empirikus igaz-
ságokkal, és nem hajtja őt tovább az értelem cselekvő vágya a materiális természet 
elhagyására, hogy a szellemiekhez és Isten felé emelkedjen, vö. Congr. 48-49.  Philón 
nagyon egyértelműen leszögezte, hogy sem a világ, sem a természetből felismert je-
lenségek, sem a természetben működő törvények és erők, sem pedig a Világlélek nem 
Isten, annak ellenére, hogy az istentől származnak, vö. Migr. 179-182; 62; De Abrahamo 
= Abr. 68; 81; De gigantibus = Gig. 62; De cherubim = Cher. 48-50). Az értelmes embernek 
nem a földben, sem pedig az égben legyen a hite, hanem a földi és az égi jelenségek 
által felismerhető Istenben, aki az egek és a föld teremtője, ilyen ember volt Ábrahám, 
vö. Quis rerum divinarum heres sit = Her.  90-99. 

10 Vö. Her. 98; Gig. 62; Abr. 81; 133-146; Cher. 48-50; Migr. 139; Mutat. 245-270.
11 Vö. Her. 69. Az Istent kutató lélek elhagyja a testet, a földet, az érzékelést, az 

emberi fogalmakkal kifejezhető ismeretek világát, sőt még önmagát is el kell tud-
nia hagyni, hogy önkívületben az isteni üzenetet prófétálja. A témához még vö. Her. 



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 137

jelentős teológiai funkciót tulajdonított, mivel meggyőződése szerint 
a világ Istent nyilatkoztatja ki. Bár igaz, hogy Philón a világot Isten 
„árnyékának” nevezte, azonban az árnyék kifejezése magyarázata sze-
rint nem pejoratív,12 mivel teológiájában Isten első árnyékképe maga 
a Logosz, második árnyékképe pedig a világ.13 Ezért azt vallja, hogy 
ahogy valaki az árnyékok „közvetítése” által a tárgyak valóságára kö-
vetkeztethet, úgy a teremtett természet és a Logosz felismerése által 
Istenre következtethetünk. 14 Később láthatjuk, hogy Plótinosz szerint 
a materiális világ egy érzékelhető és folyamatosan változásban lévő 
képe a szelleminek, ami örök és változatlan.15 Sőt, Plótinosz  hangnél-
küli (ἄψοφος) és homályos (ἀμυδρός) kontemplációnak is nevezte a ter-
mészetet, illetve másik megfogalmazása szerint a természet önmaga 
is inkább csak csendesen és rejtve nyilatkoztatja ki az általa szemlélt 
abszolút igazságot.16

III. Jusztinosz Mártír

Az apostoli hagyományra építő korakeresztény kozmológiák egyre el-
térőbb vonásokat mutattak a kortárs pogány bölcseleti irányzatoktól. A 
keresztények Istene az az egy Isten, akin kívül nemcsak, hogy nem léte-
zik más Isten, hanem akin kívül semmi sem létezett öröktől fogva, így a 

75-80; Mutat. 76; Legum allegoriae = Leg. III,214-215; Migr. 139; Cher. 53-65. Philón úgy 
vélte, hogy az ember a materiális célok követésében előbb – utóbb a kielégíthetetlen 
gyönyörök és a szenvedélyek rabjává válik, olyanná, akiben az értelem lángja kial-
szik. Az ilyen személy allegóriája Ézsaó, vö. Congr. 58-62; Migr. 176-178; Her. 96-99; De 
somniis = Somn. I,41; Abr. 66.

12 Leg. III,97-99.
13 Leg. III,100-103. Vagyis az emberiség számára a világ Isten homályos árnyékké-

pe, a Logosz pedig Istennek tisztább, de a megismerő számára továbbra is homályos 
árnyéka.

14 Az igazsághoz hozzátartozik, hogy szerzőnknél a szellemiekkel szemben az ér-
zékszervekkel megtapasztalható világ kevésbé értékes vö. Abr. 66; 76; Migr. 192-195; 
Congr. 21; Mutat. 3.

15 Vö. Enneads = Enn. III,7,16-45. Plótinosz a természetet egyszerre hívta szemlélés-
nek (θεωρία) és a szemlélés tárgyának is (θεώρημα), Enn. III,8,3,15-20. Magyarázata 
szerint a természetben működő értelem egyszerre szemléli az őt körbefonó Világ-
lelket, ugyanakkor a természetet szemlélők rajta keresztül pillanthatják meg a lát-
hatatlan és elbeszélhetetlen igazságokat. Hasonló gondolatokat jegyzett fel Philón a 
világban lévő Logoszról, és az isteni értelemről: Leg. 3, 100; Migr. 192; 195. 

16 Vö. Enn. III,8,4,1-44.



Gyurkovics Miklós138

világ sem. Ezzel szemben a preszokratikus és egyes középső platonista 
elképzelések hatására a gnosztikus gondolkodók a világ megalkotását 
gyakran dualista rendszerben magyarázták, melynek sajátossága sze-
rint a világ anyaga általában egy kevésbé tökéletes, alacsonyabb rendű 
istenséghez kötődik.17

Amint látni fogjuk, több mint valószínű, hogy Jusztinosz Mártír 
ismerhette Alexandriai Philón írásait. Jusztinosz teremtéstanában a 
kortárs filozófusokkal, a gnosztikus gondolkodókkal és Markion taní-
tásával szemben Isten egyedülállóságát, a természet jóságát, és a világ 
mulandóságát hangsúlyozta.18 Szerinte egyedül csak egy Isten létezik, 
aki a formátlan ősanyagból, önmaga számára és az emberiség érdekében 
hozta létre a világot.19 Jusztinosz esetében a formátlan ősanyag említé-
se egyrészt Philón és Platón hatására utalhat, másrészt azonban ezzel 
a kifejezéssel a kortárs filozófusok véleményét is cáfolta,20 akik főleg 

17 Például: Refutatio VII,21,1-4; 23,2; 25,1; Ireneusz, Adversus haereses = Haer. I,1,1-2;
Alexandriai Kelemen, Excerpta ex Theodoto = Exc. 42,1; Stromata = Strom. III,3,12,1. 
A témához fontos hasznos olvasmány: Osborn, Eric, The Emergence of Christian 
Theology, Cambridge 1993, 109-158; Floyd, William Edward Gregory, Clement of
Alexandria’s Treatment of the Problem of Evil, Oxford 1971, 2-3; Ples ̆e, Zlatko, Gnostic 
dualism, in Light against darkness: dualism in ancient Mediterranean religion and the cont-
emporary world, szerk. Lange, A. – Levinson, B. M. –  Noam, V., Vandenhoeck & Rup-
recht, Gö ttingen 2011, 209 – 225. Floyd megállapítása szerint a gnosztikus dualista 
rendszerek Platón kozmológiai tanításának a kisarkított változatai. Baszilidésznél 
a στερέωμα (szilárd égboltozat) vagy μεθόριον (határvidék), Valentinosznál a ὅρος 
(határ) az a „határvonal”, mely kétfelé választja és radikálisan elkülöníti egymástól 
az ideák világát az anyagi világtól. E két valóságnak két istensége van, az egyik a 
transzcendens és megismerhetetlen jó Isten, a másik pedig az anyagi világot uraló 
gonosz istenség. Továbbá vö. Bianchi, Ugo, The Category of Dualism in the Historical 
Phenomenology of Religion, in Temenos 16 (1980), 14-33; Pearson, Birger, Gnosticism, Ju-
daism, and Egyptian Christianity, Fortress Press, Minneapolis 1990, 148-182; UÖ., Ancient 
Gnosticism: Traditions and Literature, Fortress Press, Minneapolis 2007; King, Karen L., 
A Distinctive Intertextuality: Genesis and Platonizing Philosophy in the Secret Revelation 
of John, in Gnosticism, Platonism and the Late Ancient World (Nag Hammadi and Ma-
nichaean Studies 82), szerk. Oort, van J., – Thomassen, E., Brill, Leiden 2013, 3-22; 
Narbonne, J. M., The Neopythagorean Backdrop to the Fall (σφαλμα/νευσισ) of the Soul in 
Gnosticism and its Echo in the Plotinian Treatises 33 and 34, Uo., 411-425; Magris, Aldo, 
La logica del pensiero gnostico, Morcelliana, Brescia 1997, 100-108.

18 Vö. Dialogus cum Tryphone = Dial. 56,3-5; 11,1; 35, 5–6. Niehoff, Maren R., A Jew 
for Roman Tastes: The Parting of the Ways in Justin Martyr’s Dialogue with Trypho from a 
Post-Colonial Perspective, in Journal of Early Christian Studies 27 (2019/4), 549-578. 

19 Vö. Dial. 56,10-11; 5,2-3; 11,1; 62,2; Apologia = 1 Apol. 10,2; 67,7; 59-60; 2 Apol. 4,1.
20 Vö. Goodenough, Erwin, The Theology of Justin Martyr. An Investigation Into the 

Conceptions of Early Christian Literature and Its Hellenistic and Judaistic Influences, Philo 



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 139

Arisztotelész tanításával egyetértve a világot öröknek tartották, vagy 
azt vélték, hogy a kozmosz megalkotása előtt egy őskáosz létezett, amit 
úgymond egy másik istenség ereje „idomított” meg.21

Jusztinosz arra is rámutatott, hogy Isten Fia a világ harmonikus fenn-
tartása érdekében a kozmoszban immanens módon tevékenykedik; Isten 
Lelke pedig a kozmosz felett, transzcendens módon őrködik. Jusztinosz 
ezzel a tanítással egyszerre három teológiai üzentet adott át: egyrészt, 
hogy az Ószövetség bölcsessége Platón tanításával egybecseng, aki a 
világ teremtő atyjáról és a világban működő világlélekről is tanított. 
Másrészt, hogy a világ harmonikus működése a kozmosz alkotóját és 
gondviselőjét nyilatkoztatja ki: az Atyaistent, a Fiút és a Lelket. Harmad-
részt pedig, hogy a teremtetett világ, nemhogy akadálya lenne az ember 
üdvös és erkölcsös életvitelének, hanem éppen ellenkezőleg, a teremtett 
világ az emberi élet Istennek tetsző megélésének a legalkalmasabb kö-
zege.22

Megfigyelhető, hogy Jusztinosznál a teremtett természet, minden 
materiális valóságával együtt, kontemplációra alkalmas „jelenség”, ezért 
krisztológiai szempontból is az emberiség javát szolgálja. Hisz az embe-
riség érzékszervein keresztül teszi meg az első krisztológiai felismeré-
seket, és majd a természeti jelenségek és a történelmi események által 
juthat el az istenség felismerésére. Vagyis Krisztus emberi természetén 
keresztül, az isteni valóság szemlélésére. Ehhez a felismeréshez azon-
ban, az ember mégsem juthat Isten lelkének az inspirációja nélkül, aki a 
teremtett természetben, a prófétákban, az Írásokban és a történelemben 
is épp úgy tevékenykedik, mint a jelenség szemlélőjében és értelmezőjé-
ben is.23 Jusztinosz e szemléletmóddal magyarázta Krisztus keresztségé-
nek az eseményét is, aminek értelmezése folytán kifejtette, hogy a füllel 
hallható szózat, az szemmel látható galamb, és az emberek által az ács 
József fiának vélt Jézus által, mint a természetben érzékelhető jelenség 
szemlélése által Krisztus istenségét ismerhették fel az emberek. Ezért 
Jusztinosz úgy vélte, hogy a Zsolt 2,7: „Te vagy az én Fiam, ma nemzet-
telek téged”, nem Krisztus isteni nemzéséről szól, hanem a materiális 

Press, Jena 1923, 206–231.
21 Vö. Niehoff, Maren R., Did the Timaeus Create a Textual Community?; UŐ., Justin’s 

Timaeus in light of Philo’s Timaeus, in The Studia Philonica Annual 28 (2016), 375-392. 
22 Vö. PlatÓn, Tim. 28c in 1 Apol. 8,2; Dial. 7,3. Továbbá még: Dial. 34,3. 8 (Zsolt 72,1-

19); Dial. 60,2; 61,1; 62,4; 63,4; 74,1-3; 129,4.
23 Vö. Dial. 11,4-12,3; 14,1-17,4; 32,1-2; 42,3; 43,1; 54,2; 66,1-67,6; 68,1-9; 76,1-7,11; 84,1-2 

(Iz 7,14); 88-91; 103,6; 111,4; 113,1-115,4.



Gyurkovics Miklós140

világba megtestesült Krisztus istenségének a felismeréséről. Ez a teoló-
giai felismerés, a teremtett világ érzékelése és szemlélése által „születhet 
bele” az emberek értelmébe. 24

IV. Ireneusz

A kereszténység hajnalán Ireneusz véleménye a gnosztikus és a dualista 
tanítások ellenpólusaként jelent meg, mivel vallotta, hogy a látható és 
látathatatlan valóságoknak, tehát a szellemieknek és az anyagiaknak is 
egyetlen teremtő Istene van,25 aki a világot önmaga szépségének a min-
tájára alkotta meg a semmiből, és nem pedig valamilyen rajta kívül álló 
anyagból vagy más külső minta szerint.26 A teremtő Isten nemcsak meg-
alkotta a világot, hanem gondját is viseli, sőt, nélküle semmi sem mehet 
végbe.27

24 Vö. Dial. 88,1-8.
25 Haer. II,7,2 (A Teremtő és a megváltó gondját viseli és tudomást vesz teremt-

ményeiről); II,9,1 (teremtmények a Teremtőre utalnak); II,27,2 (Egy Isten teremtett 
minden láthatót és láthatatlant az Igéje által); II,30,9 (A Démiurgosz szabadon, ma-
gából, saját elhatározása által teremtett); IV,32,1 (Egy Isten van, az Ószövetség és az 
Újszövetség Istene, a látható és láthatatlan létezők „plazmálója”). Behr, John, Irenaeus 
of Lyons. Identifying Christianity, Oxford University Press, Oxford 2013, 81-203; Steen-
berg, Matthew Craig, Irenaeus on Creation: The Cosmic Christ and the Saga of Redemption 
(Vigiliae Christianae Supplements 91), Brill, Leiden 2008, 61-100.

26 Vö. Haer. II,16,1 (Egyedül az egy Istentől származik a teremtés mintája); II,10,3-4 
(Gnosztikus tan: Achamoth könnyeiből származik a nedvesség szubsztanciája, neve-
téséből a világosság szubsztanciája, szomorúságából a szilárdság, a sírásából a moz-
gásban lévő változó valóságok szubsztanciája). Ezzel szemben: Isten mindenhatósá-
gának a bizonyítéka, hogy a teremtés anyagát teremtette meg a semmiből, anélkül, 
hogy korábban létezett volna (Lk 18,27: Istennek lehetséges); Haer. II,25-30; II,25,1-2 
(A számok és a világban uralkodó harmónia is Istentől származik); II,26,1-3 (A termé-
szettudományok racionalitása az isteni Logoszra mutat rá, és nem hasznos, ha vala-
ki a természettudományoknál maradva azokat isteníti); 27,1-3 (A világ bölcsessége a 
Szentírás helyes értelmezéséből származik); II,28 (Istentől, tehát a Fiú és a Szentlélek 
kinyilatkoztatása által, és a Szentírás helyes értelmezése szerint kapjuk a bölcsessé-
get a teremtett világról és magáról Istenről is). 28,4 (Isten Intellektus, Logosz, Lélek, 
aki a Teremtő); 29,3-30,8 (Valentinosz értelmezése a három természetről); 30,9 (Isten 
mindenható, a semmiből teremtett, Igéje és ereje által, mindent átölel és magába fog-
lal, Őt azonban semmi sem foghatja fel). Haer. IV,4,1; II,34,2-3; IV,38,1: Ireneusz arra is 
rámutatott, hogy a világnak, mivel teremtmény és részekből tevődik össze, és folya-
matos változások mennek benne végbe, ezért kezdete és vége is van. 

27 Vö. Haer. II,1,1; II,9,1; II,30,6; II,2,5 (Jn 1,3); III,11,1; IV,20,1-4; II,6,3.



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 141

Az ember Ireneusz felkiáltása szerint Isten dicsősége,28 mivel az 
Atya, Krisztussal és a Lélekkel, mint két kezével együtt alkotta meg.29 A 
gnosztikus gondolkodókkal szemben cáfolta, hogy eleve három emberi 
fajt („pneumatikusok”, „pszichikusok” és „anyagiak”) hozott volna létre 
a Teremtő, mint ahogy ezt Valentinosz és a követői vallották, továbbá, 
hogy természetük szerint a „pneumatikusok” üdvözülnek, az „anyagi-
ak” pedig elkárhoznak.30 Ireneusz azt is kifejtette, hogy az embernek 
az Isten által meghatározott legsajátosabb helye a teremtett természet. 
Másként fogalmazva, a teremtett világ központja és célja is az ember, 
az ember pedig magáért Krisztusért lett teremtve, hogy az emberben 
anyagi valósága szerint is a Teremtő dicsősége és üdvözítő terve tündö-
kölhessen.31 

Megfigyelhetjük, hogy Ireneusz párhuzamot állított a Szentírás és 
a természet között, mivel a teremtett természetnek a Szentíráshoz ha-
sonló, Istent kinyilatkoztató szerepet tulajdonított. Mindemellett azt is 
hangsúlyozta, hogy magából a Szentírásból sokkal tisztábban tündöklik 
fel Isten. Így tehát a világot a kinyilatkoztatásnak egy „homályosabb” 
formájaként ismerte el.32 Meglátása szerint az alkotott természet Isten 
gondviselő jelenlétét hivatott kinyilatkoztatni, ezért a gnosztikusokkal 
szemben azt állította, hogy Isten a természetet saját üdvözítő terve sze-
rint uralja, így az anyag is része e tervnek.33 Ádám az isteni üdvgondozás 
szerint Krisztussal dicsőül meg, aki az emberi testben saját művét teszi 
teljessé.34 Ezért azt is mondhatjuk, hogy a teremtett természet minden 
változásával együtt az isteni gondviselés megjelenítője, a tökéletes isteni 
szépség és jóság kinyilatkoztatója, és nem pedig a gonosz erők „csatate-

28 Vö. Haer.  IV,20,1-7; V,6,1; V,15,2; V,18,2. Behr, Irenaeus of Lyons, 155-162; Canlis, Ju-
lie, Being Made Human: The Significance of Creation for Irenaeus’ Doctrine of Participation, 
in Scottish Journal of Theology 58 (2005/4), 434–54; Steenberg, Matthew Craig, Irenaeus 
on Creation: The Cosmic Christ and the Saga of Redemption (Vigiliae Christianae Supple-
ments 91), Brill, Leiden 2008, 101-152.

29 Vö. Haer. III,22,3; IV,33,7.
30 Vö. Haer. I,7,5; Alexandriai Kelemen, Exc. 3,54.
31 Vö. Haer. II,2,3; II,13,4; II,28,4; II,30,6-7; IV,20,1; II,27,2; II,28,2; II,25,2; II,30,9; IV,5,1; 

IV,11,2; III,22,3. Vö. Bentivegna SJ, Giuseppe, Economia di salvezza e creazione nel pensiero 
di s. Ireneo, Herder, Roma, 1973, 123; Behr, John, Asceticism and Anthropology in Irenaeus 
and Clement, Oxford 2000, 127-129.  

32 Vö. Haer. II,27,1-3; IV,4,3; II,16,3. 
33 Vö. Haer. II,9,1; II,26,3; II,30,3; II,28,2-3.
34 Vö. Haer. III,22,3; V,15,2-3 (Ter 2,7 és Jn 9,3-6: a vakon született sárral való meg-

gyógyítása).



Gyurkovics Miklós142

re”. Sőt, Ireneusz szerint, maga az anyagi természet szükségszerűen a jó 
felé ível, mivel Isten jó teremtménye, és nincs olyan szabad akarata, mint 
a szellemi létezőknek, akik akár még el is fordulhatnak a teremtőjüktől.35

Ireneusz szerint a természet az ember helyes istenkapcsolatának 
nemcsak a helyszíne, hanem úgymond a tanítója is, mivel a természet 
hatalmassága a törékeny emberben alázatot gerjeszthet a Teremtővel 
szemben; a természet szépségének a csodálata a Teremtő dicsőítésére 
serkentheti az embert; és Isten végtelen nagylelkűségének a felismerése 
a természet adományain keresztül az embert Istennek szánt felajánlá-
sokra késztetheti.36 Így az ember a teremtetett természetet nem zsarnok 
módjára akarja uralni, vagy kihasználni, mint ahogy ezt Káin az áldo-
zata bemutatásnál is tette.37 Mindezért a természet irányába kimutatott 
alázatosság a helyes istentisztelet és istenfélelem alapja is, mely a termé-
szet és Isten törvényeinek a betartásával kezdődik. Vagyis egyszerűen 
mondva, lehetetlen Istent úgy tisztelni helyesen, hogy közben a terem-
tett természetet nem tiszteli az ember.38

V. Alexandriai Kelemen

Alexandriai Kelemen az eddig említett pogány bölcseleti iskolák taní-
tását, az ószövetségi kinyilatkoztatást, a hellenista zsidóság egzegetikai 
hagyományát, az újszövetségi forrásokat és az első századok nagy egy-
házának a tanítását dolgozta fel. Így a teremtésről és a természetről szóló 
vélekedései nem esnek távol e sokrétű bölcseleti és teológiai rendszerek 
konfrontációitól sem. Művei alapján egy meglehetősen tiszta képet kap-
hatunk Kelemen teremtéstanáról, mely ugyanakkor teodíceai értékek-
kel is bír.39 Vagyis a természetről szóló fejtegetéseit szoros kapcsolatba 

35 Vö. Haer. IV,37,6; 20,1; II,7,6-7; 16,3. Továbbá még vö. Haer. IV,3,1; II,31,1; III,10,4; 
IV,6,2; IV,5,1; IV,38,3. Bentivegna, Economia di salvezza e creazione nel pensiero di s. Ireneo, 
132-134; Behr, Asceticism and Anthropology in Irenaeus and Clement, 134-135.

36 Vö. Haer. II,25,2; II,32,5; IV,5,1; III,10,4; IV,16,5; V,5,2.
37 Vö. Haer. IV,18,3-4.
38 Vö. Haer. IV,18,4-6; IV,30,3-4; V,6,2; II,29,2.
39 A ma ismert alkotásain kívül valószínűleg még több olyan művet is megírhatott, 

amelyek később sajnos elvesztek. Ilyen elveszett írások lehettek az „Az ember terem-
téséről” (Strom. III,95,2); és a „A világ teremtéséről” (Strom. VI,168,4; IV,3,3; Quis div. 
26,8) szóló művek. Vö. Nardi, Carlo, Il battesimo in Clemente Alessandrino: interpretazi-
one di Eclogae propheticae 1-26, Institutum Patristicum „Augustinianum”, Roma 1984, 
9-47; Monfrinotti, Matteo, Creatore e creazione. Il pensiero di Clemente Alessandrino, 



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 143

állította Isten létének a bizonyításával, sőt, az általa hirdetett keresztény 
istenkép jellegzeteségeinek a kimutatásával is. 

Kelemen műveit teremtéstani szemszögből vizsgálva elmondhatjuk, 
hogy az Eclogae propheticae (Ecl.) a teremtett világ biblikus alapú értel-
mezésére tér ki; a Protrepticus (Prot.) különböző pogány vallási elképze-
lések és filozófiai iskolák teremtéstanának a cáfolatára. Továbbá a Paeda-
gogus (Paed.) és a Quis dives salvetur?  (Quis div.) az ember és az anyagi 
világ helyes viszonyának a megélését fejtette ki részletesen; a Stromata 
(Strom.) és az Excerpta ex Theodoto (Exc.) pedig az eddig említett témákkal 
együtt nagyobb hangsúlyt fektetett az általa ismert gnosztikus iskolák, 
sok esetben a teremtés jóságát tagadó bölcseleti és egzegetikai tanítások 
cáfolatára. Mindenképpen le kell szögeznünk, hogy Kelemen teremtés-
tanának minden szegmense az istentanával áll szoros párhuzamban. 
Ezért meglátása szerint a teremtett világ helyes tanulmányozása magá-
ról az Ószövetség és az Újszövetség által kinyilatkoztatott egy Istenről 
tesz tanulságot. 

Kelemen teremtéstana pogány bölcselettörténeti szempontból, saját 
bevallása szerint, Platón tanításához áll legközelebb,40 mivel a Teremtő 
és a teremtett valóság ontológiai különbségét mindketten áthidalhatat-
lannak tartották. Mindazonáltal azt is látnunk kell, hogy bár a teremtett 
világ és a Teremtő közötti ontológiai szakadékot áthidalhatatlannak vél-
te Kelemen, ennek ellenére mégsem különítette el Istent a világtól (ez-
zel Arisztotelész mozdulatlan mozgatóját kritizálta). Éppen ellenkezőleg, a 
kozmosz, Kelemen számára, a Teremtő állandó közelségéről tanúskodik. 
Ezért a Teremtő és a világ kapcsolatát, leginkább a gyermekség és az 
atyaság kapcsolataként értelmezte, így a Teremtő a meglátása szerint is a 
világ Atyja (ahogy Őt már Platón nevezte), aki meg nem szűnő jóságával 
gondját viseli a világ minden teremtményének, akik között is a legjob-
ban az embert szereti.41 Az ember pedig, mint hogy szabad akarattal és 
Isten képére lett teremtve, arra kapott meghívást, hogy Istent viszont-
szeresse, és hogy e szeretet által saját emberi mivolta legtökéletesebb 
formáját nyerje el, ami az átistenülésben teljesedhet be.42 Az emberiség 

Città Nuova, Roma 2014, 21-24.
40 Vö. Prot. VI,67,1-68,5.
41 Vö. Paed. I,3,7,1-9,3.
42 Vö. Gyurkovics, MiklÓs, Az „Istenhez hasonlóvá válás” eszméje a hellén bölcseleti 

források, Alexandriai Philón és Alexandriai Kelemen antropológiájának tükrében, in Istenkép-
iség, átistenülés, emberi méltóság (Teológiai tanulmányok, Varia Theologica 10), szerk. 
Puskás, A. – Perendy L., Budapest 2019, 66-89; Choufrine, Arkadi, Gnosis, Theophany, 
Theosis: Studies in Clement of Alexandria’s appropriation of his background (Patristic Stu-



Gyurkovics Miklós144

tragédiája az elhibázott szeretetből, a célt tévesztett vonzódásból fakad, 
mivel a teremtmények szépsége olyannyira elkápráztathatják az embert, 
hogy elfelejtkezhet Istenről.43 

Laura Rizzerio egy olyan egységes gnoszeológiai ívet mutatott ki Ke-
lemen teológiájában, mely a természet kutatásával nyit és Isten szemlé-
lése felé vezet.44 E meglátással egyetértve elmondhatjuk, hogy Kelemen 
azon teológusok közé tartozott, akik nagy optimizmussal közelítették 
meg a természettudományokat.45 Ennek az optimizmusnak az alapja 
egyrészt az a meggyőződés, hogy Isten értelmes elvek mentén teremtette 
meg a világot; másrészt, hogy magát az embert értelmesnek teremtette, 
méghozzá úgy, hogy a kinyilatkoztatás fénye mellett képes legyen felis-
merni a természetben működő racionalitást, melynek a megértése Isten 
szemléléséig vezet.46 Az Istent fürkésző és a teremtést kutató emberek 
prototípusai, Alexandriai Philón tanításának a mintájára, Kelemennél 
is Ábrahám és Mózes.47 Az igaz ismeret elsajátítása a természetből és a 
teremtett világ tanulmányozásából indul ki.48 E meggyőződés szöges el-
lentétben áll azokkal a gnosztikus vagy más enkratikus véleményekkel, 

dies 5), Bern / Frankfurt am Main 2002.
43 Vö. Gyurkovics, MiklÓs, La “memoria” nell’antropologia di Clemente Alessandrino: 

unità di corpo ed anima, in La memoria. Forme e finalità del ricordare nel cristianesimo antico 
(Studia Ephemeridis Augustinianum 164), Roma 2023, 587-593.

44 Rizzerio, Laura, Clémente di Alessandria e «la physiologia veramente gnostica». Sag-
gio sulle origini e le implicazioni di un ‚epistemologia e di un’ontologia «cristiane», Leuven 
1996, 39-146. Uő., L’accès à la transcendance divineselon Clément d’Alexandrie: dialectique 
platonicienne ou expérience de l’“union chrétienne”?, in Revue des Études Augustiniennes 
44 (1998), 166.

45 Vö. Strom. I,1,15,2 (A gnosztikus hagyomány befogadására és értelmezésére ak-
kor lesz képes az ember, ha először a természet tudományával fog foglalkozni).

46 Vö. Strom. I,14,60,4 (Anélkül lehetetlen megismerni a részleteket, hogy ne ismer-
nénk meg az egész lényegét: mélyrehatóan kell kutatni a kozmosz kezdetét, ami által 
az ember természete is megismerhetővé válik). 

47 Vö. Strom. I,5,28,1-32,4; II,11,50,2-52,7; II,4,13,2-3; V,11,71,1-77,2; VI,10,84,1-95,5 
Ahogy Philón, úgy Kelemen is az ószövetségi pátriárkák történetének az értelmezé-
sénél az istenismeret alapjait a természet kutatásában látták, vö. di Mattei, Steven, 
Moses; Physiologia and the Meaning and Use of Physikos in Philo’s Exegetical Method, in 
The Studia Philonica Annual 18 (2006), 3-32, van den Hoek, Annewies, Clement of Ale-
xandria and his use of Philo in the Stromateis. An Early Christian reshaping of a Jewish model 
(Vigiliae Christianae, Supplements 3), Brill, Leiden 1988, 23-68. 

48 Vö. Strom. IV,1,3,1-2 (Az igaz gnosztikus fiziológia (φυσιολογία): a kis misztéri-
umokon át érjük el a nagy misztériumokat, az igazság kánonja alapján, a gnosztikus 
hagyomány mentén kell kutatni a természetet. Ezért a teológia kutatását a világ te-
remtésének a vizsgálatánál kell kezdeni). 



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 145

melyek a teológia első lépéseinél a materiális világ jóságának a megta-
gadását követelték49.

Mivel kozmológiai témában Kelemennél bőséges anyagot találha-
tunk, ezért tanulmányunkban csak néhány aktuális kutatáshoz köthető 
kérdésfelvetésre szeretnék reflektálni, ilyen a katabolé koszmu (καταβολή 
κόσμου) elvének, és a teremtés krisztológiai relációinak az értelmezése.  

Kelemen a világ teremtését gyakran az Újszövetségből is ismert ka-
tabolé koszmu fogalmával írta le, ami egyes gnosztikus értelmezések 
szerint a teremtés jóságával szemben mutathat némi kritikát, mivel e 
szavakat a kozmosz levetésének, Istentől való kivetésnek is fordíthat-
nánk. Így arra a következtetésre is juthatnánk, hogy Isten oldaláról a 
materiális világ teremtése egy fajta elvetésnek, a tőle való kitaszításnak 
az eredménye. Kelemennél azonban ehhez a fogalomhoz nem társul 
ilyen negatív ítélet. Valószínűleg e pozitív megítélés szerzőnk esetében 
a Szentírás egzegézisén alapszik, szemben a gnosztikusokkal, mivel 
a legtöbb újszövetségi szöveg esetében a katabolé koszmu a világ, vagy 
a világ alapjainak megalkotását jelenti.50 Kelemen a katabolé koszmu 
fogalmával, az újszövetségi írásokkal és például a Barnabás levél (V,5) 
szerzőjével egységben, az Isten által való teremtést fejezte ki, és – való-
színűleg a gnosztikus gondolkodókkal szemben – a materiális világot 
szoros kapcsolatba állította Isten gondviselő tervével.51 Így Kelemen a 
katabolé fogalmával a világnak nem az Istentől való kivetettséget akarta 
hangsúlyozni, hanem éppen ellenkezőleg, az Istentől való eredetét, az 
Istennel való szoros kapcsolatát. E meglátás szerint a világ úgy kötődik 
Istenhez, mint ahogy az antik gondolkodók felfogása szerint az apa 
kibocsátott magjából származó gyermek is kötődik a szülőjéhez. Ezzel 
azonban Kelemen nem azt akarta hangsúlyozni, hogy a teremtett világ 
esszenciája szó szerint isteni lenne, mivel nem ontológiai értelemben 
gyermeke a világ Istennek, hanem a kettejük közötti szoros kapcsola-
tot, és hogy Isten saját értelméből hozta létre (bocsátotta ki magából) 
azokat az elveket, amelyek a kozmosz harmonikus működését garan-
tálják. Így a gnosztikus szerzőkkel szemben Kelemen kizárja annak a 

49 Vö. Strom. VI,18,168,4 (Az igaz gnosztikus elmélkedését a világ teremtésének a 
magyarázatával kell kezdeni). 

50 Vö. Mt 13,35; 25,34; Lk 11,5; Jn 17,24; Ef 1,4; Zsid 4,3; 9,26; 11,11; 1Pt 1,20; Jel 13,8; 
17,8.

51 Vö. Prot. 5,80,7; 6,58,2; 6,76,3; 6,78,5; 6,106,3; 6,135,1; 6,147,4; 6,166,5; 7,7,4; 7,107,5; Ecl. 
50,3; Quis div. 30,2; Exc. (gnosztikus szerző tanítása) 41,2; 6,4; Paed. 1,59,3; 1,71,2; 2,83, 
1; 3,93,4; Strom. 1,37,2; 2,26,1; 3,83,1.



Gyurkovics Miklós146

lehetőségét, hogy az olvasói a világ teremtését egy Istennel szembenál-
ló másik princípiumhoz társítsák.52 

E kozmológiai fejtegetések még inkább érvényesek az ember terem-
téséről szóló kelemeni tanításokra, melyek szerint Isten már a világ 
megalkotása előtt is eltervezte az ember teremtését, méghozzá az ő Is-
teni Logoszában (Jézus Krisztusban). Így az ember alkotása egyedül 
Istentől származik, sőt az emberi lét Isten megfontolásából fakad, és 
ezért az ember teremtése megelőzi a materiális világ megalkotását is.53 
Ez a fajta elsőbbség nem is annyira kronológiai értelemben hangsú-
lyos, Kelemen célja, hogy az egész emberi nem kivételes és magasztos 
helyzetére világítson rá, úgy gondolom, azon gnosztikus elképzelé-
sekkel szemben, akik azt tanították, hogy nem minden ember bírja az 
istenképűséget (isteni magvakat). Kelemen ezzel szemben még inkább 
hangsúlyozta, hogy a materiális világ, mint ahogy az ember teste is, 
ezen isteni terv része, mivel Isten az egész kozmoszt az ember üdvös-
sége érdekében alakítja és mozgatja. Így Monfrinotti véleményét oszt-
va állíthatjuk, hogy Kelemen a materiális kozmoszban megnyilvánuló 
isteni gondviselés értelmezése által egy olyan emberközpontú üdv-
gondozást ír le, melyet folyamatos teremtésnek is hívhatunk.54 Olyan 
teremtéstanról beszélhetünk, melyben az Isten atyasága nyilvánvaló-
vá válik, hisz nemcsak létrehozza a teremtményeit, hanem folyama-
tos gondviselésével azok éltetését és az üdvösségükre való nevelését 
is biztosítja. Ebben az értelemben az anyag sem származik mástól, 
mint Istentől, és nem is eshet más uralom alá, mint az Isten gondviselő 
uralma alá. Ismét egy olyan tétel megfogalmazásához érkeztünk, ami 
szemben áll a gnosztikusok azon felfogásával, miszerint az anyag és az 
anyagi esszencia az erkölcsi rossz forrása, mivel az anyagi esszenciát 
a sátán esszenciájának vallották.55 Kelemen ezzel szemben azt hang-
súlyozta, hogy az ember elhibázott viszonya a teremtményekkel és az 

52 Ps. Hippolytus, Refutatio omnium haeresium 7,21,4-5; 7,22,2; 10,14,3; Evangelium Veri-
tatis 20; Haer. I,24. Vö. Monfrinotti, Matteo, Kαταβολὴ κόσμου in Clemente e Origene: 
convergenze o divergenze?, in Augustinianum 55 (2015/2), 337-380, 341, 12 lábj. 

53 Vö. Prot. 6,4; Paed. I,59,3; Strom. I,37,2; VI,58,2; VI,166,5.
54 Vö. Strom. VI,57,5-58,2; VI,78,5; I,37,2; VI,166,5-6; Monfrinotti, Kαταβολὴ κόσμου 

in Clemente e Origene, 347-358. 
55 Anyagi esszencia Isten jó alkotása: Ecl. 1,1-5; 2,1-3; Strom. I,21,123,3; Az anyagi 

esszencia rossz: Exc. 38,1-3; 48,1-3; Refutatio VI,32,8; Tractatus Tripartitus 98,16; 118,38; 
Hérakleón tanítása: Órigenész, Kommentár János Evangéliumához XX,23,198-202; 
XIII,25,147-148; XIII,60,416; 61,429.



A természet szépségétől a Teremtő természete felé ... 147

anyaggal utat nyit az erkölcsi rossz felé, mivel az anyag szeretetébe 
merülve elfelejtkeznek a Teremtőről.56

E kelemeni kozmológia fő jellemvonása plasztikusan illusztrálja Isten 
és a világ szoros relációját, mivel szerinte Isten nemcsak a világ egye-
düli alkotója (δημιουργός), hanem szülője is (γενεσιουργός)57. Kelemen 
Démiurgoszának58 kiemelkedő jellegzetessége, hogy szereti a teremtmé-
nyeit, és e szeretet példa és felhívás is a teremtmények számára. A Te-
remtő és a világ kapcsolatának a példája alapján az igaz keresztény, mint 
ahogy a Teremtő is, szereti és tiszteletben tartja a teremtményeket, és e 
helyes szeretet által magát Istent is tiszteli.59 Sokatmondó, hogy Kelemen 
az Atya és a Fiú közötti kölcsönös szeretet kapcsolatra építi a teremtés 
teológiáját is, amit a következőképpen foglalhatnánk össze: A világ sze-
rető atyja az Atyaisten. A Fiú az Atyával való szeretet kapcsolatban te-
remti a világot, 60 és egyben élteti, gondozza és üdvözíti is világot.61 Ezért 
az Atya és a Fiú közötti örök szeretet kapcsolat garanciája a teremtés 
egységének és szépségének is.62 Így a világ és Isten helyes kapcsolatának 
a prototípusa az Atya és a Fiú szeretet kapcsolata: ahogy a Fiú szere-
tetből engedelmeskedik az Atyának, úgy engedelmeskedjen a világ is 
Istennek.63 Mint ahogy a teremtett természet és az ember kapcsolatának 
a prototípusa is a Teremtő Isten és a világ kapcsolata. 

56 Quis div. 41,7; Strom. VI,3,28,1-32,1; VI,3,30,5. 
57 Ennek a szemléletnek egy szép példája a Strom. III,10,68,3-4; Quis div. 27,4-5; 

Strom. V,4,2-4; IV,8,66,4; VI,16,146,1; VI,16,148,1; VI,17,152,3; Prot. 65,4; 56; Paed. I,73,1; 
I,74,1; I,88,2. Monfrinotti, Creatore e creazione, 41-42; 73-76. Isten és a világ fiúsága és 
az Isteni Logosz fiúsága témájának a kidolgozása végett vö. Gyurkovics, MiklÓs, The 
Philosophical Problem of “Place”, in Clement’s Biblical Exegesis. Proceedings of the Second 
Colloquium on Clement of Alexandria (Olomouc, May 29–31, 2014) (Vigiliae Christianae 
Supplements 139), szerk. ČernuŠková, V. – Kovacs, J. – Plátová J., Brill, Leiden 2017, 
276-291, 284.

58 Kelemen szóhasználatából kitűnik, hogy amikor az Atya Isten teremtői mivol-
tára és tevékenységére akart rámutatni, akkor rendszerint Démiurgoszként nevez-
te, vö. Prot. 63,5; 65,4; 67,2; 99,2; 103,3; 105,1; Paed. I,72,2-3, I,73,1; I,74,1; I,88,2; II,70,5; 
III,6,4; Strom. I,52,3; I,91,5; I,94,2; III,7,1; III,22,1; III,25,1; III,45,1; III,68,3; IV,17,1, V,82,1. 
Vö. Monfrinotti, Creatore e creazione, 98-104.

59 Vö. Strom. IV,5,19,1-4; III10,69,3; VII,11,62,1-7.
60 Vö. Prot. 6,4-5; 7,3 (Jn 1,3); 63,5; 98,3, 120,2; Paed. I,96,1-97,1; III,33,3 (Jn 1,3); III,99,3. 
61 Vö. Prot. 5,1-4; Paed. I,6,5-6; Strom. II,37,3. 
62 Vö. Prot. 63,3; 5,2; Paed. I,73,1; I,74,1; Strom. VI,58,1.
63 Vö. Exc. 19. 



Gyurkovics Miklós148

VI. Befejezés

Az első keresztény bölcselők véleményét áttekintve több „progresszív-
nek” nevezhető gondolatot is felfedezhettünk. Az Atyák egyik legje-
lentősebb üzenete, ami módszertani vagy episztemológiai jellegű, az 
a természettudományok és teológia szoros egymáshoz való rendelése. 
Hasznos lenne, ha ma sem törődnénk bele a két tudományág kibékít-
hetetlen elválásába. A másik, inkább teológiai jellegű üzenet, melyben 
Krisztus misztériuma mutatkozik meg: az első keresztények rámutat-
tak, hogy Krisztusnak köszönhetően a kozmosz egyrészt teljesen isten-
központú, másrészt teljesen emberközpontú is. Így hát, ha jobban be-
legondolunk, e két teológiai tengely közös központja Krisztus, hisz bár 
igaz, hogy a világ az emberért lett teremtve, mégis úgy, hogy az ember 
a kozmosz által Istent tisztelje és szeresse, és e helyes istentisztelet és 
szeretet által Krisztus örök mintájára az ember Istenhez emelkedjen. Így 
a teremtett természet az isteni szépségnek a kinyilatkoztató képe, és az 
ember istenkapcsolatának is a beszédes ikonja. Hisz az általunk kutatott 
teológusok véleménye szerint senki sem tisztelheti helyesen úgy a Te-
remtőt, hogy megveti, vagy éppen pusztítja az Ő teremtményét. Ha ma a 
teremtett világ szenved az ember helytelen életvitelétől, akkor sajnos ez 
a szenvedő kép az ember istenkapcsolatának is egy sötétebb ábrázolása.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 149

Puskás Attila
A teremtett világ értékessége Szent Ágoston 
trinitárius teremtésteológiájában

A közös otthonunk gondozásáról szóló Laudato si’ kezdetű enciklikája 
második részének Ferenc pápa „A teremtés evangéliuma” címet adta. 
Ennek ’A hit által felkínált fény” címet viselő fejezetében így fogalmaz 
körlevelének céljáról: „bár ez az enciklika mindenkivel párbeszédet kez-
deményez, hogy közösen keressük a szabadulás útjait, a kezdetektől meg 
akarom mutatni, hogyan nyújtanak a hitbeli meggyőződések a kereszté-
nyeknek – és részben más hívőknek is – erős motivációkat a természettel 
és a legtörékenyebb testvéreinkkel való törődéshez. (…) Ezért az embe-
riség és a világ javát szolgálja, ha mi, hívők jobban felismerjük meggyő-
ződéseinkből fakadó ökológiai kötelezettségeinket”.1 A szentatya szerint 
szükség van a teremtés bibliai igazságának mélyebb megértésére, hogy 
ebből fakadóan a keresztények fokozott elköteleződéssel szálljanak síkra 
a teremtésnek mint közös otthonunknak a védelméért és gondozásáért, 
mellyel egyúttal nagy szolgálatot tesznek az egész világnak. A teremtés 
igazsága valódi örömhír: ennek az örömteli, felszabadító és cselekvésre 
indító igazságnak olyan az alapvető szempontjait szedi egy csokorba az 
enciklika „A teremtés evangéliuma” című része, mint a teremtés Isten 
jóságából és bölcsességéből fakadó ajándék-jellege, a teremtés mint Is-
ten önkinyilvánításának és az istenismeretnek a kezdete, a teremtmé-
nyek önértéke, istendicsérete, lényegi összetartozásuk, a teremtett világ 
harmóniája, az ember kiemelkedő méltósága és felelőssége, a teremtett 
világ Istenben beteljesedő célja. A körlevél befejező, hatodik részében 
aztán, amely „Az ökológiai nevelés és lelkiség” címet viseli, ismét fel-
bukkannak a teremtés örömteli igazságának újabb lényegi szempontjai: 
a teremtés összefüggése a megtestesülés és az eszkatológikus betelje-

1 Ferenc pápa, Laudato si’ kezdetű enciklikája közös otthonunk gondozásáról, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest 2015, 64. Továbbiakban: LS.



Puskás Att ila150

sedés titkával, az Egyház szentségi jeleivel és ünneplésével, valamint a 
Szentháromság misztériumával. „A Szentháromság és a teremtmények 
közötti kapcsolat” című fejezetben Ferenc pápa Szent Bonaventura te-
remtésteológiájára utalva így fogalmaz: „A szentháromságos közösség-
ként létező, egyetlen Istenbe vetett hit alapján a keresztények úgy vélik, 
hogy az egész valóság magán hordja a Szentháromság jelét. Szent Bo-
naventura még azt is állította, hogy az ember – a bűnbeesés előtt – fel 
tudta ismerni, hogy az egyes teremtmények miként „tanúskodnak arról, 
hogy Isten háromságos”. (…) Ez a ferences szent azt tanítja nekünk, hogy 
minden teremtmény kimondottan szentháromságos szerkezetet hordoz magában, 
mégpedig oly valóságosan, hogy önkéntelenül is megláthatnánk, ha az 
ember tekintete nem lenne korlátozott, elhomályosult és gyenge. Így azt 
a feladatot állítja elénk, hogy törekedjünk a valóságot szentháromságos 
értelmezési kulccsal olvasni.”2 Ferenc pápa nem véletlenül idézi éppen 
Bonaventurát, hiszen ő volt az a középkori teológus, aki a legrészlete-
sebben kidolgozta a Szentháromság misztériuma és a teremtés közötti 
kapcsolatot.3 A szentatya számára különösen is fontos ennek a kapcso-
latnak az újrafelfedezése, mert a teremtett valóság trinitárius kulccsal 
történő értelmezése tárhatja fel leginkább a teremtett világ igazi méltó-
ságát, igazságát, jóságát, szépségét, melynek szemléléséből teljesebb cse-
lekvő elköteleződés fakadhat. A tradíció kincseinek újra elsajátításáról 
van szó. Dolgozatunk ehhez az újrafelfedezéshez kíván hozzájárulni, 
amikor megvizsgáljuk Szent Ágoston trinitárius teremtésteológiájának 
néhány lényegi szempontját. Választásunk azért esett a nagy nyugati 
egyházatyára, mert Bonaventura trinitárius teremtésértelmezésének 
Ágoston a legfőbb forrása. Tanulmányunkban a hippói püspöknek fő-
ként a De genesi ad litteram című munkájára összpontosítva először két 
lépésben vizsgáljuk a teremtés szentháromságos művének ágostoni ér-
telmezését: (1) a teremtés mint megalapozás, megformálás, teljessé tétel 

2 LS 239.
3 Az enciklika viszonylag takarékosan bánik a patrisztikus és a középkori teoló-

gusokra történő hivatkozással. A legtöbbször Bonaventurát idézi (négyszer: LS 11, 66, 
233, 239), utána Aquinói Tamást (háromszor: LS 80, 86, 240). Nagy Szent Baszileiosz 
kétszer (LS 77, 244), Jusztinosz és Lerinumi Szent Vince egyszer-egyszer szerepel (LS 
99, 121). Szent Bonaventura teológiájának a pápai körlevélben fellelhető nyomairól és 
hatásairól részletes elemzést nyújt a következő tanulmány: Andrea Di Maio, „Tracce 
e spunti bonaventuriani nella Laudato si’”, in Antonianum XCl (2016) 819-857. Bonaven-
tura teremtésteológiájáról és annak ökológiai szempontú jelentőségéről lásd: Ulrich 
Winkler, Vom Wert der Welt. Das Verständnis der Dinge in der Bibel und bei Bonaventura 
– Ein Beitrag zur ökologischen Schöpfungstheologie, Tyrolia, Innsbruck/Wien 1997.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 151

és konverzió, (2) a teremtett világ gondviselő kormányzása. Majd (3) a 
De Trinitate című munkája alapján röviden szót ejtünk a vestigia Trinitatis 
ágostoni koncepciójáról, mely ihlető kiindulópontja volt Bonaventura – 
az enciklika által is felidézett – részletesen kidolgozott elgondolásának, 
miszerint minden teremtmény olyan hármas szerkezetet hordoz magá-
ban, amely a teremtő Szentháromságra utal.

Szent Ágoston (354-430), aki ifjú korában néhány éven keresztül a ma-
nicheusok tanaival szimpatizált és auditorként látogatta a csoport ösz-
szejöveteleit, a megtérésétől kezdve élete végéig különleges felelősséget 
érzett azért, hogy szembeszállva a jót és a rosszat egyenrangú, eredeti 
ontológiai princípiumoknak tekintő manicheus nézetek dualizmusával 
védelmébe vegye az egész világ egyetlen teremtő Istenéről és a teremtés 
jóságáról szóló bibiai igazságot. Ez az aggodalma teszi érthetővé, hogy 
az egyházatya három kommentárt is írt a Teremtés könyvének első há-
rom fejezetéről, de a Vallomások utolsó három könyvét, valamint az Isten 
városáról című nagy történelemteológiai munkájának a 11. könyvét is a 
szentírási teremtéstörténetek értelmezésének szentelte. Első kommen-
tárját A Teremtés könyvéről a manicheusok ellen címmel az Afrikába történő 
visszatérése után (388-389) írta Thagasztéban, az általa alapított szerze-
tesi közösség tagjaként. Pappászentelését követően (393-394) ismét neki 
látott egy kommentár készítéséhez a Genezis első fejezeteiről, ezúttal a 
litterális értelmezésnek nagyobb teret engedve az allegorikus magyará-
zat mellett, ám ezt a De genesi ad litteram imperfectus liber című munkáját 
nem tudta befejezni. Végül püspökként egy harmadik kommentárt is 
írt De genesi ad litteram címmel, melyet mintegy 15 éven át készített (401-
416), s teremtésteológiai szempontból Ágoston legérettebb munkájának 
tekinthetjük.4 E művében az egyházatya rendkívül gondosan és körülte-
kintően jár el az egymástól több ponton is különböző két teremtéselbe-
szélés értelmezése során. A nehéz szöveghelyek magyarázata kapcsán a 
megfelelő interpretáció kritériumai közé sorolja a szerző eredeti szándé-
kának a kutatását, az irodalmi műfaj és a kontextus figyelembevételét, 
valamint az egészséges hitet.5 További általános hermeneutikai elvként 
rögzíti, hogy a kinyilatkoztatás célja nem természettudományos ismere-
tek, hanem az üdvösséghez szükséges igazságok közlése. Isten Lelke az 
Írásokon keresztül nem olyan dolgokra akarta tanítani a népet, amelyek 

4 Denis Edwards, Christian Understandings of Creation. The Historical Trajectory,
Fortress Press, Minneapolis 2017, 67. 

5 De genesi ad litteram I.21.41.



Puskás Att ila152

semmivel sem járulnak hozzá az üdvösségükhöz,6 mint például az ég 
és a föld alakja. Úgy kell olvasni a teremtés isteni cselekvéséről szóló 
bibliai szövegeket, hogy a magyarázat ne mondjon ellent az értelemmel 
vagy a tapasztalattal világosan igazolt ismereteknek. Ágoston elismeri, 
hogy egy-egy szöveghelyet többféleképpen is lehet értelmezni, s vannak 
olyan kérdések, melyekre biztos válasz nem adható.7 A továbbiakban fi-
gyelmünket ennek a műnek a trinitárius teremtésértelmezésére fordít-
juk. 

1. A trinitárius teremtés mint megalapozás, megformálás, teljessé 
tétel és konverzió

A De genesi ad litteram c. munkájában a Teremtés könyve (Ter 1,1) és a 
János evangélium prológusa első mondatainak (Jn 1,1-3) egybeolvasásá-
val Ágoston arra következtet, hogy a teremtő Atyaisten örök Igéjében, 
aki öröktől Istennél van, s aki által mindenek lettek, mondja ki a létesítő 
„legyen” („Legyen világosság!) igét.8 Ám az örök Igében, az Atyával egy 
örökkévaló Fiúban kimondott teremtő szót egyúttal a bensőleg hozzá-
tartozó „legfőbb, szent és igaz jóságában” mondja ki, hiszen nem szük-
ségből, hanem jóakaró szeretetében cselekszik, s így jó mindaz, amit al-
kot. Ágoston Isten örök és szent jóságát azonosítja Isten Lelkével, aki a 
vizek felett mozgott (Ter 1,2). Isten Lelke a vizek, azaz a Teremtő jóságos 
akaratának alávetett egész testi-anyagi valóság felett mozgott, melyet 
megformálni és tökéletessé tenni szándékozott, hogy amit örök Igéjében 
szólva megalkotott, az gyönyörködő jóságában saját létmódja és faja sze-
rint megmaradjon.9 Ekképpen Ágoston szerint a teremtéselbeszélésben 

6 Uo. II.9.20.
7 Ágoston ezt a Retractationesben is hangsúlyozza, amikor a De genesi ad litteram 

művéről szólva arról beszél, hogy több kérdést tett fel, mint amennyire választ talált, 
s a válaszok közül is csak kevés volt biztos, a legtöbb további kutatást igényel. Ret-
ractationes, 2.24.

8 De genesi ad litteram I. 2. 6.
9 Ágoston a „vizek” kifejezésnek nemcsak kozmológiai (testi-anyagi hordozó), ha-

nem metaforikus jelentést is tulajdonít, amikor a megtérés során a Szentlélek által 
megformálandó lelki életet is érti rajta. Isten Lelke mindkét esetben mint formáló 
és tökéletesítő cselekvő van jelen. „Quod autem Filius loquitur, Pater loquitur, quia 
Patre loquente dicitur Verbum, quod Filius est, aeterno more, si more dicendum est, 
loquente Deo Verbum coaeternum. Inest enim Deo benignitas summa, et sancta et 
iusta; et quidem non ex indigentia, sed ex beneficentia veniens amor in opera sua. 



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 153

megjelenik a teljes teremtő Szentháromság: Isten Igéje, az Igét nemző 
Atya és Isten szent Jóságaként a Lélek, akiben Istennek tetszésére van 
mindaz, amit természetének módja szerint megformál és tökéletesít.10 Is-
ten szereti a teremtményeit, kedvét találja abban, hogy a teremtmények 
legyenek és megmaradjanak, s ezt Isten Lelke munkálja.11

Ugyanezen művében Ágoston a teremtéstörténetet trinitárius módon 
értelmezve emlékeztet, hogy a teremtés művének „ég és föld” szavakkal 
jelzett kezdetéről szóló bibliai elbeszélésnek már a bevezetője utal arra, 
hogy

„a Teremtő Háromság. Amikor ugyanis az Írás azt mondja, hogy 
’Kezdetben teremtette Isten a mennyet és a földet’ (Ter 1,1), az ’Is-
ten’ név az Atyára értendő, és a ’Kezdet’ megnevezés a Fiúra, aki 
a Kezdet, nem az Atya számára, hanem elsőként és leginkább a 
szellemi teremtmények számára, akik őáltala teremtődtek, s azután 
minden teremtmény számára. S amikor az Írás azt mondja, ’Isten 
Lelke mozgott a vizek fölött’ (Ter 1,2), a Háromság teljes felsoro-

Propterea priusquam scriberetur: Dixit Deus: Fiat lux (Ter 1,3); praecessit Scriptura 
dicens: Et Spiritus Dei superferebatur super aquam (Ter 1,2). Quia sive aquae nomine 
appellare voluit totam corporalem materiam, ut eo modo insinuaret unde facta et for-
mata sint omnia, quae in suis generibus iam dignoscere possumus, appellans aquam, 
quia ex humida natura videmus omnia in terra per species varias formari atque conc-
rescere; sive spiritalem vitam quamdam ante formam conversionis quasi fluitantem: 
superferebatur utique Spiritus Dei; quia subiacebat scilicet bonae voluntati Creatoris, 
quidquid illud erat quod formandum perficiendumque inchoaverat: ut dicente Deo 
in Verbo suo: Fiat lux; in bona voluntate, hoc est in beneplacito eius pro modulo sui 
generis maneret quod factum est; et ideo rectum est, quod placuerit Deo, Scriptura 
dicente: Et facta est lux; et vidit Deus lucem quia bona est.” De genesi ad litteram I.5.11.

10 „Ut quemadmodum in ipso exordio inchoatae creaturae, quae coeli et terrae 
nomine, propter id quod de illa perficiendum erat, commemorata est, Trinitas insi-
nuatur Creatoris (nam dicente Scriptura: In principio fecit Deus coelum et terram (Ter 
1,1); intellegimus Patrem in Dei nomine, et Filium in principii nomine, qui non Patri, 
sed per seipsum creatae primitus ac potissimum spiritali creaturae, et consequenter 
etiam universae creaturae principium est: dicente autem Scriptura: Et Spiritus Dei 
ferebatur super aquam (Ter 1,2), completam commemorationem Trinitatis agnoscimus); 
ita et in conversione atque perfectione creaturae, ut rerum species digerantur, eadem 
Trinitas insinuetur: Verbum Dei scilicet, et Verbi generator, cum dicitur: Dixit Deus; 
et sancta bonitas, in qua Deo placet quidquid ei pro suae naturae modulo perfectum 
placet, cum dicitur: Vidit Deus quia bonum est (Ter 1,4).” De genesi ad litteram I.6.12. 
Ágoston a továbbiakban megjegyzi, hogy Isten Lelkének a valami „feletti” mozgását 
nem helyileg kell érteni, hanem a „felett” a Lélek mindeneket felülmúló kiválóságára, 
erejére és bőkezű jóságára vonatkozik. Uo. I.7.13.

11 Uo. I.8.14.



Puskás Att ila154

lását ismerjük fel. Ekképpen a teremtett dolgok konverziójában és 
tökéletesítésében is, mellyel fajaik megfelelő rendbe különíttetnek 
el, ugyancsak a Háromságra történik utalás: Isten Igéjére (Verbum 
Dei) és az Ige Nemzőjére (Verbi generator), melyet az a kijelentés jelez, 
hogy ’Isten mondta’; s aztán a szent Jóságra (sancta bonitas), melyben 
Isten tetszését találja mindabban, ami mint teremtményeinek ter-
mészetük szerint behatárolt tökéletessége (pro suae naturae modulo 
perfectum) neki tetszik, amint e szavak jelzik: ’Látta Isten, hogy jó’”.12

A szövegből kitűnik, hogy Ágoston a semmiből való teremtést, melyet itt 
inkább csak előfeltételez, de nem fejti ki explicit módon, logikailag és ok-
ságilag kétlépcsős történésként értelmezi, amelynek mindkét mozzana-
ta trinitárius cselekvésként valósul meg. Az első mozzanat a létrehozás, 
megalkotás, alapvetés, megalapozás,13 a második a konverzió és a teljes-
sé, tökéletessé tevő befejezés tevékenysége. Amint a Vallomásokban kifej-
ti, ezek a mozzanatok csak logikailag különböznek egymástól, valójában 
azonban szimultán valósulnak meg: Isten mindent egyszerre teremt.14 
Az alapot vető létesítő tevékenység trinitárius természetét a Ter 1,1-2 két 
kijelentéséből olvassa ki. Ezt az teszi lehetővé számára, hogy az „Isten” 
szót az Atyára, a „Kezdet” szót a Fiúra érti (Ter 1,1), az „Isten Lelke” kife-
jezést (Ter 1,2) pedig a Szentlélekre vonatkoztatja. A Kezdet (principium) 
és a Fiú azonosítására az ad neki alkalmat, hogy a Teremtés könyvének 
első szavaként megjelenő „Kezdetben” kifejezést a krisztológiailag értel-
mezett Bölcsességgel azonosítja, akiben a zsoltár szerint Isten mindent 

12 „Ut quemadmodum in ipso exordio inchoatae creaturae, quae coeli et terrae 
nomine, propter id quod de illa perficiendum erat, commemorata est, Trinitas insi-
nuatur Creatoris (nam dicente Scriptura: In principio fecit Deus coelum et terram; intel-
legimus Patrem in Dei nomine, et Filium in principii nomine, qui non Patri, sed per 
seipsum creatae primitus ac potissimum spiritali creaturae, et consequenter etiam 
universae creaturae principium est: dicente autem Scriptura: Et Spiritus Dei fereba-
tur super aquam, completam commemorationem Trinitatis agnoscimus); ita et in con-
versione atque perfectione creaturae, ut rerum species digerantur, eadem Trinitas 
insinuetur: Verbum Dei scilicet, et Verbi generator, cum dicitur: Dixit Deus; et sancta 
bonitas, in qua Deo placet quidquid ei pro suae naturae modulo perfectum placet, 
cum dicitur: Vidit Deus quia bonum est.” Uo. I.6.12.

13 Itt a „facere” ige jelenik meg, de Ágoston ezzel azonos értelemben használja a 
„condire”, azaz teremteni, alapot vetni, megalapozni igét. A szövegben az első moz-
zanat leírása a „Háromság teljes felsorolását ismerjük fel” megjegyzéssel zárul. Vö. 
Scott A. Dunham, The Trinity and Creation in Augustine. An Ecological Analysis, State 
University New York 2008, 65.

14 Vö. Vallomások XIII.33.48. A mindenek „egyszerre” (simul) történő teremtésének 
bibliai gondolatát Ágoston feltehetőleg a Sir 18,2 szövegéből veszi.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 155

teremtett15. Ez a Bölcsesség nem más, mint a János evangélium proló-
gusában szereplő Ige, aki által mindenek lettek (Jn 1,3). Ágoston értel-
mezése szerint az örök Bölcsességben, vagyis az örök „Kezdetben” való 
teremtés azt jelenti, hogy a teremtmények eszméi, mint szellemi formák 
és minták a Fiúban, mint Isten örök Bölcsességében alapozódnak meg, 
benne mint a teremtés Kezdetében nyernek létet. Ebből nem zárható ki 
a saját forma nélküli anyag sem, hiszen mindent – vagyis az anyagot 
is – benne, a Fiúban mint az örök Bölcsességben létesít és alapoz meg Is-
ten. Így ahhoz a paradoxonhoz jutunk, hogy bár az anyag „per definitio-
nem” saját forma nélküli potencialitás, mégis meg lehet a Fiúban, mint 
Isten örök Bölcsességében az eszméje, formája, mintája. Az önmagában 
forma nélküli anyagnak ez a szellemi formája abban azonosítható, hogy 
a forma befogadásának képességével teremtődik.

Isten azonban nemcsak Bölcsességében, hanem egyúttal Jóságában 
viszi végbe a teremtményeknek a Bölcsességben történő megalapozását, 
a szellemi formák és minták létesítésével. Ágoston a teremtő Isten jó-
akaratát a Szentlélek működésével hozza összefüggésbe, melyet az „Is-
ten Lelke mozgott a víz felett” (Ter 1,2) bibliai mondat alapján értelmez. 
Nemcsak a Fiú, mint öröktől mondott Igéje tartozik lényegileg Istenhez, 
az Atyához, hanem, amint a fentebb idézett szövegrészt közvetlenül 
megelőző szakaszban írja: „bensőségesen Istenhez tartozik a legfőbb, 
szent és igaz Jóság (benignitas summa, et sancta et iusta)16; ugyanis a sze-
retet nem szükségből, hanem jóakaratból árad a műveire. Ezért mielőtt 
azt mondaná az Írás, hogy ’Mondta Isten: Legyen világosság’ (Ter 1,3); 
előzőleg ezt mondja: ’És Isten Lelke mozgott a víz felett’ (Ter 1,2).”17 A 

15 „Ugyanis, amikor ezt mondja: ’Kezdetben teremtette Isten az eget és a földet’, ki-
tűnik, hogy az Atya a Fiú által teremtett. Amit a zsoltár e kijelentése is bizonyít: ’Mily’ 
fölségesek a te műveid Uram. Bölcsességben teremtettél mindent (Zsolt 103,24).” De 
civ. Dei XI. 32. Megjegyezzük, hogy a Kezdet (principium) Krisztussal való kifejezett 
azonosítása megtörténik magában az Újszövetségben. A Kol 1,18 szerint Krisztus „a 
kezdet, elsőszülött a halottak közül”. A Jelenések könyve végén pedig Krisztus egy 
Én-kijelentésben önmagáról így vall: „Én vagyok az alfa és az ómega, az első és az 
utolsó, a kezdet (principium) és a vég” (Jel 22,13). Ágoston ezen a nyomvonalon halad, 
amikor a „Kezdet” szót krisztológiailag értelmezi.

16 De genesi ad litteram I.5.11. Az itt szereplő „benignitas summa, et sancta et iusta” 
kifejezés szinonimája a I.6.12 szakaszában olvasható „sancta bonitas”. A „szent Jó-
ságnak” a Szentlélekkel való azonosítása nemcsak a szövegösszefüggésből tűnik ki, 
hanem a „sancta” jelző mindkét helyen történő használata is erre utal.

17 Quod autem Filius loquitur, Pater loquitur, quia Patre loquente dicitur Verbum, 
quod Filius est, aeterno more, si more dicendum est, loquente Deo Verbum coaeter-
num. Inest enim Deo benignitas summa, et sancta et iusta; et quidem non ex indigen-



Puskás Att ila156

Szentlélek itt úgy jelenik meg, mint Isten benső legfőbb és szent jósága, 
s mint jótékony szeretet, mely kiárad a teremtésre.  Ugyanebben a sza-
kaszban kicsit később így folytatja gondolatmenetét Ágoston: „Ugyanis 
a Teremtő jóakaratának van alávetve mindaz, amit elkezdett és meg kel-
lett formálni és teljessé tenni”. Isten Lelke mint a Teremtő jóakarata az 
egész teremtés felett mozog, azaz kiárad az egész teremtésre. A Szent-
lélek, mint legfőbb Jóság teremtői kiáradása magában foglal mindent. 
Elsősorban azt, „amit elkezdett” Isten a Kezdetben, vagyis a teremtmé-
nyeknek a Bölcsességben megalapozott eszméit, szellemi formáit és min-
táit, beleértve az anyag formáját is, mint a formák befogadó képességét. 
Eszerint az anyag, mint potencialitás nemcsak valamiféle érthetőséget 
(formák befogadásának képessége), hanem ezzel együtt értéket, tökéle-
tességet is hordoz, mert a legfőbb Jóságból fakad. Másrészt, a Szentlé-
lek, mint a legfőbb Jóság kiáradása magában foglalja azt is, amit „meg 
kellett formálni és teljessé kellett tenni”. Ez utóbbin elsősorban a víz 
által képletesen jelképezett „egész testi anyagot” érti Ágoston, „amely-
ből mindazok a dolgok létesültek és formálódtak, melyeket fajtáik sze-
rint immár meg tudunk különböztetni”.18 S végül a Szentlélek, mint a 
legfőbb Jóság kiáradása magában foglalja a már megformáltan létrejött 
és különböző nemekbe rendeződő összes konkrét létezőket, melyek en-
nek köszönhetően a létben való részesedésük mértéke és módja szerint 
fennmaradhatnak. A Lélek mint legfőbb Jóság és szeretet kiáradásának 
gyümölcseként létrejött teremtmények maguk is jók és a teremtő Isten 

tia, sed ex beneficentia veniens amor in opera sua. Propterea priusquam scriberetur: 
Dixit Deus: Fiat lux (Ter 1,3); praecessit Scriptura dicens: Et Spiritus Dei superferebatur 
super aquam (Ter 1,2). Quia sive aquae nomine appellare voluit totam corporalem ma-
teriam, ut eo modo insinuaret unde facta et formata sint omnia, quae in suis gene-
ribus iam dignoscere possumus, appellans aquam, quia ex humida natura videmus 
omnia in terra per species varias formari atque concrescere; sive spiritalem vitam 
quamdam ante formam conversionis quasi fluitantem: superferebatur utique Spiri-
tus Dei; quia subiacebat scilicet bonae voluntati Creatoris, quidquid illud erat quod 
formandum perficiendumque inchoaverat: ut dicente Deo in Verbo suo: Fiat lux; in 
bona voluntate, hoc est in beneplacito eius pro modulo sui generis maneret quod 
factum est; et ideo rectum est, quod placuerit Deo, Scriptura dicente: Et facta est lux; et 
vidit Deus lucem quia bona est.” De genesi ad litteram I.5.11.

18 Ágoston a „testi anyagon” kívül azt a lelki értelemben vett megformálásra váró 
alaktalanságot is érti, amelyben a megtérés (conversio) előtt van a lélek. A megtérés-
ben nyeri az alaktalan, képlékeny állapotban lévő lélek a formát, mely meghatározza 
és tökéletesíti. Ez a gondolat felidézi a keresztség szentségét, mint a megtérés szentsé-
gét, amikor is a vízre és a keresztelendőre lehívja az egyház a Szentlelket. A víz fölött 
mozgó teremtő Lélek itt mint újjáteremtő/formáló Szentlélek jelenik meg.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 157

tetszésére vannak, hangsúlyozza Ágoston mindkét fentebb idézett szö-
vegben. Ágoston mindkét helyen szoros párhuzamba állítja Istennek az 
Igéjében és a Jóakaratában véghezvitt egyetlen teremtői cselekvésének 
két egymástól elválaszthatatlan oldalát (dicente Deo in Verbo suo”; „in bona 
voluntate, hoc est in beneplacito eius). A trinitárius teremtő tevékenység első 
szakaszához, a teremtmények eszmei, formális létének az Igében a leg-
főbb Jóság szerint történő megalapozásához tehát szervesen kapcsolódik 
a második szakasz: a teremtmények szubsztanciális és különböző ter-
mészetekbe rendeződő létének a megalkotása, megformálása, teljessé té-
tele és fenntartása, mely ugyancsak Isten Igéjében és Jóságában valósul 
meg. A Ter 1,4-2,4 szövegében rendre ismétlődő „És szólt/mondta Isten”, 
valamint az „És látta Isten, hogy jó” kijelentések jelzik a megformálás-
ban, teljessé tételben és fenntartásban megvalósuló trinitárius teremtő 
tevékenységet: az Atya a kimondott Igéjében létesíti a konkrét teremt-
ményeket („legyen!”), és legfőbb Jóságában, azaz az egész teremtés felett 
mozgó Lelkében ajándékozza jótéteményeit a teremtményeinek és találja 
tetszését teremtményei jóságában.

Érdemes megjegyeznünk, hogy Baszileioszhoz hasonlóan19, s talán 
éppen tőle merítve, a De genesi ad litteram I.18.36 szakaszában Ágoston is 
magáévá teszi a Ter 1,2 Isten Lelkére vonatkozó kijelentésének a sajátos 
értelmezését. Eszerint Isten Lelke teremtő tevékenységének mibenlétét 

19 Baszileiosz a Hexaemeronról mondott második beszédében a Ter 1,2 – „És Isten 
Lelke lebegett a vizek fölött” – kijelentése kapcsán bár számot vet azzal az olvasási 
móddal is, hogy a pneuma egyszerűen szelet jelent, s így pusztán a vizek feletti szél-
mozgásról lenne szó a szövegben, ám tekintettel arra, hogy az „Isten Lelke” kifejezés 
a bibliai szóhasználatban teológiai és nem kozmológiai valóságot jelöl, azt az értelme-
zést teszi magáévá, mely szerint Isten Lelke itt a Szentlelket jelenti. Arra a kérdésre, 
hogy mit jelent Isten Lelkének mozgása a vizek felett, a kappadókiai atya a választ az 
eredeti héber bibliai szóhoz közel álló szír kifejezésre utalva adja meg: ahogy a fiókáit 
kiköltő madár a tojásait saját testével takarja be és saját testének melegéből adja nekik 
az életerőt, úgy a Lélek „a víz természetét előkészítette, hogy az élőlényeket (dzóogo-
nia) teremjen”. Ez elégséges bizonyítéka annak, hogy „a Szentlélek tevékenyen részt 
vett a világ teremtésében”. A Ter 1,2 görög fordításában (LXX) a következő kijelentés 
áll: καὶ πνεῦμα θεοῦ ἐπεφέρετο ἐπάνω τοῦ ὕδατος. Baszileiosz a görög ἐπεφέρετο 
helyett a szír/héber igének a jelentését veszi alapul. Meglátása szerint a „rachaph” 
(kikölt, keltet) ige nem vonatkoztatható a szél mozgására, így a „pneuma” szó sem 
jelentheti a szelet, hanem Isten Lelkét jelöli, akinek teremtői, életadó tevékenységé-
re utalhat. A kappadókiai atya egy bölcs szír emberre utal, akitől ez az etimológiai 
értelmezés származik. A meg nem nevezett szír bölcs személyére vonatkozóan csak 
találgatások vannak. Néhány kutató Szamoszatai Euszebioszra, mások Szír Efrémre 
gondolnak. Vö. Philipp Schaff, Nicene and Post-Nicene Fathers, Seies II, Volume 8, Basil: 
Letters and Select Works, Basilius Magnus – Homiliae IX in Hexaemeron, Homily II, 63.



Puskás Att ila158

illetően a latin „superferebatur” és a görög „epephereto” igéknél kife-
jezőbb a héberhez közel álló szír kifejezés, mely a „fovebat” latin igével 
visszaadva annyit jelent, mint melenget, dédelget, ápol, nevel. Isten Lel-
ke úgy ápolja, segíti a teremtmények kifejlődését, ahogyan az anyama-
dár a tojásokat melegíti saját testének melegével, s a bennük formálódó 
fiókáit segíti, a szeretet bizonyos érzésével viszonyulva hozzájuk.20 A 
hasonlóság mellett azonban hangsúlybeli különbség is megfigyelhető 
Baszileiosz és Ágoston értelmezése között. A kappadókiai atya a tojá-
sokból fiókáit kiköltő madár képéből az életadás mozzanatát emeli ki 
– testének melegével az anyamadár fiókáinak az életre keléshez szük-
séges erőt közvetíti –, s ezt viszi át a Szentlélek tevékenységére, mint 
éltető, életre keltő cselekvésre. Ezzel szemben Ágoston nem tesz említést 
a Lélek életadó cselekvéséről, hanem általánosabb értelemben, mint a 
kifejlődést segítő és gondozó tevékenységet fogja fel a Lélek működését, 
mely az ő jóakaró szeretetének a kifejeződése. Mivel a formátlan testi 
anyag jelképeként értett „vizek” felett mozgó Lélekről van szó, Ágos-
ton a Lélek ezen gondozó, segítő tevékenységét elsősorban a formátlan 
anyagból az Igében tartalmazott örök szellemi formák befogadásával 
keletkező teremtmények megformálásának a segítésére vonatkoztatja. 
Másodlagosan azonban vonatkoztatható akár az Ige által megformált te-
remtmények individuális formáinak a megőrzésére is. Ha pedig a hippói 
püspöknek az „észcsírákról” (rationes seminales) alkotott felfogásával ösz-
szefüggésben olvassuk, mely szerint a teremtményekről az örök Igében 
öröktől fogva elgondolt eszméket mint „programokat” Isten elültette az 
általa teremtett anyagba, hogy alkalmas időkben és körülmények kö-
zött kifejlődjenek, akkor a Lélek gondozó, szerető tevékenysége abban 

20 „Sed ante omnia meminerimus, unde iam multa diximus, non temporalibus 
quasi animi sui aut corporis motibus operari Deum, sicut operatur homo vel angelus; 
sed aeternis atque incommutabilibus et stabilibus rationibus coaeterni sibi Verbi sui, 
et quodam, ut ita dixerim, fotu pariter coaeterni sancti Spiritus sui. Nam et illud 
quod per graecam et latinam linguam dictum est de Spiritu Dei, quod superfereba-
tur super aquas, secundum syrae linguae intellectum, quae vicina est hebraeae, (nam 
hoc a quodam docto christiano syro fertur expositum) non superferebatur, sed fovebat 
potius intellegi perhibetur. Nec sicut foventur tumores aut vulnera in corpore aquis 
vel frigidis vel calore congruo temperatis; sed sicut ova foventur ab alitibus, ubi calor 
ille materni corporis etiam formandis pullis quodammodo adminiculatur, per quem-
dam in suo genere dilectionis affectum. Non itaque per singulos dies istorum ope-
rum divinorum tamquam temporales voces Dei carnaliter cogitemus. Non enim ad 
hoc ipsa Dei Sapientia nostra infirmitate suscepta venit ad colligendos sub alas suas 
filios Ierusalem, quemadmodum gallina pullos suos ut semper parvuli simus; sed ut 
malitia infantes, mente pueri esse desinamus.” De genesi ad litteram I. 18. 36. 



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 159

is állhat, hogy ezeket az anyagba ültetett eszmei magvakat mint belső 
programokat kifejlődésre segítse, előmozdítva ezzel a különböző típusú 
létezők, elsősorban a változatos fajtájú élőlények megjelenését és meg-
maradását.21

A továbbiakban érdemes lesz még röviden kitérnünk a „konverzió” 
fogalmára, mellyel Ágoston a teremtés művének logikailag-okságilag 
második szakaszához rendelt trinitárius teremtő tevékenységet írja le.22 
A „conversio” (convertere) a „perfectio” (perficere) és a „formatio” (formare) 
szinonimájaként szerepel. Elsődlegesen azt a történést illetve isteni cse-
lekvést írja le, amelynek köszönhetően a semmiből teremtett, formátlan, 
de a forma befogadására képesített (szellemi és nem szellemi) anyagból 
konkrét, szubsztanciális, teljes létezővé formálódik a teremtmény. Ez 
úgy történik, hogy az Ige formát ad a formátlan anyagnak azzal, hogy 
magához vonzza, maga felé fordítja azt, s ezzel az Igében lévő szellemi 
minta és forma szerint megképződik a teremtmény a formátlan anyag-
ból. Az Igétől az anyag felé irányuló rejtett vonzó erőt Ágoston úgy is 
értelmezi, hogy az Ige újra magához hívja a Benne teremtett anyagot, 
hogy a formátlan állapotból a megformáltság állapotára alakítsa.23 Mivel 
az Ige az Atyával egyenlő tökéletes Kép/Forma, ezért a megformálás-
ra váró teremtményt Önmagához és a Benne lévő szellemi formához és 
mintához vonzva, egyben az Atyához is hívja az Ige. Ágoston értelmezé-
se szerint a teremtménynek ez az Ige révén történő odafordítása, odafor-
dulása a Teremtőhöz nem más mint Isten Igéjének, azaz Isten Fiának az 
utánzása, aki örök és változatlan egységben van az Atyával, mint a vele 
egylényegű tökéletes hasonmás és forma.24 Ugyanakkor a „conversio” 

21 De genesi ad litteram II. 6. 13-14; II. 8.19. Ágoston hangsúlyozza, hogy bár Isten 
mindent egyszerre teremtett, a teremtő Isten megőrző és célba segítő gondviselésével 
állandóan tevékeny a teremtett világban. Uo. V. 23. 44.

22 Megjegyezzük, hogy a „conversio” kifejezést Ágoston más írásaihoz hasonlóan 
a lélek megtérésére is használja ebben a teremtéstani művében is (pl. I.5.11.), melyet 
a Szentlélek végez formát adva a képlékeny léleknek. Ez jól mutatja, hogy a „conver-
sio” sokrétegű fogalom Ágoston szókészletében. Vö. Goulven Madec, „conuersio” 
art. in Augustinus-Lexikon (Hg. Cornelius Mayer), Vol. 1., Schwabe/Co. AG Verlag Ba-
sel 1986-1994, 1282-1294.

23 „principium quippe creaturae intellectualis est aeterna sapientia: quod principi-
um manens in se incommutabiliter nullo modo cessaret occulta inspiratione uocatio-
nis loqui ei creaturae, cui principium est, ut conuerteretur ad id, ex quo esset, quod 
aliter formata ac perfecta esse non posset.” De genesi ad litteram I.5.10.

24 „sed tunc imitatur Verbi formam, semper atque incommutabiliter Patri cohae-
rentem, cum et ipsa pro sui generis conversione ad id quod vere ac semper est, id est 
ad creatorem suae substantiae, formam capit, et fit perfecta creatura: ut in eo quod 



Puskás Att ila160

azt is jelenti, hogy az Ige a már megformált létezőket éppúgy folyama-
tosan Önmaga, illetve a Benne lévő szellemi formájuk, s végső soron az 
Atya felé fordítja, hívja vissza (revocat). E hívást követve, s az Igében lévő 
szellemi formájukat utánozva, megközelítve a teremtmények képesek 
fennmaradni, tökéletesedni. Enélkül a hívás és követés nélkül azonban 
a teremtmények a formátlanságba való visszahullás, a szétesés felé tar-
tanának. Az Igével együtt a Szentléleknek is lényeges szerepe van azon-
ban a formátlan anyagból az Ige által megformált teremtmények teljessé/
tökéletessé tételében. A „conversio” során a Lélek munkálja, hogy a te-
remtmények saját természetük tökéletességének határain belül megva-
lósítsák azt a jóságot, amelyért meg lettek teremtve. Isten szeretetét és 
jóságát közölve a teremtményekkel a Szentlélek képessé teszi őket a jóra 
és szeretetre, mely az Atya tetszésére van, aki a teremtményi jóságot a 
Szentlélek által szemléli.25 Kétségtelen, hogy a „conversio” ágostoni te-
remtésteológiai értelmezése érintkezik Plótinosz metafizikájával és koz-
mológiájával, ahol az Ész/Szellem (nousz) és a Lélek (pszükhé) konsti-
túciójának szerves része a saját eredetükhöz, s végső soron az Egyhez 
(hen) való visszafordulás (episztrophé) mozzanata.26 Ugyanakkor az is 
jól látszik, hogy a hippói püspök szabadon kezeli az előjövetel – vissza-
fordulás (proodosz – episztrophé) plótinoszi eszméjét, s jelentősen át is 
alakítja a keresztény trinitárius hit fényében.27 A Szentháromság terem-
tő művének ágostoni értelmezésében az Atya teremtő tevékenységét az 
Igéjében fejti ki, és az Ige tevékenységéhez az isteni jóság, a Szentlélek 
munkája társul. A teremtésnek ez a rendje tükrözi a trinitárius élet belső 
rendjét, ahol az Atya a forrása a Fiúnak, s a Szentlélek kettejüktől (prin-
cipaliter az Atyától, communiter a Fiútól) származik.28

Scriptura narrat; (…) In qua conversione et formatione, quia pro suo modo imitatur 
Dei Verbum, hoc est Dei Filium semper Patri cohaerentem, plena similitudine et es-
sentia pari, qua ipse et Pater unum sunt; (…) per id autem quod Verbum est, insinuet 
perfectionem creaturae revocatae ad eum, ut formaretur inhaerendo Creatori, et pro 
suo genere imitando formam sempiterne atque incommutabiliter inhaerentem Patri, 
a quo statim hoc est quod ille.” De genesi ad litteram I.4.9. 

25 Vö. Scott A. Dunham, The Trinity and Creation in Augustine, 77.
26 Enneászok, V. 2. 1.; VI. 7. 16; V. 1. 3.
27 Vö. Goulven Madec, „conuersio” art., 1287.
28 Scott A. Dunham, The Trinity and Creation in Augustine, 78.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 161

2. Gondviselő kormányzás: mérték, súly, szám szerint

A teremtés fentebb vázolt mozzanataihoz szervesen kapcsolódik Isten 
egész teremtésre kiterjedő gondviselő kormányzása, mellyel biztosítja, 
hogy teremtményei fennmaradjanak, éljenek, természetüknek megfe-
lelően mozogjanak és megtalálják nyugalmukat, céljukat. A teremtés 
kormányzása Isten részéről mozgatást jelent: „Isten az egész teremtést 
rejtett erővel mozgatja, s valamennyi teremtmény tárgya ennek a moz-
gatásnak.”29 Ágoston Pál apostolnak az Areopagoszon tett kijelentésére 
hivatkozik, amikor a minden teremtményt szüntelenül mozgató gondvi-
selő kormányzást, mint trinitárius isteni művet értelmezi: „Benne élünk, 
mozgunk és vagyunk” (ApCsel 17,28). A teremtmények Istenben való 
élete, léte és mozgása azt jelenti, hogy Isten Bölcsessége (Fiú) és Jóakara-
ta (Szentlélek) által gondozza a teremtést oly módon, hogy Bölcsessége 
és Jóakarata tartja életben a teremtményeket, egyben tartva minden dol-
got és mozgásban tartva őket. Enélkül a mozgatás nélkül a teremtmé-
nyek megszűnnének létezni. A teremtmények trinitárius mozgatásaként 
értelmezett gondviselő kormányzás nem más, mint a „conversio” trini-
tárius tevékenységének érvényesülése a már létrehozott és megformált 
teremtményekre vonatkozóan, a megformált teremtmények folyamatos 
elfordítása a felbomlásra, megszűnésre és formavesztésre irányuló ter-
mészetes tendenciájuktól, mely a változékony teremtményekre jellem-
ző, s szakadatlan odafordításuk Isten felé az Ige és a Szentlélek által.30 
A teremtő Lélek (conditor Spiritus, Spiritus creator) a testi és a szellemi 
létezőket egyaránt mozgatja: a testi teremtményeket időben és térben, 
a szellemi teremtményeket időben, de „önmagát idő és hely nélkül”.31 
Hasonlóképpen a Bölcsesség mindeneket mozgató mozgása is összeha-
sonlíthatatlan és kimondhatatlan – idézi Ágoston a Bölcsesség könyvét 
(Bölcs 8,1) –, a változással járó teremtményi mozgástól és mozgatástól kü-

29 De genesi ad litteram V.20.40–41.
30 Vö. Scott A. Dunham, The Trinity and Creation in Augustine, 87. Ágoston a „for-

matio” és a „perfectio” kifejezéseket a gondviselés művére éppúgy alkalmazza, mint 
a teremtésre.

31 De genesi ad litteram VIII.20.39. A teremtett szellem is mozgatja a testet és önma-
gát, a testet térben és időben, önmagát időben. „Ac per hoc sicut per tempus et locum 
movet corpus ipse tantum per tempus motus conditus spiritus; ita per tempus movet 
conditum spiritum ipse nec per tempus nec per locum motus conditor Spiritus: sed 
spiritus creatus movet seipsum per tempus, et per tempus ac locum corpus; Spiritus 
autem creator movet seipsum sine tempore ac loco, movet conditum spiritum per 
tempus sine loco, movet corpus per tempus et locum.”



Puskás Att ila162

lönböző, amikor „mindent gyengéden elrendez” (disponit omnia suaviter), 
azaz mindent a saját természete szerint mozgat a teremtett világban.32 
A teremtményeket Isten mozgatja Isten felé az isteni szeretet túláradó 
jósága által, mely a Szentháromság belső életéből fakad, ahol belső, örök, 
változatlan szeretet-mozgás van az isteni személyek között. A trinitárius 
szeretet egyszerű, változatlan, tökéletes, önmagát mozgató mozgása egé-
szen transzcendens, ám ugyanakkor kiárad a teremtett világra Isten Igé-
je és a Szentlélek által. A teremtő Istennek az Ige és a Lélek által megva-
lósuló bensőséges közelségét, ugyanakkor világfelettiségét Ágoston így 
foglalja össze: „A helyekre jellemző bármiféle távolság vagy tér nélkül, 
változatlan és nagyszerű erejével minden dologhoz bensőleg közel van, 
és mindenen kívül van, mert ő maga felette van mindennek. Továbbá, az 
idők bármiféle távolsága és tere nélkül, változatlan örökkévalóságával 
mindeneknél ősibb, mivel mindenek előtt van, és mindeneknél újabb, 
mert ugyanő van mindenek után is.”33

Isten teremtő és kormányzó tevékenységének trinitárius meghatáro-
zottságát olvassa ki Ágoston a Bölcsesség könyve 11,20 kijelentéséből is: 
„Mindent mérték, szám és súly szerint rendeztél el”. A hippói püspök 
szerint a teremtmények az Istentől származó jóságuk/tökéletességük fo-
kát aszerint birtokolják, hogy létüknek mi a mértéke, a formája és a rend-
je. Isten fölötte áll a teremtett világ minden mértékének, formájának és 
rendjének, ugyanakkor egyben forrása is a teremtett világban a létezők 
számára meghatározott mércéknek/határoknak, formáknak és rendek-
nek.34 Nos, Ágoston szerint a teremtő és kormányzó Isten úgy forrása e 
három teremtményi határozmánynak, hogy Benne magában is létezik az 
a teremtetlen Hármasság, melynek tevékenységéhez hozzárendelhető a 

32 „Et quod scriptum est de sapientia eius: Pertingit a fine usque ad finem fortiter, et 
disponit omnia suaviter; de qua item scriptum est, quod motus eius agilior celeriorque 
sit omnibus motibus: satis apparet recte intuentibus, hunc ipsum incomparabilem et 
ineffabilem, et si possit intellegi, stabilem motum suum, rebus eam praebere suaviter 
disponendis; quo utique subtracto, si ab hac operatione cessaverit, eas continuo peri-
turas.” De genesi ad litteram IV.12.23.

33 „cum sit ipse, nullo locorum vel intervallo vel spatio, incommutabili excellen-
tique potentia et interior omni re, quia in ipso sunt omnia, et exterior omni re, quia 
ipse est super omnia. Item nullo temporum vel intervallo vel spatio, incommutabili 
aeternitate et antiquior est omnibus, quia ipse est ante omnia, et novior omnibus, 
quia idem ipse post omnia.” De genesi ad litteram VIII.26.48.

34 De Natura Boni, 3. Roche szerint a „mensura, numerus, pondus” jelentése Ágos-
tonnál megfelel a „modus, species/forma, ordo” jelentésének. Vö. W. J. Roche, „Mea-
sure, Number, Weight in Saint Augustine”, in New Scholasticism 15 (1941) 350-376, itt: 
352.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 163

fentebb említett teremtményi hármasság. Noha ebben a kontextusban az 
egyházatya szó szerint nem nevezi meg Atyaként, Fiúként és Lélekként 
az Istenben forrásszerűen meglévő ezen Háromságot, mégis tartalmilag 
egyértelműen elvégzi az azonosítást, amikor így fogalmaz:

„A mérték nélküli mérték ugyanis az, akivel egyenlő az, ami belőle 
van, ő maga azonban nem máshonnan van; a szám nélküli szám az, 
amely által minden formálódik, ő maga azonban nem formálódik; 
a súly nélküli súly az, amely megnyugváshoz vezeti vissza azokat, 
akiknek a megnyugvás a tiszta öröm, ám ő maga már nem vezető-
dik vissza másra.”35

A mérték nélküli mérték az Atya, a forrás nélküli forrás, akitől ered a 
vele egyenlő Fiú. Jóllehet Ágoston az idézett mondatban nem fogalmaz-
za meg kifejezetten, hogy a Szentháromságnak a teremtett világgal való 
viszonyában – a teremtésben és a kormányzásban – végső mérceként mi 
az Atya sajátos tevékenysége, ám a közvetlenül megelőző szakaszban 
ezt megteszi, amikor kijelenti, hogy a „mérték minden dolog létmódját 
(modum) előzetesen meghatározza (…) és mindennek határt szab (termi-
nat)”.36 A teremtmények létmódjának és határainak a meghatározása két 
dolgot is jelenthet. Átfogó értelemben a teremtményi létmódnak, mint 
minden teremtményre jellemző változékony létmódnak a meghatáro-
zását, mely teremtményi közös létnek a végső határa maga Isten, mint 
minden dolog végső eredete és célja (principium et finis). Speciálisabb 
értelemben jelentheti a teremtményi létezés különböző módjainak, a lé-
tezők különböző létfokainak és természetének (tiszta szellemi, testi- ér-
zéki, testi-vegetatív, szellemi és testi egysége) meghatározását. Mérték 
nélküli Mértékként a létben való részesedés teremtményi mértékét és 
módját határozza meg. Az Atya a teremtményi létmód meghatározását 
a Fiú és a Lélek által végzi, amennyiben úgy ad mértéket mindennek, 
hogy az Igében mindennek megadja a saját számát/arányát, azaz termé-
szetes formáját vagy belső struktúráját, a Lélekben pedig a természetes 
formán alapuló sajátos súlyát, azaz természetes mozgását, törekvését a 

35 „Mensura autem sine mensura est, cui aequatur quod de illa est, nec aliunde 
ipsa est: numerus sine numero est, quo formantur omnia, nec formatur ipse: pondus 
sine pondere est, quo referuntur ut quiescant, quorum quies purum gaudium est, nec 
illud iam refertur ad aliud.” De genesi ad litteram IV.4.8.

36 „secundum id vero quod mensura omni rei modum praefigit, et numerus omni 
rei speciem praebet, et pondus omnem rem ad quietem ac stabilitatem trahit, ille 
primitus et veraciter et singulariter ista est, qui terminat omnia et format omnia, et 
ordinat omnia”. De genesi ad litteram IV.3.7.



Puskás Att ila164

célja felé. A Fiú a szám nélküli Szám, másként fogalmazva a nem meg-
formált Forma, melyben minden teremtmény elnyeri a saját formáját és 
megformálódik, hiszen a teremtmények ideái és szellemi mintái az örök 
Fiúban, mint az örök Igében, Bölcsességben, Kezdetben alapozódnak 
meg, „az isteni Mintában, aki öröktől fogva és változatlanul egységben 
van az Atyával”.37 Ágoston gondolkodásában a teremtményi szám és 
a forma ugyanazt jelenti, mely Isten Igéjében/Bölcsességében teremtő-
dik.38 A teremtés során formát nyer a teremtmény az Igében/Bölcsesség-
ben, aki gondviselő cselekvése révén a Lélekkel együtt fenntartja a te-
remtményi formát. Az egyházatya végül a Szentléleknek a teremtésben 
és gondviselő kormányzásban betöltött szerepét úgy értelmezi, hogy 
a Lélek a teremtmények számára az a súly, mely „minden dolgot nyu-
galomba és stabilitásba visz”39, hogy azon a helyen, illetve állapotban 
maradjanak, amelyre rendeltettek. Maga a Lélek azonban „súly nélküli 
súly”, úgy vonzza a teremtményeket a céljuk felé, hogy ő maga nincsen 
alávetve egy fölötte álló vonzerőnek. Ágostonnál a „súly” kifejezés két 
dolgot jelent: egyrészt súllyal bírni és ezáltal vonzani/vonzódni; más-
részt súlyozni, értékelni. A fizikai tárgyakat a súlyuk vonzza, viszi a ne-
kik megfelelő helyre. A szellemi létezők számára a súly, mint vonzerő az 
akarat és a szeretet, melynek bármi úgy jelenhet meg, mint ami értékes, 
érdemes lehet a vágyakozásra/törekvésre vagy éppen értéktelen, s érde-
mes az elutasításra/elkerülésre. Ahogy a Vallomásokban fogalmaz: „Sú-
lyom a szeretetem.”40 A lélek az akarata és szeretete révén értékel-súlyoz, 
vonzódik és törekszik a bölcsességre, lelki alakformálásra és igyekszik 
elkerülni a lelki alakvesztést és oktalanságot. A súly/súlyozás fogalma 
irányulást fejez ki, melynek célja „a megnyugvás és stabilitás”. Egy do-
log súlya a teremtés rendjében a neki megfelelő helyre vonzza a fizikai 

37 De genesi ad litteram I.4.9.
38 Az alaktalan anyag megformálása az Isten Igéje által a Bölcsességben/Igében 

megalapozott formák szerint történik és e formák gondviselő fenntartása minden 
teremtményre érvényes. A megformálás nem más, mint szám szerinti arányosítás. 
Az anyagi teremtmények esetében ez a mennyiségben és tömegben fejeződik ki. A 
szellemi teremtmények esetében a gondviselő kormányzás a lélek érzelmeinek és az 
erénynek a száma (aránya/formája) szerint történik, mely távol tartja a lelket az os-
tobaságtól és a bölcsesség formája és szépsége felé fordítja. Vö. De genesi ad litteram 
IV.4.8.

39 „et pondus omnem rem ad quietem ac stabilitatem trahit, ille primitus et veraciter et 
singulariter ista est, qui terminat omnia et format omnia, et ordinat omnia”. De genesi 
ad litteram IV.3.7.

40 Vallomások XIII.9.10.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 165

tárgyat. Az értékek súlyozása is arra irányul, hogy a lélek ilyen vagy 
olyan, inkább egyik, mint másik lelki állapotba kerülve megnyugodjék. 
Ágostonnál a súly szinonimája a rend és a rendeltetés, mely célra irá-
nyulást foglal magában. Különösen is a Szentlélek teremtő és gondviselő 
tevékenységével kapcsolódik össze. A Lélek mint Isten örök szent Jósága 
és Szeretete az, akiben Isten a teremtés során a teremtményeivel közli 
jótéteményeit és nekik ajándékozza azokat mint a teremtmények saját 
formáját, tökéletességeit, természetét, mely törekvéseik alapja és egyben 
célja lesz. A Szentlélek a szeretet képességét és a vágyakozás vonzere-
jét ajándékozza nekik, hogy saját tökéletesedésüket keresve megtalálják 
helyüket a teremtés rendjében, a többi teremtménnyel való kapcsolatuk-
ban, s legfőképpen magában Istenben, akiben végsőleg megnyugszik 
minden célra törekvésük.41 A teremtésben és a gondviselő kormányzás-
ban tehát a Szentháromság egy Isten Atyaként határt szab mindennek 
(terminat omnia), Fiúként/Igeként megformál mindent (format omnia) és 
Szentlélekként elrendez mindent (ordinat omnia), meghatározva és igaz-
gatva minden teremtményét mérték, szám és súly szerint.42

A mérték, szám és súly – másképpen a határolt létmód, a forma és 
a rend(eltetés) – hármas határozmánya együtt, szétválaszthatatlan 
egységben alkotja a teremtményt, az egy teremtmény létének hármas 
mozzanataként. A hármas mozzanat ugyanakkor belső rendet is mutat: 
egyfelől a rend(eltetés) a formában, a forma pedig a létmód határainak 
meghatározottságában gyökerezik; másfelől a létmód meghatározottsá-
ga a formában és a rendeltetésben fejeződik és bomlik ki. Mindez tükrö-
zi a trinitárius teremtő tevékenység hármas egységét és rendjét: az Atya 
úgy jelöli ki a teremtett létmódok határait (terminat), hogy a Fiúban és a 
Fiúval ad formát mindennek (format), és a Szentlélekben és Szentlélek-
kel rendez el, rendel célra mindeneket (ordinat). A teremtményi lét hár-
mas-egy mozzanata, valamint a teremtő tevékenység hármas-egy belső 
szerkezete valamiképpen utal magának a teremtő Szentháromságnak az 
örök és tökéletes belső életére, melyben az Atyából fakad a Fiú, az Atyá-
ból és a Fiúból pedig a Szentlélek, mint az Atyát és a Fiút összekapcsoló 
szeretetkötelék.

41 Vallomások XIII.10.10.
42 „secundum id vero quod mensura omni rei modum praefigit, et numerus omni 

rei speciem praebet, et pondus omnem rem ad quietem ac stabilitatem trahit, ille 
primitus et veraciter et singulariter ista est, qui terminat omnia et format omnia, et 
ordinat omnia”. De genesi ad litteram IV.3.7.



Puskás Att ila166

3. Vestigia Trinitatis

Szent Ágoston a főként manicheus nézetek cáfolatára törekvő De vera 
religione (390-391) című korai művében már használja a „Trinitas creat-
rix”, vagyis a teremtő Háromság kifejezést,43 amikor minden egyes te-
remtmény létezésének a jóságát – beleértve a testi és anyagi létezőkét 
is – hangsúlyozza: minden jó, amennyiben van.44 Az egyházatya kieme-
li, hogy a teremtő Szentháromság által alkotott összes teremtmények, 
a testi létezők éppúgy, mint a lelkes élőlények és az értelmes létezők, 
minden létösszetevőjükkel együtt a Szentháromságtól erednek. Eb-
ben az összefüggésben a teremtmények hármas ontológiai szerkezeté-
ről beszél. Kifejti, hogy amennyiben ebben a földi életben megadatott 
számunkra ismerni a Háromságot, „úgy kétségtelenül észleljük, hogy 
minden értelmes, lelkes és testi teremtmény egy és ugyanazon teremtő 
Háromságtól nyeri a létét (esse), amennyiben létezik, faji alakját (species) 
és a legnagyobb rendben kormányzott (ordinatissime administrari).” Majd 
e hármas szerkezethez (esse, species, ordo) hasonlóan s azt értelmezve egy 
további hármas szerkezetet említ a folytatásban, amikor így fogalmaz: 
„ugyanis minden dolog (res), vagy szubsztancia (substantia), vagy lényeg 
(essentia), vagy természet (natura), vagy bármilyen más jobb kifejezéssel 
is hívjuk, egyszerre rendelkezik a következő mozzanatokkal: hogy egy 
valami (unum aliquid), és saját faji alakja (specie propria) alapján különbö-
zik más dolgoktól, és a dolgok rendjét (rerum ordinem) nem lépi túl.”45 
Ágoston itt a manicheista dualizmus és az örök ideákkal párhuzamba 
állított örök anyag platonista elgondolásával szemben hangsúlyozza, 
hogy minden létezőnek, a testi-anyagi dolgoknak is ugyanaz a Szent-
háromság az egyetlen teremtője és végső forrása. Az egyetlen közös ere-
detnek a nyomatékos állítása a testi-anyagi teremtmények jóságának és 
méltóságának, valamint a szellemi teremtményekkel való közösségének 
a kiemelését is jelenti. Ugyanezt a gondolatot erősíti meg a minden, tehát 
a testi teremtményre is érvényes hármas létszerkezet vázolása: ahogyan 

43 uera rel. 7.13 (CCL 32, 196).
44 uera rel. 11.21 (CCL 32, 201): ‘in quantum est quidquid est, bonum est’.
45 uera rel. 7.13 (CCL 32, 196 f.): „qua trinitate quantum in hac uita datum est cogni-

ta, omnis intellectualis et animalis et corporalis creatura, ab eadem trinitate creatrice 
(i) esse in quantum est, (ii) et speciem suam habere, (iii) et ordinatissime administra-
ri, sine ulla dubitatione perspicitur. (...) Omnis enim res, uel substantia, uel essentia, 
uel natura, uel si quo alio uerbo melius enuntiatur, simul habet haec tria; ut (i) et 
unum aliquid sit, (ii) et specie propria discernatur a ceteris, (iii) et rerum ordinem 
non excedat.”



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 167

az értelmes, úgy a lelkes-élő és a pusztán testi létezőket is a lét/egység 
(esse, unum), a megkülönböztetett faji természet és alak (species), vala-
mint a rendezettség (ordo), célra irányultság jellemzi.46 A szóban forgó 
szöveghelyen a manicheusokkal szembeni küzdelmének megfelelően az 
egyházatya az egységet hangsúlyozza két szempontból is: minden léte-
zőnek ugyanaz az egyetlen teremtő Háromság a végső eredete; minden 
teremtmény létének hármas mozzanata elszakíthatatlan ontológiai egy-
séget alkot. Ugyanakkor az egység hármas differenciát foglal magában: 
az egy teremtő Isten Háromság; a teremtmények létszerkezete hármas. 
A teremtő Háromság és a teremtményi létszerkezet hármassága nyilván-
valóan összefügg egymással, ám az egyházatya ezt az összefüggést itt 
nem bontja ki, nem rendeli hozzá az egyes isteni személyekhez a teremt-
ményi létszerkezet sajátos mozzanatait.

A De vera religione korai munkája után mintegy egy évtizeddel elkez-
dett és a De genesi ad litteram c. művével nagyjából azonos időszakban, 
hozzávetőleg két évtized alatt íródott De Trinitate (kb. 399-420) című 
munkájában Ágoston többször használja a vestigia Trinitatis, vagyis a 
„Szentháromság nyomai” kifejezést.47 Míg az ember halhatatlan szellemi 
lelke – a memoria, az intellectus és a voluntas (amor, caritas) hármas szellemi 
képességével, illetve aktusával – nem csupán nyoma, hanem egyenesen 
képe a Szentháromságnak (imago Trinitatis),48 addig az embernek a kül-
ső dolgok érzéki és értelmi megismerésében mutatkozó hármasságok,49 
valamint a személyközötti szeretetkapcsolatokban bennfoglalt hármas 
mozzanat a Szentháromság nyomaiként értelmeződnek.50 Ugyanakkor 
Ágoston az antropológiai kontextuson túl a teljes teremtésre is kiterjesz-
ti a vestigia Trinitatis fogalmát: minden teremtményben fellelhető az a 
hármas létszerkezet, mely a teremtő Szentháromságnak a nyoma a világ-
ban. Ágoston a görög atyák tanításához csatlakozva hangsúlyozza, hogy 
„A teremtményekhez viszonyítva tehát Isten egy eredet, nem kettő vagy 

46 Ágoston a testi létezőkre vonatkozóan ezt tovább részletezi, amikor hangúlyoz-
za, hogy a testi létező testrészeinek az összhangjával, formájából eredő békével és 
fajilag jellemző kinézettel rendelkezik, mely mozzanatok nélkül egyáltalán nem lé-
tezhet. Vö. uera rel. 11.21 (CCL 32, 200 f.).

47 Ágoston a vestigium Trinitatis (VI. 10. 12; VIII. 10.14; XI. 1.1.) mellett használja 
az indicia Trinitatis kifejezést is (XV. 2. 3.): hármas létszerkezetükkel a teremtmények 
mintegy tanúsító jelei, tanúbizonyságai a teremtő Szentháromságnak.

48 De Trin. IX. 12.18; X.11.17; XV.7.11.
49 De Trin. XI.1-11.
50 De Trin. VIII. 10. 14.



Puskás Att ila168

három”,51 mégis arra törekszik, hogy beazonosítsa a teremtményekben 
azokat a mozzanatokat, melyek a közös teremtő művön belül sajátosan 
az egyes isteni személyekhez rendelhetők, mint teremtő tevékenysé-
gük hatásai. Ezen igyekezetének létjogosultságát, sőt szükségességét A 
Szentháromságról című művében így indokolja: „Amikor tehát a Teremtőt 
felismerjük a teremtett dolgokból (Róm 1,20), szükséges, hogy a Három-
ságra gondoljunk, akinek nyoma benne van a teremtésben, ahogy ez 
méltó is”.52 Ágoston itt nem azt állítja, hogy a teremtett világban fellelhe-
tő hármasságokból megismerhető lenne a Szentháromság titka, hanem 
csupán azt, hogy ha az értelem felismeri a teremtett világból a Teremtőt 
(Róm 1,20: „örök erejét és istenségét”), s ha a kinyilatkoztatásból hittel 
elfogadta, hogy a teremtő Isten Szentháromság, akkor ésszerű, méltó és 
szükséges, hogy a hittel megvilágított értelem fényénél keresse és észre-
vegye a Szentháromság nyomát az általa alkotott világban. Ha a Szent-
háromság egy Isten a világ teremtője, akkor várható, hogy alkotásaiban 
is tükröződik valami létének hármas-egységéből. Ez a meggyőződés az 
okságnak azon a platóni, újplatonikus felfogásán (is) alapszik, mely sze-
rint az ok és az általa létesített okozat között valamiféle hasonlóság áll 
fenn. A Szentháromság Isten mint a legfőbb Jó és az általa jónak alkotott 
teremtmények között valamiféle hasonlóságnak kell lennie. Ágoston 
megfogalmazásában: „amit Isten teremtett, az mind jó, azért a maga lét-
fokán és a maga módján mindenben megtalálható Istennek valamilyen 
hasonlatossága. Főleg azért, mert Isten maga a legfőbb jó.”53 Nemcsak 
lehetséges és szükséges, de méltó is keresni a Szentháromság nyomát 
a világban, mert a mindenben fellelhető nyomok észrevétele a teremtő 
Szentháromság szemlélésére és nagyságának dicséretére indíthat, s hoz-
zájárulhat ahhoz, hogy az emberben helyreállítódjék a Szentháromság 
képe.54 A vestigia Trinitatis észlelése az imago Trinitatis megújulását, az 
ember eredeti rendeltetésének a megvalósulását szolgálja.

51 De Trin. V.13.14. Aurelius Augustinus, A Szentháromságról, 193.
52 De Trin. VI.10.12. Aurelius Augustinus, A Szentháromságról, in Ókeresztény Írók 

10 (szerk. VanyÓ LászlÓ), Szent István Társulat, Budapest 1985, 213.
53 De Trin. XI.5.8. Aurelius Augustinus, A Szentháromságról, 318.
54 Ágoston a De Trinitate fentebb vizsgált helyén, ahol a Szentháromság titkának 

a teremtményi nyomokban való felismerhetőségéről szól, így biztatja olvasóját: „Aki 
ezt csak rész szerint is mintegy tükörben ismeri is meg, örüljön, hogy felismerte Is-
tent, adja meg neki a tiszteletet és a hálát. Aki viszont nem ismeri, igyekezzék val-
lásosság által megismerni, s ne használja vakságát gúnyolódásra.” De Trin. VI.10.12. 
Aurelius Augustinus, A Szentháromságról, 213-214. 



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 169

Ágostonnak e nagy szentháromságtani művében körvonalazott ves-
tigia Trinitatis koncepciója úgy tekinthető, mint a De genesi ad litteram 
könyveiben részletesen kidolgozott trinitárius teremtésteológiája alap-
vető belátásainak a kompendiuma. A minden teremtményre kiterjesztett 
„Szentháromság nyomai” kifejezés tartalmát a hippói püspök legössze-
függőbben a De Trinitate VI. könyvének 10. fejezetében fejti ki. Szent Hi-
láriusznak azt a gondolatát kiindulópontul választva, mely szerint „Az 
Atyában van az örökkévalóság (aeternitas), a Képben a szép forma (spe-
cies) és az Ajándékban a gyönyörködés (usus)”, Ágoston először a három 
isteni személy örök benső viszonyáról elmélkedik, majd ehhez szorosan 
kapcsolódva beazonosítja az egyes isteni személyek sajátos cselekvését 
az egy és oszthatatlan teremtői műben, ezt követően megnevezi a tri-
nitárius teremtő cselekvés eredményeként létrejövő teremtmények hár-
mas mozzanatú létszerkezetét, végül jelzi a hasonlóságot is felülmúló 
különbséget a Szentháromság és a hármas létszerkezetű teremtmények 
között. A hippói püspök szerint Hiláriusz azért társítja a Fiúhoz mint 
Képhez a szép formát (species), mert „szépség ott van, ahol tökéletes az 
összhang, teljes az egyenlőség, kitűnik a hasonlóság”, márpedig a Fiú 
viszonya pontosan ilyen az Atyához, hiszen mindenben maradéktala-
nul megfelel neki, „Ő a tökéletes Ige, akiből nem hiányzik semmi”. A 
teremtés művében ugyanez a tökéletes Ige úgy vesz részt, mint „a min-
denható és bölcs Isten mintegy alkotó művészete (ars quaedam), amely 
tartalmazza az összes élők változatlan eszméit; és mindez egy benne, 
mint ahogy ő maga is attól az egytől eredő egy, akivel egy.” Majd áttér-
ve a Szentléleknek a Szentháromság immanens életében megvalósuló 
személyi sajátossága és a teremtményekben végbevitt cselekvése közötti 
összefüggésnek a tárgyalására, Ágoston így fogalmaz:

Az Atyának és a Képnek a kimondhatatlan összeköttetése (ineffabilis 
complexus) nem gondolható el boldogság, szeretet, öröm nélkül. Ez a sze-
retet, öröm és boldogság – ha egyáltalán ezek az emberi szavak kifejez-
nek valamit – Hiláriusz szerint gyönyörködésnek (usus) nevezhető, s ez a 
Háromságban a Szentlélek, aki nem születik. Ő a szülőnek és a született-
nek az öröme (suavitas). Ő hat át minden teremtményt roppant bőséggel 
és termékenységgel, azok befogadó képessége szerint, hogy megtartsák 
rendjüket (ordinem suum teneant) és megpihenjenek helyükön (locis suis 
acquiescant).55

55 De Trin. VI.10.11. Aurelius Augustinus, A Szentháromságról, 213. A pontosabb 
szóhasználat érzékeltetése céljából a magyar fordítást némileg módosítottam.



Puskás Att ila170

Az Igének és a Szentléleknek a teremtésben betöltött szerepéről itt 
megfogalmazott gondolatok egyfelől a De genesi ad litteram fentebb ki-
fejtett belátásait visszhangozzák: az örök Ige mintegy élő foglalata a te-
remtmények változatlan formáinak; a teremtésbe kiáradó Lélek a célra 
rendelésnek és célba juttatásnak a tevékeny elve. Másfelől azonban a De 
Trinitate imént idézett szövegében Ágoston szorosabbra fűzi az Igének és 
a Léleknek az immanens szentháromsági életben megvalósuló szemé-
lyi sajátosságai valamint a teremtésben megvalósuló tevékenysége kö-
zötti összefüggést. Az Ige azért tartalmazza a teremtmények formaadó 
eszméit, mert ő az Atya szépséges és tökéletes formája, aki mindenben 
megfelel az Atyának. A Lélek azért ösztönzi a jó cél, a boldogság ren-
dezett elérésére, a termékeny életre a teremtmények törekvéseit, mert ő 
maga az Atya és a Fiú kölcsönös kapcsolatában megvalósuló öröm, gyö-
nyörködés és boldogság, s ekképpen a teremtett világ felé megnyíló és 
túláradó teremtői bőkezűség. Ágoston a következőképpen foglalja össze 
a Szentháromság nyomait a teremtésben, mely a teremtmények hármas 
létszerkezetében tükröződik:

Mindaz tehát, amit az isteni művészet (arte divina) alkotott, bizonyos 
egységet (unitatem quamdam) és szép formát (speciem) és rendet (ordinem) 
mutat önmagában. Mindegyikük ugyanis, ami létezik, valami egység-
ként létezik, mint a testek természete vagy a lelkek hajlama. Azután 
valamilyen szép forma szerint formálódik, mint a testek alakja és mi-
nősége, vagy a lelkek tudása vagy műveltsége. S végül valamilyen rend-
re törekszik vagy rendet tart, mint a testek súlya és elhelyezkedése, s a 
lelkek szeretete és gyönyörködése.56

A minden teremtmény létszerkezeteként és a Szentháromság nyoma-
ként itt felsorolt hármas mozzanat: az egység (unum), a forma (species) és 
a rend (ordo) tartalmilag nagyjából megfelel a De genesi ad litteram mérték 
(mensura), szám (numerus), súly (pondus) hármasának, s nyilvánvalóan 
itt is az Atya, a Fiú és a Szentlélek személyéhez és sajátos tevékenysé-
géhez rendelődik hozzá a teremtés közös művén belül. Arra azonban 
érdemes felfigyelnünk, hogy Ágoston minden egyes mozzanat eseté-
ben külön-külön megemlíti mind a testi, mind a szellemi megvalósulási 
módját ugyanazon szóban forgó mozzanatnak. Ezzel háromszorosan is 
kiemeli: minden teremtmény – legyen akár testi, akár szellemi természe-
tű – ugyanazt a hármas mozzanatot hordozza létében, melynek végső 
gyökere egészen a Szentháromság örök belső életébe nyúlik. Így gon-

56 De Trin. VI. 10. 12. Aurelius Augustinus, A Szentháromságról, 213. A pontosabb 
szóhasználat érzékeltetése céljából a magyar fordítást némileg módosítottam.



A teremtett világ értékessége Szent Ágoston ... 171

dolkodva a teremtett világról Ágostonnak sikerül egyensúlyban tartani, 
első látásra egymással aligha összeegyeztethetőnek látszó két szempon-
tot: egyfelől a teremtett világban érvényesülő valóságos léthierarchia, a 
szellemi és a testi természet hierarchikus rendjének állítását; másfelől a 
teremtmények önértékének és szolidaritásának hangsúlyozását. A hie-
rarchikus rend nemcsak alá-fölé rendeltséget jelent, hanem azt is, hogy 
minden teremtmény hármas létszerkezetének ugyanaz a szent eredete 
és forrása, a Szentháromság. Ahogy Ágoston fogalmaz: „Ebben a fönsé-
ges Háromságban van ugyanis mindennek a forrása, a legtökéletesebb 
szépség és a legboldogabb gyönyörűség.”57

Zárógondolatok

Szent Ágoston műveiből teremtésfelfogásának három olyan meghatáro-
zó szempontja rajzolódik ki, mely a teremtés védelmének és gondozásá-
nak teológiai és spirituális alapvetéseként értelmezhető. (1) A creatio ex 
nihilo tanítása. Az egyházatya a manicheusok dualista és a gnosztikusok 
emanációs felfogásával szemben hangsúlyozza, hogy az egész világot 
és benne minden létezőt – az anyagi, testi létezőket is – egyedül Isten 
alkotta, szabadon, a semmiből, vagyis semmit nem előfeltételezve, min-
denható erejével. Ez a tanítás nyomatékosan kiemeli a teremtés értékét. 
A világ nem valami szükségszerűség, vagy éppen a vak véletlen folytán 
keletkezett, nem is szellemi harc vagy bukás révén jött létre, hanem az 
egy Isten ajándékozó jóságának köszönheti a létét. A teremtés létajándé-
kozás; a világ, s benne minden teremtmény, ajándék. Az ember nem ere-
dete és nem ura, hanem sáfára az ajándékba kapott teremtményeknek. 
A teremtés ezen igazságának fel- és elismerése a teremtmények megbe-
csülésére, az értük viselt felelősségre és a Teremtő iránti hálára indít. 
A teremtés megóvása és gondozása iránti fokozott elköteleződésnek ez 
lehet az első, teológiailag motivált és spirituális forrása. (2) A teremtés 
érthetősége, jósága és szépsége. Isten a világot nemcsak mindenható ere-
jével, hanem Bölcsességében és Jóságában alkotta, ezért a világ érthető, 
jól elrendezett és szép. A teremtett világ ajándék, a benne lévő sokféle, 
együttműködő, kibontakozó, öntevékeny, célra irányuló teremtménnyel 
felékesített ajándék. A teremtő Isten művész, aki művészi tevékenységé-
vel (ars divina) hozza létre műalkotását, a világot. Ennek fel- és elismerése 
örömre és Isten dicséretére indít. Ez az oka annak, hogy az egyházatya a 

57 De Trin. VI. 10. 12.



Puskás Att ila172

Vallomásokban miután megvallotta és bemutatta Isten szerető és cselekvő 
jelenlétét a saját személyes életében, a mű utolsó három fejezetében meg-
vallja és dicséri Istent, aki az egész világmindenségben cselekszik.58 Is-
tennel együtt Ágoston is örömét találja a szép teremtményekben, amely 
szépség elvezet a szépség forrásához, a Teremtőhöz. A teremtés meg-
óvása és gondozása iránti fokozott elköteleződésnek ez lehet a második, 
teológiailag motivált és spirituális forrása. (3) A teremtés mint a Szenthá-
romság műve. Hippó püspöke teljes mértékben követi a korábbi atyáknak 
a katolikus hitet rögzítő trinitárius axiómáját, mely szerint „Ahogy az 
Atya, a Fiú és a Szentlélek elválaszthatatlanok, úgy elválaszthatatlanul 
tevékenykednek is”.59 Ennek fényében a teremtésre vonatkozóan hinni 
kell, hogy „A mindenható Atyaisten az egész teremtett világot egyszü-
lött Fia, azaz a vele egylényegű és egy örökkévalóságú Bölcsesség és Erő 
által, s a szintén vele egylényegű és egy örökkévalóságú szent Lélek-
kel való egységében hozta létre és alkotta meg.”60 Tanulmányunkban 
igyekeztünk vázolni az egyházatya trinitárius teremtésteológiájának 
eredeti szempontjait, rámutatva arra, hogy az egyes isteni személyek-
nek milyen sajátos tevékenységet tulajdonít a közös teremtő cselekvésen 
belül. Ágoston értelmezésében a teremtmények létét a Szentháromság 
belső életéből eredő és a Szentháromság felé tartó, a Szentháromság 
belső életének mozzanatait hármas létszerkezetükkel analóg és teremt-
ményi módon mintegy tükröző szakadatlan mozgás alkotja. Ebben a 
látásmódban tárul fel a legteljesebben a teremtett világ értékessége. A 
világ csodálkozásra indító létének, érthetőségének, jóságának és szép-
ségének végső alapja, ősmintája és beteljesedése maga Szentháromság; 
a teremtés misztériuma a Szentháromság misztériumában gyökerezik. 
A Szentháromság nyomaként minden teremtmény túlmutat önmagán, 
a Szentháromság egy Isten örömteli megismerésének, elismerésének és 
dicséretének kiindulópontjává válhat. A teremtés megóvása és gondo-
zása iránti fokozott elköteleződésnek ez lehet a harmadik, teológiailag 
legerősebben motivált és spirituálisan leggyümölcsözőbb forrása.

58 Vö. Edmund Hill, On Genesis: A Refutation of the Manichees; Unfinished Literal 
Commentary on Genesis; The Literal Meaning of Genesis, New York City Press, Hyde Park 
NY, 2002, 13-14.

59 De Trin I.4.7. Aurelius Augustinus, A Szentháromságról, 37.
60 De genesi ad litteram imperfectus liber I.1.2.



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 173

Bagyinszki Péter Ágoston OFM
A Természet Könyve-metafora
és a teremtésvédelem fundamentális teológiája

Vajon van-e lényegi különbség a keresztény kontextusban gyakran 
szinonimaként használt „teremtésvédelem” (creation care) és a „termé-
szetvédelem” (nature conservation) szavaink jelentéskörei között? Erre az 
egyszerű kérdésre nem is olyan könnyű válaszolni, mint ahogyan azt 
az első pillanatban gondolnánk. Míg a „természetvédelem” a kollektív 
társadalmi cselekvés azon területeit fogja össze, amelyek a természeti 
környezet és biodiverzitás megőrzésére, védelmére és fenntartható keze-
lésére irányulnak; a „teremtésvédelem” vallási vagy spirituális kontex-
tusban utal azokra a fenntarthatóságot célul kitűző áramlatokra, ame-
lyek az Isten által teremtett világ gondozására és megőrzésére vonat-
kozó felelősséget hangsúlyozzák. A két jelentésmező találkozik ugyan 
az ökológiai egyensúlyok gondozására irányuló erőfeszítésekben, és az 
ökológia – élőlények és környezetük kapcsolatát vizsgáló, az egyed fe-
letti szerveződési szinteken zajló folyamatok felderítését célzó – tudo-
mányának nagyrabecsülésében, de különbözik is a fajok, természetes 
élőhelyek, természeti tájak és a tőlük elválaszthatatlan szakrális érté-
kekhez fűződő vonatkozásában. Míg például a már értékválasztásokat 
magában foglaló „környezetvédelem” (environmental protection) az em-
beri létfeltételeket, az emberhez méltó környezetet igyekszik megőriz-
ni a Földön, addig a „teremtésvédelem” egy teljesebb természetélmény 
kinyilatkoztatás-értékét tartja szem előtt, így spirituális szempontot is 
integráló ökológiai szemléletet követ. Ha későbbi gondolatmenetünknek 
elébe vágva, már most Ferenc pápa Természet Könyvére (liber naturae) 
vonatkozó terminológiáját szeretnénk használni, akkor azt mondhatjuk, 
hogy a teremtésvédelem végső soron a természetélmény „olvasmányér-
tékének” megőrzésére irányul (vö. LS 243). A kutatók már a természet-
hez való kapcsolódás élményének (nature connectedness) mentálhigiénés 



Bagyinszki Péter Ágoston OFM174

szintjén is megállapítják, hogy abban egy körkörös, önmagát erősítő, po-
zitív hatásrendszer lép működésbe: „A természeti környezetben tartóz-
kodó személyeknél alacsony frekvenciájú agyhullámok és alacsonyabb 
agyi aktivitás detektálható az agy homloklebenyében, ami egyfajta jóle-
ső kipihentséget eredményez […], igazoltan javítva ezáltal a koncentráci-
ós, gondolkodási képességeinket.”1 Egy további reflexiós szinten, a szük-
séges teológiai körültekintéssel, de beszélhetünk a természet-élmények 
töredékes kinyilatkoztatás-értékéről is.

Amikor itt a jelenlegi pontifikátus egyik legfontosabb tanítóhivatali 
dokumentumára, a Laudato si’ enciklikára (2015) teszünk utalást,2 akkor 
azt is rögtön meg kell jegyeznünk, hogy az enciklika elsődlegesen az 
„átfogó ökológia” (integral ecology) fogalomkörén keresztül közelít a fent 
áttekintett, szerteágazóbb szókészlethez, időnként utalásokat téve „kör-
nyezetvédelemre” és „természetvédelemre”, de a Szentatya szinte egyál-
talán nem használja a „teremtésvédelem” terminológiáját.3 Megállapít-
hatjuk azonban, hogy az átfogó ökológia fogalomköre – mind elméleti, 
mind gyakorlati értelemben – elég pontosan megfelel a teremtésvédelem 
fent körvonalazott jelentésének. Bár az átfogó ökológia kifejezés először 
a katolikus egyházi diskurzusban jelent meg, diffúzabb jelentéssel azóta 
szélesebb elfogadottságot nyert a fenntarthatósági mozgalmakban.

Jelen tanulmány három lépésben tárgyalja a címben megjelölt témát. 
Először rámutatunk, hogy a Laudato si’ enciklika átfogó ökológiát szem 
előtt tartó eszmei világának a szisztematikus teológiai konvergencia-
pontja a Természet Könyve-gondolat. Bár a dokumentum elsődlegesen 
a kollektív teremtésvédelmi cselekvés előmozdítását tűzi ki célul, ennek 
morálteológiai háttereként utal az „ökológiai erények” témájára (vö. LS 
88), illetve a tárgyalás sajátos teremtéstani magvára: a liber naturae-ha-
gyományra. Másodszor, az enciklikából rekonstruálva a gondolat főbb 
hagyományos dimenzióit, az enciklikánál tágasabb horizonton is kifejt-
jük, hogy a metaforát miképpen lehet aktualizálni a kortárs teremtés-
védelmi diskurzusban, és ebben milyen lehetőségek rejlenek. Ez a ki-
tekintés magának a szentszéki dokumentumnak az értelmezéséhez is 

1 ÖkolÓgiai KutatÓkÖzpont, Természet és lelki egészség, ELKH, Vácrátót − Budapest 
2021, 21.

2 Ferenc pápa, Laudato si’. Ferenc pápa Áldott légy kezdetű enciklikája közös otthonunk 
gondozásáról (Pápai Megnyilatkozások 51), Szent István Társulat, Budapest 2015.

3 Ez a hivatalos magyar fordításban sem szerepel, ahogy a kifejezés említett angol 
változata sem fordul elő a hivatalos angol fordításban. Ugyanez igaz a la cura della 
creazione, el cuidado de la creación olasz és spanyol terminológiára.



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 175

támpontokat ad. Végül a teremtésben foglalt szakrális kommunikációt 
hangsúlyozó metaforát úgy is bemutatjuk, mint ami teológiai magyará-
zattal szolgál a természetkárosítás miatt elszegényedő „természetmisz-
tikára”. E fundamentális teológiai tárgyalás a liber naturae-gondolatot az 
átfogó ökológia vertikális tengelyéhez kapcsolja, amely így kiegészíti az 
enciklikában szintén jelzett, horizontális tengelyhez illeszkedő egyéb 
szempontokat.

Milyen képet ad maga az enciklika a liber naturae jelenségről? Ferenc 
pápa szerint Természet Könyveként hivatkozhatunk az isteni önközlés 
teremtés művében foglalt szakrális kommunikációs eseményére, amely 
a bevonódni kész ember számára a szépség, jóság, igazság hármas re-
giszterében alapvetően ma is befogadható. Ezt a felfogást a dokumen-
tum Assisi Szent Ferencre hivatkozva vezeti be, aki „azt javasolja, hogy a 
természetet olyan ragyogó könyvnek tekintsük, amelyen keresztül Isten 
beszél hozzánk, és amely az ő szépségéből, jóságából tükröz vissza ne-
künk valamit” (LS 12). A szöveg később a teremtmények tanúságtételé-
ben rejlő üzenetre is utal, amelyben Isten igazsága nyilatkozik meg. A 
könyv „olvasásához” a pápa szerint szükséges továbbá bizonyos elköte-
leződés, bevonódás: „az átfogó ökológia olyan tényezők iránti nyitottsá-
got kíván, amelyek meghaladják a matematika és a biológia nyelvezetét, 
és az emberlét lényegéhez kapcsolnak minket” (LS 11). A bevonódó meg-
ismerésnek ezt a később általunk is részletesebben tárgyalt gondolatát a 
dokumentum szintén Szent Ferenc életpéldájából világítja meg. Az en-
ciklika tömör, de pontosan hivatkozott utalásokat tesz Szent Bonaventu-
ra munkásságára, aki a rendalapító mély intuícióját becsatolta a teológiai 
reflexió és a tágabb, másfél évezredes liber naturae-hagyomány fősodrába 
(vö. LS 239).4 A dokumentum közepén Ferenc pápa idézi Szent II. János 
Pált, aki szerint Isten írt egy csodaszép könyvet, „amelynek betűi a vi-
lágon élő tömérdek teremtmény” (LS 85). Ezt követően ugyanott a ka-
nadai, majd a japán püspöki kar egy-egy nyilatkozatára hivatkozik: „A 
legszélesebb panorámától a legjelentéktelenebb életformáig a természet 
az ámulat és a félelem folyamatos forrása. Továbbá folyamatos kinyilat-
koztatása az isteninek”, illetve „Aki felismeri, hogy minden teremtmény 

4 Itt nem szükséges kitérnünk a liber naturae-metafora két évezredes eszmetör-
téneti beágyazottságára, mert a témát már magyar nyelven is több helyen átfogóan 
bemutattuk. Lásd például: Bagyinszki Ágoston (szerk.), A „Természet könyve” mint a 
„Szentírás könyvének” analógiája. A „Két könyv”-metafora mai jelentősége a természettu-
domány és a teológia párbeszédében (Sapientia Füzetek 34), Konferenciakötet (Sapientia 
Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest, 2018. november 17.), L’Harmattan – 
Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest 2019.



Bagyinszki Péter Ágoston OFM176

saját létezésének himnuszát énekli, az boldogan él Isten szeretetében és 
reményben”. Ferenc pápa ennek nyomán két elődje tanítóhivatalára is 
hivatkozva hangsúlyozza, hogy a teremtés szemlélésén keresztül a Lo-
gosszal kerülhetünk kapcsolatba, és így a teremtmények közvetítésével 
üzenetet kapunk a Teremtőtől, aki a Szentírás mellett a Természet Köny-
vén keresztül is vezet minket az üdvösségünk útján.

Néhány megjegyzés a Természet Könyve fogalmához

A Természet Könyve-gondolat interdiszciplináris természetű. Ezzel össz-
hangban hangsúlyozni kell Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű encikliká-
jának a – tanítóhivatali szinten – úttörő jellegét az itt szerepet játszó két 
kulturális szektor kapcsolatának tárgyalásában: tudomány és vallás „a 
valóság két különböző megközelítését nyújtják”, ezért „intenzív és mind-
kettőjük számára gyümölcsöző párbeszédet folytathatnak egymással” 
(LS 62). A pápa – az egyház nevében – a tudományos fejlődés gyümölcse-
it készséggel elismeri: „A technológia számtalan bajt orvosolt, amelyek 
ártottak az embernek és korlátozták őt. Nem tehetjük meg, hogy ne is-
merjük el és ne köszönjük meg az elért eredményeket, különösen az or-
vostudomány, a műszaki tudományok és az információközlés területén” 
(LS 102). A szentszéki dokumentum – témájából és a kidolgozás módsze-
réből fakadóan – maga is a párbeszéd legnemesebb modelljét képviseli 
és mutatja fel. Az enciklika szétágazó utalásait áttekintve felfigyelhe-
tünk arra, hogy a szöveg egésze szerint a különböző tudományágakra 
jellemző szemléletmódok megfelelő szintézise adja meg az értelmezési 
kulcsot az ökoteológiai problémák igényes tárgyalásához (vö. LS 81).

Az interdiszciplináris párbeszédben megszerezhető egyik legfonto-
sabb tapasztalat, hogy a természetre vonatkozó fogalomalkotásunk az 
utóbbi két évszázadban a mikrobiológia és a fizikai kozmológia, vala-
mint az evolúciós szemléletmód térnyerésével jelentősen átalakult. Ami-
kor a Természet Könyvének igeteológiai alapgondolatát konkretizáló 
régi modell ilyen módon ma szintén újragondolásra szorul, a bioszférá-
ban érvényesülő emberi környezetromboló tevékenység vallási élményt 
elszegényítő hatására is új módon kell reflektálnunk. Egyrészt fontos 
tekintettel lenni arra, hogy a Természet Könyvével való találkozás nap-
jainkra többrétegűvé vált: „Ahogyan a bolygó különböző – fizikai, kémiai 
és biológiai – összetevői kapcsolatban állnak egymással, az élőlények is 
hálózatot alkotnak, amelyet soha nem fogunk teljes egészében megis-



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 177

merni és megérteni” (LS 138). Miként a természet megértésének külön-
böző szintjein és szegmenseiben megmutatkozik a Természet Könyve, 
úgy válnak láthatóvá az emberi károkozás differenciált hatásai is. Külön 
figyelmet érdemel persze az a tény, hogy a bioszférától csillagászati lép-
tékekben eltávolodva semmiféle emberi befolyásról nem beszélhetünk. 
Másrészt aligha szabad alábecsülni annak jelentőségét, hogy korunkban 
a Természet Könyve-élmény óhatatlanul evolutív összefüggésbe kerül. 
Ezzel kapcsolatban mondja Ferenc pápa: „Isten, amikor megteremtette 
a világot, egyfajta rendet és dinamizmust írt bele, amelyet az embernek 
nincs joga figyelmen kívül hagyni” (LS 221; vö. VD 7−8). A dinamikusan 
szemlélt természet képzete megköveteli például, hogy számot vessünk 
az „evolúciós elv” és a „létezők hierarchiájának” klasszikus képzete kö-
zötti aporetikus feszültség okozta kihívásokkal.5

Fontos továbbá külön odafigyelnünk a Természet Könyve-élmény 
olyan sajátosságaira, amelyek egyfelől elválasztják azt az imagináció 
pusztán szubjektív világától, másfelől elhatárolják azt a fizikai világ-
egyetem tapasztalásának merőben objektív jellegétől. A liber naturae 
jelenségnek e sajátosan „mediális létmódja” a Könyv olvasására vo-
natkozóan is következményekkel jár. Ezzel kapcsolatban az enciklika 
kijelenti, hogy „az átfogó ökológia olyan tényezők iránti nyitottságot 
kíván, amelyek meghaladják a matematika és a biológia nyelvezetét, és 
az emberlét lényegéhez kapcsolnak minket. Olyan ez, mint amikor bele-
szeretünk valakibe.” (LS 11) Olyan alapvető episztemológiai témát érin-
tünk itt, amely otthonos volt az egyházatyák teória gondolatában vagy
a skolasztika kontempláció eszményében,6 de amelynek nyomai fellel-
hetők a modern nyugati filozófiában is például Edmund Husserlnél a 
Válság-könyv (Az európai tudományok válsága) vagy a Karteziánus meditáci-
ók gondolatiságában, Edith Steinnél a Véges és örök lét teremtéselemzésé-
ben, a kései Martin Heidegger Ereignis-gondolkodásában, Paul Ricœur 
bibliaelemzéseiben, vagy Charles Taylor újratárgyalt episztemológiá-
jában. A „bevonódó megismerés” a modernitás világában bonyolulttá 
váló témájának szabatos tárgyalása azonban meghaladja e tanulmány 

5 Ennek átfogó tárgyalásához, lásd Bagyinszki Ágoston – Mészáros Lukács (szerk.), 
Apóriák. természettudomány és teológia párbeszédben (Sensus Fidei Fidelium 7), L’Harmat-
tan − Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest 2018.

6 Lásd: Szeiler Zsolt, Theória, szemlélődés, misztika. A Katolikus Misztika Kutatócso-
port konferenciakötete, Szent István Társulat, Budapest 2023.



Bagyinszki Péter Ágoston OFM178

kereteit. Itt csupán hivatkozhatunk arra, hogy máshol módszeresen ki-
térünk a kérdés tárgyalására.7

A fenti elvontabb reflexiók azonnal megtelnek élettel, ha – az encik-
likától inspirálva – a Természet Könyve-élményt a világóceánnal való 
kapcsolatfelvételben konkretizáljuk. Ferenc pápa emlékeztet minket:

Az óceánok nemcsak a bolygó vizeinek legnagyobb részét foglal-
ják magukba, hanem az élőlények széles körének nagy részét is, 
amelyek közül sok még ismeretlen számunkra, és létük különböző 
okokból fenyegetett. […] Ha lemerülünk a trópusi és szubtrópusi 
tengerekbe, korallzátonyokkal találkozunk, amelyek a szárazföld 
nagy erdőinek felelnek meg, mert megközelítőleg egymillió fajnak, 
köztük halaknak, rákoknak, puhatestűeknek, szivacsoknak, algák-
nak stb. adnak otthont. (LS 40−41)

Az óceánok ökoszisztémáit egyaránt szemlélhetjük a természettudós 
analitikus figyelmével, valamint rájuk csodálkozhatunk egy sajátos is-
tenélmény locusaiként is: „Az egész természet, azon túl, hogy kinyilvá-
nítja Istent, az ő jelenlétének helye is” (LS 88). Az enciklika arra hívja fel 
a figyelmet, hogy ez az érintettség az „ökológiai erények” felfedezésére, 
gyakorlására ösztönözheti az embert. A világóceánnal való találkozás 
élményére is igaz, hogy a mintegy 1,5 milliárd köbkilométernyi víztö-
meg partoktól távolabb eső részeit emberi hatások eddig szerencsére 
alig-alig érintették. Ugyanakkor a tengeri fajok kb. 90%-a partközelben 
él, amely az egész vízfelület 1%-át teszi ki, és ahol a környezetrongálás 
súlyos gondot okoz.8 Az ember bolygón való jelenléte azonban a nyílt 
vizeken csak rendkívül érzékeny, molekuláris biológiai eljárásokkal mu-
tatható ki egyáltalán. Az enciklika fogalomkészlete egyaránt tükrözi az 
óceánélmény korunkra kulturálisan jellemző többrétegűvé válását és a 
2,5 millió éves geológiai léptékekben jelentkező folyamatszerűségét.9

A Természet Könyvének a világóceán-élmény olyan kitüntetett „lap-
ja”, amelynek olvasását nem csupán a Laudato si’ enciklika ajánlja, ha-

7 Ehhez lásd a Szent II. János Pál Pápa Kutatóközpont keretei között működő Ter-
mészet Könyve Kutatócsoport e tanulmány leadásával egyidőben (2023. június 28., 
Sapientia Díszterem) tartott „Miképpen van adva számunkra a Természet Könyve? 
Episztemológiai, ontológiai és szaktudományos közelítések” című konferenciáját, 
konferenciakötetét.

8 Vö. J. R. McNeill, Valami új a nap alatt. A huszadik század környezettörténete, Ursus 
Libris, Budapest 2011, 143−174.

9 Vö. Genda Hidenori, Origin of Earth’s oceans: An assessment of the total amount, 
history and supply of water, in Geochemical Journal 50 (2016/1), 27−42.



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 179

nem az 1995 óta sorozatosan, ökumenikus tágassággal és tudományos 
alapossággal megszervezett, nemzetközi „úszó szimpóziumok” (Wa-
terborn Symposia) is efelé fordítják a figyelmünket.10 A szimpóziumi 
sorozat szellemiségéhez szervesen kapcsolódva, Ferenc pápa üzenetet 
küldött a 2023. március 2−3. között Panamában megrendezett „A mi 
óceánunk” konferenciára, amelyben „az alázat, a hála és az áhítat” fon-
tosságát emelte ki a világóceánhoz való viszonyulásainkat illetően. A 
Szentatya arra buzdította a konferencián résztvevő közjogi méltóságo-
kat, hogy a Laudato si’ enciklikával összhangban fordítsanak intenzívebb 
figyelmet az „átfogó ökológiára”. A következőkben a Természet Köny-
ve „mediális” megnyilvánulásának és „bevonódó” olvasásának három 
olyan – klasszikus transzcendentáléktól (lásd: pulchrum, bonum, verum) 
ihletett – regiszterét tárgyaljuk, amelyek átszövik a Laudato si’ enciklika 
gondolatmenetét, mert megközelíthetővé teszik az ember természethez 
fűződő kapcsolatának szellemi eseményét. Hangsúlyozandó, hogy ezek 
a megközelítések nem kizárják, hanem kiegészítik egymást, amint az a 
„világóceán” példáján keresztül szemléletessé válhat számunkra.

A Természet Könyvének olvasása a „szépség” regiszterében (vö. LS 85)

Először vessünk egy pillantást arra a kultúrtörténeti horizontra, amely 
előtt az enciklika vázolja a természeti szépségről mint a remény belső 
mozzanatáról szóló keresztény tanítást, rámutatva, hogy az esztétikai 
élményben eszkatologikus beteljesülésre mutató ígéret rejlik. Esztétikai 
élményen itt mélyebb érintettséget értünk, mint ami mentálhigiénés 
dimenzióban követhető, bár szakemberek ezen az elsődleges szinten is 
rámutatnak a pozitív hatásokra: „Pusztán már a természeti környezet 
látványa is segíti a stressz utáni regenerációt, mivel olyan pozitív érzé-
seket generál a vizsgálati személyekben, mint a barátságosság, az öröm 
vagy a játékosság.”11 Látni fogjuk, hogy a természeti környezet „fizikai” 
megzavarása nemcsak mentálhigiénés szinten, hanem a természetben 
átélhető istenélmény szintjén is „szellemi” kárt okozhat.

A megidézett óceán szépségélménnyel szólítja meg a szemlélődőt, a 
Természet Könyvében foglalt isteni önközlés olvasóját. Olyan költők, 

10 E rangos rendezvénysorozat történetéhez és üzenetéhez lásd: Bron R. Taylor  
(szerk.), The Encyclopedia of Religion and Nature, vol. 1−2., Continuum, London – New 
York 2008, 338.

11 ÖkolÓgiai KutatÓkÖzpont, Természet és lelki egészség, 21.



Bagyinszki Péter Ágoston OFM180

mint például William Wordsworth (†1850), Gerard M. Hopkins SJ (†1889) 
vagy a magyar Weöres Sándor (†1989) ékesszólóan tanúskodnak erről 
a megszólító erőről.12 A megtapasztalt természeti jelenségnek titokza-
tos kisugárzása, hatalma van az odapillantó, elhaladó ember felett. Az 
itt megnyilvánuló természeti szépség más természetű, mint az emberi 
műalkotások, bár kommunikációs eseményként mégis analóg rokonság-
ban van azokkal. A transzcendencia felé ablakot nyitó szépségre jellem-
ző, hogy az meglepetésszerű és nem manipulálható. Az élményt kiváltó, 
a bámészkodót bevonó hatás ilyenkor előre megjósolhatatlan módon 
jelentkezik, az „ajándék” létmódjában, túlcsorduló módon, a szabadság 
és autonómia légkörében. Az empirikus élmény jellemzően nem csupán 
ablakot nyit a szent szférája felé, hanem bizonyos módon jelenvalóvá te-
szi a láthatatlan misztériumot a maga kimeríthetetlenségében, ugyanak-
kor elrejtettségében. Innen ered a szépségnek a csodálkozást felébresz-
teni képes, lélekemelő hatalma. Valami önmagán túlmutató töredékeset 
tapasztalunk, ami hírt hoz a transzcendencia jelenlétéről, és ígéretet hor-
doz mindannak a majdani beteljesedéséről, amit most még csak töredé-
kesen élhetünk át. Innen ered a szépségen átsugárzó vonzerő, ami bevo-
nódásra és csodálkozásra késztet minket, sőt a váratlanságával sokszor 
életünk legmélyebb kérdéseit érintő állásfoglalásra provokál.13

Ronald W. Hepburn (†2008) angol esztéta, vallásfilozófus volt, akinek 
az életművében nagy hangsúlyt kap a személyes életút és a filozófiai 
szemléletmód belső összefüggéseinek reflexiója. A szerző „Kortárs esz-
tétika és a természeti szépség elhanyagolása” (Contemporary Aesthetics 
and the Neglect of Natural Beauty, 1966) című klasszikus írása az analiti-
kus gondolkodás eszközeivel állítja kulturális kontextusba az esztétikai 
élményt. Az esztétika, a természet, a vallás és a szent szféráit egyaránt 
érintő tárgyalás egy olyan diskurzus inspirálója lett, amelynek ered-
ményeiről az említett enciklopédia „Természet esztétikája és a Szent”14 
címszava ad tartalmas áttekintést. A szépségélmény és a szakralitás 
kapcsolatát gyakorta a templomként szemlélt természet képével is meg-
világítják, amely gondolat a legkülönbözőbb vallási hagyományok ösz-
szefüggésében elhelyezhető. A természet szekularizációja is felvet alap-

12 Lásd: Molnár Eszter, Weöres Sándor lírájának tengerszimbolikájáról, in Korunk 26 
(2015/7), 13−25.

13 Vö. art. „Aesthetics of Nature and the Sacred”, in Bron R. Taylor (szerk.), The 
Encyclopedia of Religion and Nature, 18−21.

14 Vö. art. „Aesthetics of Nature and the Sacred”, in Bron R. Taylor (szerk.), The 
Encyclopedia of Religion and Nature, 18.



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 181

vető esztétikai kérdéseket, amelyekre a szöveg csupán utalásokat tesz, 
illetve bibliográfiával segíti az olvasó tájékozódását.

Keresztény teológiai közelítésben megállapíthatjuk, hogy míg az 
Ószövetség a zsoltárokban Isten dicsőségének egy, a teremtés művében 
tükröződő dimenziójaként számon tartja a „szépség” értékét, e téma 
továbbvitele az Újszövetség szótárából és gondolkodásmódjából szin-
te teljesen hiányzik. Hans Urs von Balthasar (†1988) ennek a meglepő 
ténynek inkább esetleges, mint mélyebb okait látja.15 A görög filozófiától 
inspiráltan Szent Ágoston, Pszeudo-Dionüsziosz Areopagitész, vala-
mint Szent Bonaventura egyaránt kiemelt figyelmet fordított a teológiai 
esztétikára, erről azonban később hosszú ideig főként csak liturgikus, 
illetve művészettörténeti összefüggésben esett szó. Balthasar szerint 
azért fontos hangsúlyozni, hogy a szépség a remény belső mozzanata, 
mivel Isten eszkatologikus megdicsőítése, mint minta-ok és mint ígéret 
ott rejlik minden szépben. A szépet – akár öntudatlanul is – azért sze-
retjük, mert összekapcsolódik ezzel az eszkatologikus beteljesedéssel és 
felé vonz bennünket. Bár ez a doxa a szépség minden hiteles megvalósu-
lásában elővételeződik, Søren Kierkegaard mégis helyesen állapíthatja 
meg, hogy pusztán esztétikai alapon nem igazolódik a kereszténység.16 
A töredékességen túli, Isten életében rejlő tiszta szépség szemlélése csak 
az üdvösség végső állapotában válik lehetségessé.

Ferenc pápa gyönyörű szavakkal fejezi ki az isteni önközlés itt tár-
gyalt esztétikai dimenzióját: „Isten misztikus megtapasztalására ad le-
hetőséget egy falevél, egy út, a harmat és egy szegény ember arca is” 
(LS 233). Az enciklikában található sok elszórt utalás összefoglalásaként 
pedig ezt olvassuk: „Isten írt egy csodaszép könyvet, »amelynek betűi a 
világon élő tömérdek teremtmény«17” (LS 85).

A Természet Könyvének olvasása a „jóság”, és a „rend” regiszterében 
(vö. LS 77)

A Laudato si’ lapjain Ferenc pápa kifejti a keresztény tanítást a teremtmé-
nyekben, teremtésben megnyilatkozó isteni jóságról és rendről, amint 
Szent Ferenc címadó Naphimnuszának már az első sora is a Teremtő 

15 Vö. Balthasar, Hans Urs von, A dicsőség felfénylése, I. kötet, Teológiai esztétika, Sík 
Sándor Kiadó, Budapest 2004, 68−74.

16 Uo.
17 II. János Pál pápa 2002. január 30-án elhangzott katekéziséből idézve.



Bagyinszki Péter Ágoston OFM182

jóságát dicséri: „Magasságos, mindenható, jóságos Úr…!” Ennek meg-
felelően most tekintsünk rá arra a kultúrtörténeti horizontra, amely le-
hetővé teszi az enciklika ilyen irányú utalásainak értelmezését. Ezzel a 
háttérrel válik nyilvánvalóvá a teremtésben szándékolt isteni rend (rész-
leges) megbontása terén jelentkező, emberek által okozott – a fizikain 
túl, szellemi természetű – károk felmérésének fontossága is, amelyek 
megelőzése és orvoslása a „teremtésvédelem” sajátos feladata.

Vajon a paradigmatikus példaként használt óceánélmény milyen mó-
don szólíthatja meg a résztvevőt, befogadót az ethosz dimenziójában? Szak-
emberek állítják, hogy már pusztán a mentálhigiénés interakció szintjén 
is kimutatható bizonyos jótékony környezeti hatás, amelyben átélhető, 
hogy „egy nagyobb ökológiai kontextus részei vagyunk, amivel együtt 
jár egy nagyobb egész tudata, az alázat és hála érzésének megjelenése, 
a perspektívaváltás és viselkedésváltozás igénye is”18. Ennél lényegesen 
mélyebbre hatol azonban, amikor lelki mesterek arra tanítanak, hogy a 
madarakat azért érdemes tanulmányoznia a szenteknek és szemlélődők-
nek, mert mindegyik a maga módján „érti a dolgát”. „Bárcsak az ember 
is úgy meg tudna felelni a maga természetének, vagyis olyan erényes 
lenne, mint ahogy például egy sólyom példa az »erényességre«, vagy-
is a teremtői akarattal való egyezésre!” – sóhajt fel Thomas Merton.19 A 
természeti világban foglalt, és a bevonódó megismerő számára feltáru-
ló isteni akaratot hagyományosan a lex naturalis, vagyis a természetes 
erkölcsi törvény kontextusában tematizálták. Titokzatos módon ezt a 
világban foglalt erkölcsi rendet érzékeli az ember lelkiismerete, amely 
utána az etikai tájékozódás legáltalánosabb iránytűjeként szolgál.20 A 
Természet Könyvében foglalt isteni önközlés „olvasója” ilyen értelem-
ben az óceán szemlélésével is a jóra „iskolázhatja a lelkiismeretét”.

Az oxfordi végzettségű, katolikus hátterű ausztrál jogfilozófus, John 
M. Finnis „Természettörvény és a természetjogok” (Natural Law and Na-
tural Rights, 1980) című klasszikus könyve az analitikus gondolkodás 
eszközeivel dolgozza fel a természeti világban tapasztalt rendélmény 
ránk gyakorolt hatását. A Religion and Nature enciklopédia „Natural Law 

18 ÖkolÓgiai KutatÓkÖzpont, Természet és lelki egészség, 32.
19 Lásd: art. „Nature”, in William H. Shannon – Christianne M. Bochen – Patrich 

F. O’Connell (szerk.), The Thomas Merton Encyclopedia, Orbis Books, Maryknoll (NY) 
2002, 320.

20 Vö. NemzetkÖzi TeolÓgiai Bizottság, Az egyetemes etika keresése. A természeti tör-
vény új szemlélete (Római Dokumentumok 42), Szent István Társulat, Budapest 2013, 
10. §.



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 183

and Natural Rights” címszó alatt tekinti át a kérdéskör megvitatásának 
jelen állását.21 A szócikk felhívja a figyelmet arra, hogy az itt főszere-
pet játszó „természetes erkölcsi törvény” gondolat – többek között – a 
konfucianizmus, a judaizmus és az iszlám, valamint a sztoicizmus ösz-
szefüggésében is markánsan jelen van, bár a kulturális kontextusoknak 
megfelelően eltérő variációkban. A részleteket illetően inkább „családi 
hasonlóságokról” beszélhetünk, mint izomorf fogalomalkotásról. A szó-
cikk írója pl. az ún. aranyszabályt, különböző erényeket és általános ér-
tékeket, illetve alapvető kötelességeket azonosítja be a természettörvény 
lényegi tartalmaként. Az összegzés kitér arra is, hogy az újabb környe-
zetetikai irányzatok gyakran kritizálják a hagyományos természetjogi 
megközelítés egyoldalúan antropocentrikus beállítottságát, amelyet 
különböző alternatív javaslatokkal kívánnak ellensúlyozni. (Itt jegyez-
hetjük meg, hogy erre a szempontra a Laudato si’ enciklika 69. pontja 
is körültekintően reagál.) A kritika egy másik iránya még radikálisabb, 
amikor a természetjogi gondolkodás egész irányvételében nyugati ideo-
lógiák más kultúrákra való ráerőltetését panaszolják fel. Ezzel kapcsolat-
ban a szócikk tanulságos módon konkludál:

Megrendítő tény, hogy miközben az elnyomó rezsimek jellemzően 
tőlük idegen gondolatként utasítják el az egyetemes emberi jogok 
eszméjét, maguk az elnyomott emberek gyakorta hivatkoznak úgy 
ezekre a jogokra, mint amelyek a törekvéseik középpontjában álló 
erkölcsi értékeket képviselik.22

A keresztény teológia szerint már a teremtés művében bizonyos módon 
testet öltött Isten akarata, amely minden jóakaratú ember számára hoz-
záférhető. A világ különböző mozzanataiból ez a Teremtő által szándé-
kolt rend a bevonódó megismerő számára ki is olvasható. Valójában a 
rendnek ezek a struktúrái olyan implicit normákat képviselnek, ame-
lyek egyszersmind az emberi szabadság lehetőségi feltételei. Ezeknek az 
implicit normáknak a kifejtéséből eredeztethetőek a mindenkit kötelező, 
legalapvetőbb erkölcsi szabályok és a természetjog. Éppen bizonyos vitás 
esetekben jelent azonban éles problémát, hogy ténylegesen miként lehet 
az implicit módon kapott normákra explicit szabályokként hivatkozni.23 

21 Vö. Bron R. Taylor (szerk.), The Encyclopedia of Religion and Nature, 1169.
22 Uo. 1171.
23 Vö. NemzetkÖzi TeolÓgiai Bizottság, Az egyetemes etika keresése, 69. §.



Bagyinszki Péter Ágoston OFM184

A teremtés művéből töredékesen kiolvasható isteni akarat az eszkathon-
ban az élet teljességeként fog megmutatkozni.

Ami igaz a beteljesedéskor, az mutatis mutandis érvényes a kezdetkor 
is: „A világmindenség nem önkényes mindenhatóság, nem erőfitogtatás 
vagy önérvényesítő vágy eredményeként jött létre. A teremtés a szeretet 
rendjébe tartozik.” (LS 77) Ebből az enciklika szerint az is következik, 
hogy „Isten, amikor megteremtette a világot, egyfajta rendet és dinamiz-
must írt bele, amelyet az embernek nincs joga figyelmen kívül hagyni” 
(LS 221). A katekizmusra hivatkozva a dokumentum újrafogalmazza a 
tanítást, miszerint minden teremtmény a maga módján „egy sugárnyit 
tükröz Isten végtelen bölcsességéből és jóságából”, melynek nyomán 
arányos önértéke van (vö. LS 69; lásd még: LS 234).

A Természet Könyvének olvasása az „igazság” regiszterében
(vö. LS 221)

Végül tekintsünk rá arra a kultúrtörténeti horizontra is, amely előtt az 
enciklika a teremtésben, teremtményekben megnyilatkozó isteni „üze-
net” ősi tanítására tesz finom utalást, erősen provokálva ezzel korunk 
későmodern emberét.

Lehet-e episztemikus mozzanat a felidézett óceánélmény befogadóra 
gyakorolt hatásában? A világóceán szimbolikája mindenekelőtt a kezdet 
és vég nélküli örökkévalóság, a sehonnan sem induló, sehová sem tartó, 
önmagában örvénylő mozdulatlanság mint Magna Mater képzetét idézi.24 
A mentálhigiénés interakció-kutatások ehhez hozzáteszik, hogy az em-
ber által meg nem rongált, egzisztenciálisan gyógyító látvány „sajátos 
szövete a természeti környezetnek […], az egyes emberek és a kulturá-
lis környezetük által ápolt jelentéseknek, történeteknek”25. A kontaktél-
mény értelmére irányuló kérdés azonban egy személyes dimenzióban 
ennél mélyebbre hatol. Sokunknak lehet tapasztalata arról, hogy ami-
kor az elme elcsendesedik, a szemlélt víztömeg a maga konkrétságában 
meghökkentően „valóságosnak” mutatkozik, olyannyira szimbolikus ér-
telművé válik, hogy mintegy átüt rajta Isten jelenléte. Thomas Merton 
(†1968) trappista szerzetes így írja le naplójában egy kapcsolódó élményét:

24 Vö. Pál JÓzsef – Újvári Edit (szerk.), Szimbólumtár. Jelképek, motívumok, témák az 
egyetemes és a magyar kultúrából, Balassi, Budapest 2001. Lásd különösen az „óceán” és 
„tenger” címszavakat.

25 ÖkolÓgiai KutatÓkÖzpont, Természet és lelki egészség, 31.



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 185

Már világos, hogy a teremtés, amely mintha először fogalmakban 
árulkodna Róla, most mintha éppen ugyanazon fogalmak által rej-
tené el Őt, hogy aztán a Szentlélekben nyilatkoztassa ki. És mi, akik 
Istenben vagyunk, arra eszmélünk, hogy Benne egyek vagyunk 
mindazzal, ami belőle forrásozik.26

A Természet Könyvében foglalt isteni önközlés „olvasója” ilyen módon 
episztemikus megszólítottságot élhet át, ami utána mélyre ható meditá-
ció, elmélkedés kiindulópontjaként szolgál.

Merton „A szemlélődés magvai” (Seeds of Contemplation, 1949) című 
klasszikus kötete irodalmi eszközökkel fejtegeti a természetélmény 
szimbolikus közvetítő szerepét. Az olvasó ösztönzést kap arra vonatko-
zóan, hogy mindig érdeklődéssel és tisztelettel forduljon a konkrét ter-
mészeti jelenségek felé. Így lehet résztvevő abban az embert is magában 
foglaló nagyobb egészben, amely utána feltárja természetét a bevonódó 
szemlélődő előtt. Aki így fogékonnyá válik a természetben foglalt üze-
netre, ígéretre, az a teremtmények öntranszcendens jellegzetességére 
is rácsodálkozhat, amivel azok Teremtőjük felé mutatnak. A vezérfo-
nalként hivatkozott enciklopédia „Kereszténység és természeti szim-
bolizmus” címszó alatt27 először az istenképek alapvető tipológiájában 
helyezi el a kereszténységet és kapcsolódó szimbólumrendszerét, majd 
az archaikus világot alkotó négy elem (föld, levegő, víz, tűz) részletes 
tárgyalásán keresztül mutatja be, hogy ezek a szimbólumok miképpen 
közvetíthetnek valami máig érvényes mondanivalót a természet ökoló-
giai összefüggésrendszerében.

A keresztény teológia az „őskinyilatkoztatás” klasszikus gondola-
tában és a bibliai tanúságtételből eredeztethető, egész keresztény gon-
dolkodástörténetet átjáró logosztanban adta meg a paradigmatikus 
óceánélmény ismeretelméleti vonatkozásának magyarázatát.28 A Ter-
mészet Könyve-hagyomány és a liber naturae metafora által leírt szak-
rális kommunikációs esemény ilyen módon nemcsak esztétikai és eti-
kai regiszterben, hanem episztemológiai mozzanattal is megszólítja az 
embert, bár ezt a megszólítottságot általában a misztikus tapasztalatok 

26 Thomas Merton, Entering the Silence, in J. Montaldo (szerk.), The Journal of Tho-
mas Merton, vol. 2., 1941−1952., Harper, San Francisco 1996, 471. (saját fordítás)

27 Vö. art. „Christianity and Nature Symbolism”, in Bron R. Taylor (szerk.), The 
Encyclopedia of Religion and Nature, 377.

28 Lásd: Bagyinszki Ágoston (szerk.), A Szó szimfóniája (Sapientia Füzetek 39), Kon-
ferenciakötet (Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest, 2021. november 
20.), L’Harmattan – Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola, Budapest 2023.



Bagyinszki Péter Ágoston OFM186

kategóriájába szokás besorolni. Más természetű ismeret megszerzéséről 
van szó, mint amely a hétköznapi megismerési folyamatainkban adó-
dik. Ezek az ismeretek töredékességükben fontosak a számunkra, mert 
az isteni önközlés üdvrendje szerint megelőlegezik annak a beteljese-
désnek a tapasztalatát, amely felé hitben, reményben és szeretetben a 
keresztény ember törekszik. A jelen szimbolikus közvetítés útján már 
részesedik a megismerés teljességében, így a természetélménynek episz-
temikus mozzanata is van. Ezzel kapcsolatban írja az enciklika: „A vé-
gén szemtől szemben állunk majd Isten végtelen szépségével (vö. 1Kor 
13,12), és boldog csodálattal olvashatjuk a világegyetem misztériumát, 
amely velünk együtt részesedik majd a véget nem érő teljességben” (LS 
243). Ugyanakkor már a jelenünkben is igaz, hogy „minden teremtmény 
visszatükröz valamit Istenből és van valami üzenete, amelyet meg akar 
tanítani nekünk” (LS 221).

A természetkárosítással együtt járó vallási értékvesztésről (vö. LS 117)

Miután a dokumentumot áttekintve rámutattunk arra, hogy a Laudato 
si’ enciklika teremtéstani kristályosodási pontja a Természet Könyve-ha-
gyomány, valamint bemutattuk az ebben foglalt kulcsgondolat „herme-
neutikai potenciálját”, fel kell még hívnunk a figyelmet arra, hogy a liber 
naturae-eszmei mátrix egy Ferenc pápa által új összefüggésben alkalma-
zott régi eszköz a „természetkárosítás” mibenlétének és szellemi hatása-
inak a korábbiaknál hatékonyabb tárgyalásához. Itt is érdemes megemlí-
teni, hogy az emberi hanyagság következtében degenerálódott környezet 
hatásainak már a mentálhigiénés szintű elemzése is kimutatja, hogy az 
ökológiai károkozás milyen súlyos következményekkel járhat az érintet-
tek lelkiállapotára nézve. Amint a kutatások erős, pozitív összefüggést 
írnak le például a tengerparti szemlélődő pihenés, vagy egy „erdőfürdő” 
és a pszichés megküzdő képesség erősödése között, úgy fordítva is igaz, 
hogy a megrongált környezet hajlamosabbá teszi az ilyen hatásnak kitett 
embereket a lelki betegségekre. És mivel „az elmúlt 50 évben a természet 
globális változása példa nélküli az emberi történelemben”, ezt a hatást 
semmiképpen sem szabad alábecsülnünk.29

A környezetromboló károkozás vallási-lelki dimenzióját is szem előtt 
tartva, Ferenc pápa a következőket írja: „Egy átfogó ökológia megkívánja 
tőlünk, hogy időt szánjunk a teremtéssel való derűs összhang helyre-

29 Vö. ÖkolÓgiai KutatÓkÖzpont, Természet és lelki egészség, 13.



A Természet Könyve-metafora és a teremtésvédelem ... 187

állítására, hogy felülvizsgáljuk életstílusunkat és eszményeinket, hogy 
szemléljük a Teremtőt, aki közöttünk és környezetünkben él.” (LS 225) 
Máshol pedig hozzáteszi: „Mivel minden szorosan összefügg minden-
nel, és a mai problémák olyan látásmódot kívánnak meg részünkről, 
amely figyelembe veszi a világválság összes elemét, azt javaslom, hogy 
most gondolkodjunk el egy olyan átfogó ökológia szempontjairól, amely 
egyértelműen magában foglalja az emberi és társadalmi dimenziókat.” 
(LS 137) A különböző dimenziók között ott van a teremtésben foglalt 
szakrális kommunikáció – már többször említett – dimenziója is, amely-
re a dokumentum hangsúlyos utalást tesz:

A világ kezdete óta, de különösen is a megtestesüléstől fogva a ter-
mészeti valóság egészében – rejtett módon – Krisztus misztériuma 
működik anélkül, hogy csorbítaná annak autonómiáját. […] Ily mó-
don e világ teremtményei már nem pusztán természeti valóságként 
mutatkoznak meg előttünk, mivel a feltámadt Krisztus titokzato-
san körülöleli és a teljesség célja felé irányítja őket. Azok a mezei 
virágok és azok a madarak, amelyeket ő csodálattal nézett emberi 
szemével, most már tele vannak az ő fénylő jelenlétével. (LS 99-100) 

Ennek alapján világos, hogy az enciklika az átfogó ökológia bőségesen em-
lített horizontális mozzanatai mellett hangsúlyosan felhívja a figyelmet a 
természetvédelem sokszor elhanyagolt vertikális szempontjára is: „Azt 
gondolom, [Assisi Szent] Ferenc adja a legkiválóbb példát a törődésre 
azzal, ami gyenge, valamint az örömmel és hitelesen megélt átfogó öko-
lógiára. Ő – akit a nemkeresztények közül is sokan szeretnek – a szent 
pártfogója mindazoknak, akik ökológiai tanulmányokat folytatnak és az 
ökológia területén dolgoznak.” (LS 10)

Tehát lényegileg hogyan ragadhatjuk meg a természetkárosítással 
együtt járó vallási károkozást, aminek a teremtésvédelem megpróbálja 
útját állni? Ferenc pápa ehhez kapcsolódva mondja: „Az, hogy az em-
ber nem törődik azzal, hogy felmérje a természetnek okozott károkat és 
döntéseinek környezetre gyakorolt hatását, csupán legnyilvánvalóbb kö-
vetkezménye az érdektelenségnek az iránt, hogy felismerje az üzenetet, 
amelyet a természet saját szerkezetébe írva magában hordoz.” (LS 117) 
Az ökológiai rendszer fizikai megzavarásával az ember fokozatosan el-
vágja magát a „természetmisztika” mélyebb megélésétől, a teremtésben 
foglalt isteni önközlés vallási élményétől. Mivel az átfogó ökológiában 
fő értéknek tekintett szakrális kommunikációs mozzanatot az enciklika 
legerőteljesebben a Természet Könyve-hagyomány összefüggésében te-
matizálja, illetve a teremtéskárosítás/teremtésvédelem tárgyalása során 



Bagyinszki Péter Ágoston OFM188

is ebben az eszmei mátrixban tájékozódva azonosítja be a károkozás gó-
cát, ezért a liber naturae-gondolatkört a szöveg fundamentális teológiai 
kristályosodási pontjának tekinthetjük. Ferenc pápa ezt az alapvető teo-
lógiai felismerést rögtön össze is köti a gyakorlati teendőkkel, amikor a 
teremtett világ „olvasmányértékének” megőrzésére buzdít: „Arra hívok 
minden keresztényt, hogy bontsa ki megtérésének ezt a dimenzióját, és 
tegye lehetővé, hogy a kapott kegyelem ereje és világossága kiterjedjen a 
többi teremtménnyel és az őt körülvevő világgal való kapcsolatára is, és 
az egész teremtés iránti mély testvéri szeretetre vezesse, amelyet Assisi 
Szent Ferenc oly ragyogóan megélt.” (LS 221)



A teremtésvédelem kérdése az Egyházak Ökumenikus Tanácsa ... 189

Ökumenikus közelítések

Kránitz Mihály
A teremtésvédelem kérdése az Egyházak 
Ökumenikus Tanácsa világtalálkozóin

1. A teremtés és az Egyház kapcsolata

Az egyház és a világ a legszorosabban összetartozik: „Veletek vagyok 
minden nap, a világ végéig” (Mt 28,20) – mondta tanítványainak Jézus 
feltámadása után, majd elküldte a Szentlelket, akiről tanítványainak pe-
dig kijelentette, hogy „Mindvégig veletek marad” (Jn 14,16). Ha ezeket a 
mondatokat kiegészítjük még azzal, hogy „Én és az Atya egy vagyunk” 
(Jn 10,30), akkor láthatjuk hogy a teljes Szentháromság áll az emberiség 
oldalán, „hogy higgyen a világ” (Jn 17,21), mert „Isten úgy szerette a vi-
lágot, hogy egyszülött Fiát adta oda, hogy aki hisz benne, el ne vesszen, 
hanem örök élete legyen” (Jn 3,16), és ő azt akarja hogy „minden ember 
üdvözüljön és eljusson az igazság ismeretére” (1Tim 2,4).

A világ és benne az ember megújítása tehát összekapcsolódik Jézus 
keresztáldozatával és feltámadásával. Ez vonatkozik az egész világegye-
temre is, éppen ezért a világmindenség végső sorsa összefügg az embe-
riség sorsával. Isten teremtette a világot, ő küldte a Fiát az emberek közé, 
aki által egyházat, közösséget hozott létre és így a kezdetben kapott pa-
rancs, hogy a teremtett ember a világot, a „földet”1 vagyis a teremtést 

1 A francia nyelvű ökumenikus fordítású Biblia (Traduction Oecuménique de la Bible, 
Cerf-Bibli’O, Paris 2010, 58.) hangsúlyozza, hogy „az Úristen az Éden kertjébe helyez-
te az embert, hogy művelje és őrizze.” (Ter 2,15) Jóllehet az eredeti héberben is szere-
pel, hogy „művelje azt”, de itt nőnemű a névelő – a héberben ugyanis a föld nőnemű 
–, mely tehát a földre vonatkozik és nem a kertre. Így még világosabb az embernek a 



Kránitz  Mihály190

„művelje és védelmezze” valójában az egyházra is tartozik. Ez a szolgá-
lat (diakónia) az egyház létéből is fakad, mert az egyház, mint „Krisztus 
teste” részt vesz az isteni misztérium titkában, így mint maga is misz-
térium, kinyilvánítja és hirdeti a világnak Krisztust és az örömhírét, az 
evangéliumot, mégpedig úgy, hogy ezt a szentségek által közvetíti és új 
életet ad az embereknek. Mivel ezt felajánlja az egész emberiségnek, így 
a Krisztus által hozott Isten Országa jelen van a világban, s a teremtés-
ben, amely szintén megújulását várja.2

Az egyház feladata tehát, hogy szavakkal és tettekkel hirdesse min-
den népnek a Jézus Krisztusban elérkezett üdvösséget és ez az egyik 
legfontosabb tevékenysége, amellyel maga Jézus Krisztus bízta meg az 
egyházat (Mt 28,19-20). Az egyház tehát Krisztus hívására és a Szent-
lélekben az Atya Isten dicsőségére van jelen a világban. Ezért kapja az 
irgalmasság, a gyógyítás és a teremtés megújítását feladatul.3

2. A keresztény ökumenizmus a világ egységét és a teremtés épségét 
is védi

A keresztény közösségek közötti ökumenikus kapcsolatok az elmúlt év-
tizedekben nemcsak a tanítás és hagyomány kérdéseivel foglalkoztak, 
hanem az egész emberi létezés megvalósításából fakadó összefüggések-
kel, melyek a teremtés megóvására vonatkoznak az igazság és a hálaadás 
szellemében. Összehasonlítva a távolabbi múlt és a közelmúlt ökumeni-
kus törekvéseit, érezhető elmozdulás tapasztalható a világban megnyil-
vánuló általános emberi tapasztalat értelmezése felé.

Az ökumenikus tevékenység különleges figyelmet szentel a szenvedő 
és elnyomásban élő közösségeknek. Az egyházak közötti találkozókon 
hangsúlyosan kerül elő az emberi méltóság, a szolidaritás és a jövőre 
irányuló reménység témája, mint az emberi kultúra összetartó ereje. Az 
ökumenikus mozgalom is keresi saját hangját és megnyilvánulási mód-
ját a teremtésvédelem területén. Az egész kereszténység lelkiismeretét 
szólítja meg a keresztény egységtörekvés folyamatában az élet, a környe-
zet, és a fenntartható fejlődés kérdéseiben.

teremtéssel való kapcsolata.
2 Róm 8, 22: „A természet maga is várja Isten fiainak megnyilvánulását.”
3 Vö. 10. Nagygyűlés, Busan, 2013: Towards a common vision, http://wcc2013.info/

en/resources/documents/ResourceBook_en.pdf (a kutatás ideje: 2023. szeptember 30.)



A teremtésvédelem kérdése az Egyházak Ökumenikus Tanácsa ... 191

Ferenc pápa a „teremtés evangéliumának” nevezi azt az üzenetet, me-
lyet a vallások, és különösen is a kereszténység képvisel a teremtésvéde-
lemmel kapcsolatban.4 Az utóbbi évtizedekben a teremtéssel foglalkozó 
megnyilatkozások növekedése tapasztalható az ökumenikus dokumen-
tumokban. A keresztény hagyomány bőséges erkölcsi, lelkiségi, filozófi-
ai és művészeti forrásokkal rendelkezik a teremtésvédelmi kijelentések 
megalapozására. A közös cselekvés szükségessége és felelőssége a ke-
resztény egyházakat közelebb hozta egymáshoz.

A teremtésvédelem érdekében megnyilvánuló kiállás egy tágabb kö-
zösséget feltételez. Itt új feladatok jelentkeznek a keresztény koinónia ré-
széről, mely magában foglalja a világ felé megmutatkozó ökumenikus 
küldetést, az egyetemes együttműködést a bolygó ökológiai épségének 
védelmére is. Az emberi földi élet értékeit nem törvények biztosítják, ha-
nem a szív magatartása, melyet megérintenek a létezéshez kapcsolódó 
kérdések. Az egyházak lelki egysége erkölcsi cselekvésre indít a közös-
ségek fenntartására irányuló képességeiből fakadóan. Így az egyházak-
nak egyszerre van szerepük a megváltásban és az összetartásban.5

3. Az egyházak a teremtésvédelem mellett

A keresztény hit számára a megbocsátás és a kiengesztelődés alapvető 
jelentőségű. Az egyháznak annak a társadalomnak az egészében van 
feladata, melyet reménnyel kell megtöltenie, még ha a gyógyítása le-
hetetlennek is tűnik. Egy új kezdet, s a világnak egy olyan elképzelése 
szükséges, ahol a történelem nem az emberi tévedések összessége, ha-
nem a kegyelem és a határtalan megbocsátás végső szavának alanya.

A keresztény hit megnyílik a világegyetem, mint Isten teremtése felé. 
Ez a hit különös módon ünnepli a teremtésben megtapasztalható isteni 
jelenlétet, és hozzá tud járulni az egyetemes és ökológiai tudatossághoz. 
Az ökumenikus megközelítés ezen túlmenően képes tanulni a tudo-
mány eredményeiből, valamint az emberi történelemben meglévő eti-
kai összefüggésekből. Az egyházak így jelentős módon járulnak hozzá a 
teremtésvédelem mellett az egész emberiség egységének megőrzéséhez 
is. A maga eszközeivel, teológiai, lelki és igehirdetői tevékenységével be-

4 Vö. Ferenc pápa, Laudato si’, 62–100, SZIT, Budapest 2015, 39–61.
5 Kelly, A. J., The Ecumenism of ecology, in Pacifica 2015, vol. 28 (2), 162. Erről lásd 

még: Bradley, I., God is Green: Christianity and the Environment, Longman and Todd, 
London 1990.



Kránitz  Mihály192

lülről képes kiváltani a teremtésvédelemre irányuló tudatosságot és a 
sokszor fájdalmas helyzetek iránti aggodalmat.

4. Teremtésvédelemi megnyilatkozások az Egyházak Világtanácsa 
nagygyűlésein

Az Egyházak Világtanácsa részéről megnyilvánuló teológiai hangsú-
lyok igazolják a teremtésvédelemmel kapcsolatos kérdésekre való folya-
matos érzékenységet és figyelmet. Az ökumenizmus általában mindig is 
felelősséget mutatott a teremtett világ bibliai értelmezéseivel szemben, 
nyitott volt a folyamat teológiára (Process Theology), mely szerint az is-
tenfogalom a minket körülvevő világban gyökerezik, vagy más szellemi 
körök modern felvetéseire, beleértve a modern fizikát, mely nagymér-
tékben segítette a keresztény gondolkodást az egész világegyetem új 
felfogására.

Az ökumenizmus „a kereszténység új módja”6, de ez nem jelenti azt, 
hogy akár az Egyházak Világtanácsa (World Council of Churches) vagy 
maga az ökumenikus mozgalom (Ecumenical Movement) az egyházak 
helyére lépett volna. Most már több mint egy évszázada (az 1910-ben 
Edinburgh-ban tartott Világmissziói Konferenciától7) az egység irán-
ti elkötelezettség alakítja, formálja a különböző egyházak közösségét, 
magukat az egyház vezetőit és a cselekvésüket is, mert világossá vált, 
hogy sokkal több dolog köt össze bennünket keresztényeket lényegileg – 
a keresztség szentsége által –, mint ami elválasztana minket egymástól.

Minden keresztény vallja, hogy Isten a Teremtő. A világ, maga a te-
remtés, a világegyetem is az Isten alkotása és benne az ember is. Így 
mivel a föld, az emberiség és maga az ember az Istentől származik, ezért 
minden az Istené, ő pedig meghívja saját közösségébe a mindenkori em-
bert (Dei Verbum 2). A megváltással létrejött egy kapcsolat megnyílt az 
Istenhez vezető út, amely az egész világ számára és a teremtés számára 
is megújulást jelent.

6 Jesuits, Congregatio Generalis, „Decree 12: Ecumenism” no. 328, in Jesu-
it Life and Mission Today: The Decrees of the 31st–35th General Congregations of the So-
ciety of Jesus, ed. John W. Padberg, trans. General Curia of the Society of Jesus
(St. Louis: Institute of Jesuit Sources, 2009) 606–7, at 606.

7 Erről lásd: Rowdon, H. H., Edinburgh 1910. Evangelicals and the Ecumenical Mo-
vement, in Vox Evangelica 5 (1967), 49-71. htt ps://biblicalstudies.org.uk/pdf/vox/vol05/
edinburgh-1910_rowdon.pdf (a kutatás ideje: 2023. szeptember 30.)



A teremtésvédelem kérdése az Egyházak Ökumenikus Tanácsa ... 193

5. A kezdeti nagygyűlések egységorientációja

1948-ban Amszterdamban jöttek először össze nagygyűlésre a külön-
böző keresztény egyházak. Ez az egység valamiképpen szimbolizálta a 
Krisztus által alapított egyház egy részét és annak felelősségét, elköte-
lezettségét Isten alkotása iránt. Világtanácsnak, az az ökumenikus ta-
nácsnak nevezték el a nagygyűlésüket, vagyis az egész földre kiterjedő 
látásmóddal, keresztény szemszögből igyekeztek magát a világot látni, 
megismerni és elvezetni Jézus Krisztus utolsó vacsora imájának meg-
valósulásához: „Legyenek mindnyájan egy!” (Jn 17,21) Ebben az egység 
gondolatban még kimondatlanul, de benne van a teremtésről való gon-
doskodás is, hiszen az ember és különösen a hívő ember elválaszthatat-
lan Istentől, az ő tervétől, amelyet Fiában Jézus Krisztusban valósított 
meg az egész világ, az emberiség egésze javára.8

A második nagygyűlésre 1952-ben az Egyesült államokbeli Evanston-
ban került sor, amely azt is jelentette, hogy nemcsak Európa létezik az 
egység megfogalmazására, hanem az egyházak találkozóit egy nagyobb 
összefogással kell megvalósítani, s ez kifejezte, hogy „úton kell lenni” 
és meg kell beszélni a kérdéseket. Ezek közül a kérdések közül a leg-
fontosabb a társadalomért, a világért való felelősség volt és külön is a 
keresztényeknek a világ egész közösségéért megnyilvánuló feladata. A 
nagygyűlés mottója – „Krisztus a világ reménye” – jól kifejezte ezt az 
átfogó szemléletet. 9

A világ rohamos fejlődése következtében a harmadik nagygyűlés 
(New Delhi, 1961) határozatai már készen álltak arra, hogy elfogadják 
a technológiai gondolkodásmódot, vagy legalábbis azt, hogy a keresz-
tény szemlélet magában a technológiában ne lásson negatív potenciált. 
Azok a keresztények, akik felismerték, hogy Krisztus az értelem Ura, 
így mindaz, amit helyesen felfedeztek, közös, és ezért nincs számottevő 
választás a tudomány és a vallási hit között. A tudomány ugyanis lénye-
gében a természettel kapcsolatos tények felfedezésének, elrendezésének 
és fogalmi mintán belüli értelmezésének módszere. A tiszta tudomány a 
már megszerzett tudásanyag; a technológia ennek a tudományos isme-
reteknek és technikának a hasznos alkalmazása. Amit a tudósok vizs-
gálnak az része Isten teremtésének, az igazság, amit felfedeznek, része 

8 Az első – amszterdami – nagygyűlés témája 1948-ban: „Az ember megosztott-
sága és Isten terve” volt, amelyen 147 egyház képviseltette magát.

9 A második nagygyűlés (1954, Evanston USA) jelmondata – „Krisztus a világ remé-
nye” – a teremtés egészére is utalt.



Kránitz  Mihály194

az Isten igazságának, mert képességeik használata is Istentől származik. 
A keresztényeknek úgy kell tudományos felfedezéseket tenniük, mint 
melyek új lépések az ember természet felett megnyilvánuló uralmában.10

6. Az ökumenikus találkozó a teremtésvédelem felé fordul – Uppsala 
1968: „Íme újjáteremtek mindent”

Az idők változnak. Több résztvevő és új szempontok jöttek elő.11 Sorrend 
szerint Afrika lett volna a nagygyűlés helyszíne. Az Egyházak Világ-
tanácsa (WCC) első közgyűlését ugyanis Európában (Amszterdam), a 
másodikat Észak-Amerikában (Evanston, USA), a harmadikat Ázsiában 
(Új-Delhi) tartotta. Felmerült a remény, hogy Afrika lesz a következő 
kontinens, amely otthont ad a találkozónak. De kérdések merültek fel 
az 1960-as évek során az Afrikában történt erőszakos cselekmények és 
katonai konfliktusok miatt, a nigériai Biafran régiótól Zanzibárig és 
Eritreáig, Algériától Mozambikig és Rhodesiáig. Így a negyedik közgyű-
lés visszatért Európa „biztonságába”, a svédországi Uppsalába. A törté-
nelem egyik iróniája, hogy a szovjet tankok egy hónappal a közgyűlés 
befejezése után begördültek Prágába.

Mindenki nagy reményeket fűzött ehhez a gyűléshez, azt állítva, 
hogy ez lesz „a legnagyobb keresztény találkozó, amely valaha egy he-
lyen létrejött az egyháztörténelemben”. Az orosz ortodox és más keleti 
ortodox nemzeti egyházak Újdelhiben csatlakoztak, de ott nem voltak 
olyan teljes mértékben képviselve, mint Uppsalában. A II. Vatikáni Zsi-
nat (1962–1965) ökumenikus előre lépése pedig azt jelentette, hogy a ró-
mai katolikus megfigyelők hivatalosan nagyobb számban vettek részt, 
mint Újdelhiben.

Az ökumenikus mozgalom követőinek széles köre találkozott Uppsa-
lában 1966 júliusában. A különböző országokból és felekezeti hagyo-
mányokból érkeztek keresztények. Az eseményt a „hatvanas években” 
a változás szellemének megtestesüléseként tekintették, amely felhívás 
volt alternatív lehetőségek vízióinak elfogadására.

10 A harmadik nagygyűlés 1961-ben (Újdelhi, India) a „Jézus Krisztus a világ vilá-
gossága” mottót választotta, melynek során a tanúságtétel, a szolgálat és az egység 
kérdése került megvitatásra.

11 A negyedik nagygyűlés 1968-ban (Uppsala, Svédország) jelmondata szellemé-
ben – „Íme mindent újjáteremtek” –, a gazdasági világ és társadalmi fejlődés, a nemzet-
közi szintű igazság és a béke, valamint az istentisztelet és az új életstílus kérdésével 
foglalkozott.



A teremtésvédelem kérdése az Egyházak Ökumenikus Tanácsa ... 195

Mindezeken túl Uppsalában megjelent egyfajta ökumenikus-szino-
dális szellem. A jelentős ortodox részvétel, a posztkoloniális egyházak 
bevonása és a katolikus együttműködés lehetőségei nyomán a külön-
böző hátterű és tanbeli hangsúlyokkal rendelkező keresztények megta-
nulták értékelni egymás meglátásait és hozzájárulását a közös ügyhöz. 
Ebben kapott helyet a teremtésvédelem és úgy tűnt, hogy ezáltal az öku-
menikus szellem egyre inkább a megélt egység felé halad.12

7. Uppsala állításai és valósága

Az „Íme, újjá teremtek mindent” témával a gyűlés nagyra törő célt 
tűzött ki maga elé. A szentírási idézet (Jel 21,5) az 1960-as évek öku-
menikus optimizmusára utalt, és arra szólította fel az egyházakat, 
hogy nézzenek szembe a megújulás kihívásával egy változó és egyre 
inkább globális világban. A fő témáról szóló beszédében Ignatios Hazim
(1920–2012) latakiai ortodox metropolita hangsúlyozta, hogy az egyhá-
zak szükséges és gyökeres megújulása csak a Szentlélek munkája által 
lehetséges.

De vajon mennyire tudta a közgyűlés a témájában megfogalmazott 
magasztos célokat az ökumenikus munka valóságába átültetni? Meny-
nyire volt radikális az egyházak megújulása, amely Uppsalából indult 
ki? A közgyűlés hat szekciójának vizsgálata jól szemlélteti, hogy a kül-
dötteknek milyen sokféle kérdéssel kellett foglalkozniuk, az egyház 
egységétől kezdve a misszió, a fejlődés és a nemzetközi ügyek kérdésén 
át az istentiszteletig és az új életstílusok kérdéséig. Számos téma a plená-
ris felszólalások középpontjában is állt, és ezekből ajánlások születtek az 
Egyházak Világtanácsa jövőbeli munkájára vonatkozóan.

8. Egyházak Világtanácsa üzenete: az élő Isten teremtőerője mindent 
folyamatosan megújít

Az Egyházak Világtanácsa a világot, mint Isten megváltói tevékenysé-
gének a helyszínét azonosítja sok hagyományos vallás világot mellőző 
megnyilvánulásaival szemben. Az új felfogással a korábbi évtizedekben 
a teremtés értelmezésének sajátos keresztény szempontja jelent meg, me-

12 Vö. Hughson, Th., Creation as an Ecumenical Problem: Renewed Belief Through Green 
Experience, in Theological Studies 2014, vol. 75 (4),816-846.



Kránitz  Mihály196

lyet akár egy különleges útnak is mondhatnánk és a Világtanács meg-
nyilatkozásai igazolják ezt a folyamatos vizsgálatot. Ezen a területen a 
jelenlegi világban a természet fenyegetettsége a központi és meghatá-
rozó gondolat, mely gyakran a teremtmények jólétével kapcsolatos. A 
különböző civilizációk előmozdította nagyon sok megpróbáltatáson ke-
resztül ez a veszély gyakorlatilag elkerülhetetlen a természetes környe-
zet beszennyezése és pusztulása miatt.13

A kiindulópont szerint a zsidó-keresztény hagyományban úgy tűnik, 
hogy az ember uralmát gyakorolja az egész természet felett, ám ugyan-
akkor éppen ez tartalmazza ökológiai válságunk történelmi gyökereit. 
A történelmi elemzés leegyszerűsítőnek tűnik, de a kortárs keresztények 
nem vehetik félvállról. Meg kell kérdezni az ökumenikus vitában, hogy 
vajon szívesen ünnepelnék a nyugati technológiát?

A keresztény teológia felszabadította az embert a természeti jelensé-
gek kritikus vizsgálatára, és a tudósok folytathatják a tudományos és 
műszaki kutatást és fejlesztést anélkül, hogy bűnös lenne e cselekvésük. 
A keresztények minden idők technikai és társadalmi forradalmában 
ugyanazt a szöveghelyet idézik, amint az emberi sáfárság megragadja a 
természetet: „Hajtsátok uralmatok alá, vagyis uralkodjatok a Földön”, mondja 
Isten az embernek (Ter 1,28) – de mit jelent ez?

 Isten adta az embernek a világ irányításának vagy a világ feletti 
uralmának a feladatát, amelyet az emberek rendelkezésére bocsát. Igen, 
mintha Isten nem szabna határt a természet felett való uralkodással 
vagy irányítással szemben, Kivéve, hogy ennek Isten uralma alatt kell 
beteljesednie. Ez tehát az ember uralma és az Isten uralma. Az ember 
felelőssége, hogy miként él a természet gondozásával, hogy lehetővé te-
gye a teljes emberi életet az egész emberiség számára. Ily módon nyeri 
vissza Istentől kapott eredeti rendeltetését, amelyért Krisztus meghalt és 
feltámadt. Az ember egyszerre a természet ura és a sáfára.

A Vancouveri közgyűlés (1983) döntése volt, hogy a tagegyházakat 
bevonják az igazság és a béke és a teremtés integritása/védelme melletti 
kölcsönös elkötelezettség folyamatába. A teremtés védelmét kiváltotta a 
környezet felgyorsult sokrétű és növekvő válsága, és sok keresztény tu-
dós felismerése fontos hozzájárulás volt, hogy a teológiának és a hagyo-
mánynak van tenni valója egy új és jobb emberi magatartás keresésében 
a Földdel és annak számtalan teremtményeivel szemben. A nagygyűlést 
követően 1987-ben tudósok és teológusok egy kis csoportja találkozott és 

13 Vö. art. creation, in Dictionary of the Ecumenical Movement (ed. Nicholas
Lossky et alii.), WCC Publications, Geneva 2002, 271-275.



A teremtésvédelem kérdése az Egyházak Ökumenikus Tanácsa ... 197

egyöntetű egységre jutottak a teremtés szétesése tapasztalatában, rámu-
tattak továbbá a keresztény hagyomány dimenzióinak elhanyagolására 
Isten teremtésének védelmében.14

9. A közelmúlt teremtésvédelmi elkötelezettsége az ökumenikus 
nagygyűléseken

1991-ben az ausztráliai Canberra fogadta be a találkozót, amely a követ-
kező mottót választotta magának: „Jöjj, Szentlélek, újítsd meg az egész 
teremtést!” Ez a kifejező felhívás három évtizeddel ezelőtt prófétai hang-
nak minősült, nemcsak az egyházak között, hanem világszinten egya-
ránt. A főbb témái a találkozónak: „Élet adója, tartsd fenn a teremtést!”; 
„Igazság Lelke, tégy szabaddá minket!”; „Egység Lelke, békítsd meg 
egymással a népeket’”; Szentlélek, alakíts át és szentelj meg minket!”. A 
nagygyűlés során jelképesen egy hatalmas földgolyó felmutatásával, az 
egész teremtést felajánlották Istennek az egyház részéről.

2006-ban a brazíliai Porto Allegrében tartották a kilencedik nagygyű-
lésüket a keresztény egyházak. Mottókén a következő mondatot válasz-
tották: „Isten, a te kegyelmedben, alakítsd át a világot!” Dél-Amerika 
a mai napig a változások földrésze. Az egyházak egységszándékukban 
fel tudták mutatni azt az összefogást, ami szükséges az ember és a ter-
mészet megmaradásában, épp abban az országban, ahol az őserdőket 
pusztítják, megsemmisítve ezzel a „világ tüdejét”.15

2013-ban Dél-Korea Busan városában, közel az Észak-Koreai határ-
hoz, adott otthont, a keresztény egyházak nagygyűlésének. Az összejö-
veteleknek már múltja van. A tízévenkénti rendezvények olyan üzene-
teket képesek megfogalmazni, melyeknek visszhangja sokakhoz eljut. 
A teremtésvédelem ma egy ilyen erőteljes tulajdonsággal bír: Állj vele 
elő, akár alkalmas akár alkalmatlan!” – ezzel bátorította Pál apostol Ti-
móteust (2Tim 4,2). Pontosan ez a feladata a jelenlegi keresztényeknek 
is, hogy a teremtésvédelem üzenetét napirenden tartsák: „Élet Istene, 
vezess el minket az igazságosságra és a békére!” – hangzott a találkozó 
mottója. A közös felismeréseket és meglátásokat egy közös dokumen-
tumban összegezte a nagygyűlés. Egy külön fejezetben tárgyalták azt a 

14 Vö. art. creation, in Dictionary of the Ecumenical Movement, 274.
15 Az ortodox egyházak kiálltak az ökumenikus törekvések folytatása mellett, bár 

éppen a találkozó során jelentette be a grúz és a bolgár ortodox egyház kilépését a 
Világtanácsból.



Kránitz  Mihály198

felelősséget és azt a reményt, amelyet az egyházak Isten teremtése iránt 
éreznek.16

A misszió és a teremtés kivirágzása (Mission and the Flourishing of 
Creation) fejezetben a nagygyűlés résztvevői kifejtik, hogy „a küldetés 
a Szentháromságos Isten végtelen szeretetének a túláradása. Isten misz-
sziója a teremtéssel kezdődik. A teremtés élete és Isten élete összefonó-
dik.  Isten Lelkének küldése mindannyiunkat magába foglal a kegyelem 
örökké adományozó megnyilvánulásában. Ezért vagyunk elhívva, hogy 
túllépjünk a szűk emberközpontú megközelítésen, és olyan missziós 
formákat találjunk, amelyek kifejezik az egész teremtett élettel való 
megbékélt kapcsolatunkat. Úgy halljuk meg a föld kiáltását, mint ami-
kor meghalljuk a szegények kiáltását, és tudjuk, hogy a föld kezdettől 
fogva Istenhez kiáltott az emberiség igazságtalansága miatt (Ter 4,10:
„a vér felkiált hozzám a földről)”.17 A teremtésközpontú misszió már 
most is pozitív mozgalom egyházainkban.

10. A szeretet vezet el a megbékélésre a teremtéssel

A legutóbbi ökumenikus nagygyűlés (Karlsruhe, 2022. augusztus 31–
szeptember 8.) a lelki vonást is hangsúlyozta a teremtésvédelemben. 
A választott mottó: „Krisztus szeretete vezet el a kiengesztelődésre és 
az egységre”. A nagygyűlést megelőzően Ioan Sauca (1956-), megbízott 
főtitkár Genfben, a WCC székhelyén világossá tette: „Ha nem változta-
tunk a viselkedésünkön, ötven éven belül a bolygónk lakhatatlan lesz” 
– mondta.18 Most kell cselekednünk! Több mint 4500 résztvevő volt jelen 
a 11. közgyűlésen. Sauca a vezetőket arra kérte, hogy most cselekedjenek 
közös bolygónk, a Föld védelme érdekében.

Beszédes példa volt, hogy a találkozó első tematikus plenáris ülésére 
szeptember 1-jén került sor, amelyet az egyházak világszerte a teremtés 
napjaként tartanak számon. Ezen az első plenáris ülésen nagy hangsúlyt 
kapott a teremtés kiemelése. Ez egy teológiai kérdés – mondta Sauca –, 
mert Isten terve Krisztusban az egész teremtés megbékélése és gyógyítása.

16 Towards a common mission, http://wcc2013.info/en/resources/documents/Resource
Book_en.pdf (a kutatás ideje: 2023. szeptember 30.)

17 Mission and the Flourishing of Creation, Uo.
18 „If we don’t change our behaviour, in 50 years our planet will be uninhabi-

table”, a videót lásd: https://www.youtube.com/watch?v=WwDWxboiIpg (a kutatás 
ideje: 2023. szeptember 30.)



A teremtésvédelem kérdése az Egyházak Ökumenikus Tanácsa ... 199

I. Bartholomaiosz (1940–) ökumenikus pátriárkától és Ferenc pápá-
tól (1936-) is érkeztek üzenetek, amelyek kiemelték Isten teremtésének 
fontosságát. Az ökumenikus világtanács régóta élen jár az éghajlatvál-
tozással/felmelegedéssel kapcsolatos igazságosság kérdésének a világ 
napirendjére tűzésében, és 2015-ben a párizsi COP21 klímakonferencián 
is fontos szerepet játszott. A nagygyűlés a teremtéssel nem korunk diva-
tos kérdéseként, hanem identitásának alapvető elemeként foglalkozott 
– mondta Sauca főtitkár. Az Egyházak Világtanácsának vezetője a né-
metországi közgyűléstől várja az éghajlati igazságosságért való cselek-
vés mozgósítását.19

Összegzés

Az Egyházak Világtanácsa több mint 75 éve folyamatosan kötelezte el 
magát a teremtésvédelem mellett az egység ügyének szolgálatában. A 
keresztény egységtörekvés a legszorosabban összetartozik a természet-
tel, mert így kapcsolódik Isten eredeti tervébe, amely nemcsak az ember, 
hanem a teremtés megdicsőülését is biztosítja. A rendszeres nagygyűlé-
sek és a dokumentumok folyamatosan megerősítik a világtanács eddigi 
határozatait, mert biztosítják a teremtés megóvása üzenetének eljutását 
a különböző egyházakon keresztül a világ számos pontjára. Mára meg-
kerülhetetlenek lettek az egyházi jellegű közösségek teremtésvédelmi 
megnyilatkozásai, mert beleilleszkednek Isten átfogó tervébe, a világ 
üdvözítésébe. Ezen a ponton tudatosul, hogy a föld és annak minden 
természeti adottsága az ember felelős tevékenységén keresztül részesül 
Krisztus áldozatának megszentelő hatásában.20

19 Vö. https://um-insight.net/in-the-church/umc-global-nature/world-council-of-
churches-leader-looks-to-assembly-in-german/ (a kutatás ideje: 2023. január 25.)

20 Kelly, A. J., The Ecumenism of ecology, in Pacifica 2015, vol. 28 (2),160.



Béres Tamás200

Béres Tamás
Kortárs protestáns ökoteológiák

1. Ökoteológia? Kortárs? Protestáns?

Amikor egymás mellé kerül, mindhárom szó magyarázatra szorul.
Az ökoteológia értelmezésének problémakörében kialakulás-történe-

tének elején a környezeti etikáktól való elhatárolás nehézsége állt, mos-
tanában inkább felaprózódása figyelhető meg. Jelenleg mindegyikkel 
együtt élünk:

a) Léteznek a teológiai gondolkodás számára meghatározóan hangsú-
lyos környezetetikai érvelések, amelyek mégsem képeznek formális 
vagy tartalmi egységet a rendszeres teológiai mondanivalóban.

b) Vannak ökoteológiának nevezett átfogó teológiai rendszerek, ame-
lyek hátterében az 1980-as évektől kezdődően elterjedő konstruktív 
teológiák állnak.

c) Végül vannak az ökológiához, a gazdasághoz, a társadalmi megúju-
láshoz, a technológiákhoz vagy épp a klímaváltozáshoz köthetően 
olyan nagy vizsgálati területek – a teológiai igényt tekintve mégis 
részterületek –, amelyek önálló ökoteológiaként jelennek meg, bár 
jobban illene rájuk a szokatlanul hangzó „alkalmazott teológia” el-
nevezés.

Van probléma a kortársiság fogalmával is ebben az összefüggésben. 
Kortárs a jelenleg rendszeresen publikáló neves és ismeretlen szerző, de 
kortárs az olyan élő klasszikus is, mint a református Jürgen Moltmann, 
a metodista John B. Cobb vagy az evangélikus Paul Santmire, akik tudo-
mányos-teológiai mondanivalóját már, ha nem is lezártnak, de gyakor-
latilag értékelhetőnek tekinthetjük. Kortársnak kell neveznünk még az 
ökoteológia folyamatosan erős hatású képviselőit is, akik talán már nem 
élnek, gondolataik mégis láthatóan meghatározó szerepet játszanak eb-
ben a témakörben. Ilyennek gondolom az ökoteológiát az ökumenikus 



Kortárs protestáns ökoteológiák 201

teológia szerves részeként értő református Lukas Vischert, aki tizenöt 
éve nincs velünk, de munkája jelenleg is számtalan új gondolatot inspirál 
az általa elindított, ma is virágzó szellemi műhelyekben. Tovább bővít-
hetjük a klasszikusok körét ebbe az irányba, mert bár Paul Tillich vagy 
Joseph Sittler nyilvánvalóan korábbi korszakok jelentős alakjai voltak az 
evangélikus teológia történetében, jelenleg is neves és alig ismert szer-
zők mondanivalóját alapozzák meg munkájukkal. Szigorúbb értelem-
ben a jelenlétnek e módját recepciónak kellene neveznünk, mégis nehéz 
volna a náluk is korábbi Luther vagy Kálvin, Anzelmus vagy Augusti-
nus munkássága nyomán létrejövő teológiai-egyházi közösségekről azt 
állítanunk, hogy ezek csupán e jelentős korábbi szerzők recepciójából 
élnek. Ezzel azonban olyan területre értünk, ahol a történeti teológia az 
idő, az igazság és az örökkévalóság dogmatikai kérdéseibe fut bele.

Végül, okoz gondot az ökoteológia szóval összekapcsolt „protestáns” 
jelző értelmezése is. Az olvasók természetesen tisztában vannak e szó 
gyűjtőfogalom jellegével, melynek következtében már a lutheri és kálvi-
ni alapon építkező teológiák, ökoteológiák sem kezelhetők mindenben 
egységesen, de ha ehhez hozzávesszük még a közelmúltban jelentősen 
megerősödő konzervatív evangelikál mozgalmak ökoteológiával való 
kapcsolatát, kifejezetten színes képet kapunk.

2. Evangelikál, metodista és anglikán példák

Az ökoteológiai szempont megítélése az evangelikál mozgalom egyes 
ágaiban messze nem egységes. A radikálisabb konzervatív evangeli-
kalizmus elítéli a környezeti kérdések teológiai felértékelését. A termé-
szeti teológiákat, a többi újabb teológiai irányzattal, például a feminis-
ta teológiával együtt, gyakran bálványimádásnak tartja. Az amerikai 
evangelikálok egyik jelentős szervezete, a Cornwall Alliance 2015-ben, 
a Ferenc pápa Laudato si’ enciklikája megjelenése előtti hetekben a pá-
pának címzett nyílt levelében például megállapítja, hogy „nem bölcs 
és nem igazságos a fosszilis energiahordozók csökkentését támogató 
rendelkezéseket hozni”.1 A mozgalom enyhébb képviselői között ál-
talában nagyobb érdeklődést látunk a környezeti kérdések iránt. Az 
Operation Noah társulás 2012-ben közzétett Hamvazószerdai Nyilatkoza-

1 Cornwall Alliance, An open letter to Pope Francis on Climate Change, 2015, http://
www.corn-wallalliance.org/anopenlettertopopefrancisonclimatechange (a kutatás 
időpontja: 2023. szeptember 10.)



Béres Tamás202

tában úgy fogalmaz, hogy a teremtés iránti felelősség gyakorlása, be-
leértve az éghajlatváltozás jelenségét, ugyanannyira hitvallási kérdés, 
mint a Hitvalló Egyház náci rezsimmel szembeni egykori kiállása volt 
a Barmeni Teológiai Nyilatkozat megfogalmazása idején. „A fosszi-
lis tüzelőanyagok felhasználásától való tartózkodás a mai keresztény 
nemzedék számára lényeges kérdés a tanítványság szempontjából”.2 
A mozgalom egyik jelentős alakjaként találkozunk Wesley Granberg-
Michaelson-nal, aki korábban az Egyházak Ökumenikus Tanácsa Egy-
ház és Társadalom munkacsoportjának vezetője volt, majd az Ameri-
kai Református Egyház főtitkári tisztét látta el hosszú időn át. Jelenleg 
a keresztény egység előmozdításán dolgozik a Global Christian Forum 
keretein belül. Indulásától tagja a Sojourners ökumenikus folyóirat szer-
kesztőbizottságának, és az 1980-as évektől fogva több írása jelent meg 
ebben, majd könyveiben a világ ökológiai helyzetének egyházi kihívá-
sairól.3

Ez évben 98 éves a metodista John B. Cobb, a folyamatteológia, a „konst-
ruktív posztmodern” filozófia, a környezetetika, a pedagógia és a 
földrészek közötti vallásközi párbeszéd jeles képviselője, aki teológiai 
felismeréseiben nagy hangsúlyt helyez az ember teremtmények iránti 
lojalitására és a teremtmények kölcsönös függésére. Cobb transzdiszcip-
lináris keretek között gondolkodik. Küzd az anyag-szellem dualizmus 
rabságában szenvedő „szubsztancializmus” ellen, míg munkáiban kö-
vetkezetesen épít az ökológia, a gazdaságtudomány, a biológia, filozófa 
és az etika egymást segítő-kiegészítő felismeréseire. A személye iránti 
széles körű megbecsülés egyik alapja, hogy ő jegyzi az első, egyszerzős 
könyvet a környezetetika területén.4 Tevékenysége rendkívüli módon 
szerteágazó, 1973-tól napjainkig számos jelentős szervezet alapítója vagy 
társalapítója, véleményét ma is igényli az amerikai társadalom. A Living 
Earth Movement részéről adott egyik tavalyi interjújában elmondta, hogy 
szerinte Oroszország Ukrajna elleni háborúja már menthetetlen a jövő 

2 Operation Noah, Climate change and the purposes of God: a call to the church. 2012, 
http://operationnoah.org/what-we-do/ash-wednesday-declaration/ (a kutatás idő-
pontja: 2023. szeptember 10.)

3 Granberg-Michaelson, Wesley, Ecology and Life: Accepting Our Environmental 
Responsibility (Issues of Christian Conscience Series), W Pub Group, 1988. Granberg-
Michaelson, Wesley, A worldly spirituality: The call to redeem life on earth, Harper & 
Row, 1984. Granberg-Michaelson, Wesley, Redeeming the Creation: The Rio Earth Sum-
mit: Challenges for the Churches (Risk Book Series 55), World Council of Churches, 1992.

4 Cobb, John B. Jr, Is it too late? A Theology of Ecology. Beverly Hills, Calif. Bruce, 
1971.



Kortárs protestáns ökoteológiák 203

számára, de nem menthetetlen Kína ügye, ha a többi földrész felismeri, 
hogy együttműködéssel lehetne gondoskodni a bolygónk tönkretételét 
jellemző gazdasági versenyfolyamatok leállításáról.5

Nemcsak az anglikán világban, de magyarul is olvasható, A hit sze-
repe a mai világban című könyvének köszönhetően itthon is jól ismert a 
korábbi canterbury érsek, Rowan Williams neve, aki a nemzetközi teo-
lógusközösségben is elkötelezett szereplője a teremtett világért jól lát-
ható felelősséget viselő nemzetközi közéletnek. 2018-ban aláírója volt 
az Extinction Rebellion mozgalom nyilatkozatának, amely a bolygó iránti 
ökológiai felelősséget hangsúlyozva a polgári engedetlenségig elmenő 
erőszakmentes fellépéseket szervez, hogy az utolsó percekben figyel-
meztesse a kormányokat az igazságos cselekvés fokozott szerepére az 
éghajlati és ökológiai veszélyhelyzet korában. Így ír az emeritus érsek a 
mozgalom könyvében:

„Szomszéd. ... amikor Jézust kérdezték, ki a szomszéd (felebarát), 
... akit szeretni kell..., meglepő választ adott. A szomszéd az, aki 
életet ad; nem tudod, honnan jön az élethez szükséges következő 
ajándékod, ezért állj készen, hogy szeresd az idegent és akit ellen-
ségednek gondolsz. Ám ha a szomszéd életet ad, akkor az anyagi 
világ, melynek része vagyunk, nyilvánvalóan a legdrámaibb mó-
don ’szomszéd’. Az emberlét életet adó bölcsője, a levegő, a víz, az 
étel, a szépségről és kihívásokról nem is beszélve. ... Az emberlét új 
és teljesebb módjának megtalálása nem az emberfeletti vagy az em-
ber utáni (poszthumán) létet jelenti. Arról van szó, hogy elfogadjuk, 
ahol vagyunk és akik vagyunk”.6

Az anglikán ökológiai-teremtési lelkiség formálása szempontjából jelen-
tős szerepet játszott az utóbbi évtizedekben Robin Morrison, aki a Church 
in Wales-ben nemcsak lelkészként, hanem a társadalmi kérdésekért fele-
lős egyházi vezetőként is ismert volt. Morrison több éven át alkalmazta 
és terjesztette a szervezetek és intézmények ontológiáját kifejező piramis-
modelljét, melyet „The Holistic Pyramidnak”-nak nevezett el. A modellt 
egy több hónapos, Kelet-európai ortodox kolostorban töltött idő alatt, 
az ott szerzett belső élményei, felismerései alapján alkotta meg. Ebben 
a „másik” felet, legyen szó személyről vagy intézményről, „az emberi 
javak és szolgáltatások szociális eredményeként” határozza meg. Elkü-

5 https://www.youtube.com/watch?v=T2qIU8K2l-c&t=1508s&ab_channel=Nick
BreezeClimateGenn, (a kutatás időpontja: 2023. szeptember 10.)

6 Rowan Williams, This is not a Drill. Afterword (An Extinction Rebellion Hand-
book), Penguin Books. 2019.



Béres Tamás204

löníti egymástól a szervezetek látható és láthatatlan részét – az előbbiek 
nyilvánvalóak, míg utóbbiakba sorolja az alapító(k) kulturális tradícióit, 
továbbá a nézeteket és értékeket, amelyek megalapozzák a munkatársak 
egymásközti kapcsolatát, a törekvéseket, valamint a szervezet intellektu-
ális, érzelmi és spirituális tőkéjét. Mindezt azonban Morrison nem egy-
szerűen az ismeretek elsajátítására, a tanulásra vagy az előzetes szocia-
lizációs eseményekre, hanem a hitek-értékek-etika hármasán keresztül 
a teljességgel láthatatlan, ám döntő jelentőségű alapra, az ontosz-ener-
geia-szünergeia-leitourgeia hagyományos ortodox teológiai mondani-
valójára vezeti vissza. Ebben az ontologikus rendszerben egyértelmű 
számára, hogy mind a szervezet munkatársai, mind kliensei, partnerei 
érezhető minőségjavulást élnek meg a hagyományos „termékelőállító-és 
forgalmazó” folyamat során, ha tudatosítják, hogy nemcsak a létreho-
zott áruk, de a munkatársak és a munkakedv is, végső soron minden 
Istent mint a szeretet forrását tudhatja maga mögött. Robin Morrison 
szerint a minőségi különbség felismerése avatja az egyes embert Isten 
folyamatos teremtésének hívő és tudatos munkatársává, aki ezzel túl is 
léphet a világ és ember kapcsolatának feldolgozatlanságából vagy szem-
benállásából fakadó, környezetromboló életstílus korlátain.7

3. Ökoteológia a múlt század elejétől napjainkig

Bár a legtöbb tanulmány szerzője az 1970-es évektől kezdi bemutatni a 
környezeti tudatosság első jeleit a teológiában, már a 19. század végé-
től megtaláljuk ezeket, elsősorban az ökumenikus kapcsolatok sokszínű 
rendszerében. E tekintetben Európa kissé később kapcsolódott be az 
ökumenikus teológia részeként az Észak-amerikai kontinensen a múlt 
század elején már élénknek mondható ökológiai teológiai viták légköré-
be. Hátterében a német teológusok természeti teológiával szembeni elhú-
zódó gyanúját, illetve tiltakozását találjuk, mely egyik eszmei-ideológiai 
alapja volt a harmadik birodalom állami hatalmának behódoló egyházi 
magatartásnak.8

A 20. század első felét tekintve négy viszonylag különálló előzmé-
nyét nevezhetjük meg az 1960-as évek végétől kibontakozó ökoteológiai 
mozgalomnak. Megnevezésükben a finn evangélikus ökoteológus Panu 

7 Kéziratos jegyzeteit a szerző tudomásom szerint nem publikálta
8 Gottlieb, Roger S. (ed.), The Oxford Handbook of Religion and Ecology, Oxford Uni-

versity Press, 2006., 139. o.



Kortárs protestáns ökoteológiák 205

Pihkala csoportosítását követem.9 Ezek nemcsak egymással, hanem a 
század második felében előtérbe kerülő ökoteológiákkal is szoros, szer-
ves és folyamatos kapcsolatban állnak.

Az egyik gyökér az agrár világból indul. Hátterében a disztributizmus 
gazdaságelmélete áll, mely XIII. Leó Rerum novarum és XI. Piusz pápa 
Quadragesimo anno kezdetű enciklikái alapján főként G.K. Chesterton 
(+1936) és Hillaire Belloc (+1953) munkái nyomán terjedt el az angolszász 
katolikus, majd protestáns világban. A szemlélet mind a szabad kapi-
talizmussal, mind az államszocializmussal szemben a termelőeszközök 
széles körű közösségi birtoklását hirdeti azon az alapon, hogy a gazda-
sági termelés az emberi élet egészének, az emberek lelki-szellemi és csa-
ládi életének legyen alárendelve. A disztributizmus szellemiségével so-
kan egyetértetek a mezőgazdasági vidékek vezetői közül, akik az esetek 
számottevő részében keresztények is voltak, így ismereteiknek és vallási 
hagyományaiknak megfelelően keresték a teremtett világ elemeinek 
harmóniáját. Szándékukat ekkor már kifejezik az előző évszázad végé-
től elterjedő különleges, a természet ajándékaira figyelmessé tevő olyan 
ünnepnapok, mint a Fák napja, Madarak napja, Virágok napja vagy a 
Természet-vasárnap. Ám ezeknél is sürgetőbbé tette a természettel való 
megfelelő kapcsolat kiépítését az 1930-as években a prérin pusztító, több 
államot érintő és több tízezer ember földönfutóvá válását eredményező 
hatalmas porviharsorozat, melynek oka a gazdálkodók által a megelőző 
években alkalmazott mélyszántás volt. A korszak kiemelkedő alakja Li-
berty Hyde Bailey, aki The Holy Earth címmel adott ki könyvet az egyéni 
imádságok és közösségi beszélgetések elősegítésére. Az 1930-as évek vé-
gén jelent meg Walter C. Lowdermilk (+1974) javaslata a tizenegyedik pa-
rancsolat bevezetéséről. A szerző úgy érvelt, hogy ha Mózes tudta volna, 
hogy az ember milyen pusztítást végez a gondjaira bízott természetben, 
biztosan indítva érezte volna magát arra, hogy egy újabb parancsolattal 
tegye teljessé az ember Teremtője, embertársai és a Földanya iránti fele-
lősségének háromságát. Lowdermilk megfogalmazásában így hangzott 
volna a 11. parancsolat:

„Hűséges gondnokként örököld a szent földet, megőrizve erőforrásait és 
termelékenységét nemzedékről nemzedékre. Védd meg földjeidet a talajeró-
ziótól, élő vizeidet a kiszáradástól, erdeidet a pusztulástól és erdőidet a le-
épüléstől. Védd meg hegyeidet a csordák túllegeltetésétől, hogy utódaidnak 
örökös bőségben legyen részük. Ha valaki elmulasztja a föld gondozását, 

9 Pihkala, Panu, Rediscovery of Early Twentieth-Century Ecotheology (Open Theo-
logy), DeGruyter, 2016., 268–285. o.



Béres Tamás206

annak termékeny földjei terméketlen, köves földdé és pusztuló szakadékká 
válnak, és az ő utódai megfogyatkoznak, szegénységben élnek és eltűnnek 
a föld színéről.”10

A második gyökér a szociális kereszténység, egyik vezető alakja a social 
gospel mozgalom élén álló Walter Rauschenbusch (+1918), aki jól látta 
meg az emberi életkörülmények környezeti függőségeit. 1910-ben köz-
readott imádságát sokáig használták, a mai kutatók azonban már Baszi-
leiosznak tulajdonítják.

„Növeld bennünk a közösségi érzést minden élőlény, a mi kis testvéreink 
iránt, akiknek együtt adtad nekünk a földet közös otthonul. Szégyenkez-
ve emlékezünk arra, hogy dölyfösen gyakoroltuk az uralmat könyörtelen 
kegyetlenséggel, úgyhogy a Föld hangja, amelynek énekként kellett volna 
hozzád szállnia, gyötrelmes nyögéssé változott. Add megértenünk, hogy 
nemcsak értünk élnek ők, hanem önmagukért és érted, és hogy még az élet 
édességét is hozzánk hasonlóan szeretik, és jobban szolgálnak téged az ő 
helyükön, mint mi a miénken.”11

Az ökoteológiák harmadik korai gyökere a több egyházra kiterjedő és 
többféle formában megjelenő brit hatás, amely a teológia és tudomány 
kapcsolatán kívül az ökoteológiát összekötötte a folyamatszemlélettel, 
valamint a szentháromsági, a misztikus, a feminista, az esztétikai és a  
gondoskodást hirdető teológiákkal. Itt született meg az első, környezeti 
kérdésekről szóló egyházi szintű nyilatkozat és a Föld tiszteletének öko-
teológiai tematikája is.

Negyedik gyökérként Pihkala a huszadik század elejének ismert jelen-
ségét, az első világháborút követő teológiai krízis feldolgozását jellem-
ző elnémulást nevezi meg az idézőjelbe tett „poszt-liberális” szóval. A 
jelenség nem egy körülírható irányzatra utal itt, csupán arra a tényre, 
hogy a 19. század végét kitöltő fejlődéshit a háború borzalmai következ-
tében elvesztette a felszabadult, derűlátó vagy kiszámítható jövőképre 
építhető teológiai munka minden esélyét. Ekkor fogalmazódnak meg a 
liberalizmus és neoortodoxia között húzódó álláspontok. A századelőn 
a John Muir (+1914), Rauschenbusch és Bailey által lerakott alapokra – 
Walter M. Horton szóhasználatával – a realista és neoortodox teológusok 
építettek tovább. Karl Barth (+1968), Emil Brunner, majd a Theological Dis-
cussion Group tagjaiként a Niebuhr testvérek Reinhold (+1971) és Richard 
(+1962), Horton, Paul Tillich (+1965), később Joseph Sittler (+1987) is.

10 idézi: Pihkala (2016), 270. o.
11 idézi: Pihkala (2016), 271. o.



Kortárs protestáns ökoteológiák 207

Tillich jelentős és megkerülhetetlen szereplője a 20. századi evangéli-
kus teológiának. Tanítványa sok volt, értékelői is sokan vannak, de ab-
ban az értelemben nincsenek követői, hogy lennének jelentős szerzők, 
akik a tillichi rendszerben tudnának vagy akarnának gondolkozni. Ek-
koriban írt,  ökoteológiai témákat is felölelő könyveiben az anyagi vi-
lág önértékéről, minden teremtmény eszkatologikus megváltásáról, az 
ember természettel való közösségéről beszél, majd a hatvanas években 
az azonosságfilozófai szemlélete indítja a természet és történelem integ-
rálásáról szóló gondolatok megfogalmazására.

Ezzel szemben az evangélikus Joseph Sittlert nevezhetjük az öko-
teológia elindítójának, aki a teológiatörténeti irányzatok között egy 
a „természetért” létező teológia kialakítását tűzte céljául „környezeti 
ökumenizmus” megnevezéssel. Foglalkozott a „hely teológiája” témá-
val. Ökumenikus beállítódására utal, hogy a természetet Chesterton
Assisi Szt. Ferencről szóló műve alapján az ember nővérének nevezte, és 
ugyancsak jelentős hatással volt rá Gerard Manley Hopkins jezsuita köl-
tő. Ökoteológiai alapgondolkodását a krisztológia jellemezte, amit „koz-
mikus dimenzióra kiterjesztve a fenyegetett föld pátoszával tett szenve-
délyessé”.12 Jelentős hatást gyakorolt a John Cobb-bal dolgozó ausztrál 
ökoteológus Charles Birchre (+2009), a teológia és természettudományok 
kapcsolatával foglalkozó Ian G. Barbourra (+2013), a ma élő egyik leg-
jelentősebb evangélikus ökoteológus Paul Santmire-re és a remény te-
matikáját az ember teremtményi világgal való kapcsolatára kiterjesztő 
református Jürgen Moltmannra. Sittler közeli munkakapcsolatban állt 
Aldo Leopolddal, az amerikai vadgazdálkodás elindítójával és a környe-
zetetika egyik első képviselőjével.

4. Napjaink protestáns ökoteológiái

A kortárs református ökoteológia kétségkívül legnagyobb hatású alak-
ja Jürgen Moltmann. Megírta a teremtés ökoteológiáját13, kidolgozta 
a remény teológiáját, számos cikke és könyve vált a huszadik századi 
teológia klasszikus elemévé. Kozmikus jövőképének több köze van a fo-
lyamatosan velünk élő jelenhez, mint az eljövendő „történelem utáni” 
világhoz. God in Creation című könyvének 1985-ös megjelenése hatásá-

12 Pihkala (2016), 277. o.
13 Moltmann, JÜrgen, God and Creation: An Ecological Theology of Creation, London: 

SCM Press, 1985.



Béres Tamás208

ban és jelentőségében is jelzi azt a határvonalat, amely a magiszteriális 
reformáció táboraiban az antropocentrikus szemlélet kritikája után Eu-
rópában is megnyitotta az utat az ökológiai igazságosság felé. A szerző 
nem szakad el a hagyományos teológiai mondanivalótól a reformáció 
legfontosabb felismeréseinek terén, de tudatosan szembefordul a refor-
mátorok antropocentrizmusával. Kora más szerzőihez hasonlóan a te-
remtmények rendjét nagy kozmikus utazásként fogja fel, ahol a Lélek 
beteljesülés felé vezető útját az ökológiai igazságosság megvalósításá-
nak feladata és gyakorlásának jelei kísérik. Ebben van különleges sze-
repe a jól értett trinitológiának, mert felfogása szerint az egyház fela-
data nem egyszerűen az imago Dei, vagyis Isten statikusan is felfogható 
képének visszatükrözése, hanem a szentháromsági perichorésziszre 
vonatkozóan az imago Trinitatis reflexiója. A Szentháromság dinamikus 
képe így az ember „szociális programjává” válik. Az emberiség mint a 
teremtés papi feladatokat gyakorló része képviseli Istent a világ számára 
és a világot Isten számára, ez a feladat teljesedik ki a krisztológiában. 
Az ember ezért az imago Dei mellett a világ képét, az imago mundi-t is 
hordozza, amely az élet folyamatába ágyazva jelenik meg. Az imago 
mundi olyan mikrokozmosz, melyben a jelenlegiek mellett minden te-
remtmény újra megtalálható, és minden egyes teremtmény szerepet is 
játszik az új teremtés eszkatologikus ígéretében. A teremtmények csak 
közösségben létezhetnek és kizárólag ebben a közösségben érthetik meg 
önmagukat. Az imago Dei teremtési adottság Moltmann szerint azzal a 
következménnyel jár, hogy az ember egyrészt minden más teremtmény 
megtestesülését is hordozza. Mint imago Dei Isten követe a teremtmé-
nyek közösségében, és hogy  az ember nem veszhet el a teremtmények 
sokaságában és nem is különülhet el attól, mivel egyszerre hordozza Is-
ten és a világ képmását. 14

Az elmúlt évtizedek evangélikus ökoteológiájában kiemelkedő szere-
pet játszanak Larry Rasmussen, Paul Santmire és Niels Gregersen mű-
vei.

Larry Rasmussen alapvető művében a „földközpontú” gondolkodást 
állítja előtérbe, amely az ökológiai igazságosság társadalmi, kulturális, 
tudományos és teológiai eszközökkel végzett kritikájának eredménye.15 
Számára a természet és a föld egyetlen közösséget alkot, ezért nincs ér-
telme önmagában foglalkozni a kultúrával, a történelemmel vagy a ter-

14 Uo. 186.
15 Rasmussen, Larry L., Earth Community Earth Ethics (Ethics & Justice), Orbis 

Books, 1998



Kortárs protestáns ökoteológiák 209

mészettel. Az egy teremtett világ közösségében az igazolható csupán, 
ha a történelemmel, kultúrával és más jelentős részkérdésekkel együtt, 
a természettel való egységükben foglalkozunk. Rasmussen gondol-
kodására jellemző, hogy a már régen meglevő teológiai mondanivaló 
igazságának tettenérési vagy képviseleti szándéka helyett ezektől sza-
badon, egyfajta csodálkozó induktivitással fedezi fel lépésről-lépésre a 
teremtett földi közösség egységének teológiai-vallási jeleit is. Úgy látja, 
nincs más lehetőségünk, mint annak a vágynak a megvalósítása, hogy 
az általunk ismert világot épnek és szépnek lássuk. El akarunk monda-
ni egy kozmikus történetet és ebben meg akarjuk találni a helyünket 
másokkal együtt. Kiemeli a Könyv népeinek küldetését a közösségek 
egységének és a társadalmi igazságosság megvalósulása szempontjából, 
és felismeri, hogy ez a küldetés képes volt megőrizni a hit és az igaz-
ságosság etikája összekapcsolódásának gyakorlatát. Olyan kozmológia 
előtérbe helyezését javasolja, mely képes egyszerre nagyra értékelni a 
világban tapasztalható fejlődés és szentség jeleit, mert ez az út vezet a 
világ varázstalanításának weberi diagnózisa után az újravarázsosítás 
útján történő gyógyuláshoz. Ehhez azonban radikálisan új hozzáállásra 
van szükség az ember részéről. Ebben van szerepe a Dietrich Bonhoeffer 
életéből ismert „mélységes földi aszkézisnek”, melyet az élet felszabadí-
tását célzó prófétai erőfeszítésekkel együtt kell alkalmazni a „sejttől a 
közösségig”. Rasmussen sok tekintetben alkalmazza Luther felismeré-
seit. Kiemeli a reformátor gondolkodásának immenentizmusát, melynek 
nyilvánvaló jeleként a finitum capax infiniti szemléletével ragaszkodott Is-
ten omniprezenciájának állításához. Rasmussen számára ez adja az alulról 
építkező „földi” teológia iránti bátorítást. Isten nem különálló adottság 
az univerzum számára, nem egy akár nagyon nagy tétel annak leltárá-
ban, hanem a világ egészét áthatva az egyes teremtmények valóságán 
át ismerhető meg. Igaz, hogy egyetlen teremtmény sem fogadhatja be őt 
teljesen, de a teremtmény az egyetlen hely, ahol megismerjük teljessé-
gét a saját teljességünk megismerésének megfelelő módon. A kegyelmes 
Isten megtapasztalása ezért azt jelenti, hogy beleszeretünk a földbe, ott 
maradunk, otthon maradunk és Istent olyannak képzeljük el, amilye-
nek mi is vagyunk. Az egyetlen életképes földi hit a biospiritualitás. 
Ugyancsak nagyra értékeli Rasmussen Luther teológiájában a theologia 
crucis hangsúlyozását. A mélyinkarnáció felfogásához hasonlóan emeli 
ki erre építve Jézus valóságos, földi hús-vér alakjának jelentőségét, mely 
közelebb vezethet az együttérzés és szolidaritás etikájának megvalósí-
tásához. Számára a környezeti igazságosság egyben társadalmi igazsá-



Béres Tamás210

gosság is, bolygónk megmentésének egyetlen útja pedig e kettő együttes 
megértésével kezdődik.

Paul Santmire máig folyamatosan publikál.16 Nézeteit mindenekelőtt 
a természetről szóló keresztény gondolkodás két típusának elkülöníté-
se és meghatározása jellemzi. A spirituális és az ökológiai motívum. 
A spirituális motívum alkalmazása „felfelé” vezet, ezzel élve a keresz-
tények egyre távolabb kerülnek saját helyüktől, otthonuktól a földön. 
Az ökológiai motívum követésével egyre lejjebb, közelebb az élet való-
ságos színtereihez. A szerző e második típusba sorolja Irenaeust, a ké-
sőbbi Ágostont, Szent Ferencet, Luthert és Kálvint is. Máshol a két típust 
teo-antropocentrikus és teo-kozmocentrikus paradigmaként említi. A 
közelmúlt evangélikus teológiai rendszereivel foglalkozva kimutat-
ja, hogy a föld iránti hűség megfogalmazása sok különböző formában 
megjelenik. Sittler a krisztológiában, Lathrop a liturgiai tanulmányok-
ban, a szerző maga a történelmi feldolgozások terén ... az antropológi-
ában Philip Hefner, eszkatológiai keretek közt Ted Peters, a biblikus tu-
dományok esetében Fretheim, az etika terén Rasmussen szerzett igényt 
a teremtés iránti teológiai elköteleződés kijelentésének. De vajon mikor 
kezdődik majd el az evangélikus ökoteológia nagyon várt „második 
szakasza”, amikor ezek a teológusok más szerzőkkel együtt közös és 
egységes módon tudják kimondani szavaikat? Részben e kérdéshez kap-
csolódva ajánlja Luther olvasásának minimalista alkalmazásának felcse-
rélését a maximalista megközelítésre. A minimalizmus itt megáll Luther 
korszakos felismeréseinek korszakokon át statikusan érvényessé tett re-
cepciójánál. Luther konkrét teológiai konstrukciói között ebben az érte-
lemben szokás a hit és tettek, a megigazulás és megszentelődés, a kereszt 
és dicsőség teológiája, a hit hallása és a spekuláció szembeállítása és más 
hasonló ellentétek közt hitvallási érvénnyel állást foglalni. Ahogy egy-
kor a reformátor is ezt tette a tiszta hit bibliai interpretációjával megala-
pozott megőrzése érdekében. Santmire nem vonja kétségbe ezek igazát, 
de ráirányítja a figyelmet arra, hogy a szóban forgó döntések mindig az 
egyes ember vagy a közösség hitértelmezési áttöréséről szólnak. Fonto-
sak ezek az alapvető hitigazságok identitástisztázó folyamatában. Ám 
ezek tisztázása után, az eredmény ismeretében miért ne lehetne elmoz-
dulni a tanértelmezés maximalizmusa irányába annyiban, hogy a szem-

16 Santmire, H. Paul., The Travail of Nature. The Ambigous Ecological Promise of Chris-
tian Theology,  Fortress Press, Minneapolis, 1991. Santmire, H. Paul., Nature Reborn 
(Theology and Sciences): The Ecological and Cosmic Promise of Christian Theology, Fortress 
Press, Minneapolis, 2000.



Kortárs protestáns ökoteológiák 211

beállított tételek vagy-vagya helyett ésekkel kapcsolnánk össze őket? 
Ebben az esetben túlléphetünk a teológiai felismerések szűk, csupán 
ránk vonatkozó körének érvényességén és elkezdhetnénk feltenni a kér-
dést, hogy mennyiben változtatja meg az új értelmezés a világban való 
helyünk ismerete, átélése és az ezzel kapcsolatos feladataink, felelőssé-
günk megfogalmazása szempontjából lényeges válaszainkat? A szerző 
úgy gondolja, ez a teo-kozmocentrikus paradigmaváltás képes volna 
választ adni az információs technológiák által megvalósított és egyben 
elrontott világ fölötti uralmunk eddig megválaszolatlan kérdéseire is. A 
válaszadás sürgető, mert az életformáinkkal és életmódjainkkal generált 
visszafordíthatatlan természeti változások túl könnyen vezethetnek el a 
mindenki háborúja mindenki ellen állapotához, a brutális tülekedéshez 
a túlélés eszközeinek birtoklásáért.

A mélyinkarnáció gondolatának megfogalmazása nem kizárólag a 
Koppenhágai Egyetem Természettudományi és Keresztény Szemantikai 
Központ társigazgatója, Niels Henrik Gregersen nevéhez fűződik. Kü-
lönösen abban az esetben nem, ha végigtekintjük teológiai előzményeit. 
Ebben biblikus és patrisztikus érvek között nagy szerep jut Nazianzoszi 
Gergelynek, aki a negyedik századi szentháromsági viták során röviden 
és lényegre törően fogalmazta meg a mondatot Jézus valóságos embe-
ri természetével kapcsolatban: amit nem vett magára, nem is üdvözítette. 
Gregersen megállapítása szerint óriási szakadék tátong a teremtés vilá-
gának kozmikus méretű könyörtelen története és Jézus Krisztus életé-
nek kisléptékű valósága között. A mélyinkarnáció azzal a gondolattal 
hidalja át ezt a szakadékot, hogy a megtestesülés radikalitása az anyagi 
és biológiai világ gyökeréig, sőt azon túl, a teremtés mélységeiig hato-
lóan értelmezhető. A Gregersen szerkesztésében megjelent Incarnation 
című könyv több jeles teológus és természettudós tanulmányai segítsé-
gével, a teológiai hagyomány megdöbbentően sok mondanivalójával és 
szereplőjével kapcsolatban mutatja be a gondolat lényegét.17

17 Gregersen, Niels Henrik (ed.), Incarnation. On theScope and Depth of Christology. 
Fortress Press, Minneapolis, 2015.



Béres Tamás212

5. Összegzés

Ez az összefoglaló bemutatás nem érhet véget a szerzők mondanivalójá-
nak harmonikus szintézisével, mert bár mindegyikük kiindulópontja a 
közös teológiai örökség, Santmire egységességre vonatkozó megállapí-
tása értelmében erre a képre mégis várnunk kell. Meglepő felismerésnek 
tűnhet, de az ökoteológia eddigi történetének nagyobbik felében nem a 
Genezis könyvének mondanivalója alapozta meg a közös mondanivalót, 
hanem ennél jóval nagyobb mértékben a krisztológia. Az ökoteológusok 
döntő részének alapszemléletében a teremtés és megváltás összefüggé-
sének következményeivel kell számolnunk. Elsősorban nem a kettő „lo-
gikai” vagy „időbeli” összefüggéséről van szó, mintha a megváltásról 
nem tudnánk beszélni a teremtés részletes elemzése nélkül. Ami a ter-
mészetfilozófia számára követhetetlen, az vezethet jó eredményre a teo-
lógiai gondolkodásban. Sokkal inkább arról a felismerésről van szó, hogy 
Jézus Krisztusról nem tudunk úgy beszélni, mintha személyében nem 
állt volna fenn a teremtés és a Teremtő végtelen szeretete közötti egység. 
Jézus minden lényegi alkotóelem, így a körülvevő környezeti adottságok 
tekintetében is osztozott az emberi lény életében, ezért a krisztológia az 
ember számára végső lehetőséget jelent a saját eddigi életformájával járó 
teremtésrombolás kritikus értékelésére és megértésére.



A teremtett világ és az éghajlatváltozás. Tanulságok az ortodox ... 213

GÖrfÖl Tibor
A teremtett világ és az éghajlatváltozás.
Tanulságok az ortodox teológia köréből

Konkrét jelenségek és teológiai állásfoglalások

Egyre kevésbé magától értetődő, hogy a keresztény teológia milyen kér-
déskörökben tartja illetékesnek magát, és milyen igényekkel lép fel a 
legkülönbözőbb kérdésekkel kapcsolatban. Jóllehet XVI. Benedek Deus 
caritas est kezdetű enciklikája nyomán gyakran és joggal elhangzik az a 
figyelmeztetés, hogy a hatalom és a hatalmi érdekek olyan „etikai vaksá-
got” (Deus caritas est 28) eredményeznek napjaink társadalmaiban, amely 
szükségessé teszi a nyilvános észhasználat vallási meggyőződésekből 
táplálkozó megtisztítását, a legkevésbé sem kézenfekvő, hogy a teológia 
valóban feladatának tartja ezen etikai vakság leküzdését, és hozzá kíván 
járulni ahhoz, hogy „az egyház ne maradjon ki az igazságosságért való 
küzdelemből (Deus caritas est 28). Ha csupán a közelmúlt alapvető jelen-
tőségű nyilvános vitákat gerjesztő és az igazságosság problematikáját 
hallatlanul élesen felvető jelenségeit vesszük alapul, nem alakul ki olyan 
általános benyomásunk, hogy a teológia képviselői minden esetben töre-
kedtek a nyilvános észhasználat megtisztításának előmozdítására. Úgy 
tűnik, nincs konszenzus abban, hogy egyáltalán mely kérdésköröket és 
jelenségeket rendelhetik saját illetékességi körükhöz a teológiai gondol-
kodók, és végképp nem könnyű megállapítani, hogy milyen területeken 
születnek valódi teológiai állásfoglalások. Mintha számos esetben sa-
játosan szerény önkorlátozás jellemezné a teológia világát, a semleges-
ségnek olyan igényével együtt, amely csak néhány klasszikus területen, 
főként az emberi szexualitás kérdéseiben veszíti el dominanciáját. 

Miről érdemes egyáltalán beszélniük a teológusoknak? Természete-
sen sajnálatos lenne, ha okfejtéseik kimerülnének az etikai vaksággal 
sújtott hatalmi attitűdök és társadalmi jelenségek elemzésében – de 



Görföl Tibor214

ugyanilyen sajnálatos, ha ez a fajta viszonyulás hiányozna önértelme-
zésükből. A közelmúlt jelenségei közül különösen beható figyelemben 
részesült a koronavírus miatt kirobbant világjárvány, amelynek kezelé-
sében számos ország tagadhatatlanul az etikai vakság jegyében járt el, 
olyan intézkedéseket hozva, amelyek emberéletek tízezreit követelték. 
Mennyiben vették ki részüket a teológusok „az igazságosságért való 
küzdelemből”, amelynek ebben az esetben emberéletek tízezrei alkot-
ták a tétjét? Szerencsés módon nem csekély mértékben születtek álta-
lános igényű reflexiók a világjárvány jelenségére, s elhangzottak olyan 
intések, melyek szerint az orvostudomány és a virológia eredményeinek 
elfogadása semmivel sem kevésbé fontos, mint az Istenbe vetett hívő 
bizakodás, és a két viszonyulás nem állítható szembe egymással, mint-
ha az embernek választania kellene a virológia és a vallás között.1 De 
vajon ezeket az általános igényű megfontolásokat kísérték-e a konkrét 
intézkedésekről alkotott ítéletek, vagy inkább úgy tűnt, hogy a keresz-
tény gondolkodásnak nem tiszte véleményt alkotni sok-sok ezer ember 
megelőzhető, és ezért értelmetlen halálának tragédiájáról? Hasonló je-
lenséggel szembesülhetünk az energiakérdést övező vitákkal kapcsolat-
ban. Robert Spaemann, a közelmúlt egyik legnagyobb tekintélyű etikai 
gondolkodója például közel ötven éven át töprengett az atomenergia fel-
használásának legitimitásáról, és ezzel kapcsolatos negatív álláspontját 
következetesen és kérlelhetetlenül képviselte. Vajon azokban az orszá-
gokban, amelyekben napirenden van az atomenergia felhasználásának 
bővítése, nem lenne-e elvárható, hogy keresztény gondolkodók legalább 
némi figyelmet szenteljenek Robert Spaemann szenvedélyes tiltakozá-
sának, amely szerint az atomenergiával összefüggő kockázatok morális 
szempontból nem igazolhatók?2 Nemcsak azért lenne indokolt ez a fi-
gyelem, mert Spaemann kivételes tekintéllyel rendelkezik az etika te-
rületén, de azért is, mert a fentebb már említett XVI. Benedek maga is 
támaszkodott Spaemann morális gondolkodására, és több ízben etikai 
„továbbképzést” kért tőle Castel Gandolfóban.3

Nem szorul indoklásra, hogy szintén efféle jelenségnek és kérdéskör-
nek tekinthető az ökológiai válság problémája, azon belül is főként az 

1 Koch, Kurt, A koronaválság a hit szemével, in A kereszténység és a koronaválság, szerk. 
Kasper, W. – Augustin, G. (szerk.), Magyar Kurír, Budapest, 2021, 29–40., 31–32.

2 Spaemann, Robert, Nach uns die Kernschmelze. Hybris im atomaren Zeitalter, 
Klett-Cotta, Stuttgart, 2011.

3 Lásd erről Spaemann, Robert, Über Gott und die Welt. Eine Autobiographie in Ges-
prächen, Klett-Cotta, Stuttgart, 2011, 265–283.



A teremtett világ és az éghajlatváltozás. Tanulságok az ortodox ... 215

éghajlatváltozás drámája. Az éghajlatváltozás problematikája nemcsak 
azért hasonlít a fentebb említett egyéb jelenségekre, mert szintén hatal-
mas vitákat vált ki a természettudomány és az etika képviselői között, 
de azért is, mert teológiai és egyházi részről is figyelmet érdemelne – 
ráadásul szerencsére egyre gyakrabban megfigyelhető, hogy ennek a 
kívánatos figyelemnek tényleges megnyilvánulásai vannak.4 Az ENSZ 
Sarm-es-Sejkben tartott 27. klímaügyi konferenciáját, a COP 27-et ugyan-
akkor egyházi részről is olyan nyilatkozatok kísérték, amelyek Magyar-
országon a jelek szerint semmiféle érdeklődést nem váltottak ki. Hányan 
hallották meg és vették komolyan például Fridolin Ambongo Besungu 
kongói bíborosnak a COP 27 előtt hallatott segélykiáltását, aki valóságos 
erkölcsi botránynak nevezte és a strukturális bűn tragikus esetének ne-
vezte az éghajlatváltozást, amely Afrika egyik részén árvizeket, a másik 
részén soha nem látott aszályt eredményez? 

Mindenesetre az éghajlatváltozás egyedülálló módon nemcsak a teo-
lógiai részéről vonja magára az érdeklődést, de a kérdésben az egyházak 
között is páratlan etikai konszenzus kezd kirajzolódni. Igen komolyan 
veszi például az éghajlatváltozás tényét és tragédiáját a Lutheránus Vi-
lágszövetség, amely már 2009-ben igen átfogó értékelést dolgozott ki a 
problémáról, s az éghajlati viszonyokban bekövetkező átalakulásokat 
szoros összefüggésbe hozta egy egész sor egyéb társadalmi és morális 
jelenséggel, egyebek között az egyoldalúan profitorientált gazdasággal, 
a patriarchális ideológiák térnyerésével, általában a „másik” marginali-
zálásával és diszkriminálásával, a természeti létezők iránti tiszteletlen-
séggel és az egyoldalúan antropocentrikus világlátással.5 

Korábbi állásfoglalásait radikalizálva 2023 októberében Ferenc pápa 
apostoli buzdítást adott ki az éghajlatváltozás kérdéséről, és a doku-
mentumban felrázó erővel és minden szépítés nélkül ecsetelte a helyzet 
súlyosságát: „összeomlóban lévő világról” és fenyegetően közel kerülő 
„határpontról” (2), „visszafordíthatatlan következményekről” (15), „kri-
tikus pontról” (17), „pusztító következményekről” (56) és „folyamatos 
hanyatlásról” (57) beszélt. Az éles szavak alkalmazását az magyarázza, 
hogy a Laudato si’ (2015) óta eltelt nyolc évben a pápa úgy érzékelte, nem 
kap kellő figyelmet az éghajlatváltozás ténye, és legfőképpen nem tör-
ténnek meg a szükséges lépések a folyamat lassítására. A pápa nem riadt 

4 Lásd például T&T Clark Handbook of Christian Theology and Climate Change, szerk. 
Conradie, E. M. – Coster, H. P. T&T Clark, London, 2022.

5 Lutheran World Federation, God, Creation, and climate change. A resource for refleci-
on and discussion, Geneva, 2000.



Görföl Tibor216

vissza attól, hogy egészen konkrét legyen: a Laudate Deum első része az 
éghajlatváltozás tényét vagy emberi eredetét tagadó relativisták nézetei-
vel foglalkozik, és megcáfolja azokat az érveket, melyek szerint a szokat-
lan hőhullámok, az aszályok, az árvizek és más „szélsőséges időjárási 
jelenségek” (4) természetes folyományai a Földön egymást váltó felme-
legedési és lehűlési ciklusoknak, a vulkánkitöréseknek, a felmelegedési 
szakaszok közben megszokottak a szélsőséges hidegek, a rendkívülinek 
tűnő időjárási kilengésekért elsősorban a szegény országok felelősek, rá-
adásul sok-sok ember elvesztené az állását, ha visszaszorítanánk azokat 
a fosszilis energiahordozókat (a kőolajat, a földgázt, a szenet), amelyek a 
globális felmelegedést okozzák. 

Ferenc pápa szerint tagadhatatlan, hogy a felmelegedésnek az emberi 
tevékenység az oka, és csak az emberi tevékenységgel magyarázható, 
hogy az elmúlt fél évszázad során évtizedenként 0,15 fokkal emelkedett 
a Föld átlaghőmérséklete (12), sokkal gyorsabban, mint bárkikor az el-
múlt két évezred folyamán. Csak az emberi tevékenységgel magyaráz-
ható az óceánok hőmérsékletének emelkedése, az óceánok elsavasodása 
és oxigénszintjének csökkenése, a jégmezők olvadása (16–17). a Laudate 
Deum számos konkrét adatra hivatkozik. Sajnálattal állapítja meg, hogy 
a tudományos adatokat gyakran megkérdőjelezik, sőt azt is kijelenti, 
hogy „még a Katolikus Egyházban is találkozom aligha racionális véle-
ményekkel” e téren (14). A tudományos adatokra való hivatkozást a nagy 
intézményekbe vetett bizalom igénye kíséri a dokumentumban: a pápa 
szívesen támaszkodik az ENSZ klímaváltozással foglalkozó szerve, az 
IPCC (Intergovernmental Panel on Climate Change) megállapításaira, és 
feltűnően hosszasan értekezik az éghajlatváltozási világkonferenciákról 
(COP). 

A Laudate Deum szerint felelőtlen, aki csak mosolyog a merőben „zöld-
nek” és romantikusnak elkönyvelt figyelmeztetéseken (58). Tudja, hogy 
a 2008-as pénzügyi válság és a 2020-ban elkezdődő világjárvány nem 
volt elég az emberiség felrázásához. Ez a közöny és ez a felelőtlenség az 
oka annak, hogy az éghajlatváltozás is „némán terjedő betegségként” 
(una enfermedad silenciosa) produkál különböző tüneteket, amelyekre so-
kan csak legyintenek. Az apostoli buzdítás határozott szavakat kiált a 
világ nyilvánosságának fülébe, és olyan kulturális változásokat követel, 
amelyek azt a keresztény meggyőződést tükrözik, hogy az ember nem 
tud létezni a többi élőlény nélkül (67). A dokumentum utolsó szava az, 
hogy az ember könnyen önmaga legnagyobb ellenségévé és önmaga leg-
nagyobb veszélyévé válhat: a Laudate Deum ennek kívánja elejét venni.



A teremtett világ és az éghajlatváltozás. Tanulságok az ortodox ... 217

Az éghajlatváltozással kapcsolatos „ökumenének” szintén jelentős 
szereplője Bartholomaiosz egyetemes patriarcha, konstantinápolyi ér-
sek, aki a megválasztása, 1991 óta töretlenül hangsúlyozza az ökológi-
ai válság horderejét, és gyakorlati téren is lépéseket igyekszik tenni a 
természeti környezet védelmének érdekében. Bartholomaiosz kezdemé-
nyezésére 2021. szeptember 1-én közös nyilatkozatot adott ki az ortodox, 
a katolikus és az anglikán közösség vezetője, amelyben kertelés nélkül 
rámutatnak a tényleges ökológiai helyzet katasztrofális vonásaira:

A jelenlegi éghajlati válság sokat elmond arról, kik vagyunk, ho-
gyan tekintünk Isten teremtésére és hogyan bánunk vele. Kemény 
igazságszolgáltatással állunk szemben: a biológiai sokféleség csök-
kenése, a környezet pusztulása és az éghajlatváltozás tetteink el-
kerülhetetlen következményei, mivel mohón többet fogyasztottunk 
a Föld erőforrásaiból, mint amennyit a bolygó elbír. De mélységes 
igazságtalansággal is szembesülünk: a visszaélések legsúlyosabb 
következményeit azok szenvedik el, akik a legszegényebbek a föl-
dön, akik a legkevésbé felelősek ezekért a következményekért. Az 
igazságosság Istenét szolgáljuk, aki örömét leli a teremtésben és 
minden embert saját képmására teremt, de a szegények kiáltását 
is meghallja. Ezért bennünk él az a belénk ültetett késztetés, hogy 
fájdalmat érezzünk, amikor ilyen megsemmisítő igazságtalanságot 
látunk.

Ma pedig megfizetjük mindennek az árát. Az elmúlt hónapok 
szélsőséges időjárása és természeti katasztrófái nagy erővel és nagy 
emberi áldozatok árán újból megmutatják, hogy az éghajlatváltozás 
nem csupán jövőbeli kihívás, hanem azonnali és sürgető kérdésként 
kell kezelnünk, ha életben akarunk maradni. Egyre több áradás, 
tűzvész és aszály fenyeget egész földrészeket. A tengerszint emel-
kedése egész közösségeket kényszerít elköltözésre; a ciklonok egész 
térségeket pusztítanak el, életeket tesznek tönkre és sokak megél-
hetését ellehetetlenítik. A vízellátás szűkössé, az élelmiszerellátás 
bizonytalanná vált, ami emberek milliói számára okoz konfliktu-
sokat és kényszeríti őket lakóhelyük elhagyására. Ezt már korábban 
is láthattuk olyan helyeken, ahol az emberek életét mezőgazdasági 
kisbirtokok biztosították. Ma már az iparosodottabb országokban is 
ezt látjuk, ahol a fejlett infrastruktúra sem tudja teljesen megakadá-
lyozni a rendkívüli pusztítást. A holnap még rosszabb lehet.6

6 Egyetemes felhívás egy globális kihívás ügyében, In Béke, kiengesztelődés és teremtésvé-
delem. Bartholomaiosz egyetemes pátriárka globális kezdeményezései, szerk. Chryssavgis, J., 
Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2023, 88–91.



Görföl Tibor218

Bartholomaiosz patriarcha hosszú utat járt be addig, amíg eljutott eze-
kig az egészen egyértelmű és felrázó szándékú meggyőződésekig, addig 
az állásfoglalásig, amelyet az egész munkássága talán legkiemelkedőbb 
eredményének tekinthető Szent és Nagy (krétai) Zsinat megbízásából 
létrejött társadalometikai munkacsoport dokumentuma a következő-
képpen fogalmaz meg: „másoktól függő, mindig másokkal közösségben 
lévő teremtmények vagyunk, s ezért nemcsak önmagunkért és nemcsak 
azokért viselünk erkölcsi felelősséget, akikre közvetlen befolyással és 
hatással vagyunk, hanem az egész teremtett rendért is”.7 

Fontos lépés volt ezen az úton, hogy 1997. november 8-án egy Kali-
forniában tartott környezetvédelmi rendezvényen a patriarcha újszerű 
módon a természeti környezetben kárt tevő emberi tevékenységre is ki-
terjesztette a bűn fogalmát, azt állítva, hogy „bűnt követ el, aki károsítja 
a természeti világot. Ha az emberek hatására kihalnak állatfajok és kárt 
szenved Isten teremtésének biológiai sokfélesége; ha az emberek meg-
sértik a Föld épségét, mivel éghajlatváltozást idéznek elő, megfosztják 
a Földet a természetes erdőktől vagy tönkreteszik a vizes élőhelyeket; 
ha az emberek betegségekkel ártanak más embereknek vagy mérgező 
anyagokkal szennyezik a Föld vizeit, a szántókat, a levegőt, az életet – 
mindez bűn.”8 

A környezetben okozott kárt bűnnek tartó felfogás, amelyre tizeny-
nyolc évvel később Ferenc pápa is hivatkozott (Laudato si’ 8), valóban 
radikálisan újszerűnek számított abban az időszakban, amikor elhang-
zott, hiszen „első ízben fordult elő, hogy egy vallási vezető bűnnek mi-
nősítette a természeti világnak ártó cselekvést”.9 Ahogyan a közelmúlt-
ban Bartholomaiosz patriarcha teológiai tanácsadója, ökológiai tárgyú 
beszédeinek kiadója és életrajzírója, John Chryssavgis fogalmazott: a 
teológusok számára állandó kísértés, hogy „leszűkítsék a bűn és az üd-
vösség tágabb felfogását”. Hajlamosak vagyunk arra, hogy az egész koz-
moszt (az anyagot és a szellemet egyaránt) magában foglaló világnézetet 
olyan világképpé zsugorítsuk, „amelyben már csak az embereknek van 
helyük, s az osztatlan, egész emberi személyre (a testre, az értelemre 

7 For the Life of the World. Toward a Social Ethos of the Orthodox Church, szerk. Hart, D. 
B. – Chryssavgis, J., Holy Cross Orthodox Press, Brookline (MA), 2020, 13.

8 A beszéd megtalálható a következő kötetben: On Earth as in Heaven. Ecological
Vision and Initiatives of Ecumenical Patriarch Bartholomew, szerk. Chryssavgis, J., Ford-
ham University Press, New York, 2012, 95–101., 99.

9 Chryssavgis, John, Bartholomew: Apostle and Visionary, W Publishing Group,
Nashville, 2016, 176.



A teremtett világ és az éghajlatváltozás. Tanulságok az ortodox ... 219

és a lélekre) kiterjedő látásmódot olyanra cseréljük, amely kizárólag a 
lelket tartja fontosnak, a testet már nem”. Ennek következtében a teoló-
gusok hosszú időn keresztül inkább a bűn és a megbocsátás spirituális 
dimenzióit helyezték előtérbe, anyagi és kozmikus dimenzióit viszont 
elhanyagolták. Bíráljuk, sőt el is ítéljük például az olyan testi kötődésű 
bűnöket, mint amilyen a lopás, a házasságtörés és az abortusz, „ugyan-
akkor elnézzük a társadalmi és politikai, ökológiai és gazdasági igaz-
ságtalanságokat, sőt akár össze is játszunk azokkal, akik fenntartják az 
igazságtalan viszonyokat”. Amikor tehát huszonöt évvel ezelőtt egyházi 
vezetők és teológusok (továbbá politikai döntéshozók, természettudósok 
és aktivisták) jelenlétében az egyetemes patriarcha kijelentette, hogy a 
természetben okozott kár maga is bűn, mindenképpen „radikális kije-
lentést tett, mivel a vétkes magatartásról és az erkölcstelenségről alko-
tott hagyományos tanítás gyökeréig hatolt vissza”. Szó szerint „megren-
gette” azt a képet, mely szerint a bűn archaikus vagy merőben jámbor 
jelenség lenne, s modern vétkeket is bevont az istenellenesség és a bűn 
fogalmába.10

Teológiai előzmények és következmények

Annak, hogy az ortodox egyház ilyen határozott véleményt fejtett ki 
az éghajlatváltozás és általában az ökológiai válság ügyében, teológi-
ai téren nem elhanyagolható előzményei voltak, és természetszerűleg 
sokrétű következményekkel is járt. Az előzmények között különösen 
figyelemreméltó Philip Sherrard munkássága, a következmények szem-
pontjából pedig elsősorban Joánnisz Ziziúlasz gondolkodása tekinthető 
kiemelkedőnek.

Philip Sherrard, aki 1956-ban lépett be az ortodox egyházba, keresz-
tény elköteleződését rendhagyó módon elsődlegesen annak köszön-
hette, hogy a görög költészetben és a görög életvitelben a teremtett va-
lósághoz fűződő viszony olyan formáját fedezte fel, amelyet a nyugati 
kontextusban már elérhetetlennek tartott, s meggyőződése lett, hogy ez 
a sajátosan görög világlátás elképzelhetetlen az ortodox hagyomány nél-
kül. Azzal párhuzamosan, ahogyan megismerte a modern görög költé-
szetben és a vidéki görög életformában kifejeződő „kozmológiát”, a kele-
ti kereszténységhez is egyre közelebb került. 1947-ben kerültek a kezébe 
Jórgosz Szeférisz, a később irodalmi Nobel-díjjal kitüntetett költő versei, 

10 Beszélgetés John Chryssavgisszal, in Vigilia 87 (2022), 372–379.



Görföl Tibor220

amelyek szó szerint új világot nyitottak meg előtte. Későbbi visszaem-
lékezései szerint ez az esemény jelentette „Görögországról szerzett ta-
pasztalataim, »Európa másik szellemiségével« kialakult kapcsolatom 
kiindulópontját, amikor ugyanis olvasni kezdtem e verseket, hirtelen 
tudatára ébredtem, hogy olyan hang szólal meg bennük, olyan válasz 
és reakció az életre, amely bár kapcsolódott az általam ismert európai 
és amerikai költészethez, olyan minőséggel bírt, amilyennel még soha 
nem találkoztam. Szó szerint ledöntötte gondolati kereteimet, megkér-
dőjelezte az egész talajt, amelyen álltam, s azt követelte, hogy lépjek át 
egy olyan kapun, amelynek addig a létezéséről sem tudtam.”11 Később 
Sherrard számos könyvében arra törekedett, hogy a világhoz fűződő gö-
rög viszonyból, a görög érzékelésmódból és a görög életszemléletből ki-
indulva világítsa meg a technika természetét,12 a természeti környezettel 
kialakítható helyes viszonyt, az ember kozmoszban elfoglalt helyét és a 
különböző vallások „szent hagyományainak” jelentőségét.13

Már első megjelent könyvében, amelyben öt görög költő elemzésére 
vállalkozik, azt próbálta igazolni, hogy az élethez és a világhoz fűző-
dő sajátosan görög irodalmi viszony a görög emberek tapasztalati for-
máiból és a görög hagyományból táplálkozik, abból az életből, amely 
„a török megszállás hosszú évei alatt talán szegény, nyomorúságos, kor-
látozott, kemény és kegyetlen volt, de megőrzött egy olyan költészetet, 
olyan életerőt, a teremtés iránti olyan tiszteletet és csodálatot, amely 
másutt gyors ütemben elenyészett. A görögök szemében a természeti 
világ nem kísérleti eljárások, elemzések és kizsákmányolás tárgya volt, 
sőt egyáltalán nem is volt tárgy, hanem titokzatos erők járták át, s éle-
tükben megmaradt az a gazdagság és méltóság, amely annak tudatából 
fakad, hogy az ember maga is részt vesz ezeknek az erőknek a dinami-
kájában”.14 E szavak alapján könnyen kialakulhat az a benyomás, hogy 
a II. világháború megpróbáltatásai után a neveltetésénél fogva művészi 
körökhöz egyébként mindig is közel álló Sherrard a görög életformáról 
és világlátásról alkotott nyugati konstrukciója alapján nem tudott ellen-

11 Sherrard, Philip, The Other Mind of Europe, in This Dialectic of Blood and Light. 
George Seferis – Philip Sherrard, an Exchange: 1947–1971, szerk. Sherrard, D., Denise 
Harvey, Limni, 2015, 37–50., 40.

12 Sherrard, Philip, The Eclipse of Man and Nature. An Enquiry into the Origins ans 
Consequences of Modern Science, Lindisfarne Press, West Stockbridge, 1987.

13 Sherrard, Philip, Human Image: World Image. The Death and Resurrection of Sacred 
Cosmology, Golgonooza Press, Ipswich, 1992.

14 Sherrard, Philip, The Marble Treshing Floor. Studies in Modern Greek Poetry, Denise 
Harvey, Limni, 1992, 128.



A teremtett világ és az éghajlatváltozás. Tanulságok az ortodox ... 221

állni valamiféle természeti romantika kísértésének – csakhogy a termé-
szet modern tönkretételéről és a „szent kozmológiáról” szóló könyvei 
nem hagynak kétséget a felől, hogy valójában a keleti keresztény ha-
gyomány világról alkotott képéhez kívánt visszanyúlni, amelyet a nagy 
keleti egyházatyáknál, nem utolsósorban Hitvalló Szent Maximosznál 
fedezett fel, egyidejűleg azonban az Áthosz-hegyen és a görög falvak 
lakóinak körében is megtapasztalt. E konkrét tapasztalatok és teológiai 
vizsgálódások nyomán ébredt fel benne annak igénye, hogy szót emeljen 
a technika által meghatározott felszínes világtapasztalatot megelőző, a 
valóság és a létezők lényegéhez közelebb hatoló „szent” vallási hagyo-
mányok rehabilitálásáért, s ennek jegyében vett részt a Temenos nevű 
kezdeményezésben is. 

A Temenos a különböző vallások „szent hagyományainak” megismerte-
tését tűzte ki célul, és alapító tagjai (Sherrard mellett Kathleen Raine, Keith
Critchlow és Brian Keeble) korántsem azonos módon vélekedtek e ha-
gyományok egymáshoz fűződő viszonyáról. Nem ritka az a félreértés, 
miszerint Philip Sherrard annak a tradicionalista iskolának a felfogá-
sát osztotta volna, amely egyetlen egyetemes és egyöntetű hagyományt 
feltételez valamennyi vallási hagyomány mélyén, és azonos rangúnak 
tekintené az összeset.15 Valójában viszont annak ellenére, hogy Sherrard 
megállapítja a hiteles hagyományok azonos strukturális jegyeit (tanítás, 
szertartások, hierarchikus rend), nélkülözhetetlennek tartja, hogy az 
ember elkötelezze magát egyetlen hagyomány mellett, sőt saját hagyo-
mányának abszolút igazságigényét is magáévá tegye. Ha mégis elenged-
hetetlen más vallások megismerése és megértése, mindenekelőtt azért, 
mert saját vallásának megértéséhez végességénél fogva mindenki rá van 
utalva más hagyományok felismeréseire, és a többi vallás gazdagítani 
tudja a sajátról nyert megértést. Sherrard elgondolásai tehát azon a megy-
győződésen alapulnak, hogy „az abszolútum emberi megértése maga 
soha nem lehet abszolút”.16

Mindenesetre ilyen eredendő hagyomány és eredendő tapasztalat-
mód megnyilvánulását fedezte fel 1947-ben Szeférisz költészetében. Jó-
val később, a Temenos című folyóirat első számához írt bevezetésében 
úgy fogalmazott, hogy sajnálatos annak a természettudományos és 
technikai meghatározottságú mentalitásnak a térnyerése, amelynek kö-

15 Így nyilatkozik például Ladouceur, Paul, Modern Orthodox Theology, T&T Clark, 
London etc., 2019, 304–305. 

16 Louth, Andrew, Philip Sherrard and the Experience of God (előadás a Temenos 
Academyn 2022. július 7-én, kézirat).



Görföl Tibor222

vetkeztében „már nem látjuk, hogy azt, ami viszonylagos, fénybe vonja 
az, ami abszolút, azt, ami emberi, fénybe vonja az, ami isteni, azt pedig, 
ami természetes, fénybe vonja a természetfeletti”.17 Persze sokféle jere-
miád ismert a mennyiségi szempontokra korlátozott, technikai kötődé-
sű és a kozmosz szépségétől elszakadó tapasztalatiság eluralkodásával 
kapcsolatban, és talán nem is mindig könnyű komolyan venni az efféle 
panaszokat. Ám Philip Sherrard azért tűnik ki a „szent kozmológia” ér-
vényesítésére törekvők köréből, mert megfontolásainak teológiatörténeti 
alapot ad, és a költészettel is összefüggésbe hozza őket. A Temenos első 
számában megjelent beköszöntőjében a költészetet a képek tartományá-
hoz rendeli, olyan képekhez, amelyek feltárnak valamit a valóság igazi 
szerkezetéből és lényegéből, s ily módon új tudatállapot, új létezésmód 
szintjére emelik az embert. Sherrard szerint pontosan ezeknek a ké-
peknek a világával szakadt meg a folytonosság a 20. században, s ezzel 
együtt annak tudata is kihunyt, „hogy olyan világmindenségben élünk, 
ahol minden látható dolog azt a láthatatlan jelenlétet idézi meg, amelyet 
kifejez, s ezért bizonyos mértékben minden szent, amit látunk, teszünk, 
érzünk és átélünk”.

Nem nehéz belátni, hogyan készítették elő ezek a megfontolások 
Bartholomaiosz patriarcha 1992-ben tett kezdeményezését: valamennyi 
ortodox patriarcha részvételével történelmi jelentőségű találkozót szer-
vezett a Fanarban, és ennek során behatóan taglalta az ökológiai válság 
keresztény horderejét. Az azóta minden évben szeptember 1-én külön 
körlevéllel nyomatékosított kérdéskör egyházi jelentőségét tovább hang-
súlyozta, hogy egy neves áthoszi himnuszköltőt, Geraszimosz (Mikra-

17 Editorial: The Arts and the Imagination, in Temenos 1 (1981), 1–6. (idézi Louth, 
Andrew, Philip Sherrard and the Experience of God). Vö. Human Image, World Image i. m. 
9.: „Idővel alig tartottuk többnek magunkat kétlábú állatoknál, akiknek sorsa és igé-
nyei leginkább társadalmi, politikai, személyes és gazdasági önérdekeik kielégítése 
révén teljesíthetők. Ennek az önmagunkról alkotott képnek megfelelően pedig olyan 
világnézetet alakítottunk ki, amelynek tükrében a természet csupán személytelen 
alapanyag, az étel, a nyersanyagok, a hatalom és hasonlók lélektelen forrása, s mintha 
fel lennénk hatalmazva rá, hogy tetszésünk szerint kísérletezzünk vele, kiaknázzuk, 
újraformáljuk és teljesen kizsákmányoljuk, azért, hogy kielégítsük és valóra váltsuk 
önös igényeinket. […] Ha ismét tudatosítjuk magunkban, hogy az ember természete 
szent, akkor a minket körülvevő világ szentségét is újra fel fogjuk ismerni, s olyan 
tisztelettel és alázattal fogunk viszonyulni a minket körülvevő világhoz, amilyen 
akkor tölt el, ha szentélybe, a szépség és a szeretet áthatotta templomba lépünk be, 
ahol tiszteljük és imádjuk Istent. Csak ily módon ébredhetünk ismét tudatára, hogy 
a mi sorsunk és a természet sorsa egy és ugyanaz. Csakis így állíthatjuk helyre a 
kozmikus harmóniát.”



A teremtett világ és az éghajlatváltozás. Tanulságok az ortodox ... 223

jannanitisz) szerzetest olyan istentiszteleti szöveg megalkotásával bíz-
ták meg, amelynek fohászai a természeti környezetért imádkoznak. A 
vesperás annyiban egyedülálló, hogy már nemcsak a természeti kataszt-
rófák elmaradásért fohászkodik, hanem az ember által okozott termé-
szeti katasztrófák ellen is a Teremtő védelmét kér, mégpedig úgy, hogy 
bűnbánatra és megtérésre hív, felidézve a még romlatlan paradicsomi 
állapotokat.18

A teológiai következmények elsősorban a közelmúltban (2023. febru-
ár 2-án) elhunyt Joánnisz Ziziúlasz munkásságában jelentkeztek. Ziziú-
lasz számos helyütt hangsúlyozta, hogy az ökológiai válsággal kapcso-
latban mindenekelőtt a Teremtés könyvében az embernek adott isteni 
parancs, az Isten által az emberre bízott feladatkör helyes értelmezése 
fontos: önmagában véve ugyan egyáltalán nem téves az a jól ismert bib-
liai elgondolás, mely szerint az ember a teremtés „gondnoka”, „őre” és 
„ura”, de problémát okoz, hogy egészen téves felfogást alakított ki az új-
kori emberben, aki feljogosítva érezte magát a természet kizsákmányo-
lására. Ziziúlasz nem habozik elismerni, hogy a kereszténység (vélemé-
nye szerint persze főként a nyugati kereszténység) olykor maga is hűtlen 
lett a bibliai szellemiséghez, de pontosan ezért kell felelősséget vállalnia 
az ökológiai katasztrófa által sújtott világért: „a keresztény egyházat és 
teológiáját kétségkívül felelősség terheli az ökológiai válság kialakulá-
sában, de ennek ellenére olyan erőforrásokat tudnak felkínálni, amelyek 
segítséget nyújthatnak az emberiség számára a jelenlegi válságban. Az 
ökológiai válság ugyan természettudományos és jelentős mértékben eti-
kai természetű probléma, amellyel az oktatásnak és az állami törvény-
hozásnak is foglalkoznia kell, de teológiai probléma is egyben. Ahogyan 
tagadhatatlan, hogy bizonyos teológiai elgondolások fontos szerepet 
játszottak a probléma kialakulásában, szintén tagadhatatlan, hogy bizo-
nyos teológiai elgondolások segíteni tudnak a megoldásában. A teológia 
nem maradhat ki a kultúrateremtés feladatából.”19

Ebből fakad Ziziúlasznak az a meggyőződése, hogy az ember világ-
ban elfoglalt helyének és hivatásának újfajta értelmezésére törekedve 
a „teremtés papja” kifejezést kell a középpontba állítanunk. A papság 
fogalma nem valamiféle ritualista ökológia igényét tükrözi, hanem egy-
részt arra utal, hogy az embernek tisztelettel kell viszonyulnia Isten te-
remtéséhez, másrészt kidomborítja az áldozat mozzanatát, azt a tényt, 

18 Vespers for the Protection of the Environment, Narthex Press, Northridge, 2001.
19 Zizioulas, John, Preserving God’s Creation, in uŐ, The Eucharistic communion and 

the world, T&T Clark International, London–New York, 2011, 143–176.



Görföl Tibor224

hogy rendeltetése szerint az ember az egész világot meg tudja jelení-
teni és képviselni tudja Isten színe előtt, mivel az emberben jelen van 
az egész világ, egyesíti az egész világot és mentes a természeti szük-
ségszerűségektől.20 A „teremtés papjának” ziziúlaszi koncepciójában21 a 
patrisztikus antropológia, a modern tudománytörténet teológiai igényű 
értékelése, a bibliai egzegézis eredményei és az ortodox teológia liturgi-
kus hangsúlyai ötvöződnek. 

Mindennek nyomán Ziziúlasz újfajta látásmód kialakításának igé-
nyével lép fel. Paradox módon az ökológiai válság megoldása talán azzal 
kezdődhetne, hangsúlyozza John Chryssavgis, hogy tartózkodunk a te-
vékenységtől, és igyekszünk megfelelő módon tudatosítani a helyzetün-
ket. Meg kell tanulnunk másként látni a dolgokat. Ha enyhíteni akarjuk 
a Földnek okozott károkat, nem jelent előrelépést, ha továbbra is olyan 
logikát alkalmazunk, amely létrehozta a válságot. Aktivitás helyett az 
ortodox teológia paradox módon éppen megállást javasol, azt, hogy az 
ember türelmesen gondolja végig a világhoz fűződő viszonyát és a világ-
ban végzett cselekvését. A keleti aszketikus hagyomány kifejezéseivel 
élve szemlélődésre (theória) és töredelemre (metanoia) van szükség.22

Mindez az ortodox teológia szerint több területen is alapvető szemlé-
letváltoztatást igényel. Meg kell változnia az embert a teremtés teljhatal-
mú uraként felfogó bibliaértelmezésnek; az Isten képmására teremtett 
ember istenképisége nem korlátozható lelki-szellemi dimenzióra, hanem 
az ember testi egzisztenciájára és a világban elfoglalt fizikai helyére is ki 
kell terjednie; a keresztény aszkézist pedig nem lehet félreérteni úgy, 
mintha anyag- és testellenes lenne, hanem tudatosítani kell, hogy az em-
ber szervesen hozzátartozik a világ anyagi valóságához, nem emelhető 
ki a világ anyagi összefüggésrendszeréből, miközben persze nem is ol-
dódik fel benne. Jól látható, hogy az e téren úttörő szerepet játszó Níkosz 
Nissziótisz (†1986) figyelmeztetései23 közvetlenül továbbélnek Joánnisz 

20 Skira, Jaroslav Z., The ecological bishop: John Zizioulas’ theology of creation, in To-
ronto Journal of Theology 19 (2003), 199–213.

21 Tömör összefoglalása: Zizioulas, John, Proprietors or priests of creation?, in uŐ, The 
Eucharistic communion and the world i. m. 133–142.

22 Lásd erről Asproulis, Nikos, A green theology, in Chryssavgis, John – Asproulis, 
Nikos, Priests of Creation. John Zizioulas on discerning an ecological ethos, T&T Clark, Lon-
don–New York, 2021, 13–19.

23 Nissiotis, Nikos, Nature and creation. A comment on the environmental problem from 
a philosophical and theological standpoint, in Towards an ecology of transfiguration. Ort-
hodox Christian perspectives on environment, nature, and creation, szerk. Chryssavgis, J. 
– Foltz, B. V., Fordham Unversity Press, New York, 2013, 193–203.



A teremtett világ és az éghajlatváltozás. Tanulságok az ortodox ... 225

Ziziúlasznál, akin keresztül a katolikus teológia érdeklődését is fokoza-
tosan felkeltik.

A keleti keresztény teológia tehát végső soron az antropológia és a 
kozmológia összekapcsolásával kíván reagálni az ökológiai válságra, és 
azon belül az éghajlatváltozásra. Az ortodox gondolkodás Ziziúlasz mel-
lett talán utolsó klasszikusának számító Kallistos Ware szavai pontosan 
ezt a megközelítésmódot tükrözik – miközben azt a kérdést is felvetik, 
hogy vajon mennyi megértésre számíthat ez a fajta szemléletmód, s va-
jon mennyiben kész komolyan venni korunk embere: „A jelenlegi válság 
valójában nem rajtunk kívül van, nem fizikai környezetünket fenyegeti, 
hanem bennünk zajlik, az emberi gondolkodás és az emberi érzésvilág 
válsága. Nem az ökoszisztémával van gond, hanem az emberi szívvel. 
Joggal állították, hogy ökológiai szívelégtelenségben szenvedünk.”24

24 Ware, Kallistos, Ecological crisis, ecological hope. Our orthodox vision of creation, 
Fordham University Press, New York, 2005, 10. 



Kajtár Edvárd226

Gyakorlati teológiai közelítések

Kajtár Edvárd
Az embert körülvevő állat- és növényvilág 
megáldása mint „liturgikus teremtésvédelem”

Bevezetés – a teremtett világ istendicsérete

Ferenc pápa 2015-ben kiadott teremtésvédelmi enciklikájának (Laudato 
si’) címe Assisi Szent Ferenc magyarul Naphimnuszként ismert dicsőítő 
énekéből származik. A pápa ezzel a címmel e magasrangú tanítóhivatali 
megnyilatkozása tartalmát és spirituális klímáját kívánta összefoglalóan 
az olvasók elé állítani. Ő maga mindezt így fogalmazza meg az enciklika 
legelső pontjában:

„(Szent Ferenc) ezzel a gyönyörű himnusszal arra emlékeztetett 
minket, hogy közös otthonunk olyan, mint egy nővér, akivel oszto-
zunk a létben, és olyan, mint egy szép anya, aki karjába zár minket: 
„Áldott légy, Uram, földanya-nővérünkért, ki fenntart és ellát min-
ket, gyümölcsöket terem, színes virágokat és füvet!”

Assisi szentje ezzel az énekével mintegy meghívja a teremtett világ lé-
tezőit, hogy vele – a megváltott emberrel – dicsérjék és áldják Istent, „ki 
mindent bölcsességgel rendezett el” (vö. Zsolt 104, 24). 

Álljon itt e híres himnusz szövege magyar nyelven (Sík Sándor fordí-
tásában és a versszak-számozásokat meghagyva):1

1 Naphimnusz; eredetiben: Canticum fratris solis vel Laudes creaturarum, in Hidász 
Ferenc, Várnai Jakab (szerk.), Assisi Szent Ferenc művei, (Ferences források 1. kötet), 
Agapé, Szeged, 1992, 78-79.



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 227

(1) Mindenható, fölséges és jósá-
gos Úr, Tiéd a dicséret, dicsőség 
és imádás, És minden áldás. 

(2) Minden egyedül téged illet, 
Fölség, És nem méltó az ember, 
hogy nevedet kimondja. 

(3) Áldott  légy, Uram, s min-
den alkotásod,   Legfőképpen 
urunk-bátyánk, a Nap, Aki a 
nappalt adja  és aki reánk deríti
a te világosságod. 

(4) És szép ő és sugárzó, nagy 
ragyogással ékes: A te képed, 
Fölséges. 

(5) Áldjon, Uram téged Hold 
nénénk és minden csillaga az 
égnek; Őket az égen alkott a kezed 
fényesnek, drágaszépnek! 

(6) Áldjon, Uram, tégedet Szél 
öcsénk, Levegő, felhő, jó és rút 
idő, kik által élteted minden te 
alkotásodat. 

(7) Áldjon, Uram, tégedet Víz
húgunk, oly nagyon hasznos ő, 
oly drága, tiszta és alázatos.

(8) Áldjon, Uram, Tűz bátyánk; 
Vele gyújtasz világot éjszakán. És 
szép ő és erős, hatalmas és vidám. 

(9) Áldjon, Uram, téged Földanya 
nénénk, Ki minket hord és enni 
ad. És mindennemű gyümölcsöt 
terem, füveket és színes virágo-
kat. 

(10) Áldjon, Uram téged minden 
ember, ki szerelmedért másnak 
megbocsát. És aki tűr gyötrelmet, 
nyavalyát. 

(11) Boldogok, kik tűrnek békes-
séggel, Mert tőled nyernek majd, 
Fölséges, koronát. 

(12) Áldjon, Uram, nővérünk,
a testi halál, Aki elől élő ember
el nem futhat.

(13) Akik halálos bűnben halnak 
meg, jaj azoknak, És boldogok, 
akik magukat megadták te szent 
akaratodnak,  Második halál nem 
fog fájni azoknak. 

(14) Dicsérjétek Uramat és áldjátok, 
És mondjatok hálát neki, és nagy 
alázatosan szolgáljátok.

E szemléletmód a bibliai ember spiritualitásának is része: a létezők érté-
kének, szépségének (és esetleges hasznának) felismerése szemlélődésre 
és hálára indítja a hívőt a teremtő Isten iránt, és, Assisi Szent Ferenchez 
hasonlóan a hála kifejezésébe az imádkozó ember olykor bevonja a te-
remtés általa szemlélt teremtényeit is. A legismertebb szentírási „na-
phimnusz” az Ószövetségben, Dániel próféta könyvében található – 
idézzük itt most a próféta hosszú istendicséretéből a teremtményeket 
megszólító részt:



Kajtár Edvárd228

57Áldjátok az Urat az Úrnak
művei mindnyájan,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

58Áldjátok az Urat az Úr angyalai,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

59Áldjátok az Urat egek,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

60Áldjátok az Urat vizek mind az 
ég felett ,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

61Áldjátok az Urat az Úr erői 
mindnyájan,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

62Áldjátok az Urat nap és hold,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

63Áldjátok az Urat ég csillagai,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

64Áldjátok az Urat minden zápo-
reső és harmat,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

65Áldjátok az Urat Isten szelei 
mindnyájan,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

66Áldjátok az Urat, tűz és forróság,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

67Áldjátok az Urat hideg és forróság,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

68Áldjátok az Urat harmat és dér,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

69Áldjátok az Urat fagy és hideg,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

70Áldjátok az Urat jég és hó,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

71Áldjátok az Urat éj és nap,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

72Áldjátok az Urat világosság
és sötétség,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

73Áldjátok az Urat villámok
és fellegek,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

74Áldja az Urat a föld,
dicsérje és mindenekfölött 
magasztalja őt mindörökké!

75Áldjátok az Urat, hegyek és 
halmok,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

76Áldjátok az Urat föld terményei 
mindnyájan,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 229

77Áldjátok az Urat források,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

78Áldjátok az Urat tengerek és 
folyamok,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

79Áldjátok az Urat nagy halak, és 
minden, ami a vizekben mozog,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

80Áldjátok az Urat az ég madarai 
mindnyájan,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

81Áldjátok az Urat vadak és bar-
mok mindnyájan,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

82Áldjátok az Urat emberek fi ai,
dicsérjétek és mindenekfölött  
magasztaljátok őt mindörökké!

(Dán 3,57–82)

E két himnusz közötti szellemi-spirituális és hitbéli rokonság magától 
értetődő, az ezekben megjelenő teológiai igazságok pedig könnyen ki-
hüvelyezhetők:

• Isten áldott, sőt „mindenekfölött és mindörökké” az, tehát ő maga – 
par excellence – az Áldott.

• Isten áldott, akinek áldottságát tükrözi vissza, „énekli meg” minden 
általa teremtett létező már a puszta létével is.

• Isten áldott mivolta ott ragyog tehát az általa alkotott teremtmények 
szépségén: a teremtett világ létezői – részesülés útján – maguk is 
áldottak.

• Az ember áldottsága kiemelkedik a többi teremtény áldása közül:
a) mert az ember Istennek, az Áldottnak „képe és hasonlatossága” 
(Ter 1, 27); b) és mert az ember Istentől való megáldása áldásforrássá 
teszi őt az egész teremtés számára: „megáldalak, s naggyá teszem 
neved, és áldott leszel. Megáldom azokat, akik áldanak téged […] 
Benned nyer áldást a föld minden nemzetsége.” (Ter 12, 2-3)

• A teremtmények közül az ember feladata az, hogy mintegy „áldas-
sa” a teremtményekkel a Teremtőjüket; saját áldó imádsága tehát a 
Teremtőt áldó teremtények „imájának” összefoglalása, szellemi kul-
tusza is.



Kajtár Edvárd230

Adódik ugyanakkor a kérdés, mennyire magától értetődő ez a „kozmi-
kus liturgikus” kapcsolat az ember és a teremtmények között, hiszen:

• Az ember és a többi teremtmény között az ember bűnössége miatt 
„ellenségeskedés” van: „Átkozott legyen a föld miattad! Fáradozva 
élj belőle életed minden napján! Teremjen az neked tövist és bogán-
csot, és edd csak a föld növényeit! Arcod verejtékével edd kenyere-
det, míg vissza nem térsz a földbe (Ter 3, 17-19).

• Ez az „átok” nemcsak az ember „ősbűne” miatt sújtja a teremténye-
ket, hanem az azóta elkövetet minden egyes bűne tovább terheli a 
teremtett világ egészét, és különösen is azok a bűnei, amelyek kife-
jezetten a teremtményekkel való közvetlen kapcsolatában jelentkez-
nek, mint például a teremtett világ javainak bűnös kizsákmányo-
lása, felelőtlen és értelmetlen károsítása, pusztítása. A teremtényi 
világot az ember „áldatlan állapotúvá” tette.

Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű teremtésvédelmi enciklikájával „új, 
egyetemes szolidaritással”2 minden embert meghív az ember és a te-
remtett világ (a „közös otthon”) közötti diszharmónia felszámolására, 
de különösen is a római katolikus keresztényeket, hiszen körlevele „az 
Egyházi Tanítóhivatal eddigi társadalmi tanításához kapcsolódik”3. A 
„közös otthon” gondozása, tehát Szent Pál szavaival az „átok áldássá 
fordítását” jelenti, vagyis a teremtményeket „áldjátok, és ne átkozzátok” 
(Róm 12, 14). 

„Arra vagytok hivatva, hogy áldás legyen az örökrészetek” – emlékez-
teti a keresztényeket Szent Péter apostol (1 Pét 3, 9). Az „áldás/áldottság” 
tehát egyszerre szemléletmódbéli és életvezetési kérdés és ugyanakkor 
küldetés is a Jézusban hívő ember számára; tárja fel és élje meg tehát a 
megváltással kapott áldást a saját életében, és legyen annak hordozója 
és kiterjesztője az összes teremtmény felé. A római egyház hagyománya 
a kora-középkortól végez olyan szertartásokat, amelynek „célszemélye” 
az emberen kívüli élővilág. E szertartásokkal áldást kér az Istentől (az 
Áldottól) kertjére, szántóföldje terményeire, a hozzá tartozó állatokra, és 
teszi ezt elősorban személyes haszonból (hogy a föld bőven teremjen, a 
termést ne veszélyeztesse semmi, az állatok legyenek egészségesek stb.), 
de azért is, hogy e teremtények ily módon megfogalmazott szellemi 

2 Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű enciklikája a közös otthonunk gondozásáról, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest 2015, 14. pont. A dokumentum rövidítése a továbbiakban: LS.

3 LS 15.



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 231

értéke emelje a hívő embert Istenhez: növekedjen a Gondviselőjére való 
ráhagyatkozásban, és töltse el őt hálával.

Ennek a – nevezzük így – spirituális-liturgikus teremtésvédelemnek 
organikus részei tehát azok az áldások, áldó liturgiák, amelyeket imád-
sággal és sajátos rituális cselekményekkel nyújt az Egyház a teremt-
ményeknek. Jelen tanulmányunkban, a szükséges terjedelmi keretek 
figyelembevételével a „közös otthon” emberen kívüli résztvevőinek li-
turgikus megáldásáról szeretnénk értekezni.

A teremtett világ javai az Egyház liturgiájában – az Istennel való 
találkozás kozmikus körülményei

A keresztények liturgiája, bár szellemi természetű kultusz,4 mindig sza-
badon és bátran emelte be rítusaiba a teremtett világ javait: kenyeret és 
bort, vizet, olívaolajat, illóolajokat, virágokat… Tette ezt Jézus példáját 
követve – aki az utolsó vacsorán kenyérrel és borral alapítja meg az 
eucharisztia szentségét –, de azért is mert felfedezte, hogy ezek a való-
ságok egyfelől alkotó elemei lehetnek a Szentháromsággal való liturgi-
kus-szentségi találkozásnak (ezek a szentségek anyagai), másfelől pedig 
kifejező jelei/szimbólumai a keresztény hit és remény tartalmának.  A 
III. század elején, Rómában keletkezett Traditio apostolica (Apostoli ha-
gyomány) című iratban arról olvasunk, hogy a felnőtt megtérő megke-
resztelésének szentmiséjén az oltárra a felajánláskor nemcsak kenyeret 
és vízzel vegyített bort tesz az Egyház, hanem tejet és mézet is, mert a 
most megkeresztelt ember a beatavatás szentségeivel (keresztség, bér-
málás, eucharisztia) elnyerte a bibliai ígéretet: eljutott az „Ígéret földjé-
re”, a „tejjel és mézzel folyó földre” (Kiv 3, 8), vagyis abba az állapotba, 
amelyre a bűnben élő embert a megtéréssel Isten meghívja Krisztus-
ban.5 Az itteni példában hivatkozott tej és méz, mint emberi beavatkozás 
nélkül létrejött természetes táplálékok, vagy a templom terében a 
díszítésre használt virágok az Istennel és a világgal való kiengesztelődés 

4 E kijelentés igazolására legyen elég most itt két fontos újszövetségi szöveg: „De 
eljön az óra, és már itt is van, amikor az igazi imádók Lélekben és igazságban fogják 
imádni az Atyát, mert az Atya ilyen imádókat keres magának.” (Jn 4, 23) Kérlek tehát 
benneteket, testvérek, Isten irgalmasságára, hogy adjátok testeteket élő, szent, Isten-
nek tetsző áldozatul. Ez legyen a ti ésszerű istentiszteletetek.” (Róm 12, 1)

5 RÓmai HippolÜtosz, Traditio Apostolica, XXI. fejezet, in Ókeresztény írók, 5. kötet, 
szerk. VanyÓ LászlÓ, Szent István Társulat, Budapest, 1983, 95-96.



Kajtár Edvárd232

és szeretet-kapcsolat kegyelmének hirdetői az ember számára, vagyis 
ezek mintegy evangelizálják őt.

Az áldás mindig Jézus evangéliumából fakad

A teremtények ugyanakkor az evangélium befogadóiként is jelen van-
nak az Egyház hitében és liturgiájában. Az ember bűne miatt nekik oko-
zott kár okán „a teremtett világ sóvárogva várja, hogy Isten fiai meg-
nyilvánuljanak” (Róm 8, 19); tegyék tehát jóvá a neki okozott kárt, vagyis 
részesülhessenek annak a megigazulásnak a kegyelmeiből, amelyet Jé-
zus evangéliuma hordoz: „hogy a teremtett világ is felszabadul majd a 
romlandóság szolgaságából Isten fiai dicsőségének szabadságára. Tud-
juk ugyanis, hogy minden teremtmény együtt sóhajtozik és vajúdik 
mind ez ideig.” (Róm 8, 21-22)

„Menjetek el az egész világra, és hirdessétek az evangéliumot minden 
teremtménynek” – utasítja Krisztus a mennybemenetele előtt a tanít-
ványait (Mk 16, 15). Érdekes, hogy Jézus itt nemcsak a nem keresztény 
embereket teszi a tanítványi/egyházi evangéliumhirdetés célcsoportjává, 
hanem minden létező teremtményt (a görög kifejezés szó szerint ezt jelen-
ti: πάσῃ τῇ κτίσει). A bűn által megsérült teremtett világ Jézusban kapja 
vissza, tehát elveszett harmóniáját, mégpedig az ő evangéliumának hir-
detése, és annak megtisztító, gyógyító hatása, kegyelme által. Amikor az 
Egyház megáldja a növényeket, állatokat, akkor azt az evangélium meg-
hirdetésével teszi. Az áldó szertartások egyéb elemei (könyörgés, kereszt-
rajzolás az áldandó teremtményre, esetleges szenteltvízhintés) csak kife-
jezik annak az áldásnak a mibenlétét és megszentelő és átalakító erejét, 
amelyet az Úr igéje hordoz: „Mert amint lehull az eső és a hó az égből, és 
nem tér oda vissza, hanem megitatja a földet, termékennyé és gyümölcsö-
zővé teszi, magot ad a magvetőnek és kenyeret az éhezőnek, úgy lesz az én 
igém is, mely számból kijön: nem tér vissza hozzám eredménytelenül, ha-
nem megteszi, amit akarok, és véghezviszi, amiért küldtem.” (Iz 55, 10-11)

Az állatoknak az evangélium jó hírével való megáldásáról a legkife-
jezőbb példa Assisi Szent Ferenc életének történetéből ismeretes. Egyik 
utazása során egy csapat madarat fedezett fel egy mezőn. Odament 
hozzájuk, beszélt nekik Isten jóságáról, majd „miután befejezte prédiká-
cióját, a kereszt jelével megáldotta, és útra bocsátotta őket. Erre az egész 
madársereg csodálatosan énekelve a magasba emelkedett, és a levegő-
ben a szent kereszt jele szerint négy felé oszlott: az egyik csapat kelet, a 



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 233

másik nyugat felé, a harmadik csapat dél, a negyedik észak felé szállt. 
Azt példázták ezzel: amint Szent Ferenc, Krisztus zászlóvivője a mada-
raknak prédikált, és a kereszt jelével a világ négy tája felé küldte őket, 
úgy Krisztus keresztjének tanítását, Szent Ferenc által megújítva, az ő 
és társai közvetítésével kell szétvinni az egész világon. A testvérek pe-
dig, akiknek a madarakhoz hasonlóan semmijük sincsen, egyedül Isten 
gondviselésére bízzák magukat.”6

Az áldások története és helye, értelme az Egyház életében

A Biblia embere minden imájában áldja a Teremtőt és áldást kér tőle. Te-
szi/tette ezt elsősorban spontán módon, rituálék és előre megszerkesztett 
imák felhasználása nélkül, de olykor, főleg közösségi imaalkalmakon 
szakrális szövegekhez és rítusokhoz kötötten. E spirituális és liturgikus 
mentalitás a korai kereszténységet is jellemzi, ezért az első megszerkesz-
tett és közösségi használatra ajánlott áldás rituálé csak a III. században 
születik meg: ezt a már említett Traditio apostolica szövegében találjuk.7 
Az V. századtól kezdve sorra születnek az újabb és újabb áldások az 
emberi élet különböző helyzeteire, az ember életének körülményeire és 
környezetére, így az őt körülvevő állatokhoz és növényekhez való viszo-
nyára is. Az 500-as évektől megjelenő szertartáskönyvek, szakramentá-

6 Assisi Szent Ferenc Virágoskertje, Fioretti, in Ferences Források – 6. kötet, Bécs 19882, 
36-37. Ferenc beszéde a következő volt: „Húgocskáim, madarak! Ti igen sokkal tar-
toztok a Teremtőnek, azért mindig és mindenütt kötelesek vagytok dicsérni Őt. Mert 
kétszeres, sőt háromszoros ruházattal látott el benneteket; szabadságot adott nektek, 
oda röpülhettek, ahová akartok; megőrizte Noé bárkájában fajotokat, hogy ki ne vesz-
szetek. Hálával tartoztok a levegőért, amelynek uraivá tett. Azután gondoljátok meg, 
hogy se nem vettek, se nem arattok, Isten mégis gondoskodik rólatok: inni ad a folyók-
ból és forrásokból, menedéket nyújt a hegyekben és völgyekben, helyet biztosít a fé-
szekrakáshoz a fák lombos ágain. Azután még fonni és szőni sem tudtok, Isten ruház 
föl benneteket és fiókáitokat. Jótéteményeiből, amelyekkel elhalmozott, láthatjátok, 
mennyire szeret Teremtőtök. Őrizkedjetek tehát húgocskáim, a hálátlanság bűnétől, 
s azon legyetek, hogy szüntelenül áldjátok Istent. Amint Szent Ferenc ezeket mondta 
nekik, a madarak tátogatni kezdték csőrüket, nyújtogatták nyakukat, rebbentgették 
szárnyukat, nagy tisztelettel földig hajtották fejecskéjüket, s ilyen módon: mozdulata-
ikkal és énekükkel adták jelét, hogy gyönyörűségük telik a Szent szavaiban.”

7 Az itt következő rövid liturgiatörténeti összefoglalót az alábbi tanulmány fel-
használásával készítettem: Kaczynski, Reiner, Benedizioni, in Sacramenti e sacramentali 
(Scientia Liturgica, Manuale di Liturgia, IV. kötet), szerk. Chupungco J. A., Piemme, 
Casale Monferrato 1998, 407-414.



Kajtár Edvárd234

riumok már normatív jelleggel közlik az áldások liturgiájának menetét 
és szövegeit. A második keresztény évezred e szövegeket és rítusokat 
csoportosítani kezdi, elősorban az azokat celebráló személyének meg-
felelően: 

• külön kötetbe kerülnek azok az a szentelések és áldások, amelyeket 
püspök végez a közösségével – ezek a könyvek a pontifikálék;

• és külön kötetbe azok, amelyeket egy adott plébániai vagy szerzetesi 
közösség papja is végezhet – ezek a könyvek a rituálék.

A növényekre és állatokra kért áldások jobbára a rituálék számos vari-
ánsaiban jelennek meg; ezek közül kiemelkedik és máig meghatározó 
szertartásgyűjtemény lesz az 1614-ben közreadott, és a római egyház-
ban kötelező jelleggel használandó Rituale Romanum (magyarul Római 
Rituálé).8 Ennek a trentói zsinatot követően megjelent liturgikuskönyv-
nek 1962-ben átszerkesztett változata még huszonnégy áldásszertartást 
tartalmaz a növény- és állatvilágra. A II. Vatikáni Zsinatot (1962-1965) 
követő liturgikus megújulás viszont teljesen átszerkeszti a Római Rituálé 
áldásszertartásait mind mennyiségi (kivesz a könyvből szertartásokat, 
de ugyanakkor újakat is alkot), mind rituális szempontól (a szertartások-
ban nagyobb rituális és teológiai hangsúlyt kap Isten igéjének olvasása 
és hirdetése). A zsinati reform koncepcióját követve a Rituale Romanum 
szentségeinek és szentelményeinek (így áldásainak) egyes szertartásai – 
megőrizve ugyan a Rituale Romanum főcímet – külön kötetekben jelentek 
meg. Az áldások De Benedictionibus9 (magyarul Áldások Könyve)10 alcím-
mel 1984-ben (a magyar fordítása és adaptációja pedig 2012-ben) jelenik 
meg. E kötet már csak három áldásszertartást tartalmaz növényekre és 
állatokra alkalmazandó (21-23. fejezetek), ugyanakkor az áldásliturgiák 
új rendtartása megengedi, hogy e sorozatot az egyes részegyházak püs-
pöki konferenciái a helyi igényeknek és szokásoknak megfelelően más 

8 Rituale Romanum, Editio princeps (1624), Edizione anastatica, Introduzione e Ap-
pendice a cura di Manlio Sodi e Juan Javier Flores Arcas, Libreria Editrice Vaticana, 
Città del Vaticano 2004.

9 Rituale Romanum, ex decreto Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum 
auctoritate Ioannis Pauli II promulgatum De Benedictionibus, Editio iuxta typicam, Lib-
reria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1984.

10 A II Vatikáni Egyetemes Szent Zsinat határozata alapján megújított, és II. János Pál pápa 
tekintélyével kiadott Római Rituále, Áldások Könyve, a hivatalos vatikáni kiadás alapján 
készült magyar fordítás, Szent István Társulat, Budapest 2012. A kötet a továbbiakban: 
AK.



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 235

áldásokkal kibővítsék.11 E változást, ahogyan azt Achille Maria Triacca 
megjegyzi, az embernek a teremtett világban való megváltozott helyzete 
indokolja: „a »mezőgazdasági civilizáció« átadta helyét a »poszt-induszt-
riálisnak«”12. A XXI. századi ember ugyanis – főleg a gazdaságilag fejlett 
európai és észak-amerikai országokban – életterét és életmódját tekint-
ve messze került az „anyatermészettől”, kapcsolata már más a földdel, a 
tájjal, a természetes vizekkel, illetve ezek „őslakosaival” az állatokkal. 
Lakosságának már csak kis százaléka műveli ténylegesen a földet, nevel 
táplálkozási céllal állatokat, és az állati erőnek az emberi munka világá-
ban való alkalmazása is e területeken immár elenyésző.

A II. Vatikáni Zsinat után megjelenő új liturgikus könyveknek, és így 
az Áldások Könyvének is egyik nagy vívmánya az egyes szertartások-
hoz rendelt részletes teológiai és rituális magyarázat, mely általában 
az Előzetes tudnivalók címet viseli, és a könyvben az egyes szertartások 
előtt található. Ilyen egységgel az Áldások Könyvében is találkozunk 
Általános irányelvek címmel. Ez a rész rögtön a könyv elején találha-
tó (13-23. oldalak): öt fejezetet tartalmaz összesen 39 pontban. Idézzük 
most ebből az áldásokról szóló teológiai és rituális összefoglalóból az 
áldások liturgiájának alapvető céljait, miértjeit. A liturgikus áldások ér-
telme ugyanis az, hogy a hívő emberek:
„Istent dicsőítsék” (11. pont);
„kiesdjék jótéteményeit” (uo.), hiszen ő „minden áldás ősforrása és 
eredete” (1. pont);

• „a gonosz hatalmát megtörjék a világon” (uo.);
• „hogy életükben megnyilvánuljon Isten dicsősége” (12. pont);
• hogy az ember a dolgok „használata által Istent keresse, Istent sze-

resse, és az egy igaz Istennek hűségesen szolgáljon” (uo.);
• hogy ezek által bölcsen felismerjék „Isten jóságának nyomait min-

den teremtett dologban” (13. pont);
• minden dolgot az „atyai gondviselés jelének tekintsenek” (uo.);

11 Így maradt például „hivatalosan” is használatban a magyar egyházban a „Búza-
szentelő” szertartása Szent Márk evangélista ünnepéhez (április 25) közel eső vasár-
napon. Ennek szertartását viszont a magyar szerkesztők nem az Áldások Könyvében 
helyezték el, hanem az ún. Preorátorban: Magyar Katolikus PÜspÖki Konferencia, 
Praeorator, Liturgikus vezérkönyv, Szent István Társulat, Budapest 2009, 160-174.

12 Triacca, Acchille Maria, Le benedizioni «invocative su «realtà cosmiche», in I sac-
ramentali e le benedizioni (Anàmnesis, 7. kötet), szerk. Scicolone, Ildebrando et Al., 
Marietti, Genova 19922, 162. Kiemelés az eredetiben.



Kajtár Edvárd236

• „a hívő ember számára az életnek szinte minden eseménye meg-
szentelt legyen” (14. pont);

• és „így alig lesz olyan e világi valóság, amelynek erkölcsileg helyes 
használata ne lenne alkalmas az ember megszentelésére és az Isten 
dicsőítésére” (14. pont).

Az áldások szertartását az Általános irányelvek 20-27. pontjaiban találjuk 
meg; e leírás részletes, mégis maga a szertartás egyszerű szerkezetűnek 
mondható, és csak három rituális elemből áll: a) Isten igéjének meghir-
detése; b) Isten dicsőítése azért az ajándékáért, amelyet itt most megál-
dunk; c) áldáskérő (-eszközlő) könyörgés. Az 1614-ben megjelent, és a kö-
zépkori áldásszertartásokat átörökítő Rituale Romanum rítusaihoz képest 
ezen új szertartásrend csak annyiban más, hogy mind rituálisan, mind 
a cselekmény teológiai értelmét tekintve e liturgikus cselekményekben 
a hangsúlyt az isteni ige meghirdetésére teszi. A megáldandó valóság 
elsősorban magától az Úr szavától lesz áldott, ugyanis „abból meríti 
értelmét és hatékonyságát” (20. pont). 

Ennek a II. Vatikáni Zsinat után született liturgiának liturgiatörténe-
tileg egyedülálló sajátossága az is, hogy a kötetben közölt legtöbb áldást 
– így a mi mostani érdeklődési körünkbe tartozó állatok és növények 
megáldását is – némi megszorítással laikusok is végezhetik

Áldott állatok és növények a hívő ember életében

Az előző fejezetben már taglaltuk, mik az áldások céljai, miért végzi azo-
kaz az Egyház. Ezek ismerete ellenére azonban megmarad a kérdés, mi 
változik meg az áldással magában a megáldandó/megáldott teremtmény-
ben/élőlényben, illetve bennünk, imádkozó és hívő emberekben, akik az 
áldás liturgiáját végezzük, akik kérjük illetve közvetítjük az Úr áldását.

E kérdésre részben választ adnak a vizsgált áldásaink is, a hozzájuk 
rendelt tartalmi irányelveikkel: 

• „Mivel a Teremtő isteni gondviselése szerint az emberek életében 
sokféle állat osztozik, amelyek például munkájában segítik, eledelt, 
enyhületet adnak, így nincs akadálya, hogy […] Isten áldását hívják 
le rájuk.” (721. pont)

• A szántóföldek, mezők és legelők megáldásával a hívek megemlé-
keznek „az Istentől kapott jótéteményekről, aki kimondhatatlan 



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 237

szeretettel megteremtette és az ember gondjára bízta az egész vilá-
got, hogy az szorgos munkájával felebarátainak megadja az élethez 
szükséges dolgokat.” (745. pont)

• „Helyénvaló dolog ápolni azt a szokást, hogy Istent áldjuk, amikor 
az új termést jelképesen Istennek ajánljuk.” Mindezt azért tesszük, 
„mivel a nekünk juttatott jótéteményeiért kötelességünk hálát adni 
Istennek”. (765. pont)

Az állatokra és növényekre adott áldások között a II. Vatikáni Zsinat utáni 
római liturgikus szövegek legszembetűnőbb újdonsága az állatok és az 
emberek kapcsolatát tekintve jelenik meg. Az emberrel együtt élő állatok 
már nemcsak az ember munkájának segítői (például húzzák a szekeret), és 
nemcsak mint táplálékforrás vannak jelen az életében, hanem „enyhületet 
adnak”, sőt az egyik áldó könyörgés szavai szerint az Isten olykor általuk 
nyújt „vigasztalást” az embernek „bajaiban és fáradozásaiban” (736. pont), 
és így ezek lelki értelemben is „segítségére vannak szükségleteiben” (737. 
pont). Triacca idézett tanulmányában megjegyzi, hogy az új Rituáléból 
tudatosan kihagyták az ember életére káros és/vagy veszélyes állatokkal 
szemben megfogalmazott átokszerű könyörgéseket, amelyek a középkori 
rituálékban gyakorta feltűntek.13 A Teremtő a teremtés ötödik és hatodik 
napján teremti meg az állatokat, őket is megáldja, és így az Írás velük kap-
csolatosan is kijelenti: „És látta Isten, hogy ez jó” – attól függetlenül, hogy 
az adott állat hasznos vagy káros, kedves vagy veszélyes az – akkor még 
meg sem teremtett – ember számára.14 Az emberrel együtt élő állat – a 
Szentírás tanúsága szerint –15 ugyan nem társa az embernek (az ember 
„állatok fölé rendelt” létező)16, mégis „jó ügyeiben az ember javára van”17, 
és segít neki, hogy az „örökkévalókat kívánja”18. 

Az emberrel élő „megáldott állat” az elvesztett de visszakapható Pa-
radicsomnak, vagyis a mennyek országának jelévé is válik e „liturgikus 

13 Uo.
14 Ter 1, 20-25.
15 „Azt mondta továbbá az Úr Isten: »Nem jó, hogy az ember egyedül van: alkos-

sunk hozzá illő segítőt is!« Az Úr Isten ugyanis megalkotta a földből a föld minden 
állatát és az ég összes madarát, és odavezette őket az emberhez, hogy lássa, minek ne-
vezi el őket – mert minden élőlénynek az lett a neve, aminek az ember elnevezte. Meg 
is adta az ember a maga nevét minden állatnak és az ég összes madarának és a föld 
minden vadjának, de az embernek nem akadt magához illő segítője.” (Ter 2, 18-20)

16 Áldások Könyve 737. pont.
17 ÁK 736. pont.
18 ÁK 737. pont.



Kajtár Edvárd238

ökológia” logikájában. Izajás próféta ugyanis az ember és az állat közötti 
– immár helyreállított – harmóniát az eljövendő Messiás ajándékának 
tekinti:

6Akkor majd a farkas a báránnyal 
lakik,
és a párduc a gödölyével heveré-
szik;
borjú és oroszlánkölyök együtt  
híznak,
és kisgyermek terelgeti őket.

7Tehén és medve együtt  legelnek,
együtt  heverésznek kölykeik,
és az oroszlán szalmát eszik, mint 
a tehén.

8A csecsemő a vipera fészkénél 

játszik,
s az áspiskígyó üregébe dugja 
kezét
az anyatejtől elválasztott  gyer-
mek.

9Nem ártanak és nem pusztítanak
sehol szent hegyemen,
mert tele lesz a föld az Úr ismere-
tével,
mint ahogy a vizek betöltik a 
tengert.”

(Iz 11, 6-9; ld. még: Iz 65, 25)

Egyes népeknél a házi kedvencek ünnepélyes megáldása templomban 
történik: az állat botránkoztatás nélkül bejáratos lehet oda, ahol az ál-
dást elsősorban nem is önmagáért kapja (például, hogy ne legyen beteg), 
hanem az emberért (a gazdájáért), annak üdvösségéért, a Paradicsomba 
való visszajutás kegyelméért, vagyis maga az ember (a „gazda”) kap-
ja azt az állat „kegyelme” által. Ennek megértése, teológiai átlátása az 
áldást kérő hívő számára azonban nem mindig egyszerű. Az Általános 
irányelvek éppen ezért hangsúlyozzák, hogy az áldó rítusban kapjon he-
lyet „rövid magyarázat, buzdítás vagy homília” is.19 Ennek szükségessé-
ge az eddigiekből egyértelmű:

• az állat testi-lelki segítő legyen a „hazaúton”, akit ezért is gondo-
zunk, megbecsülünk;

• ugyanakkor nem tekintjük velünk egyenlő társnak, vagy családtag-
nak (ld. Ter 2, 20); 

• vagyis nem értékelődhet fel jobban a szerepe, jelenléte és az értéke 
az életünkben, mint amelyet a teremtés rendjében kapott (tehát nem 
válhat „bálvánnyá”!);

19 ÁK 21. pont.



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 239

• és ezért nem válhatnak számunkra a szeretetünk olyan „célszemé-
lyévé” sem, amely csak és kizárólag egy másik ember lehet.20

Ahogyan a növényi eredetű táplálék minden ember étrendjében jelen 
van, ugyanúgy kultúra-, vallás- és világnézetfüggetlen azok egyéb fel-
használásának igénye is: a növényvilág „termékei” jelen vannak hasz-
nálati  eszközeinkben, bútorainkban, a ruházatban stb. A flóra iránti 
tisztelet és odafigyelés sosem volt az ember számára azok gyakorlati 
hasznától elvonatkoztatott jelentőségű – erről az egyházi katekézis és 
spirituális gyakorlat sem mond mást. A növények, és azok élettereinek 
liturgikus megáldása is kezdetektől hordozott egyfajta „fogyasztás-köz-
pontúságot”. A növények, növényi eredetű termények megáldásában az 
azok egészséges és káros hatásoktól megóvott fejlődését, és a velük való 
emberi munka hatékonyságát kérő áldásokban ugyanakkor hangsúlyos 
ezeknek az áldásoknak a lelki célja is. A liturgikus áldással ugyanis a 
föld, a mező és ezek terményei, gyümölcsei mintegy

• „felszólítják” az embert a Teremtő „szüntelen dicséretére”;21

• valamint hogy az ideig való javakért „hálát adva”22 és azokkal tölte-
kezve az „örökkévalókat keresse”;23

• és e javaiból nyújtson az éhezőknek és rászorulóknak, „hogy a 
szűkölködők és a szegények is dicsőítsék” a gondviselő Isten nevét.24

Állatok és növények – segítsenek üdvözülni

A liturgikus áldások emlékeztetnek tehát minket arra, hogy az ember 
viszonya a többi teremtményhez sokkal többre hivatott a funkcionális 
és fogyasztói kapcsolatnál. Minden liturgikus cselekmény célja, így az 
áldásoké is „az emberek megszentelése és Isten dicsőítése”25. Az álla-

20 Néha hallani olyanról, hogy fiatal pár a gyermekvállalás előtt egy házi kedven-
cen gyakorolja, milyen lesz majd, ha gyermekük lesz, és sajnos az is gyakori – főleg a 
digitális kommunikáció platformjain –, hogy egy-egy állatmentő kezdeményezésnek 
nagyobb a nyilvánossága, mint némelyik nem kampányszerű (például a természeti 
katasztrófák idején jelentkező) karitatív tevékenységnek.

21 Ld. ÁK 761-762. pontok.
22 ÁK 778. pont.
23 ÁK 778. pont.
24 ÁK 779. pont.
25 A II. Vatikáni Zsinat Sacrosanctum Concilium kezdetű konstitúciója a Szent Liturgiá-



Kajtár Edvárd240

toknak, a növényeknek és a teremtett világ tájainak megáldásában a 
liturgiát végző, ünneplő ember e teremtmények létének szótériológiai, 
megváltástani okát fedezheti fel: ezek létének egyik lényeges oka az em-
ber üdvössége, örök boldogsága is. Elmondhatjuk, tehát, hogy ezekre a 
liturgikus szertartásokra nekünk nagyobb szükségünk van, mint nekik.

E teológiai elmélkedésünket kiválóan összegzi az ószövetségi Szent-
írás egyik híres istentiszteleti leírása. A Második Törvénykönyv utasí-
tása szerint, mikor a választott nép fia megérkezik az Ígéret földjére, e 
kegyelemért e kapott föld javaival Isten színe elé lépve adjon majd hálát 
neki:

1Ha majd bemégy arra a földre, amelyet neked az Úr, a te Istened 
birtokul adni fog, s azt elfoglalod, s megtelepedsz rajta, 2vedd min-
den termésedből a zsengét, tedd kosárba, s menj arra a helyre, ame-
lyet majd az Úr, a te Istened kiválaszt, hogy ott tiszteljék nevét, 3és 
járulj a pap elé, aki abban az időben lesz, s mondd neki: ‘Elismerem 
ma az Úr, a te Istened előtt, hogy bejutottam arra a földre, amely 
felől megesküdött atyáinknak, hogy nekünk adja.’ 4Erre vegye el 
a pap a kosarat kezedből, s tegye az Úr, a te Istened oltára elé.” 
(MTörv 26, 1-4)

A Római Misekönyv I. eucharisztikus imájában, az ún. Római Kánonban, az 
eucharisztikus imát lezáró doxológia előtt a következő áldó imádságot26 
imádkozza a szentmise főcelebránsa: „Istenünk, te mindezeket a javakat 
mindenkor Krisztus, a mi Urunk által teremted, szenteled meg, élteted, 
áldod meg és adod nékünk.”27 Az Egyház minden liturgikus tevékenysé-
ge, így az áldások liturgiája is az eucharisztia ünneplésében nyeri el vég-
ső értelmét,28 vagyis abban a cselekményben, amelyben „megváltásunk 
műve folytatódik”29. Az állatok és a növények megáldása a megajándé-

ról, in A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, Szent István Társulat, Budapest, 10. pont A 
dokumentum rövidítése a továbbiakban: SC.

26 Enrico Mazza szerint a kora-középkorban a mise ünneplésébe illesztve végezték 
az egyes dolgok, tárgyak, élőlények megáldását, mégpedig itt, a Római Kánon záró-
doxológiája előtt. In Mazza, Enrico, Le odierne preghiere eucaristiche, vol. 1: Struttura, 
teologia, fonti, EDB, Bologna 19912, 164.

27 A nép részvételével bemutatott mise rendje, 97. pont; in A II. Vatikáni Egyetemes Szent 
Zsinat határozata alapján megújított VI. Pál pápa tekintélyével kihirdetett, II. János Pál pápa 
által felülvizsgált, kibővített Római Misekönyv a Magyar Katolikus Püspöki Konferencia 
megbízásából a harmadik, hivatalos, bővített, vatikáni kiadás alapján készült fordítás, Szent 
István Társulat, Budapest 2022, 487. oldal. A továbbiakban: Római Misekönyv.

28 SC 10.
29 Évközi II. vasárnap, Felajánló könyörgés, in Római Misekönyv, 368.oldal.



Az embert körülvevő állat- és növényvilág megáldása ... 241

kozottság ünnepe, ahol az ajándék hordozói az áldásban részesülő ál-
latok és növények, az ajándék vagyis az áldás maga, pedig az ezekkel 
kapcsolatban lévő, és az ezek áldását kérő emberé lesz, ő válik ezek által 
többé.

Befejezés

Ferenc pápa Laudato si’ kezdetű enciklikájának végén (a 246. pontban) két 
imát közöl. A második ezt a címet kapta: „A teremtett világgal együtt 
mondott keresztény ima”. A teremtés lakói, így a növények és az állatok 
is, tehát valamiképpen együtt „imádkoznak” az emberrel. Életük, mint 
láttuk „áldott és jó”, ezért létezésük önmagában is dicséri Teremtőjüket. 
Kereszténynek lenni tehát azt is jelenti, hogy ennek igazságát felismer-
jük, és ezzel a dicsérettel összekapcsolódunk: velük és értük áldjuk a 
Teremtőt – ez (legyen) része mindennapi imánknak, és, az Egyház ősi litur-
gikus hagyományát követve, olykor különleges ünnepe a „közös otthon-
nak”.



Dobos András242

Dobos András
A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus 
imáinak fényében

1. Módszertani megfontolások
A teremtés és a teremtett világ bemutatásának lehetőségei a bizánci 
liturgikus teológiában

Jelen tanulmány tárgya nem más, mint a címben is jelzett teremtés, va-
lamint a teremtett világ vizsgálata a bizánci egyház legtekintélyesebb 
imái segítségével. Mielőtt a szövegekre irányítanánk figyelmünket, ér-
demes megvizsgálni közelebbről, milyen módon, milyen megközelítés-
sel várunk is választ kérdéseinkre. A válaszadásra két lehetőség, kétféle 
módszer is kínálkozik.

Az első lehetőséggel élve a teremtés, vagyis az anyagi világ vizs-
gálata kapcsán a teológus vallathatja a liturgiát először is a teremtés 
mikéntjéről, vagyis, mit mondanak választott forrásai a teremtés mód-
járól. Aztán érdekelheti a teológust az is, hogy milyennek jelenik meg 
a teremtés ezekben a szövegekben. Mert, hogy Isten jónak látta a vilá-
got, az kétségen felül áll a Biblia szavai szerint, de az már korántsem 
egyértelmű, hogy az emberi bűn miatt a teremtés maga is elromlott 
volna. Létezhet-e a rossz magában a természetben, vagy csak az emberi 
szívben tud lakozni? A Jézus ördögűzéseiről szóló evangéliumi leírások 
első olvasásra azt sejtetik, hogy a természet, de legalábbis az állatvilág, 
mintegy rejtekhelyként szolgálhat a gonosz erőknek (vö. Mk 5,1-17). To-
vábbi kérdés, hogy hozott-e valamilyen változást a teremtésben az Ige 
megtestesülése. S végül vizsgálat tárgya lehet, hogy van-e valamilyen 
szerepe az Egyháznak a teremtés megőrzésében, fenntartásában, meg-
szentelésében. 

Kézenfekvőnek látszana a felsorolt témakörök szerint haladni és így 
tekinteni át a liturgikus formulákat. Végül mégis más utat választot-



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 243

tunk, elsősorban az elemzéshez felhasználható források jellege miatt. 
Elemzésünk során az istentiszteletek egyes típusai szerint haladunk 
majd, és azokon belül keresünk feleletet kérdéseinkre. Választásunkat 
egyrészt az a körülmény igazolja, hogy bizonyos szertartásoknak már a 
puszta megléte is egyfajta felelet lehet valamely kérdésre, másrészt pe-
dig az, hogy a teremtés mint liturgikus téma forrásainkban egyáltalán 
nem fordul elő olyan gyakran, semmint várnánk.

A feldolgozáshoz felhasznált források

Legfontosabb forrásaink a nagy euchologikus imák. Euchologikus imák 
alatt azokat a formulákat értjük, amelyek az Egyház istentiszteletein 
használatosak, tehát nem magánimák, nem is zsoltárok vagy him-
nuszok, hanem rendszerint a szent szolgálatot vezető elöljáró, püs-
pök vagy pap által, a közösség nevében elmondandó imádság. Az 
elkövetkezendőkben tehát a bizánci rítus ilyen imáira szorítkozik át-
tekintésünk, a himnográfiát csak érintőlegesen tárgyaljuk. Tesszük 
ezt egyrészt azért, mert az imaformulák ősiségüket tekintve általában 
felülmúlják a himnikus szerzeményeket, másrészt, mert az az isten-
tiszteletek magvát képezik, míg a himnuszok koronként és helyenként, 
akár kéziratról kéziratra is igen változatos képet mutatnak fel. Ezen-
kívül a bizánci himnográfia roppant anyagának feldolgozása megha-
ladja munkánk kereteit. Mindazonáltal helyenként a himnográfiából is 
merítünk, főként azon esetekben, ahol az imák mélyebb értelmét segí-
tik felfedni.

Az imákra vonatkozó „nagy” jelző akár némi szubjektivitást rejt-
hetne magában, de csupán annyit kíván kifejezni, hogy jelen tanulmá-
nyunkban azokra a szertartásokra korlátozódik vizsgálatunk, amelyek 
az egész közösség szempontjából jelentőségteljesek. Ezek lehetnek min-
den nap vagy hetente ünnepelt istentiszteletek, úgy, mint a zsolozsma 
vagy az Eucharisztia, de évente csak egyszer vagy akár annál is rit-
kábban celebrált istentiszteletek. Nagyságuk tehát nem a ritkaságukban 
vagy a rendkívüliségükben áll, hanem inkább azt tartottuk szem előtt, 
hogy mennyire vonja be az Egyház valamennyi tagját az imádság ak-
tusába.



Dobos András244

Előzetes megfontolások a bizánci egyházak szentségtanáról

Bizánci liturgikus szövegekről lévén szó, rendkívül fontosnak tartunk 
néhány előzetes megjegyzést tenni a szentség fogalmának tisztázása ér-
dekében.

A XVII. századig a bizánci teológiában a szentségek, keleti termin-
ológiával élve müsztérionok, hetes számának restriktív értelmezése 
ismeretlen volt, a liturgikus lelkiségtől pedig ma is idegen.1 A bizánci 
teológusok, ha olykor adtak is felsorolást a szentségekről, sosem tekin-
tették azokat kizárólagosnak, vagyis a különféle szerzőknél egész eltérő 
listákat olvashatunk. A szentségeket a szentelményektől megkülönböz-
tető kritériumok, mint a krisztusi alapítás vagy az objektív hatékonyság, 
amelyeket a skolasztika dolgozott ki, a keleti rítusú egyházak teológiá-
jába csak az uniós zsinatoktól kezdve szüremkednek be. A szeptenárium 
mint a szentségek hetes csoportjáról szóló tanítás egyfajta felépítmény-
ként él ma is a bizánci rítusú egyházak egyes kézikönyveiben, a szent-
ségi élet ugyanakkor egyáltalán nem követi az akadémiai tanítást. Ezt 
mutatja az a tény is, hogy a modern liturgikus könyvek, egészen hűen a 
régi kéziratos kódexek szemléletéhez, sem sorolják külön fejezetekbe a 
szentségeket és a szentelményeket.2 Vagy bizonyos saját logika szerint, 
vagy egészen önkényesnek tűnő módon, a legkülönfélébb sorrendben 
foglalják magukban az egyes szertartásokat. Vagyis sem a papság, sem 
a hívek felfogásában a hivatalosan „szentségnek” nevezett rítus önma-
gától, a kategóriába való sorolástól nem lesz több, mint bármely, az ezen 
kategórián kívül eső egyéb szent cselekmény. Ortodox felfogás szerint 
Krisztus Egyházára bízta misztériumait, amelyek az Egyháztól elvá-

1 Vö. SzabÓ Péter, A keleti egyházak szentségi joga. Összehasonlító bemutatás (Collec-
tanea Athanasiana III/1), Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, Nyír-
egyháza 2012, 75-79. Meyendorff, John, A bizánci teológia (Bizánc világa 12), Bizan-
tinológiai Intézeti Alapítvány, Budapest 2006, 288-290; Hotz, Robert, Sakramente im 
Wechselspiel zwischen Ost und West, Benzinger Verlag – Gütersloher Verlagshaus Gerd 
Mohn, Zürich–Köln 1979, 266-286. 

2 A régi liturgikus könyvek alapvetően csak az Eucharisztiára vonatkozóan hasz-
nálják a szentség/müsztérion terminust, egyébként a görög τάξις vagy ἀκολουθία 
(rend, sorrend, rendtartás) címszó alatt hozzák az összes többi istentiszteletet, 
nagyon eltérő egymásutániságban. Vö. Арранц, Михаил, Введение в таинства 
Византийской традиции (Избранные сочинения по литургике 5), Папский 
Восточный Институт – Институт Философии, Тeологии и Истории св. Фомы, Рим 
– Москва 2006, 25-26.; Taft, Robert, Sacraments, in The Oxford Dictionary of Byzantium, 
ed. Kazhdan, Alexander P., Oxford University Press, New-York – Oxford 1991, 1825-
1826.



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 245

lasztva értelmezhetetlenek. Ez nem azt jelenti, hogy Isten ne üdvözít-
hetne azt, akit akar, akár az Egyházon kívül is, de akkor semmiképpen 
sem a szentségek által. Ennélfogva érthető, miért okoz megütközést, ha 
ökumenikus szempontoktól vezérelve egy ortodox pap vagy püspök te-
vékenyen részt vesz a Theofánia ünnepén tartott nagy vízszentelésen 
valamely görögkatolikus templomban, miért vált ki értetlenkedést, hogy 
ha egy katolikus főpap nagycsütörtökön megmossa meg nem keresztelt 
személyek lábát, vagy, hogy egyes ortodox közösségek miért zárkóznak 
el attól is, hogy nyilvánosan, liturgikus keretek között együtt imádkoz-
zanak nem ortodox keresztényekkel. 

Mindezt fontosnak tartottuk leszögezni, mert az általunk vizsgált 
szövegek nagyobbik része nem a skolasztikus értelemben vett hét szent-
ség liturgiájából való, de ez egyáltalán nem jelenti azt, hogy jelentőségü-
ket tekintve másodrendű kategóriában tartoznának. 

2. Az eucharisztikus imák, az anaforák

Áttekintésünket meggyőződésünk szerint az Egyház legfontosabb imá-
ival, az anaforákkal kell kezdeni. 

A bizánci rítusban hagyományosan két anaforát ismernek és végez-
nek. A Nagy Szent Bazil neve alatt fennmaradt, hosszabb imádságot 
mint a Konstantinápolyban elsőként használatosat tartjuk számon. Ezt 
csak fokozatosan szorította ki helyéről az Aranyszájú Szent János nevé-
hez kötődő formula, olyannyira, hogy a IX-X. századtól a Bazil-anaforá-
val csupán évente tíz alkalommal ünneplik az Eucharisztiát a bizánci 
rítuscsalád közösségei.3 Létezik egy harmadik eucharisztikus ima is, a 
Szent Jakab nevével jelzett. Ez voltaképpen a teljesen kihalt, pontosab-
ban részeiben a bizánci rítusban továbbélő hajdani jeruzsálemi liturgia 
imája volt.4 Sosem terjedt el általánosan a Bizánci Birodalomban, csupán 
egyes helyi egyházak használták, s csak a XIX. században, a liturgikus 
romanticizmus lelkületének köszönhetően hódított a legtöbb ortodox 

3 Vö. Parenti, Stefano, L’anafora di Crisostomo. Testi e contesti, Aschendorff Verlag, 
Münster 2020, 120-121.

4 Kritikai kiadása: Mercier, Basile-Charles, La Liturgie de Saint Jacques. Édition
critique du texte grec avec tradution latine (Patrologia Orientalis 126), Firmin-Didot,
Paris 1946.



Dobos András246

és egyesült egyházban. Alkalmazása azonban ma is az évente egyszeri 
vagy legfeljebb kétszeri alkalomra korlátozódik.5 

Mindhárom formula az antióchiai vagyis a nyugati-szír anaforacsa-
ládhoz tartozik.6 Ennek a típusnak a sajátossága a gazdag üdvtörténeti 
elbeszélés, mégpedig az imák első, anamnetikus részében.7 Prefációjuk 
témája az Atya dicsőségének leírása apofatikus terminológiával, majd a 
teremtés elbeszélése, és az Atyának az emberről való gondviselése. A 
post-Sanctus a Fiú üdvözítő művét foglalja össze.8 

Míg egyes, ugyanehhez a családhoz tartozó anaforák rendkívül rész-
letes és színes leírást adnak a teremtett világról, mint például az Apos-
toli Konstitúció anaforája9, a bizánci rítus három anaforája e tekintetben 
meglehetősen szegényes. A teremtett világról a Bazil-anafora csak rövi-
den tesz említést, az Atyát az „ég és föld, minden látható és láthatatlan 
teremtmény” urának szólítva. Az Aranyszájú-anaforában még ennyit 
sem olvasunk róla. Mindkét ima gondolatisága inkább az „okos és érte-
lemmel bíró teremtmények”10, vagyis az angyali rendek és az emberiség 
körül forog. Egyedül Szent Jakab-anaforája emlékezik meg a látható vi-
lág teremtéséről, a következők szerint:

5 Vö. ЖЕЛТОВ, МИХАИЛ, Литургия апостола Иакова, in Православная Энциклопедия 
41, изд. Патриарх Кирилл, Церковно-научный центр „Православная энциклопедия”, 
Москва 2020, 244-253. 

6 Giraudo, Cesare, In unum corpus. Trattato mistagogico sull’eucaristia, Edizioni San 
Paolo, Roma 2000, 267-336.

7 Az anaforák felosztása ma is vita tárgyát képezi, de az euchologikus imákra 
általában érvényes az a megállapítás, hogy két részből állnak. Az első egységben, 
amely kijelentő módban szól, az imádkozó felidézi Isten gondoskodását, hálát ad 
gondviseléséért és hűségéért, esetleg megvallja a maga gyöngeségét és hűtlenségét. 
A második rész már felszólító módban írt. Az imádkozó kifejezi kérésének tárgyát, 
kéri Isten megszentelő kegyelmét, jelenlétét, bizonyos esetekben explicite a Szentlé-
lek erejét, megemlékezhet továbbá az egyházi közösségről, élőkről és elhunytakról, 
akikre nézve a szent cselekmény véghezvitele áldásos lehet. Vö. Giraudo, In unum 
corpus 203-206.

8 Vö. Arranz, Miguel, L’économie du salut dans la prière du Post Sanctus des anaphores 
de type antiochéen, in La Maison-Dieu 106 (1971), 48. Ugyanakkor a prefáció és a post-
Sanctus között tematikailag nem lehet éles határt húzni. Éppen az ember teremtése és 
a róla való gondoskodás megjelenhet mind a két szekcióban. 

9 A nemrégiben megjelent magyar fordításához és a további irodalomhoz: Ana-
forák. A keleti egyházak eucharisztikus imádságai (szerk.) Baán István, (Collectanea
Athanasiana II/15), Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főiskola, Nyíregy-
háza 2022, 55-67.

10 Maga a kifejezés a Bazil-anaforából származik: Baán, Anaforák 215. 



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 247

Valóban méltó és igazságos, illő és szükséges
téged dicsérni, téged magasztalni, téged imádni,
téged dicsőíteni, neked hálát adni, 
az egész látható és láthatatlan teremtés Alkotójának […]
akit magasztalnak az egek és az egeknek egei
és azok minden erői, 
a nap és a hold és a csillagok egész serege,
a föld és a tenger és minden, ami azokban van,
a mennyei Jeruzsálem, a kiválasztottak ünneplő sokasága
a mennyekben beírt elsőszülöttek gyülekezete,  
az igazak és a próféták szellemei,  
a vértanúk és az apostolok lelkei, 
az angyalok, arkangyalok, trónusok, uralmak…11

A teremtés itt a kozmikus liturgia részese. Anaforánk itt semmi újdonsá-
got nem mutat föl az Ószövetséghez képest. Szavai a 148. zsoltárt idézik. 
Az egész teremtés, már puszta létével is, Istent dicsőíti. 

A három anafora közül kettőben szó esik még a teremtett világról, de 
már nem az anamnetikus, vagyis az Isten műveiről megemlékező, hanem 
az epikletikus, a kérést megfogalmazó nagy egységben. Az imádkozó 
Egyház megemlékezik a természetről, kedvező időjárást kérve számára. 
A Bazil-anaforában ez a megemlékezés így hangzik: 

Adj nekünk mérsékelt és kedvező időjárást, 
ajándékozz a földnek csöndes, termékenyítő esőket. 
Áldd meg jóságodban az esztendő koszorúját.12

A Jakab-anafora vonatkozó szakasza valamelyest bővebb, de mondani-
valójában egészen hasonló:

Emlékezzél meg, Urunk, a kedvező időjárásról, csöndes esőkről, 
jótékony harmatról, a gyümölcsök bőségéről, 
tökéletes, áldott esztendőről és jóságod esztendejének koszorújáról; 
mert minden szem tebenned bízik, 
és te megadod étküket alkalmas időben; 
kitárod kezedet, és minden élőt betöltesz jóakaratoddal.13

Az anaforák teológiájában a teremtett világ önmagában, vagyis az 
ember nélkül nem értelmezhető. A világot Isten az emberért terem-

11 Uo. 224-225.
12 Uo. 223.
13 Uo. 232.



Dobos András248

tette. A természetért való közbenjárás is voltaképpen az ember javát 
szolgálja. 

Csak a teljesség kedvéért említjük, hogy az Aranyszájú-anafora még 
ennél is lakonikusabb. Szokás ugyan a megemlékezések sorának egy 
helyét a teremtésért való közbenjárásként emlegetni – „Felajánljuk még 
neked ezt a szellemi szolgálatot az egész földkerekségért”14 –, de legyen 
bármennyire is kiábrándító, sajnos ebben az összefüggésben az erede-
ti szöveg erre semmi alapot nem szolgáltat. Az „oikumené” szó – amely 
egyes, ma is használatban lévő, magyar liturgikus könyvekben a „világ-
egyetem”15 fordításban szerepel – a lakott világrészeket jelenti, tehát az 
eucharisztikus felajánlás kedvezményezettje alatt egyszerűen „minden 
embert”, vagy az „egész emberiséget” kell érteni.16

4. Vízszentelések

Az anaforáknak a teremtett világra vonatkozó szűkszavúsága miatti 
csalódottságunkat enyhítheti a bizánci egyház egyik legünnepélyesebb 
szertartása, a Vízkereszt ünnepéhez kötődő nagy vízszentelés. Ez az 
egyetlen rítus, amelyet a bizánci egyház a hagiaszma névvel illet17, amely 
a latin sacramentum pontos fordítása, hiszen a Nyugaton szentségekként 
ismert cselekményeket, mint már említettük, Keleten jobbára a müsz-
térion szóval adják vissza.

Szentelt vízből és vízszentelésből is többféle ismeretes a bizánci rítus-
ban.18 Itt most mi a legősibb, ún. nagy vízszenteléssel és az ugyancsak ősi 

14 Uo. 211.
15 Aranyszájú Szent János atya szent és isteni Liturgiája, Városi Könyvnyomda, Deb-

recen 1882, 35.
16 „ὑπὲρ τῆς οἰκουμένης”, vö. Parenti, L’anafora 134.
17 Legalábbis a liturgikus könyvek csak a vízszentelésre és magára a szentelt vízre 

vonatkoztatják a hagiaszma terminust. Egyéb ókeresztény irodalomban használatos 
a szent helyekre és a szent müróra/krizmára is, vö. ЖЕЛТОВ, МИХАИЛ – НИКИФОРОВА, 
АЛЕКСАНДРА, Агиасма, in Православная Энциклопедия 1, изд. ПАТРИАРХ КИРИЛЛ, 
Церковно-научный центр „Православная энциклопедия”, Москва 2008, 250-251.

18 Az ún. kis vízszentelést hagyományosan augusztus 1-jén, a Szent Kereszt kö-
rülhordozásának emléknapján, húsvét ünnepfelezésekor, templomszenteléskor és 
templombúcsún tartják, de szükség esetén bármikor végezhető. A szerkönyvek is-
mernek még egyéb vízszentelő rítusokat is. Létezik formula a püspöki kézmosáshoz, 
oltárszenteléshez. A bizánci euchologionok, vagyis szerkönyvek tartalmaznak még 
imát az eucharisztikus liturgián a kenyér feldarabolásához használatos szent lándzsa 
vízbe mártására, ereklyék lemosására. 



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 249

keresztvízszenteléssel foglalkozunk. Az ún. nagy vízszentelést az Egy-
ház évente egyetlen alkalommal19, Theofánia vagyis Epifánia ünnepén 
végzi. A liturgiatudomány területén jelenleg szinte teljes összhang van 
azzal kapcsolatban, hogy a nagy vízszentelés hagyománya a keresztvíz 
megszentelésének szokásából fejlődött ki. A legerősebb érv, amely ezt 
az általánosan elfogadott nézetet alátámasztja az, hogy a két rítusnak 
az imája is közös, csupán az epikletikus részük, vagyis a megszentelés 
konkrét céljára irányuló kérések között van némi eltérés. 

Hogy a keresztvíz megszentelése igen ősi szokás, már Nagy Szent
Bazil is tanúsítja, A Szentlélekről szóló írásában:

Az egyházban őrzött rendelkezések és igehirdetések közül néme-
lyik írott hagyományból, mások a misztériumban hagyományozód-
tak ránk az apostoli igehirdetésből, ezek mind egyforma érvényű-
ek az istentisztelet szempontjából. Ennek senki sem mond ellent, 
semmiképpen sem az, aki csak valamelyest is ismeri az egyházi 
törvénykezést. […] Megáldjuk a keresztvizet, a kenet olaját, sőt a 
megkereszteltet is. Milyen írott hagyományból származik ez? Nem-
de a szentségi hagyományból, melyről hallgatni kellett?20 

Tehát Bazil éppen a víz- és az olajszentelés szokásából mutatja ki azt, 
hogy létezik olyan szent vagyis apostoli hagyományanyag, amelynek 
írásos nyomait a Szentírásban hiába is keresnénk. Bazil a keresztelésnél 
használt vízre utal, de néhány évtizeddel később Aranyszájú János már 
annak a szokását is említi, miszerint Vízkereszt ünnepén a hívek a víz-
ből merítenek, melyet aztán otthonukba visznek, és ennek a víznek a sa-
játossága, hogy több éven keresztül is megőrzi frissességét, vagyis nem 
poshad meg.21 Aranyszájú János arról nem szól, hogy léteznék bármiféle 

19 Ez a megállapítás némi pontosításra szorul, mert a liturgikus könyvek már a 
X. századtól kezdve említést tesznek az ünnephez kötődő két vízszentelésről, és sok 
bizánci egyházban ma is szokás mind az ünnep előestéjén, mind magán az ünnep 
napján vízszentelést tartani, mégpedig ugyanazzal, vagy szinte ugyanazzal a rí-
tussal. Szláv nyelvű egyházakban rögzült szokás, hogy az ünnep előestéjén, a Ba-
zil-liturgia vagy a vecsernye után a templomban tartják a vízszentelést, míg másnap 
folyókhoz, tavakhoz vagy kutakhoz vonul díszes menetben a közösség, hogy ott is 
megszentelje a vizet. A dupla szentelés eredete nem egészen világos, vö. ЖЕЛТОВ, 
МИХАИЛ, Водоосвящение, in Православная Энциклопедия 9, изд. Патриарх Кирилл, 
Церковно-научный центр „Православная энциклопедия”, Москва 2010, 140-148.

20 Nagy Szent Bazil, A Szentlélekről 27,66, in A kappadókiai atyák (Ókeresztény Írók 
6), szerk. Vanyó László, Szent István Társulat, Budapest 1983, 145-146.

21 „Ez az a nap, amelyen Jézus megkeresztelkedett és megszentelte a vizek termé-
szetét. Ezért is van, hogy ennek az ünnepnek az éjjelén, akik egybegyűlnek, merí-



Dobos András250

sajátos rítus az ilyen, otthoni használatra szánt víz megszentelésére. Az 
is elképzelhető, hogy ekkor még egyetlen közös formulát használtak a 
vízszentelésre.

A vízszentelés Vízkereszt ünnepén számos elemmel, imaformulával, 
himnusszal és liturgikus gesztussal bővült a századok során. A rítus 
magja a „Nagy vagy te, Urunk” kezdetű ima, amelynek ősiségét bizo-
nyítja, hogy fellelhető nemcsak a bizánci, hanem a nyugati-szír, a kopt 
és az örmény rítusban is.22 Mindenekelőtt tehát erre az imára fordítjuk 
figyelmünket, mert a későbbi himnográfia és a járulékos imák, amelyek-
kel körülvették, az ebben az imában csírájában már meglévő gondolato-
kat bontják ki. 

Maga a formula egy klasszikus euchologikus ima, alapvető tartalmát 
tekintve felosztható két nagy egységre, anamnetikus-megemlékezőre, 
illetve epikletikus-kérőre. Vagyis első része Isten teremtő és megváltó 
művét hirdeti kijelentő módban, második, felszólító módban álló része 
kéri Isten vizet megszentelő jelenlétét. Ugyanakkor tartalmát tovább ele-
mezve három részre is osztható, a megemlékező rész ugyanis először az 
Atya teremtését, majd a Fiú megváltását beszéli el, s a kérő, epikletikus 
rész teológiai alapja a Szentlélek működése.23 

Lássuk először, milyen elképzelése van az ókeresztény imádkozó em-
bernek magáról a teremtés módjáról. Ez rögtön világossá válik az imád-
ság nyitányában:

Nagy vagy te, Urunk, és fölségesek a te műveid, és nincsen szó, 
mely elégséges volna a te csodatételeid magasztalására. 
Mert te, saját akaratod szerint, a nemlétből létrehoztad a mindensé-
get, és hatalmaddal fenntartod teremtményeidet, és gondviselésed-
del kormányozod a világot. 

tenek a vízből, hazaviszik, és évekig megőrzik, mert ma a vizek megszenteltetnek.” 
AranyszájÚ Szent János, De baptismo Christi, in Patrologiae Cursus Completus (Series 
Graeca 49), ed. Migne, Jacques Paul, Lutetiae Parisiorum 1862, 365-366.

22 Vö. Denysenko, Nicholas, The Blessing of Waters and Epiphany. The Eastern Li-
turgical Tradition, Ashgate Publishing Company, Burlington (VT) 2012, 83.; Arranz, 
Miguel, Les Sacraments de l’ancien Euchologe constantinopolitain (7). I’«illumination» de la 
nuit de Pâques, in Orientalia Christiana Periodica 52 (1986), 153.

23 Egyes elképzelések szerint az ima eucharisztikus formulából fejlődött ki. Szer-
kezetét tekintve valóban teljesen követi az antióchiai típusú anaforákat, azzal a 
kivétellel, hogy legalábbis a bizánci rítusban nem tartalmazza a Sanctust. Bár van 
olyan szerző is, aki szerint valaha ez is jelen volt benne, és a helye is megmaradt, 
hisz az angyali karok felsorolása után kívánkoznék az angyali ének beillesztése. 
Vö. Denysenko, The Blessing of Waters 97-101.



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 251

Te négy főelemből megalkottad teremtményeidet, és az esztendő 
körét négy évszakkal megkoszorúztad. 
Tőled rettegnek az összes szellemi erők, téged magasztal a Nap, 
téged dicsőít a Hold, neked engedelmeskedik a világosság, előtted 
remegnek a mélységek, néked szolgálnak a forrásvizek. 
Te kiterjesztetted az égboltot, mint a sátorfedelet, te megerősítetted 
a földet a vizek fölött, te körülövezted fövennyel a tengert, és a lé-
legzésre levegőt fejlesztettél. 
Neked szolgálnak az angyali erők, téged imádnak a főangyali ka-
rok, néked zengnek örök dicséretet a sokszemű kerubok és a hat-
szárnyú szeráfok, kik szüntelenül környeznek téged, és körülötted 
lebegvén szárnyaikkal elfedik orcájukat a te megközelíthetetlen di-
csőséged félelmétől.24 

Az imádság a teremtés módjáról a biblikus, ószövetségi elképzelés nyel-
vén szól. Isten a nemlétből saját akarata szerint teremtett, és minden 
teremtménye szolgál neki. A szabad elhatározásból történő teremtésre 
való hivatkozás emanációs-gnosztikus elképzelések cáfolására kerül-
hetett a formula felütésébe. A creatio ex nihilo hangsúlyozása hasonlóan 
gnosztikus, vagy dualista (manicheista) tanok ellen szól. A Szentírás te-
remtésről alkotott elgondolásához képest az imában újdonság, hogy a 
látható világot az Anaximandroszra visszavezethető és az Arisztotelész 
által tökéletesített négy-elem tan alapján magyarázza. A teremtés úgy 
tűnik fel, mint az Isten akaratának engedelmeskedő valóság. 

Az imát tovább olvasva a következő, figyelemre méltó gondolat a te-
remtés várakozása Isten földön való megjelenésére: 

Mert te természetünk szülötteit szabadokká tetted, a Szűznek mé-
hét születéseddel megszentelted s az egész teremtés magasztalta 
megjelenésedet.

Ezt a gondolatot bontja ki az imához kapcsolt prológus, amelyet egyes 
kéziratok Szofroniosz jeruzsálemi pátriárka szerzeményének25 tulajdo-

24 A magyar szöveget a görögkatolikusok által használt szerkönyvből idézzük. Gö-
rögkatolikus egyházi szerkönyv (euchologion), Szent István Társulat, Budapest 1964, 178.

25 Magát a „Nagy vagy te…” kezdetű imát pedig olykor Nagy Szent Bazilnak tu-
lajdonítják. Az attribúciók, ha a szerzőséget illetően ez esetben sem tekinthetők meg-
bízhatóknak, abban mindenesetre segítenek eligazodni, hogy az imádsághoz fűzött 
prológusok és kiegészítések nem konstantinápolyi eredetűek, hanem Palesztinából 
valók. Vö. Желтов, Водоосвящение 144-145.



Dobos András252

nítanak. Itt csak a hosszú prológus azon verseit idézzük, amelyek kifeje-
zetten a teremtett világra vonatkoznak.

Ma a Szentlélek kegyelme galamb képében szállott le a vizekre. 
Ma ragyogott fel a soha le nem nyugvó Nap és a világ az Úr világos-
ságával árasztatik el. 
Ma a Hold teljes fényével világítja meg a földet.
Ma a csillagok tündöklő színpompával ékesítik az égboltot. 
Ma a felhők az igaság permetegét harmatozzák az emberi nemre. 
Ma a Teremtő felett saját teremtménye terjeszti ki kezeit. 
Ma a vizek állománya vállaira fogadja Alkotójának lépteit. […]
Ma a Jordán vizei, Isten jelenléte által gyógyforrássá változnak. 
Ma titokzatos habok vizével itattatik minden teremtmény. […]
Ma a tenger sósvizei az Úrjelenés által forrásvízzé változnak át. 
Ma a világ ködhomálya Krisztus Istenünk megjelenése által elosz-
lik és minden teremtményre mennyei világosság árad, ma az egész 
természetre felülről jövő világosság ömlesztetik. […] 
Ma a föld és a tenger osztozik örömünkben és a világ vígassággal 
telik meg.26

Krisztus megtestesülése nem csak az emberiség számára beteljesülés, 
hanem az egész teremtett világ számára. Krisztus az, aki megjelenése 
által tökéletesíti a teremtést. Itt nincs szó arról, hogy a teremtés romlott 
lenne, hanem pusztán arról, hogy tökéletesedik. Ennek a képe a sós víz, 
amely önmagában sem rossz, de azáltal, hogy Krisztus érintkezik az 
anyagvilággal, sőt, annak részévé válik, édessé lesz. 

A prológus szövege, amelynek témáit aztán a Vízkereszt ünnepköré-
nek gazdag himnuszanyaga bőséggel feldolgozza, azt is segít megérte-
nünk, hogy mi az Egyház célja a vízszentelés rítusával. Már ha egyáltalán 
beszélhetünk célról, mert a vízszentelés ebben a perspektívában nem egy 
opció, a szentség önmagánál fogva végbemegy azáltal, hogy a kereszté-
nyek közössége számára jelenvalóvá válnak Jézus életének eseményei. A 
Krisztusban történő egybegyűlés révén megvalósul a „liturgikus ma”27. 
A mintegy kétezer évvel ezelőtt végbement események a ma eseményévé 
válnak az ünneplő Egyház számára. A bizánci himnográfiára egyébként 
is jellemző ennek a „liturgikus mának” a megéneklése, de a leginkább 
hangsúlyossá Vízkereszt ünnepén lesz. Elég, ha csak a vízszentelésnek 
már a legősibb, ránk maradt rítusában is föllelhető himnuszból idézünk:

26 Görögkatolikus egyházi szerkönyv 176-177.
27 Vö. Gschwandtner, Christina M., Welcoming Finitude. Toward a Phenomenology of 

Orthodox Liturgy, Fordham University Press, New York 2019, 42-43.



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 253

Ma a vizek természete megszenteltetik, és a Jordán kettészakad, s 
hullámainak folyását visszatartóztatja, látván a vizében keresztel-
kedő Üdvözítőt.28

A teremtés a víz megszentelésében már elérte végső célját.29 A vizek itt 
valójában az egész teremtett világ helyett mint pars pro toto állnak.30 Az, 
hogy Isten egyes, kiválasztott teremtményeken keresztül szenteli meg 
a teremtett világot, az egyik, Damaszkuszi János neve alatt fennmaradt 
vízkereszti himnuszban jut kifejezésre: 

Uram, teljesíteni akartad, amit öröktől fogva elhatároztál, 
így a te titkod szolgálatára mindenfajta teremtményből valamit ki-
választottál: 
Gábort az angyalok közül,
az emberek közül a Szüzet, 
a mennyboltról a csillagot,
a vizek közül a Jordánt, 
melyben a világ törvénytelenségét lemostad,
Üdvözítőnk, dicsőség néked!31

28 Görögkatolikus egyházi szerkönyv, 168. Ezt az ún. sztichirát már a Nagy Egyház tipi-
konja, vagyis az Agia Szofia székesegyház szertartásrendje is előírja (IX-–X. század), 
vö. Mateos, Juan, Le Typicon de la Grande Église. Tome I: le cycle des douze mois (Orienta-
lia Christiana Analecta 165), Pontificium Institutum Orientalium Studiorum, Roma 
1962, 182-183.

29 Dallamszerző Szent Romanosz (†555 után) himnuszfüzére, amelyet a bizánci 
egyház Vízkereszt ünnepkörében a szakaszokban énekeltet, szép példáját tartalmaz-
za ennek a gondolatnak: „Jézusom, ki önmagadtól világító, világosságot árasztó és 
az embereket megvilágosító világosság vagy, a Jordán vizében megkeresztelkedve 
Atyáddal teljesen egylényegű világosságként ragyogtál fel. Benned az egész teremtés 
megvilágosodik és így kiált hozzád, Krisztus: Áldott vagy, Istenünk, ki megjelentél, 
dicsőség néked! (Január 8., alkonyati zsolozsma, előverses sztichirák), in Ménea III. 
Január és február hónapokra, szerk. Orosz L. Athanáz, Szent Atanáz Görögkatolikus 
Hittudományi Főiskola, Nyíregyháza 2005, 158. 

30 Hasonló gondolatot több himnuszban is találunk: „Vigadj, te teremtés, látva az 
Isten szent megjelenését! Énekeljetek, ti angyalok! Örvendj, te tenger! Ujjongjatok, 
ti tavak és források! Zengjétek titokzatosan, ti folyóvizek, szent himnuszokban: Itt a 
Krisztus, aki áldásával tündöklővé tesz minket.” (Január 3-a reggeli istentiszteleté-
nek előünnepi kánonja, VIII. óda, Ménea III. szerk. Orosz 55.) Vagy a Himnuszköltő 
Szent József neve alatt fennmaradt január 4-i előünnepi kánon (IX. óda): „Készül 
a lelkek tisztulása, eljött a világosság, a bűnök feloldása. Örvendj, Jordán folyó, 
vigadj, egész teremtés! Ujjongj, föld és tenger, dicsőítsd Krisztust, a végtelen Jósá-
got!” Uo. 74.

31 Istenjelenés ünnepének lítiai sztichirája, Uo. 130.



Dobos András254

Nem tartozik szorosan vizsgálódásunk tárgyához, de eredetisége miatt 
megemlítjük Szergej Bulgakov ide vonatkozó teológiai eszmefuttatását, 
már csak azért is, mert a szerző maga rendszerint liturgikus szövegekre 
alapoz. Bulgakov érdeklődését egy, a teológus számára kevésbé komoly-
nak tűnő hagyomány, a szent Grál – Keleten egyébként ismeretlen – le-
gendája keltette föl. Bulgakov szerint a Grál sokkal több, mint a képzelet 
szüleménye: 

A szent Grál maga az egész világ, mert befogadta és magában fog-
lalja a Krisztus oldalából kifolyt drága vért és vizet. Az egész világ 
maga Krisztus vérének és az őbelőle kifolyt víznek a kelyhe, ame-
lyekből részesedett az ő halála órájában. És a világ ezeket magában 
rejti. Krisztus vérének cseppje Ádám koponyájára hullott és meg-
váltotta őt, de az összes vér és víz Krisztusból a világra ömlött, és 
megszentelte azt […] A vérben és a vízben Krisztus velünk marad 
a földön, és ezt a jelenlétét nem veszi el sem föltámadása, sem a 
dicsőségbe való fölmenetele. Ez a jelenléte nem szentségi, mert a 
müsztérion (szentség) minden elrejtettsége ellenére ismert, lévén, 
hogy meghatározott térhez és időhöz van kötve. Ez a jelenlét nem 
szentség, de titok, a világ nagy, szent és isteni titka, az ő kincstára, 
szentélye és dicsősége: a szent Grál.32

Nemcsak Vízkereszt ünnepének szövegeiben, hanem általában a terem-
tett világ kapcsán visszatérő motívum a „megújulás”. A vízszentelés ősi 
imája szerint Krisztus az emberi természetet jött megújítani: „te vagy, mi 
Istenünk, ki a víz és Lélek erejével megújítottad a mi bűn által megaví-
tott természetünket”. Az emberi természet megújításának analógiájára a 
himnuszköltészet gyakran az egész teremtés megújításáról szól:

Készülj, Zabulon, és ékeskedjél, Neftali, Jordán folyó, állj meg, s 
feltornyosulván, fogadd be a keresztelkedni akaró Üdvözítőt! Viga-
dozz, Ádám, az ősanyával együtt, és ne rejtőzzetek el, mint hajdan 
a Paradicsomban, mert Krisztus, aki meztelenül látott titeket, meg-
jelent, hogy felöltöztessen benneteket első ruhátokba, és hogy az 
egész teremtést megújítsa.33

32 Булгаков, Сергей, Святый Граал, in Путь 32 (1932), 24.
33 Vízkereszt ötnapos előünnepi időszakának tropárja – minden istentiszteleten 

visszatérő, fő éneke –, Ménea III. szerk. Orosz 28. Az idézett kiadásban a himnusz zá-
rása: „hogy minden teremtményt megújítson”. Az eredeti, görög szöveg szó szerinti 
értelmének pontosabban megfelel az „egész teremtés” („Χριστός εφάνη, τήν πάσαν 
κτίσιν, θέλων ανακαινίσαι”, Μηναῖα τοῦ ὅλου ἐνιατοῦ, Τομος Γ’, Ἐν Ῥώμῃ 1896, 27).



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 255

Már említettük, hogy az Istenjelenés ünnepének imája és a keresztvíz-
szentelés imája nagyrészt megegyezik. Az eltérés a második, epikletikus 
részben van, ami érthető is, hiszen más a víz funkciója. A Vízkereszt 
vizére a Szentlelket azért esdik le, hogy „mindazoknak, akik abból me-
rítenek, és ízlelnek, váljék lelki és testi megtisztulásukra, betegségeik 
gyógyulására, lakóházaik megszentelésére és legyen minden hasznos 
dologra alkalmas”.34 A keresztelés vízszentelési imájában ellenben a pap 
azért könyörög, hogy a víz legyen a

megváltás vizévé, a megszentelés vizévé, a test és a lélek megtisztí-
tójává, a bilincsek leoldójává, a bűnök megbocsátójává, lelkek meg-
világítójává, az újjászületés fürdőjévé, a szellem megújulásává, a 
gyermekkéfogadás ajándékává, az enyészhetetlenség köntösévé, az 
élet forrásává.35

Van azonban egy további különbség is. A kereszteléshez megszentelt 
víz imájának epikletikus részében egy hosszú exorcizáló bekezdést ta-
lálunk, amely a teremtett világ megítélésével kapcsolatban vet föl kér-
déseket: 

Meneküljenek tőle [a víztől] mindazok, akik ármánykodnak teremt-
ményed ellen, mert a te csodálatos, dicsőséges és ellenségeidnek fé-
lelmetes nevedet hívtam segítségül.
Pusztuljanak kereszted jelére az összes ellenséges erők! 
Távozzanak tőlünk az összes levegőbeli, láthatatlan bálványok, és 
ne rejtőzködjék ebben a vízben a sátáni sötétség, ne szálljon le bele a 
keresztelkedővel együtt semmiféle gonosz szellem, amely elsötétíti 
a gondolatokat és megzavarja az értelmet.36

Ebben a részletes apotropaikus egységben a víz egyértelműen úgy jele-
nik meg, mint gonosz erők rejtekhelye. Liturgiatörténészek óvnak ben-

34 Görögkatolikus egyházi szerkönyv, 179. A január 6-én megszentelt víz egyik leg-
fontosabb felhasználási módja az Eucharisztiából kizártak vízzel történő áldoztatása 
volt. A nyilvános vezeklésben lévők vagy súlyos helyzetben lévő megszállottak szá-
mára a szentelt víz mintegy az Eucharisztia szurrogátumaként szolgált. Vö. Arranz, 
Miguel, I penitenziali bizantinti. Il Protokanonarion o Kanonarion Primitivo di Giovanni 
Monaco e Diacono e il Deuterokanonarion o „Secondo Kanonarion” di Basilio Monaco (Ka-
nonika 3), Pontificio Istituto Orientale, Roma 1993, 200-203. A vízből való részesedés 
a régi liturgikus könyvekben meghatározott, külön szertartási forma szerint történt.

35 A vízszentelés szövegét Rohály Ferencnek az 1973-as római kiadású Εὐχολόγιον 
τò μέγα alapján készült kéziratos fordításából közöljük, a szükséges helyeken javítá-
sokat eszközölve.

36 Εὐχολόγιον τò μέγα, Roma 1873,155.



Dobos András256

nünket attól, hogy ebből a néhány sorból olyan következtetést vonjuk le, 
mintha az ókeresztény gondolkodás alapvetően bizalmatlanul tekintett 
volna a teremtett világra, kezdve a legszükségesebbnek tartott anyag-
gal, a vízzel. Az említett szövegrész egyértelműen interpoláció, és az V. 
század második felénél nem korábban toldhatták bele az eredeti imába.37 

Mi tette szükségessé ennek az exorcizáló szakasznak a beékelését? 
Minden bizonnyal az az óriási paradigmaváltás, amely nagyjából ebben 
az időben következett be a keresztény beavatás gyakorlatában és teológi-
ájában. Az iniciáció, a keresztény beavatás kezdetben, Keleten és Nyuga-
ton egyaránt, a János evangéliumának harmadik fejezetében olvasható 
képre épült. Eszerint a keresztség mindenekelőtt újjászületés vízből és 
Szentlélekből (Jn 3,5).38 Csak miután egészen praktikus okokból a keresz-
telés időpontja a keresztény világban általánosan Húsvét lett, kerestek a 
beavatáshoz egy alternatív teológiai megalapozást, amely a Rómaiakhoz 
írt levél hatodik fejezetére épül, miszerint a keresztelendő meghal és fel-
támad Krisztussal.39 

Az új víziónak megfelelően szerkesztették át a már meglévő liturgi-
kus formulákat is, így a vízszentelési imát. A keresztelendő misztikus 
halálélményt tapasztal meg a vízben való alámerülése által. Márpedig 
az ókori elképzelés szerint a halál után a keresztény emberre még ke-
mény próbatétel vár. A léleknek tisztuláson kell keresztülmennie, mi-
közben a gonosz erők rémisztik a múltban elkövetett bűnök gondolatá-
val. Ennek a fizikai halálnak a mintájára képzelték el a spirituális halált 
is a keresztvízben, s éppen ebben a lelki harcban sietett az Egyház a 

37 Erre utal maga a tény, hogy ez a szakasz teljesen hiányzik a január 6-i nagy víz-
szentelés imájából, továbbá az is, hogy kimarad a maroniták által használt szövegből 
is. Vö. Parenti, Stefano, Tradizioni orientali: da dove si comincia?, in Rivista Liturgica 103 
(2016), 426.

38 Ez magyarázza a beavatás rítusának elemeit és azok sorrendjét is, legalábbis 
Antióchiában és Konstantinápolyban. Itt ugyanis az V. század közepét megelőzően 
első helyen áll egy olajjal való megkenés, amelyhez a Lélek ajándékozása kötődött, és 
csak ezt követte a vízben való alámerülés. Mindez azon logika alapján, hogy a Lélek 
az, aki megvilágosít valakit és elvezeti a Krisztus-követésig. Magát a keresztelést az 
V. századig az említett egyházakban nem is követte egy újabb megkenés. 

39 Ennek a paradigmaváltásnak egyéb következményei is lettek. Így például az, 
hogy a keresztelés előtti, olajjal történő megkenés már nem fejezhette ki a Lélek áta-
dását, és egyfajta apotropaikus szerepet kapott – így lett belőle a katekumenek olaja 
–, a keresztelést követően pedig egy újabb megkenést foganatosítottak, immár egy új 
liturgikus formulával („A Szentlélek ajándékának pecsétje”). Vö. Parenti, Tradizioni 
orientali 421-427.



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 257

gonosz elhárítására vonatkozó könyörgéseivel a keresztségben megvilá-
gosulandó segítségére.40

Ebből persze nem következtethetünk arra sem, hogy a bizánci litur-
gia mentes lenne minden, a teremtésre vetített gyanakvó elképzeléstől. 
A himnográfiában közhely az az elképzelés, hogy a vízbe leszálló Krisz-
tus összetörte a gonosz fejét. Mindez magyarázható azzal, hogy a him-
nuszköltők a szentelés központi magvának számító, immár interpolált 
imádságból merítettek ihletet, amikor a Jordán-béli szörnyeket emlege-
tik. Tagadhatatlan azonban, hogy a teremtésben megbúvó és a vízben 
lakozó gonoszról való elgondolás már a fent elemzett imánál korábbi 
hagyományrétegben is tetten érhető. 

A nagy vízszentelési ima mellett ugyanis a nyomtatott szerköny-
vek ismernek egy másik imádságot is, amelyet a halálveszélyben lévő 
gyermek keresztelésére írnak elő. Csakhogy a régi kéziratok ilyen címet 
egyáltalán nem tartalmaznak az ima bevezetésénél, hiszen a keresztség 
nélkül elhunyt gyermekek sorsa felől, legalábbis a középkor derekáig, 
nemigen aggódtak Bizáncban. Az ágostoni teológia az áteredő bűnről 
nem tette szükségessé bármilyen szükségkeresztség rendjének a kidol-
gozását. 

Ez a második ima a régi kódexekben egyszerűen alternatív formula-
ként szerepel, ismeretes a szír rítuscsalád egyházaiban is. Egyes kutatók 
véleménye szerint teológiájából ítélve még régibb, mint a már korábban 
bemutatott, ma általános használatban lévő ima.41 Íme, a rövid imádság, 
amelynek csak az első, anamnetikus részét idézzük: 

Urunk, mindenható Istenünk, 
minden látható és láthatatlan teremtmény alkotója, 

40 Megjegyzendő, hogy egészen hasonló módosításon esett át a római rítus húsvéti 
vízszentelése. Vö. Stock, Alex, La benedizione dell’acqua battesimale nella liturgia romana, 
in Concilium 21 (1985), 68-80. Ebbe az imába is betoldottak egy apotropaikus, a víz 
megtisztítását kérő részt: „Messzire távozzék tehát, Urunk, a te parancsodra innen 
minden tisztátalan lélek. Legyen távol az ördögi cselszövény minden gonoszsága. Ne 
keveredhessék ide ellenséges erő, ne röpködjön leselkedve, ne alattomoskodjék lap-
pangva, ne rontson fertőzve. Legyen e teremtmény szent és bűntelen, mentes az el-
lenség minden támadásától és tiszta minden gonoszság távozása folytán”, SzÚnyogh 
Xavér, Magyar-latin misszále az év minden napjára a római misekönyv szerint, Budapest 
1933, 537. A II. Vatikáni zsinatot követő liturgikus reform által megújított szövegek 
exorcizáló részt már nem tartalmaznak.

41 Vö. АРРАНЦ, МИХАИЛ, Таинства Византийского Евхология (Избраннные 
сочинения по литургике 1), Папский Восточный Институт – Институт Философии, 
Тeологии и Истории св. Фомы, Рим – Москва 2003, 338-339.



Dobos András258

aki az eget, a földet és a tengert teremtetted, 
s mindazt, mi bennük van,
aki egy helyre gyűjtötted össze a vizeket,
bezártad a mélységet és lepecsételted azt félelmetes és dicső neveddel,
aki a vizeket az egekre függesztetted;
te erősítetted meg a földet a vizeken,
te erősítetted meg erőddel a tengert,
te törted össze a sárkányok fejeit a vizekben,
félelmetes vagy, és ki állhat neked ellen?
Tekints le, Urunk, erre a te teremtményedre, 
és áldd meg ezt a vizet, 
és részesítsd azt a megváltás kegyelmében,
a Jordán áldásában, 
tedd a romolhatatlanság forrásává és a megszentelés ajándékává,
bűnök feloldójává, 
betegségek gyógyítójává, 
gonosz szellemek megrontójává,
az ellenséges erőknek megközelíthetetlenné,
angyali erővel teljessé.

Ebben a formulában az a különös, hogy első felében a teremtésről szól, 
de a teremtésen kívül semmilyen más bibliai eseményt nem idéz, hanem 
rögtön áttér a keresztelésre vonatkozó kérelmekhez. Az ember kereszt-
ségben való újjászületése mintegy a világ teremtésének egyenes folyta-
tása. 

Mindenesetre a szöveg említi a vízben rejlő „sárkányok fejét”, ami-
ben viszont inkább az ószövetségi mitikus elképzelések tükröződnek,42 
semmint kidolgozott ókeresztény kozmológia. Az imádság első néhány 
sora szinte szó szerint megegyezik Manassze imájának szövegével.43 A 
Krisztus megkeresztelkedését ábrázoló bizánci ikonokon a XVI. század-
tól megjelennek a sárkányok és vízi szörnyek, de ezek az ábrázolások is 
inkább a patrisztikus szövegekből, zsoltármagyarázatokból ihletődtek. 
Jelen esetben a görög zsoltároskönyv 73. zsoltárának 13. versét értelmez-

42 Vö. Mangum, Douglas – Hamilton, Matthew James, Leviathan, in The Lexham 
Bible Dictionary, ed. Barry, John D., Bellingham (WA), dig. ed. 

43 Ez a rövid szöveg mintegy külön könyvként szerepel a Setpuaginta egyes ki-
adásaiban, de függelékként megtalálható a legtöbb Vulgata-kiadásban is. A bizánci 
egyház liturgikus szövegként használja, mégpedig a böjti napokra előírt nagy esti 
zsolozsmában. 



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 259

ték krisztológiai kulccsal: „Te hasítottad szét hatalmas erőddel a tengert, 
szétzúztad a vízi szörnyek fejét. Te törted össze a sárkány fejeit.”44

Léteznek a bizánci rítusban még egyéb alkalmakra szóló vízszente-
lések, amelyek részben szintén ősi szövegekből épülnek föl, de a Vízke-
reszt ünnepére és a keresztelésre szánt szövegek vizsgálata már elegen-
dő ahhoz, hogy lássuk, milyen összefüggésben kerül szóba egyáltalán 
a teremtés, és mi az a teológia, vagy inkább melyek azok a teológiák, 
amelyek tükröződnek ezekben a rítusokban. 

5. A templomszentelés 

Talán nem meglepő, hogy a teremtés és a teremtett világ motívumát a 
vízszentelési szertartások imái, himnuszai bőséggel tartalmazzák. Van 
azonban olyan téma, amelyet ezek a szövegek nem érintenek. Bizonyos 
rítusok analógiát állítanak föl az Isten teremtő és az ember alkotó műve 
között. Egyes imák szinte rácsodálkoznak az ember teremtő képességé-
re, hogy Istennel együtt tud működni a világ formálásában. Az egész 
rítus szerkezete meglehetősen bonyolult. Az egész teremtést bölcsen 
kormányzó Istenre való szokott utalásokon kívül megtalálunk benne 
néhány új, a teremtett világgal kapcsolatos gondolatot.

A templomszentelés visszatérő kulcsfogalma a „megújulás”. Az 
emberi természet és az egész teremtés általános megújítása megjelent 
a Vízkereszt szövegeiben is, itt azonban olyan megújulásról van szó, 
miszerint egy meglévő épület a megszentelés által teljesen új funkciót 
nyer.45 A fogalom maga azonban e lelki magyarázaton túl az Ószövet-
ségben gyökerezik. A Septuaginta a babiloni fogságból hazatért zsidók 
által újjáépített jeruzsálemi templom fölszentelésére használja a kife-
jezést (Ezd 6,16). A bizánci rítusban eleinte a templomszentelés rítusá-

44 Vö. ПОКРОВСКИЙ, НИКОЛАЙ, Евангелие в памятниках иконографии, Прогресс-
Традиция, Москва 2001, 277-279. Olyan ábrázolások is ismertek, amelyeken Jézus a 
Jordánban keresztbe helyezett deszkákon áll, amelyek alól kígyók kúsznak elő. Ez 
a jelenet emlékeztet Krisztus pokolra szállásának ikonográfiájához. Ott a deszkák 
a pokol összetört kapuit jelképezik. Krisztus megkeresztelkedése már az alvilágba 
való leszállásának a képe, vagyis a Jordán-parti eseményben az Üdvözítő jelzi, hogy 
célja a halál eltiprása. Vö. КВЛИВИДЗЕ, НИНА, Крещение Господне. Иконография, in 
Православная Энциклопедия 38, изд. Патриарх Кирилл, Церковно-научный центр 
„Православная энциклопедия”, Москва 2019, 720-723.

45 Vö. ШИМАНСКИЙ, ГЕРМОГЕН, Литургика: таинства и обряды, Сретенский 
монастырь, Москва 2003, 110.



Dobos András260

nak két nagy egységéből a másodikra használták. Ez időben később, 
csak a képrombolás kora után vált a templomszentelés állandó részé-
vé. Központi cselekménye az ereklyék oltárban történő elhelyezése. 
A templomszentelés hosszú ideig tulajdonképpen magából az éppen 
kifaragott és felállított oltár megtisztításából és müróval, szent olajjal 
való megkenésből állt. Ehhez kapcsolódott a VIII-IX. századtól egy új 
elem, az ereklyék ünnepélyes elhelyezése.46A rítus értelemszerűen az 
ikonrombolók által megszentségtelenített templomok újraszentelésére 
szolgált, ilyen értelemben valóban „megújulásnak” tekinthető. A meg-
újulás gondolata a teremtéshez kapcsolódva végigvonul az istentiszte-
leten: Isten Szentlelke megújítja a teremtést, és benne az embert is, aki 
természetében folyton erkölcsi megújulásra, megtérésre hivatott. Ezt a 
gondolatot bontja ki a templomszentelés záróimája is47, a teremtéshez, 
a teremtett világhoz és benne az emberhez is a fényt, a ragyogást kap-
csolva: 

Úristenünk, ki teremtést puszta szavaddal megalkottad, létrehoz-
tad, s azt kifejezhetetlen terved szerint számtalan módon fölékesí-
tetted, ki a fölötte lebegő Szentlelkedet reá leküldötted, és fölszente-
lésére napsugárözönt ontottál rá, ki kedves szolgádnak, Mózesnek 
azt sugalmaztad, hogy jeles teremtő munkádat különleges magasz-
talással illesse és beszélje el, miként „láttad a világosságról, hogy jó, 
és elnevezted nappalnak”. Látjuk mi is ezt a ragyogó napot, amely 
mindenkor megújítja a teremtést; dicsőítünk téged, a nappalnak va-
lóban napja, dicsőítjük nem alkonyodó világosságodat. Te Egyszü-
lött Fiad révén megparancsoltad nekünk, hogy mi is újuljunk meg 
természetünkben Szentlelked segítségével, s az ő vételének ajándé-
kából az igazak úgy ragyogjanak, mint a Nap.
Hozzád könyörgünk, és kérünk Téged az Igének Atyja, Urunk és 
Istenünk, hallgasd meg esedező kérésünket, tekints le kegyesen re-
ánk, bűnös és méltatlan szolgáidra, kik ebben a mennyhez hasonló 
templomban, a földkerekség díszében, kimondhatatlan dicsőséged 
valóságos szentélyében tartózkodunk.48

46 Vö. Желтов, Православное чинопоследование, 93-96.
47 A mai szertartás záróimája nem tartozik a rítus legősibb rétegéhez. A gö-

rög könyvek Kallisztosz konstantinápolyi pátriárka (†1363) neve alatt hozzák, vö. 
ЖЕЛТОВ, МИХАИЛ, Православное чинопоследование освящения храма в истории, in 
Ежегодная богословская конференция ПСТБИ: Материалы 2001 г., Православный 
Свято-Тихоновский гуманитарный университет, Москва 2001, 94-97.

48 Εὐχολόγιον Δ’. Εγκαινιαστικόν, Εκδόσεις Ιεράς Μονής Σίμωνος Πέτρας Αγίου 
Όρους, Άγιον Όρος 2003, 67-69; Ζερβός, Σπυρίδωνος, εκδ., Εὐχολόγιον τό μέγα, Εκ 



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 261

A megújuláson kívül, amelyre rászorul mind a teremtés, mind a benne 
élő ember, az ima párhuzamot von a Teremtő Isten és az őt utánzó em-
ber, valamint a csodálatos teremtés és az ékes templom között. És talán 
nem kimondva, de ott búvik meg a nem szerénytelen gondolat, hogy 
az ember az, aki alkotó munkájával tökélyre tudja vinni az Isten által 
megkezdett teremtést. 

Hogy maga az ember a teremtés koronája és teljessége, afelől a liturgi-
kus szövegek kétséget sem hagynak. Az egyik legszebb, Karácsony ün-
nepére szóló himnuszt idézzük, mert bár nem direkt módon enged erre 
a következtetésre, mégis, a megtestesülésből vezeti le a fenti igazságot:

Mit hozzunk néked Krisztus Istenünk, amiért megjelentél a földön, 
mint ember, érettünk?
Mert minden általad teremtett lény és dolog hálaadást mutat be né-
ked: 
az angyalok éneket, az ég csillagot, a bölcsek ajándékokat,
a pásztorok csodálatot, a föld istállót,
a puszta jászlat, mi pedig emberek Szűz Anyát. 
Örökkévaló Isten, könyörülj rajtunk!49

A templomszentelés bizánci rítusától egyébkén idegen gondolat, hogy 
az épület azért szent, mert egy Istenhez egyébként nem méltó környezet-
ből emelték ki és tisztították meg. Jézus áldozatát az egész világért hozta 
és ezáltal megváltotta: 

Ég és föld Ura, aki Szent Egyházadat kimondhatatlan bölcsességgel 
alapítottad […]
Nem szűntél meg minden jóval elárasztani az emberi nemet, 
jótéteményeid közül pedig a legnagyobbat a te Fiad testben való 
eljövetelében ajándékoztad nekünk, aki megjelent a földön, a sötét-
ségben ülőknek fölragyogtatta az üdvösség világosságát,
értünk önmagát áldozatul adta, és az egész világnak engesztelő ál-
dozata lett.50

της Ελληνικής Τυπογραφίας του Φοίνικος, Βενετία 1869, 289-290. 
49 Anatoliosz pátriárkának (†458) tulajdonított sztichira, Karácsony előestéjének 

nagy alkonyati istentiszteletéből. Vö. Ménea II. November és december hónapokra, szerk. 
Orosz L. Athanáz, Nyíregyháza 1998, 601.

50 „και γέγονε τοῦ κόσμου παντός ίλαστήριον” – A részlet a templomszentelés 
egy másik imájából való. Vö. Ζερβός, Εὐχολόγιον 322.



Dobos András262

Így az imák központi kérése nem is a tér megtisztítása, hanem annak 
„tökéletessé tétele”,51 vagyis Isten dicsőségének a folytonos jelenléte, 
amely elsősorban az istentiszteletekben nyilvánul meg. 

6. Néhány egyéb, a teremtett világgal kapcsolatos liturgikus elem 

Utolsó helyen említjük azokat az imákat, amelyekben a teremtett világ 
mint az imádság felütése jelenik meg. Számos formula kiindulópontja 
az Isten mindenhatóságára vagy a világot fenntartó gondviselésére való 
rácsodálkozás. Ez a motívum voltaképpen Isten megszólításának egyik 
gyakori eleme. A zsolozsmához kötődő imák gyakran a fény, illetve az 
égitestek gondolatából indulnak ki. Példaként álljon itt egy részlet a ve-
csernye egyik állandó imájából:

Fölséges nagy Isten, halhatatlanságnak egyedüli birtokosa, 
ki megközelíthetetlen fényárban élsz, 
ki minden teremtményt bölcsen alkottál, 
ki határt vontál a világosság és sötétség között, 
a Napot a nappal pompájára, a Holdat és csillagokat az éj díszére 
rendelted, 
ki bennünket bűnösöket is, méltókká tettél, 
hogy hitvallásunkkal színed előtt a jelen órákban is megjelenjünk 
s neked esti dicsőítést mondjunk, magad, Emberszerető, bocsásd 
imádságunkat tömjénfüstként színed elé,
s fogadd el azt mint illatáldozatot.52 

A teljesség igénye nélkül felsoroltuk a teremtés legfőbb motívumait a 
bizánci euchológiában, érintve a himnográfiát is. Meg kell említenünk, 
hogy a liturgia egyéb módon is tematizálhatja a teremtést, nem csak a 
szövegek szintjén. Külön téma lenne, vizsgálni a természet képeit és 
megjelenési módjait a templomépítészetben, az ikonográfiában. Régi 
szokás, amelyet ma is sok helyen gyakorolnak, de különösen a görög 
templomokban, hogy az istentiszteletek bizonyos részein a templom leg-

51 Ezt fejezi ki az oltár lemosásához szentelt víz ősi imája: „Úristenünk, ki üdvö-
zítő megjelenésed által a Jordán vizét megszentelted, küldd le most is Szentlelked 
malasztját s áldd meg ezt a vizet, hogy oltárodnak megszentelésére és tökéletessé 
tételére szolgáljon, mert áldott vagy mindörökkön örökké”. Ζερβός, Εὐχολόγιον 317.

52 Az alkonyati zsolozsma egyik állandó imája, már a legrégebbi, VIII. századi 
euchologionok is tartalmazzák. Magyar fordításához vö. Dicsérjétek az Úr nevét! Gö-
rögszertartású katholikus ima- és énekeskönyv, Chrysostomos Társulat, Miskolc 1934, 353.



A teremtés a bizánci rítus nagy euchologikus imáinak fényében 263

főbb világítótestét, a khorosznak is nevezett csillárt, esetleg a többi lám-
pát is belengetik, körbehimbáltatják.53 Amióta a keresztény Bizáncban a 
templomban mikrokozmoszt látnak, a kupola a mennyboltot, a világító-
testek az égitesteket, a központi térbe aláfüggő csillár az egész univerzu-
mot jelenti,54 amelynek minden csillaga és bolygója pusztán létével, moz-
gásával is Istent dicsőíti. Ebbe az állandó istendicséretbe kapcsolódik be 
az imádkozó Egyház. 

Pünkösd ünnepén, leginkább a szláv eredetű egyházakban, szokás a 
templomokat zöld faágakkal dúsan feldíszíteni, ezáltal is láthatóvá téve, 
hogy ugyanaz a Szentlélek gyűjti egybe az embereket az Egyházba, 
aki az egész természetet is élteti.55 A Szentháromság hagyományos és 
a bizánci egyházakban egyetlen kanonikus ábrázolásán, az Ábrahámot 
meglátogató három angyal ikonján, a jobb szélső, Szentlelket megsze-
mélyesítő alak köpenye élénk zöld színű, legalábbis Rubljov óta. A szláv 
egyházakban a pünkösd ünnepének liturgikus színe is a zöld.56

*   *   *

Áttekintésünk végén aligha vállalkozhatunk arra, hogy a teremtett vi-
lágról valamilyen egységes teológia képét rajzoljuk meg a bizánci litur-
gikus szövegek alapján. Néhány formula ezen a téren nem nyújt többet, 
mint hogy megismétli az ószövetségi motívumokat. A többlet Krisztus 
megtestesülése kapcsán jelenik meg. A megtestesülésnek a teremtésre 

53 Vö. ВАНЮКОВ, СЕРГИЙ, Обзор истории праздника Пятидесятницы, in 
Богословский сборник ПСТБИ 11 (2003), 247.

54 Tesszalonikai Simeon, De sacro templo 140, De divino templo 24, in Patrologiae Cur-
sus Completus (Series Graeca 155), ed. Migne, Jacques Paul, Lutetiae Parisiorum 1866, 
347-350., 704-705.

55 Az első erre vonatkozó utalást egy Aranyszájú Jánosnak tulajdonított, VI. szá-
zadi homíliában találjuk, De sancta pentecoste homilia 2, 3, in Homélies sur la résurrec-
tion, l’Ascension et la Pentecôte. Tome 2 ed. Rambault, Nathalie (Sources Cretiennes 
562), Les Éditions du Cerf, Paris 2013, 314. Egyesek szerint itt az ünnepi szokásokba 
elegyedett a zsidók sátoros ünnep emlékezete is, ezen az ünnepen ugyanis szokás 
volt lombsátrakban lakni. A múlt század elején szláv földön még a lakóházakat 
is feldíszítették zöld ágakkal. Vö. Мироносицкий, Порфирий, Пятдесятницу 
празднуем (Толковое богослужение 2), Синодальная Типография, С.-Петербург 
1913, 11-15.

56 Vö. Bunge, Gabriel, Der andere Paraklet. Die Ikone der Heiligen Dreifaltigkeit des 
Malermönchs Andrej Rubljov, Der Christliche Osten, Würzburg 1994, 102.



Dobos András264

ható következményeit a szövegek többféle módon adják elő: megújulás, 
beteljesedés, tökéletesedés.

Általánosságban elmondható, hogy a liturgia mostani állapotában is 
jónak és szépnek látja a teremtést, de szinte kizárólag az emberrel való 
összefüggésben tárgyalja. Antropocentrikus lenne a bizánci liturgia? 
Tagadhatatlanul. A liturgikus szövegek mindenekelőtt az ember méltó-
ságára hívják föl a figyelmet. De az is igaz, hogy minél inkább ráébred 
az ember saját méltóságára, annál inkább átérzi felelősségét is azért a 
teremtésért, amelynek ő a koronája.



Lelkitükrök és teremtésvédelem 265

Laurinyecz Mihály
Lelkitükrök és teremtésvédelem

Témaválasztás indoklása

Miközben olyan változások történnek a teremtett és az ember által át-
alakított környezetünkben, amivel kapcsolatosan számtalan kérdés me-
rül fel a kutatókban, szakemberekben a civil, tudományági körökben is, 
egyre többször kerül elő a személyes felelősségnek a kérdése. 

Kell-e egyáltalán felelőst keresni, vagyis olyan valakit, akitől, vagy 
akiktől az adott valóság változása függ. Legtöbbször akkor szoktunk 
felelőst keresni, amikor dicsérni, vagy elmarasztalni kell a következmé-
nyek miatt valakit. Vagy olyankor, amikor változást szeretnénk eszkö-
zölni a dolgok addigi menetében és szeretnénk tudni, ki, vagy mi miatt 
lettek a dolgok úgy, ahogyan lettek. Bár ki tudja, mennyire tudatos tevé-
kenység következtében bontakozott ki az, ami van, de a korábbi válto-
zást eredményezni képező hatásokat és a jövőbeli történéseket eredmé-
nyezni képes okokat és azok befolyásolási lehetőségét keressük. De nem 
csak azt, hogy mi az, ami az eredményt okozta, hanem azt is, hogy volt-e 
felelőse, vagy kellett volna-e, hogy legyen felelőse. És ebből levonva a 
következtetést tekintünk a jövőbe. Elsősorban az alapján, hogy akinek 
tennie kötelesség, felelőssége, az megtegye. 

A katolikus keresztény ember folyamatosan szem előtt kell, hogy tart-
sa az erkölcsi felelősség kérdését, hiszen ahol emberi tevékenység (actus 
humanus) van, és nem csak actus hominis, ott felelősség is van. Amikor 
pedig változtatni akarunk, annak a célja az, hogy valami jobb legyen. 
Márpedig egyértelmű, hogy az az út, amin jelenleg környezetünk ala-
kításában, felélésében járunk, nem járható sokáig, illetve igen kevesek 
számára tud különleges, vagy csak átalagosan is kényelmes életet bizto-
sítani, sokak számára viszont a minimum sem lesz elérhető ezen az úton 
haladva hosszú távon.



Laurinyecz Mihály266

Korunk sajátos adottsága, hogy van már rálátásunk (felismerjük) a 
nagybani változásokra, fajok kihalására, ember által okozott környezeti 
katasztrófákra és következményeikre, még ha egyesek tagadnak is bi-
zonyos összefüggéseket, vagy kételkednek az összefüggések állításai-
ban. A rálátás egyre inkább kiterjed a felősökre is. Tény az is, hogy a 
természet törvényszerűségei maguk is eredményeznek néha katasztro-
fális változásokat, következményeket. Egyesek erre hivatkozva mond-
ják, hogy akkor ne túlozzuk az emberi felelősséget. De ahogyan ezt az 
érvelést erkölcsileg nem fogadhatjuk el például a spontán vetélés és az 
abortusszal kapcsolatos vitában (spontán vetélés az orvosok által meg-
állapított terhesség 10-25%-ában történik – és ezek csak az orvos által 
megállapítottak, de a 4. hétig akár az anya tudta nélkül is, terhességek 
akár 50-75%-a is megszakadhat. Vagyis ha a spontán vetélés százalékos 
aránya ekkora, akkor ezen logika szerint az abortuszok száma is meg-
engedhető ekkora arányban…), ugyanúgy nem alkalmazzuk az emberi 
cselekvés és a természet törvényszerűségeiből fakadó környezeti hatá-
sok közötti párhuzam vonásával - az erkölcsi felelősség fölmentésére. 
Már csak azért sem, mert vannak különbségek a kettő között. „Az más” 
- mint erkölcsi érvelési mód jelenléte ezekben az esetekben is megjele-
nik – bár formailag azonos, vagy hasonló dolgokról van szó, mégsem 
értékeljük azonos módon azokat. Másként kategorizáljuk, más jellemzők 
szerint, annak ellenére, hogy vannak közös jellemzőik.

A kérdés lényegét az összefüggések adják. A témánk természetéből 
fakad ez a különleges összefüggési viszony, ami érinti a felelősség össze-
függési sajátosságait is. Ki, mi, melyik cselekvés hogyan okozza az adott 
– nem kívánt – természeti változást? Melyik cselekvés melyik másik 
cselekvéssel eredményezi együtt ezt vagy azt a következményt? Kinek 
melyik döntése más döntésekhez kapcsolódva mikor eredményez olyan 
következményt, amire egyedül egyikük sem gondolt? Mondhatjuk azt, 
hogy amíg korábban is volt erkölcsi kategóriája annak, hogy az egyik 
ember – akár tudatosan, akár nem tudatosan - okozója volt más vagy 
mások bűnének, addig napjainkban ez a kapcsolódási viszony még in-
kább felszínre került. Régebben általában egy személynek a felelősségét 
tartottuk szem előtt egy személlyel szemben. Jóllehet a biblikus források 
alapján mindig is szem előtt volt a közösség, mint olyanok helytelen cse-
lekvése, amely hatással volt másokra, az idegen bűn mellett „a világ”, 
„a nemzedék”, „a város bűne” megfogalmazódott, de abban mindig az 
egyes ember felelősségét tartottuk szem előtt, mivel erkölcsi cselekvésre, 
tudatos szabad és felelős cselekvésre az egyén képes. 



Lelkitükrök és teremtésvédelem 267

De miután egyre jobban körvonalazódik a közösségi döntésnek és az 
intézményi felelősségnek, valamint a vezető és a tagok felelősségének 
viszonya, magától értetődően jelenik meg a szociális bűnnek, a struktu-
rális bűnnek a kategóriája az erkölcsteológiában. A tény mellett megje-
lenik tehát a teológiai fogalom, a struktúra és a bűn, a közösség és a bűn 
kapcsolatában, miszerint egyértelműen működik, mégpedig nagyon 
sokszor sajátos logika mentén a közösségi cselekvés, amely más, mint 
az egyéni cselekvés, tartalmában, eredményében, következményeiben, 
így a felelősség kérdésében is. És megjelenik az a tény is, hogy az egyes 
ember kitartó, rendszeres cselekvése hogyan tudja befolyásolni a többi-
ek, a csoportok magatartását. Sok olyan példáról tudunk, amikor egy 
ember elindított egy cselekvést, egy dolgot és kitartó, hűséges, követke-
zetes munka révén, egy-két éven, vagy rövid évtizedeken belül nagyon 
komoly eredménye, pozitív következménye lett.

Látni, értékelni és cselekedni. Ez a Laudato si’ logikája. Mi volt eddig, 
az miért volt úgy, ahogy volt, és jó volt-e? Lehet-e jobb, nem csak más! És 
az hogyan valósítható meg? Ez gyakorlatilag minden lelkiismeret vizs-
gálatának a folyamata és célja. Mostani tanulmányunkban elsősorban 
az egyén oldaláról jelenítjük meg ezt a folyamatot: a lelkitükrökben ho-
gyan jelenik meg a teremtéssel kapcsolatos felelősségünk témaköre, mi-
vel azok a személyes lelkiismeretvizsgálatra készültek, de azért kisebb 
kitekintéseket szeretnénk tenni a nagyobb közösségek felelősségválla-
lására és annak tükrözésére. Egyfajta közösségi lelkiismeretvizsgálat 
szempontjait is keressük a forrásokban, dokumentumokban.

A klasszikus lelkiismeretvizsgálat alapja a Tízparancsolat. Nem cso-
da hát, ha találunk úgynevezett „zöld” dekalógusokat, amik stílusukban 
és műfajukban néha talán nem is felelnek meg a bibliai Dekalógusnak, 
mindenesetre ezt a címet, illetve strukturált utalásokat tartalmaznak a 
témára, a teremtett világhoz való viszony reflexiójaként mind egyéni, 
mind közösségi szinten.

Úgy végezzük kutatásunkat, hogy közben szem előtt tartjuk saját 
helyzetünkben adódó tennivalóinkat is, figyelve például arra is, hogy 
ezen konferenciánk szervezése kapcsán mennyire tudtuk szem előtt 
tartani a teremtésvédelmi szempontokat, pl. a vendéglátással, kommu-
nikációval, kiadványokkal stb. kapcsolatban. Már kifejezetten egyházi 
események szervezésére vonatkozó gyakorlati szempontokat is össze-
állított a Naphimnusz Teremtésvédelmi Egyesület a következő című 



Laurinyecz Mihály268

dokumentumként: „Teremtésvédelmi ajánlások egyházi rendezvények 
szervezéséhez, programokhoz”.1

Ha „teremtésvédelmi kötelezettségeink” – ahogyan arra konferenci-
ánk címe felhívja a figyelmünket - vannak, azokat a kötelmeket illendő 
ismerni, azok megvalósulását mérlegre tenni, lelkiismeretet vizsgálni. 
Az már egy következő kérdés, hogy a befolyásolókat, a felelősöket mi-
ben és hogyan tudjuk megtalálni és mi által tudunk másfajta cselekvést 
eredményezni. Ferenc pápa a Laudato si’-ben nagyon sokszor utal a 
mentalitás, a gondolkodás, a szemlélet, a lelkület alakítására… És ha va-
lamit változtatnunk kell, akkor az ez. A hozzáállás. És ennek a tartóssá-
ga. Többet ér apró dolgok hűséges, kitartó, következetes megvalósítása, 
mint a hangzatos, látványos egyszeri akciók.

Az is kérdés lehet, hogy – bár ha jól értjük és nem csak ezt az egy 
mondatot tartjuk szem előtt -, mit jelent a „hajtsátok uralmatok alá a föl-
det” kijelentés. A korábbi előadások utaltak ennek a kérdéskörére. Nem 
ártana egyszer azon is komolyan elgondolkodni – ahogyan arra előadá-
som készülete során találtam utalásokat -, hogy tényleg megvizsgáljuk 
a kereszténység, mint olyan felelősségét - erre a mondatra való nem ki-
fejezett hivatkozással is akár -, a mostani környezeti károk, következ-
mények miatt. Az is érdekes vizsgálódás tárgya lehetne, hogy a külön-
böző keresztény felekezetek2 milyen különbözőségeket tárnak elénk a 
természethez, annak átalakításához, használatához való akár elméleti, 
akár gyakorlati viszonyunkban. Örömteli kiemelten hallani az ortodox 
közösség teremtésvédelmi tematikában való megnyilvánulásairól. De 
hallhattuk az evangelikál közösségek gyakorlatának igen komoly poli-
tikai következményeit.

Közben az is nyilvánvalóvá vált, hogy a konkrét cselekvések mögött 
néha ugyanaz a kérdés áll, mint amiről Szent Pál idejében vita volt: mi-
lyen közel van a vég?

Mostani vizsgálódásunk a lelkitükrökre terjed, de nem feledjük, hogy 
több, a természeti jelenségeket és a személyes felelősséget másfelől meg-
közelítő vallásos helyzet is van a kifejezett lelkiismeretvizsgálaton, lel-
kitükrökön kívül. Ilyen érdekes utalás például az a liturgikus imádság, 

1 https://teremtesvedelem.hu/content/cikk/teremtesvedelmi-ajanlasok-egyhazi-
rendezvenyek-szervezesehez-programokhoz (a kutatás időpontja 2023. január 20.) A 
honlap átrendezés alatt van, tehát lehetséges, hogy másutt, de ezzel a tartalommal 
meg lesz található később is a dokumentum, illetve annak újabb változatai.

2 Az amisok közösségébe, mely általában nem térít, „önkéntes áttérés a radiká-
lis környezetvédők körében népszerű”. https://gardenista.hu/2018/08/22/gepek-he-
lyett-kozosseg/ (a kutatás időpontja 2023. január 20.)



Lelkitükrök és teremtésvédelem 269

amikor tiszta időért való imádságban kifejeződik a bűneink miatti méltó 
bűnhődés és Isten irgalmának a kérése is.3

A lelkiismeretvizsgálat kötelezettsége

Van egy transzcendens kötelezettségünk és van egy jogi kötelezettsé-
günk a lelkiismeretvizsgálatra. Az első arról szól, hogy ha a szent Isten 
elé akarunk méltóan járulni, azt tiszta szívvel kell megtennünk. A gyar-
lóságunk általános megvallása önmagában is érték és kedves Isten előtt 
– a kinyilatkoztatás alapján („Áldozatom a bűnbánó lélek, az alázatos és 
töredelmes szívet nem veted meg.” Zsolt 50/51,19.), de úgy tűnik, hogy 
nem csak egy általános önreflexióval állunk Isten elé, hanem konkrét, 
kifejezett vallomásra is szüksége van Isten előtt a léleknek. Hiszen a job-
bulás feltétele a bűnök felismerése, mert akkor van lehetőségünk arra, 
hogy valós jobbulás útjára léphessünk. Ha azt mondjuk: rossz voltam, 
arra a válasz: légy jó, térj meg. És ez jelenthet és eredményezhet nagyon 
hatékony és értékes jóságra való általános törekvést, de igazában a konk-
rét felismerés tud konkrét javulási utakat eredményezni. Ezért a lelki-
tükrök legtöbbször nem általánosságban szólítanak csupán lelkiisme-
retvizsgálatra, hanem konkrétumokra fordítják a figyelmünket.

Mint kötelezettség, ide tartozik a lelkiismeret formálásnak a kérdése 
is, mely lelkiismeret vizsgálattal jár együtt, erről a Katolikus Egyház Ka-
tekizmusa azt tanítja, hogy ez egy egész élet feladata, okossággal kell, 
hogy történjen, amely az erényre nevel, tanít.4 Majd a következő pontban 
Krisztus keresztjére fordítva a figyelmet, biztat a lelkiismeretvizsgálatra. 
Ebben serkentenek a Szentlélek ajándékai, segítenek mások tanúságtéte-
lei, tanácsai, „az Egyház hivatalos tanítása pedig irányít bennünket”.5

Törvényi kötelezettségünket az Egyházi Törvénykönyv fogalmazza 
meg, mely a 988. kánon 1. §-ában található:

3 https://www.kalazanci.ro/ima_06.html#Esoert (a kutatás időpontja 2023. január 
20.) 

„Tiszta időért
Hallgass meg, Urunk, kik hozzád kiáltunk
és adj könyörgésünkre tiszta időt,
hogy akik bűneink miatt méltán bűnhődünk,
megelőző irgalmadból kegyességedet érezzük.
Krisztus, a mi Urunk által. Ámen.”
4 Vö. KEK 1784.
5 KEK 1985.



Laurinyecz Mihály270

„A krisztushívő köteles faj és szám szerint meggyónni a keresztség 
után elkövetett és az egyház kulcsai révén még közvetlenül fel nem 
oldozott s egyéni gyónásban még meg nem vallott összes súlyos 
bűnét, melyről gondos lelkiismeret-vizsgálat után tudomása van.”

A kötelezettség a szentgyónásra az összes súlyos bűnre vonatkozik, vi-
szont ahhoz, hogy az adott bűnnek súlyosságát megállapítsuk, egyfajta 
vizsgálatra van szükségünk. A korábbiakban jelzett, egyházi hivatalos 
tanítás irányítása szerint. 

A bűnök fajtáira vonatkozó megvallás előírásával kapcsolatosan le-
het értelmezési nehézségünk.  A legtöbb szakmai forrás és hittankönyv 
(„hivatalos tanítás”) szerint kettő bűnfajta van, mégpedig halálos és bo-
csánatos (Illetve szó lehet még az áteredő bűnről és a Szentlélek elleni 
bűnökről. Az előző az nem érinti a lelki tükrök tartalmát, az utóbbi az 
annál inkább, de közvetlenül nem érinti jelenlegi témánkat.). Valószínű-
leg az előírás nem a halálos bűnfajra vonatkozóan kéri a számuk szerint 
meggyónást, hanem a faj inkább jelentené a bűn témáját, mint például 
hányszor követett el valaki lopással, káromkodással, kötelességmulasz-
tással, vagy házasságtöréssel stb. súlyos bűnt. Ekkor van a jogi utasítás-
nak erkölcsi relevanciája. És ekkor lehet a mennyiség alapján egyfajta ne-
velési folyamatnak esélye, alapja. Mert ha rendszeresen jelenik meg egy 
súlyos bűn, akkor nagyobb odafigyelést és lelkiismereti nevelést igényel.

Mindenesetre egyértelmű, hogy kell lelkiismeretet vizsgálnunk. A kö-
vetkező kérdés, hogy mit jelent ezek szempontjából a lelkitükör, mint 
intézményesített, rögzített lelkiségi-irodalmi kerete a lelkiismeretvizs-
gálatnak?

Bevezető a lelki tükrökről mint műfajról

A természetes adottságból, a tükröződésből vett kép, ami által az ember 
magára tekint hamar átmegy a lelki önmagunkba tekintés szimbólumá-
vá. Nem csak a külső formára vagyunk kíváncsiak, hogyan nézünk ki, 
hanem arra is, hogy észrevegyük, min kell, vagy min szeretnénk változ-
tatni a személyiségünkben, a magatartásunkban. Milyen a helyes, er-
kölcsös magatartás? Milyennek kell lennie? Már régtől fogva maradtak 
ránk az írott hagyományban források, amelyek parancsokban, pozitív 
mintákban, vagy kérdésekben összegezve állították elénk a helyeset. 
Szívesen nevezi ezeket tükröknek az irodalom, a lelkiségi irodalomtör-
téneti kutatás számtalan példát ismer ezekre. Igaz, nem könnyű dolog, 



Lelkitükrök és teremtésvédelem 271

nem mindenki szeret belenézni ezekbe a tükrökbe, szemlélni emberi 
gyarlóságunkat, fogyatkozásainkat, mint ahogy arról Pázmány Péter a 
következőket írja:

„Nevetve nézi más hátán az iszákot; orczáján a mocskot: de maga 
ismerésére nem fordúl, sőt, mint az igen rút emberek tűkörbe nem 
néznek, hogy éktelen ábrázattyokat ne lássák: úgy az emberi gyar-
lóság, nehezen fordíttya szemét a maga fogyatkozásinak szemlélé-
sére. (81. 27– 2. 1.)”6

Nehéz a tükörbe nézés… Nem is arra való, hogy hosszan elidézzünk 
előtte. Az emberi végzi a mindennapi teendőit, elindul, beletekint, igazít 
önmagán valamit, beállít, majd pedig este fáradtan beletekint és konsta-
tál. Ez utóbbi kicsit reflektálóbb önmagunkba tekintés, de inkább csak 
tematikus, listaszerű. Ez határozza meg a lelkitükör rövidségét, tömör-
ségét, a legfontosabb szempontokat szem előtt tartó mivoltát.

A legősibb források a legnagyobb felelősséggel járó hivatást gyakor-
lóinak szóló tükrökként maradtak ránk, az úgynevezett királytükrök. 
„8. Újbabylóni ’királytükör” … „1601 Vége az ’A király (ha) nem hallgat 
a törvényre’ (című műnek)”7  Ez az írás szoros értelemben figyelmezte-
tő jellegű politikai költemény, amely előrevetíti, milyen büntetés éri az 
istenek részéről a királyt, ha bizonyos dolgokat helytelenül tesz, például 
nem adja meg azokat a kiváltságokat, amelyeket feltehetően a szerző kö-
zössége iránt kellene teljesítenie a királynak. Nem önvizsgálatról szól, 
hanem inkább számonkérésről.

Kora középkori irodalmi műfajként a „királytükör” bemutatta a jó 
uralkodó pozitív mintaképét. „Antik hagyományok nyomán szerették 
valamely nagy tekintélyű uralkodó saját tanításaként előadni. Magyar-
országi példája az I. (Szent) István királynak tulajdonított Intelmek.”8 

6 http://publicatio.bibl.u-szeged.hu/7188/1/turi_kozkincs_2014.pdf (a kutatás idő-
pontja 2023. január 20.)

7 Az Ókori babilóniai Királytükrök, in Ókori Keleti Történeti Chrestomathia, 
szerk. Harmatta, János, Osiris Tankönyvek, Budapest 1997, 179-180. https://www.
szaktars.hu/osiris/view/harmatta-janos-szerk-okori-keleti-torteneti-chresto-
mathia-osiris-tankonyvek-2003/?pg=183&layout=s&query=Lambert (a kutatás idő-
pontja 2023. január 20.) 

8 Márkus, Ferenc, királytükör in Magyar Katolikus Lexikon, szerk. DiÓs, István  
http://lexikon.katolikus.hu/K/kir%C3%A1lyt%C3%BCk%C3%B6r.html (a kutatás idő-
pontja 2023. január 20.)



Laurinyecz Mihály272

Szent Bernát nevéhez is kötődik egy pápatükör, amelyet III. Jenő pápá-
nak írt De consideratione címmel.9

De az egyszerűbb emberek számára is találunk tükrös írásokat, mint 
például „Az együgyű lelkek tüköre” – Ahogyan azt olvashatjuk pl. Tol-
dy Ferenc10 a „Margit királyi herczegnő, mint ethikai író” c. tanulmány-
ban.11 Szintén középkori források az olvasni tudó emberek számára 
számtalan önismereti könyvet12  fogalmaznak meg, például az unitárius 
egyház közössége. Cél a helyes önismeret mellett az erkölcsös magavise-
letre13 tanítás.14 Még tucatnyi forrást találunk a föntebb jelölt középkori 
gyűjteményben, ha a „tükör”, „tükre” kifejezésre rákeresünk.

De a halál előtt állók számára is, mintegy életgyónást elősegítő, helyes 
bűnbánattal ellátó írással is találkozunk.15 Ezeknek - természetükből fa-

9 DiÓs, István, Jenő III. in Magyar Katolikus Lexikon, szerk. DiÓs, István http://
lexikon.katolikus.hu/J/Jen%C5%91,%20III..html (a kutatás időpontja 2023. január 20.) 

10 Toldy, Ferenc, Margit királyi herczegnő, mint ethikai író, in Irodalmi arcképek és sza-
kaszok, Budapest 1878, Kiadja Ráth Mór. 270-279.

11 Ua. https://books.google.hu/books?id=NxFFAAAAYAAJ&printsec=frontcover&
hl=hu&source=gbs_ge_summary_r&cad=0#v=onepage&q&f=false (a kutatás idő-
pontja 2023. január 20.) 

12 „MsU 189/A. Olly Tüköretske Mellybõl lehessen valakinek ha tsak homallyo-
son is magát meg esmerni. 1768. Aranyosrákosi Székely István. 42.” http://epa.
uz.ua/00000/00036/00052/pdf/142-180.pdf (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

13 Unitárius források: http://real-eod.mtak.hu/2989/1/UNIT_MSS_1.pdf (a kutatás 
időpontja 2023. január 20.) The Manuscripts of the Unitarian College of Cluj/Kolozs-
vár in the Library of the Academy in Cluj-Napoca I CATALOGUE „124 Bosla Kati 
„Erkölcsi Tükör vagy is: Az ifjat, (: s akár kit is :) erkölcsös magaviseletre tanító Sza-
bályok”. 1839 (book of moral instruction for the young) Hungarian; autograph; 1839. 
9 p. (p.I.); 173x110; temporary.”

14 http://epa.uz.ua/00000/00036/00052/pdf/142-180.pdf (a kutatás időpontja 2023. 
január 20.)

15 Például a Közkincs. Tanulmányok a régi magyarországi prédikációk kompilációjáról; 
Pázmány Irodalmi Műhely Lelkiségtörténeti tanulmányok. Az MTA–PPKE Barokk 
Irodalom és Lelkiség Kutatócsoport sorozata Sorozatszerkesztő Szelestei N. László 
31. old. 1. lábjegyzetének utalása: „Paul BINSKI, Medieval Death: Ritual and Repre-
sentation, London, British Museum Press, 1996, 37. A műfaj egyik legismertebb kép-
viselője Iohannes Gerson (1429†) műve, mely igen gyakorlatias tanácsokkal látja el 
mind a haldoklókat a helyes bűnbánatot illetően, mind a haldoklót vigasztalni szán-
dékozó hozzátartozókat. A mű a tízparancsolat és a főbűnök segítségével egyfajta 
lelkitükröt nyújt, majd a szorosan vett ars moriendi a haldoklónak mondható vigasz-
talásokat, imádságokat, a helyes viselkedés normáit összegzi. Ősnyomtatvány-kiadá-
sa: Iohannes GERSON, Opus tripartitum de preceptis decalogi, de confessione, et de 
arte moriendi, Köln, Bartholomaeus de Unkel, 1480.” http://real-eod.mtak.hu/7602/2/
Kozkincs_beliv.pdf (a kutatás időpontja 2023. január 20.) 



Lelkitükrök és teremtésvédelem 273

kadóan - kisebb a magatartás megváltoztatására vonatkozó gyakorla-
ti következménye, célja inkább a haldokló lelkének rendezése a bánat 
fölindításával, mint a jövőbeli gyakorlat megváltoztatása.

Így jutunk el kifejezetten a gyónási tükrökhöz, amik klasszikus meg-
határozása a következőképpen hangzik (szöveghű helyesírással):

„Gyónási tükör, a közönségesebb bünöknek rendszer szerint való 
összeállítása. A lelkiismeret vizsgálatának könnyebbítésére szolgál, 
különösen azok részére, akik vallásos kötelmeiknek kellő ismere-
tével nem rendelkeznek. A katolikus imakönyvekből sohasem hi-
ányzik. Rendszerint kérdések alakjában a tizparancsolat és az anya-
szentegyház öt parancsolatának sorrendje szerint van fogalmazva. 
A XV. és XVI. sz.-ban nyomtatott lapokat használtak, és ezek vezér-
fonalat nyujtottak a gyónáshoz. Krisztus, a Szüz Mária, a bünbánó 
lator és egyéb alkalmi képekkel voltak diszítve.”16

A Magyar Katolikus Püspöki Kar körlevele, amely bevezette a II. Va-
tikáni Zsinat után az új bűnbocsánati szertartást, biztatja a lelkipász-
torokat, hogy „Készítsenek híveik számára olyan lelkitükröt, amelyben 
kiemelik az egyébként elhanyagolt bűnöket, pl. az emberi közösséget 
sértő bűnöket is (gyűlölködés, önzés, karrierizmus, szülők felelőssége, 
öregek megbecsülése, közösség megkárosítása stb.).17 „A megtérő pedig 
Krisztus példájának és parancsainak tükrében vizsgálja meg életét…”18 
A több megtérő kiengesztelődésének szertartása egyéni bűnvallomással 
és feloldozással részben olvassuk: a hívek „mérlegelik életüknek Isten 
igéjével való összhangját…”19 „Ha megfelelőnek látszik, a közös lelki-
ismeretvizsgálat és a bűnbánat-felindítás helyettesítheti a szentbeszé-
det, de ebben az esetben nyilvánvalóan az előzőleg felolvasott szentírási 
szövegből kell kiindulni.” 20 A lelkiismeret-vizsgálat: „Ajánlatos, hogy 
egy bizonyos ideig csendet tartsunk, hogy mindenki megvizsgálhassa 
lelkiismeretét és töredelmes bánatot ébreszthessen szívében. A pap, a 
szerpap, vagy másvalaki, aki a szertartást vezeti, segítheti ebben a híve-

16 https://www.arcanum.com/hu/online-kiadvanyok/Lexikonok-a-pallas-nagy-
lexikona-2/gy-B59B/gyonasi-tukor-B72A/ (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

17 Magyar Katolikus PÜspÖki Konferencia körlevele, in Bűnbocsánat és oltáriszent-
ség, Budapest 1975. 7-11. 10.

18 Általános tudnivalók a bűnbocsánatról, in: Bűnbocsánat és oltáriszentség, Budapest, 
1975. 21.

19 Uo. 23.
20 Uo. 24.



Laurinyecz Mihály274

ket tömören megfogalmazott mondatokkal, vagy litániaszerű könyörgés 
által, alkalmazkodva életkorukhoz, állapotukhoz stb.” 21

Miután rövid visszatekintést és meghatározást tettünk vizsgált té-
mánkra vonatkozóan, egy-két módszertani szempont után rátérünk a 
konkrét teremtésvédelmi szempontokat tartalmazó lelkitükör-elemzé-
sekre.

Módszertani megjegyzések

Közel 70 lelkitükröt vizsgáltam meg, főleg internetes források alapján. 
Ezek nagyjából ötven különböző lelkitükröt fedtek le, mivel egyértelmű-
en kiderült - konkrét utalások nélkül -, hogy ezek között megtalálhatóak 
a közös források, amelyekből a későbbiek merítettek. Nem vizsgáljuk 
a származási folyamatokat, csupán utalást teszünk arra vonatkozóan, 
ha nagyon hasonló szöveggel találkoztunk más forrásokban is. A konk-
rét elérhetőséget csupán azoknál a szövegeknél hoztam (online linket), 
amelyek a legáltalánosabbak, vagy tartalmukban súlyosak, meghatáro-
zóak, vagy különleges figyelmet érdemlőek.

Alapjában három típust tudunk megkülönböztetni a teremtésvédel-
mi szempontokat tartalmazó lelkitükör elemzéskor.

1. a klasszikus lelkitükrök, amelyek nem a modernkori teremtésvédel-
mi szempontok alapján fogalmazódnak meg, de szem előtt tartják a 
környezetünk iránti felelősségünket

2. a már tudatos, akár konkrét teremtésvédelmi szempontokat megje-
lenítő lelkitükrök

3. az átfogó, kifejezetten teremtésvédelmi szempontból megfogalma-
zott teljes lelkitükör

Az is megfontolandó, hogy a lelkiismeret nevelésének a lelkitükör nem 
kizárólagos formája, hiszen a tanító jellegű, az erényekről, a helyes ma-
gatartásról szóló lelki írások kifejtő módszerei nem csak felsorolás-sze-
rűek, így bővebb segítséget adnak a hívő kereszténynek, de az egy másik 
kutatási téma tartalma lehet. Ez a rövidség jellemzője a könnyen hasz-
nálható lelkitükör stílusnak.

21 Uo. Kiengesztelődés több megtérővel – egyéni feloldozással - 49.



Lelkitükrök és teremtésvédelem 275

A klasszikus lelkitükrök szempontjai

Amint jeleztük, ezek a lelkitükrök bár kifejezetten nem használják a 
teremtésre, a teremtés védelmére vonatkozó utalásokat, de tartalmukat 
tekintve mégis azok. Az általános lelkiismeretvizsgálat módszereit, leg-
többször a Tízparancsolatot szem előtt tartó gyűjtemények ezek.

Mely gondolatkörökbe, a Tízparancsolat mely témáihoz csoportosul-
tak ezek a tükör-kérdések? Már az Isten-ember viszonyában -igaz, nagy 
ritkán, de találunk olyan utalást, mely Istenre, mint teremtőre tekint, a 
bűn pedig teremtővel szembeni hűtlen kezelésről szól. 

A másik csoport az önmagunkkal szembeni bűnök csoportja: a túl-
zott fogyasztás, elsősorban a mértékletesség, az önfegyelem, a böjt 
szempontjai, mint az egyéni felelősség kérdéseit tárgyalja. 

A harmadik csoport lelkiismereti szempontjai szoros értelemben a 
tulajdon helyes használatára vonatkoznak: a lopás, a felelős anyagi ma-
gatartás szempontjaival. De ennek a távlatai is még csupán az egyén 
közvetlen viszonyaira terjednek ki, tehát időben és térben messze nem 
mutatják a teremtésvédelem hosszabb és nagyobb időben és térben 
megjelenő távlatait. Szintén klasszikus tematikák a pazarlás, tékozlás, 
mohóság, kapzsiság, önzés, szétszórtság, elégedetlenség, közömbösség, 
függőségek. Ezek általában jelzik a teremtett dolgokkal való viszonyt, 
de nem reflektálnak arra a teológiai tényre, hogy itt a teremtő-teremtett 
viszony, mint sajátos felelősségi viszony áll fenn, csupán a mértéktelen, 
helytelen magatartást tartják szem előtt. 

Nagyon ritka a nem emberi élőlényekkel kapcsolatos viszony kérdése, 
ha mégis, akkor valahogy így: „bántottam állatokat” - ez utóbbi kifeje-
zetten a gyermek lelkitükrökben.22

Bő harminc éve gyakorló cserkészvezetőként a cserkésztörvény 6. 
pontja és magának az egész tíz pontnak a párhuzamba állítása a Tíz-
parancsolattal különleges tapasztalat a természet értékeire való neve-
lésben: 6. A cserkész szereti a természetet, jó az állatokhoz, és kíméli a 
növényeket.

Azért is érdekes ez a szempont, mivel a cserkészetnek legtöbb közös-
ségi gyakorlata ökumenikus, illetve az alapító Lord Robert Baden-Po-
well vallásosságról alkotott képének igen meghatározó szempontjai az 
Istennel való találkozás a természetben, a természet megismerései egy-

22 https://pestiferences.ferences.eu/gyontatas/lelkitukor/lelkitukor-gyerekeknek/ 
(a kutatás időpontja 2023. január 20.)



Laurinyecz Mihály276

ben Isten megismerésének alkalmai, a természetközeli élet az önismeret, 
önmagunk nevelésének nagyon jó helyzetei.23

Érdekes találkozni olyan lelkitükör szemponttal, amelyben egysze-
rűen csak ennyi fogalmazódik meg, pozitív önvizsgálati formában: 
„Istenre irányulás: …A természetesség érzése” 24 Mit takarhat ez? Ha 
például hozzágondoljuk, hogy az emberi életet védeni kell annak termé-
szetes végéig25? Ez a természetesség megélése. Mint kötelesség, az élettel 
együtt járó terhek viselése és nem elmenekülés előle az eutanáziában? 
Nem kell túl nagy fantázia ahhoz, hogy a lelkitükör mondatából egész 
idáig eljussunk. Érdekessége a természetes halál kifejezés használatá-
nak XVI. Benedek pápa Caritas in veritate c. enciklikájának mondata, 
melyben összekapcsolja a többi bioetikai kérdés között a természetes ha-
lál fogalmát a környezeti ökológia szem előtt tartásával. Amennyiben az 
előzőeket nem tartjuk szem előtt, ez utóbbi is feledésbe merül.26 Vagy az 
az egy mondat: „Szeretem a természetet?”27

Az is érdekes szempont, amikor azzal a kérdéssel találkozunk a lel-
kitükörben, hogy „Tisztelem-e az élet minden formáját?” de az utána 
következő kérdés már így hangzik: „Vigyázok-e az élőlényekre, nem 
kínzom-e azokat fölöslegesen?”28 Ebben a mondatban benne van az is, 
hogy az élethez hozzátartozik a természet felhasználásának, fogyasz-

23 KÖmény, Beáta, A cserkészet lelkisége, in Keresztény Szó, 2012.09.06. https://epa.
oszk.hu/00900/00939/00142/EPA00939_kereszteny_szo_2012_09_6.html (a kutatás 
időpontja 2023. január 20.)

24 http://pestiferences.ferences.eu/2018/03/02/lelkitukor-felnotteknek-a-szeretet-10
-perce-alapjan/ (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

25 II. János Pál, Evangelium vitae 93. pont https://www.vatican.va/content/john-
paul-ii/hu/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html (a 
kutatás időpontja 2023. január 20.) 

26 XVI. Benedek, Caritas in veritate, 51. pont: „Amennyiben a társadalomban az 
élethez és a természetes halálhoz való jogot nem tartják tiszteletben, ha az ember 
fogantatása, magzati élete és születése mesterséges körülmények között történik, ha 
emberi embriókat áldoznak fel kísérleti célokra, a humán ökológia fogalma végső so-
ron értelmét veszíti, és vele együtt a környezeti ökológia fogalma is eltűnik a köztu-
datból.” https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/hu/encyclicals/documents/hf_
ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

27 Babos, Áron, Találkozás Istennel. ABS – velemjáró – 16+, https://oli.katolikus.hu/
wp-content/uploads/2022/11/abs-velemjaro-16.pdf (a kutatás időpontja 2023. január 
20.) Különlegessége ennek az igényes módon szerkesztett hivatalos kiadványnak 
(egyházi cenzorral átnézett, nihil obstat-tal ellátott, imprimatur - két oldalas szóró-
lap), hogy a formátuma is fiatalos, lendületes.

28 https://pestiferences.ferences.eu/gyontatas/lelkitukor/lelkitukor-egyszeru-val-
tozat/ (a kutatás időpontja 2023. január 20.)



Lelkitükrök és teremtésvédelem 277

tásának törvényszerűsége, amit ritkán szoktunk tudatosítani. A puszta 
léthez (és mindegyik élő létéhez) hozzátartozik, hogy fogyasztunk és ez-
által feléljük, saját életünkévé tesszük azt, amit elfogyasztunk. Ha mást 
nem, az oxigént. Nincs olyan, a létből fakadó változás, fejlődés, ami nem 
igényelné a környezet erőforrásainak használatát, felhasználását. És en-
nek a szükségszerűsége, a mértéke, az aránya jelenik meg lelkiismereti 
kérdésként. Ha már elkerülhetetlen - és sokak lelkiismeretét ez a tény 
csökkenti: hogy amúgy a lét része a környezet fogyasztása – nem volt-e 
az fölösleges, elkerülhető az okozott fájdalom? A kínzás olyan tudatos, 
a fájdalom okozására irányuló magatartás, amely önmagáért a fájdalmat 
akarja, nem pedig magasabb célból fogadja el a fájdalmat. Nem jelenik 
meg a lelkitükör pontjai között, de föltehetjük magunkban, hogy tuda-
tos és felelős emberi magatartással kötelességünk-e egymásnak szenve-
dést okozó állati magatartás megakadályozása? A természet telis-tele 
van kegyelten, sokszor szükségszerű helyzetekkel. Mennyire kell azokat 
megakadályoznunk? Gondoljunk azokra a természetvédelmi területek-
re, amelyekben mindenfajta beavatkozás igyekszik elkerülni az emberi 
tevékenység, például ha egy állat ott beleragad egy mocsárba, akkor azt 
sem kimenteni, sem megölni nem lehet, akár napokon keresztül szen-
vedhet a természet törvényszerűsége szerint. Itt kell megjegyeznünk, 
hogy manapság jellemző azoknak a természetfilmeknek a készítése, 
amelyekben az állatok egymás elfogyasztásával történő táplálkozását 
rögzítik, kérdéses, hogy az ismeretterjesztő cél elég indok-e ezekben az 
esetekben a szenvedés helyzetének mesterséges létrehozásához. Ezek-
ben az esetekben jogi előírások határozzák meg, mi számít elfogadható-
nak és mi nem az. 

Amikor már megjelenik a lelki tükrökben az adósság, az ökológiai 
adósság fogalma, az már napjaink teremtésvédelmi gondolakörének ha-
tásáról tesz bizonyosságot. Most áttérünk ezeknek a vizsgálatára.

Kifejezett teremtésvédelmet szem előtt tartó lelkitükrök

Napjainkban már29 a klasszikus megközelítésű (tízparancsolat, szere-
tet parancsai, főparancsok, állapotbeli kötelességek stb.) lelkitükrökben 

29 Häring, Bernhard, Örömteli gyónás, Új Ember Kiadó Budapest, 1996 (az eredeti 
kiadás 1959-es!) című füzetecske egyáltalán nem tartalmaz teremtésvédelmi szem-
pontokat. Viszont ugyanezen szerzőnek az 1981-es Frei in Christus, Herder, 1981 ösz-
szefoglaló írásának harmadik kötete már húsz oldalon keresztül beszél az ökológiai 
lelkiismeretről. 209-218.



Laurinyecz Mihály278

egyre többször találkozunk kiemelt pontokban, de még csak egy-egy 
mondatban, gondolatban megjelenő teremtésvédelmi lelkiismeretvizs-
gálati szempontokkal. Ezek nem átfogó, környezettudatos, vagy terem-
tés-felelős lelkitükrök, hanem később betoldott szempontok korábbi lel-
kitükrökbe, csupán egy-egy mondat erejéig, például:

„Tisztelem-e az élet bármilyen formáját?” 30 Ez a kérdés segít ahhoz, 
hogy globálisan tekintsek az életre, ne csupán az emberi léttel kapcso-
latos élet-kérdésekre legyek felelős tekintettel, hanem az élet bármely 
formájára. 

Attól függően, hogy az adott lelkitükörben van „erénytükör” is, vagy-
is az elérendő cél szempontjából megfogalmazott felhívás, fogalmazód-
nak meg ilyen jellegű mondatok: „A teremtett világ javainak egyetemes 
rendeltetése van… A fölösleg nem jogos tulajdon… Vigyázok-e a világ 
javaira, ezeket az ’unokáinktól kaptuk kölcsön’?” Ez utóbbi mondat az 
egyetemességnek a generációkat átívelő szempontjait fogalmazza meg. 

Elgondolkodtató az a mondat: „Élvezem a jó ételeket”, amelyről ha 
nem látnánk, hogy az „Istenhez közelebb visznek” címszó alatt van, 
akár még az élvezet kifejezés negatív tartalmára is asszociáltatna ben-
nünket. Itt viszont az élvezet kifejezetten pozitív tartalomként jelenik 
meg. Tehát: lehet örülni a jó ételeknek! Írja ezt a mutatós, 16 éves korosz-
tálynak szóló lelkitükör. 31

A mértékletesség szempontjai fogalmazza meg a szükséges dolgok-
kal kapcsolatban az a kérdés, amely arra kérdez rá, hogy „Hány öltözet 
ruhám van? Hány kabátom és hány pár cipőm?”32 A kérdéshez nem kap-
csolódik semmilyen mennyiségi szempont a helyesre vonatkozóan, ez 
pedig azt jelenti, hogy annak eldöntése egyénre vonatkoztatott, hiszen 
állapotbeli kötelességek alapján ezekben lehetnek különbségek. 

Önmagunk, a ránk bízottak fogyasztási ismeretére is felhívja a figyel-
met a következő szempont: „Mennyi élelmiszer megy kárba a háztatá-
somban? Gondatlanság miatt mennyi a pluszkiadásom?”33 

A szükséges, elkerülhetetlen fogyasztásból fakadó hulladék kezelé-
sének szempontjaira kérdez rá az Országos Lelkipásztori Intézet Jó gya-

30 https://pestiferences.ferences.eu/gyontatas/lelkitukor/lelkitukor-egyszeru-
valtozat/ (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

31 https://oli.katolikus.hu/wp-content/uploads/2022/11/abs-velemjaro-16.pdf (a ku-
tatás időpontja 2023. január 20.) Részleteit lásd föntebb.

32 https://pesthidegkutiplebania.hu/index.php/23-lelkitukor/245-reszletes-lelki-
tukor (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

33 https://pesthidegkutiplebania.hu/index.php/23-lelkitukor/245-reszletes-lelki-
tukor (a kutatás időpontja 2023. január 20.)



Lelkitükrök és teremtésvédelem 279

korlat gyűjteményében a kérdés: „Vigyáztál-e a környezetedre, a termé-
szetre (veszélyes hulladék és más szemét biztonságos tárolása)?”34

Egy egész mentalitássá, negatív kultúrává vált a kiselejtezés, az eldo-
bás. Mennyire vagyunk annak a lekötelezettjei, a fogyasztói társadalom 
tagjai? „Tisztelettel vagyok mindenkivel, vagy a ’kiselejtezés kultúráját 
(cultura dello scarto)’ támogatom?”35 Írja egy olasz honlap. Nem véletlen, 
hogy ennek ellenkezője is kultúrává válhat: a kiselejtezésre ítélt dolgok 
újrahasznosításának kultúrájává. A hulladék, a melléktermék feldolgo-
zásának, az újrahasznosításnak a képessége.36

Gyermekektől megkérdezteti a lelkitükör a VII. parancsolattal kap-
csolatban a nem élő és nem érző teremtett világra vonatkozó felelőssé-
get: „Rongáltam tárgyakat és növényeket?”37

A lelkiismeretvizsgálat távlataira vonatkozó kérdés megdöbbentő 
szempontot fogalmaz meg: „Hiszem-e, hogy az én imámtól is függ a vi-
lág békéje, az AIDS legyőzése, a természeti katasztrófák elkerülése, az 
abortusz leküzdése stb.?” Sajátossága a kérdésnek, hogy spirituális akci-
óval, az imádsággal kapcsolja össze a távlatot és a felelősséget a lelkitü-
kör. Sajátos etikai kérdéssé válik a hívő ember életében az imádságnak 
és a gyakorlatnak az aránya: mennyi időt, energiát kell az előbbire és 
mennyit a másikra fordítani? Kit kell az első túlzásából a másikba, vagy 
az aktivitásból éppen az imádságba terelni?38

34 https://oli.katolikus.hu/jo_gyakorlat/lelkitukor/ (a kutatás időpontja 2023. janu-
ár 20.)

35 https://www.parrocchiasanpaolocagliari.com/services/orariconfessioni/ (a kuta-
tás időpontja 2023. január 20.)

36 Ferenc, Laudato si’ 22. pont https://regi.katolikus.hu/konyvtar/ferenc_papa_
laudato_si_enciklika.pdf (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

37 https://pestiferences.ferences.eu/gyontatas/lelkitukor/lelkitukor-gyerekeknek/ 
(a kutatás időpontja 2023. január 20.)

38 Vö. A Katolikus Egyház Katekizmusa a következőket írja az imádság témaköré-
ben: „2745 A keresztény imádság és a keresztény élet elválaszthatatlan egymástól. 
Mert ugyanarról a szeretetről és ugyanarról a szeretetből fakadó lemondásról van 
szó. Ugyanarról a gyermeki és szerető igazodásról az Atya szeretető tervéhez; ugyan-
arról az átalakító egységről a Szentlélekben, aki egyre inkább hasonlóvá tesz Jézus 
Krisztushoz; ugyanarról a minden ember iránti szeretetről, arról a szeretetről, amely-
lyel Jézus szeretett minket.” https://archiv.katolikus.hu/kek/kek02697.html (a kutatás 
időpontja 2023. január 20.)



Laurinyecz Mihály280

Átfogó lelkitükör

Ahogy a klasszikus lelkitükrök a Dekalógust39 tartják szem előtt, úgy 
találkozunk ezzel a módszerrel napjaink lelkitükreiben, mégpedig kife-
jezetten a „zöld” Dekalógusokban.

Példaként egy:
„Támogató ember vagy mindenekelőtt azokkal, akiknek kevesebb van 
nálad.

Tanuld meg értékelni azt, ami jó és egyszerű, hogy felismerd, nagyon 
kevéssel tudsz boldog lenni és boldoggá tenni másokat.

Gondolj minden nap egy apró változtatásra, amitől jobban odafigyel-
hetsz a környezetedre, és próbáld meg a gyakorlatban is megvalósí-
tani.

Élvezd a minket körülvevő állatok és növények sokféleségének szem-
lélését. Minden lény összefügg, és szükségünk van egymásra.

Ösztönözd családodat, hittancsoportodat és iskoládat, hogy elkötele-
zettek legyenek a környezet és a szegények iránt.

Légy felelős és elkötelezett. Ez a legnehezebb és legfontosabb lépés.
Tudatosítsd a körülötted élő felnőttekkel, hogy nem a pénz a legfon-

tosabb, hanem az, hogy az első dolog az emberekről és a bolygóról 
való gondoskodás.

Keresd meg az evangéliumban, hogyan viszonyult Jézus más embe-
rekhez, élőlényekhez és a természethez, hogy kövesd őt.

Tanuld meg, hogyan vigyázzunk közös otthonunkra, a bolygóra.
Ismerd fel, hogy a legfontosabbak az emberek, és értsd meg, hogy nem 

mindent lehet helyrehozni/elérni a tudomány vagy a technológia se-
gítségével.”40

39 Azon nem kell meglepődnünk, hogy ezek a Dekalógusok nem mindig tíz pont-
ból állnak, napjaink dekalógusai nem követik sokszor a számszerűséget, sokkal in-
kább a műfajt: pontokba szedett parancsolatok gyűjteményét. Ez a dekalógus pél-
dául hét pontba csoportosítja a gondolatait. https://www.caritasvitoria.org/2017/09/
la-campana-si-cuidas-el-planeta-combates-la-pobreza-exhorta-a-los-poderes-pub-
licos-a-no-poner-los-beneficios-economicos-por-encima-de-las-personas/ (a kutatás 
időpontja 2023. január 20.)

40 Gyermekeknek szóló Dekalógus https://www.manosunidas.org/campana/cui-
das-planeta-combates-pobreza-cuidaplanetacombatepobreza/decalogo-verde-infan-
til (a kutatás időpontja 2023. január 20.)



Lelkitükrök és teremtésvédelem 281

Amit általános elvként levonhatunk ebből a példából az a globális szem-
lélet: a lelkiismeretét vizsgáló ember nem csak önmagáért felelős, hanem 
tudatosan viselkedik mind térben felelősen másokért, mind pedig idő-
ben. Elgondolkodtató az a pedagógiai irány, amely a gyermekek, fiata-
lok mentalitását akarja megváltoztatni és abból kiindulva próbál hatni 
a felnőttek világában is. Nem véletlen ez a sorrend, hiszen a teremtés-
védelemmel kapcsolatban nagyon sokszor találkozunk olyan megrög-
zöttségekkel, amelyeket nagyon nehéz a saját megszokott nézőpontból 
kiindulva megváltoztatni, viszont egy fiatal családtagnak lehet esélye az 
új dolgok bevezetésére.41

Ilyen általános, összefoglaló, kifejezett tematikus lelkitükör, amit a fo-
gyasztóknak állított össze egy munkacsoport, módszerében nem idegen 
a lelkiségi irodalomban. Ahogyan vannak korosztályoknak, hivatáste-
rületeknek, úgy sajátos tematikáknak is lelkitükör-gyűjteményei. Ebből 
a szempontból tehát egyáltalán nem új dologgal találkozunk. 

A fogyasztók számára elkészített lelki tükör már a címében is megfo-
galmazza az elkerülhetetlent: fogyasztunk. Valami pedig fogy. Az egy 
dolog, hogy az ember által megtermelt dolgot fogyasztja az ember, de a 
termelés maga is a természetet fogyasztja. A lelkitükör a Naphimnusz Te-
remtésvédelmi Egyesület honlapján található, „Jaczenkó Edit olvasó írása 
alapján készült”.42 A szerző önmagáról vall egyik bejegyzésében: „gya-
korlott zero wastes vagyok”43 vagyis nulla hulladéktermelő célkitűzésű 
életmódot él. Több pedagógiai jellegű teremtésvédelmi írásával, előadásá-
val találkozunk az interneten. Ez az összeállítás áttekinthető, jól struktu-
rált, nem túlzó. Az általa összeállított lelkitükörben vannak általános elvi 
megfogalmazások, célkitűzések és konkrét cselekvési minták. Fő gondo-
latmenete az élet, a teremtés tisztelete, az igazságosság, mértékletesség és 
a szabadidő szempontjai. Ebből is látszik, hogy nem akar egyszerre min-
dent felölelni, mégis alapos, főleg az általános szempontokkal:

41 Vö.: Ferenc, Laudato si’ 209. pont: „Azokban az országokban, amelyeknek a leg-
nagyobb változtatásokat kellene végrehajtaniuk fogyasztói szokásaikban, a fiatalok 
új ökológiai érzékenységgel és nagylelkű szellemiséggel rendelkeznek, és néhányan 
közülük csodálatosan küzdenek a környezet védelméért, de olyan erősen fogyasz-
tói és jóléti közegben nőttek fel, amely megnehezíti más szokások kialakítását. Kö-
vetkezésképpen egy nevelési kihívással állunk szemben.” https://regi.katolikus.hu/
konyvtar/ferenc_papa_laudato_si_enciklika.pdf (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

42 https://teremtesvedelem.hu/CONTENT/HIREK/LELKI-TUKOR-FOGYASZTOK-
NAK (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

43 https://korforrasakademia.hu/products/course/hulladekmentes-eletmod-online
-tanfolyam (a kutatás időpontja 2023. január 20.)



Laurinyecz Mihály282

Elsőként rögzíti, idézve a Laudato si’ enciklikát, hogy Isten művének 
védelmezése nem szabad választás kérdése, nem másodlagos tenni-
valója a keresztény embernek. Egy olyan úton akar elindítani, amely 
lehetőséget ad átgondolni mindennapi rutinjainkat, szokásainkat, 
cselekedeteink hatásait. Ezzel már eleve egy általános reflektív ma-
gatartást indít el, ami – még ha itt nem is ölel fel minden területet, 
de – lehet elindítója egy átfogó magatartás-megújításnak. Szokásvál-
tásnak. Ilyen alapvető szempontok: a testvériség megélése Isten vala-
mennyi teremtményével, a Lélek templomaként tekintek-e magamra 
(ez ősi biblikus kép vö. 1Kor 3,16—17, mégis sajátos jelleget kap a te-
remtésvédelmi keretben, Pál apostol még nem ebből a szempontból 
fogalmazott). De különleges szempont a lelkitükörben, amikor az 
élelemül szolgáló állatok belső értékének és méltóságának megbecsü-
léséről szól. Tudatosítja a nyom-hagyás tényét, de azt a törvénysze-
rűséget is, hogy az Isten által alkotott természetben nincs fölösleges 
anyag, szemét és ezt kell követnünk a felhasználásunkban is. Elgon-
dolkodtató annak a globális felelősségnek a megfogalmazása, mely 
a saját kerítésemen kívüli dolgokra való odafigyelést is szem előtt 
tartja. Az igazságosság témakörén belül jelennek meg a távlataiban 
nemzedékeket átívelő felelősség szempontjai: az ökológiai lábnyom, 
a jövő nemzedéke, az etikus vásárlói döntéshozatal, illetve az erő-
szakmentes föllépés az igazságtalansággal szemben. A mértékletes-
séggel kapcsolatban kiemelkedő szempont a szükségletek és vágyak 
arányosítása, a tervezés, a karbantartás és odafigyelés hatékonysága. 
A szabadidő eltöltésében is vannak teremtésvédelmi szempontok 
szerinti választási lehetőségeink. Megindító, ahogyan összefoglalja 
mindezeket a szempontokat a szerző az utolsó soraiban: „Végezetül 
azt kívánom mindenkinek, hogy az ökológiai megtérés útjára lépve 
csodálkozzon rá, mennyi mindenre nincs szüksége, érezze át, hogy 
a kevesebb több, hogy az anyagiak háttérbe szorítása közelebb visz 
Istenhez, élje meg, hogy a lemondás által gazdagodik és a szokásai 
önkéntes átalakításával is gyakorolja a könyörületességet a bolygónk 
sokkal kevésbé elkényeztetett részén élő embertársaink, valamint 
gyermekeink jövője és Isten valamennyi teremtménye felé.”

35 éve gyakorló lelkipásztor és gyóntatási gyakorlatra fölkészítő teoló-
gusként számtalanszor találkozom a két szélsőséggel: a laza és a skru-
pulista lelkiismerettel. Sajnos ez a két szélsőség különös módon meg tud 
jelenni a teremtésvédelem kérdéskörében. Itt viszont egy példaértékű 
kiegyensúlyozottságot látunk, hosszútávú felelős, gyakorlati szempon-
tokat megvalósítható ajánlásokkal.

A bűnbocsánat és kiengesztelődés új rítusai, amire a korábbiakban 
már utaltunk, szemünk elé állítja a közösségi megtérést, bűnbánati re-



Lelkitükrök és teremtésvédelem 283

flexiót segítő közösségi kiengesztelődési szertartást. Az erkölcsteológia 
napjainkban egyre inkább szem előtt tartja a közösségi cselekvésből 
fakadó felelősséget. Az összeadódó, a példát teremtő, a struktúrákból 
fakadó következményeket. Ezért nem meglepő, hogy az ökológiai meg-
térésnek és bűnbánattartásnak is egyre több közösségi alkalma van. Egy 
ilyen történt nem olyan rég, 2022 őszén (november 6-18.) az Egyiptomban 
tartott COP27 találkozón történt (az ENSZ éghajlatváltozási konferenci-
ája). A jelenlévő egyházi vezetők egy sajátos közös liturgikus bűnbánat-
tartási eseményen vettek részt. November 13-ára a világ tíz helyszínén 
hirdették meg ezt a bűnbánati közös eseményt, ami ebben a formájában 
is kifejezte az egyetemes felelősséget és a megtérésre való törekvést. A 
klímabűnbánat olyan fogalommá vált, amely a különböző vallási közös-
ségek számára is találkozási pont, melynek szimbóluma a Sínai fennsík, 
a három történelmi vallás közös spirituális pontja, Ábrahám és Illés, 
mint a zsidó, a keresztény és muszlim közösség összekötő személyei.  
A COP27 keretén belül szervezett „Illés környezeti bűnbánati találko-
zón” tucatnyi vallási közösség képviselője vett részt és fogalmazta meg 
a környezeti megtérés tíz spirituális pontját.44 Egyik párhuzamos törté-
nés volt a Sínai hegyen a Klíma Tízparancsolatának jelképes kőtábláinak 
összetörése.45 Ez az esemény a klímaváltozás miatti tiltakozás kifejező-
dése volt, mint a Tízparancsolat be nem tartására való emlékeztetés – 
számol be róla a The Jerusalem Post.46 

Meg kell jegyeznünk, hogy az egyházak jelenlétéről és ezekről az ese-
ményekről adott beszámolók – még az egyházi szempontoktól függetle-
nül is igen válogatott módon jelennek meg és csak egyes médiafelületen. 
Szomorú tény, hogy egyfajta párt és akár ideológiai elkötelezettség is 
vegyül a téma felszínen tartásában. Messze nem jellemző a jelen társa-
dalomban a dolog természetéből fakadó egyetemes figyelem a környeze-
ti felelősség gondolatkörében és ez a tény még az egyházak, felekezetek, 
egyházi közösségek, különböző egyházi vezetők figyelmének témára 
fókuszálásában is megnyilvánul. De az tény, hogy a COP28 eseményén 
(2023 novembere) már külön Hit Pavilont (Faith Pavilon) terveznek bősé-
ges programajánlattal.

44 https://climaterepentance.com/the-spiritual-principles/poetic-version/ (a kuta-
tás időpontja 2023. január 20.)

45 https://www.hetek.hu/cikkek/online/szimbolikusan-osszetortek-a-klima-tizpa-
rancsolatanak-kotablait-a (a kutatás időpontja 2023. január 20.)

46 Israeli activist smashes climate change 10 commandments atop Mt. Sinai - Israel 
Culture - The Jerusalem Post (jpost.com) (a kutatás időpontja 2023. január 20.)



Laurinyecz Mihály284

Távlatok, jövő

Egy nagyon gyors bontakozásnak lehetünk tanúi. Ennek a hátterében 
meghatározó Ferenc pápa személyes elköteleződése a téma iránt. Annak 
ellenére, hogy egyetemes kérdésről van szó, nem tagadhatjuk le annak 
partikuláris fogadtatását. Hiszen sokan és különbözőképpen érintettek 
a témában. Minél többek tudatos áldozatvállalása (önkorlátozása) az 
egyik legnagyobb kihívás a társadalmi átalakulásokban. Az még mű-
ködik valahogy, ha kényszerhelyzet elé áll egy társadalmi közösség, de 
hogy szabad döntése alapján vállaljon kellemetlenebb helyzetet, még 
nagyszerű és egyértelmű szenvedés-csökkenéséért is másoknak, ahhoz 
már hősies közösségi megtérés szükséges. Amint láttuk, a fiatalok meg-
szólítása az egyik hatékonynak ígérkező megoldás. A távlatok, a jövő: a 
nevelés a szűkebb környezetben, a családban, amelyről írva Harsányi 
Pál Ottó ferences teológus hármas kapcsolatrendszer redukcióját állítja 
elénk: „A teremtett világnak a teremtőhöz történő ’visszavezetése’ (re-
ductio) a megtérés által valósulhat meg, amely az ember hármas kapcso-
latrendszerét egyszerre érinti, vagyis Istennel, az embertársakkal és az 
anyagvilággal való kiengesztelődést jelenti.”47

Ennek részben az egyéni megtérés az egyik állomása, de része a kö-
zösségi felelősség felismerése is: strukturális bűn, szociális bűn legyő-
zése, abból való ökológiai megtérés útján. Ebben az elöljáró felelőssége: 
intézményi szintű döntések tartós szem előtt tartása már az egyházi 
intézmények programszervezésében is megjelenik: „Teremtésvédelmi 
ajánlások egyházi rendezvények szervezéséhez, programokhoz”.48 

Egy olyan átfogó fejlődési folyamat ez, amely lendületét annál inkább 
megtartja, minél konkrétabb és tudatosabb lesz annak a megtapasztalá-
sa, hogy „az anyagiak hátraszorítása közelebb visz Istenhez” de ember-
társainkhoz, a világhoz és önmagunkhoz is.

47 Harsányi Pál OttÓ OFM, A teremtésvédelem és a családetika közös gyökerei, in Sapi-
entiana 10. évf. 2. (2017) 46-71. 66. 

48 https://teremtesvedelem.hu/content/cikk/teremtesvedelmi-ajanlasok-egyhazi-
rendezvenyek-szervezesehez-programokhoz (a kutatás időpontja 2023. január 20.)
A honlap átrendezés alatt van, tehát lehetséges, hogy másutt, de ezzel a tartalommal 
meg lesz található később is a dokumentum, illetve annak újabb változatai.



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 285

Sághy Ádám
A város teológiájának lehetséges 
teremtésvédelmi megközelítései,
különös tekintettel a városökológiára

Bevezetés

Felmerül a kérdés, hogy korunk sok tekintetben irányt vesztett jelené-
ben alapozható-e bármiféle tekintély az ökológiára, és annak egyre sú-
lyosbodó problémáira. Másképpen szólva: ez a mindannyiunk számára 
fontos és kikerülhetetlen kérdés igényli-e egyfajta morális és társadalmi 
tekintélynek a megjelenését? Egy olyan korszakban jut napvilágra ez 
a kérdés, amely paradox módon minden tekintély és intézmény eluta-
sításában él,1 mégis olyan problémák, mint a teremtett világ védelme, 
a nagyfokú szociális igazságtalanság maguk igényelnek egy új (vagy 
régi) morálon alapuló tekintélyt, amelyre (vagy akire) egy igazságosabb2 
struktúra, vagy a jelen állapotot kiigazító gyakorlat építhető. Én amellett 
érvelnék ebben a tanulmányban, hogy Ferenc pápa megnyilatkozásai – 
kapcsolódva az ő praxisához – egy ilyen morális, tekintélyi bázissá kez-

1 Jó példa erre a Greta Thunberg jelenség, aki egyszerre támad minden „felelős” 
tekintélyt, és ezzel lényegében maga válik egy generáció sajátos morális iránytűjé-
vé. 

2 Szeretném felhívni a figyelmet arra, hogy a mai diskurzusban már nem ve-
hetjük evidenciának az Igazság, vagy az igazságosság fogalmainak filozófia vagy 
teológiai tartalmát, tartalmait. Ma az egyik lehetséges út ennek a problémának az 
áthidalására egy új dialógus megteremtése lehet, amely legalább szóba hozza a má-
sik számára az egyéni kontextusokból származó perspektívákat, engedi ezeket ta-
lálkozni, formálódni. Jó példa erre Ferenc pápa kísérlete a „Ferenc pápa válaszol” című 
dokumentumfilmben, ahol végeredményben a pápának sikerül hitelesen megjele-
níteni a kereszténység legfontosabb üzeneteit, és ehhez hozzákapcsolni az egyéni 
belátásokat. 



Sághy Ádám286

denek válni, mégpedig globálisan, és ez egyben a teológia megújulásá-
nak és egy sajátos missziónak az idejét is elhozhatja.

Ahogyan a munkások, és a munkásosztály problémái a XIX. század 
elejétől, úgy ma a globális ökológia kérdése polarizálja politikailag és 
gazdaságilag mind a közéletet, mind a társadalmat. Ugyan úgy, aho-
gyan ezt megelőzően a személy elidegenedését is a kizsákmányoló 
munkához kötötték a társadalomtudósók, úgy ma is sok tekintetben a 
globális ökológiai problémákat okozó rendszerek tehetők felelőssé egy 
újfajta elidegenedési forma kialakulásáért. Ferenc pápa részben a saját 
dél-amerikai teológiai hagyományából3 kiindulva ezt nevezi a „selejtezés 
kultúrájának”, amelyben egyszerre van jelen az ember „feláldozhatósága”, 
és felcserélhetősége, hiszen: 

„nem csak az élelmiszerek vagy a felesleges dolgok kerülnek kidobásra, 
hanem gyakran maguk az emberek is.”4

Külön értekezést érdemelne annak vizsgálata, hogy ez a két, látszólag 
külön valóság, a XIX. század kapitalista társadalmának problémái és a 
jelen kor ökológiai-szociológia viszonyai milyen összefüggésben van-
nak egymással, mennyire kontinuus folyamat ez, és mennyiben eltérő. 
Annyit mindenesetre elöljáróban megállapíthatunk, hogy az ökológia 
mai nagy kérdései többnyire szintén gazdasági, társadalmi és szociális 
problémaként vannak jelen, Ferenc pápa pedig ennek igen nagy teret 
ad megnyilatkozásaiban. Jól elhatárolva az ökológia kérdéseit azoktól a 
ma divatossá vált nézetektől, amelyek szerint a teremtett világ védelme 
pusztán egyfajta, a „polgári” kultúrában kötelező szelektív hulladék-
gyűjtésből, a bio élelmiszerek növekvő piacából álló gyakorlat lenne. A 
pápa óva int attól, hogy a környezetvédelmet pusztán egy, az éppen ak-
tuális trendeknek megfelelő, luxus divatcikként fogjuk fel. Sok tekintet-
ben ez kijózanítóan kell, hogy hasson a nyugati kultúrára. Mindeközben 
azonban ez fordítva is igaz. Ferenc pápa szövegei ugyan úgy az egyház 
számára is kijózanítóan hatnak, amikor azokban újra szembe néz a kö-
rülötte lévő világ gazdasági-, politikai- és szociológiai realitásával.

Történetileg érdemes azt is látnunk, hogy maga a kapitalizmus, és 
annak kritikai praxisa már jóval azelőtt kialakult és megerősödött a 
társadalomban, mielőtt 1891-ben XII. Leó pápa kiadta a Rerum Novarum 

3 vö. A LATIN-AMERIKAI ÉS KARIBI PÜSPÖKÖK V. ÁLTALÁNOS KONFEREN-
CIÁJA, Aparecidai dokumentum, CreateSpace Independent Publishing, 2007.

4 Ferenc pápa, Fratelli Tutti kezdetű enciklikája. A testvériségről és a társadalmi barátság-
ról, Pápai megnyilatkozások 58, SZIT Budapest 2021, 13-14. 



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 287

kezdetű enciklikáját, amelyben reflektált és megoldást kínált a korszak 
nagy kérdéseire. Ha lehet ilyen képpel élni, akkor a Laudato Si’ vagy a 
Fratelli Tutti kezdetű enciklikák sokkal inkább kortársai és nem pedig 
követői a mostani problémának. Ez ma még egy nem egészen felmérhe-
tő érték lehet, hiszen az egyház tanítása így újra valós időben szólalhat 
meg, így ez lehet az alapja egy új morális tekintélynek.

Mindezekkel összefüggésben jelen munkában, terjedelmi korlátok 
miatt, Ferenc pápa városökológiai gondolkodásának főbb pontjait sze-
retném azonosítani, és ezekkel szeretnék érdemben foglalkozni. 

Ferenc pápa városökológiai gondolkodásában azt mondhatjuk, hogy 
egy hármas perspektíva: három, személyekhez és a társadalom egészé-
hez egyaránt kötődő jog bontakozik ki. Ezek a kulturális örökséghez – 
és ennek megértéshez való jog; a természet belsővé tételéhez való jog, 
mely a személy integritásának és egységének egyik alapja, illetve a föld 
– otthon kettősének alapvető jogként való meghatározása. Mind a há-
rom esetén kiemelkedik a város meghatározó szerepe. Az építészet és 
az urbanisztika segítségével megértett és megalkotott városszövet mind 
a három problémakört érinti, a narratív szinttől egészen a fizikai struk-
túrákig. 

I. A teológia szerepének egy lehetséges olvasata Ferenc pápa 
gondolkodásában

Mielőtt konkrétan a fenti problémákról szólnánk, érdemes röviden ráte-
kinteni a teológia egy lehetséges szerepére a ferenci gondolkodásban. A 
filozófia „szolgáló szerepe” a középkori teológiában egy sajátos gondolko-
dási, hierarchikus struktúrát alakított ki.5 Mára mind a filozófia, mind 

5 Itt meg kell jegyezni, hogy a filozófia és a teológia ezen kapcsolatának, dinami-
kájának pl. Aquinói Szent Tamás munkásságában felfedezhető zárt és harmonikus 
egységessége mellett léteztek, léteznek sokkal „erőszakosabb” képei is. Ennek egyik 
lehetséges hátterére mutatnék itt rá. Alexandriai Kelemen, némileg Philónra támasz-
kodva, Ábrahám történetében helyezi el a filozófia és a teológia viszonyát. Mégpedig 
abban az allegóriában, melyben a filozófiát Hágárral, a teológiát pedig Sárával azo-
nosítja. Ebből a képből adódhat a filozófia „erőszakos” megbüntetésének lehetséges 
(akár tudatalatti) olvasta, ahogyan Sára is megbüntette Hágárt, mert féltékeny lett rá. 
Kelemen ennél ugyan árnyaltabban fogalmaz a Sztrómateiszben: „»És megsanyargatta 
őt Sára« – igazából józanságra intette és figyelmeztette.” Alexandriai Kelemen, Sztróma-
teisz. Szőttesek, I. könyv. ÓÖ. 23/., Jel Kiadó, Budapest 2011, 82. Mégis ebből a per-
spektívából megérthető lenne egy pozíció, amelyet meglátásom szerint Ferenc pápa 
teológia gondolkodásában nem célszerű belehelyezni. A Laudato Si’ enciklika sokkal 



Sághy Ádám288

a teológia teoretikus és gyakorlati jelenléte a kultúrában megváltozott, 
sok tekintetben marginalizálódott. Ferenc pápa gondolkodásában egy 
új perspektíva jelenik meg, amikor a Laudato Si’ enciklika 17. pontjában 
így fogalmaz: 

„Az emberiség és a világ helyzetét elemző teológiai és filozófiai reflexiók 
hasztalanul ismételt és elvont üzenetként szólhatnak, ha nem ismételten az 
aktuális körülményekkel való szembenézésből kiindulva jelennek meg, és 
nem veszik figyelembe azt, ami eddig ismeretlen volt az emberiség történel-
me számára. Ezért annak felismerése előtt, ahogyan a hit új motivációkat 
és követelményeket fogalmaz meg a világgal szemben, melynek részét alkot-
juk, azt javaslom, nézzük meg röviden, mi történik közös otthonunkkal.”

Ez a kezdet világosan és reálisan számot vet azzal a hiátussal, amely 
korunk kultúrája és a hit, illetve a teológia között fennáll.6 Úgy kellene 
tekintenünk az enciklika ezen helyére, mint arra a programra, amely 
arra törekszik egy sajátos perspektívából, hogy újra történelemileg és 
kulturálisan is kontextusba hozza a hit és a teológia tartalmait.7 Egy, a 

horizontálisabban gondolja el az egyes „tudományterületek” viszonyát és dialógusát 
anélkül azonban, hogy ne a hit tartalmának megjelenítése lenne a célja. Így célszerű 
az urbanisztika, az építészet, a szociológia, vagy akár a politika és teológia kapcsola-
tát a kölcsönös „barátság” jegyében elgondolni. 

6 Ennyiben nagyon is örököse és folytatója a II. Vatikáni Zsinatnak. Amikor a zsi-
nati atyák a hatvanas években szólni akarnak koruk embereihez és saját társadal-
mukhoz, akkor először azt tűzik célul, hogy megismerik a körülöttük lévő világot és 
társadalmat, hogy ebben a kontextusban tudjanak megfelelni azoknak a kérdések-
nek, melyek foglalkoztatják őket. A zsinat: „»nem csupán az egyház fiaihoz és minden 
keresztényhez fordul, hanem minden emberhez, és mindenkinek el akarja mondani, miként 
értelmezi az egyház jelenlétét és tevékenységét a mai világban.«” Az egész emberiséghez és 
annak társadalmához akarnak szólni a zsinati atyák. Úgy, hogy „az emberek világát tartja 
tehát szem előtt, vagyis az egyetemes emberi családot a környezetet alkotó dolgok összessé-
gével együtt; a világot, az emberi nem történelmének színpadát, melyet az emberi törekvések, 
kudarcok és győzelmek jellemeznek; a világot, melyet a keresztények hite szerint a Teremtő 
szeretetből alkotott és tart fönn, s mely a bűn szolgaságába került ugyan, de a megfeszített és 
föltámadt Krisztus megtörvén a Gonosz hatalmát, megszabadította, hogy Isten terve szerint 
átalakuljon és elérje a beteljesedést.”

Gaudium et Spes, A II. Vatikáni zsinat Gaudium et Spes kezdetű lelkipásztori konstitúció-
ja az egyházról a mai világban, in A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, SZIT, Budapest 2000. 
(https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=16#GS6)

7 Ezen a pontos érdemes azonosítani a kortárs teológia egy régi-új problémáját, 
amely leginkább az Amoris Letitia kezdetű apostoli buzdítás kapcsán került ismét 
napfényre, de az egyház szociális tanításának kérdéskörében is újra jelen van. A 
probléma, hogy hogyan lehet, vagy lehet-e egyáltalán összeegyeztetni az általános 
morális parancsot egy konkrét etikai szituációval? II. János Pál pápa Veritatis splendor 



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 289

teológián kívüli példával talán jobban meg tudjuk világítani ezt a lehet-
séges utat: 

„Gyakran megesik, hogy már ismert, de egymástól elkülönülő területek ösz-
szekapcsolásával valami minőségileg új jön létre.”8

Ez a minőségileg „új”, Ligeti György alkotói invenciójában mindig a for-
mára, a zene formanyelvére vonatkozik.9 A zene találkozása a kvantum-
mechanikával, a festészettel és a matematikával teszi lehetővé ugyanan-
nak a tartalomnak egy megújult formában való kibontakozását, amely 
így a kor emberéhez, és emberéről szól. 

Ferenc pápa azzal, hogy társadalmi, szociális és gazdasági, sőt néhol 
várostervezési problémákat azonosít az ökológiai krízis kapcsán, új aj-
tókat nyit meg a teológia számára, ahol az élően, naprakészen tud meg-
nyilvánulni.10 Ez egyben egy új közös formanyelv keresése is, amely a 
szegénység új nyelvi megragadásától egészen egy sajátos városépítészet 
kontúrjáig terjed, amely jól kivehető a pápa eddigi megnyilvánulásai-
ban. 

Ferenc pápa szerint ez az új perspektíva képes egy új, élő és dinami-
kus párbeszédet kialakítani, melyben a hit és teológia, a depositum fidei 
nem „elvont üzenetként” jelenik meg kultúrában és a társadalmi közélet-
ben. A Laudato Si’ egyik fontos üzenete, hogy a teológiai gondolkodás-
nak olyan gyakorlati tudományokkal van viszonya, mint az építészet 

kezdetű enciklikája élesen eldöntötte a kérdést, amikor kizárta a szituáción alapuló 
etikai megítélést a morálteológiából. Ez a probléma bukkant fel újra az Amoris Letitia 
kapcsán, illetve korábban a Ferenc pápához közel álló, és a Laudato Si’-t részben szö-
vegező teológus Victor Manuel Fernandez két korábbi tanulmányában is: 

Fernandez, Victor Manuel, El sentido del carácter sacramental y la necesidad de la 
confirmación, in Teología Nr. 86, 42/2005, 27-42.; Fernandez, Victor Manuel, La dimensi-
ón trinitaria de la moral. II. Profundización del aspecto ético a la luz de “Deus caritas est”, in 
Teología Nr. 89, 43/2006, 133-163.

Ha a morálteológiában nem is ennyire direkten, azonban más területeken jól 
megfigyelhető, hogy milyen nagy mértékben a sajátos szituációkra, kontextusokra 
épít a Fernandez ihlette teológia, és az immáron tanítóhivatali megnyilatkozások. 
Ferenc pápa a szegénység kapcsán egészen konkrétan a következőképpen fogalmaz: 
„A szegénységet mindig a konkrét történelmi pillanat valós lehetőségei között kell elemezni és 
értelmezni”. FT. 21. 

8 Ligeti GyÖrgy, Válogatott írásai (ford. és szerk. Kerékfy Márton.), Rózsavölgyi és 
Társa, Budapest 2010. 431.

9 vö. Steinitz, Richard, Ligeti GyÖrgy. A képzelet zenéje, Editio Musica. Budapest 
2013, 223-232.

10 vö.: LS. 17.



Sághy Ádám290

vagy a várostervezés. Ez az új viszony másodlagosan társadalomformá-
ló erővé válik, amennyiben egyéni és a társadalmi szinten is az ember 
megfelelő, annak kiteljesedését elősegítő praxist hoz létre. Egy sajátos – 
teológiai – misszió képe és lehetősége bontakozik ki itt, amely központi 
tézise a város teológiájának.11 

II. A városökológia mint a kulturális emlékezet megteremtése

A város tereivel szerkeszti a hagyomány szövegét, a tér stimulálja, jó 
esetben provokálja az emlékezést, egyben jelenvalóvá teszi a múltat, és 
ideális esetben sajátos egyidejűséget teremt az emberi egzisztencia által, 
múlt-jelen-jövő időbelisége között. Ez nem csak egy kollektív emléke-
zet, a velünk élő múlt, hanem egy olyan látvány, amely a hagyományból 
identitást képez. 

Ahogyan a kereszténység elindulásakor, a hellenista nagyvárosok 
szellemi és építészeti struktúrái segítették az oikumené teológiai fogal-
mának kialakulást,12 úgy ma is szükséges, hogy a város ökonómiája és 
a teológia párbeszédbe lépjen egymással. Ma, ahogyan az őskeresztény-
korban a „lakható”, civilizált világot egyre inkább a Város fogja jelente-
ni. Ahogyan korábban Antiochia, Damaszkusz vagy éppen Róma öko-
nómiája volt formális hatással a teológia és a kereszténység nyelvére és 
gondolkodására, úgy ma korunk metropoliszainak struktúrája adja ezt 
az alapot. 

A város az emberi természet célra irányítottságának egyik eszköze. 
A keresztény kinyilatkoztatás alapján végig gondolt antropológia fund-
amentuma, hogy az embernek sajátos rendeltetése van, amely legalább 
részben annak társadalmi vetületében is artikulálható. A város összmű-
vészeti volta egy sajátos dinamikában áll az emberrel. Egyszerre formál-
ja az emberi egzisztenciát, és mindemellett maga is formálódik az ember 
tevékenysége (léte) által. 

11 Ez a megint csak a sok tekintetben Fernandez teológiájából származó koncepció 
természetszerűen egy sajátos hagyományról szóló gondolkodást is hordozhat magá-
ban. Ebben a hagyomány tartalma nem kérdőjeleződik meg, sokkal inkább egy olyan 
hagyomány képe bontakozhat ki előttünk, amely nem kötött egyetlen történetileg 
rögzült „normatív” értelmű állapotához sem, hanem nyitott a történelmi kor kont-
extusára, és ennek a viszonynak a megértési folyamatára. Ezt a megértési folyamatot 
segítik elő a Ferenc pápa által azonosított locus teologicusok. 

12 vö. Sághy Ádám, Bevezetés a város teológiájához. Egy lehetséges megközelítés váloga-
tott fejezetei. Studia Theologica Budapestinensia 36. SZIT, Budapest 2023, 78. 



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 291

A XX. század meghatározó gondolkodója, Le Corbusier munkásságá-
nak egyik, ha nem legfőbb kulcsmomentuma, hogy hitet tett amellett: az 
ember természete kiteljesíthető az építészet és az urbanisztika által. Ez 
nem csak egy általánosan megismerhető antropológiát (modulor) felté-
telez, hanem egy univerzálisan megfogalmazható választ is. Ez a válasz 
ölt testet többek között Le Corbusier otthon – lakás koncepciójában vagy 
Az építészet öt pontjának ökológiára, természetre vonatkozó pontjában. 
Jól kivehető az ökológia, az urbanisztika, illetve az otthon – amely ebben 
a korban is szociális-társadalmi és részben gazdasági kérdés – szoros 
kapcsolata. Az emberi természet és egzisztencia városi praxisa jól kiraj-
zolja azokat a kontúrokat, amelyek által megismerhető, és jelzi azokat a 
repedéseket, amelyek mentén gyógyítható, vagy legalábbis közelíthető 
önnönmagához.

Éppen ebben a kontextusban érdemes rátekinteni Ferenc pápa város-
sal – ökológiával – gazdasággal kapcsolatos gondolataira. 

Ferenc a Laudato Si’ kezdetű enciklikájában több helyen is körvona-
laz olyan alapokat, amelyek széles spektrumban – az urbanisztika, jog, 
városépítészet vonatkozásában – végiggondolandók; és amely szövegek 
élesen egy sajátos városépítészet kialakításának lehetősége, szükséges-
sége felé mutatnak. 

„A természeti örökséggel együtt létezik egy hasonlóan fenyegetett történel-
mi, művészeti és kulturális örökség is. Ez az örökség egy adott terület közös 
identitásának része, egy élhető város építésének alapja. Nem az a dolgunk, 
hogy a meglévőket leromboljuk, és új, állítólag zöldebb városokat építsünk, 
ahol nem is mindig kívánatos élni. Bele kell vonni az adott hely történelmét, 
kultúráját és építészetét, megőrizve eredeti identitását. Ezért az ökológia 
az emberiség kulturális gazdagságának gondozását is megkívánja, annak 
legtágabb értelemében. Konkrétabban: a környezettel kapcsolatos kérdések 
vizsgálatakor figyelmet kell fordítani a helyi kultúrákra, és el kell érni, hogy 
a tudományostechnikai nyelvezet párbeszédet folytasson a népi nyelvezet-
tel. A kultúra – nemcsak a múlt műemlékeinek, hanem különösen a maga 
élő, dinamikus és részvételi értelmében – olyasmi, amit nem szabad kizárni, 
amikor újra gondoljuk az ember környezetéhez fűződő kapcsolatát.” LS. 
142.

Az enciklika ezen pontja a „kulturális ökológia” címet viseli. A fenti szö-
vegben a pápa az emberiség kulturális ökológiája, és sokszínűségének 
heterogenitása mellett érvel. Ennek kettős értelme adódik. Ferenc pápa 



Sághy Ádám292

több helyen is amellett szólal fel, hogy a népi kultúra, és annak gyakor-
lata locus teologicus, a teológia felfedezésének helye.13 

Tegyük hozzá, hogy a nép kulturális hagyományai elsődlegesen a 
város hagyományaiban jelennek meg, ott öltenek testet; a város közegé-
ben gyakorlódnak. Másrészt a város lehetővé teszi, de formálja is ezt a 
gyakorlatot. Kölcsönös hatással vannak egymásra, egy sajátos ökonómia 
tehát ez.14A város, amely önmagában szintén locus teologicus, egyszerre 
hordozza, és táplálja a nép kulturális sokszínűségét és gyakorlatát. Eb-
ben az egységben van jelen az Úr! 

A város saját dinamikáinak (régi és új, fent és lent)15 periférikus látá-
sából áll elő a teljes ökonómia, ahol egyfajta emlékezeti tolerancia szüli 
az egységet. A réginek és az újnak sajátos dialogikus egysége adja a tár-
sadalom, és benne az egyénnek, az egzisztenciális alapját. 

Ha ettől a lehetőségtől, és ennek megértésétől megfosztjuk az egyént, 
illetve a társadalmat, akkor azzal egzisztenciálisan is csorbítjuk, hiszen 
„történelmi érzékét” veszíti így el, ez pedig a „történelmi tudat” végéhez 
vezethet el.16 Ez az egyik központi gondolata a pápának. 

Egy olyan városépítészet – városhermeneutika17 bontakozik ki, amely 
„önmagán” toleráns és megértő a múlt kulturális örökségével szem-
ben. A jelen magára veszi a múlt hagyományát, hordozza azt minden 

13 Ferenc teológiájának egyik kulcspontja a nép hitérzékének tudatos keresése, 
melynek klasszikus módja a népi vallásosság vizsgálata, melyet jogosan tekintünk 
locus theologicusnak. vö. Török Csaba, Új impulzusok a szinodalitás eszméjéhez és 
gyakorlatához Ferenc pápa tanításában. in Communio XXX. évf. 2022. Suppl., 119-130. 

Ezt a gondolatot egészíthetjük ki a város korrelatív szerepével, ami a hívő nép hor-
dozója, és formálójaként maga kiegészítő jelleggel locus theologicus, amelynek megér-
tése elengedhetetlen. 

14 Isten, mint Szentháromság belső ökonomikus élete szeret és kommunikáció: 
„Az Atya végső forrása mindennek, szerető és kommunikatív alapja mindennek, ami létezik. 
A Fiú, aki őt tükrözi, és akin keresztül minden teremtetett, eggyé vált a földdel, amikor testi 
alakot öltött Mária méhében. A Lélek, a szeretet végtelen köteléke, aki bensőségesen jelen van 
a világmindenség szívében, új utakat nyit, és új utakra indít. A világot a három személy, mint 
egyetlen isteni elv teremtette, de mindegyikük személyes sajátossága szerint végzi ezt a közös 
munkát.” LS. 238. A teremtett világ így ezt az ökonómiai képet hordozza magán és 
struktúráiban. A város mint ökonómia szintén magában, és magán hordozza a Szent-
háromságnak mint közösségnek képét. Közösségre hív tereivel, a szeretet praxisára 
perifériáival, találkozásra, kommunikációra, végeredményben istentapasztalásra. 

15 vö. Augé, Marc, Nem-helyek. Bevezetés a szürmodernitás antropológiájába (ford. Fá-
ber Ágoston), Műcsarnok, Budapest 2012. 

16 vö. FT. 13. 
17 Ez alatt a város tudatos, történeti – kulturális olvasatát értem korrelációban a 

személyes egzisztenciával. 



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 293

bölcsességével és bűnével együtt. A városban így a Jézus-esemény egy 
fontos aspektusa jelenik meg. Nem eltörölni kell a múltat, a Törvényt, 
hanem beteljesíteni. Mindezt persze emberi, társadalmi léptékben. Az 
emlékezés mindig megbocsátásra hív. Ha leromboljuk egy elmúlt kor-
nak az emlékeit, akkor a megbocsátást mulasztjuk el, döntően a harag 
folyamatát indítjuk el a jelenből a jövőnk felé, ami szintén a társadalmi 
szeretet gátjává válik.

A város önmaga modernségével hordozhatja a múltat, és ez új emlé-
kezést nyit meg, amely a jelenből a jövő felé orientál. Ez nem egy újfajta 
neoklasszicizmust jelent, vagy a múlt emlékeinek modern újraépítését, 
amely mindig idegen testként fog viselkedni a városban. Ugyanakkor 
nem lehet egy városból lerombolni és kitörölni a megelőző történelmi 
korok és hagyományok emlékeit sem. A meglévő heterogén eklektika 
ökonómiájának kereséséről van szó. Ezzel a város edukációra, nevelés-
re, művelődésre, és végeredményben megértésre hív meg egyénileg és 
társadalmilag is. Ennek elfedése, eltorzítása, amely ma nagymértékben 
jelen van a városi kultúrában, nagyban hozzájárul az egyéni és társadal-
mi elidegenedéshez.18 

A város mint csomópont adja ennek az ökonómiai heterogenitásnak 
a súlypontját, mintegy az origóját. Ez a középpont azonban sosem lehet 
statikus, és nem jelenti automatikusan a tanító hierarchia vagy a hata-
lom pozícióját. A csomópont a fent és lent, a tanító és a diák dichotómi-
ának a kereszteződése, a találkozási pont, amely lehetőséget ad a meg-
értésre, az átszállásra, a perifériák19 felcserélésére. A városi csomópont a 
modern coincidentia oppositorum, és egyben mélyen egalitárius, egységet 

18 Az, hogy a (nagy) város lehet egy jól működő, egalitárius társadalom hordozója 
jól mutatja, hogy történelmi léptékben nem teljesen álja meg a helyét az rousseau-i 
értelmezés, mely szerint a (nagy) városokban alakul ki a hierarchikus, gazdaságilag 
elnyomó központ, és ezzel a ma ismert társadalmak archetípusa. Maga a szokatlan 
ovális városszerkezet, mint pl. az ukrajnai Maidanets’ke-ben található Trypillia meg-
asite jól mutatja a társadalom hajdani egységes, egyenlőségen, közösen kialakított 
generatív témán alapuló valóságát. Létezett egy a ma ismert klasszikus városi és gaz-
dasági kultúrával ellentétes iránya is az urbanizációnak. Erre alapozva állíthatjuk, 
hogy mind Ferenc pápának, mind Le Corbusiernek igaza van akkor, amikor a városi 
struktúrákon és az urbanizáción keresztül képzeli el az embernek és társadalmának 
jobbítását. vö. Graeber, David -Wengrow, David, The Dawn of Everything A New History 
of Humanity. Farrar, Straus and Giroux. 2021. 

19 Ferenc pápa szegénység fogalmának előnye, hogy rávilágít, mindannyian sze-
gények vagyunk a felcserélhetőség, eldobhatóság értelmében, ezek a találkozását ezt 
erősíthetik, amennyiben saját szegénységem és periférikusságom megtapasztalása 
kerül napvilágra.



Sághy Ádám294

és egyenlőséget teremtő valóság. Talán azt mondhatjuk, hogy a városi 
csomópont, amely lehet egy metróaluljáró is, maga válik „hegycsúccsá”, 
egy olyan magaslattá, ahonnan az „egész” belátható, megérthető és meg-
szólítható. Ezért is hangsúlyozza sokszor Ferenc pápa, hogy a teológia 
a periférián, az utcán, az „aluljáróban” van jelen, és ezért (is) van ott a 
helye az egyháznak. 

Talán ezzel kapcsolatban érdemes lenne végig gondolni, hogy a város 
jól megértett és használt struktúrája hogyan oldja fel a Paulo Freire által 
feltárt dichotómiát és elnyomást.20 A városban alapvetően meglévő fent 
és lent polaritása sokszor korrelatív az elnyomás freire-i tanár (elnyomó) 
– diák (elnyomott) dichotómiájával. A felszabadítást ebben az esetben 
maga a tér végzi el, amely nem felcseréli a viszonyokat, az elnyomott 
nem válik elnyomóvá, és fordítva, hanem viszonyuk kiegyenlítődik. 

„A »generatív témákat« (…) a nevelők válogatják ki a saját kulturális vonat-
koztatási közegeikből, és mint az élettől függetlenül létező értékeket prezentálják 
az analfabétáknak – azzal a természetességgel, mintha létezne egy valóság nélkü-
li nyelvi gondolkodás.”21 – írja Freire, és ez az a viszony, amely a mindent 
megelőző „mi gondolkozunk” diszpozícióját az „én gondolkozom” hely-
zetévé alakítja,22 lényegében megszüntetve ezzel a társadalmi szeretetet.

A városi tér kiegyenlítődésében, amelyben a kulturális emlékezetet 
és annak összefüggéseit is a városi szövet adja, egészen másként, kö-
zösen szemlélve jöhetnek létre a nagy „generatív témák”, feloldva ezzel a 
sajátosan hatalmi és hierarchián álló viszonyt, elindítva ezzel az ember 
új humanizálását. Önmagában azonban a tér ezen sajátossága, mint egy 
potencia veszi körül az embert, a benne lévő lehetőségeket csak az em-
beri praxis tudja aktualitásba hozni. Ebben van nagy szerepe azoknak 
a keresztény életgyakorlatoknak, amelyek sok tekintetben Ferenc pápa 
Fratelli Tutti kezdetű enciklikájában mint az „új találkozás útjai” fejeződ-
nek ki.23 

A város ökonómiájának helyei, azok történeti, térbeli, szociológiai 
kontextusai egy sajátos kettőségként alkotják emberi egzisztenciánkat. 

20 Freire, Paulo, Pedagogy of the Oppressed, The Seabury Press, New York 1970.
21 Freire, Paulo, Politiche Alphabetisierung. Einführung ins Konzept einer humanisie-

renden Bildung. Übersetzt von Werner Simpfendörfer, in. Lutherische Monatshefte (9.) 
1970/11. 578-583. (saját fordításom)

22 vö. Uo. 578-579.
23 Ferenc pápa, Fratelli Tutti kezdetű enciklikája. A testvériségről és a társadalmi barát-

ságról, Pápai megnyilatkozások 58, SZIT, Budapest2021, 113-131. 



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 295

Egyszerre identitásképzők mint antropológiai helyek, és egyszerre mé-
lyen elidegenítők mint nem-helyek.24 

Azok a meghatározott helyek, amelyek szorosan kötődnek az identi-
tásunkhoz, ahol születünk, ahol élünk, mind személyes, mind történeti 
kontextusaival építi egzisztenciánkat. Ehhez képest a város csomópont-
jai, sajátosan ilyenek a repterek, a pályaudvarok várói, uniformizálnak, 
sablonosítanak és végül dekontextualizálnak. Ennek a dialektikának a 
feszítésében, dinamikájában látjuk a városi embert. Még inkább furcsa 
szövedéke alakul ki a társadalomnak, ha hozzátesszük, hogy mind ez 
egyén, mind a társadalom életében folyamatosan változik az antropoló-
giai és a nem-helyek mibenléte és viszonya. Gondoljuk arra, hogy életem 
nagy csomópontjai közül mindig a jelen aktuális helyei lesznek egzisz-
tenciám korrelátumai, melyek a nem-helyekből emelkednek fel, és per-
sze mindez fordítva is igaz. Ugyanez a kettősség figyelhető meg a fent és 
lent dialektikájában is. 

Az ember és a társadalom elidegenedése önmagától, egy autentiku-
sabb formától, szorosan összefügg egyrészt a történelmi érzék elvesz-
tésével, másrészt a történeti tudat lassú megszűnésével, ahogyan azt 
Ferenc pápa megfogalmazta. Ez az antropológiai állapot pedig magával 
hozza annak a felelőtlenségét, ahogyan környezetünkkel bánunk. En-
nek egyik fő okaként azonosíthatjuk, hogy a „szürmodernitás nem helyeket 
teremt, vagyis olyan tereket, amelyek önmagukban nem antropológiai értelem-
ben vett helyek, és amelyek a baudelaire-i modernitással ellentétben nem építik 
magukba a múlt helyeit”.25 Augé gondolkodásában a helyek mindig egzisz-
tenciálisan is kötődnek hozzám, és mint „emlékek helyei”, egyben hordo-
zói a történeti múltnak. A nem-helyek (szállodaláncok, utazási klubok, 
menekülttáborok, a favellák) világa azonban „magányos individualizmus-
ra, mulandóságra, időszakosságra és tünékenységre van ítélve”26. Vagyis az ur-
bánus, városi kultúránk tereinek és struktúráinak lényegi antropológiai 
hatása van, ez pedig nem független attól a gazdasági berendezkedéstől, 
amely ezt létrehozza. Összekapcsolva Ferenc pápa és Augé meglátásait 
azt mondhatjuk, hogy városépítészetnek és tervezésnek elsődlegesen 
azt kell elősegíteni, hogy újra lehetővé tegye az antropológiai helyek 
széles elérhetőségét, megélhetőségét.27 Csak ez segítheti elő a fentebb 
körvonalazott lehetőségek gyakorlatát. 

24 vö. Augé, Nem-helyek 35-36. 
25 Uo. 47. 
26 Uo. 47. 
27 Augé szerint a „technicista és voluntarista városépítészet szellemében létrehozott újabb 



Sághy Ádám296

III. A természet belsővé tételéhez való jog

A város teológiájának sosem szabad horizonton kívül hagynia azt a 
kérdést, hogy pontosan mi is történik az első város alapításakor, illetve, 
hogy mindez hogyan függ össze a paradicsomból való kiűzetéssel. 

Hénok városa nem egyszerűen csak az első város, amelyet az emberek 
létrehoznak, hanem annak a kérdésnek az archetípusa, hogy létezik-e 
önmagában a kultúra, az emberi társadalom és annak a közege, vagy 
pusztán a bűn következményeként szükséges mindezt létrehozni. Ebből 
az állításból az következne, hogy mindaz, amiben az embert és társadal-
mát találjuk és megértjük tulajdonképpen a bűn leszármazása, ez pedig 
sok tekintetben végletes belátásokra nyitna utat. Nem csak azért, mert 
a város láthatóan már Hénok esetében is a maga összetettségében jele-
nik meg, ami a kultúrát alkotó összetevők sokaságának megjelenését is 
jelenti (melyek e tekintetben szintén korruptak lennének), hanem azért 
is, mert a város létrejötte mindig feltételez egy sajátos el- és lehatárolást, 
mégpedig mindattól, ami kívül van a falain. Legyen az az idegen, vagy 
éppen a természet, a nem ember alkotta környezet. Mindez végletesen 
elidegenedetté tud válni a város számára. A kultúra láthatóan ezekkel 
szemben (is) jön létre. 

„Paradox módon vannak olyan ősfélelmek, amelyeket a technikai haladás 
sem győzött le, inkább felerősítette és új technológiák mögé rejtette. Az ősi 
város falain kívül ma is ott a szakadék, az ismeretlenség, a sivatag. Ami a 
falon kívül található, az nem megbízható, mert ismeretlen, nem családias, 
nem tartozik a településhez; „barbár” terület, ami ellen mindenáron véde-
kezni kell.”28

A város falain kívüli, a nem ember alkotta környezet mint kontrapont 
szinte magával hozza annak pusztulását is, tekintve nem kell ápolni, 
mai szóhasználattal élve védeni. Teológiai szóhasználattal kifejezve azt 
mondhatjuk, a teremtés egy sajátos dualizmusának keletkezését látjuk 
itt. Ennek alátámasztására egyetlen eklatáns példát hozhatunk fel. 

városokkal kapcsolatban gyakori kritikaként fogalmazódig meg, hogy kivesztek belőlük a koráb-
bi idők lassabb életvitelében fontos szerepet játszó helyek, amelyek lehetőséget biztosítottak az 
egyéni útvonalak kereszteződésére, és összekapcsolódására, beszélgetésekre és a magány idő-
leges elengedésére, lett légyen szó a templom vagy a városháza kapujáról, a kávéház pultjáról 
vagy a pékség bejáratáról”. Uo. 42.

28 FT. 27. 



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 297

Amikor Petrarca híres levelében29 leírja, ahogy minden gyakorlati cél 
nélkül mászta meg a Mont Ventoux csúcsát, egyetlen reménye és szán-
déka csupán az volt, hogy Istent találja meg a természet kontempláció-
jában, egészen jól mutatja be az ember és a táj kettősségét. Sőt, mintha 
Petrarca eredeti szándéka szerint ennek a kettőségnek a feloldására is 
törekedne. A költő, és vele egy korszak nagy invenciója, hogy a város-
ból a természetbe érkezett ember a táj kontemplációjában találkozhat a 
teremtő Istennel. Azonban a hegycsúcson Petrarca mégis kísértésként 
éli meg a táj látványát. A csúcson találomra felcsapott Vallomásokból a 
következő részre esik Petrarca tekintete: 

„Íme, összevissza csavarognak az emberek, hogy megcsodálják a hegyek 
csúcsait, a tenger iszonyatos taréjait, a folyók roppant kanyargásait, az óce-
án tágas tereit, a csillagok futását, de magukra ügyet sem vetnek”30

A költő – aki a hegyre való feljutást mintegy életútnak tekintette, mely-
nek végén Isten kontemplációjában merülhet el – hirtelen megrendül és 
a belső aszkézis útját választja. Lefelé már nem a természet érzékek általi 
befogadására – amely az üdvözülés korlátja –, hanem önmaga belsőjére 
figyel.31 A természet érzéki, élvezeti befogadásának ez a sajátos tiltása, 
külsőként megélése még akkor is elválasztható, ha ezzel párhuzamosan 
a természetet a kinyilatkoztatás hordozójaként is azonosítják és sajáto-
san ünneplik. Ebben az állapotban a vallási tudat tehát még nem szakad 
el teljesen a természettől, de a kinyilatkoztatás nélküli, a modernitásba 
torkolló szellemtörténeti út már nehezen találja meg ezt a kapcsolatot. 
Az ipari forradalmak korára a gépesítés évszázadára már az épített való-
ság lényegében természetellenessé válik.  

A XX. században Le Corbusier lesz az, aki radikálisan szembenéz a 
természet külső, tárgyszerű elszakadásával, és felismeri annak szüksé-
gességét, hogy a városok és az urbanisztika visszaemeljék azt az ember 
belső szférájába. Azért is tartja ezt szükségesnek, mert a XX. századra 
az ember épített környezete, a gépesítésnek köszönhetően, egyre termé-

29 Petrarca levele Dionigi di Borgo San Sepolcróhoz, in Petrarca levelei, Gondolat Ki-
adó, Budapest 1962, 82-91. 

30 Aurelius Augustinus, Vallomások. X. VIII. 15., Gondolat Kiadó, Budapest 1982, 
209.

31 Radnóti Sándor meglátása szerint a „középkori keresztény teológiában a természet-
hez való viszony két lehetősége: a külső, materiális, érzéki természet kísértéseként, élvezeti tár-
gyként való elutasítása és tiltása, vagy az isteni terv megvalósulásának, kinyilatkoztatásának 
tekintése, s ekként való ünneplése.” in Radnóti Sándor, A táj keletkezéstörténetei, „Ők, akik 
nézték Hannibál hadát”, Atlantisz Kiadó, Budapest 2022, 65. 



Sághy Ádám298

szetellenesebb, elidegenítőbb. Ha a város és az urbanizáció invenciója 
az ember természetének és társadalmának kiteljesítése, akkor elsődleges 
céllá válik számára a természet újrafelfedezése, megértése és harmoni-
zációja az ember épített környezetével, sőt Le Corbusier-nél az ember 
otthonával. Programja, hogy „az urbanizmus és az építészet révén a vidék és 
a tájak benyomulnak a városba, és az emberek életében döntő érzelmi és művészi 
elemmé válhatnak.”32

Ebből következik, hogy a várostervezésnek, az építészetnek, és még 
tágabban az urbanisztikának, az ember természetéből fakadó és az azt 
kiteljesítő szükségleteit kell szolgálnia. Az ember természeténél fogva 
kötődik a természethez, ez a rekreációtól egészen a kontemplatív termé-
szet megismeréségi terjedhet. Az épületek természettel való viszonyá-
nak újragondolása új perspektívát teremtett. Erre jó példa Le Corbusier 
Marseille-ben álló Unité d’habitation épülete. A modernista lakóház 
koncepciójában egyszerre van jelen az emberhez méltó, és természeté-
nek megfelelő otthon igénye, a szociális viszonyokat elősegítő közös-
ségi háló megteremtése, a táj esztétikájának megjelenítése, és maga a 
természet eredetiségét és elsődlegességét (az épület megemelésével) 
megjelenítő építészeti megoldás. Le Corbusier az otthon és emberi ter-
mészet korrelációjától vezérelten alakítja ki az épületet. Megfelelő mé-
retű és tájolású helységek minden lakásban, ami egyszerre biztosítja az 
ergonómiát, a fényt, a látványt, a privátszférát. Másodsorban az ema-i 
karthauzi kolostor mintájára ezeket a lakóegységeket organikus kapcso-
latba hozta a közösségi és a funkcionális szolgáltatások terei által. Ezek 
egyike a tetőterasz, ahol nemcsak játszótér és medence található, amely 
az épületben élők egalitárius közösségét segíti elő, hanem itt nyílik meg 
a táj esztétikai látványa is. Az épület tájolása és magassága miatt a te-
tőterasz a Marseille-t körülölelő hegyek felé nyitott. Egy modern Mont 
Ventoux-ként a természet egy sajátos kontemplatív látványra hívja az ott 
lakókat, ezzel az emberi megismerés által egyesítve a várost, az épületet 
és a természetet. 

Ahogyan Le Corbusier esetében, úgy Ferenc pápánál is a természet-
hez való jog alapvetően nem egy újabb fogyasztási cikként jelenik meg, 
hanem mélyen az ember teremtett lényegéhez tartozó valóságként, 
amely egyszerre otthona az embernek, és egyszerre egy olyan valóság, 
amely hiánya sok tekintetben okozója a személy, és így a társadalom el-
idegenedésének. A jövő elementáris érdeke, hogy újra összhangba tud-

32 Le Corbusier, A jövő nagyvárosai, Gondolat Kiadó, Budapest 1968, 69. 



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 299

juk hozni a természetet az épített környezettel, városainkkal; ez egyben 
minden helyes ökológiai gondolkodás egyik alapfeltétele is. 

Mindezzel összefüggésben felmerül a kérdés, hogy ma alapjog-e a ter-
mészethez való jog? Elsődlegesen azt mondhatjuk, hogy igen, hiszen a 
természet, a parkerdők rekreációs célból demokratizáltak és nyitottak, a 
munkajog is ismeri a pihenőidő fogalmát. Másodsorban, ha a Laudato Si’ 
ökológiai perspektívájából szemléljük, akkor ez mégsem egészen egyér-
telmű. A teremtet világ védelme azért kényszerű és szükséges, mert a 
globális javak korrupt eloszlása miatt a társadalmak jelentős része kény-
telen ökológiailag helytelenül cselekedni. Gondoljunk csak a brazil er-
dőírtásokra, melyek vulgáris lényege, hogy a természetet pusztítani kell 
a megélhetésért. A társadalom jelentős rétegének nemcsak a harmadik 
világban, de nyugati kultúrákban sincs meg a szociális biztonsága és az 
anyagi lehetősége ahhoz, hogy élni tudjon a természethez, a rekreáció-
hoz való alapvető jogával. 

Ez még akkor is igaz, ha össztársadalmilag igény van az ökológiai tu-
datosságra az urbanizáció szintjén (napelemek, szelektív hulladékgyűj-
tés stb.). A természet esztétikumával való törődés, ennek egzisztenciális 
elsajátítása azonban már sok tekintetben elsiklik, és mint láttuk, ez el-
sődleges lenne. 

Így Ferenc pápa nyomán újra meg kell fogalmaznunk nemcsak a kul-
turális hagyományokhoz, a legsajátosabb értelemben vett történetiség-
hez való jogunkat, hanem a tájhoz, a természethez való rekreációs és an-
nak kontemplatív, esztétikai befogadáshoz való jogunkat. Ennek alapja 
minden bizonnyal a saját időhöz való jog33, amely szorosan összefügg a 
magántulajdon kérdésével. 

Az ökológiai és az egyház társadalmi tanításának ezen metszéspont-
jához érkezve érdemes röviden rámutatni arra, hogy Ferenc pápa meg-
nyilatkozásaiban rendszeresen korrelációba állítja a természet rombolá-
sát, az ember elidegenítő kizsákmányolását és magántulajdonon alapuló 
gazdasági rendszert, melynek korrelatív megértését szorgalmazza.

33 A város és a saját időhöz való jog szintén szorosan összefügghetnek. Elég, ha 
csak arra gondolunk, hogy mennyi időt töltünk utazással, várakozással. A városter-
vezésnek, és magának az urbanizációnak is fontos feladat lenne az idő prioritásának 
minden eddiginél nagyobb figyelembevétele. 



Sághy Ádám300

IV. Földhöz – otthonhoz való jog

Braziliában jelenleg is komoly társadalmi feszültség zajlik a földek bir-
toklása és használata tekintetében. A Földnélküli Munkások Mozgalma az 
elmúlt időben több szövetségi államban is földfoglalásokat szervezett, 
amelynek célja megtörni a földmonopóliumokat, és mindenkinek a meg-
élhetéshez szükséges nagyságú termőföld biztosítása. Ennek hiányában 
érthető, hogy az Amazonas mentén jobb híján a globális ökológiát súlyo-
son károsító erdőírtások történnek, amelyek azt teszik lehetővé, hogy a 
megélhetéshez szükséges új földeket tudjanak mezőgazdasági termelés 
céljából felszabadítani. 

Ferenc pápa többek között ezen probléma mentén (is) beszél a magántu-
lajdon társadalmi funkciójának újragondolásáról.34 Ilyennek tekinthetjük azon 
gondolatát, hogy „minden gazdának természetes joga, hogy észszerű méretű 
földje legyen, ahol meg tudja teremteni otthonát, dolgozhat, hogy fenntartsa csa-
ládját, és egzisztenciális biztonságban van. Biztosítani kell ezt a jogot, hogy gya-
korlása ne látszólagos, hanem valóságos legyen. Ez azt jelenti, hogy a tulajdonosi 
címen kívül a gazdának rendelkeznie kell a technikai képzésben való részvételhez 
szükséges eszközökkel, hitelekkel, biztosításokkal és forgalmazási lehetőséggel.”35

A magántulajdon szükségszerű korlátozása nem sajátosan új gondo-
lat, hiszen a Rerum novarum óta szociális enciklikák sora beszél arról, 
hogy a magántulajdon nem elidegeníthetetlen, legalább is a közjó, a 
társadalom nagyobb hasznosságának érdekében.36 Legutóbb XVI. Bene-
dek pápa Caritas in veritate kezdetű enciklikája tett kísérletet arra, hogy 
korrekcióra hívjon fel a gazdasági „fejlődés” tekintetében. Ferenc pápa 
kritikáját tudatosan köti olyan problémákhoz, amelyek a mindennapok 
mikrotársadalmi viszonyaiból érthetőek. Aszály, hulladék, otthontalan-
ság, a periféria tapasztalata, a világ ökológiai egyensúlyának felbomlá-
sa, és ennek napi politikai narratívái. Ezek mind olyan aktuális problé-
mák, amelyek jól összefoghatóak egy egységes narratívában. Ez pedig 
egy szeretet nélküli kultúra, amelyben napi szinten vétenek az ötödik 
parancs ellen: mit jelent a „Ne ölj!” parancsa, amikor „a világ népességé-
nek húsz százaléka oly mértékben fogyasztja az erőforrásokat, hogy elrabolják a 
szegény nemzetektől és a jövő nemzedékektől azt, amire szükségük van az élet-

34 vö. FT. 118-124. 
35 LS. 94. 
36 Erre maga a pápa is utal: „A keresztény hagyomány soha nem ismerte el feltétlennek 

és érinthetetlennek a magántulajdonhoz való jogot, és hangsúlyozta mindenféle magántulajdon 
társadalmi szerepét.” LS. 93.



A város teológiájának lehetséges teremtésvédelmi megközelítései 301

ben maradáshoz”.37 Az erre adott egyetemes válasz csak az össztársadalmi 
szeretet lehet, amely egyben minden társadalmi, így a gazdasági struk-
túrát is kiigazítja. 

A Fratelli Tutti kezdetű enciklikában a pápa hitet tesz amellett, hogy 
egy „olyan bolygót kíván, amely földet, otthont és munkát kínál minden ember 
számára”.38 Ez pedig azt a radikalizmust jelenti, hogy a magántulajdon-
hoz való a földi javak egyetemes rendeltetésének van alárendelve, így az 
mindig csak „másodlagos természetes jogként tekinthető, amely a létrehozott 
javak egyetemes meghatározásának elvéből fakad, és ennek nagyon konkrét kö-
vetkezményei vannak.”39 Ez az alapelv pedig a javak globális újraelosztásá-
nak egy lehetséges képét vetíti elénk. 

Befejezés

Összegzésként egy olyan gondolatkísérletet tennék, amely arra utal, 
hogy miért nem vált, válhatott társadalmilag teljesen sikeressé Le Cor-
busier kezdeményezése, miért nem oldotta fel azokat az problémákat, 
amelyekre (jól) reflektált. 

Hipotetikusan érdemes feltenni a kérdést, hogyan alakult volna a mo-
dern építészet ezen útja, és tágabban a CIAM (Congres Internationaux 
d’Architecture Moderne) sok kezdeményezése, ha Dél-Amerikában élő 
dialógusban találkozhatott volna az ott kialakuló teológiai irányokkal, 
melyekhez társadalmi tekintetben, szociálisan nagyon közel voltak? 
A CIAM már 1928-ban, az I. kongresszusán, La Sarraz-ban behatóan 
foglalkozott az otthon és föld kérdésével és az ebből fakadó szociális 
problémákkal, amelyre építészeti, urbanisztikai és társadalomformá-
ló megoldásokkal kíván szolgálni. Önmagában azonban mindez nagy 
társadalmi erő nélkül lényegében csak a „periférián” tudott megjelen-
ni és hatást kiváltani. Ellenben a XX. század nagy és társadalmi erővel 
is rendelkező dél-amerikai teológiai mozgalmai segíthették volna azt, 
hogy a várostervezés és az urbanizáció szabadítsa fel a sok tekintetben 
elnyomott népet. Ennek az elmulasztott dialógusnak azonban van mon-
danivalója saját korunkban, amikor az egyház megnyilatkozásai, amint 
láttuk, keresik egy ilyen dialógusnak és gyakorlatnak a lehetőségét.
A város teológiájának lenne feladata ezt a kapcsolatot megteremteni. 

37 LS. 95. 
38 FT. 127. 
39 FT. 120.  



A kötet szerzői

Bagyinszki Péter Ágoston OFM – főiskolai docens, Sapientia Szerzetesi 
Hittudományi Főiskola 

Bándi Gyula – egyetemi tanár, Pázmány Péter Katolikus Egyetem Jog- és 
Államtudományi Kara

Béres Tamás – egyetemi tanár, Evangélikus Hittudományi Egyetem
Bodor Attila – posztdoktori kutató, Universität Göttingen Theologische 

Fakultät
Dobos András – főiskolai tanár, Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudo-

mányi Főiskola
GÖrfÖl Tibor – egyetemi docens, Pécsi Tudományegyetem Bölcsészet- és 

Társadalomtudományi Kara 
Gyurkovics MiklÓs – főiskolai tanár, Szent Atanáz Görögkatolikus Hittu-

dományi főiskola 
Kajtár Edvárd – rendkívüli tanár, Pázmány Péter Katolikus Egyetem 

Hittudományi Kara
Kocsis Imre – egyetemi tanár, Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittu-

dományi Kara
Kránitz Mihály – egyetemi tanár, Pázmány Péter Katolikus Egyetem 

Hittudományi Kara
Laurinyecz Mihály – rendkívüli tanár, Pázmány Péter Katolikus Egye-

tem Hittudományi Kara 
Martos Levente Balázs – segédpüspök, Esztergom-Budapesti Főegyház-

megye – rendkívüli tanár, Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittu-
dományi Kara

Nobilis MáriÓ – tudományos munkatárs, Sapientia Szerzetesi Hittudo-
mányi Főiskola

Puskás Attila – egyetemi tanár, Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hit-
tudományi Kara

Sághy Ádám – mb. oktató, Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittudo-
mányi Kara



Szuromi Szabolcs Anzelm O. Praem – egyetemi tanár, Pázmány Péter
Katolikus Egyetem Hittudományi Kara és Kánonjogi Posztgraduális 
Intézete

Xalxo, Prem SJ – egyetemi docens, Pontificia Università Gregoriana
Facoltà di Teologia

Zamfir Korinna – egyetemi professzor, Babeş-Bolyai Tudományegyetem 
Római Katolikus Teológiai Kara



Nyomdai kivitelezés: Innovariant Nyomdaipari Kft., Algyő
Felelős vezető: Drágán György


	Varia Theologica 15 - címnegyed 1-6
	Előszó 7-10
	Prem Xalxo 11-23
	Nobilis 24-39
	Szuromi 40-51
	Bándi 52-67
	Martos 68-79
	Kocsis 80-91
	Bodor 92-110
	Zamfir 111-132
	Gyurkovics 133-148
	Puskás 149-172
	Bagyinszki 173-188
	Kránitz 189-199
	Béres 200-212
	Görföl 213-225
	Kajtár 226-241
	Dobos 242-264
	Laurinyecz 265-284
	Sághy 285-301
	Szerzők 302-303
	Blank Page

