
A KLERIKUSI ÉLETSZENTSÉG 
BÖLCSELETI, TEOLÓGIAI ALAPJAI 
ÉS KÁNONJOGI GARANCIÁI

Old001-008  10/3/4 19:39  Page 1



VARIA THEOLOGICA 1

Old001-008  10/3/4 19:39  Page 2



A KLERIKUSI ÉLETSZENTSÉG 
BÖLCSELETI, TEOLÓGIAI ALAPJAI
ÉS KÁNONJOGI GARANCIÁI

Teológiai tanulmányok

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2010

Old001-008  10/3/4 19:39  Page 3



A KÖTETET SZERKESZTETTE

KUMINETZ GÉZA

A TANULMÁNYKÖTET LÉTREJÖTTÉT

A K 76782. SZÁMÚ OTKA-KUTATÓPROGRAM TÁMOGATTA

ISSN 2061-6244

ISBN 978 963 277 181 6

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT

1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.

FELELÔS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK

FELELÔS KIADÓVEZETÔ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ

KÉSZÜLT A SZÁZHALOMBATTAI EFO NYOMDÁBAN

FELELÔS VEZETÔ: FONYÓDI OTTÓ

Old001-008  10/3/4 19:39  Page 4



Tartalom

RÓZSA HUBA

Az igaz ember az Ószövetségben 9
KRÁNITZ MIHÁLY

Az életszentségre való törekvés 
ökumenikus távlatai Dietrich Bonhoeffernél 19

BOLBERITZ PÁL

A teológiai erények filozófiai alapjai 32
TARJÁNYI BÉLA

Az igaz ember az Újszövetségben 42
PUSKÁS ATTILA

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 52
ROKAY ZOLTÁN

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 108
DOLHAI LAJOS

A „szentség Lelke”. 
A papi életszentség a lex orandi lex vivendi alapelv 
alapján 122

BERAN FERENC

Az imádság jelentôsége a pap életében 134
KUMINETZ GÉZA

Az engedelmesség erénye, mint a klerikusi, 
vagyis a kánoni engedelmesség alapja 145

TARJÁNYI ZOLTÁN

Az életszentség fogalma és kibontakozása 
a morálteológus látószögében 202

PERENDY LÁSZLÓ

„Ars est artium regimen animarum.”
Lelkipásztori erények Nagy Szent Gergely 
Regula pastoralis címû mûvében 220

Old001-008  10/3/4 19:39  Page 5



Old001-008  10/3/4 19:39  Page 6



Elôszó

A Pázmány Péter Katolikus Egyetem Hittudományi Kara január
utolsó hetében évtizedek óta megrendezi a fôleg teológiai tanárok,
vagyis a hazai legszûkebb szakma számára háromnapos tudomá-
nyos konferenciáját. Ez alkalommal valamely bölcseleti és teológiai
problémát, illetve aktuális lelkipásztori kérdés tárgyalását tûzi ki a
konferencia fô témájául.

Az érdeklôdésre való tekintettel a Hittudományi Kar a jövôben
ezeket az elôadásokat írott formában is megjelenteti a Szent István
Társulat kiadásában, Varia Theologica sorozatcímmel. A konferen-
cia, mint az élôszó és a vita tere, valamint az idô szûke nem mindig
engedi, hogy az elôadók kellô részletességgel fejtsék ki gondo-
lataikat. Ezért az írott szöveg alaposabb, s az érdeklôdô olvasó újra
és újra kezébe veheti azt, s eltöprenghet rajta, mélyebben belelátva
annak tartalmába. Ezzel nemcsak publikálási lehetôséget biztosí-
tunk az elôadóknak, hanem arra is ösztönzést kapnak, hogy szóbeli 
elôadásukat a kapott észrevételek segítségével tovább gazdagítsák
és árnyalják. Ezért a nyomdakész szöveghez újabb megfontolá-
sokra, kiegészítô kutatásokra van szükség, ami lassítja a kiadást, de
a minôség javítása minden bizonnyal megéri a várakozást. Úgy ter-
vezzük, hogy a kötet ünnepélyes bemutatója mindig a következô
januári konferencia megnyitásával együtt fog történni.

A tavalyi évben – mintegy a papság évére való ráhangolódás-
képpen – a klerikusi életszentség témájának körüljárását tûztük ki.
Biblikusaink az igaz emberrôl, filozófusaink az erényrôl, teológu-
saink az életszentségrôl és elérésének eszközeirôl, a szenttéavatás-
ról, végül kanonistáink a klerikusi engedelmességrôl tartottak elô-
adásokat.

Old001-008  10/3/4 19:39  Page 7



Mint a teológiai fakultás hivatalban levô dékánja, abban a re-
ményben indítom útjára új sorozatunkat, hogy az, mint az Ige hir-
detésének sajátos fóruma, nemcsak jelzi tudományos tevékenysé-
günk minôségét, de gazdagítani is fogja a jelen és a jövô teológus
nemzedékek szellemi horizontját.

Budapest, 2010.  február 2-án, Urunk bemutatásának ünnepén

Kuminetz Géza
dékán, 

a sorozat szerkesztôje

8 Elôszó

Old001-008  10/3/4 19:39  Page 8



RÓZSA HUBA

Az igaz ember az Ószövetségben

A keresztény szóhasználatban ismert életszentség, a szent, a tökéle-
tesség stb. fogalma, más szóval az Isten akarata szerinti élet vagy ar-
ra való törekvés az Ószövetségben is létezik, még ha más fogalmi
körhöz, és szemléletmódhoz kapcsolódik is, mint a kereszténység-
ben. Az igaz ember léte, karakterisztikus vonásai az Ószövetségben
az igaz (qydx), igazság (hqdx, qdx) fogalmához kapcsolódnak.

Az igaz (és ellentéte a gonosz) fogalmi meghatározása 

a bibliai hagyományban

Az ószövetségi bibliai hagyomány különbözô könyveiben, a zsoltá-
rokban, a prófétai és bölcsességi szövegekben ismételten meg-
jelennek párhuzamban, ill. ellentétpár formájában az igaznak (qydx)
és bûnös/istentelennek (iDr) nevezett vallási típus képviselôi. Vo-
násaik és ellentétük az egyes bibliai szövegekben különbözô hang-
súlyokkal jut kifejezésre.1

1 Az ellentétpár vizsgálata a különbözô hagyománykörökben: Zsoltárok:
VON RAD, G., „Gerechtigkeit” und „Leben” in der Kultsprache der Psalmen (1950), 
in: VON RAD, G., Gesammelte Studien zum Alten Testament, ThB 8, München
1971, 225–247., 225–234; KRAUS, H. J., Theologie der Psalmen, in: BK XV/3, 193–
204; LEVIN, CH., Das Gebetbuch der Gerechten. Literargeschichtliche betrachtun-
gen am Psalter, in: LThK 90 (1993) 355–381; Példabeszédek: HAUSMANN, J., Stu-
dien zum Menschenbild der älteren Weisheit, FAT 7, Tübingen 1995, 37–66; SCO-
RALICK, R., Einzelspruch und Sammlung. Komposition im Buch der Sprichwörter
Kapitel 10–15, BZAW 232, Berlin–New York 1995, 27–43., 62–74; VAN OORSCHOT,
J., Der Gerechte und Frevler im Buch der Sprüche. Ein Beitrag zu Theologie und
Religionsgeschichte des frühen Judentums, in: BZ 42 (1998) 225–238; rövid átte-

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 9



Az igaz (qydx) – lehet jelzô és fônév (igaz, az igaz) – szoros kap-
csolatban áll az igazság (hqdx; qdx) fogalmával és jelentését is ezzel
összefüggésben határozzuk meg.2

Az igazság az Ószövetségben viszonyfogalom és nem egy ideá-
lis norma, amelyhez az emberi cselekedeteket mérték és megítélték. 

Az igazság két partner között fennálló valóságos viszonyra vo-
natkozik. Minden viszony bizonyos igényeket hordoz a magatar-
tásra vonatkozóan, amelyeknek kielégítésével, ill. megtartásával
képes csak a viszony fennállni. Ezt helyzetet jelöli az igazság fogal-
ma.3 Az igaz ember (qydx) az, aki egy közösséget teremtô viszony-
ban hûségesnek, állhatatosnak bizonyul. 

Az egyén Izraelben egyszerre több közösséget teremtô viszony-
ban is élt (a család, a törzs, a nép stb.). Izrael népe azonban minde-
nekelôtt a szövetségben él, olyan közösségben, amelyet JHWH
ajánlott fel neki. Az így létrejött viszony valamennyi felett áll, és va-
lamennyit maga alá vonja, mert Izrael egész életrendjét JHWH ki-
nyilvánított akarata szabályozza. A JHWH és Izrael között létrejött

10 Rózsa Huba

kintés a témáról a prófétai és a bölcsességi irodalomban lásd KAISER, O., Der Gott
des Alten Testaments. Theologie des AT 3: Jahwes Gerechtigkeit, UTB 2392,
Göttingen 2003, 258–268; Bölcsesség könyve: RUPPERT, L., Der leidende Gerechte.
Eine motivgeschichtliche Untersuchung zum Alten Testament und zwischentes-
tamentlichen Judentum, FzB 5, Würzburg 1972, 70–105; UÔ., Gerechte und
Frevler (Gottlose) in Sap 1,1–6,21, in: HÜBNER, H. (hrsg.), Die Weisheit Salomos
im Horizont biblischer Theologie, BThSt 22, Neukirchen–Vluyn 1993, 1–54.

2 Bôvebben lásd VON RAD, G., Theologie des Alten Testaments I., München
19696, 382–395; KOCH, K., art. qdx sdq gemeinschaftstreu/heilvoll sein, in: ThHAT
II., (1976) col. 507–530; RINGGREN, H.–JOHSON, B., art. qdx sadaq, in: ThWAT VI.,
(1989) col. 898–903., 903–932; SCHARBERT, J., art. Gerechtigkeit AT I., in: TRE XII.,
414–411; SCULLION, J. J., art. Righteousness, OT, in: ABD, V., (1992) col. 724–736;
HAUSMANN, J., Studien zum Menschenbild der älteren Weisheit, FAT 7, Tübingen
1995, 37–66; KAISER, O., Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT 3: Jah-
wes Gerechtigkeit, UTB 2392, Göttingen 2003, 258–268.

3 A hqdx és a qdx fogalmat a magyar nyelvben egyaránt az igazság szóval for-
dítjuk. A kettô jelentése közötti különbség meghatározásában D. Michelt követ-
jük. A qdx kollektív fogalom, amely összességében jelöli a fogalom által fedett je-
lenségeket, míg a hqdx ennek az összességnek az egyes eseteit ragadja meg
[MICHEL, D., art. Gerechtigkeit (I) AT, in: NBL I., (1991) col. 795–798., 796 (C. 1)].

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 10



közösségi viszony szintén igényeket állított fel, és igaz (qydx) lesz
az, aki ezt a viszonyt követelményeivel együtt elfogadja és ebben
hûségesnek, ill. állhatatosnak bizonyul. De azt, hogy ki igaz, azt
egyedül JHWH határozza meg. Ezért kéri a zsoltáros „Tekinteted
ítélkezzék felettem, hiszen szemed az igazságot nézi” (Zsolt 17,2;
vö. 37,6). 

A qydx és iDr terminológia az Ószövetség ókori görög fordításá-
ban a Szeptuagintában a következô terminológiában jelenik meg. 
A qydx megfelelôje a Szeptuagintában a dàkaio$ (akár fônév, akár
melléknév formában), míg a iDr szokásos és domináns görög meg-
felelôje (akár fônév, akár melléknév formában) a •martwl’$.4

A bibliai hagyomány az igaz emberrôl

Az igazság az Ószövetségben viszonyfogalom és két partner között
fennálló valóságos viszonyra vonatkozik. Minden viszony bizonyos
igényeket hordoz a magatartásra vonatkozóan, amelyeknek kielé-
gítésével, ill. megtartásával képes csak a viszony fennállni. Az igaz
ember (qydx) az, aki egy közösséget teremtô viszonyban hûséges-
nek, állhatatosnak bizonyul. Erre klasszikus példa Ábrahám, akirôl
a Biblia a következôket jelenti ki: „Ábrahám hitt JHWH-nak, és az
igazságul számíttatott be neki” (Gen 15,6).

Az igaz viselkedés mint viszonyfogalom a helyzethez, a vi-
szonyhoz kötôdik (lásd Ábrahám esete), de JHWH – Izrael vonat-
kozásában fokozatosan megjelennek azok az igények, Isten ré-
szérôl, amelyek e viszonynak megfelelô igényeket szabályozzák. 
A babiloni fogságot követô idôben a hívô egyén elôtérbe kerül, s
így fokozatosan, egészen a Kr. e. 1. századig kibontakozik a bibliai
hagyományban, amely az igaz ember helyzetével, magatartásával
foglalkozik.

Az igaz ember az Ószövetségben 11

4 Lásd RENGSTORF, K. H., art. •martwl’$, in: ThWNT I., 320–339., 324,17–40; a
görög terminológia használata további kánoni írásokban lásd RUPPERT, L., Der lei-
dende Gerechte und seine Feinde, 69–71; a görög terminológia a Bölcsesség
könyvében ENGEL, H., Das Buch der Weisheit, NSK.AT 16, Stuttgart 1998, 41–42.

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 11



A bibliai hagyományból az igaz fogalmának szempontjából az
alábbi irodalmi alkotásokat, ill. könyvcsoportokat emelhetjük ki:

1. A Zsoltárok könyve: részben liturgikus célra készült imádsá-
gok gyûjteménye, a közösség és az egyén imái, mûfajuk különbözô
(kérô, hálaadó, himnusz stb.).

A gyûjteményt meghatározza: az 1. és a 2. zsoltár.
Zsolt 1: a Tóra-jámborság (az igazak és istentelenek útja: az

igaz Isten törvényéhez ragaszkodik, a gonosz eluta-
sítja és sorsuk is ennek megfelelôen alakul)

Zsolt 2: messianizmus (az igaz Isten uralmát várja, amelyet a
Dávid-fia Messiás hoz el).

2. A bölcsességi irodalom: többségében fogság utáni eredetû, bár 
egyes részei ôsiek, a királyság korában keletkeztek (pl. Példabe-
szédek könyvének egyes részei). A bölcsességi irodalom alapvetô
jellegzetessége, hogy az egyén vallásos problémáival foglalkozik.

A Példabeszédek és a Sirák fia könyvének meghatározó
témája az igaz ember magatartása és annak ellentéte. A két
könyv alapgondolata az, hogy az igaz ember ismeri a helyes
élet szabályait (Isten törvényét) és ezért élete is sikeres az ún.
erkölcsi okság értelmében. Az igaz Isten jutalmával csak
evilágban számol, a túlvilági jutalom és boldogság még nem
merül fel e korban, a boldog túlvilág kérdése ebben a kor-
ban még nem tisztázódott hitkérdés. Késôbb problémák me-
rülnek fel az erkölcsi oksággal összefüggésben, minthogy
sokszor az igazak szenvednek és az istentelenek élete sike-
res. Hogyan lehet megoldást találni? Az erkölcsi okság kér-
dése merül fel az alábbi könyvekben.

Jób könyve az igaz szenvedésének miértjével foglalkozik.
A Prédikátor könyvének témája az élet értelme, ill. értel-

metlensége a világban található ellentmondások alapján (az
igazak és gonoszok azonos sorsban részesülnek), amelyek
kétségessé teszik az erkölcsi okság érvényét.

A Bölcsesség könyve kiemelkedô teológiai alkotás, fôként
elsô része, amely ismeri a túlvilági jutalmazást és büntetést,
és ebbôl a szempontból nézi az igazak és bûnösök életvitelét
és sorsuk végkimenetelét.

12 Rózsa Huba

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 12



3. A bibliai hagyományban az egyén és a közösség igaz maga-
tartásának szempontjából különleges helyet foglal el a Tóra, amely
Isten kinyilatkoztatott akarata Izraelhez. Benne találhatók azok a
normák, amelyek az egyed és a közösség igaz magatartását szabá-
lyozzák, elsôsorban a deuteronomiumi törvényben (Dt 12–26), a
Szövetség könyvében (Ex 20,22–23,19) és a Szentség törvényében
(Lev 17–26).

Az igaz ember magatartásának jellemzô vonásai

A babiloni fogság utáni idôben bontakozik ki az ún. Tóra-jámbor-
ság, amely az igaz magatartásának mértékadó formája lesz: fogal-
milag az igaz útja. Az igaz JHWH törvényén elmélkedik, JHWH ren-
delkezései szabják cselekedeteit, adják meg életének biztonságát
és boldogságát.

Ennek a Tóra-jámborságnak a legjobb kifejezése a Zsoltárok
könyvének elsô keretzsoltára, amely a Tóra-jámborság eszméje alá
helyezi az igaz ember magatartását. Az 1. zsoltárból vezetjük le az
ószövetségi igaz jellegzetes vonásait:

Zsolt 1
1. Boldog ember, aki nem indul a gonoszok tanácsa nyomán,

aki nem jár a bûnösök útján és nem vegyül a csúfot ûzôk
közé.

2. Aki örömét leli Isten törvényében, s parancsairól elmélkedik
nappal és éjjel.

3. Olyan, mint a víz partjára ültetett fa, amely kellô idôben gyü-
mölcsöt terem, és levelei nem hervadnak. Siker koronázza
minden tettét.

4. Nem így a gonoszok, egyáltalán nem. Pelyvához hasonlók,
amelyeket elsodor a szél a földrôl.

5. A bûnösök nem állnak meg az ítéletkor, sem a gonoszok az
igazak közösségében.

6. Isten ugyanis ôrzi az igazak útját, de a gonoszok útja pusz-
tulásba visz.

Az igaz ember az Ószövetségben 13

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 13



A zsoltárból a következô fogalmi jegyek vezethetôk le:
– Az igaz útja: tetteiben Isten törvényét követi;
– Örömét leli Isten törvényében: az igaz boldog az igaz úton;
– Siker koronázza tetteit, az igaz Isten jutalmát élvezi;
– Isten védelmét élvezi;
– Az igaz ellentéte is megjelenik: a gonosz.

Figyelembe véve a bibliai hagyomány szélesebb összefüggéseit, az
igaz fogalmi jegyei részleteiben a következô módon fejthetôk ki:

1o Az igaz útja: tetteiben Isten törvényét követi
Az Isten törvényét követô igaz magatartását összefoglalóan jól

jellemzi Ezekiel könyve: „Aki igaz, megtartja a törvényt, s az igaz-
sághoz szabja tetteit, nem eszik a hegyeken és nem emeli tekintetét
Izrael házának bálványaira, nem vétkezik embertársa feleségével,
nem közeledik tisztulása idején asszonyhoz, senkit sem nyom el,
visszaadja az adósnak a zálogot, semmit sem vesz el erôszakkal,
kenyerét megosztja az éhezôvel, felruházza a mezítelent, nem köl-
csönöz uzsorakamatra és nem fogad el ráadást, tartózkodik a
rossztól, igazságosan ítél az emberek között, a törvényeimhez iga-
zodik és hûségesen megtartja parancsaimat, az ilyen ember igaz,
és biztosan életben marad – mondja JHWH, az Isten” (Ez 18,5–9).

– Annak ellenére, hogy az igaz komolyan vallja, hogy Isten tör-
vényei szerint akar élni, tudja magáról, hogy esendô ember. Az iga-
zak csoportjához tartozás bizonyos árnyaltságot mutat, és az ember
oldaláról nem jelent feltétlen bûntelenséget. Az imádkozó igaz
adott esetben kijelenti, hogy a JHWH iránti közösséghez való hûsé-
get és az embertársához való közösségnek megfelelô magatartást
megtartja, ugyanakkor a zsoltárokban olyan helyzet is elôfordul,
hogy az imádkozó megvallja vétkeit (Zsolt 38,19–21; 40,13.17;
69,5köv.; 119,67.121), anélkül azonban, hogy JHWH iránti bi-
zalmát, vagyis qdx-orientáltságát, a közösségi hûség végsô alapját
feladta volna. Ezért még mindig remélhet üdvösséget JHWH-tól. 
A gonosztól, bûnöstôl abban különbözik, hogy az eleve szakított
Istennel.

14 Rózsa Huba

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 14



2o Az igaz örömét leli Isten törvényében: az igaz boldog az igaz
úton

A zsoltárok különbözô formában tanúskodnak arról, hogy az
igaz ember örül Isten törvénye teljesítésének. Ennek szembetûnô
tanúja a Zsolt 119 (Vulg 118) Tóra-zsoltár (a héber ábécé rendjében
végig arról elmélkedik, hogy örömét leli JHWH törvényében).

3o Az igaz ember Isten védelmét élvezi
A zsoltárokban a képi kifejezések sorával jeleníti meg azt az iste-

ni védelmet, és annak biztonságát, amelyben az igaz ember része-
sül pl. Isten erôs vár, szikla, erôdítmény stb. az igaz számára. A há-
laadó zsoltárok folyamatosan ismétlik azt a védelmet, amelyben
Isten részesítette ôket, míg a könyörgô zsoltárok bizalommal Isten
segítségét kérik a bajok ellen, azzal a meggyôzôdéssel, hogy Isten
az igaz ember védnöke.

4o Siker koronázza tetteit, az igaz Isten jutalmát élvezi
A bölcs ember magatartásának hátterében az a meggyôzôdés hú-

zódik meg, hogy a világ külsô anyagi rendje és az erkölcsi-vallási
rend oksági összefüggésben állnak. Az ember jó vagy rossz cseleke-
detei eldöntik, hogy életének külsô feltételei miként alakulnak. Az
igaz ember sikeres, a gonosz ember viszont bukásra van ítélve. Ez az
oksági kapcsolat azonban nem a világ immanens rendjébôl követke-
zik, hanem a szent és igaz Isten akaratából, aki ilyen módon szerez
érvényt az erkölcsi rendnek (2,6köv.; 10,3.22.27.29 stb.). Ezt az elvet
szaknyelven erkölcsi okságnak nevezzük. A bölcs ismeri ezt az ösz-
szefüggést, és ennek megfelelôen cselekszik. Keresi a világban és az
élet minden területén érvényes isteni törvényeket, amelyeket követ-
ve jó sorsát biztosítja. A gyakorlati életszabályokban Isten akaratát
látja, s ezért szólítja fel az embert, hogy Isten szándéka szerint irányít-
sa útjait (16,1köv.). A bölcs cselekvés forrása és adományozója azon-
ban Isten (2,6köv.), tehát az igazi bölcsesség JHWH félelme, és az
ôbenne való feltétlen bizalom (1,7; 8,13; 9,10; 14,26köv. stb.). Az em-
ber sorsa ugyanis Isten kezében van, aki ismeri és számon tartja a jók
és gonoszok legrejtettebb szándékait is (15,3.11; 16,2; 21,2). Ebbôl
következik, hogy bár a bölcs tudja a helyes cselekvés módját, mégis
alázatos marad (16,5.18köv. 22,4; 26,12). Tudatában van annak is,

Az igaz ember az Ószövetségben 15

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 15



hogy a dolgok rendjébe (11,24köv.), sôt saját szívébe (16,1köv.) való
betekintése korlátozott marad, mert a teljes tudás egyedül Istené.

Fôként a fogság utáni idôszakban kérdések merültek fel az er-
kölcsi okság érvényével kapcsolatban. Elsôként nagy kérdést jelent
a jó és a rossz megjelenése az igaz és gonosz sorsában. Az emberi
élet sokszor az erkölcsi okság ellentétét igazolja: az igazak szen-
vednek, a gonoszok sorsa jól megy, sôt üldözik az igazat, tehát jók-
nak, gonoszoknak egy a sorsa. A bölcsességi irodalom és a zsoltárok 
ezt a helyzetet sokszor élesen vetik fel, és az erkölcsi okság érvé-
nyét feszegetik (Jób könyve: az igaz szenvedése; Prédikátor köny-
ve: az igaz volt értelme a világ visszásságai láttán; Bölcsesség köny-
ve: 1–6. fejezetben az igaz szenvedésének megoldása a túlvilági
jutalmazás ismeretében). Úgy tûnik, hogy Isten ezt a fordított hely-
zetet nem oldja fel.

Másik nagy kérdés ebbôl kifolyólag, hogy az igaz jutalma mikor
és milyen körülmények között valósul meg. A jutalmazás és a bün-
tetés is csak ezen élet keretei között lehetséges, az alvilágban nincs
közösség Istennel, azaz nem törôdik a halottakkal. A túlvilági jutal-
mazás gondolata Izrael hitében csak késôn jelentkezik, elsôsorban
az Ószövetség deuterokanonikus könyveiben. Mindez az igaz szá-
mára, fôként a gonosz léte kihívás, sokszor felveti benne az igaz
cselekvés értelmét, ill. értelmetlenségét, állandóan tusakodik ma-
gával, és küzd igaz voltáért (lásd Zsolt 37; 49; 73) mondván: miért
legyek igaz, ha a gonoszt Isten nem vonja felelôsségre.

5o Az igaz ellentéte, a gonosz is megjelenik
Az az ember, aki a JHWH-val létrejött közösségi viszony ellené-

re cselekszik és a felebarát irányába is feladta a közösségi viszony-
nak megfelelô magatartást, az bûnös/gonosz (iDr). Az izraelita böl-
csességi irodalomban az igaz antitípusa (Péld 10,3.16.25; 11,8.31;
13,5 stb.), a zsoltárokban viszont ez az ellentét nyílt ellenségeske-
désre változik, a iDr egyenesen a qydx ellensége (Zsolt 3,8; 7,10;
17,9.13; 36,2.10 stb.).5

16 Rózsa Huba

5 Bôvebben lásd RUPPERT, L., Der leidende Gerechte und seine Feinde. Eine
Wortfelduntersuchung, Würzburg 1973, 63–65., 65–71; GERLEMANN, G., art. iDr

rs’ frevelhaft/schuldig sein, in: ThHAT II., (1976) col. 813–821; RINGGREN, H., art.
iDr rasa’, in: ThWT VII., 675–684.

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 16



Jellemzôje az olyan viselkedés, amely folyamatosan megsérti
JHWH törvényben kinyilvánított akaratát (Zsolt 10,7 stb.), nincs bá-
nata, sôt azzal kérkedik, hogy önerejére támaszkodik Isten helyett
(Zsolt 49,7 stb.). A bûnös/gonosz magatartását így jellemzi Ezekiel:
„De ha (az igaz) erôszakos fiút nemz, aki vért ont és vétkes ezek közül
(a bûnök közül) valamelyikben, azaz eszik a hegyeken, meggyaláz-
za embertársa feleségét, elnyomja a szegényt és a szûkölködôt, rab-
lást követ el, nem adja vissza a zálogot, tekintetét a bálványokra
emeli és iszonyatos dolgot mûvel, uzsorakamatra kölcsönöz és rá-
adást fogad el, ez a fiú nem marad életben. Mivel ezeket a szörnyû
vétkeket elkövette, meg kell halnia és a vére rajta” (Ez 18,10–13).

Az Ószövetség antropológiája egy kizárólagos kettôsségben né-
zi az ember helyzetét Isten elôtt: igaz vagy gonosz, elfogadott vagy
elutasított, harmadik lehetôség nincs. A kettôsség az egyes cseleke-
detek mögött álló alanyt, az egész embert, ill. annak tartós magatar-
tását, ill. irányultságát és nem csak egyes igaz vagy gonosz cseleke-
detét nézi. 

A két csoportot (Myqydx – MyiDr) áthidalhatatlan szakadék választ-
ja el egymástól. A fogság idejétôl azonban úgy tûnik, hogy a két
csoport helyzete nincs végérvényesen lezárva. Az igaz igaz voltát
egyedül JHWH mondja ki, aki vele a legszorosabb közösségbe, a
maga igazságának szférájába (hqdx) vonja ôt, de ez az állapot addig
tart, míg JHWH ezt a viszonyt fenntartja. Az ember elveszítheti igaz
voltát, de a gonosz is lehet igaz (lásd Ez 18,21–23.27köv.; 33,8köv.
11köv. 14–17.19).

Az Ószövetség antropológiája számára mindkét fogalom igen
jelentôs az ember Isten elôtti állapotának, Istenhez való viszonyának 
magyarázatára. Ez az alapvetôen vallásos szemléletmód bizonyos
leegyszerûsítéssel és egyben kizárólagossággal az emberiséget két
csoportra osztja, a jók és rosszak, a hívô és hitetlen kettôsségébe
sorolja. 

Ugyanakkor az igaz és gonosz/istentelen kettôssége az emberi
valóság új megértését és értelmezési lehetôségét szolgáltatja a bib-
liai hagyomány számára. A történelemben megnyilvánuló jó és rossz, 
ill. a jó és rossz küzdelmének, a jók adott esetben való bukásának,
egyben azonban helyzetének Isten elôtti igazolására és rehabilitá-
sának magyarázatára nyújtott lehetôséget.

Az igaz ember az Ószövetségben 17

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 17



Összefoglalás

Az ószövetségi igaz (és gonosz) mibenlétérôl folytatott vizsgálódás
nem pusztán vallástörténeti természetû. Amit az Ószövetség bibliai
hagyománya elmond az igazról, azt az Egyház Isten igéjének tekin-
ti, amelynek ma is érvénye van. Az Imaórák Liturgiájában és általá-
ban a liturgiában az egyház a zsoltárokban az ószövetségi igaz sza-
vaival, bûnbánatával, kéréseivel, hálaadásával és istendicséretével
fordul Istenhez, és az igaz ember magatartását valamint tetteit az is-
tenkeresés példájának tekinti. Ezért mindazt, amit a Szentírás az
ószövetségi igazról elmond, Jézus tanításának alapján értelmezve
belevesszük az evangélium hirdetésébe.

18 Rózsa Huba

Old009 Rózsa  10/3/4 19:40  Page 18



KRÁNITZ MIHÁLY

Az életszentségre való törekvés 
ökumenikus távlatai Dietrich Bonhoeffernél

1. Dietrich Bonhoeffer példája a lelki élet átalakító hatásáról 

egészen az önfeláldozásig

A 20. század egyik kiemelkedô ökumenikus személyisége Dietrich
Bonhoeffer (1906–1945), a tragikus sorsú német evangélikus teoló-
gus, aki a II. világháború utolsó napjaiban halt vértanúhalált a hit-
leri üldözés során. A legutolsó róla szóló beszámoló egy, a kivég-
zésén jelenlévô tanútól származik, aki így írta le Bonhoeffer utolsó
perceinek a magatartását: „Hajnalban öt és hat óra között a rabokat
kivezették a barakkokból, és felolvasták az ítéletet. Az egyik barakk
félig nyitott ajtaján keresztül láttam Bonhoeffer lelkészt a rabok ru-
hájába öltözve, amint térden állva imádkozik az Úrhoz, az ô Istené-
hez. Jámborságának és imája meghallgatásának teljes bizonyossága
fogalmazódott meg ebben a varázslatos emberben, s magam is
megrendültem.”1 Néhány perccel a kivégzôhely elôtt újból letérdelt
az utolsó imára. Nem sokkal ezután már az akasztófán lógott, a vég-
napjait élô Harmadik Birodalom áldozataként. Három héttel ké-
sôbb ugyanis Hitler öngyilkos lett, és a Birodalom elbukott, így
fejezte be életét a lutheránus lelkipásztor – teológus és hazafi –,
Dietrich Bonhoeffer. Az imádság lelkülete, mely utolsó óráit megvi-
lágította, egész életének kiemelkedô vonását adja. Teljes és tevé-
keny életútján, melyet túl korán, harminckilenc éves korában erô-
szakkal szakítottak félbe, fények ragyognak Krisztusba vetett mély
hite és imádságos lelkülete által, melyek gazdag belsô életérôl tesz-
nek tanúságot.

1 BOSANQUET, M., The Life and Death of Dietrich Bonhoeffer, Harper & Row,
New York 1968, 15.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 19



Bonhoeffer még fiatal korában határozta el, hogy evangélikus
lelkész szeretne lenni. Ez nem a szülei, hanem saját döntése volt,
jóllehet a keresztény erényeket gyakorló család vallásos nevelés-
ben részesítette. A bibliaolvasás és a himnuszok éneklése hozzátar-
tozott az ünnepekhez, de a vallási életet nem gyakorolta. Errôl ír
barátja és életrajzírója, Eberhard Bethge: „Még nem töltötte el egy
igazi szeretet az egyház iránt, nem élt benne szilárd teológiai ala-
pokra épülô hit, s még nem fedezte fel a Szentírást s annak értelme-
zését. A teológia iránti érdeklôdését ebben az idôben egy alapve-
tôen profán életfilozófia határozta meg.”2 Bonhoeffer csak késôbb
találta meg az egyházat és a keresztény élet teljességét. Mielôtt Ber-
linben megkezdte volna teológiai tanulmányait, Klaus testvérével
három hónapra Rómába utazott. A római tartózkodás nagy hatással
volt az ifjú Bonhoefferre: elmélyítette a keresztény életrôl szóló el-
képzeléseit, és meghatározta egyházképét is, mely fontos volt a ta-
nulmányi évei során. Maga az egyház és annak kultikus gyakorlata
továbbra sem játszott döntô szerepet az életében. Ekkor azonban
az egyetemes egyház látható szimbóluma jelent meg elôtte: Róma
egyháza, a világ központi egyháza. A nagyhét során számos egyhá-
zi szertartást látott, melyek hatását naplója ôrzi.

Rómából visszatérve a berlini egyetemen oly neves teológusok,
mint Harnack, Seeberg, Holl és Lietzmann vezetésével kezdte meg
tanulmányait. A legnagyobb hatást azonban az akkor még a göttin-
geni egyetem docensének, Karl Barthnak a mûvei váltották ki be-
lôle. 1927-ben nyújtotta be doktori tézisét. Ezalatt segédlelkész 
a barcelonai közösségben, és innen tért vissza, hogy habilitációs
munkáját elkészítse. A New York-i Union Theological Seminaryn
töltött év után fejezte be felkészülését, és huszonöt évesen tanárse-
géd lett Berlinben a Szisztematikus Teológia Tanszéken.

Az akadémiai karriert a németországi harmincas évek esemé-
nyei szakították meg. Gyorsan világossá vált, hogy Bonhoeffer a
nemzetiszocializmust elutasítók táborába tartozik abban az össze-
tett helyzetben, amely megosztotta a német egyházat is. Hitler hata-

20 Kránitz Mihály

2 BETHGE, E., Dietrich Bonhoeffer: Man of Vision, Man of Courage, Harper &
Row, New York 1970, 29.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 20



lomra jutásával 1933-ban döntött a tanári pálya elhagyásáról, jólle-
het hivatalosan csak 1936-ban távolították el.3

Bethge kimerítô tanulmányában részletesen leírja mindazt, ami
barátjával 1931 és 1932 között történt, vagyis azt, hogy miként lett a
teológusból hívô keresztény. Nem beszél megtérésrôl, de Bonhoef-
fer maga is elismeri a saját belsô világában végbement jelentôs vál-
tozást. Ez az átalakulás, amely külsô életében is megnyilvánult, jelzi
annak az idôszaknak a kezdetét, mely 1939-ig tartott. Ekkor kezdett
rendszeresen részt venni egyházi szertartásokon, és folyamatosan
elmélkedni a Szentíráson. A szóbeli hitvallásról nemcsak teológiai
kifejezésekkel beszélt, hanem a valóságban megélhetô cselekede-
tekrôl is. Egyre többet szólt az engedelmességgel és az imádsággal
összefüggô életrôl, valamint gyakran idézte a hegyi beszédet mint
olyan kijelentést, melyet a gyakorlatban kell megvalósítani.4

A Szentírás új módon való olvasásának felfedezése alakította át
igazi kereszténnyé, és annak az elfogadása, hogy idáig nagyon ke-
veset imádkozott, és jelentôs volt az a felszabadulás, amelyet a
Szentírás, és fôleg a hegyi beszéd váltott ki benne. Egy barátjához
írt levelében Bonhoeffer leírja belsô változásának néhány vonását:
„Ekkor minden megváltozott. Ezt határozottan éreztem, és mások is
észrevették a környezetemben. Ez egy nagy felszabadulás volt. Vi-
lágos lett számomra, hogy Jézus Krisztus szolgájának élete az egy-
házhoz tartozik, s lassanként ennek a tartalma is egyre világosabb
lett számomra.”5

A következô években a lelkipásztor-növendékek képzésében
vett részt. A német evangélikus egyház állásfoglalása a hitleri politi-
kával szemben ôt is a hitvalló egyház létrehozására ösztönözte,
melynek Bonhoeffer az egyik legaktívabb tagja lett.6 Ez a hitvalló

Az életszentségre való törekvés ökumenikus távlatai… 21

3 Errôl lásd bôvebben: MOSES, J. A., The reluctant Revolutionary: Dietrich
Bonhoeffer’s Collision with Prusso-German History, Berghahn Books, New York
2009.

4 Uo. 154.
5 Uo. 154–155. Vö. JÜRGENBEHRING, H., Christus für uns heute. Dieter Bon-

hoeffer lesen, interpretieren, weiterdenken, Karin Fischer, Aachen 2009.
6 Vö. KRÖTKE, W., Barmen – Barth – Bonhoeffer. Beitrage zu einer zeitgemä-

ßen christozentrischen Theologie, Luther Verlag, Bielefeld 2009.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 21



egyház bízta meg a lelkipásztorkodásra készülô maroknyi szemina-
rista képzésével. Ekkor Bonhoeffer vette át a pomerániai Finken-
walde szemináriumának a vezetését, melyre nagylelkûen elszánta
magát. Ez egy titkos szeminárium volt, amely az üldözés és a bi-
zonytalanság légkörében tevékenykedett. Ennek ellenére kiválóan
mûködött, és Bonhoeffer a maga részérôl is hozzájárult ahhoz,
hogy a keresztény lelki élet és tanítás lendületes központjává váljon.

Két könyve – a Követés és a Közös élet – tükrözi erôfeszítéseinek
szándékát és szellemét, melyeket egészen 1937 decemberéig, a
szeminárium nácik által elrendelt kényszerû bezárásáig érvényesí-
tett. A lelkésznövendékek képzését a lelkipásztori körök megte-
remtésével folytatta, s bár egyre szûkebb módon, de Bonhoeffer to-
vábbra is fáradozott saját elképzelése megvalósításán.

A német politikai helyzettel való összefüggésben a harmincas
évek vége felé megerôsödött benne az átmenet életének egy végsô
szakaszába, különösen az egyre szélesebb körû háborús megnyil-
vánulások következtében. Ekkor azonban még futotta számára egy
rövid egyesült államokbeli útra is, ahol attól félt, hogy besorozzák.
Bár amerikai barátai maradásra késztették, ô úgy érezte, hogy Né-
metországban van a helye, ahová néhány hónappal késôbb vissza
is tért. Reinhold Niebuhrnak írt levelében ezt így fogalmazza meg:
„Az amerikai utazás tévedés volt. Hazánk történetének tragikus pil-
lanatait a német keresztényekkel együtt kell megélnem. Nem lesz
jogom a németországi keresztény élet kiépítéséhez a háború elmúl-
tával, ha nem veszek részt népem jelenlegi megpróbáltatásaiban.”7

Bethge Bonhoeffer meghatározására ebben az idôszakban a
„kortárs ember” elnevezést használja. 1939 kezdetén a teológus és
lelkész Bonhoeffer valóban teljesen jelen volt a kortárs világban. 
A veszélyekkel nem törôdve politikai tevékenységeknek adta át
magát, és részt vett egy Hitler elleni összeesküvésben is. Ez nem
volt könnyû döntés a részérôl, mert tudatában volt annak, hogy a
legnagyobb veszélynek teszi ki magát. Szükségét érezte annak,
hogy egy, a legnagyobb áldozatot igénylô hívásra válaszoljon, talán
a keresztény lét teljes feláldozására is. Tudta, hogy egy ilyen döntés

22 Kránitz Mihály

7 Uo. 559.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 22



magával hozza saját igaz voltának az elhagyását is, s azt, hogy már
nem fog tudni visszatérni a lelkészi szolgálathoz, ha ezek a tevé-
kenységei nyilvánvalóvá válnak. Mivel azonban kötelessége egyér-
telmû volt elôtte, bátran és hôsiesen vállalta a rá váró veszélyeket is.

Az eredmény a Gestapo általi letartóztatása lett 1943. április 5-én. 
Ekkor kezdôdött a két hosszú börtönév idôszaka, melynek során
napirendet alakított ki, amely szentírási olvasmányokból, imádság-
ból, elmélkedésbôl és tanulmányokból állt. A szabadulás minden
reménye szertefoszlott, amikor egy másik Hitler-ellenes összeeskü-
vés következtében megtorlásként a már fogva tartott politikai elítél-
teket is kivégezték. Már csak néhány hét volt a háború végéig, így
fejezôdött be egy mélyhitû, hôsies magatartású ember élete, mely
talán mégsem jelentette hátrahagyott örökségének a végét.

2. Dietrich Bonhoeffer lelkiségének kiemelkedô vonásai 

2. 1. A Krisztus-követés

Bonhoeffer lelkiségének három fô iránya a Krisztus tanítványává
válás, a keresztény közösség és a világban való elkötelezettség. A ta-
nítványság témája, mely a fiatal Bonhoeffert is foglalkoztatta, a leen-
dô lelkészek képzésének során átélt felelôsségében erôsödött fel.
Élményeit az egyik legismertebb mûvében, a Követésben adta köz-
re, melynek nagy hatása volt a protestáns, de a katolikus környe-
zetben is.8 Bonhoeffer a krisztusi tanítványságról szóló gondolatait
a hegyi beszéd összefüggésében értelmezte, és abból a ténybôl,
hogy Jézus tanítványnak hív meg bennünket, így vizsgálja ennek a
követésnek az összetevôit. Mûve bevezetôjében a következôt írja:
„Mit akart Krisztus mondani? Mit vár el tôlünk ma? Mi segít bennün-
ket ahhoz, hogy ma hûséges keresztények legyünk? Számunkra

Az életszentségre való törekvés ökumenikus távlatai… 23

8 ZIMMERLING, P., Dietrich Bonhoeffer und George Bell. Ökumenische Freund-
schaft im Ernstfall, in: Wegbereiter der Ökumene im 20. Jahrhundert, Christian
Möller, Christoph Schwöbel, Christoph Markschies, Klaus von Zedtwitz (hrsg.),
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2005, 294–313.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 23



végsô soron nem az számít, hogy mit mond ez vagy az az egyházi
ember, azt szeretnénk tudni, hogy mit akar Jézus tôlünk.”9

Krisztus személye központi helyet foglal el a tanítványságról
szóló gondolkodásban és az arra való meghívásban. Jézus követé-
sére nem egy mester vagy egy pozitív életmodell mintájaként ka-
punk meghívást, hanem Krisztustól, aki az Isten Fia. Az ô személyé-
hez való teljes kötôdésre vagyunk meghívva. Jézus Krisztus nélkül
az engedelmesség vállalása nem lenne több a saját választásunk
termékénél. „Az élô Jézus nélküli elkötelezôdés szükségszerûen egy 
engedelmesség nélküli kereszténység maradna; és egy engedel-
mességre való elkötelezettség nélküli kereszténység mindig egy Jé-
zus Krisztus nélküli kereszténység.”10

A hívás mindig hittel teli és teljes engedelmességet kíván.
Bonhoeffer hangsúlyozza, hogy a tanítvány egy olyan valósággal
találja szemben magát, Krisztus valóságával, mely abszolút követe-
léssel lép fel: „Már a hívás után megtett elsô lépés elválasztja a ko-
rábbi életétôl azt, aki Jézust követi, így a követendô hívás azonnal
egy új helyzetet eredményez. A korábbi életállapotban való meg-
maradás és a követés két egymást kölcsönösen kizáró élethelyzet.”11

Bonhoeffer gondolkodásában a Krisztus-követés szorosan a ke-
reszthez kapcsolódik. Jézus világossá teszi, hogy úgy, ahogyan ôrá,
a tanítványaira is szenvedés vár. Keresztet pedig minden keresztény 
visel, és az elsô tapasztalat a szenvedés, melyet minden keresztény
igazol, mely felszólítás, a világhoz való kötôdés elhagyására. Krisz-
tus minden hívása egy „meghaláshoz vezet…” „Halál vár ránk, Krisz-
tus halála, a bennünk levô régi Ádám halála.”12 A szenvedés így a
tanítványság szimbólumává válik, jóllehet a meghívásra adott vá-
laszban az öröm dominál: „A követésre való meghívás hova vezeti
azokat, akik ôt követik? Milyen választásokat és milyen megosztá-
sokat foglal ez magában? Ezeket a kérdéseket kell feltenni Annak,

24 Kránitz Mihály

19 BONHOEFFER, D., Nachfolge, Kaiser Verlag, München 1937; Olasz fordítás:
Sequela, Queriniana, Brescia 1971, 13; Magyar fordítás: Követés, Evangélikus Saj-
tóosztály, Budapest 1996.

10 Uo. 38.
11 Uo. 41.
12 Uo. 71.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 24



aki egyedül tudja a választ. Jézus Krisztus, aki követésére szólított
fel minket, tudja egyedül, hogy hova vezet bennünket ez az út.
Tudjuk azonban, hogy egészen biztos, ez egy kimondhatatlanul
könyörületes út lesz, mert a Jézus-követés öröm.”13

Bonhoeffer hasonlóképpen hangsúlyozza, hogy Krisztus hívása
következtében „egyedülállókká” leszünk abban az értelemben,
hogy Jézus felszabadít minket az emberek támogatásából, hogy a
vele való közösségbe vonjon be bennünket. Egy ilyen közösség-
ben egyesülünk minden emberrel és minden dologgal, mert „ô a
közvetítô nemcsak Isten és az emberek között, hanem ember és
ember között és az ember és a valóság között is”.14

Milyen valójában ennek az életnek a természete, melynek során
Krisztuson keresztül minden dologgal egyesülünk? Mit is jelent ke-
reszténynek lenni? Bonhoeffer egy komoly szintézist ad errôl: „Mi-
ben áll a »keresztény összetevô«? Ezen a ponton kellene kimondani
azt a szót, amelyre minden vonatkozik, és amelyben minden ko-
rábban mondott kijelentés összefoglalható. A keresztény összetevô, 
a »rendkívüli«, a perissón, a páratlan, ami nem természetes… Miben
áll a perissón, a rendkívüli? Ez azoknak a léte, akiket boldognak
mondanak, Jézus követôié. Ez a ragyogó fény, a hegyre épült vá-
ros, ez a saját énrôl való lemondás útja, a teljes szereteté, a teljes
tisztaságé, a teljes igazságé, a teljes erôszakmentességé; ez az ellen-
ség iránti osztatlan szeretet, vagy az iránt akit senki nem szeret; ez a
vallási-politikai ellenség iránti szeretet. Mindent összefoglalva ez az
az út, mely beteljesedését Jézus Krisztus keresztjében találja meg.
Mert mi is az a perissón? Ez magának Krisztusnak a szeretete, aki
szenvedve és engedelmeskedve felszáll a keresztre és szeretete
maga a kereszt. A keresztény lét rendkívülisége a kereszt, mely le-
hetôvé teszi, hogy túllépjen a világon, s ez biztosítja számára a világ
fölötti gyôzelmet: a keresztre feszített Krisztus szeretetében való
passio: íme, ez a keresztény lét »rendkívülisége«.”15

Arra a szeretetre kaptunk meghívást, hogy feltétel nélkül fel-
ajánljuk életünket másoknak. Krisztus tanítványainak így kell sze-

Az életszentségre való törekvés ökumenikus távlatai… 25

13 Uo. 76.
14 Uo. 77. Vö. 1Tim 2,5.
15 Uo. 131–132.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 25



retni. Egy ilyen szeretet természetesen a kegyelem gyümölcse. Azé
a kegyelemé, ami után mindannyian vágyakozunk, s amelynek
„nagy ára” van: „A nagy értékû kegyelem maga az evangélium, me-
lyet mindig újra kell keresni, az az ajándék, melyet mindig újból
kérni kell, az az ajtó, amelyen mindig újra kell kopogtatni.

Ez az igazi érték, mert az ember ezt saját élete révén szerzi meg,
és kegyelem, mert ez életet is ad számára.”16

2.2. A keresztény közösség

A Krisztus-követés után Bonhoeffer lelkiségének második nagy té-
mája a keresztény közösség. A Közös élet címû könyvében tárja fel
errôl szóló gondolatait, melyek a finkelwaldei titkos szeminárium
élô tapasztalataiból táplálkoznak. Bonhoeffer hangsúlyozza, hogy
maga a keresztény közösség is elsôsorban kegyelem, Isten ajándé-
ka, amelyre nem tekinthetünk felületesen. Mindazoknak, akik egy
keresztény közösség életét élik, hálaadással kell felismerniük, hogy
ez valóban kegyelem, s ha ma keresztény testvéreinkkel közösség-
ben élhetünk, az sem más, mint kegyelem.17

Bonhoeffer másodszor azt hangsúlyozza, hogy minden keresz-
tény közösség középpontjában Krisztus áll. Mi egymáshoz tarto-
zunk, mégpedig Jézus Krisztusban és általa, aki a mi egyetlen egy-
ségünk: „Csakis általa találkozhatunk, örülhetünk egymásnak és
folytathatunk egymással párbeszédet.”18

Mivel a keresztény közösség kizárólag Krisztusra épül, ez egy
lelki, és nem pszichológiai valóság. Bonhoeffer számára egyébként
minden lelki valóság maga az Isten szava, mely láthatóan Jézus
Krisztusban nyilvánult meg, és a Lélek közösségében egyedül Isten
szava a döntô.

26 Kránitz Mihály

16 Uo. 23.
17 BONHOEFFER, D., Gemeinsames Leben, Kaiser Verlag, München 1939. Olasz 

fordítás: La vita comune, Queriniana, Brescia 1969, 45; Magyar fordítás: Szentek
közössége, Harmat, Budapest 1997.

18 Uo. 69.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 26



Bonhoeffer közösség-elgondolása erôteljesen realista szemléle-
tet tükröz, melynek forrása minden bizonnyal a szeminaristákkal
való közös életbôl fakad. A személyes vágyakból és kigondolt el-
képzelésekbôl létrejött keresztény közösség nagyon könnyen szét-
esik, és szét is kell esnie. Nem egy ideális elképzelést kell megvaló-
sítanunk, hanem a Krisztusban végbement valóságot, amelybôl mi
is részesedünk. Nem kapcsolódhatunk egy keresztény közösség-
hez a magunk követeléseivel, hanem csak annak a hálájával, aki
mintegy áldásban részesült: „A keresztény közösségben a hálaadás-
nak ugyanaz a szerepe, mint a keresztény egyéni életében. Csak az
részesül a nagyobban, aki képes hálát adni a kevésért.”19

A Közös élet javaslatai között találjuk azoknak a módoknak a ke-
resését, melyekbôl egy közösség táplálkozik, és céljai teljesítésére
megerôsödik. Az együtt töltött nap sokféle szempontjai közül mesz-
sze kiemelkedik a közösségi imádság. Bonhoeffer szerint a reggel
nem az egyénhez tartozik, hanem a szentháromságos Isten egyhá-
zához, a keresztény közösséghez, a testvériséghez. A közösség éle-
te így Isten fényénél közös istentisztelettel kezdôdik, amelyben a
közösség Isten dicséretére jön össze minden új nap kezdetén.

Jóllehet az egyes közösségek különbözôségeket is felmutatnak,
Bonhoeffer fenntartja, hogy a reggeli közös istentiszteletnek három
alapvetô szempontnak kell megfelelnie, melyek a Szentírás olvasá-
sa, az Egyház himnuszainak éneklése és a közösség imája.

Ami a szentírásolvasást illeti, Bonhoeffer folyamatos, és nem
részleges olvasást ajánl: egy teljes fejezetet az Ószövetségbôl, és
legalább egy fél fejezetet az Újszövetségbôl, minden reggel. Külön-
leges fontosságot tulajdonít a zsoltároknak, mert a zsoltároskönyv-
ben az imádság nagy iskoláját látja. Az énekek is hozzátartoznak a
közös istentisztelethez: „Énekeljetek az Úrnak új éneket!” – buzdít 
a zsoltároskönyv (Zsolt 98,1). Szükséges tehát, hogy szívvel éne-
keljünk, az Úrnak énekeljünk, magát az Igét énekeljük és közös-
ségben énekeljünk.

A közösségi istentisztelet imával zárul, és „ennek az imádságnak
valóban a mi szavunknak kell lennie, mely a mi imánk ezért a na-

Az életszentségre való törekvés ökumenikus távlatai… 27

19 Uo. 56.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 27



pért, a munkánkért, saját közösségünkért, az egyes elfoglaltságain-
kért és szükségleteinkért, melyeket együtt teljesítünk a ránk bízott
emberekért.”20 Este a közösség az utolsó imádságra jön össze,
melynek részei a bibliai olvasmány, a zsoltárok, egy himnusz és a
közös ima. Az este ezenkívül a legalkalmasabb pillanat a közben-
járó imádságra.

Miután Bonhoeffer hangsúlyozta a közös imádság, a munka és 
a felüdülés fontosságát, kiemeli a magány és a csönd idôszakainak
az értékét. Rendkívül hatásosak a szavai: „aki nem szeret egyedül
lenni, az fél a közösségtôl” és „aki nem tud közösségben élni, óva-
kodjon attól, hogy egyedül maradjon”.21

A napnak magában kell foglalnia az elcsöndesedés bizonyos
idejét, és az Ige csöndes meghallgatását, valamint azt a csöndet is,
amely magából az Igébôl fakad. Három oka is van annak, hogy a
kereszténynek szüksége van a nap egészében elhelyezett kijelölt
elcsöndesedési idôre: a Szentírás elmélkedése, az imádság és a
közbenjárás. Mind a háromnak helyet kell kapnia a napi elmélke-
dés során.

A Bonhoeffer által ajánlott közösségben még két másik szem-
pontot is meg kell vizsgálni. Az elsô a közösségben végbevitt szol-
gálat szükségessége. A szolgálat kapcsán a saját nyelvünk fölötti
uralomról beszél: az alázatról, a testvérek meghallgatásáról, a köl-
csönös segítségrôl, a felebarát támogatásáról, valamint a szó és a te-
kintély általi tanúságtételrôl.

A másik szempont a keresztény közösségben a gyónásnak és a
lelki építkezésnek az egységében található meg.22 A közös gyónás
mintegy hasadást idéz elô a közösségben, mert a bûn eltávolítja az
egyént, és kiragadja a többiek közül. A bûn egyedül akar maradni,
és fél attól, hogy megnyilvánuljon. A gyónásban viszont az „evan-
gélium fénye” behatol a sötétségbe és a szív titkaiba.23

28 Kránitz Mihály

20 Uo. 99–100.
21 Uo. 120.
22 BONHOEFFER, D., Szentek közössége, Harmat, Budapest 1997, 99–109.
23 Uo. 167.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 28



2.3. A keresztény elkötelezettség

Bonhoeffer számára a lelkiség másik nagy témája a keresztény vi-
lágban való elkötelezettség, és az ezzel a világgal való azonosulás,
mely téma Bonhoeffer vallásos gondolkodásában már szolgálatá-
nak kezdetétôl megjelenik. Barcelonában elmondott beszédében
lelkésszé avatását követôen emlékeztet arra, hogy a kereszténynek
nem kell elhagynia a világot, és így figyelmezteti a jelenlévôket:
„Ha meg akarjátok találni Istent, legyetek hûségesek a világhoz!”24

A világ melletti kiállás iránti érdeklôdése a növekvô politikai
szereplésével erôsödik, amikor 1939-ben elhatározza, hogy tevéke-
nyen részt vesz a német politikai életben és a Hitler elleni össze-
esküvésben. Mindezt annak az eltökéltségnek a tudatában teszi,
hogy veszélynek van kitéve, vállalva annak következményét mint
embernek és mint hívônek. Érzi, hogy Isten vezeti ebbe az irányba,
s hogy ez a kötelessége.

Hosszú börtönbüntetésének ideje alatt újabb tervén dolgozott:
újra akarta fogalmazni saját teológiáját, és meghatározni a keresz-
ténynek a kortárs világban megnyilvánuló szerepét. Ennek a kuta-
tásnak a fôbb gondolatai megtalálhatók barátjához, Eberhard Beth-
géhez írt leveleiben, melyeket ô késôbb az Ellenállás és megadás,
valamint a Fogságban írt levelek és feljegyzések címmel adott ki.

Itt merülnek fel azok a kérdések, melyek egy felnôtté vált világ-
ban a Krisztus melletti tanúságtétel esetében jelentkeznek, a Szent-
írás nem vallásos értelmezése következtében. A tanulmányokat
mindig imádság elôzte meg, melyek a következô szavakkal kez-
dôdtek: „Még ha korlátozottan tudjuk is megvilágítani gondolatain-
kat a másokkal való vitában, mindig lehetôségünk van arra, hogy
imádkozzunk. Csakis az imádság légkörében lehet egy ilyen fel-
adatot megvizsgálni és megoldani.25

Egy 1944. július 21-én kelt levelében a következôket írja:
„Csak késôbb fogtam fel, és ez a folyamat még most is tart, hogy

csak az odaát való élet teljességében tanulunk meg hinni. Amikor

Az életszentségre való törekvés ökumenikus távlatai… 29

24 BOSANQUET, M., i. m. 72.
25 BETHGE, E., i. m., 757.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 29



tökéletesen lemondunk arról, hogy önmagunkért tegyünk bármit is
– egy szent, egy bûnbánó bûnös vagy az egyház egy embere (egy
úgynevezett papi személy), egy igaz vagy egy igaztalan, egy beteg
vagy egy egészséges, és ezt nevezem én odaát való létnek, vagyis a
kötelességek, a problémák, a sikerek és sikertelenségek, a remé-
nyek és nyugtalanság teljességében való életet –, akkor teljesen Is-
ten kezébe vetjük magunkat, s akkor már nem vesszük komolyan
saját szenvedéseinket, hanem Isten szenvedését a világban, akkor
ébredünk fel Krisztussal a Getszemáni-kertben, és hiszem, hogy ez
maga a metanoia, és így válunk emberekké, így válunk kereszté-
nyekké.”26

A levelek elsô olvasásakor hajlunk arra, hogy túlságosan leegy-
szerûsítsük gondolkodását, kiragadjunk részeket, és az élet, vala-
mint az írások egységébôl válogassunk. Bethge azonban óvatosan
kerüli ezt az egyszerûsítést, sôt szívügye, hogy a leveleket a szerzô
teljes gondolkodásával kapcsolja össze. Különösen hangsúlyozza 
a „titkos tanítványság” bonhoefferi értelmezését, azt a kifejezést,
mely a keresztény identitást kialakító szempontok sokszerûségé-
hez tartozik. Bonhoeffer szerint az egyház feladata, hogy azonosít-
sa önmagát a kortárs világgal, anélkül azonban, hogy a saját arcát
elveszítené. Az ebben meglévô feszültség könnyen levezethetô,
mert itt nyilvánul meg a lelki élet gyakorlata, vagyis az imádság és a
cselekedet közötti harmónia.

Összegzés

Dietrich Bonhoeffer életútja fokozatosan haladt a személyes ke-
resztény út felfedezéséhez, mely elôször szellemi síkon, majd ké-
sôbb az evangélikus egyház iránti elkötelezettségben jelenik meg.
Úgy Bonhoeffer, mint életrajzírója, Eberhard Bethge számára az ön-
azonosság megôrzése a „titkos tanítványságban” jut kifejezésre,

30 Kránitz Mihály

26 BONHOEFFER, D., Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen
aus der Haft, Verlag München 1970 (olasz fordítás: Resistenza e resa. Lettere e
scritti dal carcere), San Paolo, Cinisello Balsamo 1988, 446.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 30



míg ennek megvalósítása a radikális „vallás nélküli kereszténység”
szavakban foglalható össze, vagy még gyakrabban „az evangélium
nem vallásos értelmezésével”.27 A „titkos tanítványság” lehetôség
arra, hogy megtartsa és megerôsítse a keresztény életet az imádság,
az elmélkedés, a közös istentisztelet, a szentségek és a finkelwaldei
közösségi élmények segítségével. Mindez valóságosan lehetôvé te-
szi Bonhoeffer számára az Istennel és a felebaráttal egyesült életet a
szeretetben. Ez annak a felismerése, hogy az evangéliumi igazsá-
gok életre váltása a keresztény közösségekben különbözô módon
nyilvánul meg az egyes tagok között. Bonhoeffer a II. világháború
fájdalmas tapasztalata során felismeri, hogy egyedül Krisztus tisztít-
ja meg, újítja meg és szabadítja meg a szétszakított népeket, csalá-
dokat, kultúrákat, felekezeteket, hogy képesek legyenek a felülrôl
származó erôvel újjászületni élet- és gondolkodásmódban, és egyre
jobban közelebb kerülni Isten népe egységéhez.28 Bonhoeffer élete
utolsó éveiben írt imádságaiban és egyéb írásaiban hiteles módon
jelenik meg a keresztény ember áldozatot vállaló magatartása, mely
a kereszten értünk szenvedett Krisztus áldozatából táplálkozik.29

Dietrich Bonhoeffer máig ható tanúja annak, hogy miként lehet 
a Krisztus által elgondolt egyházba az élet feltétlen odaadásával, 
a keresztény lelkiség segítségével új életet, új szellemet és példa-
szerû evangéliumi lelkületet felmutatni minden keresztény feleke-
zet számára.

Az életszentségre való törekvés ökumenikus távlatai… 31

27 HARMS, K., Vor Gott ohne Gott. Freiheit, Verantwortung und Widerstand
im Kontext der Religionskritik bei Dietrich Bonhnoeffer und Jean-Paul Sartre.
Ein Beitrag zur politischen Ethik, LIT Verlag, Berlin, Münster 2009.

28 BONHOEFFER, D., Etika (Szemelvények), TPM, Szentendre 1999. (Ecce Ho-
mo: 90–91).

29 BONHOEFFER, D., Börtönlevelek. Fogságban írt levelek és feljegyzések, Har-
mat, Budapest 1999; UÔ., Jeder neue Morgen ist ein neuer Anfang – Gebete, Gü-
tersloher Verlagshaus, Gütersloh 2001; BONHOEFFER, D., Vademecum: Elmélkedé-
sek az év minden napjára, Trauttwein Éva (ford.), Kairosz, Budapest 2006.

Old019 Kránitz  10/3/4 19:41  Page 31



BOLBERITZ PÁL

A teológiai erények filozófiai alapjai 

A teológiai erények – Aquinói Szent Tamás tanítása szerint – a hit,
remény és szeretet. A teológiai erények abban különböznek az ér-
telmi és erkölcsi erényektôl, hogy tárgyuk az Isten. Abban egyez-
nek a többi erényekkel, hogy a teológiai erények is a habitusok, a
szellemi potenciák sorába állíthatók és feltételezik az ember szabad
akaratú felelôs választását és döntését. Abban is hasonlítanak a töb-
bi erényekhez, hogy jó szokásokká is válhatnak a begyakorlás
révén, továbbá ellentéteik teológiai szempontból bûnnek tekint-
hetôk. Ugyanakkor mind a teológiai, mind az erkölcsi erények gya-
korlásához szükséges valami szellemi erôfeszítés (vö. „virtus”), to-
vábbá tartós gyakorlásukhoz kell Isten segítô kegyelme. 

Mivel abból az alapprincípiumból indulunk ki, hogy „gratia sup-
ponit naturam”, az erények vonatkozásában is megtalálható az a
természetes alap, ami a természetes rendben fellelhetô erényes ma-
gatartást a természetfeletti értékrend szintjére emelheti. 

Elôadásomban mellôzöm az értelmi és erkölcsi erények termé-
szetes alapjainak taglalását, ehelyett a tárgyalás során a teológiai
erények filozófiai alapjainak megvilágítására szorítkozom. 

A teológiai erények történetisége

Nyilvánvaló, hogy az ún. teológiai erények fogalma – még a filozó-
fia történetében is – a keresztény teológia összefüggésében jelenik
meg. Ám ugyanakkor a felvilágosodás korában mind jobban elkü-
lönült a hit, a remény és a szeretet fogalma a teológiai értelemben
vett hit, remény és szeretet jelentésétôl. Az ún. „természetes vallás”
illetve ész-vallás nem tud mit kezdeni a teológiai erényekkel, vi-

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 32



szont úgy tûnik, hogy Immanuel Kant ismeretelméleti szubjektiviz-
musa élesen elválasztja a természetes erénytant a keresztény ihle-
tettségû erénytantól. A német idealizmus késôbbi képviselôi is
Kant hatása alatt vannak. Schleiermacher a hitet merôben az érzel-
mi hangoltság összefüggésében vizsgálja. Hegel szerint a hit tárgya
a vallási elképzelések „kötege”. Schopenhauer pedig egyszerûen
úgy beszél az erényekrôl és bûnökrôl, hogy azok „velünk szület-
tek” és egész életünk folyamán determinálják erkölcsi magatartá-
sunkat. Karl Marx sem a teológiai, sem az erkölcsi erényeket nem
tekinti fontosnak, és létjogosultságukat pusztán a gazdasági és po-
litikai érdek, illetve az osztályharc eredményessége érdekében
szemléli és értékeli. Sigmund Freud a tudatalatti meghatározottság
eredményének tekinti az erényeket, s inkább olyan tehernek tartja,
amitôl az embernek meg kell szabadulnia. Nietzsche a hagyomá-
nyos keresztény erkölcsi értékek nyílt tagadását hirdeti.

E vázlatos és utalásszerû áttekintés világosan mutatja, hogy mi-
képp szekularizálódott a keresztény erkölcstan egészen a nihiliz-
musig. Sôt, az is világossá vált, hogy Kant elképzelése az erkölcs és
a vallásos hit radikális szétválasztásáról valójában csak illúzió, mert
a vallás nélkül – mint a legkomolyabb indító ok nélkül – az erkölcsi
rend széthullik.

Ám épp ezt akarta cáfolni a 20. században számos közvéleményt 
formáló irányzat, és a „szekularizált humanizmus” magasrendû er-
kölcsét hirdette (vö. Albert Camus Pestis c. regénye), de ezen irány-
zatok képviselôi éppen azt nem vették észre, hogy minden pró-
bálkozásuk ellenére látszatsikereiket csak azzal érhették el, hogy a
szekularizálódott Európában még a nem vallásos emberek tudatá-
ban is ott élt valamilyen módon a keresztény erkölcsi értékrend
maradványa.

Ha pusztán filozófiai szemszögbôl nézzük a teológiai erények
bölcseleti alapját, akkor arra az általános emberi tapasztalásra kell
alapoznunk, ami ilyen és hasonló szlogenekbôl indul ki: hit nélkül
nem lehet élni, az ember sohasem adhatja fel a reményt, a szeretet
adja az élet értelmét.

Ha igaznak fogadjuk el ezeket az állításokat, akkor figyelembe
kell vennünk az ember idôbeliségét. Mind a természetes hit, mind a
remény és a szeretet az idôbeliséget feltételezi. Az ún. nem hívô

A teológiai erények filozófiai alapjai 33

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 33



ember is hisz, mert a hit olyan értelmi aktus, amely feltételezi a jö-
vôt. A hitben benne van a jövô iránti bizalom, nevezetesen az, hogy
a jelenben már tudok valamit (és erre van bizonyítékom) de a jövô-
ben kapom meg a teljes bizonyítékot. Egy tudományos kutatónak
vannak már bizonyított ismeretei, erre építve elgondol egy elméle-
tet és a kísérletezés során arra törekszik, hogy a jövôben – a jelen-
ben felismert elmélet – teljes bizonyítékot kapjon, hogy a hipotézis-
bôl tézis lehessen. Ennek a hitnek a természetes alapja az alapvetô
bizalom, az eddig ismert tudományos eredmények hitelessége és
annak a valószínûsége (nem bizonyossága), hogy az általános em-
beri tapasztalás alapján komoly eséllyel a kutatók (vagy a késôbbi
korok kutatói) megélik azt a közelebbi vagy távolabbi jövôt, ami-
kor a teljes igazsághoz eljutnak. Természetesen ennek az ôsbiza-
lomnak érzelmi színezete is van, jóllehet a természetes hit alapve-
tôen az értelem aktusa, hiszen az igazságról van szó. Ez az érzelmi
kísérôjelenség ad megfelelô motiváltságot a bizalom gyakorlásá-
nak, amikor a még nem ismert és nem birtokolt jövô felé lendül. Ez
az érzelmi motiváltság néha szenvedélyes elkötelezettségben is
megnyilvánulhat, amely már a jelenben is szinte bizonyítottnak lát-
ja a jövô igazságát és egészen a vak hit fanatizmusához vezethet. 
A természetes hit világában is érvényesül a tekintélynek, mint isme-
retigazoló tényezônek a szerepe. Hiszen bizonyos tudományokban
és emberi kapcsolatokban vagy egy konkrét személy, vagy emberi
teljesítmények oly tekintéllyel hatnak a jelenben, hogy nekik „el-
hisszük” azt az igazságot, amit mi még értelmileg nem láttunk be és
tapasztalati bizonyítékunk sincs rá. Láthatjuk tehát, hogy az ismeret-
igazoló tényezôk: az értelmi belátás, a tapasztalás továbbá a tekin-
télyre alapozott ismeret milyen fontos szerepet játszanak a megis-
merésben. Valamilyen szinten mindhárom ismeretigazoló tényezô
vagy nyílt, vagy burkolt természetes hitet feltételez, hiszen az értel-
mi belátás esetén is bíznunk kell értelmi aktivitásunk helyes mû-
ködésében; a tapasztalás esetén bíznunk kell saját megfigyelôké-
pességünk helyességében, és amikor tekintély alapján hiszünk el
valamit igaznak, akkor is bíznunk kell abban, hogy a választott te-
kintély tudhatja és tudja is azt, amit állít. Hiába áltatja magát azzal az
ember, hogy megismerési aktivitása mellôzheti a hitet, mégis el kell
fogadnia olyan alapvetô elveket és entitásokat hitelesnek és meg-

34 Bolberitz Pál

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 34



változhatatlannak, amire maga a megismerés épül. Nyilvánvaló,
hogy ez az alaphorizont, vagy nem tematikus létismeret jelenti azt a
megváltozhatatlan alapot és horizontot, melynek erôterében min-
den emberi aktivitás lejátszódik. 

Amint a természetes hit végsô soron az igazságra irányul, addig a
természetes remény a jóságra. Míg a hit elsôsorban az értelem aktu-
sa, addig a remény az akaraté. A „jó” – pusztán bölcseletileg nézve
nem más, mint ami „a céljának megfelel”. Míg az igazság a gondola-
tiság és létezés egybevágósága, addig a jóság a célnak való megfele-
lôség. A cél – bármely szempontból, vagy bármely megközelítésben
is vizsgáljuk – valamilyen szinten értéktartalmat hordoz. A cél azért
kívánatos, mert értékes, az érték viszont önmagában léttöbbletet fe-
jez ki. Itt az idôbeliséggel találkozunk, hiszen a cél – míg el nem ér-
ték – mindig „kinnlevôségben” van az ösztönösen szándékoló, vagy
tudatosan akaró létezô számára. A cél, mint érték a jövô ajándéka,
mert a jelenben még nem birtokoljuk. Azért kívánatos, mert az idô-
beli létezôk léthiányban szenvednek, és léthiányukat léttöbblettel
akarják beteljesíteni. Ám amikor a célt elérték, a megnyugvás csak
átmeneti, mert a cél mindig elsôdleges a szándékolás rendjében és
utolsó a végrehajtás rendjében („finis est primus in intentione et
ultimus in executione”). Következésképp a törekvô újabb célt tûz ki
maga elé és „mindent” el akar érni, hiszen az akarat (ugyanúgy, mint
az értelem) olyan szellemi képesség bennünk, mely „mindenrôl
mindent akar tudni” és „mindent el akar érni”. Ám mivel az aktust
nem határolhatja le más, mint a potencia, az ismeretre és jóra törô
embernek szembesülnie kell képességeinek aktuális lehatároltságá-
val, idôbeliségének végességével (vö. haláltudat), s így feloldhatat-
lan feszültség alakul ki benne, végtelenre irányuló vágya és véges
esélyei között. Természetesen a reményben szándékolt cél az alany-
ban olyan jóként tételezôdik, ami „igaz jó”, és nem pusztán szub-
jektív meggyôzôdése alapján, hanem – mivel akárhányszor má-
sokat is meg akar gyôzni reménységének „igaz jó” mivoltáról –
akarva-akaratlan, objektív jónak és értéknek is tételezi ezt az igaz jó
célt (akár megfogalmazottan, akár megfogalmazatlanul). Tehát a
remény is sajátosan az emberre jellemzô akarati aktivitás, mely az
idôbeliséget feltételezi, s valamely idôfeletti transzcendens értékre
irányul (legalábbis alapvetô beállítottságában), akárcsak a hit. 

A teológiai erények filozófiai alapjai 35

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 35



A harmadik teológiai erény a szeretet, mely filozófiai alapját ab-
ban hordozza, hogy az igaz jóra nem csupán törekszik, hanem azt
– remélhetôleg elérve – olyan értelemben kívánja birtokolni, hogy
élvezetet is jelentsen. Ameddig a törekvô szellemi természettel ren-
delkezô létezô „vágyódik” (desiderium), számára a gyönyörköd-
tetô jó áll az elôtérben, aminek élvezete általánosságban jelent
boldogságot. Ha ez a jó konkretizálódik, akkor kívánságról beszél-
hetünk (appetitus), ám ha elôtérbe kerül a célként tételezôdô jó
(érték) „igazság-mozzanata”, akkor a törekvés már értelmileg átvi-
lágított tudatos tendencia, vagyis ez az akarás (volitio). A szeretet
vonatkozásában jelentôsebben elôtérbe helyezôdnek a „jó” külön-
féle fajtái. Ezek a javak lehetnek pusztán értelmileg értékesek
(bonum intellectuale), illetve a bonum honestum, a tiszteletre mél-
tó jó, továbbá a hasznos jó (bonum utile) és a gyönyörködtetô jó
(bonum delectabile). Épp az elérendô javak értéke szempontjából
a szeretetnek is különféle fokozatai lehetnek. Nyilvánvaló, hogy az
erkölcsi és vallási értékek birtoklására való törekvés a legnemesebb
szeretetre jellemzô, ám azt is meg kell jegyezni, hogy a szeretetnél
fokozottabban érvényre jut a szeretô alany és a szeretett tárgy „ro-
konsága”, közös-természetûsége, lényegi hasonlósága (sympa-
thia). Már az ókori filozófiában is megkülönböztették a pusztán
testi szeretetet (erosz) a magasabbrendû érzelmi-baráti szeretettôl
(filia). Ám a kereszténység megjelenésével elôtérbe kerül a szere-
tet új formája, az isteni szeretet (agapé, caritas), ami személyválo-
gatás nélküli szeretetet követel meg minden embertôl. 

A szeretet idôbeliségét helyesen világítja meg az az általános ta-
pasztalat, hogy a szeretetben soha nem érzi senki magát tökéletes-
nek, ugyanis a szeretetnek „mindig van egy kis jövôje”. A szeretet
szoros kapcsolatban van a boldogsággal, mely az ókori bölcselô
Boetius szerint az összes javak zavartalan birtoklásában áll. Ám itt is
érvényes, amit a hittel és reménnyel kapcsolatban említettünk, hogy
feloldhatatlan feszültség ível a szeretô alany és a szeretett tárgy kö-
zött, mert folyvást felmerül a kérdés: vajon törekvôképességünk ala-
nyi oldalról nézve elégséges-e az összes javak elérésére, továbbá mi
biztosítja a jövôben a gyönyörködtetô birtoklás zavartalanságát. 

A szeretet szorosan összefügg a hittel és reménnyel, hiszen a
szeretet hívô bizalmat feltételez és ugyanakkor a reménybôl is táp-

36 Bolberitz Pál

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 36



lálkozik, mert ha a szeretet tárgyi határpontja a jövôben elérhetet-
lennek tûnik, akkor a szeretet elveszítette értelmét. Mégis a szeretet
tûnik – tisztán bölcseleti szempontból is – a legelôkelôbbnek az ún.
teológiai erények közül, hiszen mind a hitet, mind a reményt meg-
koronázza.

A teológiai erények személyessége

Mind a hit, mind a remény és szeretet gyakorlása, realizálása felté-
telezi az ember történetiségét, de ugyanakkor arra is oda kell figyel-
ni, hogy magát az erényt egy konkrét, idôben létezô testi-szellemi
lény, az ember gyakorolja. Az ember ebben az összefüggésben nem 
személytelen ontológiai entitásként szerepel, hanem mint konkrét
személy. A személyesség lényege nem az ember testi mivoltában,
hanem szellemi lényegében van megalapozva. Az ember, mint
individuális szubsztancia magában hordozza a közös faji emberi lé-
nyeget, de egyedisége a személyi mivoltában tér magához. A sze-
mélynek öntudata, éntudata, és szabadsága van (jóllehet szükség-
szerû testhez kötöttsége és idôbelisége miatt ez csak tökéletlen,
részesedett formában valósul meg). Aki hisz, remél és szeret, az
személyes alany s ebbôl a személyi mivoltból fakadó megismétel-
hetetlensége és közölhetetlensége szab korlátokat a hit, remény és
szeretet aktusának. Jóllehet a törekvés tárgya mindhárom erény
esetében lehet merôben tárgyi létezô, mégis a tárgy mögött a sze-
mélyes alany mindig személyt vagy személyhez kötöttséget feltéte-
lez. A hétköznapi beszédben elôforduló kifejezések is arra utalnak,
hogy inkább hiszünk valakiben, mint valamiben. Továbbá szeret-
hetünk ugyan valamit, de igazából valakit kívánunk szeretni. Tán a
remény esetében jelentkezik a legkevésbé ez a személyes mozza-
nat, mert általában valamit remélünk, és nem valakiben reményke-
dünk. Mégis, a remény aktusában is ott van a személyesség, hiszen
nem személytelen dolgoktól, hanem egy személy buzdításától vár-
juk az eljövendô javak, vagy célok elérését. Tehát a teológiai eré-
nyek is – tisztán filozófiai szempontból nézve – személy és személy
közötti kapcsolatot feltételeznek, és mind a hit, mind a remény, de
különösen a szeretet vonatkozásában az „én–te” viszonyt feltétele-

A teológiai erények filozófiai alapjai 37

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 37



zik (amint erre helyesen Martin Buber már korábban felhívta a fi-
gyelmet). 

Jóllehet az ember személyes létezô, személyi mivolta idôben
mégis akkor gazdagodik, ha helyes interperszonális kapcsolatai van-
nak. Sôt mi több, a személyközi kapcsolat során mind a hit, mind a
remény, akárcsak a szeretet – alanyi oldalról nézve – oly mértékben
elburjánozhat, hogy veszélyeztetheti a hit, remény és szeretet sza-
bad, személyes és felelôs gyakorlását. Az bizonyos, hogy a közös-
ség közös meggyôzôdése erôsítheti az egyéni hitet és védettséget
nyújthat; akárcsak a közös remény lendületet adhat az egyéni
törekvésnek, továbbá a kollektív szeretet azt a látszatot keltheti,
mintha a szeretet mennyisége növelhetné a szeretet személyi minô-
ségét. Erre számos példát nyújthat a történelem a totalitárius kor-
mányzási formák visszaéléseiben, fôleg akkor, amikor a közösség
szerepének túlhangsúlyozásával az egyén személyes, szabad és fe-
lelôsségteljes választását és döntését korlátozza. A kísértés abból
adódik, hogy a személyességet – a maga aktivitásában – neveléssel
és gyakorlással fejleszteni kell, és az erényekre való törekvés az ön-
nevelést is feltételezi, amely mindannyiszor fárasztó feladat. Ezért
aztán kényelmesebbnek tûnik az egyazon hit, a közös remény és 
az idealizált személyre, eszmére, feladatra vagy csoportra irányuló
szeretet gyakorlása. Nem kétséges, hogy jeleit napjainkban is ész-
lelhetjük a globalizálódó világ különféle megnyilvánulásaiban,
ahol a kommunikáció médiumai a széles tömegek számára konkré-
tan meghatározzák a hit, remény és szeretet aktuális tárgyát. Holott
a hit mindig az igazra, a remény a jóra, a szeretet pedig az igaz jó
birtoklásából származó boldogságra irányul, mégpedig a maradan-
dóság értelmében. Nyilvánvaló, hogy pusztán az erények tárgyát
tekintve ezek az értékek merôben informatív jellegûek. Ám ha
pusztán az információ szintjén jelentkeznek ezek az értékek, akkor
aligha beszélhetünk az erény megvalósulásáról, mert ebben az
esetben az információnak performatív szerepe is kell, hogy legyen.
Ha ugyanis a jövôtôl várt – és akárhányszor rész szerint igazolt, el-
ért vagy birtokolt – érték nem formálja át a személyt, s nem hozza
ôt közelebb az emberi méltóság szerinti élethez, akkor pusztán ter-
mészetes szinten sem beszélhetünk az erények nevelô szerepérôl.
Minden nevelés végsô célja az önnevelés, vagyis a jó nevelô akkor

38 Bolberitz Pál

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 38



tölti be erkölcsnemesítô feladatát, ha a rábízottakat meg tudja gyôz-
ni arról, hogy bizonyos értékrend szerint szabadon és felelôsen, sôt
mi több, jó kedvvel neveljék önmagukat. Már az ókori görög böl-
cselet is abban fogalmazta meg a filozófia lényegét, hogy az nem
csupán az igazság kutatása és keresése, s nem pusztán az igazság
szemlélete, hanem az erkölcsi értelemben vett jó életre, vagyis az
erényes életre való törekvés. (Philosophia est contemplatio verita-
tis et studium bonae vitae.) 

A teológiai erények végtelen távlata

Mint föntebb már utaltunk rá, mind a hit, mind a remény és szeretet
erényének gyakorlása közben a személy érzi azt a feszültséget,
mely a törekvés és cél között ível. Az ember – test–lélek összetettsé-
ge miatt – megtapasztalja szellemi határtalanságát és testi korláto-
zottságát. Létének esetlegességében mindig ott van, rejtve e törek-
vés formájában, az a szükségszerûség, ami a végtelen létre, életre,
személyre irányul. A teológiai erényeknek a kinyilatkoztatásban
megfogalmazott tárgya, a keresztények Istene s ezért igazat adha-
tunk Szent Ágostonnak, amikor azt írja: „Magadnak teremtettél
minket Istenünk és nyugtalan a mi a szívünk, amíg meg nem nyug-
szik benned.” Ezért a keresztény kinyilatkoztatás szerint a ter-
mészetfeletti hit tárgya a teremtô, megváltó és megszentelô Isten. 
A természetfeletti remény tárgya az örök üdvösség, vagyis Isten or-
szágának eljövetele és a természetfeletti szeretet tárgya a Szenthá-
romságos szeretet Istene, aki üdvözíteni akar minket. A hit alapoz-
za meg a reményt és teszi lehetôvé a szeretetet. Ám nem pusztán
tárgyi, hanem alanyi oldalról is örömhír számunkra, hogy Isten ke-
gyelme kezdeményezi a hitet, ad erôt ahhoz, hogy „a reménytelen-
ség ellenére is tudjunk remélni”, és tesz képessé arra a szeretetre,
hogy Krisztus szeretetével tudjuk szeretni Istent, felebarátainkat és
önmagunkat. A hit, remény és szeretet, mint természetfeletti erény
alapozza meg és motiválja az erkölcsi erények gyakorlását. Ezek az
erények ugyanis a teológiai erények nélkül önmagukban hosszú
távon nem gyakorolhatók. Mindenképpen azt kell mondanunk,
hogy a hit alapozza meg a természetfeletti reményt, hiszen amint

A teológiai erények filozófiai alapjai 39

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 39



Szent Pál apostol fogalmaz a Zsidóknak írt levélben (Zsid 11,1): 
„A hit reményeink szilárd alapja és a nem látott dolgok bizonyíté-
ka.” Ebben a meghatározásban fontos észrevenni, hogy a „remé-
nyeink szilárd alapja” (szubsztancia, hüposztaszisz) olyan objektív
valóság, ami arra utal, hogy az isteni teljes igazságot már – a hit ál-
tal – itt a földön ajándék gyanánt, kegyelembôl birtokoljuk. S ez a
meggyôzôdés olyan bizonyíték számunkra, ami a természetfeletti
reménynek is biztosítéka.

Mégis, jóllehet a hit nélkül nem tetszhetünk Istennek, továbbá
az „igaz a hitbôl él”, és az Üdvözítô is azt tanítja, hogy „aki hisz és
megkeresztelkedik, üdvözül, aki nem hisz elkárhozik”, a termé-
szetfeletti szeretet valamiképpen biztosítja már itt a földön szá-
munkra az örök üdvösséget. Nem véletlenül írja Szent Pál apostol a
Korintusiaknak írt 1. levél 13. fejezetében, hogy a „szeretet soha el
nem múlik”. Ugyanis Isten boldogító színelátásában az üdvözültek
már nem hisznek és nem is remélnek, hanem csak szeretnek. 

A hit a történeti létben gyakorolható erény – akárcsak a remény.
Ha ugyanis valaki eljutott az örök üdvösségre, akkor már megkapta
a teljes és felülmúlhatatlan bizonyítékot hitére, hiszen Isten a leg-
fôbb igazság (summa veritas). A remény erényét sem gyakorolhat-
ja, mert az örökkévalóságban nincs idô, és minden jó törekvés el-
érte végtelen határpontját és célját, ami és aki a legfôbb jó, vagyis
Isten. Megmarad tehát az örökkévaló célbaérkezés egyetlen, az
idôben is már felcsillanó ajándéka, a szeretet. Mert az üdvözültek
elérik azt az Istent, aki „maga a szeretet és képesek befogadni há-
borítatlanul Isten végtelen szeretetét, és Isten személyes birtoklása
valamint önmaguk személyes odaadása révén a célbaérkezés gyö-
nyörködtetô (fruitio) javát is teljességgel birtokolják. Ezért hangsú-
lyozza Szent Pál apostol a Szeretethimnuszban, hogy „most meg-
marad a hit, remény, szeretet, ez a három, de köztük legnagyobb a
szeretet. Törekedjetek a szeretetre” (1Kor 13,13).

Összefoglalva a következôket mondhatjuk: a teológiai erények
bölcseleti alapjait vizsgálva három szempontot emelhetünk ki. Az
idôbeliség illetve a történetiség, a személyesség és a transzcenden-
ciára való irányultság mozzanatait. A transzcendenciát nem a kanti
immanens és horizontális értelemben, hanem a keresztény bölcse-
leti hagyomány szellemében, metafizikai és vertikális összefüggés-

40 Bolberitz Pál

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 40



ben vizsgáltuk. Rámutattunk arra, hogy a természetes hit, remény
és szeretet mind alanyi aktusát, mind tárgyát illetôen csak úgy le-
hetséges, ha szem elôtt tartjuk ezek transzcendentális lehetôség fel-
tételét, ami nem lehet más, mint a természetfeletti hit, remény és
szeretet, melyeket szaknyelven teológiai erényeknek nevezünk. 

A konferencia címében megadott klerikusi életszentség össze-
függésében abból a szempontból találom fontosnak a tárgyalt té-
mát, hogy a papi lelkiségtôl elválaszthatatlan a lelkipásztori lelkü-
let. Abban pedig mindig lényeges mozzanat a hívek bátorítása,
vigasztalása és a lelkipásztori szeretet. Ám ez nem valósulhat meg
hit, remény és az igaz szeretet nélkül. Ha ezek gyakorlásában pusz-
tán a természetfeletti szempont érvényesül, az ugyanolyan hiá-
nyossághoz vezethet, mint a kizárólag természetes alapokra épülô
hit, remény és szeretet. A kettôt együtt kell gyakorolni, mert a ter-
mészetes és természetfeletti rend kölcsönösen feltételezik és kiegé-
szítik egymást.

A teológiai erények filozófiai alapjai 41

Old032 Bolberitz  10/3/4 19:42  Page 41



TARJÁNYI BÉLA

Az igaz ember az Újszövetségben

Kedves Kollégák! Az elôzôekben hangzott el egy alapos és kimerí-
tô elôadás „Az igaz ember az Ószövetségben” témakörben. Az én
feladatom az, hogy ugyanezt a témát mutassam be újszövetségi
szempontból: Az igaz ember az Újszövetségben. Mielôtt ennek ki-
fejtését elkezdeném, engedjék meg, hogy elôre bocsássak néhány
gondolatot azzal kapcsolatban, hogy a keresztény vallás apostolai
hogyan is hirdették, hogyan közvetítették a Jézus által meghirdetett
örömhírt.

Elôször nem Biblia volt, hanem élet. Jézus nem azzal kezdte,
hogy jöjjetek, aki tud írni, fogjon papiruszt és tintát, írjátok, okosa-
kat fogok mondani, hanem azt mondta: Gyertek, legyetek velem,
tegyünk jót, kezdjünk el egy új közösségi életet. Jézus hirdette az
evangéliumot, rendszeresen együtt volt apostolaival, tanítottak, se-
gítettek az embereken, de 30 évig semmit le nem írtak. Következett
30–40 esztendô, amikor az apostolok megint csak nem azzal kezd-
ték, hogy írjuk le hamar mindazt, amit Jézus mondott, vagy ami ve-
le történt, hanem folytatódott az élet. És ahogy Jézus annak idején
természetesen beszélt tanítványaival errôl az életrôl, úgy Jézus ta-
nítványai is beszéltek a híveknek az új élet lényegérôl, miben-
létérôl, hogy megértsék, hogy mit jelent Jézus követése. Évtizedek
múltán aztán egyszer észbe kaptak, és ezt a beszédet, ezt a tanítást,
az életrôl szóló tanítást leírták. Annak egy töredékét persze, ahogy
János evangélista meg is jegyzi. Attól kezdve ez az írás lett a keresz-
tények életének irányítója, a keresztény tanítás alapvetô vezérfona-
la és támpontja.

De hogyan maradt ránk ez az írás? A használat során ezerszer le-
másolták – és ezek a másolatok nagyon sok helyen különböznek
egymástól. Miért? Mert a kereszténység az evangéliumok, a Biblia

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 42



nyelvét sosem tartotta szentnek, és azok betûjéhez sem ragaszko-
dott aggályosan.

A zsidóság által használt héber Ószövetségnek és a moszlim hí-
vek szent könyvének, a Koránnak (Qur’an) a szövege ma teljesen
egységes.1 Ilyen fokú egység csak akkor lehet követelmény, ha a
szent szöveg nyelve is változatlan marad. A kereszténység viszont
soha egyetlen nyelvet sem tekintett kizárólagosan szentnek és kö-
telezônek. Jézus héberül imádkozott, arámul beszélt, de szavait és
tetteit már görögül fogalmazták meg és hagyták ránk az evan-
gélisták. Az elsô századok keresztényei az Ószövetség görög for-
dítását, a Szeptuagintát használták, nem a héber Ószövetséget. 
A keresztény kéziratmásolók soha nem dolgoztak olyan aggályos
pontossággal, mint a zsidó kéziratmásolók. Ennek következménye
az a számtalan szövegváltozat, amely a fellelhetô keresztény kézbôl
származó görög Szentírás-kéziratokban megfigyelhetô. És a keresz-
tények körében az is egészen természetes volt a legkorábbi idôktôl
kezdve, hogy a szent szövegeket az adott nép nyelvére lefordítsák.
Már az elsô századokban születtek ilyen fordítások, pl. a szír, a
kopt, a latin, az örmény stb. szentírásfordítások.

Ez a folyamat kétezer év óta folytatódik, mindmáig. Folyamato-
san készülnek és jelennek meg új nyelveken bibliafordítások, sôt a
régi fordítások helyett is mindig újak készülnek. Ez szükségszerû,
mert a népek nyelvei élnek és változnak. Az is gyakran elôfordul,
hogy egy adott nyelven egymás mellett él több fordítás is. Szület-
hettek szövegváltozatok, készülhettek bármely nyelven fordítások,
egyazon nyelven különbözôek is, mert nem a nyelv, a szöveg, a be-
tû volt a szent, hanem a tartalom, a tanítás, amelyet az egyház örö-
költ, ellenôrzött, hordozott és hirdetett – a rendelkezésre álló szö-

Az igaz ember az Újszövetségben 43

1 Ez azonban nem volt mindig így. Az Ószövetséget illetôen pl. a Kumránban
talált Ószövetség-kéziratok szövege számos helyen eltér a ma általánosan hasz-
nált héber Ószövetség, az ún. textus massoreticus-nak a szövegétôl. Az ún. Het-
venes fordítás is sok eltérést ill. többletet tartalmaz, ami azt mutatja, hogy az a hé-
ber szöveg, amibôl ez a fordítás készült, nem volt azonos a ma használatos héber
szöveggel. Az egységesítést a középkor elején végezték el a zsidó tudósok, és et-
tôl kezdve kötelezôen csak ezt a szöveget tekintik szentnek és hitelesnek. Egyet-
len szó, egyetlen betû sem térhet el ettôl az egyes kéziratokban, kiadásokban.

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 43



veggel a kezében, azt felolvasva, értelmezve, magyarázva. Ilyen
körülmények között teljességgel érthetô, hogy miért van olyan fon-
tos szerepe a tanítás és szentírásértelmezés folyamatos és töretlen
élô hagyományának.

Azzal, hogy a kereszténység nem ragaszkodik a Biblia eredeti
nyelvû szövegéhez, hanem minden esetben az adott nemzet, kö-
zösség nyelvén hirdeti Isten üzenetét, és a Szentírást is újra és újra
lefordítja a kérdéses nyelvre, egy rendkívül merész, nehéz és fárad-
ságos útra lépett. Hiszen tudjuk, hogy milyen nehéz egy gondolatot
egyik nyelvrôl a másikra lefordítani, egy másik nyelven pontosan
megfogalmazni, visszaadni. A megfelelô szavak és kifejezések vagy
hiányoznak, vagy nem fedik egymást a különbözô nyelvekben.
Sôt, sokszor a nyelvek szemlélete is alapvetôen különbözik egy-
mástól. Gondoljunk például arra, hogy a héber milyen értelemben
beszél az emberrel kapcsolatban testrôl, és lélekrôl (basar, nefes: az
ember testi mivolta – az ember szellemi, teremtett mivolta), míg a
görögben a szarx, szóma, pszükhé, pneuma szavak adottak – tud-
juk, hogy már az újszövetségi görög szövegek megfogalmazása,
megértése és lefordítása milyen komoly feladat elé állítja e tekintet-
ben a szerzôket, a magyarázókat és a fordítókat. A fordító vagy egy-
szerûen átveszi és saját szövegébe illeszti az eredeti bibliai szava-
kat, vagy keres valami megfelelô, megközelítôen jó szót az adott
nyelvben. Például a baptidzein/keresztelni szó esetében az átvéte-
lek: lat. baptizare (battezzare, baptiser, baptize), lefordítás: ném.
taufen; új szó alkotása: szláv krstiti = magy. keresztel. A pneumát ál-
talában lefordítják (lat. spiritus – ezt sok nyelv átveszi: esprit, spiri-
to, spirit, – Geist), de míg számos nyelvben van szó a pszükhé és a
pneuma megkülönböztetésére (ném. Seele–Geist, lat. anima–spiri-
tus), addig a magyarban gondot okoz ez. Mi kénytelenek vagyunk
mindkét esetben a lélek (= lehelet) szót alkalmazni („áldjad lelkem
az Urat!” – Szentlélek), mert a szellem (Szent Szellem) használata,
bár sokan kísérleteznek vele, nem igazán szerencsés.

Meg kell azonban jegyeznünk: akár az eredeti kifejezés átvételé-
rôl, meghonosításáról van szó, akár az adott nyelv szókészletének
felhasználásáról, az illetô szót a bibliai szövegbe illesztve meg kell
tölteni a megfelelô jelentéstartalommal, hiszen az idegen szó ere-
dendôen nem mond semmit az olvasónak, hallgatónak, a saját sza-

44 Tarjányi Béla

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 44



vak pedig egyébként más, általában profán tartalommal bírnak. 
A szavak és kifejezések megfelelô tartalommal való „feltöltése” a
közvetlen és távolabbi bibliai kontextus segítségével történik, nem
kevésbé az élô igehirdetés és a folyamatos és hagyományôrzô
szentírásmagyarázat által. Az alábbiakban, amikor „az igaz ember”
újszövetségi fogalmát vizsgáljuk, nem csak annak tartalmát igyek-
szünk bemutatni, hanem azt is meg szeretnénk világítani, hogy
honnan származik és hogyan született meg ez a jelentéstartalom.

1. Diké, dikaiosz a görögben

Amikor a keresztény igehirdetôk görög nyelven kezdték hirdetni
Jézus tanítását és a Jézusról szóló tanítást, rendkívül nagy elônyt
jelentett számukra a görög nyelv általános elterjedtsége és ennek 
a nyelvnek a gazdag szókincse, egyedülálló kifinomultsága. Így,
amikor az új, ideális, Istennek tetszô életet élô emberrôl kívántak
szólni, a görög nyelvben adott volt számukra egy megfelelô szó, 
a dikaiosz. Ezt a szót mi „igaz”-nak fordítjuk. Valójában azt jelenti:
„felmentett”, „(az ítéleten) bûntelennek, ártatlannak bizonyult”
(ném. strafgerecht). A szó tövének, a „diké”-nek a jelentése ugyan-
is: „büntetés”, „megfizetés”, „kiegyenlítés”. Az ószövetségi kategó-
riákban gondolkodó igehirdetôk ezt találták legmegfelelôbbnek az
ószövetségi caddík/cedek-fogalom hordozására és továbbvitelére,
hiszen az Ószövetség szerint az olyan ember „igaz”, aki Isten törvé-
nyeit maradéktalanul betartja, és Isten ítélete szerint bûntelen, ár-
tatlan. Mind a héber háttér, mind a görög szó feltételez egy mércét,
jogrendet, amihez mérten vétlennek mondható valaki. Az Ószövet-
ségben ez Isten törvénye és ítélete, a görög szóhasználatban pedig
a vallási, politikai, etikai jogrend, amely Kr. e. a 4. században alakul
ki, és mögötte az ítélkezés istennôjének, Dikének a tekintélye ál.2

Az igaz ember az Újszövetségben 45

2 SCHRENK, G., Diké, in: ThWzNT II., 181. – Diké az Újszövetségben: 2Tessz
1,9 (büntetést kapni); Júd 7; ApCsel 25,15. – Diké istennô: „Diké nem hagyta élet-
ben”, ApCsel 28,4 (NVg: Ultio, KNV: a bosszú).

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 45



2. Ószövetségi jelentéstartalom

Az újszövetségi szóhasználatban a dikaiosz esetében természetesen
már nem Diké istennô mércéje érvényesül, hanem az Ószövetség ál-
tal alkalmazott szempont: Isten törvénye. Igaz ember az, aki Isten
szemében feddhetetlen, mert az ô kinyilvánított akarata, parancsai
szerint él. Az újszövetségi szövegek ilyen értelemben neveznek
ószövetségi üdvtörténeti szereplôket igazaknak: Ábelt (Mt 23,35;
Zsid 1,14), Lótot (2Pt 2,7), ld. még: „próféták és igazak” (Mt 10,41),
az ártatlanul megölt vértanúk „igaz vére” (Mt 23,35). Újszövetségi
szereplôk esetében: Zakariás és Erzsébet „igazak Isten színe elôtt”
(Lk 1,6), Simeon „igaz és istenfélô” (Lk 2,25), sôt még Kornéliusz is
„igaz és Istent félô” (ApCsel 10,22). József magatartása is „igaz em-
berre” vall, amikor titokban akarja elbocsátani Máriát (Mt 1,19).

A szinoptikus evangéliumokban Jézus igehirdetése ôrzi az igaz
és bûnös (dikaiosz – hamartólosz/adikosz) hagyományos szembe-
állítását, ld. például Mt 5,45; Lk 5,32; 15,7 (vö. ApCsel 24,15). A fari-
zeusok igazak, a vámosok bûnösök – ezt Jézus nem vonja kétség-
be. A „nem az igazakat jöttem hívni, hanem a bûnösöket” (Mt 9,13)
nem ironikus kijelentés, Jézus nem vonja kétségbe a farizeusok
igaz voltát, csak jelzi, hogy Jézus elsôsorban és mindenekelôtt a se-
gítségre szorulók sorsát viseli a szívén (ld. a tékozló fiú, Lk 15,11–
32; az elveszett juh, Mt 19,12–14).

Meg kell azonban jegyeznünk, hogy Jézus esetében a dikaios –
lét mércéje nem esik egybe az írástudókéval: Jézus nem az isteni
parancsok betû szerinti megtartását tartja fontosnak, még kevésbé
az írástudók által a Törvény köré font védô kerítést (vö. „elviselhe-
tetlen terhek”, Mt 23,4), hanem Isten akaratát, az erkölcsi értékeket:
„a törvény komolyabb parancsait, a jogot, az irgalmat és a hûséget”,
Mt 23,23 (ld. még Mt 23,28: „kívülrôl ugyan igaznak látszotok az
emberek elôtt, de belül tele vagytok képmutatással és gonoszság-
gal”). Fontos az is, hogy relativizálja a rituális elôírások jelentôségét
(Mt 23,25–26),3 ezzel elôkészíti Pál evangéliumát (az igaz volthoz

46 Tarjányi Béla

3 Egyes szentírásmagyarázók feltételezik – szerintünk joggal –, hogy az ószö-
vetségi rituális törvények eredetileg a templomban szolgálattevô papság számára
készültek, késôbb azonban kiterjesztették azok kötelezô erejét minden izraelitá-
ra. A mózesi könyvek végsô redakciója már ezt az álláspontot tükrözi.

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 46



nincs az embernek szüksége a körülmetélésre és a mózesi törvé-
nyek maradéktalan betartására).

3. Újszövetségi jelentés

a) Igaz az, aki Jézust követi (szinoptikus evangéliumok)

Az elsô keresztények számára nyilvánvaló volt, hogy Jézust Isten
küldte a világba, hogy ô Isten akaratát követve hozott létre új kö-
zösséget az emberek között, és az ô tanítása Isten akaratát közvetí-
ti, amely most, az idôk teljességében általa vált ismertté. Mi sem ter-
mészetesebb tehát, hogy ettôl kezdve az számít igaznak, aki Jézust
követi, az ô közösségéhez tartozik, az ô útmutatása szerint él. A ke-
resztény ember az, aki valóban teljesíti Isten akaratát. Aki tehát az ô
tanítványa, az igaz: „Aki befogad titeket engem fogad be, és aki en-
gem befogad, azt fogadja be, aki küldött engem. Aki befogad egy
prófétát, mert próféta, az a próféta jutalmát kapja. Aki befogad egy
igazat, mert igaz, az az igaz jutalmát kapja. És aki inni ad akár
csak egy pohár friss vizet is egynek e legkisebbek közül, mert a ta-
nítványom, bizony, mondom nektek: nem veszíti el jutalmát” (Mt
10,41–42). A keresztények az igazak a Mt 3,49 szerint is,4 ugyanígy
a Mt 13,43 ószövetségi idézetében (Dán 13,3),5 amikor az Emberfia
ítélkezik, és velük szemben azok állnak, „akik gonoszságot cselek-
szenek” (Mt 13,41).

És ami talán a legérdekesebb: Jézus követésének nem is kell
tudatosnak lennie ahhoz, hogy valaki igaz legyen. Errôl fest csodá-
latos képet az utolsó ítélet Máté evangéliumában olvasható leírása,
amikor az Emberfia az igazakat a jobbjára, a gonoszokat a baljára
állítja (Mt 25,31–46). Az igazak nem is voltak tudatában, hogy mi-

Az igaz ember az Újszövetségben 47

4 „Hasonló a mennyek országa a tengerbe vetett hálóhoz, amely minden faj-
ta halat összefogott. Amikor megtelt, felhúzták a partra, leültek, és a jókat edé-
nyekbe gyûjtötték, a hitványát pedig kidobták. Így lesz a világ végén is. Az an-
gyalok kimennek majd, a gonoszokat elválasztják az igazaktól és bedobják ôket
a tüzes kemencébe” (Mt 10,48–50).

5 „Akkor az igazak ragyogni fognak Atyjuk országában, mint a nap.”

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 47



kor voltak követôi Jézusnak: „Akkor az igazak megkérdezik majd
tôle: »Uram, mikor láttunk téged éhezni, és tápláltunk téged, vagy
szomjazni és inni adtunk neked? Mikor láttunk mint idegent, és
befogadtunk, vagy mezítelenül, és felöltöztettünk téged? Mikor lát-
tunk betegen vagy fogságban, és meglátogattunk téged?« A király
így válaszol majd nekik: »Bizony, mondom nektek: amikor megtet-
tétek ezt egynek e legkisebb testvéreim közül, nekem tettétek«”
(37–40. v.). A lényeg az, hogy azt tették, amit Jézus példája, tanítása
nyomán Isten vár tôlük: szerették és szolgálták embertársaikat. Egy
másik helyen ugyanezt így fogalmazta meg Jézus: „Nem mindenki,
aki azt mondja nekem: »Uram, Uram!«, megy be a mennyek orszá-
gába, csak az, aki megteszi Atyám akaratát, aki a mennyben van”
(Mt 7,21).6 A lényeg az, hogy Jézus vezetésével, az ô útmutatása
szerint megtegyük Isten akaratát: a tôle tanult szeretettel szeressük
embertársainkat.

48 Tarjányi Béla

6 Hogy Isten akaratának kinyilatkoztatása milyen következetes és egyirányú,
világosan megmutatkozik számunkra, ha ezzel kapcsolatban felidézünk néhány
ószövetségi szöveget, amely mát évszázadok elôtt ebbe az irányba mutatott, pl.
Jer 7,3–11: „Így szól a Seregek Ura, Izrael Istene: Jobbítsátok meg útjaitokat és tet-
teiteket, akkor megengedem, hogy ezen a helyen lakjatok! Ne bízzatok az ilyen
hazug szavakban: »Az Úr temploma, az Úr temploma, az Úr temploma ez!« Mert
ha valóban megjobbítjátok útjaitokat és tetteiteket, ha valóban igazságot tesztek
ember és társa között, a jövevényt, az árvát és az özvegyet nem nyomjátok el, ár-
tatlan vért nem ontotok ezen a helyen, sem más istenek után nem jártok a saját
vesztetekre, akkor megengedem, hogy ezen a helyen lakjatok, azon a földön,
amelyet atyáitoknak adtam, öröktôl fogva mindörökké. Íme, ti a hazug szavak-
ban bíztok, melyek nem használnak. Loptok, gyilkoltok, házasságot törtök, ha-
misan esküsztök, Baálnak tömjéneztek és más istenek után jártok, akiket nem is-
mertek; azután pedig eljöttök, és megálltok színem elôtt ebben a házban, mely
az én nevemet viseli, és így szóltok: »Megmenekültünk«, hogy elkövethessétek
mindezeket az undokságokat? Vajon rablók barlangjává lett szemetekben ez a
ház, mely az én nevemet viseli?”

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 48



b) Jézus követése elegendô ahhoz, hogy valaki igaz legyen 
(= páli evangélium)

Az ember igaz voltának mércéje mindenkor Isten akaratának tel-
jesítése volt. Korábban azonban – elsôsorban az írástudók fára-
dozása nyomán – úgy gondolták, hogy Isten akaratát világosan,
egyértelmûen és maradéktalanul megfogalmazza, tartalmazza az
ószövetségi törvény, Mózes öt könyve. Jézus követôi számára
azonban nyilvánvalóvá vált, hogy Jézus követése a döntô, ez tulaj-
donképpeni mércéje igaz voltunknak. Jogosan felvetôdött tehát a
kérdés, hogy vajon a régi megfogalmazásnak, a mózesi törvényke-
zésnek és elôírásoknak mi a szerepe, van-e még egyáltalán jelentô-
sége az ember igaz voltának terén?

Ennek a kérdésnek a megoldására ill. lezárására vállalkozott az
ôsegyházban a tudós, és vitára, érvelésre jól felkészült apostol,
Szent Pál – elôbb a Galatáknak írt levelében, majd pedig a Ró-
maiaknak írt levélben részletesen megfogalmazott megigazulás-
tanával. Kifejti és bizonyítja, hogy: l. az ember azáltal válik igazzá,
ha Jézust követi,7 a körülmetélésnek és a mózesi elôírásoknak eb-
bôl a szempontból semmi szerepük, jelentôségük nincs; 2. igaz vol-
tunkat úgy ôrizhetjük meg, ha Jézust követjük, nem a mózesi törvé-
nyek teljesítése által.

Nem volt könnyû dolga Pálnak, hiszen ellene szólt minden: az
eddigi általános meggyôzôdés és gyakorlat – az apostolok körében
is! –, a saját helyzete, mint késôbb színre lépô apostol, és minde-
nekelôtt az a tény, hogy az Ószövetséget, benne Mózes könyveit 
ô is és mindannyian szentnek, sugalmazottnak tartották. Ha tehát el
akarta érni célját, neki is ebbôl a könyvbôl kellett venni az érveit. És
valóban: Hivatkozott például Ábrahámnak, a zsidók ôsatyjának az
esetére, példájára (Róm 4. fej.). Ô vajon mikor vált igazzá Isten

Az igaz ember az Újszövetségben 49

7 Pál apostol nem Jézus követésérôl beszél, hanem a Jézusban való hit elfo-
gadásáról és megtartásáról. A hit azonban nem pusztán értelmi aktus, hanem a
Jézussal való azonosulás, a vele való egység, életközösség, koinónia létrejötte.
Ez valójában más, mint Jézus követése. János evangéliumában sincs szó Jézus
követésérôl, sokkal inkább a Jézussal való egységrôl, a vele való azonosulásról,
közös életrôl és cselekvésrôl.

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 49



elôtt? Amikor Isten parancsát követve körülmetélte fiát, vagy ami-
kor Istenben bízva elhagyta szülôföldjét? Pál szerint az utóbbi na-
gyobb dolog volt, és maga az ószövetségi szöveg is alátámasztja
ezt: „Hitt az Úrnak, s ez igazságul tudatott be neki” (Ter 15,6). Nem
a körülmetélés gyakorlata, hiszen ekkor ô még nem is volt körül-
metélve (Róm 4,10). Ilyen és ehhez hasonló érveléssel bizonyította
Pál – sokszor magából az Ószövetségbôl –,8 hogy az ószövetségi
elôírásoknak nincs többé jelentôségük, miután hittünk Jézusban,
igazzá váltunk, és Isten gyermekei lettünk.9

c) Az igaz ember ôsmintája Jézus Krisztus, az Igaz

A legtökéletesebb igaz ember Jézus Krisztus volt. A szinoptikus
evangéliumok szerint Jézus igaz voltát, ártatlanságát és bûntelen-
ségét a kívülálló pogányok is elismerték: Pilátus felesége („semmi
dolgod se legyen azzal az igazzal”, Mt 27,19), sôt maga Pilátus is
(„én ártatlan vagyok ennek [az igaznak a, W, f1.13, 33, M] a vérétôl”,
uo. 24. v.). Lukácsnál ugyanezt mondja a pogány százados is a ke-
reszt alatt („ez az ember valóban igaz volt”, Lk 23,47).

Természetes, hogy amint Jézus az Atyát (ld. Jn 17,25),10 úgy az ô
követôi magát Jézust tartották és vallották Igaznak, a legigazabb
igaznak. Péter pünkösdi beszédében ezért hangzik el: „Megtagad-
tátok a Szentet és Igazat…” (ApCsel 3,14). István vértanú szerint 
a próféták „az Igaznak eljövetelérôl” jövendöltek (ApCsel 7,52).
Ananiás szerint Pált Isten arra rendelte, hogy „meglássa az Igazat”
(ApCsel 22,14). Ld. még 2Tim 4,8: „az Úr az igazságos bíró”; 1Jn 2,1:
„van szószólónk az Atyánál, Jézus Krisztus, az Igaz”.

50 Tarjányi Béla

18 A Gal 3,11-ben utal Habakuk próféta egyik figyelemre méltó kijelentésé-
re: „Az igaz a hitbôl él” (Hab 2,4).

19 A teljesség kedvéért megjegyezzük: Az Apostolok Cselekedetei – „post
festam” – már úgy mutatja be a mózesi törvények kötelezô erejének megszûné-
sét, mintha azt elsôként nem is Pál, hanem Péter apostollal az élén maga az apos-
toli zsinat nyilvánította volna ki, ld. ApCsel 15,6–35.

10 Érdekesség: János evangéliuma egyedül az Atyát mondja igaznak, senki
mást.

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 50



Az igaz ember valójában nem más, mint a legfôbb Igaznak, Jé-
zusnak a képmása, és igaz voltát végsô soron Jézusnak köszönheti.
Pál szerint ugyanis maga Krisztus az ember igaz voltának legfôbb
szerzôje: „Ahogyan ugyanis a sok ember bûnössé vált egy ember
engedetlensége által, éppúgy a sok ember megigazulttá is válik
egynek az engedelmessége által” (Róm 5,19). Hasonlóképpen Pé-
ter 1. levele: „Krisztus meghalt a bûnökért, az Igaz a bûnösökért,
hogy minket Istenhez vezessen” (1Pt 3,18), János 1. levelében pe-
dig ezt olvassuk: „Ha tudjátok, hogy ô igaz, akkor azt is tudjátok,
hogy mindaz, aki igaz, tôle született” (1Jn 2,29).

Az igaz ember az Újszövetségben 51

Old042 Tarjányi  10/3/4 19:42  Page 51



PUSKÁS ATTILA

A szenttéavatás dogmatikai alapjai

Jelen tanulmány azt a célt tûzi maga elé, hogy bemutassa a szentté-
avatás leglényegesebb dogmatikai alapjait. Elsô helyen röviden
számba veszi azt a kapcsolatot, mely az Egyház szentsége és a szen-
tek tisztelete között fennáll, s ebbe az összefüggésbe állítva világítja
meg a szentté avatás célját. Ezt követôen összegyházi eseményként
tárgyalja a szenttéavatási eljárást, mely a hierarchikusan tagolt kom-
munióként létezô egyházban megy végbe Isten népének, a püspö-
köknek és a pápának a jól megkülönböztetett, de lényegileg egy-
másra vonatkozó cselekvésének a részvételével. Ezen témán belül
a tanulmány igyekszik alaposabban leírni a pápai kanonizáció ter-
mészetét és mérlegelni az annak tévedhetetlenségére vonatkozó
kérdésben felbukkanó érveket és ellenérveket. Végül, a csodának 
a kanonizációban betöltött szerepét tárgyalja, számot vetve többek
között olyan kérdésekkel, mint a csoda itt alkalmazott fogalmának
mibenléte, a csoda mennyiben szükséges a kanonizációhoz, mi a
szerepe a szaktudományoknak és a teológiai értelmezésnek a cso-
da megállapításában.

I. Az Egyház szentsége, a szentek tisztelete és a szenttéavatás célja

Egyedül Isten, Atya, Fiú, Szentlélek mondható a szó sajátos és ere-
deti értelmében szentnek.1 Krisztus emberi természete az örök Fiú-
val való személyi egysége miatt és annak köszönhetôen szent,

1 JOHANN AUER, Die Kirche – Das allgemeine Heilssakrament, in: JOHANN AUER– 
JOSEPH RATZINGER, Kleine Katholische Dogmatik VIII., Regensburg 1983, 381–387;
KARL HAUSBERGER, Heilige/Heiligenverehrung, in: TRE Bd 14, 1985, 646–660.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 52



hogy a Szentlélek Jézus emberi természetét fogantatásában egé-
szen megszenteli, aki így szerzôje és beteljesítôje lesz az emberi
életszentségnek. Az Egyház azért szent és megszentelô létében,
mert Krisztus keresztáldozatával megszentelte, saját titokzatos tes-
tévé tette, Szentlelkével élteti és a megszentelés forrásait fakasztotta
fel benne. Az Egyház tagjai keresztségüknél fogva megszenteltek,
akiknek ajándékba kapott szentségüket morális értelemben is élet-
re kell váltaniuk, meg kell ôrizniük és növelniük magukban a meg-
szentelô kegyelmet. Az Egyház tagjai közül morális értelemben
egyedül a Boldogságos Szûz Mária egészen szent, vagyis szent Fia
érdemeire való tekintettel mentes az áteredô bûntôl és minden sze-
mélyes bûntôl, beleértve az ún. bocsánatos bûnöket is. Mária töké-
letes életszentsége abban állt, hogy bûntôl nem késleltetett szívvel
egészen átadta magát Isten akarata teljesítésére, Jézus és megváltói
mûve szolgálatára. Benne az Egyház, nemcsak ontológiai/objektív,
hanem szubjektív/morális értelemben is egészen és fogyatkozha-
tatlanul szent (LG 65).2 Az Egyház többi tagjának a földi életében az
ontológiai és a morális szentség között nincs tökéletes és teljes átfe-
dés. A zarándokegyház minden tagjának szüksége van a bûnbánat-
ra, a megtisztulásra, Isten bocsánatának kérésére. Mégis, az Egyház
azokat a tagjait, akik példaszerûen járták az életszentség útját és
már eljutottak a mennyei dicsôségbe, szentekként tiszteli. Ôket már
egészen áthatotta a szent Isten jelenléte, így egészen szentté váltak.

Ahogy az életszentség, úgy a szent fogalmáról sem ad a Lumen
gentium hittani rendelkezés pontos definíciót, de többszörösen kö-
rülírja a jelentését. A dokumentum kulcsmondatai így hangzanak:
„Amikor rátekintünk Krisztus hûséges követôinek életére, új ösztön-
zést kapunk, hogy jövôbeli hazánkat keressük (vö. Zsid 13,14;
11,10), és egyszersmind megismerjük azt a biztos utat, amelyen jár-
va ebben az ezerarcú világban is – mindegyikünk a maga hivatása
és körülményei között – eljuthatunk a Krisztussal való tökéletes
egyesülésre, vagyis a szentségre. A szentek sorstársaink, emberek ôk
is, csak éppen Krisztus képére tökéletesebben átalakulnak (vö. 2Kor
3,18), s Isten az ô életükben kiváltképpen és elevenen kinyilvánítja
jelenlétét és arcát az embereknek. Bennük ô szól hozzánk és ad jelet

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 53

2 Vö. KEK 829.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 53



nekünk országáról, amely felé erôsen vonzódunk, ha látjuk, a ta-
núk mekkora felhôje vesz körül minket (vö. Zsid 21,1), és mind az
evangélium igazságát hirdeti” (LG 50; vö. SC 104).

A szöveg az életszentség krisztológiai megközelítésének látószö-
gében fogalmazza meg azt, hogy miben áll szentnek lenni. A szent
Krisztus hûséges követôje, aki a többi egyháztagnál tökéletesebben
átalakul Krisztus képére, eljutott a Krisztussal való tökéletes egye-
sülésre, és a megdicsôülés állapotában bensôségesebben egyesül
Krisztussal a zarándokegyház tagjainál (LG 49), Jézus Krisztus ba-
rátja és társörököse (LG 50). A szent sorstársa az Egyház többi tagjá-
nak, hisz minden megkeresztelt Krisztus követôje, és a vele való
mind teljesebb egyesülésre törekszik. A szent abban különbözik
testvéreitôl, hogy már földi életében tökéletesebben hasonult Krisz-
tushoz, s a mennyei dicsôségben eljutott a tökéletes közösségre, 
és a zarándokállapotnál bensôségesebb egyesülésre Krisztussal. 
A Krisztushoz való hasonulása miatt, aki Isten hozzánk intézett Igé-
je, Isten arcának feltárója és Isten országának kinyilvánítója, magán
a szenten, mint Krisztus követôjén keresztül is Isten nyilvánítja ki
jelenlétét, szól hozzánk és ad jelet országáról.

A szentek közösségének a halálon is átívelô misztériumán alap-
szik az a sokféle lelki kapcsolat, ami a zarándokegyház, a megdi-
csôült és a tisztuló egyház között fennáll. Krisztus összes tanítványai 
ugyanis egyek Isten és a felebarát szeretetében, Isten dicséretében
és Krisztus Lelkének birtoklásában. Közöttük a lelki javak közössé-
ge nem szûnik meg, sôt még erôsebbé válik. Célba jutott testvé-
reink, a szentek, mint az örök haza polgárai sokféleképpen segíte-
nek bennünket, úton lévô Krisztus-követôket. „Azáltal ugyanis, hogy 
az égiek bensôségesebben egyesülnek Krisztussal, az Egyház egé-
szét még jobban megszilárdítják a szentségben, még nemesebbé te-
szik istentiszteletét, amelyet itt a földön bemutat, és sokféleképpen
hozzájárulnak az Egyház továbbépítéséhez” (LG 49). Krisztus által,
vele és benne szüntelenül közbenjárnak értünk az Atyánál, és
Krisztus testének, az Egyháznak javára bemutatják a Krisztus által
szerzett érdemeiket, melyekkel kiegészítették azt, ami még hiány-
zik Krisztus szenvedésébôl (vö. Kol 1,24).

Ahogy az Egyház ôsi tradíciója tanúsítja, a szentek méltók a tisz-
teletre, a szeretetre, a követésre és arra, hogy a zarándokegyház há-

54 Puskás Attila

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 54



lát adjon értük Istennek.3 Elsôsorban tiszteljük a Boldogságos Szûz
Máriát, a szent angyalokat, az apostolokat és a vértanúkat, aztán az
evangéliumi tanácsok szerint élôket, a keresztény erényeket hôsie-
sen gyakorlókat és az egyházi életet karizmatikus ajándékaikkal
megszilárdítókat. Méltók a tiszteletre, mert jó példát adnak nekünk
Krisztus követésére. Életük eligazít, hogy felismerjük saját életünk
konkrét körülményei között a helyes és biztos utat. Életük bátorít,
hogy érdemes a felismert igazság szerint élni minden helyzetben.
Méltók a tiszteletre, mert jótevôink ôk, kiknek pártfogását, közben-
járását bizalommal kérhetjük. Méltók a tiszteletre, mert tiszteletük
Krisztushoz visz bennünket közelebb, akinek hûséges követôi ôk.
Irántuk érzett szeretetünk „természete szerint Krisztus felé tör és
benne éri el célját, hiszen ô a »minden szentek koronája«” (LG 50). 
A szentek méltók a tiszteletre, mert Isten kegyelmének erejét hirde-
ti életük, s bennük Isten dicsôül meg. Tiszteletük Isten dicsôíté-
séhez vezet el.4 S végül méltók a tiszteletre, mert megszilárdítják 

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 55

3 A LG konstitúció a szentek tisztelete kapcsán nem foglalkozik e tisztelet ki-
fejezésének konkrét formáival (képek, ereklyék, liturgikus ünnepek, templomok
felszentelése stb.), de megerôsíti a korábbi zsinatok (II. Nikaiai, Firenzei, Triden-
ti) idevágó határozatait. A Tridenti Zsinat „jó és hasznos dolognak” mondja a
szentek közbenjárásának kérését, s elítéli az ezt elutasító protestáns nézeteket
(DH 1821). Sem a Tridenti, sem a Vatikáni Zsinat nem tanítja azonban, hogy az
üdvösség eléréséhez elengedhetetlen lenne a szentek közbenjárása. Vö. SCHÜTZ

ANTAL, Dogmatika II., Budapest 1937, 341; GERHARD LUDWIG MÜLLER, Heiligen-
verehrung, in: LThK IV., 1995, 1298. A hittani rendelkezés nem beszél kifejezet-
ten a szentek tiszteletének bibliai alapjairól sem, csupán a Zsidóknak írt levél
azon szakaszára utal, mely a hit tanúit sorolja fel az Ószövetségbôl. Emellett
megemlíthetjük, hogy már maga az Ószövetség (Sir 44–50. fej.) nagy tisztelettel
és dicsérô hangnemben beszél Izrael történetének nagyjairól, az Istennek tetszô
életet élt atyákról, igazakról, prófétákról, királyokról (Hénok, Noé, Ábrahám,
Izsák, Jákob, Mózes, Áron stb.). Maga az Úr Jézus is tisztelettel szól Mózesrôl, Dá-
vidról, a pátriárkákról és Keresztelô Jánosról, hasonló értelemben olvasunk ró-
luk az apostoli levelekben (Róm 4; Gal 3; 2Pt 2,5). Ezért a keresztény liturgikus
hagyományok is mind szentként tisztelik a pátriárkákat, prófétákat és az Ószö-
vetség többi nagy alakját (vö. KEK 61). Az Ef 3,5 az Egyház „szent apostolairól és
prófétáiról” beszél, a Jel 6,9 a vértanúkról. 

4 A szent liturgia megújításáról szóló zsinati konstitúció a szentek tiszteleté-
nek teocentrikus és krisztocentrikus természetérôl így beszél: „Az Egyház a szen-

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 55



az Egyházat a szentségben. A zarándokegyház valódi, de még nem
tökéletes szentségét mintegy megerôsíti a tökéletes szentségre elju-
tott szentekkel való közösség.5

A szentek kanonizációja konkretizálja és aktualizálja az Egyház
azon általános hitbeli meggyôzôdését, hogy helyes, hasznos és üd-
vös a szentek tisztelete. A formális szenttéavatás pápa által felol-
vasott ünnepélyes szövegének kezdô sorai jól kifejezik a hivatalos
kanonizáció és egyben a szentek katolikus tiszteletének célját. 

A közel ezeréves múltra visszatekintô ôsi megfogalmazás így
kezdôdik: „Ad honorem Sanctae et individuae Trinitatis, ad exal-
tationem fidei et christianae religionis augmentum…” 6 Vagyis
Krisztus bármely tanítványának a szenttéavatása s ennek nyomán
kötelezô és egyetemes tisztelete a Katolikus Egyházban elsôsorban
a Szentháromság egy Isten tiszteletére és megdicsôítésére irányul.
Az Atyaisten dicsôül meg az ô szentjeiben Krisztussal és az ô Szent-
lelkével együtt, Isten kegyelmének erejét dicsôíti a szentet tisztelô
Egyház. Isten, minden szentség forrása a szent Krisztus-követô tisz-
teletének végsô célja.7 Amint a LG fogalmaz, Isten a szent életében
kiváltképpen és elevenen kinyilvánítja jelenlétét és arcát az em-
bereknek. Benne ô szól hozzánk és ad jelet nekünk országáról. 
A szenttéavatásnak és a kanonizált szent tiszteletének a másik célja
a hit felmagasztalása. Nyilvánvalóan azon hittartalmak példaszerû

56 Puskás Attila

tek égi születésnapján a Krisztussal együtt szenvedô és vele együtt megdicsôült
szentekben a húsvéti misztériumot hirdeti. A hívôk szeme elé állítja példájukat,
mely Krisztus által az Atyához vonz mindenkit, és a szentek érdemeire hivatkoz-
va esdi ki Isten áldását” SC 104.

5 A szentek tiszteletének okait és céljait szépen összefoglalják a szentekrôl
mondott szentmisék prefációi is, melyek teljes összhangban vannak a LG tanítá-
sával.

6 Az ôsi formula XIV. Benedek pápa tradíciót összefoglaló mûvébôl szárma-
zik: De servorum Dei beatificatione et beatorum canonizatione I, 36, n. 21, in:
ERNESTO PIACENTINI, L’infallibilità pontificia nelle cause di canonizzazione, in:
Sacramenti, liturgia, cause dei santi. Studi di onore del cardinale Giuseppe
Casoria, ANTONIO MORONI–CARLO PINTO–MARCELLO BARTOLUCCI (a cura di), Napoli
1992, 541–588, itt: 573.

7 Vö. GERHARD LUDWIG MÜLLER, Katolikus dogmatika a teológia tanulmányo-
zásához és alkalmazásához, Budapest 2007, 542k. Rahner így fogalmaz: „A szen-

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 56



felmutatásáról van szó, melyek közvetlen összefüggésben vannak
a szenttéavatás aktusával. Így az érdemszerzés lehetôségének, az
életszentségre törekvés kötelezettségének, az örök élet elnyerésé-
nek, a zarándokegyház és a megdicsôült egyház egységének (com-
munio sanctorum), valamint az Egyház szentségének a megvallá-
sáról. Külön is kiemelhetjük e felsorolás utolsó tagját. Minden
szenttéavatás az Egyház eszkatológiai öntudatának a megnyilatko-
zása. Annak kinyilvánítása, hogy Krisztus tanítványainak egyike a
zarándokegyház tagjai közül valaki, eljutott a tökéletes szentségre,
azaz a Krisztussal való tökéletes egyesülésre, egyben annak a kife-
jezése is, hogy az Egyházban valóban mûködnek Istennek az em-
beriséget és a teremtést megújító kegyelmi erôi, az üdvözítés mûve
folytatódik az Egyházban, Krisztus kegyelme az Egyházban végér-
vényesen gyôzedelmes, a világ végsô megújítása valamiképpen
elôvételezve megvalósul, „hiszen az egyházat már a földön ékesíti
az igazi, bár még nem tökéletes szentség” (LG 48). A szentté avatott
keresztény az Egyház fogyatkozhatatlan szentségének tündöklô
jele.8 Egyszerre tanúsítja az Egyház objektív és szubjektív szentsé-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 57

tek tisztelete összhangban van a Szentírással, mert a szent Egyház tagjainak a
szentsége nemcsak erkölcsi követelmény, hanem elsôsorban maga a történelmi,
eszkatologikus módon gyôzedelmes kegyelem, melyet dicsôíteni kell (vö. pl. Ef
1,6.12.14); a »tanúk koszorújának« (Zsid 12,1) tisztelete és a szentek segítségül hí-
vása (különbözô adományaik és karizmáik szerint) hozzátartozik Isten kegyel-
mének dicséretéhez.” KARL RAHNER, Szentek tisztelete, in: KARL RAHNER–HERBERT

VORGRIMMLER, Teológiai kisszótár, Budapest 1980, 643.
8 Ahogyan Vodopivec fogalmaz: „A szentek részét képezik annak a szakra-

mentális jelnek, ami az Egyház valamennyi megkeresztelt hívôvel egyetemben,
de intenzívebben másoknál, mert bensôségesebben egyesültek Krisztussal. (…)
Persze az Egyház tudja, hogy az üdvösség egyetemes szakramentuma az egész
világ számára, ami azt jelenti mindenekelôtt, hogy a szentség jele, vagyis az Is-
tennel való egyesülésé. A szentek azok a világító jelek, akiket Isten azért támaszt
az üdvösségnek ebben a jelében, hogy azt még láthatóbbá és meggyôzôbbé te-
gye. (…) A szenttéavatással az Egyház elismeri azokat a csodákat, melyeket Isten
mûvelt benne.” GIOVANNI VODOPIVEC, Il Santo e la canonizzazione dei Santi
nella Chiesa segno di salvezza, 32. Vö. WINFRIED SCHULZ, Heiligsprechung, in:
LThK Bd 4, 1328–1331, itt: 1330; GEORG GÄNSWEIN, Questa è la volontà di Dio: La
vostra santificazione. Considerazioni sul processo di beatificazione e canoniz-
zazione, in: Ius Ecclesiae 16 (2004) 413–431, itt: 426. 

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 57



gét, vagyis egyfelôl azt, hogy az Egyház Isten eszkatologikus mó-
don gyôzedelmes kegyelmének a jele, eszköze és hordozója a vi-
lágban; másfelôl azt, hogy az Egyház életébôl sohasem fog hiá-
nyozni a kegyelemmel együttmûködô, a hitben az életszentség
tökéletességre eljutó „tanúk koszorúja” (Zsid 12,1).9 Végül, a szent-
téavatás a keresztény vallás növelésére irányul. Világos, hogy itt a
szent példájának ösztönzô hatásáról van szó, mely az életszentség-
re törekvéshez eligazítást és bátorítást ad a zarándokegyház tagjai
számára. A személyes vallási élet elmélyülése egy-egy példaként ál-
lított szent követése révén egyszerre növeli az egyén és Isten egész
népének szentségét. A kanonizált szentek példái annak az élet-
szentségnek, melyet egy bizonyos korban meg kell valósítani az
Egyház tagjainak a keresztény létezés új stílusával.

II. A szenttéavatási eljárás mint egyházi esemény a hierarchikus

communio rendjében

1. Áttekintés a kanonizáció intézményének történetérôl

A szentek tiszteletének történetében, mely az elsô vértanúk és hit-
vallók ôsi tiszteletétôl a mai jogilag pontosan szabályozott szentté-
avatási eljárás kifejlôdéséig vezetett, négy nagy korszakot külön-
böztethetünk meg abból a szempontból, hogy kik a fôszereplôk a
szentek nyilvános és hivatalos tiszteletének kialakításában, és ezek
hogyan viszonyulnak egymáshoz.

A folyamat kezdetén az elsô vértanúk és hitvallók tiszteletének 
a korát találjuk, mely a Kr. u. 2. századtól mintegy a 6. századig tart.
Már a keresztényüldözések idôszakában, de késôbb Nagy Konstan-
tin milánói ediktuma után is a keresztény közösségek nagy tiszte-
letben részesítették vértanúikat. Gondoskodtak méltó eltemetésük-
rôl, melynek alkalmával azt ünnepelték, hogy az elhunyt mártír

58 Puskás Attila

9 KARL RAHNER, Egyház szentsége, in: KARL RAHNER–HERBERT VORGRIMMLER, Teo-
lógiai kisszótár, 140.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 58



már Krisztussal van a mennyei dicsôségben.10 A temetés liturgikus
összejövetel volt, melyet a közösség püspöke vezetett. A vértanú
haláláról, mint égi születésnapjáról (dies natalis) a vértanúság nap-
jának évfordulóin ünnepélyesen, nyilvános istentiszteleten meg-
emlékeztek. Az üldözések kora után a vértanúk sírját elkezdték dí-
szíteni, gyakran kápolnát emeltek a sír fölé, mely zarándoklatok
célpontjává vált. A mártírról megemlékezô évfordulós szentmisén
himnuszokkal dicsérték a vértanút, közbenjárását kérték, nem egy-
szer a vértanúságáról készült aktákból olvastak fel részleteket. Eze-
ket aztán a vértanú által mûvelt, vagy közbenjárása révén megtör-
tént csodák gyûjteménye egészítette ki, melyek összeállítását a
püspökök és papok felügyelték. Ugyancsak az egyházi vezetôk
gondoskodtak arról, hogy közösségük vértanúinak hivatalos név-
sorát rögzítsék. Mivel a vértanúság ténye a kortársak számára köz-
tudott volt, nem volt szükség arra, hogy az Egyház püspöke hivata-
los eljárást folytasson és külön aktussal szentté nyilvánítsa a mártírt.
A vértanú tiszteletére a püspök vezetésével a helyi egyházban vég-
zett kultusz fejezte ki és szentesítette az Egyház hitét, hogy a mártír
eljutott a mennyei egyházba. E kultikus tiszteletnek egyedüli felté-
tele az volt, hogy a vértanú bizonyosan Krisztusért szenvedte el a
halált. A zarándoklatok és püspöki körlevelek révén a vértanú kul-
tusza más helyi egyházakra is kiterjedt.11

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 59

10 Már az Apostolok Cselekedetei arról számol be, hogy Szent István elsô
vértanút a keresztény közösség tagjai, istenfélô férfiak temették el (ApCsel 8,2).
A legelsô vértanúakta, mely elbeszéli Szmirnai Szent Polikárp vértanúságát, szin-
tén arról tudósít, hogy a keresztény közösség temette el a mártír püspököt és égi
születésnapjának évfordulóján sírja mellett ünnepélyesen megemlékezett róla.
Vö. Szent Polükarposz vértanúsága, 18, in: Vértanúakták és szenvedéstörténe-
tek, in: VANYÓ LÁSZLÓ, Ókeresztény Írók VII., Budapest 1984, 52. Hasonló beszá-
molók olvashatók Tertullianus és Cyprianus mûveiben is. Vö. TERTULLIANUS, Cor.
3; CYPRIANUS. Ep. 39,3.

11 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, in:
CONGREGAZIONE DELLE CAUSE DEI SANTI, Sussidi per lo studio delle cause dei santi 8,
Vatican 2005, 127k.; JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, in:
PONTIFICIA UNIVERSITÀ DELLA SANTA CROCE, Monografie giuridiche 27, Milano 2005,
76k.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 59



A mártírok mellett már az üldözések idején megjelent a hitvallók
kultusza is, akiket kezdetben váltakozva neveztek martyres-nek
vagy confessores-nek. Olyan keresztények voltak, akik noha nem
szenvedtek halált hitükért, de bírósági kihallgatásoknak és gyakran
kínzásoknak vetették alá ôket, ôk azonban mindvégig állhatatosak
maradtak hitükben. A 4. század második felétôl kezdve a „hitvalló”
fogalma kitágult, olyan keresztényekre is kezdték alkalmazni, akik
az erények hôsies gyakorlásával, a hit védelmével, a hivataluk gya-
korlásával járó szenvedések, támadások elviselésével (püspökök,
papok) vagy különleges lemondások és az evangéliumi tanácsok
megtartása által (remeték, aszkéták, szerzetesek) vallották meg hi-
tüket, s így nem halálukkal, hanem életükkel tettek teljes tanúságot
Krisztusról (az élet martüriája). Az ô szentként való elismerésüket
és tiszteletüket szintén az a nyilvános kultusz fejezte ki és szentesí-
tette, melyet közvetlenül a haláluk után gyakorolt személyük felé 
a helyi egyházi közösség. E kultusz a helyi klérus részvételével és
jóváhagyásával történt, de a kezdeményezô és aktív szereplôje e
kultikus tisztelet kialakításának maga a nép volt (vox populi), amely 
sokszor már életében szentként tisztelte a hitvallót. A nyilvános és
az egyházi tekintély által hivatalosan jóváhagyott tiszteletnek leg-
fontosabb motívumai a hitvalló által véghezvitt csodák voltak.

A szentek tiszteletének és a szenttéavatás kifejlôdésének törté-
netében a második korszakot a püspökök által végzett kanonizáció
idôszaka jelenti, mely a 6. századtól 993-ig tart. A mártíroknak és
hitvallóknak az elsô századokban kialakult spontán kultikus tiszte-
letét a 6. századtól kezdve egyre inkább fölváltja a püspöki kanoni-
záció gyakorlata. Ebben döntô elem a helyi püspök hivatalos dek-
rétuma, míg a nyilvános és hivatalos tisztelet liturgikus kifejezési
formája Isten szolgája ereklyéinek a felemelése (elevatio) vagy át-
vitele (translatio) volt egy méltóbb, tiszteletadásra és szentmise
tartására alkalmas helyre. Mindkettôt mintegy a temetési szertartás
megismétléseként fogták fel, azzal a többlettel, amit az elhunyt
szentként való elismerése és tisztelete jelentett. Ha a holttest temp-
lomban volt eltemetve (püspökök, papok, szerzetesek esetében
gyakran), akkor a csontoknak a sírból egy magasabb helyre történô
felemelésérôl, elevatióról beszéltek. Ha temetôben voltak a test ma-
radványai, akkor át kellett szállítani a templomba, s ezt nevezték át-

60 Puskás Attila

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 60



vitelnek, translatiónak. Ünnepélyes körmenetben átszállították az
ereklyéket a templomba, ahol gyakran egy oltárban vagy oltár alatt
helyezték el azokat, s a püspök az illetô szent tiszteletére elmondta
a szentmisét (depositio vagy canonisatio corporis).12 A püspöki ka-
nonizáció kiindulópontja is a vox populi volt. A nép Isten szolgájá-
nak sírjához járt, ahol közbenjárását kérte és elbeszélte az ott tör-
tént csodákat. Hosszabb-rövidebb idô elteltével ezt követte az a
nyilvános ünnep, melynek keretében felolvasták az Isten szolgájá-
nak életérôl és csodáiról szóló elbeszélést. A püspök az egyházme-
gyei szinódusra összegyûlt papjai, illetve gyakran a tartományi szi-
nódusra érkezett püspöktársai jelenlétében hivatalos határozattal
jóváhagyását adta a szent kultuszához, s megkezdôdött az elevatio
vagy a translatio cselekménye, melyet aztán az évfordulókon a
szent ünnepeként megünnepeltek. E püspöki kanonizáció, akár-
csak az elsô századokban a vértanúk és a hitvallók spontán kultikus 
tisztelete is, korlátozott hatáskörû volt, mivel csak a püspök pász-
torsága alatt álló részegyházra vonatkozott, aki saját egyházmegyé-
jében hivatalosan bevezette az illetô szent nyilvános kultuszát.

A kanonizáció történetének harmadik szakasza azt az átmeneti
kort jelenti, mely 993-tól 1181-ig tartott. Ebben a közel kétszáz év-
ben egymás mellett létezik a püspöki és a pápai kanonizáció gya-
korlata. Egyfelôl a püspökök továbbra is végezték saját egyházme-
gyéjükben – az érsek egyetértésével vagy a tartományi szinódusra
összejött püspökök jelenlétében – a translatio módján a kanonizá-
lást. Másfelôl kezdetét vette az a gyakorlat, hogy a püspökök a pá-
pához fordultak kanonizálásért, amelynek célja az volt, hogy ezzel
nagyobb ünnepélyességet és a szent tiszteletének szélesebb körû
biztosítását érjék el. Az elsô ilyen eset – melynek pápai bullája
fennmaradt – az volt, amikor XV. Gergely pápa a megyéspüspök
kérésére Augsburgi Ulrich translatióját apostoli tekintélyével enge-
délyezte, s ezzel a szent helyi kultuszát jóváhagyta. Meg kell je-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 61

12 GEORG GÄNSWEIN, Questa è la volontà di Dio: La vostra santificazione.
Considerazioni sul processo di beatificazione e canonizzazione, in: Ius Eccle-
siae 16 (2004) 413–431, itt: 415k.; PIER V. AIMONE, La qualificazione canonico-
teologica delle pronunce papali di beatificazione e di canonizzazione, in: Apoli-
naris 75 (2002) 539–565.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 61



gyeznünk, hogy az összesen tizennégy ilyenfajta pápai kanonizá-
lásból mindössze négy bullában volt arról szó, hogy a pápa elren-
delte az illetô szent tiszteletét az egyetemes egyházban. A többi tíz
esetben egyszerûen a szent korlátozott, helyi kultuszának ünnepé-
lyesebb engedélyezése történt meg a pápai bullával. További két
esetben pedig úgy tûnik, hogy a pápa pusztán felhatalmazást adott
a helyi püspöknek a kanonizálást illetô döntésre. A korabeli gya-
korlat szerint a pápa elôbb meghallgatta a helyi püspök által meg-
küldött beszámolókat a kanonizálásra jelölt személy életérôl és
csodáiról – melyek hitelességét legátusai révén bizonyos esetekben
ki is vizsgáltatta –, majd a bíborosok és a klérus jelenlétében bullá-
ban fogalmazta meg a kanonizálásról szóló döntését. Ez a korszak
III. Sándor pápával zárul, aki ily módon kanonizálta Chiaravallei
Bernárdot 1174-ben. Megjegyezhetjük azt is, hogy III. Sándortól
kezdôdôen már nem a translatiót tekintik a kanonizálás tulajdon-
képpeni aktusának, hanem magát a pápai határozatot, melyet mint
lényegileg már megvalósult kanonizációs cselekményt követte a
translatio liturgikus ünneplése.13

A pápának fenntartott kanonizáció gyakorlatának történeti elôz-
ménye és hivatkozási alapja III. Sándor pápa Audivimusnak neve-
zett dekretális levele, melyet 1181-ben a svéd királyhoz, püspökök-
höz, klérushoz és néphez intézett egy botrányos eset kapcsán.
Ebben a levélben olvasható a kijelentés, hogy „non licet vobis pro
sancto absque auctoritate Romanae Ecclesiae, eum publice vene-
rari”.14 Az újabb kutatások alapján (Kuttner) joggal feltételezhetjük,
hogy a pápa kijelentése a konkrét egyedi esetre vonatkozott, s nem
kívánt egyetemes érvényû szabály lenni. Mégis azzá vált annak kö-

62 Puskás Attila

13 JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, in: PONTIFICIA

UNIVERSITÀ DELLA SANTA CROCE, Monografie giuridiche 27, Milano 2005, 81. Megje-
gyezzük, hogy III. Sándor volt az elsô pápa, aki bulláiban elsôként használta a
„canonisatio” kifejezést a szenttéavatásra.

14 A pápa tudomására jutott, hogy egy részegen megölt szerzetest kezdtek el
szentként tisztelni. Ennek az esetnek kapcsán született a levél, melynek kezdô-
szavai „Aeterna et incommutabilis”, mégis Audivimus néven ismert a dekretális,
mert így kezdôdik benne az a szakasz, mely megfogalmazza a kanonizáció fenn-
tartását a római pápának. Vö. JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canoniz-
zazione 82; HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione, 138.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 62



vetkeztében, hogy 1234-ben Peñaforti Raimund beillesztette a szö-
veget IX. Gergely dekretálisaiba. Noha befogadásra talált a kanoni-
záció pápai fenntartásának szabálya az Egyházban, de még sokáig
nem volt világos, hogy a pápák által nem kanonizált személyeket
lehet-e hivatalos kultuszban részesíteni, és ha igen, milyen formá-
ban. Voltak püspökök, akik saját jogon felhatalmazottaknak tekintet-
ték magukat arra, hogy – noha nincs illetékességük a kanonizálásra – 
nyilvános kultuszt engedélyezzenek saját egyházmegyéjükben a
szentség hírében elhunyt keresztényeknek, azonban a szent tiszte-
letére mondott szentmise és zsolozsma kivételével. Más esetekben
maguk a pápák adták hallgatólagos vagy szóbeli beleegyezésüket
ahhoz, hogy általuk nem kanonizált személyeket a helyi egyházak-
ban nyilvánosan szentként tiszteljenek.15 Azzal párhuzamosan, hogy 
egyre gyakrabban fordultak a püspökök a pápához kanonizálásért,
majd pedig kialakult a pápának fenntartott kanonizálás gyakorlata,
mind jobban tökéletesedett a szenttéavatási eljárás módja is. A szent-
téavatás szabályainak pontos kidolgozásában, a vele kapcsolatos
teológiai és jogi fogalmak, kritériumok tisztázásában, valamint a
kanonizációs eljárás lefolytatásához szükséges apparátus felállítá-
sában, majd folyamatos megreformálásában a következô pápák ját-
szottak döntô szerepet. V. Sixtus (1585–1590), Immensa Aeterni
Dei bulla: 1588, VIII. Orbán (1623–1644), Caelestis Hierusalem ap.
kost.: 1634, XIV. Benedek (1740–1758), De servorum Dei beatifica-
tione et beatorum canonizatione 1734–1737, VI. Pál (1963–1978)

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 63

15 Becslések szerint a püspökök által kanonizált szentek száma a 6–10. szá-
zadban kb. 750; a 10. sz. és 1234 között kb. 600. A pápai fenntartás szabályának
életbe lépése után, 1234-tôl 1588-ig kb. 600-ra tehetô a püspöki kultusz engedé-
lyezéseknek, de legalábbis tolerálásoknak a száma. A pápák a kanonizálás fenn-
tartása elôtt (1234-et megelôzôen) kb. 73 személyt kanonizáltak. F. Veraja szerint
az ebben az idôszakban, vagyis az 1234 utáni századokban, de még VIII. Orbán
pápasága (1623–1644) elôtt kialakult gyakorlatból, hogy a pápák felhatalmazást
adtak szentség hírében meghalt személyek korlátozott, helyi kultuszára, még mi-
elôtt az illetô személy kanonizációs eljárása elkezdôdött vagy befejezôdött vol-
na, jött létre az az intézmény, amit késôbb boldoggáavatásnak (beatificatio)
neveztek. A szent (sanctus) és a boldog (beatus) kifejezések az ókorban és a kö-
zépkorban ugyanazt jelentették. Vö. FABIJANO VERAJA, La beatificazione. Storia,
problemi, prospettive, Roma 1983.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 63



Sacra Rituum Congregatio konst.: 1969; Sanctitatis clarior, m.
propr.: 1969, II. János Pál (1978–2005) Divinus perfectionis Magis-
ter: 1983.

2. Isten népe, a püspök és a pápa szerepe a kanonizációban

A történeti áttekintés után megállapíthatjuk, hogy a szentek tisztele-
te és vele összefüggésben a kanonizáció a hierarchikusan strukturált
hívô közösség (communio et communitas fidelium) teljes egészé-
nek a részvételével történik, természetesen a szolgálatok, illetékes-
ségek és felhatalmazások különbségével. A szenttéavatás intézmé-
nye kifejlôdésének történetében minden korszakban konstans és
elengedhetetlen elem a hívô nép tevékeny részvétele. Minden kor-
ban a helyi egyház hívô közösségében az Isten szolgájának élet-
szentségérôl kialakult hitbeli meggyôzôdés és ennek elterjedt híre
indította el azt a folyamatot, melynek gyümölcse a szentként való
nyilvános és hivatalos tisztelet lett. Az életszentségrôl kialakult meg-
gyôzôdés személyes tapasztalatokon alapult, melyeket a hívôk Isten
szolgájának a vértanúságáról, hôsies fokban gyakorolt erényeirôl, a
közbenjárására történt imameghallgatásokról és csodákról szerez-
tek. E tapasztalatok nyomán elindult aztán a hívôk körében Isten
szolgájának a magántisztelete, és elterjedt életszentségének a híre.
Mind a mai napig érvényes szabály a szenttéavatási eljárásokban,
hogy a helyi egyház hívei körében kialakult hitbeli meggyôzôdést
Isten szolgájának életszentségérôl (fama sanctitatis) bizonyítani
kell, ez elengedhetetlen feltétele és eleme a kanonizációnak.

Az Egyház felelôs pásztorainak és hivatalviselôinek szerepe szin-
tén maradandó és nélkülözhetetlen mozzanat minden történeti kor-
ban abban a folyamatban, melynek során kialakult Isten szolgájá-
nak szentként való nyilvános és hivatalos tisztelete az Egyházban. 
A kezdetektôl fogva a helyi püspök volt az, aki – azon túl, hogy eset-
leg maga is személyes tapasztalatokkal rendelkezhetett Isten szolgá-
jának életszentségérôl – a vértanú vagy hitvalló tiszteletére végezte a
szentmisét hívô népének közösségében, felvette a vértanú vagy hit-
valló nevét a helyi egyház által tisztelt mártírok, szentek névsorába,
és felügyelte a vértanú vagy hitvalló életérôl és csodáiról szóló elbe-

64 Puskás Attila

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 64



szélések összeállítását. Míg az elsô századokban a püspöknek in-
kább jóváhagyó, felügyelô és liturgikus szerepköre volt a szentté-
avatásban, addig az ún. püspöki kanonizáció korában ezt kiegészí-
tette a püspök hivatalosan hozott és kinyilvánított kanonizációs
döntése, határozata, melyet az elevatio vagy translatio cselekménye
liturgikus formában is kifejezett. A püspök kanonizációs dekrétuma
egyfelôl továbbra is feltételezte az életszentség hitbeli meggyôzôdé-
sét, hírét és a tisztelet magángyakorlatát a hívek körében. Másfelôl 
a püspöki kanonizáció mindig a kollegialitás szellemében történt. 
A megyéspüspök többnyire helyi vagy tartományi szinóduson, saját
klérusa és a szomszédos egyházmegyék, vagy éppen a teljes egy-
háztartomány püspökeinek a jelenlétében nyilvánította ki kano-
nizációs dekrétumát, melyet a liturgikus ünnep követett. Ha nem
szinóduson történt a kanonizáció, akkor is a megyéspüspök az egy-
háztartomány érsekét értesítette errôl. A püspöki kanonizáció min-
dig korlátozott érvényû volt, azaz Isten szolgájának hivatalos és nyil-
vános tiszteletét a saját részegyházra vonatkozóan rendelte el.

Amint a fentiekben láttuk, a pápai kanonizáció kezdetben alkal-
mi eseteket jelentett, melyek az illetékes megyéspüspökök kérésé-
re történtek, és évszázadokon keresztül párhuzamosan élt a püspö-
ki kanonizáció gyakorlatával. A pápának fenntartott kanonizáció
intézményének kialakulása alapvetôen két oknak volt köszönhetô.
Egyrészt a visszaélések elkerüléséhez látszott garanciát adni kétes
esetekben az a külsô vizsgálat, melyet a pápa által megbízott legá-
tusok, a Sacra Rota Romana bírái, késôbb pedig a Rítuskongre-
gáció, illetve a Szenttéavatási Kongregáció munkatársai végeztek.
Másrészt, és a gyakorlati indok mellett dogmatikai szempontból ez
még döntôbb, ahhoz, hogy Isten szolgája hivatalos és nyilvános
tisztelete ne csak egy-egy rész- vagy helyi egyházban, hanem az
egész egyetemes egyházban kötelezô érvénnyel bevezetésre kerül-
hessen, a korlátozott hatáskörû püspöki kanonizáció elégtelennek
bizonyult és feltétlenül szükségesnek látszott a pápai kanonizáció.
Róma püspökének primátusa, mely magában foglalja a legfôbb
tanítói, pásztori és törvényhozói hatalmat a Katolikus Egyházban,
lehetôvé tette, hogy immár az egyetemes egyház szintjére is emel-
kedhessen, mégpedig kötelezô érvénnyel Isten szolgáinak hivata-
los és nyilvános tisztelete.

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 65

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 65



A mai gyakorlatban is érvényesülô, pápának fenntartott kanoni-
záció azt jelenti, hogy kizárólag Róma püspökének hatáskörébe
tartozik, hogy Isten szolgájának, mint boldognak a kultikus és nyil-
vános tiszteletét egy-egy részegyházban engedélyezze, illetve hogy
Isten szolgájának mint szentnek a tiszteletét az egyetemes egyház-
ban kötelezô érvénnyel elôírja. A pápai kanonizáció azonban to-
vábbra is feltételezi mind a hívô nép (hitbeli meggyôzôdés Isten
szolgájának életszentségérôl), mind az érintett részegyház püspö-
kének (vagy a vele egyenlô jogi elbírálás alá esô személynek),
mind a pápát közvetlenül segítô püspököknek (bíborosoknak) a
tevékeny szerepét a kanonizációs eljárásban. Ezt jól kifejezi ma-
gában a szenttéavatási határozat szövegében is elhangzó utalás a
püspökök tanácsának a meghallgatására.16 A (boldoggá-) és szent-
téavatás a részegyház és az egyetemes egyház szoros együttmûkö-
dését igényli. A kanonizációs eljárás elsô szakasza, mint a korábbi
idôkben, ma is az érintett egyházmegyében zajlik. II. János Pál pá-
pa Divinus perfectionis Magister (1983) kezdetû apostoli konstitú-
ciója azonban a korábbi jogi szabályozásnál nagyobb felelôsséget
és több feladatot bíz a megyéspüspökre.17 A helyi ordinárius felada-

66 Puskás Attila

16 A mai formula szerint: „Ad honorem Sanctae et Individuae Trinitatis, ad
exaltationem fidei catholicae et vitae christianae incrementum, auctoritate Do-
mini nostri Iesu Christi, beatorum Apostolorum Petri et Pauli ac Nostra, matura
deliberatione praehabita et divina ope saepius implorata, ac de plurimorum
Fratrum Nostrorum consilio, Beatum N. Sanctum esse decernimus et definimus,
et Sanctorum Catalogo adscribimus, statuentes eum in universa Ecclesia inter
Sanctos pia devotione recoli debere.” Idézve, in: JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle
cause di canonizzazione 36; vö. PIACENTINI, E., L’infallibilità pontificia nelle
cause di canonizzazione, 573. A XIV. Benedek által szintetizált formulák szöve-
ge külön utalt a Rómában élô bíborosok, pátriárkák, érsekek és püspökök taná-
csára. Vö. BENEDICTUS XIV, De servorum Dei beatificatione et beatorum canon-
izatione I, 36, n. 21, in: ERNESTO PIACENTINI, L’infallibilità pontificia nelle cause di
canonizzazione, 573.

17 Vö. az 1917-es CIC 1999–2141 kánonjai; VI. PÁL, Sancitatis clarior motu
propriója. 1969. II. János Pál apostoli konstitúciója így fogalmaz: „Továbbá úgy
gondoljuk, hogy a kollegialitásról a II. Vatikáni Zsinat által elôterjesztett tanítás
fényében nagyon megfelelô, hogy maguk a püspökök jobban együttmûködje-
nek az Apostoli Székkel a szentek ügyeinek kezelésében.” Idézve, in: HENRYK

MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 391.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 66



ta gondoskodni a kanonizációs eljáráshoz szükséges valamennyi 
– tanúvallomásokat és hiteles dokumentációkat magukba foglaló –
bizonyító eszköznek az összegyûjtésérôl. Ô folytatja le a vizsgálatot
Isten szolgájának életérôl, erényeirôl vagy vértanúságáról; az élet-
szentségérôl vagy mártíromságáról szóló hívô meggyôzôdés meg-
létérôl, a csodának tartott vagy közbenjárásának tulajdonított jelek-
kel kapcsolatos tényekrôl, vagy ha ez az eset áll fenn, akkor az ôsi
tisztelet tényérôl. A megyéspüspöknek áll jogában elindítani a ka-
nonizációs eljárást, ha úgy ítéli, hogy az annak megkezdéséhez
szükséges feltételek teljesültek. A késôbbiek folyamán is a jogi pro-
cedúra minden szakaszában ô döntheti el, hogy folytatódjék-e a
kanonizációs eljárás vagy sem. A Lumen gentium tanításával össz-
hangban a püspök mindezt saját hatalma (potestas propria) alapján
teszi. A zsinati szöveg szerint ugyanis a püspök saját, rendes és köz-
vetlen hatalma alapján, melynek gyakorlását azonban a legfôbb
egyházi tekintély pontosabban körülírhatja, szabályozza saját egy-
házmegyéjében az istentisztelet és az apostoli munka rendjét (LG
27). Mindazonáltal a jogi szabályozás szerint a püspöknek nincs ha-
talma arra, hogy nyilvános kultuszt vezessen be a saját egyházme-
gyéjében, vagy hogy Isten szolgájának erényeirôl, vértanúságáról
vagy csodáiról határozatot hozzon. Mindez kizárólag már a pápa
hatáskörébe tartozik.18

A kanonizációs eljárás második szakasza már a Szenttéavatási
Kongregációban zajlik, ahol a teológus, történész és az orvostudo-
mány szakemberei áttanulmányozzák az egyházmegyébôl érkezett
teljes dokumentációt és elkészítik elôbb a jelölt életérôl és erényei-
rôl, avagy a vértanúságáról szóló állásfoglalást (positio), majd az
eljárás egy késôbbi szakaszában a csodákról szóló állásfoglalást
(positio). A kanonizáció harmadik szakaszát a szakemberek által

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 67

18 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 185,
211k. Vö. AMBROGIO ESZER, Beatificazione e canonizzazione nella Chiesa cattoli-
ca, in: Nicolaus 29 (2002) 91–109. A Divinus perfectionis Magister útmutatása
alapján a saját hatalma alapján eljáró püspöknek ki kell kérnie a püspöki konfe-
rencia véleményét, de szabadon dönt annak figyelembevételérôl.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 67



elôterjesztett állásfoglalások megvitatása képezi, mindenekelôtt a
konzultor teológusok tanácskozásai a hit általános promotorának
vezetésével, mely megbeszélések végül a teológiai kongresszuson
tartott szavazással fejezôdnek be. Ha ez megfelelô eredménnyel zá-
rul, akkor az eljárás a bíborosok és a Szenttéavatási Ügyek Kongre-
gációjának püspök tagjainak az ülésein folytatódik, akiknek a sza-
vazatát és észrevételeit figyelembe véve a pápa szabadon dönt a
határozat kiadásáról, az erények hôsies gyakorlásáról vagy a vér-
tanúságról, illetve a késôbbiekben a csodáról. A megfelelô pápai
dekrétumot az ô jelenlétében olvassák fel és teszik közzé. Bár kizá-
rólag és személyesen a pápa bocsát ki határozatot a kanonizációs
eljárásban a vértanúságot, az erények hôsies gyakorlását, illetve a
csodákat illetôen, s végül egyedül ô dönt a boldoggá- vagy szentté-
avatásról, látható jól mégis, hogy a folyamat során igénybe veszi
teológus szakértôknek, a történeti és az orvosi bizottság szakembe-
reinek, s mindenekelôtt a Szenttéavatási Kongregáció bíborosainak
és püspök tagjainak elôkészítô és tanácsadó jellegû sokrétû közre-
mûködését. A kanonizáció a pápa személyes aktusa, de a kollegia-
litás szellemében és közegében végbevitt cselekmény.

A pápai kanonizáció intézményének dogmatikai alapja Róma
püspökének péteri szolgálata és tekintélye. Ekkléziológiai jelentô-
sége abban ragadható meg, hogy lehetôvé teszi azt, hogy Krisztus
misztikus testében, az Egyházban a részegyházak saját ajándékai
valamennyi részegyháznak, s így végsô soron az egész Testnek a
javára váljanak. Az életszentségre eljutott minden egyes keresztény
Isten nagy ajándéka elsôsorban annak a részegyháznak, ahol Isten
szolgája tanúságot tett a kegyelem erejérôl. Ugyanakkor, a Szentlé-
lek által megformált minden szent élete nagy ajándék az egész Egy-
ház számára is. A pápai kanonizáció intézménye azt szolgálja, hogy
az Istentôl különleges ajándékba kapott szentet a részegyház mint-
egy értékes kincsként odaajándékozhassa az összes többi részegy-
háznak. A pápai kanonizáció ekkléziológiai értelme az, hogy a
szent életszentsége példaképként állhasson az egész Egyház elôtt,
erôsítse az egész Egyházat küldetésének teljesítésében, szentségé-
nek növekedésében és az egész egyház adjon hálát érte Istennek,
minden szentség forrásának. A pápai kanonizáció célja ugyanaz,
mint a péteri tisztség gyakorlásának minden feladatköréé: az egy-

68 Puskás Attila

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 68



ház kommunió-egységének hatékony építése, közjavának munká-
lása.19

3. A pápának fenntartott boldoggáavatás

Kétségtelen, hogy a szenttéavatást, azaz Isten szolgája nyilvános,
kötelezô érvényû kultikus tiszteletének bevezetését az egész egye-
temes egyház életébe a pápai primátuson alapuló pápai kanonizá-
ció teszi lehetôvé. Ilyen egyetemes és kötelezô hatású cselekmény-
re a Katolikus Egyházban az egyetemes zsinat lenne még elvileg
képes, vagyis a pápával egységben levô püspökök testülete. Más
fórum erre, könnyen belátható teológiai okok miatt, nem lehetne il-
letékes. Fölmerülhet azonban a kérdés, hogy a boldoggáavatás ak-
tusa teológiailag mennyiben kötôdik a pápai primátushoz. Vajon
Isten szolgája hivatalos, nyilvános kultuszának pápai engedélyezé-
se egy részegyház számára, vagyis a pápának fenntartott boldoggá-
avatás, ahogy az a mai gyakorlatban történik, teológiai indokokon
vagy inkább csak gyakorlati megfontolásokon nyugszik-e? A pápá-
nak fenntartott beatificatio pusztán egy hasznos jogi intézmény,
vagy dogmatikai okokra vezethetô-e vissza?

Az kétségtelen, hogy a pápa jurisdikciós primátusa magában
foglalja azt a hatalmát, hogy a püspökök saját, közvetlen és rendes
hatalmán alapuló, a kultusz és az apostoli munka rendjét szabá-
lyozó törvényhozói, bírói és egyházkormányzói hatalomgyakor-
lásának pontos határait körülírja, s így pl. magának tartsa fenn a
boldoggáavatás cselekményét. Úgy tûnik azonban, hogy e pápai
fenntartás esetében nem találunk olyan közvetlen és erôs teológiai
indokot, mint a szenttéavatás esetében. Dogmatikailag ésszerûnek
látszana azt állítani, hogy a megyéspüspök saját, rendes és közvet-
len egyházkormányzói, bírói és törvényhozói hatalmának megfele-
lô az, ha a kultusz rendjének meghatározására vonatkozó feladat-
körébe beletartozna az is, hogy a megfelelô feltételek teljesülése

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 69

19 Vö. HITTANI KONGREGÁCIÓ, Communionis notio levele (1992), 9; II. JÁNOS

PÁL, Ut unum sint enciklika (1995), 94; HITTANI KONGREGÁCIÓ, Péter utódjának
primátusa az Egyház misztériumában (megfontolások, 1998), 8–10.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 69



esetén egyházmegyéjében engedélyezze Isten szolgájának nyilvá-
nos tiszteletét. Az Egyház történetében évszázadokon keresztül élô
gyakorlata a püspöki kanonizációnak, majd a püspöki és pápai ka-
nonizáció egymás mellett élése, s végül az a tény, hogy a pápának
fenntartott kanonizáció egyetemes szabályként való életbelépését
követôen is még viszonylag hosszabb idôn keresztül számos példa
volt arra, hogy pápák felhatalmaztak megyéspüspököket a saját
részegyházukra vonatkozó „kanonizációra”, illetve, hogy hallgató-
lagosan vagy kifejezetten tudomásul vettek ilyeneket, mindezek a
tények szintén arra mutatnak, hogy teológiailag elgondolható len-
ne a püspök által végzett boldoggáavatás intézménye. Ugyanakkor
gyakorlati szempontokból, s a belôlük fakadó teológiai megfonto-
lás alapján mégsem lenne kívánatos egy ilyen jogi intézmény.

Elôször is: az egyházmegyék, de sokszor még a nagyobb terüle-
tet átfogó helyi egyházak sem tudnák biztosítani azt a szakmai hát-
teret, ami szükséges lenne ahhoz, hogy a boldoggáavatás eljárása
kellô alapossággal és biztonsággal folyjon. A részegyházak számá-
ra újabb terhet jelentene a megfelelô szakmai bizottságok felállítá-
sa. Ezt a terhet veszi át tôlük a Szenttéavatási Kongregáció.

Másodszor, már csak pusztán emberileg nézve is egyfajta garan-
cia a kanonizációs eljárás nagyobb fokú tárgyilagosságára az, hogy
egy „külsô”, illetve felsôbb fórum végzi az összegyûjtött dokumen-
tációs anyag értékelését és hozza meg a rá vonatkozó döntést. Ez
elejét veszi a lehetséges visszaéléseknek.

Harmadszor, ha sok helyen folyna a püspöki boldoggáavatás,
akkor az egységes szabályozás dacára, valószínûleg elôbb-utóbb
egymástól többé-kevésbé eltérô helyi gyakorlatok alakulnának ki,
ami veszélyeztetné a megkívánt egységességet.

Negyedszer, ha a boldoggáavatást alapvetôen úgy tekintjük,
mint állomást a szenttéavatáshoz vezetô úton, melyet azonban csak
a pápa végezhet a primátusa alapján, akkor az látszik ésszerûnek,
hogy ugyanaz a fórum folytassa le mindkét eljárásban az értékelés
munkáját és hozza meg a döntést. Ellenkezô esetben feszültségek
adódhatnának az értékelések között, mert a Szenttéavatási Kongre-
gációnak minden bizonnyal a püspöki boldoggáavatás esetében is
ellenôriznie és értékelnie kellene az elôzetes boldoggáavatási eljá-
rást ahhoz, hogy a pápa megalapozottan dönthessen. Az anomá-

70 Puskás Attila

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 70



liáknak úgy lehetne eleve elejét venni, hogy már a püspöki bol-
doggáavatáshoz is pápai engedély vagy jóváhagyás lenne szüksé-
ges. Ez azonban megkívánná a boldoggáavatási üggyel való fog-
lalkozást a Szenttéavatási Kongregációban. Így ismét csak az látszik
ésszerûnek, hogy a pápa hozza meg a határozatot Isten szolgájának
boldoggáavatásáról a Szenttéavatási Kongregáció elôkészítô mun-
kája után.

A felsorolt gyakorlati érveket valószínûleg tovább lehetne sorol-
ni, melyek mind amellett szólnak, hogy a teológiailag elvileg lehet-
séges „püspöki boldoggáavatás” intézményének felélesztésére, be-
vezetésére ne kerüljön sor. A praktikus megfontolások azonban
végsô soron teológiai következtetéshez is vezetnek. Ha ugyanis az
említett fenntartások rendre arról szólnak, hogy az Egyház egysé-
gét, kultuszának hitelességét gyengítô, sérülékenyebbé tevô, eset-
leg fölösleges bizonytalanságot okozó tényezôk kerülhetnének be
a kanonizációs gyakorlatba, akkor nemcsak a gyakorlati ésszerûség
nevében, de immár teológiai meggondolás alapján is megfelelônek
látszik a boldoggáavatás pápai fenntartása. Minden bizonnyal nem
véletlen, hogy a kanonizáció történeti fejlôdése sok évszázad ta-
pasztalata alapján ezt a jogi intézményt kristályosította ki. Ha Róma
püspökének péteri tisztsége az Egyház kommunió-egységének és
közjavának a szolgálatában áll, akkor ez lehet a teológiai indoka
annak, hogy a pápa nemcsak a szenttéavatást, ami primátusából
közvetlenül következik, hanem a boldoggáavatást is fenntartja ma-
gának.

4. A pápai kanonizáció természete

A Katolikus Egyházban a kanonizálás nem más, mint egy személy
életszentségének és a mennyei egyházhoz való tartozásának a hi-
vatalos elismerése, valamint nyilvános tiszteletének a bevezetése
az egyházi tekintély részérôl. A „canonisatio” latin kifejezés az Is-
ten szolgája szentségét kihirdetô, és nevét a szentek névsorába be-
jegyzô cselekményre utal. A jelenleg is érvényes jogi szabályozás
szerint, melynek gyökerei 996-ra, illetve 1234-re nyúlnak vissza, 
a kanonizálás kizárólag a pápának fenntartott cselekmény. A kano-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 71

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 71



nizáció fogalmának érdemes megkülönböztetni három elemét: 
(a) a szentté avatási eljárás jogi lefolytatásának egésze; (b) a szent-
té avatás cselekménye, mely a pápának, mint az egyetemes egyház
legfôbb tanítójának a személyes aktusa; (c) a kanonizálás rítusa, li-
turgikus formája. Ezen mozzanatok közül a második a döntô és lé-
nyegi elem. A pápa személyes cselekménye végsô és végérvényes
határozat Isten szolgájának szentségérôl, mellyel a pápa az illetô
szent tiszteletét kötelezô érvénnyel elôírja az egész egyetemes egy-
ház számára. A pápai kanonizációnak két alapvetô módja létezik,
de mindkettô pontosan ugyanazzal a fent említett hatással rendel-
kezik. A formális kanonizáció (canonisatio formalis), amennyiben
a pápa formális dekrétummal közvetlenül és kifejezetten kinyilvá-
nítja Isten szolgájának szentségét, bejegyzi nevét a szentek kataló-
gusába és elrendeli tiszteletét az egész Egyházban a szenteknek ki-
járó kultikus cselekmények révén. A pápai kanonizáció másik
formáját egyenértékû kanonizációnak (canonisatio aequipollens
vagy aequivalens) hívjuk. Ebben az esetben nem formális határo-
zattal és közvetlenül, hanem közvetett módon azzal nyilvánítja ki
Isten szolgájának szentségét, hogy ünnepét bevezeti az egyetemes
egyház kalendáriumába azzal a kötelezettséggel, hogy a szent tisz-
teletére szentmisét celebráljanak és zsolozsmáját recitálják azok,
akiknek e liturgikus cselekmények feladatuk. A formális és az
egyenértékû kanonizálás pontosan ugyanazon hatásokkal jár, és
mindegyik a pápa személyes, végsô és végérvényes határozatán
alapszik. Különbségük pusztán abban áll, hogy a pápa milyen mó-
don vezeti be az illetô szent kötelezô kultuszát az egyetemes egy-
házba.20

72 Puskás Attila

20 A boldoggáavatás szintén kizárólag a pápának fenntartott személyes cse-
lekmény, de a kanonizációval szemben, mely a szent kultuszát végsô, végérvé-
nyes aktussal, kötelezô érvénnyel és az egész Egyházra vonatkozóan rendeli el, a
beatificatio nem igényli magának a végsô, végérvényes jelleget – elvileg vissza-
vonható, megmásítható – és Isten szolgájának kultikus tiszteletét többnyire nem
elôírja, hanem csak engedélyezi (cultus permissio), s azt is csak egy részegyház-
ban vagy helyi egyházban (egyházmegye, egyháztartomány, szerzetesrend stb.).
A boldoggáavatás közbülsô állomásnak tekinthetô a szenttéavatás felé. Elôfor-
dulhat a boldog kötelezô kultikus tiszteletének elôírása, de ez mindig csak egy
részegyházra vagy helyi egyházra vonatkozhat. Megtörténhet a boldog tiszteleté-

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 72



A kanonizációs eljárás természete összetett, isteni és emberi ele-
meket tartalmaz. Isten népének, a szent hierarchiának és magának
Istennek a tevékenységén és együttmûködésén alapszik. Amint lát-
tuk, a kanonizációs eljárás elindításának nélkülözhetetlen feltétele,
hogy a hívôk közösségének körében éljen Isten szolgája életszent-
ségének vagy vértanúságának és a közbenjárására nyert kegyel-
meknek a híre (fama sanctitatis vel martyrii et signorum). Ez Isten
népének a hozzájárulása (vox Populi Dei) a szentté avatáshoz. Ma-
gát az eljárást az egyházi hierarchia tagjai folytatják le. Közülük is
kiemelkedô és lényegi feladata és hatásköre van az érintett me-
gyéspüspöknek, a Kongregáció bíboros és püspök tagjainak, s
mindenekelôtt a pápának, aki személyes aktusával végsô és végér-
vényes határozatot hoz Isten szolgája életszentségérôl, s elrendeli
kultuszát az egész Egyházban (vox sacrae hierarchiae). A kanoni-
záció azonban feltételezi Isten cselekvését is. A szenttéavatáshoz –
de már a boldoggáavatáshoz is – szükséges annak bizonyítása,
hogy Isten szolgájának közbenjárására, melyért a szorult helyzet-
ben lévô hívô fohászkodott, csoda történt, azaz olyan természettu-
dományosan meg nem magyarázható érzékelhetô esemény, mely
az ima kontextusában Isten válaszaként (vox Dei) értelmezhetô.
Fogalmazhatnánk úgyis, hogy Isten a maga részérôl a csoda megté-
telével ad jelet az Egyháznak Isten szolgájának az életszentségérôl,
s ezzel járul hozzá ahhoz, hogy az egész Egyház szentként tisztelje
az ô szolgáját.21 Isten cselekvése azonban nemcsak a csoda-jel
adásban áll. A kanonizációs eljárásban a szent hierarchia tagjai imá-
ban többször Isten segítségét kérik. Így például akkor, amikor 
a Kongregáció bíboros és püspök tagjai az eléjük terjesztett tanúsá-
gok, dokumentumok és bizonyítékok alapján szavazatuk leadása
elôtt hivatalos formában együtt imádkoznak, hogy Istennek tetszô
módon voksoljanak. A döntés meghozatala elôtt a pápa is szemé-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 73

nek kiterjesztése az egész Egyházra, de ez soha sem kötelezô, hanem csak fakul-
tatív jellegû. Vö. FABIJANO VERAJA, La canonizzazione equipollente e la Questione
dei miracoli nelle cause di canonizzazione, in: Apollinaris 48 (1975) 222–245;
itt: 225.

21 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 188;
JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, XVIII–XIX.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 73



lyes imákban kéri a Szentlélek segítségét. Végül a Kongregáció zá-
ró konzisztóriumán, melyen a pápa meghozza végsô és végérvé-
nyes döntését, a Szentatya jelenlétében a Kongregáció bíboros és
püspök tagjai a Szentlélek megvilágosító kegyelméért imádkoznak.22

A kanonizációs folyamat, nemcsak a benne résztvevô szereplôk
különbözôségét, hanem mûfaji jellegét tekintve is összetett. Egyfe-
lôl olyan jogcselekmények és intézmények sorából áll, melyek ki-
fejezetten a peres eljárásra jellemzôek. Isten szolgájának életszent-
ségét bizonyítani kell, a lehetséges ellenvetéseket mind számba
venni, az érveket és ellenérveket mérlegelni kell az összes rendel-
kezésre álló információ birtokában, majd végül ítélethirdetésre
kerülhet sor, akárcsak a bíróságon. E peres eljárásban elôször is bi-
zonyítani kell az életszentség vagy a vértanúság hírét Isten népé-
nek körében. Az életszentség híre (fama sanctitatis) a hívôk köré-
ben elterjedt vélemény Isten szolgájának a hôsies fokban gyakorolt
erényeirôl azzal a meggyôzôdéssel együtt, hogy közbenjárására
rendkívüli kegyelmeket, segítséget lehet nyerni Istentôl (fama
signorum). A szentség hírének spontánnak, komoly és becsületes
emberek körében elterjedtnek, folyamatosnak, növekvônek és ak-
tuálisan élônek kell lenni a nép nagyobb részében, elsôsorban ott,
ahol Isten szolgája meghalt és eltemették.23 A kanonizáció peres el-
járásának szakaszában igazolni kell azt is, hogy Isten szolgája való-

74 Puskás Attila

22 J. L. Gutiérrez egy 17. századi, nagy tekintélyû szerzô, Carlo Felice de
Matta szavait idézi, aki a következôket írja: „Ebben a szakaszban nem folyik már
vita az ügy érdemi részérôl a peres eljárás ítéletének formájában, hanem, feltéte-
lezve azt, hogy jogszerûen bizonyítást nyert mindaz, ami a Szent Rítus Kongre-
gációban és a Szentatya jelenlétében az erényekrôl és a csodákról ki lett nyilvá-
nítva, a nyilvános konzisztóriumon kérik az isteni kegyességet és a Szentlélek
világosságát, hogy azt kegyeskedjék sugallni a pápa, a bíborosok és a prelátusok
értelmében, akiknek a tanácsát meghallgatja Ôszentsége, ami Istennek tetszô,
egy ilyen nagy jelentôségû kérdésben. Mindaz, ami e nem peres jellegû, hanem
definitív szakaszt illeti (…) nem tartozik az emberi törvények alá, mivel egyedül
a Szentlélek sugallatától függ.” CARLO FELICE DE MATTA, Novissimus de Sanctorum
canonizatione tractatus, Romae 1678, Pars IV., cap. 1. n. 1., p. 304; idézve: JOSÉ

LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, XX–XXI. Vö. HENRYK MISZTAL, 
Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 193.

23 JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, 23k.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 74



ban hôsies fokban gyakorolta az erényeket. Ez akkor áll fenn, ha az
ember akarata teljesen egyesül Isten akaratával, ami a tökéletes
szeretet kifejezése, s így a saját életállapotával és hivatásával járó
kötelességeit úgy teljesíti, hogy az erényeket szívesen, halogatás
nélkül, az emberek átlagos elkötelezettségét meghaladva, egyedül
Isten dicsôségét és tetszését (természetfeletti cél kedvéért) keresve,
az önmegtagadásokat vállalva, folyamatosan és kitartóan gyakorol-
ja.24 Vértanúság esetén bizonyítani kell, hogy Isten szolgája szabad
akarattal szenvedte el a halált a keresztény hitért vagy a hittel össze-
függô erény gyakorlásáért. A mai joggyakorlat szerint a boldoggá-
avatáshoz legalább egy, a szenttéavatáshoz legalább két csodát kell
igazolni (a boldoggáavatás után még egyet), vagyis olyan termé-
szettudományosan meg nem magyarázható eseményt – máskép-
pen: a természet erôit meghaladó történést –, mely úgy értelmez-
hetô, mint Istennek az ô szolgája közbenjárását kérô imára adott
válasza. A kanonizációs peres eljárás során az erények hôsies gya-
korlását, a vértanúságot és a csodát igazoló bizonyítékoknak olyan-
nak kell lenniük, hogy az ôket mérlegelôk erkölcsi bizonyossággal
elfogadhassák azokat, azaz hogy a konkrét esetben minden éssze-
rûen számításba vehetô ellenérvet kizárjanak.25 A Szenttéavatási
Kongregáció tagjai ilyen erkölcsi bizonyosság alapján szavaznak,
terjesztik az eredményt észrevételeikkel együtt a pápa elé, s tesz-
nek javaslatot a szenttéavatásra. A kanonizációs folyamat elsô ré-
sze, a peres eljárás szakasza ezzel lezárul. Befejezô része, a pápa
személyes és definitív döntése Isten szolgájának szentségérôl,
melyhez a Szentlélek segítségét kérik, elsôsorban már nem emberi,
hanem isteni megvilágításon alapuló ítélet. Ahogy III. Cölesztin pá-
pa fogalmaz, a kanonizáció ezen aktusa „potius est divini judicii,
quam humani”.26

A kanonizáció pápai cselekménye egyszerre bírói, törvényho-
zói és tanítói aktus. Abból a szempontból tekinthetô bíróinak, hogy
egyfajta ítélettel lezárja a peres eljárás jegyeivel rendelkezô jogi el-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 75

24 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 57–69.
25 JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, 24k.
26 III. COELESTINUS, Const. Benedictus Deus, 4–V–1191, Idézve: JOSÉ LUIS

GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, XX.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 75



járást. Ugyanakkor egy rendkívül sajátos bírói cselekmény, hiszen a
többi peres eljárást lezáró bírói ítélettôl azon a ponton döntôen kü-
lönbözik, hogy a pápa nincs kötelezve a kanonizációs eljárás be-
fejezésére, s bármiféle ítélet meghozatalára. A pápa teljesen sza-
badon dönt arról, hogy befejezi-e a kanonizációs ügyet.27 Ha ez
megtörténik, akkor a pápai kanonizáció cselekménye nemcsak bí-
rói, hanem legfôbb törvényhozói aktus is egyben, hiszen a szent-
atya egyedi törvénnyel elrendeli, hogy Isten szolgáját az egész Egy-
házban szentként tiszteljék és megfelelô nyilvános kultuszban
részesítsék.28 Végül – s számunkra ez a legfontosabb – a pápa kano-
nizációs cselekménye egyúttal tanítói aktus is, hiszen, mint az Egy-
házban a legfôbb tanítói tekintély, végérvényesen kinyilvánítja és
meghatározza, hogy Isten szolgája a mennyei szentek sorába tarto-
zik, s így közbenjárását lehet kérni.29

5. A kanonizáció, mint a pápa legfôbb tanítói tekintélyének 
gyakorlása

5.1 A kanonizáció mint a tévedhetetlen tanítóhivatali elôterjesztés
közvetett tárgya

Dogmatikai szempontból a szenttéavatás pápai határozatának taní-
tó része, mely kinyilvánítja, hogy Isten szolgája a mennyei szentek
közé tartozik, s ezért közbenjárását kérhetjük, azon magisztériumi
elôterjesztések közé tartozik, melyeknek a tartalma közvetett és

76 Puskás Attila

27 PIER V. AIMONE, La qualificazione canonico-teologica delle pronunce
papali di beatificazione e di canonizzazione, in: Apollinaris 75 (2002), 539–565.
Tekintettel a szokásos peres (és közigazgatási) eljárástól való különbségekre, a
szerzô amellett teszi le a voksát, hogy a kanonizációt sui generis eljárásnak te-
kintsük. Mások, mint Gutiérrez és Mysztal, alkalmazhatónak tartják a peres vagy
bírósági eljárás megnevezést, de csak megszorításokkal.

28 A kanonizációs határozat magán viseli a törvényre jellemzô elvontság, ál-
talánosság és újdonság hármas jegyét. Vö. DALLA TORRE, G., Processo canonico di
beatificazione e canonizzazione, in: Enciclopedia del Diritto, vol. 36, Milano
1987, 932–933.

29 Vö. HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 80k.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 76



másodlagos módon tárgyai a hitnek. Nem nevezhetô tehát dogmá-
nak, mely a depositum fidei részeként elsôdleges és közvetlen tár-
gya a hitnek, mivel a hittétel olyan hitigazságot fogalmaz meg, mely
– kifejezetten vagy bennfoglaltan (explicite vagy implicite) – az Is-
ten leírt vagy áthagyományozott szavában tartalmazott, tehát for-
málisan kinyilatkoztatott igazság, s melyet a kinyilatkoztató Isten
tekintélye alapján, Istennek kijáró hittel kell hinni (fide divina et
catholica; de fide credenda), akár ünnepélyes ítélet formájában
(pápai ex cathedra vagy egyetemes zsinati döntés), akár a rendes és
egyetemes magisztérium útján terjeszti elô a Tanítóhivatal. A dog-
mát meghatározó tanítóhivatali megnyilatkozás tévedhetetlensége
maga is dogma (DH 3074). Az egyházi Tanítóhivatal által elôterjesz-
tett tanítások másik csoportját azok az igazságok alkotják, melyek
nélkül lehetetlen volna a kinyilatkoztatást sértetlenül megôrizni és
tévedhetetlenül elôterjeszteni. Az ilyen magisztériumi megnyilatko-
zásokat közvetlenül a Szentlélek által vezetett egyháznak a tekin-
télye alapján fogadjuk el igaznak (de fide tenenda). A katolikus
teológusok közös véleménye és a rendes tanítóhivatal tanítása sze-
rint az ilyen magisztériumi megnyilatkozások is végérvényesek és
tévedhetetlenek.30 Ezek közé szokás sorolni azokat a bölcseleti igaz-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 77

30 Vö. Mysterium Ecclesiae, nr. 3; HITTANI KONGREGÁCIÓ, Professio fidei [AAS
81 (1989) 104–106]. A Hittani Kongregáció a Professio fideit kommentáló állás-
foglalásában így fogalmaz: „Ez a formula (Professio fidei) azt mondja, hogy a má-
sodik szakasz tárgya mindazokat a tanításokat átfogja, melyek a dogmatikus és
erkölcsi területhez tartoznak és szükségesek ahhoz, hogy a hitletéteményt hûsé-
gesen meg lehessen ôrizni és magyarázni, akkor is, ha az Egyház Tanítóhivatala
nem formálisan kinyilatkoztatottakként terjeszti elô azokat. Ezeket a tanokat ün-
nepélyes formában definiálhatja a pápa, amikor »ex cathedra« beszél, vagy a zsi-
natra összejött püspökök kollégiuma, vagy az Egyház rendes és egyetemes Taní-
tóhivatala mint »sententia definitive tenenda« tévedhetetlenül taníthatja. Ezért
minden hívô tartozik ezen igazságokhoz szilárd és végérvényes hozzájárulását
adni, mely a Szentlélektôl a Tanítóhivatalnak ajándékozott segítségbe vetett hi-
ten és a Tanítóhivatalnak az ezeken a területeken érvényesülô tévedhetetlen-
ségérôl szóló katolikus tanításon alapszik.” HITTANI KONGREGÁCIÓ, Tanítóhivatali
állásfoglalások a „Professio fideihez” [1998. jún. 29. AAS 90 (1998) 549] nr. 6. Vö.
FRANCIS A. SULLIVAN, Magistero, in: LATOURELLE, R.–FISICHELLA, R. (ed.), Dizionario
di teologia fondamentale, Assisi 1990, 653–661; WOLFGANG BEINERT, Egyházi Ta-
nítóhivatal, in: A katolikus dogmatika lexikona, Budapest 2004, 133.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 77



ságokat, melyek a kinyilatkoztatással szerves összefüggésben van-
nak (praeambula fidei), a teológiai következtetéseket, a dogmati-
kai tényeket (facta dogmatica) és az általános teológiai felfogás
szerint a szenttéavatásokat is.

A kanonizációval foglalkozó legtöbb jogi és teológiai mû, sôt a
Hittani Kongregáció megnyilatkozásai is a dogmatikai tény kategó-
riája alá sorolják a szenttéavatást.31 Dogmatikai tényeken – mint
például egy pápaválasztás törvényessége, egy zsinat egyetemessé-
ge, egy tévtan felismerése, egy formula dogmatikai igazságának a
meghatározása – olyan tényeket értünk, melyeket nem lehet ugyan
levezetni a kinyilatkoztatásból, de amelyeket az Egyháznak mégis
biztosan fel kell ismernie és végérvényes igazságként meg kell fo-
galmaznia, mint dogmatikus tényeket, mert ezek a feltételei a hitle-
tétemény hûséges megôrzésének.32 Olyan tényekrôl van tehát szó,
melyeknek dogmatikai értéke van, mert szükségszerû kapcsolat áll
fenn a történeti tény értékelése és a kinyilatkoztatás védelme vagy
kifejtése között. Ahhoz, hogy a hitletéteményt meg lehessen ôrizni
és magyarázni, szükséges egy történeti tény biztos, definitív és té-
vedhetetlen dogmatikai megítélésének a képessége. Vajon a szent-
téavatás esetében is errôl van szó? Akik a dogmatikai tényekhez
sorolják a szenttéavatást, arra hivatkoznak, hogy ha az Egyház té-
vedhetne egy konkrét személynek az evangéliumi szentség pél-
dájaként való tiszteletében, vagyis életszentsége tényének a meg-
ítélésében, azaz ha a pápa tévedhetne a szent kultuszának az egész
egyházra való kiterjesztésekor, akkor az Egyház nem lehetne té-
vedhetetlen magának az életszentségnek a meghirdetésében, mely
a keresztény élet kötelezô eszménye és az egész egyházi élet célja.33

78 Puskás Attila

31 Vö. HITTANI KONGREGÁCIÓ, Tanítóhivatali állásfoglalások a „Professio fi-
deihez” [1998. jún. 29. AAS 90 (1998) 549] nr. 6; HENRYK MISZTAL, Le cause di ca-
nonizzazione. Storia e procedura, 80k.; FABIJANO VERAJA, La canonizzazione
equipollente e la questione dei miracoli nelle cause di canonizzazione, in: Apol-
linaris 48 (1975) 222–245, itt: 233k.

32 Dogmatikus tények, in: RAHNER, K.–VORGRIMMLER, H., Teológiai kisszótár,
Budapest 1980, 112.

33 FABIJAN VERAJA, La canonizzazione equipollente e la questione dei mira-
coli nelle cause di canonizzazione, 233.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 78



Ezt a gondolatot érdemes annyiban kiegészítenünk, hogy a té-
vedés lehetôsége a szentté avatásban nem pusztán az evangéliumi
életszentség meghirdetésének a tévedhetetlenségét veszélyeztetné,
hanem érintené az Egyház önnön szentségérôl vallott felfogását is.
Az Egyház ugyanis nemcsak meghirdeti az életszentség evangéliu-
mi eszményét, hanem saját, fogyatkozhatatlan szentségének a hite
alapján vallja azt is, hogy a meghirdetett életszentség meg is valósul
benne maradandóan, ha csak részlegesen is, éppen szent tagjainak
az életében. Ha az Egyház nem lenne képes tévedhetetlenül felis-
merni és kinyilvánítani konkrét esetekben, hogy a meghirdetett
evangéliumi szentség megvalósult-e Isten szolgájának az életében,
akkor sérülne, vagy legalábbis teljesen homályban maradna az a ki-
nyilatkozatáson alapuló hite, hogy magában az Egyházban elve-
szíthetetlenül és minden korban megvalósul a szubjektív szentség.
Továbbá, azt is megjegyezhetjük, hogy maguk a dogmatikai tények
sem teljesen egyformák. Ezért is tesznek különbséget tágabb és
szûkebb értelemben vett factum dogmaticum között. Úgy tûnik,
hogy míg a tágabb jelentésû dogmatikai tények esetében egy tény
dogmatikai megítélésének a kritériumai inkább külsôdlegesek (pl.
egy pápa törvényessége, egy zsinat egyetemessége), addig a másik
esetben (egy állítás tévedésének, vagy egy formula igaz hitet kifeje-
zô tartalmának a megítélése) a tény megítélésének kritériumai köz-
vetlenebb kapcsolatban vannak a kinyilatkoztatás tartalmával.
Véleményünk szerint a kanonizáció ez utóbbi dogmatikai tények-
hez áll közelebb. Talán leginkább ahhoz a viszonyhoz hasonlítha-
tó, ami egy teológiai megfogalmazás és a hittartalom között van.
Ahogy a Tanítóhivatalnak tévedhetetlen módon képesnek kell len-
ni annak eldöntésére, hogy az illetô formula kifejezi-e az Egyház hi-
tét, mely a kinyilatkoztatáson alapszik, ugyanúgy tévedhetetlenül
képesnek kell lenni arra is, hogy megítélje, az Egyház egy szentség
hírében elhunyt tagjának az életében megvalósult-e az az életszent-
ség, melyet az Egyház az evangélium alapján hirdet, melyrôl folya-
matos történelmi tapasztalata van, s melyrôl hiszi, hogy maradan-
dóan és elveszíthetetlenül aktualizálódik magában az Egyházban.
Ha erre nem lenne képes, akkor elôfordulhatna az az abszurditás,
hogy tévedésbôl hibás eszményképet állít a szentként tiszteltben a
keresztények elé.

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 79

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 79



Találunk példát arra is, hogy a kanonizációt a teológiai kö-
vetkeztetések típusához hasonlítják. Így például Schütz Antal dog-
matikájában ezt írja: „A szentté avató ítélet úgy fogható fel, mint
teológiai következtetés, ahol az egyik elôtétel adva van a kinyilat-
koztatásban: a szentség keresztény eszméje és annak mennyei ko-
ronája; a másik pedig emberileg biztosan megállapítható: az esz-
mény tényleges megvalósulása és a mennyei dicsôség tényleges
elérése (ezt csodák igazolják).”34 Úgy tûnik azonban, hogy minden
szerkezeti hasonlóság dacára, a kanonizáció nem sorolható sem a
dogmatikai tények, sem a teológiai következtetések kategóriájába.
Ennek egyszerû oka az, hogy itt a „dogmatikai tény”, illetve a teoló-
giai következtetés egyik „elôtétele” nem egy jogi tényállás, nem is
egy teológiai megfogalmazás vagy egy általános (bölcseleti) igaz-
ság, hanem egy ember személyes életének Isten elôtti értéke, mely
megnyilatkozik az Egyházban. E döntô különbség miatt a legcél-
szerûbb azt mondanunk, hogy a kanonizáció a tévedhetetlen ma-
gisztériumi megnyilatkozások másodlagos tárgyai között sui gene-
ris kategóriát alkot.35

5.2 A pápai kanonizáció tévedhetetlensége

A rendes tanítóhivatali dokumentumok és a teológusok döntô
többsége a pápai kanonizációt tévedhetetlen tanítói megnyilatko-
zásnak tekintik. Ugyanakkor ellentétes véleményekkel is találkoz-
hatunk. Így Francis A. Sullivan megkérdôjelezi, hogy a szentté ava-
tás akárcsak közvetett tárgya lehetne a tévedhetetlen magisztériumi
tanításnak, mivel nem világos számára, hogy miért is lenne szükség
tévedhetetlenségre ebben a tárgykörben ahhoz, hogy a Tanítóhi-

80 Puskás Attila

34 SCHÜTZ ANTAL, Dogmatika, Budapest 1937, 327. Vö. CHETTINI, E., Conclu-
sione teologica, in: Enciclopedia Cattolica III., 1950, 184.

35 Ennek köszönhetô, hogy a teológiai kézikönyvek többsége a magiszté-
rium tévedhetetlen tanításainak közvetett, másodlagos tárgyainak a sorában ön-
álló kategóriaként tárgyalja.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 80



vatal képes legyen a hitletétemény hûséges ôrzésére és magyarázá-
sára.36

A szenttéavatás tévedhetetlenségével kapcsolatban felmerülô
szkepszis azonban nemcsak a tévedhetetlenség tárgya, hanem ala-
nya felôl is megfogalmazódhat. A kanonizáció a pápa személyes
aktusa, így a szenttéavatás tévedhetetlensége elôfeltételezi a pápa
tévedhetetlenségét, s meg kell, hogy feleljen a pápai infallibilitas
kritériumainak. Ezt az I. Vatikáni Zsinat Pastor aeternus dogmati-
kus konstitúciója fogalmazta meg az ún. pápai „ex cathedra” dönté-
sekkel kapcsolatban (DH 3074). A szkeptikus kérdés arra irányul,
hogy vajon a szenttéavatásokat pápai „ex cathedra” döntéseknek
kell-e tekintenünk. Ha igen, akkor nem lesz-e túl sok ezekbôl a
döntésekbôl, hiszen akkor minden egyes szenttéavatást ilyen dön-
tésnek kellene tartanunk? De egyáltalán mondhatjuk-e a pápai ka-
nonizációkat „ex cathedra” döntéseknek, megfelelnek-e azok krité-
riumainak?37

A válasznál két szempontot mindenképpen érdemes szem elôtt
tartanunk. Egyfelôl, a Pastor aeternus konstitúcióban a pápai infal-
libilitásról szóló dogma a tárgyi feltételekrôl szólva csak általában
beszél „hit vagy erkölcs”-rôl. Azaz a „pápai ex cathedra” döntés tar-
talma nemcsak dogma lehet, azaz a kinyilatkoztatásban formálisan
tartalmazott hitigazság, hanem – a rendes Tanítóhivatal útmutatása
szerint38 – a kinyilatkoztatás hûséges ôrzéséhez és kifejtéséhez

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 81

36 „Egyhangúlag tanították, hogy a pápa nem tévedhet, amikor ünnepélye-
sen kanonizál egy szentet, kinyilvánítva, hogy az illetô személy hôsies erényeket
gyakorolt, Isten színelátását élvezi és méltó a hívek tiszteletére és követésére.
Nem világos számomra, hogy miért kellene szükségképpen megkövetelni a té-
vedhetetlenséget egy ilyen kérdésben annak bizonyításához, hogy a Magiszté-
rium képes megôrizni és magyarázni a kinyilatkoztatás hitletéteményét.” FRANCIS

A. SULLIVAN, Il magistero nella chiesa cattolica, Assisi 1986, 156.
37 Vö. PIER V. AIMONE, La qualificazione canonico-teologica delle pronunce

papali di beatificazione e di canonizzazione, 556 k. André Naud szerint az 
I. Vatikáni Zsinatot követôen a Pastor aeternus-ban megfogalmazott infallibili-
tásnak a szenttéavatásokra történô kiterjesztése ment végbe a teológiában, mely
nem felelt meg a zsinat eredeti szándékának. Vö. ANDRÉ NAUD, Il Magistero incer-
to, Queriniana 1990, 22.

38 HITTANI KONGREGÁCIÓ, Tanítóhivatali állásfoglalások a „Professio fidei-
hez” [1998. jún. 29. AAS 90 (1998) 549], nr. 6.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 81



szükséges hitbeli kijelentés is. Amint láttuk, a szenttéavatás ebbe a
kategóriába tartozik, így tárgyilag részét képezheti pápai „ex ca-
thedra” döntésnek. Ez utóbbiak megvalósulásának további alanyi
és módbeli feltétele, hogy a pápa a legfôbb apostoli tekintélyével
tanítson, azaz mint minden keresztények pásztora és tanítója szól-
jon, az egész Egyház számára kötelezôen elfogadandó hit- vagy er-
kölcsbeli tartalmat határozzon meg a végérvényesség igényével.
Így tehát az arra a kérdésre keresett válasznál, hogy a szenttéava-
tások tekinthetôk-e pápai „ex cathedra” döntéseknek, azt kell má-
sodszor megvizsgálni, hogy a kanonizáció szövegébôl egyértel-
mûen kiolvasható-e ezeknek az alanyi és módbeli kritériumoknak
a teljesülése.

Meg kell jegyeznünk, hogy a Katolikus Egyház Katekizmusa a
szentté avatást ünnepélyes kinyilvánításnak mondja, amikor így fo-
galmaz: „Az Egyház egyes híveit szentté avatva, azaz ünnepélyesen
kinyilvánítva, hogy hôsiesen gyakorolták az erényeket és Isten ke-
gyelméhez hûségben éltek, elismeri a szentség Lelkének benne élô
hatalmát, és erôsíti a hívôk reményét azáltal, hogy a szentekben
példaképeket és közbenjárókat ad nekik.” 39 A katekizmus kijelenté-
sében a kanonizáció cselekményének általános alanya van: az Egy-
ház. Nem esik szó arról, hogy a szenttéavatás a pápának fenntartott
cselekmény, így abban a kérdésben sem foglal állást (kell állást fog-
lalnia) a szöveg, hogy pápai „ex cathedra” döntésnek tekinthetôk-e
a szenttéavatások. A kijelentés nem alkalmazza a „tévedhetetlen”
jelzôt sem, helyette ünnepélyes kinyilvánítást mond, ám ennek a
kifejezésnek a pontos teológiai tartalmát nem rögzíti. Gondolhat-
nánk a liturgia ünnepi formájára is, amelynek keretében megtörté-
nik a szenttéavatás. Ám ha a kanonizáció lényegi mozzanatának a
pápai kinyilvánítást tartalmazó határozatot tekintjük, melyet aztán
liturgia keretében a hívôk egész közössége megünnepel, akkor az
„ünnepélyes kinyilvánítás” kifejezést magára a pápai döntés, meg-
határozás cselekményére kell alkalmaznunk. Ebben az esetben az
„ünnepélyes kinyilvánítás” kifejezés pontos teológiai tartalommal
rendelkezik, a pápa magisztériumi hivatala gyakorlásának módjára
vonatkozik, mely megfelel a pápai „ex cathedra” tanítás módjának.

82 Puskás Attila

39 KEK 808.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 82



A katekizmus szövege legalábbis nyitott erre az értelmezésre. II. Já-
nos Pál pápa Divinus perfectionis Magister kezdetû apostoli konsti-
túciója is a „kanonizáció ünnepi aktusáról” beszél, mellyel az Apos-
toli Szék szentnek nyilvánítja Isten szolgáját.40 Noha itt egyértelmû,
hogy a pápa a kanonizálás cselekményének alanya, a szöveg még-
sem használja sem az „ex cathedra”, sem az „infallibilis” kifejezést.

További ellenvetésként a szenttéavatás tévedhetetlenségével
szemben lehetne hivatkozni a Tridenti Zsinat azon tanítására, mely
szerint külön kinyilatkoztatás nélkül senki sem lehet bizonyos a hit
biztosságával kegyelmi állapota felôl.41 Úgy tûnik, hogyha valaki a
saját kegyelmi állapota felôl nem lehet a hit biztosságával, azaz té-
vedhetetlenül bizonyos, akkor az Egyház sem lehet bizonyos té-
vedhetetlenül tagjainak az életszentségérôl, s ennek folyománya-
ként arról, hogy a kegyelem és szentség állapotában meghalva a
mennyei szentek sorába kerültek. A Tridenti Zsinat nem zárta ki
azt, hogy a keresztény ember erkölcsi bizonyosságra ne juthatna
saját kegyelmi állapota felôl, ám a hit bizonyosságát tagadta, mert
ennek a kinyilatkoztatáson kell alapulnia. Mindazonáltal felmerül a
kérdés, hogyan állíthatná az Egyház nemcsak morális, hanem hit-
beli bizonyossággal Isten szolgája életszentségét és a mennyei egy-
házhoz tartozását? Észre kell vennünk a döntô különbséget, me-
lyek az egyéni önértékelés bizonyossága és az egyház ítéletének
bizonyossága között van. Az elôbbi a jelenre és a jövôre vonatko-
zik, egy még folyamatban lévô élet két szakaszára: „biztosan a ke-
gyelem állapotában vagyok”, „a végsô állhatatosság nagy ajándékát
biztosan birtokolni fogom”. Az elsô kijelentést a zsinat arra hivat-
kozva utasítja el, hogy az ember saját gyöngeségére és fölkészület-
lenségére tekintve, noha rendületlenül vallania kell Isten irgalmá-
nak és a szentségeknek az erejét, nem lehet egészen biztos afelôl,
hogy be is fogadta Isten kegyelmét (DH 1534). A második állítást
pedig azzal cáfolja a zsinat, hogy külön kinyilatkoztatás nélkül sen-
ki sem lehet egészen bizonyos abban, hogy a jóban kitartva hal
majd meg, mely a végsô állhatatosság Istentôl megadott kegyelmé-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 83

40 Vö. AAS 75 (1983) pars I., 349–355, idézve: HENRYK MISZTAL, Le cause di
canonizzazione. Storia e procedura, 389–395, itt: 390.

41 Vö. DH 1534; 1564–1566. SCHÜTZ ANTAL, Dogmatika, Budapest 1937, 327.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 83



nek köszönhetô (DH 1566). Ezzel a zsinat által elutasított egyéni bi-
zonyosságokkal szemben az egyháznak a kanonizáció során meg-
hozott ítélete egy már lezárt életre vonatkozik, melynek a vége is is-
mert. Itt tehát nem jelenrôl és nem jövôrôl van szó, nem egy még
nyitott emberi életrôl, hanem egy a halállal végérvényessé vált em-
beri életrôl.42 A másik döntô különbség az egyéni és az egyházi íté-
let bizonyossága között abban van, hogy a pápa egész Egyházat
érintô, véglegesnek szánt tanítását, márpedig a kanonizáció ponto-
san ilyen, hitünk szerint a Szentlélek támogatása kíséri (vö. DH
3074). Ez nem kinyilatkoztatás, melyre a Tridenti Zsinat tanítása
szerint szüksége lenne az egyénnek ahhoz, hogy az állhatatosság
kegyelmének jövôbeli birtoklásáról hitbeli bizonyossága legyen,
hanem egy lezárt életnek a bibliai kinyilatkoztatáson alapuló, Isten
népének tanúságát (vox Populi Dei), az isteni jelekként értelmez-
hetô csodákat (vox Dei) és a hierarchia illetékes tagjainak erkölcsi
bizonyossággal megfogalmazott ajánlását figyelembe vevô, téve-
désmentes értékeléséhez adott isteni segítség.

Végül a szenttéavatások tévedhetetlenségével szemben történe-
ti jellegû kifogások is megfogalmazódtak, melyek konkrét esetek-
ben igyekeztek kimutatni, hogy ténylegesen tévedett a pápa, tehát
a kanonizáció nem lehet infallibilis cselekmény. Ezeknek az ellen-
vetéseknek egy részét történeti érveléssel pontról pontra megcáfol-
ta a Szenttéavatási Kongregáció ad hoc bizottsága.43 Három olyan

84 Puskás Attila

42 Vö. Sir 11,29–30: „A rossz óra elfeledteti a nagy élvezetet, s az ember élete
végén lesznek cselekedetei nyilvánvalókká. Halála elôtt senkit se dicsérj, mert a
végén lehet az embert megismerni.”

43 Ez volt a helyzet Giordano Bruno Guerri könyvével kapcsolatban (Povera
Santa povero assassino, la vera storia di Maria Goretti, 1985), melyben a szerzô
Goretti Mária szenttéavatását támadta. A teológus Kenneth L. Woodward e törté-
netileg hiteltelen könyvre hivatkozik, amikor kétségbe vonja a pápai tévedhetet-
lenséget a kanonizációban. Vö. KENNETH L. WOODWARD, Making Saints – How the
catholic church determines who becames a Saint, who does’nt and why, New
York 1990. A Kongregáció bizottsága a következô kötetben mutatta ki a szerzô
történelem hamisításait: A proposito di Maria Goretti: Santità e canonizzazione
– Atti della Commissione di Studio istituita dalla Congregazione per le cause dei
Santi il 5 Febbraio 1985, Libreria Editrice Vaticana 1986. Egy másik eset volt,
amikor Paul de Vooght vonta kétségbe Nepomuki Szent János történeti létezését,

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 84



pápai boldoggáavatás esetét ismerjük a történelembôl, amelyek
kapcsán a késôbbi történeti kutatás, noha még nem zárult le telje-
sen, nyomós érveket tárt fel az eljárás történeti megalapozatlansága
mellett. Az angliai katolikusok elleni üldözés korában vértanúhalált
halt számos katolikus hívô között vértanúként tiszteltek három
olyan apátot is, akikrôl a történettudomány kimutatta a 20. század
második felében elôkerült dokumentumok alapján, hogy szakadá-
rok voltak, mert esküt tettek a király pápa feletti hatalmára.44 Felté-
telezhetô, hogy a Rítuskongregáció felszínesen járt el, mert boldog-
gáavatásukat javasolta annak ellenére, hogy a jelöltek életének az
utolsó napjairól kevés följegyzés állt rendelkezésre, s így XI. Piusz
pápa mint vértanúkat boldoggá avatta ôket 1929-ben. Meg kell je-
gyeznünk, hogy a történettudomány még nem zárta le a kérdést,
mert elôkerülhetnek egyéb dokumentumok is a szóban forgó sze-
mélyek utolsó napjairól, melyek új fénybe állíthatnák teológiai érté-
kelésüket. Ettôl függetlenül is kijelenthetjük azonban, hogy a konk-
rét eset nem cáfolja a pápai kanonizáció tévedhetetlenségét, hiszen
itt csak boldoggáavatás történt. A beatificatio ugyanis nem vég-
leges, nem végérvényes, hanem elvileg visszavonható, megsemmi-
síthetô cselekmény. A pápa kizárólag a szenttéavatást végzi teljes
apostoli tekintélyével, amikor végleges és végérvényes aktussal ki-
nyilvánítja Isten szolgájáról, hogy Isten színelátását élvezi, és az
egész Egyház számára elôírja tiszteletét és példaképül állítja elé.

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 85

s vont le belôle következtetését a pápai tévedésre vonatkozóan. Ennek a mûnek
az állításait történeti bizonyítékokkal cáfolta Jaroslav Polc, így késôbb a szerzô
visszavonta nézeteit. Vö. PAUL DE VOOGHT, Les dimensions réelles de l’infallibilité
papale, in: L’infallibilité, son aspect philosophique et theologique, Actes du collo-
que…, Rome 1970; L’hérésie de Jean Huss, tom. II., Louvain 1975 – VII: Rétrac-
tation, 995–1010; JAROSLAW V. POLC, Giovanni Nepomuceno, in: Bibliotheca
Sanctorum, VII., 847–855.

44 A jezsuita Pierre Delooz és a bencés D. Knowles mutattak rá a történeti té-
vedésre a konkrét esetben. Vö. PIERRE DELOOZ, Sociologie et canonisation, Liège
1969; KNOWLES, D., The religious Orders in England, Cambridge 1959. A témát
tárgyalja: ERNESTO PIACENTINI, L’infallibilità pontificia nelle cause di canonizza-
zione, in: Sacramenti, liturgia, cause dei santi. Studi in onore del cardinale
Giuseppe Casoria, MORONI, A.–PINTO, C.–BARTOLUCCI, M. (a cura di), Napoli 1992.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 85



Az ellenvetések számba vétele után érdemes megnéznünk a pá-
pai kanonizáció tévedhetetlensége melletti érveket is. Mindenek-
elôtt meg kell állapítanunk, hogy a teológusok és kánonjogászok
döntô többsége egyetért a szenttéavatások pápai határozatainak té-
vedhetetlenségében. A „potest errare” álláspontot a 13. század kö-
zepétôl a 18. század közepéig összesen hat szerzô vallotta. A 20.
század második felében aztán néhányan ismét felelevenítették ezt a
nézetet vagy konkrét történeti esetekre hivatkozva, melyek állító-
lag cáfolnák a tévedhetetlenséget; vagy nem tagadva a tényleges té-
vedhetetlenséget, csak éppen azt vitatva, hogy szükségképpen állí-
tani kellene azt (Sullivan, Aimone). A 15. és a 18. század között
tizenegy szerzôvel találkozunk, akik azt a véleményt képviselték,
hogy „pie creditur quod non potest errare”. S végül a harmadik cso-
portba tartozó teológusok és kánonjogászok azon az állásponton
voltak, hogy a kanonizációban a pápa „non potest errare”. Az ô szá-
muk a 13. századtól a 20. század közepéig mintegy negyven, s fi-
gyelemre méltó, hogy a 19. század elejétôl a 20. század közepéig
terjedô idôszakban kizárólag ezzel a nézettel találkozunk. A 20.
század második felében és manapság is igaz, hogy a teológusok és
kánonjogászok döntô többsége az infallibilista álláspontot vallja, és
teológiailag biztosnak tartja azt, hogy a pápa a kanonizációban nem 
tévedhet.45 A pápai kanonizáció infallibilitása mellett szól az is, hogy 

86 Puskás Attila

45 A történeti áttekintés statisztikáját összeállította Max Schenk (Die Unfehl-
barkeit des Papstes in der Heiligsprechung, Freiburg 1965, 198) és kiegészítette
E. Piacentini (L’infallibilità pontificia nelle cause di canonizzazione, 565k.)
Néhány jelentôs szerzô álljon itt példaként az infallibilista álláspont mellett: 
K. Rahner, A. Frutaz, G. Löw, U. Betti, F. Veraja, J. L. Gutiérrez, E. Piacentini, Schütz 
A. Érdekes megfigyelnünk a szóhasználat változását a Lexikon für Theologie und
Kirche egyes kiadásai között. Míg a második kiadás Heiligsprechung szócikké-
ben (1960, Bd. 5., 142) B. Klausner kifejezetten tévedhetetlen pápai cselekmény-
nek minôsíti a szenttéavatást, addig a Zsinat utáni kiadásban (1995, Bd. 4.1328)
W. Schulz a Divinus perfectionis Magister és a Katolikus Egyház Katekizmusá-
nak szóhasználatát követve a pápa ünnepélyes ítéletérôl beszél, és mellôzi a té-
vedhetetlen jelzôt. Ehelyett hivatali megerôsítésrôl és hivatali bizonyosságról
szól. Ugyancsak érdekes, hogy a Szenttéavatási Kongregáció sorozatában megje-
lent jegyzet a kanonizáció teológiai alapjairól azon az állásponton van, hogy a
pápai kanonizáció nem képezi részét a tévedhetetlen igazságoknak. Sajnos e kö-
tet konzultálására a tanulmány szerzôjének nem volt módja. Vö. OLS, D., Fonda-

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 86



számos pápa kifejezetten tanította a szenttéavatás tévedésmentes-
ségét arra hivatkozva, hogy Isten nem engedi tévedni a döntésében
(IV. Szixtusz, XXII. János, VIII. Kelemen, V. Szixtusz). A 13. század
óta kialakult gyakorlat szerint a pápák a kanonizáció elôtt imádkoz-
nak és imát kérnek azért, hogy „ne tévedjenek” a döntésükben. Ez
is jól mutatja, hogy tévedhetetlenségüknek végsô alapja a Szentlé-
lek támogatása.46 Voltak olyan pápák és zsinatok, akik elítélô hatá-
rozatokat hoztak azokkal szemben (pl. Wyclif Jánost a Konstanzi
Zsinat: DH 1194), akik tagadták vagy kétségbe vonták bizonyos
szentek szentségének és üdvösségre jutásának a biztosságát.

A pápai kanonizáció tévedhetetlensége melletti érvelés a kanoni-
zálás határozatának a szövegébôl indul ki, melyet a pápák majd ezer
éven keresztül apró változtatásokkal használtak és használnak mind
a mai napig. A szövegben használt jellegzetes kifejezések, igék és
formulák azonosak a dogmák kihirdetésében alkalmazottakkal,
melybôl a szerzôk arra következtetnek, hogy a kanonizáció esetében
is tévedhetetlen tanítás elôadásáról van szó. A formális kanonizáció
manapság használatos formulája a következôképpen hangzik:

„Ad honorem Sanctae et Individuae Trinitatis, ad exaltationem
fidei catholicae et vitae christianae incrementum, auctoritate
Domini nostri Iesu Christi, beatorum Apostolorum Petri et Pauli ac
Nostra, matura deliberatione praehabita et divina ope saepius
implorata, ac de plurimorum Fratrum Nostrorum consilio, Beatum 
N. Sanctum esse decernimus et definimus, et Sanctorum Catalogo
adscribimus, statuentes eum in universa Ecclesia inter Sanctos pia
devotione recoli debere.” 47

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 87

menti teologici del culto dei santi, in: CONGREGATIO DE CAUSIS SANCTORUM. Studium. 
Corso formativo per istruire le Cause dei Santi, vol. I: Parte Teologica, dispensae
ad usum privatum auditorium, Città del Vaticano 2004, 38k. Mystal hivatkozik e
kötetre: MYSTAL, H., Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 80.

46 Vö. PIACENTINI, E., L’infallibilità pontificia nelle cause di canonizzazio-
ne, 577.

47 „A Szent és Oszthatatlan Háromság tiszteletére, a katolikus hit felmagasz-
talására, a keresztény élet növelésére, a mi Urunk Jézus Krisztus, Szent Péter és
Pál apostolok és a saját tekintélyünkkel, érett megfontolások nyomán, s miután
többször fohászkodtunk az isteni segítségért és meghallgattuk sok püspöktestvé-
rünk tanácsát, szentnek nyilvánítjuk és határozzuk meg boldog N.-t, s bejegyez-

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 87



Ha összehasonlítjuk a formula szövegét például az immaculata
conceptio (IX. Piusz: Ineffabilis Deus, DH 2803) vagy az assumptio
(XII. Piusz: Munificentissimus Deus, DH 3903) dogmáját kihirdetô
pápai bullák szövegével, akkor három azonosság vagy lényegi ha-
sonlóság azonnal szembeötlik. Mindegyik esetben Isten dicsôségé-
re és az Egyház javára történik a kihirdetés. A pápa legfôbb aposto-
li tekintélyével nyilatkozik meg, ezt pontosan ugyanaz a formula
fejezi ki („Urunk Jézus Krisztus, Szent Péter és Pál apostolok és a sa-
ját tekintélyünkkel”). A pápai cselekmény jelölésére a szövegek
ugyanazt az igét, a „definimus”-t, vagyis a „meghatározzuk” szót
használják, mely egy végérvényes és visszavonhatatlan döntést
fejez ki. A dogmák esetében alkalmazott másik ige, a „declaramus”-
nak a jelentése pedig megfelel a kanonizációs határozatban hasz-
nált „decernimus”. A boldoggáavatási formulák lényeges pontokon
különböznek a kanonizációs határozatok szövegétôl. A beatificatio
esetén hiányzik az ünnepélyes célmegjelölés (Isten dicsôsége, Egy-
ház java), nem végérvényes meghatározásról, hanem puszta enge-
délyezésrôl van szó („definimus” helyett „facultatem facimus”), a
tekintély megjelölése egyszerûen a „saját apostoli tekintélyünk ere-
jében” szavakkal történik, a tisztelet engedélyezése egy meghatá-
rozott rész- vagy helyi egyházra vonatkozik. Minden bizonnyal a
szentté- és a boldoggáavatás hangsúlyozott megkülönböztetését
szolgálja az a XVI. Benedek pápa által néhány évvel ezelôtt jóváha-
gyott szabálymódosítás, mely általános esetnek tekinti azt, hogy a
boldoggáavatás liturgikus ünneplése a rész- vagy a helyi egyház-
ban, s ne a Vatikánban történjék, a Kongregáció bíboros prefektusa

88 Puskás Attila

zük a Szentek Névsorába, s elrendeljük, hogy az egész Egyházban illôen tisztel-
jék a Szentek között.” Idézve, in: JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di ca-
nonizzazione, 36; Vö. PIACENTINI, E., L’infallibilità pontificia nelle cause di ca-
nonizzazione, 573. A történelem folyamán használt formulák gyûjteményét
összeállította FONTANINI, I., Collectio Bullarum et constitutionum ac Diplomatum
quas Summi Pontifices ediderunt in solemni canonizatione Sanctorum, Romae
1752. Majd a gyûjteményt kiegészítette egészen az 1980-ig megjelent formulák-
kal Pietro Amato Frutaz, aki tanulmányokat is megjelentetett azokról. Vö. FRUTAZ,
P. A., Elementi costitutivi delle cause di canonizzazione, in: AAVV, La Santità
cristiana, Roma 1980; IDEM, Auctoritate … Beatorum Apostolorum Petri et Pauli
– Saggio sulle formule di canonizzazione, in: Antonianum 42 (1967).

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 88



vagy pápai legátus végezze és ne maga a pápa. Az új szabály a tér-
beli elkülönítéssel és a celebráns személyének megkülönbözteté-
sével is kifejezi a boldoggáavatás és a szenttéavatás pápai aktusai
közötti lényegi teológiai különbséget.48 A mondottak alapján jogos-
nak látszik az a következtetés, hogy a szenttéavatást végzô pápa,
mivel teljes apostoli tekintélyével, az egész Egyház számára végér-
vényes és visszavonhatatlan tanítást határoz meg, azaz mivel telje-
sülnek a Pastor aeternus konstitúcióban felsorolt alanyi és módbeli
feltételek, tévedhetetlen tanítást terjeszt elô.

III. A csoda szerepe a szenttéavatásban

1. Rövid történeti áttekintés49

A hitvallók korától kezdve a csoda fontos szerepet töltött be az élet-
szentség megállapításában. A vértanúakták mellett a „csodagyûj-
temények” is terjedtek a hívôk között, s a csoda már-már a leg-
döntôbb, ha nem az egyetlen kritériumává vált az életszentség
megítélésének. A csoda hitelessége kivizsgálásában folytatott eljá-
rások kialakulásának kezdetei a püspöki (részleges) kanonizáció
idôszakára nyúlnak vissza. A 11. században a csodák már lényegi
elemét képezték a szenttéavatási eljárásnak, s ugyanolyan hivatalos
kivizsgálás tárgyai voltak, mint az életszentség, illetve a szentség hí-
re. A pápának fenntartott kanonizáció hatályba lépésétôl (1234), te-
hát a 13. századtól kezdve egyre alaposabb és pontosabb bizonyí-
tási követelményt támasztott az Egyház a csodákat illetôen. A pápa
legátusai, majd a Sacra Romana Rota tagjai, s végül a bíborosok bi-
zottságának a következô kérdésekre kellett választ adniuk: a csoda
valóban megtörtént-e; meghaladja-e a természet törvényeit; Isten

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 89

48 Vö. CONGREGAZIONE DELLE CAUSE DEI SANTI, Comunicazione della Congre-
gazione delle Cause dei Santi sulle nuove procedure nei riti della beatificazione,
Roma 2005. 09. 29.

49 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, in:
CONGREGAZIONE DELLE CAUSE DEI SANTI, Sussidi per lo studio delle cause dei santi, 8,
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2005, 69–78.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 89



szolgája közbenjárásának a kérését követôen történt-e; hozzájá-
rult-e a hit megerôsítéséhez. A 15. századtól kezdve orvosokat is
bevontak az eljárásba, akiknek feladatai közé tartozott a gyógyulás
megállapítása. A 17. századtól bocsát ki az egyházi hatóság hivata-
los dekrétumot a csoda megállapításáról, melyet megelôzött a bete-
get kezelô orvosok kikérdezése és az orvostudományok szakértôi-
bôl álló testület egységes nyilatkozata.

XIV. Benedek pápa (1740–1758) elrendelte, hogy a boldoggá-
avatáshoz két csoda bizonyítása szükséges, ha szemtanúk tanús-
kodnak róla (testimonium de visu), négy, ha csak hallomás alapján
tett tanúságtételek (testimonium de auditu) állnak rendelkezésre.
A szentté avatáshoz újabb két csoda igazolását írta elô, melyek a
beatificatio után történtek. A csodák igazolásához a szemtanúk
mellett más kiegészítô tanúságtételek bevonását is lehetôvé tette
(miracula probanda sunt per testes de visu et contestes).50 Az 1917-es 
Codex Iuris Canonici általános szabályként a boldoggáavatáshoz
legalább kettô, a kanonizációhoz szintén legalább újabb két csoda
bizonyítását írta elô. A kódex kánonjai között szerepelt azonban az
a szabály is, hogy ha a vértanúság nyilvánvaló, akkor a Kongregá-
ció dönthet arról, hogy a csodát mellôzve elegendôek-e az egyéb
isteni jelek vagy különleges kegyelmek, illetve ezek hiányában a
pápától kérhetô felmentés ezek alól is.51 XII. Piusz pápa állította fel
1948-ban az Orvosok Kollégiumát, melyet 1959-ben az Orvosi Ta-
nács (Consulta Medica) váltott fel. E grémiumok tanácsadó szerep-
pel bírtak a teológiai döntést elôkészítô folyamatban.

VI. Pál pápa Sanctitatis clarior (1969) motu propriójában a helyi
ordinárius hatáskörébe utalta a feltételezett csoda kivizsgálásának
az elindítását. Az 1975-ös Szentévtôl kezdôdôen az a gyakorlat ala-
kult ki a Kongregációban, hogy a sem boldoggáavatáshoz, sem a
szenttéavatáshoz nem szükséges a második csoda igazolása. A ka-
nonizációt szabályozó legújabb pápai törvénykezés, II. János Pál
pápa Divinus perfectionis Magister (1983) kezdetû apostoli konsti-
túciója, nem szól arról, hogy hány csoda megállapítása szükséges 

90 Puskás Attila

50 BENEDICTUS XIV., De Servorum Dei beatificatione et Beatorum canoniza-
tione, Venetiis, 1788, lib. IV., pars I, cap. 8.

51 Vö. CIC, 1917, can. 2117; 2116; 2134.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 90



a kanonizációs eljárásban, de általános szabályként továbbra is
megkívánja a csoda igazolását. A Kongregáció mindmáig az 1975-
ös Szentévtôl élô praxist követi, mely szerint a boldoggá avatáshoz
legalább egy csoda, valamint a különleges kegyelmek hírének a bi-
zonyítása, a szenttéavatáshoz pedig a boldoggáavatást követôen
történt újabb csoda igazolása szükséges.52

2. A csoda fogalma a kanonizációs eljárásban

Általános teológiai megközelítésben a csoda Istennek olyan külön-
leges cselekvése a világban, mely sajátos módon valósítja meg az
üdvösség rendjét, isteni jellel kinyilvánítva Isten üdvözítô szándé-
kát az embernek.53 Nyilvánvalóan a szenttéavatási eljárás során fel-
tételezett és használt csodafogalom is erre, a bibliai tanúságtételen
alapuló, általános teológiai meghatározásra megy vissza, ugyanak-
kor konkretizálja annak jelentését és kiemeli néhány szempontját.
A kanonizáció során igazolt csoda esetében is arról van szó, hogy
Isten különleges módon, jelszerûen cselekszik a világban az ember
üdvösségére. Ennek a csodának azonban egyfelôl az a sajátossága,
hogy Isten az ô színelátására jutott szent szolgájának a közbenjárá-
sára cselekszik, melyet a zarándokegyház egyes hívô tagjai imában
kérnek. Másfelôl, Isten ebben az esetben nemcsak annak a konkrét
embernek a személyes üdvösségét akarja munkálni, akivel a csoda
történik, hanem az egész Egyházét és az emberiségét is. Az Egyház
felfogása szerint Isten az, aki szenteket támaszt az egész Egyház ja-
vára, s ô az, aki a szentek tiszteletét is akarja azért, hogy példájukat
követve és segítségüket kérve mi magunk is szentekké váljunk és
eljussunk az üdvösségre. Ezért az életszentség hírében meghalt és
az evangéliumi élet erényeit hôsies fokban megvalósított személy
közbenjárására véghezvitt csoda Isten jeleként, üzeneteként (vox

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 91

52 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 187. En-
nek a ma is élô gyakorlatnak a megfogalmazását tartalmazza a Kongregáció
1983-as Szabályzata (Regolamento, 1983, art. 26 § 1.), de a 2000-es Szabályzatból
hiányzik. Ez utóbbi csak a csoda igazolásának az általános eljárási rendjét rögzíti
(Regolamento, 2000, art. 80–87).

53 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 70.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 91



Dei) értelmezhetô. Annak a hívô meggyôzôdésnek az isteni meg-
erôsítéseként, hogy Isten szolgája valóban a mennyei dicsôség ré-
szese. A csoda annak az isteni akaratnak a kifejezôdéseként értel-
mezhetô, hogy az egész egyház tisztelje az illetô szentet, dicsôítse
érte és benne a mindenható Istent, kövesse példáját és kérje segít-
ségét. A szent közbenjárására végbevitt csodán keresztül Isten ilyen
módon munkálja az egész Egyház üdvösségét.

XIV. Benedek pápa a kanonizációról szóló összefoglaló mû-
vében, melyet XII. Piusz pápa a szentek tiszteletének a teológiai és
jogi alapjait kidolgozó teljesítményének a jelentôségét tekintve
méltán hasonlított Aquinói Szent Tamás Summájához, a szoros ér-
telemben vett csodának három fajtáját különböztette meg.54 Az elsô
típusba sorolta azokat, melyek abszolút módon meghaladják a ter-
mészet törvényeit (pl. a test megdicsôülése); a második típusba
azok az események tartoznak, melyeknek a létrehozására a termé-
szet önmagában ugyan képes, de nem a szóban forgó alany eseté-
ben (pl. a természet képes önmagában az élet helyreállítására, de
nem egy halott feltámasztására, vagy egy amputált végtag kinö-
vesztésére); végül a harmadik típust azok a csodák alkotják, me-
lyek a természet törvényeit nem lényegileg haladják meg, hanem
az esemény megvalósulásának a módját tekintve (pl. hirtelen, pilla-
natszerû gyógyulás egy súlyos betegségbôl orvosság vagy kezelés
nélkül).55 A pápa a harmadik fajtához tartozó csodák esetében el-
engedhetetlennek tartotta az esemény hirtelen, pillanatszerû lezaj-
lását, hiszen a legtöbbször éppen ebben ragadható meg a történés
csodás módja.56 A csodák XIV. Benedeknél található tipizálása

92 Puskás Attila

54 „XIV. Benedeknek ez a mûvét, amennyiben a Katolikus Egyház szentek
tiszteletére vonatkozó felfogásának és gyakorlatának a szintézise, Aquinói Szent
Tamás Summájához lehetne hasonlítani…” Osservatore Romano, A. XCIX – N. 82
(30.049), 9/4/1959, p. 3.

55 BENEDICTUS XIV., De Servorum Dei beatificatione et Beatorum canoniza-
tione, Venetiis, 1788, lib. IV., pars I., cap. 8., n. 14., p. 42. Vö. GIOVANNI CAVIGLIA, Il
rapporto „fattore tempo–carattere miracoloso di una guarigione” nei processi di
beatificazione e canonizzazione, in: Salesianum 32 (1970) 525–55, itt: 544.

56 „A pillanatszerûség nem szükségképpen követelmény az elsô és a máso-
dik fokú csodáknál, ám teljesen nélkülözhetetlen a harmadik fokú csodák eseté-
ben s következésképpen majdnem mindig a betegségbôl való gyógyulásokkor,

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 92



mindmáig iránymutató a kanonizációs eljárásokban. E hármas fel-
osztás az Aquinói Szent Tamás által kidolgozott kategóriákra megy
vissza, aki a csodák quoad substantiam, quoad subiectum és
quoad modum csoportjait különböztette meg.57 E típusok egyben
rangsort is jelentenek, vagyis jelzik, hogy a csodák milyen mér-
tékben mutatnak túl a természet törvényeinek vagy erôinek a szo-
kásos rendjén, s ekképpen jelzik mintegy a csodák nagyságát is.
Megjegyezzük, hogy a boldoggá- vagy szenttéavatási eljárásokban
elegendô a miraculum quoad modum igazolása, s gyakorlatilag
szinte mindig ez is történik, hisz az ún. csodás gyógyulások eseté-
ben, melyek a legtöbbször szerepelnek csodákként az eljárásban,
éppen errôl van szó.

XIV. Benedek a csodás gyógyulások megállapításához is kido-
gozott egy kritériumrendszert, mely szintén manapság is mérvadó a
kanonizációknál.58 Eszerint a betegségnek (1) súlyosnak kell len-
nie, a kimenetele orvosi elôrejelzésének baljósnak, az orvostudo-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 93

mivel a legtöbbször a bennük megvalósuló csodás elem csak a (gyógyulás) mód-
jában áll.” BENEDICTUS XIV., De Servorum Dei beatificatione et Beatorum canoni-
zatione, lib. IV., pars I., cap. 8., n. 15., p. 42.

57 STh I, q. 105, a. 8, c. Tamás más felosztást is használ, pl. miraculum super
naturam, contra naturam és praeter naturam. E kategóriák csak részben
egyeznek meg a fentiekkel. Az Angyali Doktor által említett példák alapján a
super naturam tartalmilag magában foglalja a másik csoprtosítás quoad substan-
tiam és quoad subiectum típusait. A praeter naturam azonosítható a quoad
modum kategóriájával. A contra naturam azonban önálló típust képvisel, ide
azok a csodás jelenségek tartoznak, melyek ellentétesek a természet megszokott
tulajdonságaival, hajlamaival: pl. olyan tûz, mely nem éget. Vö. De Pot., q. 6 a. 2
ad 3; Contr. Gent. Libr. III., c. 101; IV Sent., dist. 17, q. 1, a 5 sol 1. Vö. GIOVANNI

CAVIGLIA, Il rapporto „fattore tempo–carattere miracoloso di una guarigione” nei
processi di beatificazione e canonizzazione, in: Salesianum 32 (1970) 525–55,
itt: 544; BATTISTA MONDIN, Miracolo, in: Dizionario enciclopedico del pensiero di
San Tommaso d’Aquino, Bologna 1991, 396–398.

58 BENEDICTUS XIV., De Servorum Dei beatificatione et Beatorum canoniza-
tione, lib. IV., pars I., cap. 8., n. 3–33. Összefoglalva olvasható: AMBROGIO ESZER,
Miracoli ed altri segni divini. Considerazioni dommatico–storiche con speciale
riferimento alle cause dei santi, in: Studi in honore del Cardinale Pietro Palaz-
zini LEONI, F. (a cura di), Pisa 1987, 129–158, itt: 148k.; vö. HENRYK MISZTAL, Le
cause di canonizzazione. Storia e procedura, 72.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 93



mány eszközeivel gyógyíthatatlannak vagy rendkívül nehéznek,
kétségesnek. (2) A betegségnek nem szabad a gyógyulás elôtti
utolsó, természetes szakaszában lennie, vagy abban a krízisállapot-
ban, mely meg szokta elôzni a gyógyulást. Nem cáfolja azonban a
csodát, ha ugyanazt a betegséget lehet orvossággal vagy orvosi esz-
közökkel gyógyítani, de a szóban forgó gyógyulás esetében ezek
hiányoztak. (3) Szükséges a bizonyosság afelôl, hogy az esetleg al-
kalmazott gyógyszerek és kezelések hatástalanok voltak. (4) A gyó-
gyulásnak hirtelen bekövetkezônek kell lennie. Ha a beteg csak
lassan gyógyul meg, akkor a gyógyulás okai lehetnek természete-
sek is, így nem állapítható meg ebben az esetben csoda. Mindazo-
náltal a pápa különbséget tesz abszolút és relatív (vagy morális) pil-
lanatszerûség között. Nemcsak akkor tekinthetünk csodának egy
gyógyulást, ha néhány másodperc vagy perc alatt ment végbe (ab-
szolút), hanem akkor is, amikor olyan rövid idô alatt történt, ami
pusztán a természet erôinek a mûködésével nem mehetne végbe,
mivel jóval alatta van annak a minimum idôtartamnak, amit az ese-
mény természetes lefolyása igényelne.59 (5) A gyógyulásnak teljes-
nek kell lenni, a betegnek egészen meg kell szabadulnia attól a kór-
tól, melyrôl szó van (lehetséges azonban, hogy másfajta betegsége
megmarad), s annak káros következményeitôl is. A visszamaradó
sebhelyek, forradások nem minôsíthetôk ilyen következmények-
nek. (6) Világosnak és egyértelmûnek kell lennie a kapcsolatnak 
a gyógyulás és az Isten szolgájának közbenjárását kérô ima között.
Ugyanakkor nem feltétlenül kell a gyógyulásnak azonnal az elsô
imák után végbemennie. Ha újabb imákat mondanak el egészen
addig, amíg a hirtelen gyógyulás be nem következik – és közben
nem használtak természetes gyógyászati eszközöket –, akkor el-
fogadható, hogy csodás gyógyulás történt. A gyógyulás csodaként
való elismerését azonban megakadályozza, ha Isten szolgájának 
a közbenjárását csak akkor kérik, amikor a beteg esetleg a gyó-
gyulás elôtti és természetes úton gyógyuláshoz vezetô krízis hely-
zetében van már, s így gyógyulása tulajdonképpen már elkezdô-

94 Puskás Attila

59 A pápa ennek józan megítélését a kanonizációs eljárásban a bíró ítéletére
bízza, aki az orvostudomány szakértôinek a meghallgatása után hozza meg a
döntését. Uo. n. 17, p. 43.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 94



dött akkor, amikor imádkoztak érte. (7) A gyógyulásnak tartósnak
és stabilnak, a betegségbe való késôbbi visszaesésektôl mentesnek
kell lennie. 

XIV. Benedek pápa a szoros értelemben vett csodától, melynek
igazolása szükséges a boldoggá- és szenttéavatási eljárásokban, ha-
tározottan megkülönböztette azokat a különleges kegyelmeket
vagy rendkívüli jeleket, melyek Isten szolgájának halála után az ô
közbenjárását kérô emberekkel történhetnek. A Kongregáció ma-
napság is él ezzel a megkülönböztetéssel. A kanonizációs eljárás-
ban ezeket is figyelembe veszi, de nem csodaként, hanem Isten
szolgája életszentségének hírét alátámasztó jelekként. A fama
signorum a fama sanctitatis része, a különleges kegyelmek és
rendkívüli jelek nem helyettesíthetik a szoros értelemben vett cso-
dát. XIV. Benedek rendkívüli jelen olyan eseményt ért, mely csodá-
latot kelt a körülmények összejátszása miatt, de amely körülmé-
nyek sem önmagukban külön-külön, sem együttvéve nem haladják
meg a természet törvényeinek a rendjét. A keresztény hívôk szá-
mos rendkívüli eseményt tulajdoníthatnak joggal egy-egy szent
közbenjárásának, akinek a segítségét kérték imában.60 A fama
signorum fogalma együtt szerepel a kanonizáció jelenleg érvényes
szabályozásában a fama sanctitatis fogalmával. Az eljárás megindí-
tásához szükséges az egyéb dokumentumok mellett beszámolót
összeállítani az életszentség és a jeleknek a hívôk körében elterjedt
hírérôl. Az a tény, hogy az Isten szolgája közbenjárását kérô ima
nyomán elnyert rendkívüli kegyelmeket és segítségeket az élet-
szentség jelei között tartjuk számon, teljes összhangban van azzal 
a szereppel, melyet az Egyház a szenteknek, valamint a küzdô 
és megdicsôült egyház közötti egységnek tulajdonít (LG 50–51). 
A szentek a mennyei dicsôségben is segítôink az életszentség útján.

A boldoggá és a szentté avatáshoz megkívánt csodának olyan-
nak kell lennie, mely Isten szolgájának a halála után történt. A földi

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 95

60 Többek között ide lehetne sorolni olyan rendkívüli jeleket, mint pl. egy
megátalkodott bûnösnek a hirtelen megtérése („morális csoda”); reménytelen
helyzetbôl, természeti katasztrófától való megmenekülés; a már teljesen kilátás-
talannak ítélt családi béke hirtelen helyreállítása stb. Vö. JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi 
sulle cause di canonizzazione, Milano 2005, 319.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 95



életében végbevitt csodás eseményeket, rendkívüli jeleket, miszti-
kus jelenségeket az egyházi hatóság figyelembe veszi a fama sanc-
titatis és a fama signorum részeiként, de nem az eljárásban szüksé-
ges csoda helyett. Az egyházi hatóság óvatosan szokta kezelni és
értékelni ezeket a jelenségeket, számolva annak a lehetôségével,
hogy a pszichológia természetes úton is képes értelmezni ezek egy
részét, s hogy adott esetben nehéz lehet különbséget tenni valódi
misztika és álmisztika között. A teológiai értékelés negatív kritériu-
mai: a kinyilatkoztatással való összeegyeztethetetlenség, önellent-
mondások, tévedések, önzô vagy gôgös motiváció, erkölcstelen
cselekedetekkel való összefüggés. Gyanús jelenségek: hipnózis; 
e jelenségek kikövetelése, alázattal, egyszerûséggel való elfogadá-
suk helyett; messianisztikus jellegû üzenetek; apokaliptikus fenye-
getések; az egyház tanításának aláásása. Pozitív, tárgyi kritériumai 
a megítélésnek: az Isten akaratával való egyesülés szilárd akarása, a
Krisztus iránti szeretet növekedése, a szélsôségek kerülése, az Egy-
ház tanításával való összhang, a személy pszichikai kiegyensúlyo-
zottsága, készség és engedelmesség az Egyház útmutatásai iránt,
készség az áldozatvállalásra.61

Fontos hangsúlyozni, hogy a szoros értelemben vett csoda iga-
zolása, noha nélkülözhetetlen a boldoggá- és szenttéavatási eljárás-
ban – kivéve a vértanú boldoggáavatását –, önmagában elégtelen
lenne a kanonizációhoz. Ezt mutatja azoknak a szenteknek a ké-
sôbbi pápai kanonizációja, akiket az ókorban vagy a kora közép-
korban kultikus tiszteletben részesítettek. Az egyházi hatóság az ô
esetükben is követte azt a gyakorlatot, hogy elôbb az erények hô-
sies gyakorlásának vagy a vértanúságnak az igazolhatóságát vizs-
gálta, s csak utána került sor a csodák igazolására.62 Régi és ma is
élô gyakorlata a Kongregációnak, hogy a csoda igazolását jelentô
tanúságok és dokumentumok vizsgálata csak akkor kezdôdhet meg, 
amikor az erények hôsies gyakorlását vagy a vértanúságot kinyilvá-
nító dekrétum már kihirdettetett. Az eljárás világos üzenete, hogy a
csoda nem helyettesítheti az erényekben megmutatkozó életszent-
séget, ahogy a csodát sem helyettesíthetik a rendkívüli jelek.

96 Puskás Attila

61 HENRYK MISZTAL, Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 76k.
62 JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, 317k.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 96



3. A csodák szükségessége a kanonizációhoz

Paolo Molinari egy a ’70-es évek végén írt tanulmányában megkér-
dôjelezte a csoda feltétlen szükségességét a boldoggá-, illetve a
szenttéavatáshoz. Álláspontja szerint, ha igazolást nyert az erények
hôsies gyakorlása vagy a vértanúság, akkor nem szükséges és nem
megfelelô teológiailag a szentség híre mellett még egyéb különle-
ges isteni jelet is igényelni a kanonizációhoz. Ha pedig mindenkép-
pen ragaszkodni akar ehhez az egyházi hatóság, akkor sem kellene
feltétlenül a szó szoros értelmében csodát megkívánnia. Elegendô
lenne a különös kegyelmek vagy isteni jelek megállapítása akár a
fizikai valóság tartományában, akár az erkölcsi-spirituális életben,
illetve elégséges lenne a szentség rendkívüli hírét bizonyítani.63

A jezsuita teológus egyik érve arra hivatkozik, hogy a hívek szé-
les köreiben spontán módon kialakult Isten szolgája életszentségé-
nek híre már önmagában isteni jel, mert nemcsak a szentet, de az
életszentség hívô érzékelését is maga Isten támasztja. Ez különösen
is igaz akkor, ha az életszentség híre valóban rendkívüli. A másik
érve a történeti tudományok magas fokú fejlettségére utal, amely
lehetôvé teszi, hogy Isten szolgája hôsies erénygyakorlását vagy
vértanúságát egyértelmûen igazolni lehessen. Ha igaz, hogy a tudo-
mányos kutatás nyilvánvaló módon képes bizonyítani azt, hogy a
szentség híre valóban hiteles és teljességgel megalapozott, s ugyan-
akkor teológiailag igaz az is, hogy az életszentség hiteles híre a hí-
vôk körében maga isteni jel, az Isten által ébresztett jelenség, akkor
miért lenne szükség újabb isteni jelre, illetve csodára várni? Ehhez a
szerzô még azt is hozzáteszi, hogy a hatályos gyakorlat szerint pá-
pai dekrétum zárja le az erények hôsies gyakorlásáról illetve a vér-
tanúságról folytatott vizsgálatot, mely határozattal végleges és hiva-
talos elismerést nyer az életszentség vagy a vértanúság ténye. Ha ez
így van, akkor a hitelesnek bizonyult életszentség híre elegendô is-
teni jel kellene, hogy legyen. Ráadásul, az Egyház történetének elsô
századaiban a vértanúk nyilvános és liturgikus tiszteletéhez nem
kellett csoda, elegendô volt maga a tény, hogy valaki életét adta Jé-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 97

63 PAOLO MOLINARI, I miracoli nelle cause di beatificazione e canonizzazio-
ne, in: La Civiltà Cattolica 129 (1978) 21–33.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 97



zusért. Molinari szerint vissza lehetne térni ehhez az ôsi gyakorlat-
hoz, kiterjesztve azt a nem vértanúkra is, akikrôl bizonyítani lehet
az erények hôsies gyakorlását. A szerzô második tétele azt mondja
ki, hogy ha mégis ragaszkodni akar az egyházi hatóság a szentség
hiteles hírén túl más isteni jelhez is, akkor túlzott és megalapozat-
lan az az igény, hogy e jelnek a szó szoros értelmében vett csodá-
nak kell lennie. A jezsuita teológus szerint bôven elegendô lenne
isteni jeleknek minôsíteni az Egyház megkülönböztetô képessége
alapján azokat a rendkívüli eseményeket, melyek Isten szolgájának
közbenjárását kérô imádság helyzetében valósulnak meg, talán
akár sorozatban is, egyik a másik után. Végül Molinari arra hívja fel
a figyelmet, hogy az orvostudomány fejlôdésével egyre nehezebb
lesz igazolni az abszolút szükségesnek tartott csodát, illetve az Egy-
ház teológiai ítélete mindinkább függôvé teszi magát az emberi tu-
domány eredményeitôl.

A csodák szükségességérôl Molinarival folytatott vitában Veraja
ellenérve a csodák gyakorlati szükségességét emeli ki. Nem abszolút
értelemben van szükség a szoros értelemben vett csodára, hiszen
senki sem kételkedik abban, hogy az életszentség hiteles hírének és
a különleges jeleknek isteni eredete lehet. A csodára gyakorlatilag
annak biztosításához van szükség, hogy az életszentség híre valóban
hiteles, illetve, hogy a különleges jel nem pusztán természetes
esemény. „Csak a szoros értelemben vett csodákat kérve támaszt a
Törvényhozó olyan feltételt, amelynek a megvalósulása az egyes
esetekben objektív kritériumok alapján ellenôrizhetô, egyébként
többé-kevésbé szubjektív értékelések kockázata állna fenn, pater-
nalista megoldások lehetôségével” – fogalmaz Veraja.64 A vértanúság
vagy a hôsies erénygyakorlás megvizsgálása és morális bizonyosság-
gal való megállapítása után a csodára ezeknek az eredményeknek a
megerôsítése végett van szükség. A csoda hozzájárul az arról való
megbizonyosodáshoz, ami rejtve maradhat a leggondosabb történeti
és jogi vizsgálat elôtt is: mi jellemezte a vértanúság elôtt álló vagy az
erények hôsies gyakorlását felmutató Isten szolgájának belsô világát,
motívumait, szándékait. Igaz, hogy a csoda valós megtörténtét ille-

98 Puskás Attila

64 FABIJAN VERAJA, La canonizzazione equipollente e la questione dei mira-
coli nelle cause di canonizzazione, in: Apollinaris 49 (1976) 182–200, itt: 190.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 98



tôen is csak morális bizonyosságra juthatunk, de nem tagadható,
hogy ez a bizonyosság egyesítve azzal, ami az erényes élet vagy a
vértanúság vizsgálata alapján nyerhetô, a szentségrôl hozott ítélet
igazságának nagyobb biztosítékát nyújtja. Nagyon is helyénvaló,
hogy az Egyház ne hanyagoljon el semmilyen alkalmas eszközt an-
nak érdekében, hogy a legmagasabb fokú bizonyosságra jusson.
Persze, a kanonizáció végsô garanciáját a Szentlélek nyújtja, aki a pá-
pát támogatja magisztériumi határozatában.65

A csoda szükségessége mellett érvel Ambrogio Eszer is. Minde-
nekelôtt az ökumenikus szempontra hívja fel a figyelmet a katoli-
kus–ortodox kapcsolatban. Az orosz ortodox egyház, amióta köz-
pontosította a kanonizációs eljárást, fôként a csodákat vizsgálja
meg a szentség híre, és az – idôközben kialakult gyakorlat szerint –
az erények hôsies gyakorlása mellett. Ha a Katolikus Egyház szeret-
né, hogy szentjeit tiszteljék – ha nem is kultikus tisztelettel – az or-
todox egyházakban, akkor nem mondhat le a csodáról, mint az Is-
ten szolgája életszentségét igazoló eljárás meghatározó elemérôl.66

A kifogással szemben, hogy Isten nem azért tesz csodát, hogy bizo-
nyítékot adjon a kanonizációs eljáráshoz, hanem azért, hogy segít-
se az embereket, Eszer arra utal, hogy a bölcs és mindenható Isten
a csodatétel egyszerre több célját is akarhatja. A szerzô aztán a cso-
dák ekkléziológiai jelentôségére hivatkozik. Az igaz, hogy már az
életszentség híre és a rendkívüli kegyelmek lehetnek „Isten ujjá-
nak” a mûvei, de ezek a különleges isteni jelek elsôsorban az ôket
megtapasztaló hívek, az egyének vagy kisebb csoportok számára
bírnak jelentôséggel. A szent azonban a gyôzedelmes egyház tagja

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 99

65 Veraja azt is kiemeli Molinarival szemben, hogy az erények hôsies gyakor-
lásáról és a vértanúságról hozott pápai dekrétum, bár hiteles megnyilatkozás, de
még nem végérvényes cselekmény a pápa részérôl. Nem úgy, mint a kanonizáció.

66 AMBROGIO ESZER, Miracoli ed altri segni divini, 130k., vö. HENRYK MISZTAL,
Le cause di canonizzazione. Storia e procedura, 85k. A szerzôk megjegyzik,
hogy a bizánci szertartású római katolikusok a Rómával való egyesülés után
(1596) megtartottak liturgikus kalendáriumukban az 1054-es szakadás után ka-
nonizált szentek neve közül is jó néhányat. Nyitott kérdés a szakadás után az or-
todox egyházak által szentnek nyilvánított személyek elismerése a Katolikus
Egyház részérôl, s az még inkább, hogy ortodox részrôl mennyire lenne meg a
készség a Katolikus Egyház szentjeinek az elismerésére.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 99



és ajándék Isten részérôl a zarándokegyház egésze számára. A cso-
da az egyetemes egyháznak adott isteni jel, melynek alapján na-
gyobb fokú bizonyosságot szerezve a legfôbb egyházi hatóság, a
Szentlélektôl vezetve, az egész Egyház elé állíthatja Isten szolgáját
mint példaképet és közbenjárót.67 Végül a szerzô a csoda eszkato-
lógiai jelentésével támasztja alá a csoda szükségességét a kanonizá-
cióban. A csoda kaput nyit a megdicsôült és eljövendô világra,
melynek a szent Krisztussal és az összes szentekkel már tagja. Esz-
katologikus jel és tanúságtétel, mely érzékelhetô eseményként erô-
síti a kapcsolatot a zarándok és megdicsôült egyház között.

Leo Scheffczyk szintén amellett érvel, hogy a csoda igazolása a
kanonizációban megfelelô és szükséges.68 Önmagában elégtelen-
nek tartja azonban az ún. ismeretelméleti megalapozást, mely a
csodát kizárólag hihetôségi kritériumként vette figyelembe, vagyis
Isten szolgája életszentségének és örök üdvösségre jutásának a biz-
tosítéka gyanánt. A német teológus Eszerhez hasonlóan, de nála
alaposabban, kifejti a csoda ekkléziológiai és teológiai jelentôségét
a szentek tiszteletét illetôen. A szentek tiszteletének lényegi eleme
a szentek közbenjárásának egyházi hite. Ez a hit a katolikus hívôk
körében konkrét tapasztalattá válik a csodás imameghallgatások al-
kalmával. Amikor egy hívô Isten szolgájának a közbenjárását kéri
és imája meghallgatásra talál, mert pl. megmenekül egy életve-
szélybôl, egy lehetetlennek látszó emberi kapcsolata hirtelen rend-
be jön, egyszer csak megtér az, akiért imádkozott stb., akkor hitér-
zéke azt mondja neki, hogy csoda történt, Isten cselekedett a szent
közbenjárására. Ha egy ép hitû és józan ítélôképességû hívô imájá-
nak meghallgatását csodaként fogja fel, ezt a teológia nem vitathat-
ja el tôle, legfeljebb pontosabb kategóriába sorolva „tág értelemben
vett csodának”, vagy Isten különleges gondviselésének nevezi az
eseményt. Az egyes keresztény csoda hite személyes, egyéni ta-
pasztalaton, szubjektív bizonyosságon nyugszik, mely nem téve-
désmentes. A szentek közbenjárását kérô ima meghallgatásán ala-
puló személyes csodatapasztalatot és hitet tudja megerôsíteni

100 Puskás Attila

67 AMBROGIO ESZER, Miracoli ed altri segni divini, 145.
68 LEO SCHEFFCZYK, Wunder und Heiligsprechung, in: Münchener Theologi-

sche Zeitschrift 32 (1981) 292–303.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 100



objektív kritériumok alapján az Egyház tanúságtétele, természete-
sen nem minden egyes esetben, de alapvetô pontokon, amikor a
tárgyi feltételek adottak. Ez történik voltaképpen a kanonizációs el-
járásban, amikor a csodára vonatkozó pápai dekrétum kimondja,
hogy Isten szolgája közbenjárására Isten csodát mûvelt. Ez a hivata-
los egyházi határozat abban bírja ekkléziológiai jelentôségét, hogy
igazolja és megerôsíti a hívôknek az Isten természetfeletti mûkö-
désére irányuló várakozási horizontját, mely a szentek közbenjáró
tiszteletével kapcsolódik össze. A csoda igazolásáról való lemon-
dás a kanonizációs eljárásban lényegileg szûkítené be, esetleg telje-
sen meg is szüntetné a hívôknek ezt a csodára nyitott és a szentek
közbenjárását kérô tiszteletét magában foglaló beállítódását. A cso-
da az „egyházi közélet nyilvánosságából” a privát szférába húzódna
vissza, a szentek tiszteletébôl pedig fokozatosan eltûnne közbenjá-
rásuk kérése és hite. 

Az ekkléziológiai jelentôségen túl Scheffczyk felhívja a figyel-
met a csoda inkarnációs és eszkatológiai dimenziójára is. A csoda
Isten szentségének és uralmának a világban érzékelhetô és azt ki-
nyilvánító jele, s ugyanakkor a teremtés végidôbeli és természet-
feletti beteljesítésének az elôre mutató jele is. Mivel Jézus Krisztus-
ban, a megtestesült és megdicsôített Fiúban Isten szentsége, uralma
és eszkatológiai beteljesítô tette már jelenné vált és nem maradhat
hatás nélkül, ezért létezik csoda, mint a végsô cél felé úton lévô te-
remtés megdicsôítését elôrevetítô – elôvételezô hatékony jel. A szen-
tek Krisztus megdicsôülésének részesei, az Atyához célba érkezett
testvéreink, akik Krisztus világot célba vezetô tevékenységében is
résztvesznek. A csodák ennek az isteni cselekvésnek a hatalommal
megnyilvánuló jelei, melyeknek megvalósításában Krisztus a szen-
teknek is részt ad.69

A csodák szükségességérôl folytatott vita eredményeit összefog-
lalva a következô kép rajzolódik ki elôttünk. A szükségesség mel-
lett érvelô teológusok nem abszolút dogmatikai szükségszerûséget
állítanak, hanem inkább azt, hogy a csoda több szempontból is je-
lentôs szerepet tölt be a kanonizációs eljárásban, s ezért nem lenne
helyénvaló lemondani róla. A csoda szükségessége teológiai szem-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 101

69 Uo. 298.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 101



pontból nagyfokú megfelelôséget jelent. A szerzôk egy része in-
kább a hagyományos ismeretelméleti szempontot hangsúlyozza,
melynek értelmében a csoda Isten válaszaként (vox Dei) döntôen
megerôsíti az Egyház bizonyosságát Isten szolgájának életszentsé-
gérôl és arról, hogy már élvezi Isten dicsôséges közelségét.70 Az
Egyháznak kötelessége a lehetô legnagyobb fokú morális bizo-
nyosságra eljutni ahhoz, hogy boldoggá vagy szentté avassa Isten
szolgáit. E gyakorlati – erkölcsi szempont teszi szükségessé, azaz
nagymértékben megfelelôvé a csoda igénylését a kanonizációs 
eljárásban. Az ökumenikus jelentôség hangsúlyozása szintén in-
kább gyakorlati meggondoláson alapszik, s ezért tartja célszerûnek
a csoda kritériumként való alkalmazását. A csoda szükségessége
melletti érvek másik csoportja ezt az ismeretelméleti megközelítést
azzal egészíti ki, hogy megmutatja a csoda ekkléziológiai, eszkato-
lógiai, szótériológiai, megtestesülés- és szakramentálteológiai je-
lentését. E megfontolások feltárják a csoda sokrétû kapcsolatát a hit
középponti misztériumaival. Azzal, hogy általában fényt derítenek
a csoda szerves beágyazódására a keresztény hit egészébe, dön-
tôen hozzájárulnak ahhoz, hogy fel- és elismerjük a csoda erôs ér-
telemben vett megfelelôségét a kanonizációban is. Ebben a tágabb
(integrális, globális) látószögben a csoda Isten szolgája közbenjá-

102 Puskás Attila

70 A csoda kanonizációs eljárásban betöltött szerepének ismeretelméleti
megközelítése hasonlóságot mutat azzal a szereppel, melyet a csoda az isteni ki-
nyilatkoztatás hittel való elfogadásában játszik az I. Vatikáni Zsinat tanítása sze-
rint. A Dei Filius konstitúció a kinyilatkoztatás hihetôségének, azaz ésszel való
elfogadhatóságának külsô bizonyítékaként (externa argumenta) és az isteni ki-
nyilatkoztatás mindenki felfogóképessége számára egészen biztos jeleiként
(signa certissima) tekint a csodákra (DH 3009; vö. 3033, 3034). A hagyományos
teológiai értelmezés szerint az ember (természetes emberi ész) a csoda külsô je-
lének észlelése által erkölcsi bizonyosságra juthat azt illetôen, hogy hittel elfo-
gadhatja azt a kinyilatkoztatást, melyet a csoda kísér. A hit aktusának a végsô
motívuma a kinyilatkoztató Isten tekintélye és elôfeltétele a Szentlélek belsô ke-
gyelmi segítsége, de a hitaktusra külsô és biztos jelként elôkészít a csoda. A ka-
nonizációs eljárásban is arról van szó, hogy a csoda – az erények hôsies gyakor-
lása, az életszentség híre ill. a vértanúság ténye mellett – a hitre indító külsô és
biztos, sôt a legbiztosabb jelként értelmezôdik, mely erôs erkölcsi bizonyosságot
ad arról, hogy Isten szolgája a mennyei dicsôség részese. 

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 102



rására az Isten által az egész Egyház javára véghezvitt és a legfôbb
egyházi hatóság által tárgyi kritériumok alapján hivatalosan elis-
mert üdvözítô cselekvése, mely Krisztus megtestesülése és megdi-
csôülése alapján a teremtést helyreállító – átalakító megváltásnak a
történelmi és az eljövendô dicsôségre elôre mutató jele.71

4. Isten szolgájának közbenjárását kérô ima és a csoda kapcsolata

A kanonizációs eljárásban igazolni kell azt is, hogy Isten szolgái kö-
zül kinek vagy kiknek a közbenjárását kérve történt a csoda. Ter-
mészetesen, az imádságos kérés végsô címzettje mindig maga Is-
ten, aki a csodát cselekszi. A katolikus hitnek ugyancsak alaptétele,
hogy a Boldogságos Szûz Mária a szentek között a legfôbb közben-
járónk, ezért a kanonizációs eljárásban egyáltalán nem jelent sem-
milyen akadályt a közbenjáró Isten szolgája személyének meghatá-
rozásában, ha rajta kívül egyúttal Szûz Mária pártfogását is kérte
valaki. Az is világos, hogy csak morális bizonyossággal végezhetô
el annak igazolása, hogy a csoda a segítségül hívott Isten szolgája
közbenjárására történt. Erre az erkölcsi bizonyosságra azonban el
lehet jutni. Ahogy teológiai értelmetlenség lenne feltételezni, hogy
Isten tesz csodát, de azt semmilyen módon nem tudjuk felismerni,
ugyanúgy abszurditás lenne feltételezni, hogy a szentek imáinkra
közbenjárnak értünk, de ezek hatását semmilyen módon ne len-
nénk képesek észlelni.

A közbenjáró Isten szolgája személyének a meghatározásában
döntô szempont az, hogy az esetlegesen szóba jöhetô személyek
közül kihez szólt elsôdlegesen, közvetlenül és döntôen a kérés.
Elôfordulhat ugyanis az, hogy pontosan ugyanazért a kegyelemért
fohászkodott valaki, számunkra ismert vagy ismeretlen személy, de

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 103

71 Vö. MONDEN, L., Theologie des Wunders, Herder, Freiburg, Basel, Wien 1961, 
különösen: 25–57; GIOVANNI CAVIGLIA, Istantaneità e miracolo, in: Salesianum 31
(1969) 191–233; RENÉ LATOURELLE, Miracolo, in: Latourelle, R.–Fisichella, R. (dir.),
Dizionario di Teologia Fondamentale, Assisi 1990, 748–771; LOTHAR ULRICH, Cso-
da, in: Beinert, W. (szerk.), A katolikus dogmatika lexikona, Vigília, Budapest
2004, 86–89.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 103



Isten egy másik szolgájának a közbenjárását kérve. Rendkívül meg-
nehezíti a beazonosítás igazolását az, ha ugyanabban az idôben és
egyenlô mértékben kérik Isten több szolgájának a közbenjárását.
Ha a közbenjárás kérése egymás után más-más személyhez intéz-
ve, különbözô idôkben történt, akkor mérvadó az a tény, hogy ak-
kor vagy közvetlenül azt megelôzôen, amikor a csoda történt, ép-
pen Isten szolgái közül kihez szólt a közbenjárás kérése.72

Külön kérdést jelent az, amikor a csodát Isten szolgái egy cso-
portja közbenjárásának tulajdonítják. Azóta, hogy V. Szixtusz pápa
1588-ban a Rítuskongregációt létrehozta és hatáskörébe utalta a
szenttéavatási eljárások intézését – mely 1969-tôl a Szenttéavatási
Konregáció feladata lett – a Mária szolgái, vagyis a szervita rend ala-
pítóinak az ügye volt az az eset, amikor elôször jelentkezett az 
a probléma, hogy ugyanazon feltételezett csodát több hitvalló köz-
benjárásának tulajdonítottak. Kétszer is visszautasították a kérvényt, 
hogy a Kongregáció vizsgáljon meg a rendalapítók közös közben-
járásának tulajdonított csodákat, míg végül XIII. Leó helyt adott a
kérésnek. Ennek eredményeként, négy ilyen típusú csoda alapján
1888-ban megtörtént a szenttéavatásuk. A közelmúltban két hason-
ló eset fordult elô, amikor hitvallók boldoggá avatása a közös köz-
benjárásuknak tulajdonított csoda alapján történt: a fatimai látno-
koké, Jácintáé és Francescóé 1999-ben, illetve egy házaspáré, Luigi
Beltrame Quattrocchié és Maria Corsinié 2001-ben. A Kongregáció
joggyakorlata tehát meglehetôsen szegényes ezen a területen.73

A vértanúcsoportok szenttéavatásával kapcsolatban hasonló a
helyzet, itt is viszonylag kevés ügy adódott egészen a 20. századig,
még ha viszonylag több is, mint a hitvallók estében. A vértanúk
esetében a Szentszék megengedi, hogy ugyanazt a csodát egy vér-
tanúcsoport közös közbenjárásának tulajdonítsák. XIV. Benedek
pápa a következô kritériumokat határozza meg azzal kapcsolatban,
hogy a Szentszék mikor engedi meg ugyanazon csoda tulajdonítá-
sát a vértanúk egy csoportjának, mely csoport tagjainak a közös
közbenjárását kérték egyenlô mértékben: a vértanúk ugyanazt a tí-

104 Puskás Attila

72 JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, 332k.
73 JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di canonizzazione, 326k.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 104



pusú halált szenvedték el, ugyanabban az idôben, ugyanazon ok-
ból, ugyanazon üldözô alatt.74 E felállított normát a Kongregáció a
gyakorlat tanúsága szerint egyáltalán nem szó szerint értelmezte. A
konkrét kivégzési módok különbözôsége ellenére ugyanazon cso-
porthoz sorolhatók vértanúk. Az „ugyanabban az idôben” kitétel
szintén tágabb idôszakot is megenged. Pl. a boldoggá avatott angol
vértanúk, Thomas Hemerford és 106 társa 1541 és 1680 között
szenvedtek vértanúhalált (139 év); a boldoggá avatott lengyel vér-
tanúk, Antonio Nowowiejski és 107 társa 1939 és 1945 között hal-
tak meg. Továbbá a gyakorlat azt mutatja, hogy boldoggá, illetve
szentté lehet avatni az ugyanazon nemzethez tartozó vértanúkat,
akik ilyen értelemben alkotnak egy csoportot, függetlenül attól,
hogy nem ugyanazon a helyen és egyszerre haltak vértanúhalált:
pl. a spanyol, mexikói, koreai, japán, kínai, francia, angol, vietnami
vértanúk esete mutatja. A Kongregáció jó néven veszi, ha egyetlen
boldoggá-, illetve szenttéavatási eljárásban egyesítik mindazok
ügyét, akiket ugyanabban a vallásüldözésben, egy meghatározott
területen (egyházmegye, ország) öltek meg hitük miatt.

5. A szaktudományok elôkészítô szerepe a csoda teológiai 
megállapításához

A kanonizációs eljárásban az esetek döntô többségében a feltétele-
zett majd alapos vizsgálat után csodának minôsített rendkívüli ese-
mény valamilyen csodás gyógyulás. A Szenttéavatási Kongregáció
munkáját segítô Orvosi Tanács tagjai az orvostudományok külön-
bözô szakterületein mûködô kiváló szakemberek. Feladatuk, hogy
az egyházmegyei vizsgálat által összeállított teljes dokumentáció,
azaz a részletes leletanyag, a kezelô orvosok szakvéleménye és a
tanúk vallomása alapján megállapítsák a betegség pontos diagnózi-
sát, az alkalmazott terápiát, a prognózist, s végül állást foglaljanak a
gyógyulás módját illetôen. Nyilatkozniuk kell pozitíve vagy negatí-

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 105

74 BENEDICTUS XIV., De Servorum Dei beatificatione et Beatorum canoniza-
tione, IV/1., cap. 5., n. 16–17. Idézve: JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, Studi sulle cause di ca-
nonizzazione, 329.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 105



ve arra vonatkozóan, hogy a vizsgált gyógyulás megmagyarázható-
e tudományos ismereteik és tapasztalataik, illetve a szaktudomá-
nyok (orvostudomány, biológia, pszichológia, pszichiátria stb.) ed-
digi eredményei segítségével. Az ügy akkor mehet tovább a
teológus konzultorokból álló Teológiai Kongresszus fórumára, ha
az Orvosi Tanács tagjainak a többsége (az ötbôl három) úgy nyilat-
kozik, hogy a gyógyulás nem magyarázható a szaktudományos
ismeretek alapján.75 Az orvosoknak tehát nem azt a kérdést kell el-
dönteniük, hogy csoda történt-e vagy sem – ez meghaladná tudo-
mányuk illetékességi határait –, hanem csak azzal kapcsolatban
kell állást foglalniuk, hogy a gyógyulás orvosi és egyéb szaktudo-
mányos szempontból rendkívülinek minôsíthetô-e, megmagyaráz-
hatatlannak mondható-e az eddigi tudományos ismeretek és ta-
pasztalatok alapján.76 A véleményük megformálásához figyelembe
vett tényezôk nagy része egybeesik a XIV. Benedek által megfogal-
mazott kritériumokkal. A gyógyulás szaktudományos megmagya-
rázhatatlanságának továbbra is szükséges elemei, hogy (1) súlyos
szervi betegségbôl történjen a gyógyulás, mely betegség kimene-
telének orvosi elôrejelzése kedvezôtlen volt; (2) a gyógyulás hir-
telen menjen végbe; (3) az alkalmazott orvosi kezelés eredmény-
telennek bizonyult; (4) a gyógyulás végleges és teljes legyen.77 E
szempontok szûrôként mûködnek a kétséges, többféleképpen is
értelmezhetô vagy bizonytalan esetek megítéléséhez és kizárásá-
hoz. Ezek a szükséges, de önmagukban nem elégséges feltételei
annak, hogy az orvosilag rendkívülinek minôsített gyógyulás teoló-
giailag csodának legyen tekinthetô.

A csoda hivatalos megállapítása az egyházi hatóság hatáskörébe
tartozik, mely a Teológiai Kongresszus és a Szenttéavatási Ügyek
Kongregációja tagjainak többségi pozitív állásfoglalását követôen

106 Puskás Attila

75 JOSÉ LUIS GUTIÉRREZ, I miracoli nell’apparato probatorio delle cause di
canonizzazione, in: Ius Ecclesiae 10 (1998) 491–529, itt: 502; HENRYK MISZTAL, Le
cause di canonizzazione. Storia e procedura, 380, 503k.

76 FRANÇOIS THIEBAUT, La diagnosi delle guarigioni extra–naturali, in Sacra
doctrina 5 (1960) 133–146, itt: 141.

77 ALBERTO ALLINEY, Il processo canonico di accertamento dei miracoli, in:
Sacra doctrina 5 (1960) 51–59.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 106



születik meg. A szaktudományosan rendkívülinek tekintett gyó-
gyulás csodának minôsítése teológiai megfontolásokat igényel. Ma-
gától értetôdô, hogy Istennek az ember üdvösségét munkáló, hatal-
mát kinyilvánító és a teremtés eszkatológiai beteljesítését mintegy
elôrejelzô természetfeletti cselekvésének a megállapítása nem lehet
empirikus tudománynak, csak a teológiának a tárgya. Csak a hittu-
domány képes a rendkívüli eseményként jelentkezô gyógyulást
olyan isteni jelcselekményként értelmezni, mely Isten dicsôségére,
az ember üdvösségére, a teremtés eszkatológiai beteljesítésére,
valamint az Egyház összjavára és küldetése támogatására irányul. 
A csoda teológiai hermeneutikájának feladata, hogy a felsorolt je-
lentéselemeket abból a sokrétû összefüggésrendszerbôl értel-
mezze, mely Isten szolgájának életszentsége, az Egyház jelenbeli
történelmi helyzete, valamint a Bibliában tanúsított és az Egyház
történetében véghezvitt más csodákkal való analógia között fenn-
áll.78 E szoros értelemben vett teológiai ítéletalkotáshoz a szaktudo-
mányok saját illetékességükön belül tett kijelentései nem végsô
mérceként, hanem hasznos segédeszközként szolgálnak.

A szenttéavatás dogmatikai alapjai 107

78 LEO SCHEFFCZYK, Wunder und Heiligsprechung, 299k.

Old052 Puskás  10/3/4 19:43  Page 107



ROKAY ZOLTÁN

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége

Bevezetés

Az alábbiakban bölcseletrôl lesz szó, tehát nem az erények teoló-
giai megközelítésérôl, sem pedig a teológiai erényekrôl.

Erénynek azt fogom tekinteni, amit a nyugati (elsôsorban gö-
rög) filozófiában annak neveznek. A múltban az erénytan nagy
hagyományra tekint vissza, mindenekelôtt Platónról és Arisztote-
lészrôl lesz szó. Az erénytan idôszerûsége kapcsán ennek elôzmé-
nyeirôl kell szólni a nyugati gondolkodásban, majd kiváltó okáról,
a nyugat-európai filozófia jelenkori helyzetérôl. Végül szóhoz fog
jutni néhány ötletszerûen összeválogatott szerzô véleménye az
erénybölcselet jelenkori megközelítésérôl és alkalmazásáról.

Mielôtt rátérnék az erénytan múltjának rövid ismertetésére, ér-
demes meghallgatni egy „majdnem” kortárs gondolkodót, Ernst
Tugendhatot. Ô így fogalmaz: „Úgy tûnik, nem létezik nem – vallá-
sos erkölcsi elmélet, amely érthetôvé tenné az erkölcsi kötelezett-
ségeket.” 1 A probléma abból adódik, hogy a legkülönbözôbb em-
berek a legkülönbözôbb dolgokat nevezik vallásnak, s ezért nem
lehet rögzíteni, hogy mi a vallás, csak megfigyelni, mit tartanak az
emberek vallásnak.2

A jóról és a rosszról, minden relativizmus, szkepticizmus és ag-
noszticizmus ellenére, hallunk beszélni. Mindenek elôtt a jó és a
rossz életrôl, különösen, amikor az én életemrôl van szó.

1 ERNST TUGENDHAT, Die Hilflosigkeit der Philosophie angesichts der morali-
schen Herausforderungen unserer Zeit, in: Information Philosophie Mai 1990. 2, 15.

2 Vö. NIKLAS LUHMANN, Die Religion der Gesellschaft, Suhrkamp, Frankfurt a.
M. 2000, 9. 

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 108



Az ókori bölcselet nagy fontosságot tulajdonított a jó, és a jó élet
kérdésének és jelentôs teret szentelt neki. Már említés esett Platón
és Arisztotelész nevérôl ezzel kapcsolatban. Arisztotelész iránt ko-
runk etikájában növekvô érdeklôdés tapasztalható. Ami Ariszto-
telész után következett az etika történetében (Sztoa, Epikurosz),
nagyvonalakban feltételezi, amit Arisztotelész mondott.

I. Az erénybölcselet múltja

I. 1. Platón elôtt és Platón

Igaznak tûnik Diogenész Laertiosz megállapítása: „Ahogyan régen-
te a tragédiákban a kórus adta elô egyedül a drámai cselekményt,
majd Theszpisz kitalált egy szereplôt, hogy a kórus lélegzethez jus-
son, majd Aiszkhylosz egy másodikat, Szophoklész pedig teljessé
tette a tragédiát egy harmadikkal, úgy a filozófiában is elôbb egy-
oldalúan a természetrôl szólt a vita, majd Szókratész bevezette az
etikát, Platón pedig beteljesítette a filozófiát a dialektikával.” 3 Így
hát adva van a továbbiak sorrendje.

Mivel erénytanról van szó, rövid ideig el kell idôznünk a szó
eredeténél és jelentésénél.4 Szótárak nézete szerint az „¶retø” eti-
mológiája bizonytalan. Általában az „¶gaq’$” jó, fônévnek megfele-
lô melléknév. Ha valami jó, arról el lehet mondani, hogy számára
jellemzô „¶retø”-je van. Az ¶retø szubjektuma lehet bárki és bár-
mi, s eredetileg nem feltétlenül erkölcsi minôsítés. Azt azonban már
itt elmondhatjuk, hogy az antik etikában az „e‹daimonàa” (e‹ = jó,
daàmwn = „lélek”, lelkiállapot; általában boldogságnak szokás fordí-
tani) eszköz, mivel az antik etika arra összpontosított: hogyan kell
élni, a „modern” etika viszont azt kérdezi: milyen cselekedetekre
vagyunk kötelezve, mi ennek a kötelességnek a forrása? Így az an-

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 109

3 DIOGENÉSZ LAERTIOSZ, A filozófiában jeleskedôk élete és nézetei I., Jel, Buda-
pest 2005, 159.

4 A szó jelentését illetôleg a továbbiakban Historisches Wörterbuch der Phi-
losophie, RITTER, J.–GRÜNDER, K. (hrsg.), Schwabe, Basel, Stuttgart, 10. köt. 1998,
1532köv.-ben mondottakra támaszkodom.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 109



tik nyelvhasználatban arról mondható, hogy ¶retø-je, erénye van,
hogy jó, ami megfelel rendeltetésének.

A Szókratész elôtti idôszakból meg kell említenünk mindenek-
elôtt a két nagy költôt: Homéroszt, aki a héroszok ¶retø-jérôl, a fér-
fiak erényérôl beszél hôskölteményében, és Hésziodoszt, aki az
ÇErga kaã Ωmûrai (Munkák és napok) tankölteményében az egy-
szerû ember sikerét tekinti az ¶retø mércéjének. A preszókratikus
gondolkodók közül, amennyiben ezt töredékeikbôl ki tudjuk „há-
mozni”, Xenophanész a politikai hasznosságot tekinti az ¶retø
mércéjének, Hérakleitosz viszont az értelmességben látja a legna-
gyobb erényt (swfr’nein): „A dolgokat természetük szerint megis-
merni, az igazat mondani és az igazat tenni.”

A szofistáknál vált igazán központi témává az ¶retø, mint az
e‹daimonàa szükséges feltétele. Ezért kívánatos. Ez meghatározó lesz
az egész antik gondolkodás számára. Ezzel azonban adva van egy el-
méleti és egy gyakorlati kérdés: Mi az erény? Hogyan sajátítható el? A
szofisták, akikkel az erénytan fontos fejezete kezdôdik, magukat az
erény tanítóinak (didßskaloi t≈$ ¶ret≈$) nevezték, akik – tisztelet-
díj fejében – erényes, derék államférfiakat tudnak nevelni. Emlékü-
ket fôleg Platón korai dialógusai ôrzik. Platón fôleg a Gorgiászban
élezi ki Thraszyllosz álláspontjában a féktelen önkényt, mint ¶retø-t,
hiszen ez adja meg az e‹daimonàa-t.5 Ezért a továbbiakban már az a
kérdés: mi tekinthetô igazi e‹daimonàa-nak. Ezért kell az e‹daimonàa
és az ¶retø ideáját pontosan meghatározni, körülhatárolni.6

A platóni dialógusok nem adnak végsô választ az erény tanítha-
tóságának kérdésére. Ez a dolog természetébôl adódik: az erény
ugyanis nem tanítható mint egy ipar, mint a kézmûvesség (tûcnh)
és nem adható át (o‹ paradotø) mint egy árucikk, de felszínre hoz-
ható mint helyes nézet (‘rq¬ d’xa) azoknál akikben megvan. Szók-
ratész nevéhez fûzôdik a meghatározás: az erény tudás (©rhtai
ùpist≈mai). „Egy jó van: a tudás, és egy rossz van: a tudatlanság.”

Az erény taníthatóságával kapcsolatban Iszokratész attikai rétor
is szkeptikus volt, mondván, hogy ha az erények taníthatók és

110 Rokay Zoltán

5 PLATÓN, Gorgiász, 492c.
6 Vö. ROKAY ZOLTÁN, A határtalan és a meghatározott szerepe az etikai érve-

lésben, in: Teológia 38 (2004) 1–2. sz., 77–84. 

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 110



megtanulhatók volnának, az emberek már rég megtanulták volna
ôket. A Heléna dicsérete címû mûvében ezt mondja: „Egyesek meg-
öregedtek abban a meggyôzôdésben, miszerint a bátorságból,
igazságosságból és bölcsességbôl semmi sincs bennünk, ám mind-
errôl van egy tudomány.” 7

Visszatérve Platón dialógusaira: Platón kifejti, hogy a jó kézmû-
ves tudása abban van, hogy munkáját jól végzi. Így az ¶retø –
erény – tudása a jó és a rossz közötti különbség tudását jelenti.8 Az
¶retø ismerete egyben az e‹daimonàa ismerete. Ezért csakis az
igazságosság tehet e‹daimwn-ná, boldoggá. A többi jó: hatalom,
egészség, szépség, csak annyiban jó, amennyiben az erény tudása
révén jól (helyesen) használjuk ôket. Az ¶retø azonban nem a töb-
bi jó mellett, hanem egyedül elegendô az e‹daimonàa-hoz.9 Az
erény taníthatóságának kérdésébôl származik az erény egységének
kérdése, valamint a Platónra jellemzô idea-motívum.

Platónnál inkább epizód jellegû, ami azonban az antik erény-
tant ismeretessé tette: a sarkalatos erényekrôl elmondottak Platón
államában. A jó ismerete, az erény-tudás (az egy erény tudása) az
élet különbözô helyzeteiben és területein nyer alkalmazást. Ezért
különbözôképpen jelenik meg. Az államban jelenik meg az ¶retø
p’lew$ – a polisz erénye,10 ami Platón szerint a különbözô tevé-
kenységek közötti harmóniában áll. Ezeknek a különbözô tevé-
kenységeknek felelnek meg a különbözô erények, amelyeket ké-
sôbb sarkalatos erényeknek neveztek.11

A lélek egységének feltétele a tudás. Annak tudása, mi az, ami
számára jó, mi az, ami vele összeegyeztethetô? Ez teszi ôt képessé
arra, hogy tevékenységét a különbözô helyzetekben jóra irányítsa,
az érzelmeket megfelelô keretek közé szorítsa és a kívánságokat és
nem ésszerû ösztönök befolyását úgy fékezze meg, hogy a cselek-
vés megôrizze jóra való irányultságát. A jó lelken tehát a lélek eszes
része (logistik’n) és annak tudása uralkodik. Az állam minden

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 111

17 ISOKRATES, <Elûh$ ùgk’mion, 208.1, in: BEKKER, I., Oratores Attici ex recen-
sione Immanuelis Bekkeri, IV., Berolini, Oxonii 1823.

18 PLATÓN, Kharmidesz, 174c. és Lakhesz, 199d.
19 Vö. PLATÓN, Euthydemosz, 282c.
10 PLATÓN, Az állam IV., 433d.
11 Vö. uo. IV., 427e.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 111



osztályának megfelel egy lélekrész és minden lélekrésznek egy
erény. A negyedik, az igazságosság abban van, hogy mind az osztá-
lyok tagjai, mind a lélekrészek a maguk feladatát teljesítik.12

I. 2. Arisztotelész

Arisztotelész nevezte elôször tudománynak az etikát. A tudomá-
nyokat felosztotta: elméletire (qeoretikø), gyakorlatira (praktikø)
és alkotóra (poihtikø). Három etika maradt ránk tôle: a Niko-
makhoszi, az Eudémoszi és a Nagy Etika. Legismertebb közülük a
Nikomakhoszi Etika. Arisztotelész itt Platón bírálatával kezdi fejte-
getéseit: „Nem azért foglalkozunk e kérdéssel, hogy megtudjuk, mi
az erény, hanem, hogy jókká legyünk.” 13 (…) „Ha még volna is
olyasvalami jó, ami egy, s amit közös érvénnyel lehet kijelenteni,
vagy, ami önmagában elkülöníthetô: az csak világos, hogy az em-
ber ezt sem meg nem valósíthatja, sem meg nem szerezheti. Holott
pedig mi ilyesvalamit keresünk.” 14 (…) „De nem is lehet megérteni,
hogy mi haszna volna pl. a takácsmesternek, vagy az ácsnak a
maga mesterségét illetôleg abból, ha magát a jót ismerné, vagy
miért lenne jobb orvos, vagy jobb hadvezér az, aki magát az ideát
már szemlélte.” 15 Az erény és boldogság elválaszthatatlan volta
megnyilvánul az e‹daimonàa, a boldogság helyes értelmezésében:
„Mármost, amit önmagáért igyekszünk elérni, azt mindig tökélete-
sebbnek nevezzük, mint azt, amire csak másért törekszünk…
ilyennek mondhatjuk legelsôsorban a boldogságot, mert ezt csu-
pán önmagáért választjuk, sohasem másért.” 16 Megvilágítja a kér-
dést maga a boldogság meghatározása is: „A boldogság… a lélek-
nek erény szerint végbemenô valamelyes irányú tevékenysége.” 17

A boldogsághoz hozzátartozik, hogy csak arra mondható, ami tel-

112 Rokay Zoltán

12 Uo. 441e., 442c.
13 ARISZTOTELÉSZ, Nikomakhoszi Etika (a továbbiakban NE), 1103b 26.
14 Uo. 1096b 32–36.
15 Uo. 1097a 7 köv.
16 Uo. 1097a.
17 Uo. 1099b.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 112



jes, ami beteljesedett. Ezért fiatalra még nem mondhatjuk, hogy
boldog, mert még sok minden hátra van számára az életben. Ter-
mészetesen Arisztotelész leszögezi, hogy a halottra sem mondhat-
juk: boldog, hiszen érzékei és tudata nincsen, ám olyan értelemben
mondhatjuk, ha beteljesedett életet értünk rajta.18

Magát az erényt Arisztotelész a következôképpen határozza
meg a Nikomakhoszi Etikában: elôször is megkülönbözteti a lelki
jelenségek (ùn t– yucÕ gin’mena) három faját: a szenvedélyeket,
érzelmeket (pßqh); a képességeket (dunßmei$), amelyek révén az
érzelmekre alkalmasnak mondanak bennünket, és a lelki alkatot
(üxi$), aminek folytán helyesen, vagy helytelenül viselkedünk az
érzelmekkel szemben. Ezek közül az erény csakis a harmadik le-
het, vagyis lelki alkat.19

Arisztotelész két fajta erényt különböztet meg: „észbeli” (dia-
nohtikø) és erkölcsi (ùqikø) erényt. Az elôbbivel kapcsolatban tud-
nunk kell, hogy Arisztotelész megkülönbözteti az értelmes lélekré-
szen belül a tulajdonképpeni, önmagában véve is értelmes részt és
egy alárendeltet, amely csak annyira hallgat az értelem szavára,
amennyire az ember az apja szavára hallgat (Ïsper to„ patr’$
¶koustik’n ti).20 Az észbeli erény fôképp a tanításnak köszönheti
eredetét, s ezért tapasztalat és idô kell hozzá; az erkölcsi pedig a
szokásból keletkezik, s ezért „elnevezése is csekély változtatással a
szokás szóból ered.”21 „Az erények nem természettôl, de nem is ter-
mészet ellenére fejlôdnek ki bennünk, hanem temészettôl fogva úgy
vagyunk alkotva, hogy befogadhatjuk ôket, viszont csak a szokás
által lehetünk bennük tökéletesek.”22

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 113

18 Uo. 1100a – vö. SZOPHOKLÉSZ, Oedipusz király, befejezô sorok: „Senki hát
halandó embert, ki e földön várja még végsô napját, ne nevezzen boldognak,
míg élete kikötôjét el nem érte bánat nélkül, biztosan.” Továbbá: ARISZTOTELÉSZ,
Nagy Etika (továbbiakban: NagyE) 1185a; UMBERTO ECO, A passo di gambero c.
könyvében (német fordítás: München 2006), arról beszél, hogy Gonzaga Szent
Alajos 23 évesen egy beteljesedett életre tekinthetett vissza.

19 ARISZTOTELÉSZ, NE 1105b.
20 Uo. 1103a.
21 Uo.
22 Uo.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 113



Közhellyé vált az ún. „arisztotelészi közép”, a mes’th$. Ez az eti-
kus erények lényegének meghatározásához tartozik. Ugyanitt
azonban fel kell figyelni egy dianoetikus erény, a fr’nhsi$ szere-
pére: „Az erény tehát olyan lelki alkat, amely az akarati elhatá-
rozásra vonatkozik (proairetikø), abban a hozzánk viszonyított
középben áll, amely egy szabálynak (”rismûnh l’gJ) felel meg,
mégpedig azon szabálynak, amely szerint az okos ember (” fr’ni-
mo$) határozná meg.” 23 A fr’nimo$-ban ott van a fr’nhsi$, amely
noha dianoetikus erény, döntô szerephez jut az erkölcsi – gyakorla-
ti erények, „gyakorlati etika” terén és annak meghatározásában.
Erény tehát az, amit a fr’nimo$ helyesnek ítél. Fel kell figyelnünk
az akarati momentumra, valamint arra, hogy a mes’th$-t nem an-
nyira a közép, mint inkább a „helyes” értelmében kell venni.24

Az arisztotelészi erénytanhoz hozzá tartozik a kalokßgaqàa,
amelynek nagy múltja van a nyugati gondolkodás, az esztétika és a
mûvészet területén. Arisztotelész az Eudémoszi Etikában és a Nagy
Etikában foglalkozik vele: Az Eudémoszi Etikában ezt mondja: „A
kalok¶gaq’$ számára szépek azok a dolgok, amelyek természettôl
fogva jók.” 25 Figyelme a feltétlen jóra irányul, de hozzá illenek a
hasznos és a másért jó dolgok. A Nagy Etikában pedig ez áll: „Hát-
ra van, hogy az egyes erényeket alárendeljük valaminek. Nos hát a
teljesen derekas emberre egy nem rosszul hangzó nevet szokás al-
kalmazni, a kalokßgaq’$-t (…), ô a vagyon és hivatal hatására
sem fog elsilányulni. Az ilyen ember kalok¶gaq’$.” 26 A görög
Ószövetség is magáévá tette ezt a meghatározást. A 2Mak 15,12-
ben olvassuk: „>Onißn… ©ndra kal’n k/ ¶gaq’n… ùkmelûthkta
tß t≈$ ¶ret≈$ oákeéa!” (Oniást látta… ezt a nemeslelkû… férfiút…
aki ifjúságától törekedett az erényekre – SZIT kiadása).

A fr’nhsi$ mellett és azon túl Arisztotelész ismeri a sofàa-t,
amely kizárólag szemlélôdô tudás: „Az ember legtökéletesebben a
minden pr≠xi$-tól független theóriában valósítja meg észbeli
adottságait. És ebben van igazi e‹daimonàa-ja.” 27

114 Rokay Zoltán

23 Uo. 1107a.
24 Vö. Historisches Wörterbuch… id. hely 1539.
25 Vö. ARISZTOTELÉSZ, Eudémoszi Etika (a továbbiakban: EE) 1249a.
26 ARISZTOTELÉSZ, NagyE 1207b.
27 Vö. EN 1177a.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 114



Az arisztotelészi etikának – erénytannak – lényeges mozzanata
a közösség, mindenekelôtt pedig a barátság. Barátunkban ugyanis
önmagunkat ismerjük meg: „A barát második Héraklész.” Ennek
függvényében felmerül az önállóság és a barátság, az a‹tßrkeia
és filàa viszonyának kérdése, valamint az a kérdés, szüksége 
van-e Istennek barátokra? Arisztotelész így filozofál: „De ha az kell,
hogy az ember jól éljen és a barátja ugyanúgy, és együttlétükben
együtt tevékenykedjenek, akkor a közösség a legnagyobb mérték-
ben a cél jellegû jók közé tartozik. Ezért kell együtt szemlélôdni
(sunqeÎrein) és együtt ünnepelni (suneuocûsisqai) együtt lakmá-
rozni, nem a táplálkozásnak meg az alapvetô szükségletek kielégí-
tése kedvéért, mert az ilyesmi nem társas életnek, hanem élvhajhá-
szásnak minôsül, hanem mindegyiküknek ama célok végett kell
kívánnia az együttélést, amelyeket ô képes teljesíteni. Ha ez nem
megy, akkor a legkívánatosabb dolog, hogy jót tegyünk barátunk-
kal és élvezzük az ô jótéteményeit.

Nyilvánvaló tehát, hogy az együttélés szükséges, és, hogy ezt
mindenki nagyon kívánja, de a legboldogabb s legkiválóbb ember
a leginkább. De, hogy az érv (Istennel kapcsolatos érv) alapján
nem ez derül ki, és hogy annak az érvnek is megvan az alapja, az
is igaz állítás. Mivel ugyanis a párhuzam (Isten és ember között)
érve igaz, a megoldás az lesz: ha összekapcsoljuk a két érvet. Mert
az Isten nem olyan, hogy szüksége volna barátokra, és ez az Isten-
hez hasonlatos emberre is érvényes, ámbár ennek az érvnek az
alapján a derék ember semmirôl sem fog gondolkodni. Csakhogy
Isten nem az ember módjára boldog. Kiválóbb ô annál, semhogy
valami másról is gondolkodjék, mint önmagáról. Ennek az az oka,
hogy míg a mi jólétünk alapja valami más, az ô számára ennek
oka ô maga.” 28 (Itt Arisztotelész arra utal, hogy ahogyan Isten meg-
ismerésének csak ô maga lehet méltó tárgya, úgy méltó barátja is
csak önmaga lehet; ebben különbözik Isten megismerése és barát-
kozása még az emberben „legistenibbtôl” is.)

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 115

28 EE 1245b. A barátságról ld. DERRIDA, J.–LUHMANN, N., Politik der Freund-
schaft und Politik der Gesellschaft, in: Phil. Rundschau 2002, 255–265.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 115



II. Az erénybölcselet idôszerûsége

Korunkra is vonatkozik, amit Arisztotelész az Eudémoszi Etikában
mond az etikai érvelésrôl: „Mostanában viszont az a helyzet, hogy
az emberek, ha nem képesek ellentmondani az elôadott bizonyí-
tásnak, arra kényszerülnek, hogy higygyenek neki.” 29

Mi idézte elô ezt a helyzetet, amely megelôzte az erénybölcselet
iránti érdeklôdés reneszánszát, „újjászületését”? Amennyiben újjászü-
letésrôl beszélünk, az valamiképpen feltételezi az újjászületô meg-
elôzô halálát. Mi tekinthetô az erénytan halálának? Többek között
Kant (talán helytelenül értelmezett) formalizmusa az etikában, amely
a kategorikus imperatívuszban jut kifejezésre. Ez valójában metafizi-
kai elv, és ahogyan Max Scheler rámutat, amíg Kant Az elméleti ész
kritikájában elveti a metafizikát, addig gyakorlati filozófiája teljesen
metafizikai jellegû. Talán ebbôl érthetô, hogy olyan szerzôk, akik az
elôbbi miatt visszautasítják Kantot, egész etikájukban Kantra építe-
nek és a kategorikus imperatívuszt Tóbiás könyvének szentenciájá-
val és Jézus Krisztus „aranyszabályával” hasonlítják össze.

Bármennyire korszakalkotónak nevezhetô Kant kategorikus
imperatívusza, idôvel magával hozta annak a kérdésnek minden
nehézségét: hogyan lehet egy minden tapasztalattól független elv-
bôl hasznavehetô „magatartásmintákat” levonni? A diskurzus kö-
zéppontjába az az egyre hibridebbnek bizonyuló kérdés került: mit
vagyok köteles megtenni és mi ennek a kötelességnek a forrása?
Honnan az imperatívusz? Amíg az antik etika kérdése az volt: mi az
igazi e‹daimonàa, amelynek eszköze az erény?

Erre az elôállt helyzetre reagálnak nem csak a katolikus szerzôk
(Pieper, Martini), hanem több más modern szerzô is, fôleg az eti-
kaoktatás sürgôssé vált kérdése által indíttatva. Az idôközben belát-
hatatlan tengerré dagadt ilyen jellegû irodalomból mindössze né-
hány szerzô írására szorítkozom. Bár az etikaoktatásban a legtöbb
szerzô a szókratészi dialógust tekinti a legbeváltabb módszernek,30

a központba mégis az arisztotelészi erénytan került. Ezek a szerzôk

116 Rokay Zoltán

29 EE, 1217a.
30 Vö. HANS-JOACHIM WERNER, Moral und Erziehung in der pluralistischen

Gesellschaft, Darmstadt 2002, 210köv.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 116



megegyeznek abban, hogy az etika kérdésében nem tekinthetjük
meg nem történtnek Kant teljesítményét, ez azonban nem zárja ki,
sôt szükségessé teszi az erénybölcselet elôtérbe helyezését.

II. 1. Ernst Tugendhat: Antik és modern etika31

Tugendhat az arisztotelészi fr’nhsi$-t helyezi elôtérbe, aminek
egy helyzetre mért, le nem vezethetô ítélôképességnek kell lennie.
Ez azonban nem jelenti, hogy Arisztotelész az adottat, mint mérv-
adót minden további nélkül elfogadta volna. Mindig is megkövetel-
te az érvelést, amely azonban végül is Arisztotelésznél is olyan volt,
ami nem volt megragadó-képes (nicht greifen konnte). Az olyan
erkölcsi érvelés, amely nem azt mondja, hogy mit akarok, hanem,
hogy mit kell tennem, nem lehet empirikus kijelentés.32 Ehhez még
azt is tudnunk kell, hogy az érvelés legradikálisabb megkövetelése
(igénye, elvárása) csak annyi lehet, hogy annak érvjellegét respek-
táljuk. Amit a modern etika „jónak” nevez (másokkal szemben) azt
az antik etika a kal’n-nal fejezte ki. Természetesen az igazán
kal’$ lehet csak igazán ¶gaq’$. Amíg a modern etika az igazán jó
felôl kérdez, addig az antik etika az igazi e‹daimonàa-ra irányult.

Tugendhat véleménye szerint nem mehetünk vissza a „modern
etika” érvelés-követelményei mögé, de joggal tehetjük fel a kérdést:
mi a szerepe ma a fr’nhsi$-nek? Mit jelent az e‹daimonàa és annak
eszköze az ¶retø? Azt sem szabad elfelejtenünk, hogy az arisztotelé-
szi etika hátterében egy konkrét emberkép áll: az egészséges, ki-
egyensúlyozott, nagykorú ember (természetesen az ô szociológiai

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 117

31 ERNST TUGENDHAT, Antike und moderne Ethik (am Gadamers 80. Ge-
burtstag), in: Probleme der Ethik, Reclam, Stuttgart 1984, 35–56.

32 Szándék – Gesinnung; vö. HERMANN SCHMITZ, Zeit und Freiheit, in: Theorie
der Subjektivität, Suhrkamp, Frankfurt a. M. 1990, 344–372, 359: „Az emberi sza-
badság a szándék szabadsága (Gesinnungsfreiheit) nem pedig az akarat sza-
badsága. A tervezô akarat, vagy elgondolás kudarcot vall amennyiben szabad
akar lenni, a determinizmus és indeterminizmus aporiája következtében.” Uô.
in: SCHMITZ, H.–SOHST, W., Hermann Schmitz im Dialog, Xenomos, Berlin 2005,
95: „A szabadság (…) a szándék szabadsága, úgy értve, mint beszállást (sich
Einlassen) az affektív érintettségbe.”

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 117



beágyazottságában). Mivel a jóval kapcsolatban Arisztotelész azt ja-
vasolja, hogy abból induljunk ki, ami evidens,33 úgy jól tesszük, ha az
elsô kívánatos jóból indulunk ki, az pedig az egészség. Tugendhat
megállapítja, hogy valakinek lehet rá oka, hogy ne akarjon egészsé-
ges lenni, de senki sem akarja, hogy valamit ne akarhasson, vagy ne
ne-akarhasson. Az etikában ugyanis az akarat „hogyanjáról” van szó:
tehát nem adjektívumról, hanem adverbiális értelemben.

II. 2. Herbert Schnädelbach: Mi a neoarisztotelizmus?34

Schnädelbach arra hívja fel a figyelmet, hogy az önfenntartás újkori
értékmentes logikájával szemben érvényre akar jutni az etikai és

118 Rokay Zoltán

33 Az evidencia problematikus terület. JOSEPH RATZINGER, Glaube und Zu-
kunft c. rádióbeszédeinek gyûjteményében, 1969-ben, a Hit és filozófia elôadás-
ban ezt mondja: „A hit akkor is megérthetô, ha nem elôzi meg az általánosan el-
fogadott felismerések közös bázisa. Ez ugyanis a következôt jelenti: az értelem,
amelyet az ember döntéséhez igényel, csakis értelmének sajátságos formájában
hozzáférhetô. A hit nem lesz bizonyított, de mint az élet értelmét be lehet látni.”
(Communio, 1999. Húsvét, 48köv.). A Jürgen Habermasszal folytatott „vitában”
viszont Hans Küng Weltethos-projektjével kapcsolatban így nyilatkozik: „Min-
denesetre az a tény, hogy a ránk jellemzô szekuláris racionalitás, ha mégoly
nyilvánvaló is a mi nyugatiasan formálódott eszünk számára, nem evidens
minden egyes ratio számára; tény, hogy racionalitásként határokba ütközik,
amikor megkísérli saját magát evidenssé tenni. Evidenciája ténylegesen megha-
tározott kulturális kontextusokhoz kötôdik, és a szekuláris racionalitásnak el
kell ismernie, hogy mint ilyen, nem érthetô meg az egész emberiség körében és
ezért egészét tekintve nem lehet ott operatív. Más szóval nem létezik, vagy leg-
alábbis a jelen pillanatban elérhetetlen az a racionális vagy etikai vagy vallási
világformula, amelyben mindenki egyetértene, és amely aztán hordozhatná az
egészet. Ezért aztán absztrakció marad az úgynevezett világethosz is” (in: Mér-
leg 2004/1, 89). Az evidencia problémája elkerülhetetlen az erénybölcseletben,
mennyivel inkább a kategorikus imperatívuszra épülô etikában! Wolfgang
Kluxen, a pluralista európai társadalomból kiindulva még/vagy már (?) elgondol-
hatónak tartott „egy az egész emberiséget átfogó össz-«qo$-t”, tekintet nélkül,
hogy ennek bizonyítása sikerül-e vagy sem: WOLFGANG KLUXEN, Ethik und Ethos,
in: Philosophisches Jahrbuch 73 (1966) 339–355, 352.

34 HERBERT SCHNÄDELBACH, Was ist Neoaristotelismus? in: Information Philo-
sophie Februar 1986/1, 5–25.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 118



politikai gondolkodás. Ez idôszerûvé teszi az arisztotelészi erény-
bölcseletet. Ennek alapján a szerzô három „ellentétpárt” állít fel:

teória – praxis
praxis – poiézis
éthosz – etika

Az elsô kettôt tisztázva Arisztotelész alapján, miután ô az etikát a
praktikus tudományok közé sorolta, s ezzel kiküszöböltnek tekinti
a jelen korra jellemzô „megtévesztéseket”, vagy legalábbis tévedé-
seket az etika terén: „Minthogy jelen fejtegetésünknek nem elméleti
célja van…”,35 Schnädelbach rátér a harmadikra, az «qo$-ra, mint
az ember számára ismert életterületre: „Mindenki azt ítéli meg he-
lyesen, amit ismer.” 36 Ilyen értelemben beszél az etika „visszakap-
csolásáról” (Rückbindung) a már mindig is megélt «qo$-ba, nem
objektivista, hanem reflektáló módon. Az etika ugyanakkor vissza-
hat az «qo$-ra, amennyiben azt alakítja, „kimûveli”. Schnädelbach
szerint a „platonizmussal” ellentétben a „jó” a világban van. Ezt a jót
tevékenységünkkel valósítjuk meg, mint reális lehetôségeket. Az
utópiával szembeállítható egy így értelmezett erénybölcselet, mi-
után visszautasít minden olyan megalapozást, érvelést, amely füg-
getlen az «qo$ valóságától. Ennek a „neoarisztotelizmusnak” az
imperatívusza hipotetikus, és egy konkrét helyzetre vonatkozó ész-
szerû szabályokat tartalmaz.

A politikára való tekintettel a pr≠xi$–poàhsi$ közötti különbség
és az «qo$–etika összefüggése magával hozza a kérdést: mit jelent-
het a fr’nhsi$ egy agyonracionalizált világban: a fr’nhsi$ segít-
ségével vonható kétségbe, hogy az „általános” nem más, mint egy
elvont „elvtömeg”. Egyedül az elvek tudják azt nyújtani, ami auto-
nómiát garantál az agyonracionalizált világban is.

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 119

35 ARISZTOTELÉSZ, NE 1103b.
36 Uo. 1095a.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 119



II. 3. Friedo Ricken S.J.: Arisztotelész és a modern erényetika37

Ricken szerint Arisztotelész tétele a fr’nhsi$-rôl, amelyet az etikai
erény meghatározása feltételez, úgy interpretálható, hogy értékíté-
leteink azon az állásfoglaláson nyugosznak, amelyet a dolgokkal
szemben elfoglalunk. Ezt az állásfoglalást ismét tárgyi (tény) tudá-
sunk határozza meg, és ahogyan a tárgyakat (tényeket) látjuk. Itt a
gyakorlati filozófia határba ütközik. Nem pótolhatja az élettapaszta-
latot, amelyhez csak mindkettô (állásfoglalás, tények ismerete) út-
ján juthat el. Ilyen értelemben Arisztotelész joggal utal a fr’nhsi$-
re, mint az erkölcsileg helyes cselekvés végsô mércéjére.

Arisztotelész szerint az erény az az alkat (Ricken Dispositionnak
fordítja a üxi$), amely az embert képessé teszi a boldogságra. Rá-
mutat a természet és az erény kapcsolatára. Az erény a kapocs,
amely összeköti az emberi természetet és a boldogságot. Az erény-
tan „szívügye”, hogy ezt az összefüggést kidolgozza. Arisztotelész
szerint az erény és a boldogság a természetes hajlamok (adottsá-
gok) kibontakozása. Ezáltal a boldogságot megóvja minden szub-
jektivizációtól: objektív alapot biztosít neki.

Az emberi természet Arisztotelész szerint az erény által jut el iga-
zán a tökéletességre, méghozzá két szempontból: minden társadal-
mi kapcsolat feltételezi az igazságosság erényét és csak az erény
adhatja meg az embernek az ész és az igazságosság integrációja ré-
vén belsô egységét önmagával.38

Az eddig elmondottakból világos, hogy a fr’nhsi$ az, aminek
kimûvelése az arisztotelészi erénybölcselet elsô feladata. Ez vo-
natkozik az élet minden területére, de elsôsorban a lelkipásztor-
nevelésre. Fáradságos feladat. A csalódások elsôsorban ott jelent-
keznek, hogy az eredményeket nem a megfelelô összefüggésben
keressük, megfeledkezve arról, hogy a fr’nhsi$ dianoetikus
erény.

120 Rokay Zoltán

37 FRIEDE RICKEN, S.J., Aristoteles und die moderne Tugendethik, in: Theologie
und Philosophie 74 (1999) 391–404.

38 Vö. ARISZTOTELÉSZ, EE 1241b. 14; NE 1159b. 26köv.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 120



II. 4. Anselm Winfried Müller: Mit ér az erény? 
A jó élet etikájának elemei39

Müller az ¶retø következô értelmezésébôl indul ki: egy dolog jó
volta annak természetében van, amely révén megfelel egy „stan-
dardnak”. Standardon viszont a magatartásnak, vagyis annak amit
teszünk és nem teszünk meg, a megegyezését érti, a gondolatokét
és érzelmekét is az erénnyel. Ha egy magatartás megfelel az erény-
nek, azt jónak nevezzük, ha nem felel meg, rossznak. A „jóság” tipi-
kus módon attól függ, megfelel-e egy teljesítmény az ô céljának? Az
erények esetében: magatartásom hozzájárul-e mások és magam (er-
kölcsi) gyarapodásához? Miután mindennek kiválóságát minôsíteni
tudjuk, nincs értelme kétségbevonni erkölcsi magatartásunk minô-
sítésének lehetôségét. Amíg azonban más kiválóságoknál annak
alapján minôsítünk, „mit tud”, addig az erények esetében ez annak
alapján történik: „mit akar” illetve „nem akar” az illetô. Így amikor az
erények egy cselekvést minôsítenek, az akaratot minôsítik. Az aka-
rat (ill. szándék) pedig azt jelenti, hogy valamit valamilyen okból,
megfontolásból teszek. Hogy folyamatosan helyes megfontolás
alapján tudjak cselekedni, szükséges a bölcsesség (fr’nhsi$); hogy
pedig jók legyenek cselekedeteim szükségesek az etikai erények.

Így a fr’nhsi$ kimûvelése mellett és azzal egyedileg szükséges
a jóakarat, jószándék kimûvelése is. Míg az elôbbit tanulással, az
utóbbit gyakorlattal tehetjük magunkévá. Hogy akarom-e, szándé-
komban van-e a szándékomat mûvelni, az ismét szándékomtól,
akaratomtól függ. Ez nem „rókafogta csuka”, nem circulus vitiosus,
ami felmentene a feladat alól, hanem az ekvivalens tények konku-
renciája, amely a dolog természetébôl származik.

Az erénybölcselet önmagában nem garancia arra, hogy holnap-
tól kezdve jobb lesz a „világ”, „jobbak lesznek az emberek”. De ta-
lán én magam jobb leszek. Ehhez a fr’nhsi$ kimûvelésére van
szükségem, de mint látjuk, nem teszi feleslegessé a kategorikus im-
peratívuszt sem. Hiszen amíg én cselekszem, titokban elvárom,
hogy mások etikusan cselekedjenek.

Az erénybölcselet múltja és idôszerûsége 121

39 ANSELM WINFRIED MÜLLER, Was taugt die Tugend? Elemente einer Ethik des
guten Lebens, Kohlhammer, Stuttgart 1998, 73–87.

Old108 Rokay  10/3/4 19:44  Page 121



DOLHAI LAJOS

A „szentség Lelke”.
A papi életszentség a lex orandi lex vivendi
alapelv alapján

Sokféle szempontból (biblikus, teológiai, történeti, lelkiségi, stb.)
meg lehet közelíteni a papság lényegét. A következôkben a liturgi-
kus teológia módszerével, a felszentelô imádságból kiindulva vá-
zoljuk fel a papi életszentségrôl szóló katolikus tanítást. Fôként az
imádság legfontosabb részét, a szentség „formáját” kívánjuk ele-
mezni, ahol megtalálható a „szentség Lelke” kifejezés. Ez a rövid
elemzés, a „lex orandi lex credendi” ismert, és az Egyházban általá-
nosan elismert alapelv szellemében,1 rámutat arra, hogy a liturgia
valóban a hit normája és az Egyház élô hitének tanúbizonysága. 
A keresztény hit természetéhez az is hozzátartozik, hogy a liturgiá-
ban és az életben is megnyilvánul. Újra fel kell tehát fedeznünk a li-
turgikus lelkiségét: amit a liturgiában megünneplünk, azt életté kell
váltanunk. A „lex credendi” (hit), a „lex orandi” (a szentségi-litur-
gikus élet) és a „lex vivendi” (keresztény élet) bensôleg, lényegileg
összetartozik.2

Az elmúlt évtizedekben számos olyan publikáció jelent meg,
amely a szentelési szertartás szövegébôl kiindulva foglalta össze az
egyházi rend szentségének teológiáját,3 és rámutatott arra, hogy a

1 Vö. DOLHAI, L., Lex orandi lex credendi, in: Teológia 33 (1999/3–4) 97–108.
2 Vö. TRIACCA, A., L’Economia sacramentale, in: Catechismo della chiesa cat-

tolica. Testo integrale e commento teologico, FISICHELLA, R. (szerk.), Piemme, Ca-
sale Monferrato 1993, 844–852.

3 BOTTE, B., L’Ordine nelle preghiere dell’ordinazione, in: Studi sul sacramento 
dell’ordine, Roma 1959, 9–31.FERRARO, G., Le preghiere di ordinazione al diacona-
to al presbiterato e all’episcopato, Ed. Dehoniane, Napoli 1977; HOSSIAU, H., La sig-
nification théologique du nouveau rituel des ordinations, in: Ecclesia a Spiritu
Sancto edocta (Hommage à G. Philips), Gembloux 1970, 269–280; KLEINHEYER, B.,
La riforma degli Ordini sacri. Saggio storico liturgico sui nuovi riti, in: Rivista litur-

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 122



szentelések új rítusa teljes összhangban van a II. Vatikáni Zsinat
idevonatkozó tanításával (LG 21–27; 28,29). 

A papszentelés megújított formáját, mint a Pontificale Roma-
num részét VI. Pál pápa hagyta jóvá, és rendelte el a bevezetését a
Pontificalis Romani kezdetû apostoli konstitúcióval, 1968. június
18-án. A szertartáskönyv második, javított kiadása 1990-ben jelent
meg.4 Kiadását II. János Pál pápa rendelte el a Ritus ordinationum
kezdetû dekrétumával (1989. jún. 29.). A javított szertartáskönyv-
ben elég sok változtatás van az elsô kiadáshoz képest. A szentelési
szertartások rendje, menete nem változott, de számos javítás történt
a liturgikus szövegekben. Átdolgozták még a felszentelô imádság
szövegét is. Az imádság legfontosabb részén (epiklézis) semmit
sem változtattak, azonos a korábbival, mely már a 6. századtól
kezdve megvan. Csak a prefáció jellegû formáját törölték el. Az
imádság bevezetô, és fôként a befejezô részében azonban jelentôs
változások vannak. A változtatás oka nyilvánvalóan az, hogy egy-
házunk Tanítóhivatala a felszentelô imádságban is kifejezésre akar-
ja juttatni a II. Vatikánum tanítását az egyházi rend szentségérôl, il-
letve az ordó három fokozatának egymáshoz való viszonyáról.

Már a II. Vatikáni Zsinat liturgikus konstitúciója elrendelte, hogy
az „egyházi rend szertartását és szövegét felül kell vizsgálni” (SC
76), de a Zsinat még úgy gondolta, hogy a szentelési szertartást lati-
nul kell végezni. A zsinati határozat még csak azt engedélyezte,
hogy „a szentelések elején a püspök anyanyelvén mondhatja a be-
vezetô szavait” (SC 76b). Az új szertartáskönyv már engedélyezi az
nemzeti nyelveken való szentelést, de a liturgikus teológiai elem-

A „szentség Lelke”. A papi életszentség… 123

gica 56 (1969) 8–24; LEHMANN, K., Das theologische Verständnis der Ordination
nach dem liturgischen Zeugnis der Priesterweihe, in: MUMM, R.–KREMS, G. (szerk.),
Ordination und kirchliches Amt, Paderborn 1976, 19–52; LENGELING, E. J., Die
Theologie des Weihesakraments nach dem Zeugnis des neuen Ritus, in: Lit. Jahr-
buch 19 (1969) 142–166. [Olaszul: Teologia del sacramento dell’Ordine nei testi del
nuovo rito, in: Riv. lit. 56 (1969) 25–54]; PISTOIA, A., Note sulla teologia del nuovo
rito delle ordinazioni, in: Eph. Liturgicae 83 (1969) 88–93; DOLHAI, L., A szentelési
szertartások, JEL Kiadó, Budapest 2006; Az ordinációk felszentelô imádságainak li-
turgikus teológiai elemzése, in: Praeconia 1 (2006/1) 74–99.

4 Az új szertartáskönyv magyarul A püspök, a pap és a szerpap szentelése
címmel jelent meg az OLT kiadásában, Budapest 1993.

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 123



zés során tanulságos az eredeti szöveg figyelembe vétele, hiszen az
egyes nyelvek nem minden esetben tudják tökéletesen visszaadni 
a latin szakkifejezések tartalmát. 

A nyugati egyház liturgikus hagyománya szerint a felszentelô
imádság – a bevezetô részt és a befejezô doxológiát leszámítva –
három részbôl áll: megemlékezés (anamnézis), Lélekhívás (epik-
lézis) és közbenjárás (intercessiones). A kifejtendô téma szempont-
jából az epiklézis a legfontosabb, amit a skolasztikus hagyomány
alapján a szentség „formájának” szokás mondani.5 A szentségki-
szolgáltatás, „formája” az egész felszentelô imádság, de az újkorban
a tanítóhivatali megnyilatkozások és a liturgikus könyvek azt is
meghatározták, hogy az imádságnak melyik az a része, amely a
kézrátétellel együtt feltétlenül szükséges a szentelés érvényességé-
hez.6 Teológiai és lelkiségi szempontból is tanulságos és hasznos az
egyes részek részletes elemezése.

1. A felszentelô imádság elemzése

a) A felszentelô imádság anamnézisében, a bevezetô jellegû fo-
hász után megemlékezünk arról, hogy az Isten az üdvtörténet so-
rán mit tett azért, hogy az ô népét biztosan vezesse az üdvösség fe-
lé vezetô úton. 

Az anamnézisben a mennyei Atyához fordulva rögtön egy meg-
állapítással találkozunk: A „mindenható és örök Isten”, a „szentsé-
ges Atya” a papi rend fokozatainak és az egyházi rend szentségé-
nek a forrása. Az értelmezô jelzôk (attribútumok) közül az Atya
megszólításakor: „az emberi méltóság szerzôje”, „minden kegye-
lem kiosztója” kifejezések utalnak erre kiemelt módon. Isten min-
den emberi érdemet megelôzô kegyelmének köszönhetô, hogy
egyeseket kiválaszt az ô szolgálatára. A régi szöveg inkább azt

124 Dolhai Lajos

5 Utoljára VI. Pál pápa Pontificalis Romani kezdetû apostoli konstitúciója,
határozta meg a szentség anyagát és formáját. A materia: a kézrátétel, a forma pe-
dig a felszentelô imádság [AAS 60 (1968) 372].

6 A jelenlegi szertartáskönyv már nem használja a materia és forma kifeje-
zést, de meghatározza azokat a szavakat, amelyek lényeghez tartoznak, ezért az
érvényességhez szükségesek (Pont. Rom., 25., 112., 253. pont).

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 124



hangsúlyozta, hogy Istennek, mint „a tisztségek szerzôjének” és „a
méltóságok adományozójának” köszönhetjük a papságot (hono-
rum auctor, distributor omnium dignitatum). Az új szöveg szerint
elsôsorban Isten kegyelmi ajándéka a papság, tehát több mint
„tisztség” és fôként nem „méltóság” hétköznapi értelemben. A pap-
ság létesítô oka a „mindenséget teremtô” és üdvözíteni akaró Isten.
Az imádság a szentelést kozmikus és üdvtörténeti vonatkozásba ál-
lítja, amikor kiemelten hangsúlyozza az Istenrôl: „általad áll fenn a
mindenség, mert te vagy szilárd alapja”. Az egész univerzum, a te-
remtés minden mûve az emberre irányul, az ember lelki tökéletese-
dését szolgálja. Tehát a papság rendelése is. Az imádság utal arra,
hogy a papság rendje Isten akarata szerint különbözô fokozatokból
áll. A papság célja Isten újszövetségi népének, a papi népnek a
szolgálata (ad efformandum populum sacerdotalem). A fordítás
nem adja vissza hûségesen az eredeti szöveg tanítását: A latin szö-
veg „ papi népet” említ, a magyar fordítás pedig egyszerûen csak
választott néprôl beszél. Nyilvánvaló, hogy a latin szöveg a helye-
sebb, hiszen az Egyház a világ megszentelésére való papi közösség
(Jel 1,6; 5,10; 20,6), sôt királyi papság, mint Izrael volt (1Pt 2,9; vö.
Kiv 19,6). Az imádságból azt is megtudjuk, hogy Isten a papságra
vonatkozó akaratát is a Szentlélek által (in virtute Spiritus Sancti)
valósítja meg közöttünk. Krüszosztomosz szavaival élve mondhat-
juk: „a Szentlélek termi a papok seregét”.7

Az anamnézis bevezetô részének második része üdvtörténeti
összefüggésbe állítva a papságot megemlíti, hogy Isten akarata sze-
rint már az Ószövetségben is voltak bizonyos tisztségek Isten né-
pének „vezetésére és megszentelésére”. A tisztségviselôk között
voltak bizonyos fokozatbeli különbségek, hiszen Mózes és Áron
Isten parancsa szerint választott férfiakat „munkájukhoz segítô-
társul”. Már az imádság is kijelenti, hogy mindez „az eljövendô ja-
vak elôképe volt”. Már a Szentíráson belül személyek, események,
mint az újszövetségi valóság elôképei megjelennek elôttünk. Ezt 
a törvényszerûséget látjuk az egyházi rend szentsége esetében is. 
A megemlékezés, amely tartalmilag három részre osztható (quasi
három anamnézis) utal a papság két legismertebb ószövetségi 

A „szentség Lelke”. A papi életszentség… 125

7 Homilia Pünkösd ünnepére, in: Keresztény Remekírók, 15. köt., 146.

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 125



(70 bölcs férfiú Mózes mellett; Áron és fiai) és egy újszövetségi (az
apostolok és munkatársaik) elôképére. A három elôkép megvilágít-
ja a papság hármas küldetését. Mózesre és a vénekre való utalás a
papság közösségirányító és kormányzó szerepét emeli ki. Áron és
fiainak említése utal a liturgikus, papi funkciókra. Az apostolokra
és tanítványokra való hivatkozás utal a pap igehirdetô, prófétai sze-
repére. Az egyházatyák mûveiben gyakran találkozunk ezekkel az
elôképekkel. A liturgiában már akkor megjelentek, amikor az Egy-
ház még nem reflektált az egyházi rend szentségének a lényegére. 

Az imádság nyilvánvalóvá teszi, hogy az Újszövetségben az Isten
az ô akaratát Jézus Krisztus által valósítja meg, illetve azt, hogy az Új-
szövetségben hitünk elsô „apostola és fôpapja” Jézus Krisztus. Az Új-
szövetség egyedül Jézust nevezi papnak, ô az újszövetségben egye-
dül pap. Minden más papság csak részesedés Krisztus egyetlen és
legtökéletesebb papságából. De mégsem Krisztus akarata ellenére
alakult ki az Egyházban a szolgálati papság, hiszen Krisztus tudato-
san kiválasztotta a tizenkettôt, „megszentelte és az ô küldetésének
részeseivé tette ôket”. A tanítványok Jézus életében az ô irányításá-
val, feltámadása után Szentlelke vezetésével hirdették az Isten igéjét,
kiszolgáltatták a szentségeket és irányították a keresztény közössé-
geket. Azt is tudjuk, hogy az apostolok segítôtársakat vettek maguk
mellé, és imádság és kézrátétel által közvetítették a lelki hatalmat és
küldetést a diakónusoknak (ApCsel 6,6), Pálnak és Barnabásnak
(ApCsel 13,13), Pál apostol pedig Timóteusnak (2Tim 1,6). stb. Már
az elsô évszázad végére kialakultak az apostoli szolgálat különféle
formái és fokozatosan tisztázódtak a különbözô feladatkörök. 

Az anamnézis végén, mintegy átmenetként az epiklézishez, a
püspök azért imádkozik, hogy a megemlékezésben említett üdvtör-
téneti tények alapján, most is, a papszentelés által is valósuljon meg
Isten üdvözítô akarata. Az imádságban a többes szám használata
(Adj, Urunk, a mi gyöngeségünknek is hasonló támaszt…) arra utal,
hogy a püspök nem mint magánszemély imádkozik, hanem mint a
püspöki kollégium egyik tagja és az imádkozó Egyház képviselôje.

b) Az imádság utolsó része, közbenjáró és óhajtó formában,
szinte összefoglalja az anamnézisben és az epiklézisben található
igazságokat, néhány gondolattal kiegészítve. Itt találkozunk azzal,
hogy a papok a püspök munkatársai az evangélium hirdetésében,

126 Dolhai Lajos

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 126



az egyház kormányzásában és az emberek megszentelésének mû-
vében. Tehát a papi szolgálat alá van rendelve a püspöki szolgálat-
nak. A papi hivatásban lényeges a püspökkel való közösség. A püs-
pök osztja ki a feladatokat. Vele összhangban kell hirdetni az Isten
igéjét és megszentelni Isten népét. Az imádság kihangsúlyozza a
papi szolgálat missziós jellegét, ami abban áll, hogy a pap elsôren-
dû kötelessége az evangélium hirdetése „a föld végsô határáig”,
amely által megszületik az Egyház. Ez arra utal, hogy az életszent-
ség az igeszolgálat által is megvalósul a pap életében. Ebben az
Egyházban a papok Isten titkainak, szentségeinek hûséges közvetí-
tôi. Az imádság négy szentséget kifejezetten is megemlít (kereszt-
ség – néped a megújulás fürdôjében folyton újjászülessék; Eucha-
risztia – oltárodról táplálékot kapjon; bûnbocsánat szentsége – a
bûnösök kiengesztelôdjenek Istennel; betegek kenete – a betegek
enyhülést nyerjenek). A pap tehát nemcsak a szentség kiszolgálta-
tója, hanem életszentségének munkálója is a szentségek szolgálata
által. Mindezt a püspökkel egységben, az ô vezetése alatt kell vé-
gezni, hogy a népek sokasága Krisztusban összegyûjtve egyetlen
néppé legyen. Ebben az utolsó részben különösen felfedezhetjük a
II. Vatikáni Zsinat tanítását (Lumen gentium és a Presbyterorum
Ordinis) a papi szolgálat természetérôl.

2. A szentség Lelke

A szentség Lelke kifejezés a felszentelô imádság legfontosabb ré-
szében (forma) található. Nemcsak a kifejezés, hanem a szentelés
érvényességéhez szükséges egész könyörgés (a szentség epi-
klézise) utal arra, hogy a papi életszentség megvalósulásában a
Szentléleknek konstitutív szerepe van. A szentelô püspök így imád-
kozik: 

Add meg e szolgáidnak, kérünk mindenható Atyánk, az áldo-

zópapi méltóságot, és újítsd meg szívük mélyén a szentség

Lelkét, hogy tôled, Istentôl kapják meg a papságnak ezt a má-

sodik rendjét, életük pedig legyen az erények példája.

A „szentség Lelke”. A papi életszentség… 127

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 127



Az Atyához intézett konszekráló imádságban négy dolgot kérünk 
a szentelendôk számára: 1. az áldozópapi méltóságot; 2. a szentség
Lelkének megújítását; 3. a papság második fokozatát; 4. az életük
legyen az erények példája. Nyilvánvaló, hogy a négy kérés közül a
második a legfontosabb: a Szentlélek, a szentség Lelke az, aki meg-
adja a presbiterandusnak az áldozópapi méltóságot, az egyházi
rend szentségének második fokozatát, és a megszentelô Szentlélek
az, aki segíti a papokat az erényekben gazdag papi életszentség
megvalósításában.

1. Már az egyházatyák is gyakran beszéltek a papi méltóságról,
ami a papi életszentség fundamentuma. Ezzel a kifejezéssel a papi
szolgálat jelentôségét és szépségét akarták hangsúlyozni. Krüszosz-
tomosz szerint „a pap itt a földön végzi ugyan hivatását, de a meny-
nyei rendekkel van egy sorban, éspedig teljes joggal. Mert sem em-
ber, sem angyal, sem arkangyal, sem valamely teremtett hatalom,
hanem a Vigasztaló rendelte ezt a szolgálatot… Jöjj ide, és ami itt
történik, azt nemcsak csodásnak, hanem minden csodánál na-
gyobbnak fogod látni! Itt áll a pap és nem a tüzet, hanem magát a
Szentlelket hozza. Hosszan imádkozik, de nem azért, hogy felülrôl
leszálló tûz eméssze meg a felajánlott adományokat, hanem hogy
emez áldozat által az arra leszálló kegyelem mindenkinek a lelkét
betöltse”.8

A mai teológia szerint az áldozópapi „méltóság”, illetve élet-
szentség alapja az, hogy a papok a felszentelés által Krisztusnak, az
Egyház Fejének és legfôbb Pásztorának lesznek szentségi megjele-
nítôi. A kézrátétellel, vagyis a Lélek átadásával, a hivatalos küldetés
átruházásával válik képessé egy ember arra, hogy „Krisztus sze-
mélyében” (LG 21) cselekedjék. A papok arra kaptak meghívást 
és küldetést, hogy folytassák Krisztusnak az egyetlen és legfôbb
pásztornak az Egyházban való jelenlétét azáltal, hogy életstílusát
megvalósítva láthatóvá teszik ôt a rájuk bízott nyáj körében.9

„A Szentlélek sajátos kegyelme ebben a szentségben a Krisztushoz,
a fôpaphoz, tanítóhoz és pásztorhoz történô hasonulás kegyelme,
hiszen a fölszentelt személy az ô szolgája lesz” (KEK 1585). 

128 Dolhai Lajos

8 A papi méltóságról 3, 4. Bölcskei L. (ford.), Szeged 1928.
9 Vö. LG 21, 28; Pastores dabo vobis, 15

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 128



2. A Szentlélek a „szentség Lelke” (Róm 1,4), akit Krisztus kül-
dött, hogy megszentelje az Egyházat és minden egyes hívôt. Az
egyházatyák a Szentlélek istenségének igazolására is gyakran hi-
vatkoztak a Lélek megszentelô erejére: „Ha a Szentlélek teremtmény 
volna, hogy volna képes megisteníteni bennünket” (Szt. Atanáz).
Ezt a gondolatot hangsúlyozza a II. Vatikáni Zsinat, amikor azt
mondja, hogy az Egyház szentsége „a kegyelemnek azokban a gyü-
mölcseiben nyilvánul meg, amelyet a Szentlélek érlel a hívekben”
(LG 29). Minden keresztény alkalmas arra, hogy az életszentség
gyümölcseit teremje a Lélek által, de a papnak különleges módon is
szüksége van Isten Lelkére, hogy megszentelje a rábízottakat.

A második kérés, amely a szentség Lelkének a megújítását kéri,
az 50. zsoltárból való, hiszen ebben a zsoltárban olvassuk a követ-
kezô két gondolatot.

– 2b: éleszd fel bennem újra az erôs lelkületet
– 13b: és szent lelkedet ne vond meg tôlem

Ennek a két versnek, ill. gondolatnak az egyesítésébôl született
meg a felszentelô imádság legfontosabb kérése: „újítsd meg szívük
mélyén a szentség Lelkét”. A második kérés megértéséhez figyelem-
be kell vennünk még a „Miserere” zsoltár következô verseit is:

– 12a: Teremts új szívet belém,
és éleszd fel bennem újra az erôs lelkületet!

– 13a: Ne taszíts el színed elôl
és szent lelkedet ne vond meg tôlem!

– 14a: Add meg újra üdvösséged örömét, 
Erôsíts meg a készséges lelkületben!

Ebben a részletben a zsoltárosnak három kérése van a lélekre
vonatkozóan:

– újítsd meg bennem az erôs lelket (ruah nakon; pneuma
euthesz)

– szent lelkedet ne vond meg tôlem (ruah qadosh; pneuma
hagion)

– erôsíts meg a készséges lelkületben (ruah nedibah – pneu-
ma hegemónikon)

Minden kereszténynek, de fôképpen a papoknak szükségük
van „az erôsség lelkére”, amely képessé tesz arra, hogy állhatatlan-
ságunk és gyöngeségünk ellenére is képesek legyünk megtartani

A „szentség Lelke”. A papi életszentség… 129

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 129



Isten törvényét. A „szentség Lelke”, szentté tesz bennünket, és biz-
tosítja az embernek a szent Istennel való kapcsolatát. A készséges
lelkület megmutatkozik az Isten és törvénye iránti engedelmesség-
ben, és megerôsíti az embert, hogy nagylelkû tudjon lenni.

A kérést megelôzôen a zsoltáros azt kéri Istentôl, hogy új szívet
és új lelket teremtsen benne. Mindez összhangban van Jeremiás és
Ezekiel próféta Újszövetségre vonatkozó próféciáival. A szív a sze-
mita gondolkodásban az emberi egzisztencia központja, minden
érzelem, gondolat, vágy és akarat kiindulópontja. Az ember nem
képes a szívének a megtisztítására semmilyen rítus által. Egyedül a
teremtô Isten képes újjáteremteni az ember szívét. A zsoltáros itt a
„bara”, teremteni igét használja, amelyet az Ószövetségi Szentírás
csak Isten teremtô és újjáteremtô jellegû tevékenységével kapcso-
latban használ. A lélek itt azt az Istentôl jövô hatékony erôt jelenti,
amely képes átalakítani az ember érzelmeit, gondolkodásmódját és
akaratát.

Az epiklézis a szentség Lelkének csak a megújítását kéri, hiszen
a presbiterandus a diakónusszentelésben már elnyerte a Szentlel-
ket, „hétszeres kegyelmi ajándékaival” együtt. Ennek lehetôségét
már Pál apostol is említi (2Tim 1,6). A Lélek ajándékainak megújítá-
sa azért szükséges, hogy a pap, mint a püspök munkatársa megfe-
lelôen tudja tanítani, megszentelni és kormányozni Isten népét, a
helyi egyház közösségét. A szentelésben a pap megkapja a Szentlé-
lek pecsétjét, mely olyan embert formál belôle, aki szentségi karak-
tert visel, hogy egyszer s mindenkorra Krisztusnak és az Egyháznak
szolgája legyen. A jézusi ígéret birtokában (Jn 14,16–17) a pap tud-
ja, hogy a Szentlélek hatékony ereje mindig vele lesz azért, hogy
önmagát szeretetbôl oda tudja adni mások üdvösségéért. 

Az Újszövetségi Szentírás hangsúlyozza, hogy maga a Szent-
lélek vezeti be a szolgálatba a testvérek közül kiválasztott férfiakat.
A Szentlélek ajándékát átadó kézrátétel által (vö. ApCsel 6,6; 1Tim
4,14; 2Tim 1,6) arra szentelik ôket, hogy folytassák Krisztus mûvét a
világban. 

A szentelési szertartáson már a kézrátétel (kheirotonia) is
eszünkbe juttatja a Szentlélek jelenlétét. Alkalmazását megtaláljuk
már az Ószövetségben, és Jézus nyilvános mûködése idején is (Lk
13,13). Az Egyház a kézrátétel által adja át a lelki hatalmat egy meg-

130 Dolhai Lajos

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 130



határozott küldetéshez, egy meghatározott tisztség betöltéséhez
(vö. ApCsel 6,6). Fôként liturgikus vonatkozásban találkozunk
vele.10 Az Újszövetségben, ill. az apostoli egyházban a Szentlélek
közvetítésének szimbóluma lett (ApCsel 9,17–19). G. Greshake
szerint a „kézrátétel nem csak azt jelenti, hogy a karizma a felszen-
telôrôl a felszenteltre árad, hanem az az Isten közvetlen adománya,
magának a Szentléleknek az ajándéka”.11 A kézrátételt követô fel-
szentelô imádság is Istentôl a Szentlelket, ill. a Szentlélek sajátos
adományait kéri a szentelendôkre. F. J. Nocke meghatározása sze-
rint „a papszentelés a szolgálatba vétel és e szolgálatra szóló Lélek-
adás szentsége”.12

Az új papok kezét a püspök krizmával megkeni. A krizmával va-
ló megkenés is a „szentség Lelkét” szimbolizálja. Már az Ószövet-
ségben is találkozunk Isten felkentjeivel: királyokkal, prófétákkal
és papokkal (vö. 2Kir 23,22–32), akiket Isten akaratából olajjal ken-
tek fel. Jézus különleges módon Isten felkentje (vö. Messiás),
hiszen az ô emberségét a Szentlélek kente fel (vö. Lk 4,18–19). 
A nagycsütörtöki krizmaszentelô imádságban azért imádkozunk,
hogy a krizmával felkentek „a Szentlélek által megerôsödjenek, és
hasonlóvá legyenek Krisztushoz, mint küldetésének társai: prófé-
ták, papok és királyok”.

3. Az egyházi rend szentségének fokozatai a diakónus, a pap, és
a püspök. A tanítóhivatali megnyilatkozások és a felszentelô imád-
ság is (vö. „a papságnak ezt a második rendjét”) arra utalnak, hogy
a szolgálati papságnak (sacerdotium) két fokozata létezik: a püs-
pökség és az áldozópapság. A diakónusok nem a papságra, hanem
a szolgálatra kapják a kézfeltételt (LG 29). A II. Vatikánum szerint 
a papságnak az elsô rendje a püspökök, hiszen az egyházi rend
szentségének teljességét a püspökszentelés közli, a papok pedig 
a püspökök „derék munkatársai”. Ezért a jelenlegi szóhasználatban

A „szentség Lelke”. A papi életszentség… 131

10 A jelenlegi gyakorlatunk teljesen megegyezik a Traditio Apostolica (II–III;
VIII. fej.) által leírt szentelési szertartással, amely a 2. század hagyományát ôrizte
meg számunkra.

11 Pap vagy mindörökké, Beöthy Gy. (ford.), SZIT, Budapest 1985, 56.
12 NOCKE, F. J. Részletes szentségtan, in: A dogmatika kézikönyve, SCHNEIDER,

T. (szerk.), Vígilia, Budapest 1997, 373.

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 131



a pap (sacerdos) püspököket és papokat jelöl, de soha nem diakó-
nusokat.

4. Azért is imádkozunk a szentelésen, hogy a pap élete „az eré-
nyek példaképe legyen”. A papnak is, mint minden megkeresztelt-
nek, az a hivatása, hogy Krisztushoz váljék hasonlóvá; de ezentúl,
miként a tizenkét apostolnak, vállalnia kell a Krisztustól kapott kül-
detést. Krisztust a Lélek felkente és az Atya iránti mély szeretete arra
ösztönözte, hogy életét adja az emberekért. Ugyanígy a Szentlélek
által fölszentelt papnak is – minél inkább hasonulva Krisztushoz, a
Fôpaphoz – az Atya mûvének kell szentelnie életét. Az egész papi
élet alapszabályát kifejezik Jézus szavai: „Értük szentelem magamat,
hogy ôk is megszentelôdjenek az igazságban” (Jn 17,19). Ahogy a
zsinati dekrétum írja: „Ha igazán jó pásztorként dolgoznak, akkor
éppen a lelkipásztori szeretet gyakorlásában fogják megtalálni a pa-
pi tökéletességnek azt a kötelékét, amely életüket és tevékenységü-
ket egységbe fûzi” (PO 14). A dekrétum szerint „a papok sajátos mó-
don szentekké lesznek, ha hivatalukat ôszintén, fáradhatatlanul és
Krisztus szellemében töltik be” (PO 13). A papnak tehát sajátos hiva-
tásának és szolgálatának hûséges teljesítésével kell az erények pél-
daképévé válnia. A felszentelô imádság utolsó része, közbenjáró
formában, utal a papi szolgálatban fontos egyéb erényekre. Ezek
közül kiemelkedik az együttmûködés képessége, mivel a papi szol-
gálat alá van rendelve a püspöki szolgálatnak (vö. „a mi püspöki
rendünknek derék munkatársai legyenek”). 

Összefoglalás

A felszentelô imádság lényegi részének liturgikus teológiai elemzése
a klerikusi életszentség pneumatológiai dimenziójára irányítja figyel-
münket. Egyházunk legújabb katekizmusában (1992) ezt olvassuk:
„A liturgiában a Szentlélek nevelôje Isten népe hitének, létrehozója
»Isten remekmûveinek«, amelyek az Újszövetség szentségei.”13 Kissé

132 Dolhai Lajos

13 A Katolikus Egyház Katekizmusa (KEK) 1992, 1091. pont; a latin fordítás
idevonatkozó szövege: „Spiritus Sanctus est (…). artifex »operum capitalium Dei«
quae Novi Testamenti sunt sacramenta.”

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 132



szokatlan számunkra ez a kifejezés, hiszen a régebbi szentségtanok
nem foglalkoztak a szentségek pneumatológiai vonatkozásaival.
Többnyire megelégedtek a krisztológiai és egyháztani szempontok
kifejtésével, pedig nyilvánvaló, hogy az Egyházban az igehirdetés és
a szentségkiszolgáltatás a Szentlélek erejében történik. 

Tehát a Szentlélek az, aki az egyházi rend szentségének kiszol-
gáltatása által megváltoztatja a keresztény ember Egyházban be-
töltött szerepét, és kegyelmet ad a szolgálat hûséges teljesítéséhez.
A Tridenti Zsinat így fogalmaz: „A szentelés a Szentlelket adja és
ezért nem hiába mondja a püspök: vedd a Szentlelket; kitörülhetet-
len jegyet nyom a lélekbe és azért, aki egyszer pap volt, nem lehet
laikussá” (DS 1774). 

Sôt, nemcsak a felszentelés, a küldetés teljesítése, hanem már a
jelöltek kiválasztása is a Szentlélek segítségével történik. A Szentírás
megfogalmazása szerint Jézus mennybemenetele elôtt „a Szentlélek
által kiválasztott apostoloknak” (ApCsel 1,2) adta a küldetést. Pál
apostol így figyelmezteti az efezusi egyház elöljáróit: „Vigyázzatok
magatokra és az egész nyájra. Azért rendelt ennek élére elöljárókul
a Szentlélek, hogy igazgassátok Isten egyházát” (ApCsel 20,28).

Az apostolok kiválasztása, a küldetésre való felkészítése és a
küldetéshez szükséges „hatalom” (exuszia) átadása már húsvét, ill.
pünkösd elôtt megtörtént, de csak a pünkösdi Lélek tette alkalmas-
sá az apostolokat arra, hogy az evangélium hûséges tanúivá legye-
nek. Jézus kifejezetten kérte az apostolokat, hogy a Szentlélek ki-
áradásáig ne távozzanak Jeruzsálembôl (ApCsel 1,14). Tehát
nemcsak az adottságokon és a képességeken múlik a papi szolgá-
lat eredményessége: csak „a Lélek erejében” (Lk 4,14) lehet Krisz-
tusról hatékonyan tanúskodni. Ezért mondja az apostol: „Ô tett
minket alkalmassá arra, hogy az Újszövetség szolgái legyünk, nem
a betûé, hanem a Léleké” (2Kor 3,6). 

A „szentség Lelke”. A papi életszentség… 133

Old122 Dolhai  10/3/4 19:44  Page 133



BERAN FERENC

Az imádság jelentôsége a pap életében

A spirituális teológia tanítása szerint az imádság az ember lelki éle-
tének egyik legfontosabb megnyilvánulása, amely egyszerûen kife-
jezve személyes kapcsolatot jelent Istennel.1 Ebben a személyes
kapcsolatban, amelyet Isten kezdeményez,2 az ember átadja magát
Neki, belekapcsolódik az életébe, s engedi, hogy ô alakítsa, formál-
ja gondolatait, tetteit. Ezek a vonások azonban minden ember imá-
jára jellemzôek. Felmerül tehát a kérdés: Milyen jellegzetessége
vagy jelentôsége van a papi imának? Mondhatjuk-e azt, hogy a sajá-
tosság csak annyi, hogy a papnak mint Isten által kiválasztott em-
bernek, vagy mint egy közösség vezetôjének „hivatalból” többet
vagy jobban kell imádkoznia? Vagy a papi imádságnak különösen
nagy a jelentôsége, vannak jellegzetességei is? Tanulmányunkban
ezekre a kérdésekre keressük a választ. 

Az életforma hatása a lelkiségre

A II. Vatikáni Zsinat útmutatása szerint a pap lelki életének, így
imádságos életének a sajátosságát a papi szolgálat életformája adja
meg.3 II. János Pál pápa papképzésre vonatkozó buzdítása ezt a zsi-
nati útmutatást így erôsíti meg: „Bensôséges kapcsolat van a papok
lelki élete és szolgálatának végzése között”.4 A Zsinat a gondolat-
menetet kibontva a papi szolgálatot jelöli meg nemcsak a lelkiség,

1 Vö. KEK 2558.
2 Vö. SZENT ÁGOSTON, Quaest. 64.4.
3 Presbyterorum ordinis 12.
4 II. JÁNOS PÁL PÁPA Pastores dabo vobis kezdetû buzdítása a papképzésrôl 24.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 134



hanem az életszentség alapjának is. „Az életszentséget a papok sa-
játos módon érik el: éppen a papi feladataiknak krisztusi szellemû,
becsületes és fáradhatatlan teljesítésével.”5

A Zsinat tanításából következik, hogy a papi imádság jellegze-
tességeinek meghatározásánál a papi, lelkipásztori életbôl kell kiin-
dulnunk, hiszen a pap életének jelentôs részét a hívek körében töl-
ti. A lelkipásztor az imájában ennek a munkának örömeit, gondjait,

kudarcait beszéli meg Istennel. A tapasztalat szerint a papi élet na-
gyon színes és szerteágazó. Ezért nehéz megfogalmazni a lelki-
séget, és az imádság jellemzôit is. Munkájának néhány jellemzôje:
szavaival és tetteivel tanúságot tesz az örömhírrôl, a szentmisében
megjeleníti és átéli Isten önmagát ajándékozó jóságát, a lelkipászto-
ri szolgálatban meghallgatja a hívek gondjait, problémáit, odaáll
ágyuk mellé, elmondva, hogy szenvedésüket Jézus áldozatához
kapcsolhatják. A szerzetesek élete – ha a munka tárgyát nézzük –
talán kevésbé változatos, de lehetôségük van arra, hogy annak egy
részét, mint például a tanítást vagy a betegekkel való foglalkozást
nagyobb mélységben gyakorolják.

A Zsinat utáni teológia ezt a sokféle tevékenységet egy közös
gyökérre vezeti vissza, amelyet lelkipásztori szeretetnek nevez. Ez
az ún. lelkipásztori szeretet „egy belsô és energikus elv, amely a
pap sokféle lelkipásztori tevékenységét össze tudja fogni”.6 Ez a lel-
kipásztori szeretet azonban Isten Jézusban feltáruló, megelôzô sze-
retetébôl táplálkozik, amely célt is biztosít számára.7 Ez a Jézus
Krisztust középpontba állító szemléletmód a Bibliában gyökerezik.
Az Újszövetség tanúsága szerint Jézus maga választotta ki aposto-
lait és küldte ôket (Mk 13,13köv.), hogy elôször szûkebb körben
Palesztina területén, majd a föld határáig eljutva tegyenek tanúsá-
got az evangéliumról (vö. Mt 28,20). A papi hivatás középpont-
jában tehát Jézus személye áll, aki meghívja választottjait, és kü-
lönleges feladatot bíz rájuk. A Zsinat tanítása szerint a szenteléskor
a Szentlélek „karaktert” vés a lelkükbe, általa hasonlóvá lesznek

Az imádság jelentôsége a pap életében 135

5 Presbyterorum ordinis 13.
6 A papi élet és szolgálat direktóriuma (Kléruskongregáció), Szent István

Társulat, Budapest 1994, 43.
7 Uo.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 135



Krisztushoz, a Paphoz, úgy, hogy már „Krisztusnak, a Fônek képvi-
seletében tevékenykedhetnek.”8 Kegyelmi szempontból ez a kép-
viselet adja meg a papi lelkiség, és így az imádság jelentôségét és
jellegzetes vonásait is.

Jézus példa és kegyelmi forrás

Láttuk, hogy az imádság személyes kapcsolat Istennel, amelyben a
pap a lelkipásztori életet beszéli meg Kiválasztójával és Küldôjével.
A beszélgetésben az Atya a Fiút, Jézust állítja elé példaképül, és a
Lélek segítségével segíti abban, hogy ôt jobban megismerje, és kö-
vetni tudja. Az imádkozónak tehát elsôdlegesen Jézusra kell figyel-
nie. A következôkben Jézus imáinak néhány jellegzetes vonásával
foglalkozunk. 

1. Jézus mindig és mindenhol imádkozott

A Jézusról szóló leírásokat olvasva feltûnhet, hogy az evangélisták
fontosnak tartják megjegyezni, hogy Jézus mindig imádkozott. Így
például imádkozott, mielôtt kiválasztotta apostolait (Lk 6,12), ami-
kor a misszióba küldött tanítványai visszatértek útjukról (Mt 11,25),
amikor megszaporította a kenyeret (Mt 15,32–39), mielôtt engedte,
hogy az Olajfák hegyén a katonák elfogják (Mt 26,42). S végül
imádkozott a kereszten is (Mt 27,47; Lk 43,26).9 Imádkozott nem-
csak a kivételes döntési helyzetekben, hanem a hétköznapi élet 
pillanataiban is. Ezzel az evangélisták jelezni akarják, hogy Jézus 
állandóan imádkozott, azt is mondhatnánk, állandóan az Atya jelen-
létében élt. 

Az állandóan imádkozó Jézus alakját szemléletesen mutatja
be Márk evangélista. Leírása szerint a fárasztó kafarnaumi nap
után Jézus „fölkelt és kiment egy magányos (puszta) helyre, és

136 Beran Ferenc

8 Presbyterorum ordinis 2.
9 Vö. Az Imaórák Liturgiája I., 22k.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 136



ott (hosszasan) imádkozott” (Mk 1,35). Az észrevétlenül távozó
Jézus képe mintha mutatná, hogy neki még akkor is szüksége

van az imára, amikor mások pihennek. Az imádkozást kifejezô
ige (proshuceto) imperfektum alakja pedig mutatja, hogy Jézus
hosszasan imádkozott.10 Jézus imaigényének szükségességét
sejtetik a következô mondatok, hiszen az emberek utánaered-
nek, és mondják neki: „Mindenki téged keres” (Mk 1,37). Az
imában Jézus erôt kaphatott ahhoz, hogy fáradságos munkáját
folytatni tudja.

Azt is érdemes felfedeznünk, hogy a leírások szerint Jézus imája
nem csak idôben volt folytonos, hanem térben is, vagyis minden

helyen, élethelyzetben. Imája nem kötôdött csupán különleges
szent helyekhez, hanem a hétköznapi élet környezetéhez is. Így
például a csodálatos kenyérszaporítás után egyedül imádkozott
egy hegyen (Mt 14,23köv.), temetkezési helyen Lázár feltámasztása-
kor (Jn 11,41), magánházban az utolsó vacsorán (Mt 14,23).11 Ez-
zel nem csak azt jelezte, hogy az imádság nem kötôdik csupán kü-
lönleges helyekhez, hanem azt is, hogy Isten Fia eljövetelételével,
megtestesülésével az egész világ megszentelôdött, és minden hely
az imádság helyévé vált.12

Jézus példája azt üzeni a pap számára, hogy munkája közben ál-

landóan tartson kapcsolatot Istennel. Ez érthetô, hiszen a papnak,
mint Isten kiválasztottjának, Istent kell közvetítenie az emberek fe-
lé. Ennek a küldetésnek csak úgy tud megfelelni, ha „ismeri azt”,
akit képvisel. Azt is mondhatnánk, hogy az imádság, mint Istennel
való beszélgetés „kitágítja” a pap látószögét, perspektíváját, és ké-
pessé válik arra, hogy „Isten szemével nézze” az élet eseményeit.
Ezt azonban csak akkor tudja megtenni, ha megpróbál Isten jelen-
létében élni. Jézus imái a térbeli folytonosság szempontjából is pél-
daadóak. Igaz az, hogy a templom az imádság helye. Az Eucharisz-

Az imádság jelentôsége a pap életében 137

10 DÓKA ZOLTÁN, Márk evangéliuma, Ordass Lajos Baráti Kör, Budapest
1996, 35.

11 CLARET DE LA TOUCHE, L. M., Il sacro cuore e il sacerdozio, Torino 1980, 84.
12 RENÉ GUERRÉ, Spiritualità del sacerdote diocesano, Casa Editrice Mazziana,

Verona 1989, 110.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 137



tia jelenléte különös módon hathat az imádkozóra. Nagyon hasz-
nos az, ha a lelkipásztori élet eseményeit elôtte gondolja át. Az
evangéliumból azonban az is tudjuk, hogy Jézus a Szentlélek által
állandóan jelen van életünkben, és ötleteket adhat egy-egy eset
megoldásához.

2. Jézus mindenkiért imádkozott

Az elôzôekben láthattuk, hogy mivel Jézus imái a teljes életéhez
kötôdtek, azért idôben és térben folytonosak voltak. Ezt a teljes
élethez kötôdést fedezhetjük fel, ha imáit aszerint nézzük, hogy ki-
kért fordult a Mennyei Atyához. Az evangéliumot olvasva kitûnik,
hogy Jézus imájának köre nem volt lehatárolva, ô mindenkiért

imádkozott. Ez a megállapítás az Írás egyes részleteit összefûzve
igazolható. Így imádkozott az apostol Péterért, hogy meg ne fo-
gyatkozzék a hite, és hogy megerôsítse testvéreit (Lk 22,32), de
imádkozott a bûnösökért, az üldözôiért is, és imájában mentette
azokat, akik keresztre feszítették (Lk 23,34). Az a megállapítás,
hogy mindenkinek az üdvösségét fontosnak tartotta, és Isten elé
tárta, legjobban Jézus fôpapi imájában mutatkozik meg. 

A Szent János által leírt ún. fôpapi ima mintegy összefoglaló
bemutatása annak, hogy Jézus mindenkiért imádkozott. A leírás
szerint elôször imádkozott önmagáért, hogy az Atya dicsôítse
meg ôt (Jn 17,1). Ezt követôen könyörgött tanítványaiért, hogy
szentelje meg ôket az igazságban (Jn 17,17).13 Végül azokért fo-
hászkodott, akik tanítványai szavára majd hinni fognak ben-
ne (Jn 17,20), hogy egyek legyenek (Jn 17,21) és egységükkel
tanúskodjanak arról, hogy ôt az Atya küldte, és úgy szereti ôket,
ahogyan ôt szeretette (Jn 17,23). A harmadik könyörgés köre

138 Beran Ferenc

13 Magyarázat: „Jézusnak azért kellett megdicsôülnie és megszentelôdnie,
hogy ezután a tanítványokat is bevonhassa ebbe a szentségbe és dicsôségbe. Elô-
ször ô maga nyílt meg az Atya hívására, hogy aztán másokat is részesíthessen 
a tôle kapott ajándék teljességébôl.” BENEDIKT SCHWANK, János, Agapé, Szeged
2001, 498.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 138



már minden emberre vonatkozik, és ezen a helyen még hangsú-
lyozottabb formában megjelenik Jézusnak a lábmosásnál kifeje-
zett igénye: ô azáltal, hogy megmosta a lábukat, kifejezte szol-
gáló szeretetét, példát is adott számukra.14

Jézus imája jól jellemzi a pap imádságának sajátosságát. A lelki-
pásztornak nem csak önmagáért, vagy a templomba járó híveiért
kell imádkoznia, hanem minden emberért, hiszen a papnak egyete-

mes küldetése van. Elsôdleges küldetése a rábízott plébánia vagy
intézmény híveihez szól, de küldetése egyetemesnek mondható.
Erre az általános küldetésre a II. Vatikáni Zsinat is felhívta a figyel-
met, amikor hangsúlyozta: „Minden papi szolgálat részesedik
ugyanis annak a küldetésnek egyetemességében, amelyet Krisztus
apostolainak adott. Krisztus papsága ugyanis, melyben a papok ré-
szesednek, szükségképpen kiterjed minden népre, minden idôre;
nincs nemzet, faj és idô határai közé szorítva.”15 Jézus fôpapi imája
emellett a pap másokért mondott imájának tartalmára vonatkozóan
is példaértékû. Jézus azért imádkozik, hogy az egységükkel, amely
magában foglalja egymás elviselését, terheinek hordozását, tanús-
kodjanak Isten szeretetérôl a világban. 

Hitelesen mutatja be a mindenkiért imádkozó lelkipásztor alak-
ját Michel Quoist. Az egyik este, amikor a templomból hazafelé
ment, sokféle ismeretlen embert látott, akik sétáltak, akik egy köze-
li moziból tódultak ki, akik egy kávéház teraszán üldögéltek. A fel-
nôttek mellett észrevette a járdán játszadozó gyerekeket is, akik
apai érzéseket ébresztettek benne. A szövegbôl érzôdik, hogy a szí-
nes forgatag hatására átérzi a papi létbôl származó egyedüllétet, de
ugyanakkor az emberek látványa imára is serkenti, hogy számukra
Isten áldó kezévé, tanítását továbbadó ajkává tudjon válni. Esti imá-
ját ezekkel a szavakkal zárja:

„Uram, ma este, amikor már minden csöndes, és csak szí-
vemben érzem a magány keserû marását,

Az imádság jelentôsége a pap életében 139

14 Uo. 508.
15 Presbyterorum ordinis 10.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 139



Amikor az emberek gondja emészti lelkemet, és én képtelen
vagyok kielégíteni ôket,

Amikor az egész Világ nyomorúsága és bûne nehezedik a
vállamra egész súlyával,

Újra IGENT mondok Neked. 
Nem könnyû kacagással, hanem csöndes, alázatos, tudatos

elhatározással,
Színed elôtt egyedül, Uram,
A békés esti csöndben.”16

3. Jézus teljes szívvel imádkozott.

Az elôzô pontokban rámutattunk arra, hogy Jézus imáinak nem
voltak térbeli, idôbeli korlátai, és imádságainak személyi körébe
minden ember beletartozott. Témánk tárgyalásánál ezután Jézus

imáinak lelkületével, belsô hozzáállásával foglalkozunk. 
Az evangéliumnak több olyan részlete van, amely ablakot nyit

számunkra ahhoz, hogy az imádkozó Jézus lelkületét jobban meg-
értsük. A legismertebb imádság a Miatyánk, amelynek megszólí-
tásában Jézus Istent Atyának nevezi (Mt 6,9). Köztudott, hogy az
arám „Abba” szó bensôséges, személyes kapcsolatot jelez.17 Ezt a
személyes odaadást és meghittséget fejezi ki Jézus hálaadó imája,
amikor a misszióba küldött hetvenkét tanítvány visszatér. Ebben az
imában hálát ad azért, hogy senki nem ismeri az Atyát, csak a Fiú,
és az, akinek a Fiú ki akarja jelenteni (Mt 12,27). Ezt a bensôséges
kapcsolatot fejezik ki Jézusnak a kereszten kimondott utolsó szavai
is (Mt 27,47; Mk 15,34; Lk 43,26; Jn, 19,30). Az elsô két evangélium-
ban úgy tûnhet, hogy Jézus az Atyától távol kétségbeesetten hal
meg, hiszen Jézus a következô szavakat mondja: „Én Istenem, én
Istenem, miért hagytál el engem” (Mk 15,34). A szöveg mélyebb ér-
telmezése azonban rámutat arra, hogy bár átélte az Istentôl való tá-

140 Beran Ferenc

16 MICHEL QUOIST, Itt vagyok, Uram!, OMC, Bécs 1979, 82–85.
17 Vö. JOACHIM JEREMIAS, Paroles de Jésus. Le sermon sur La montagne, Paris

1967, 69–80; SCHÜRMANN, H., Il Padre nostro alla luce della predicazione di Gesù,
Roma 1967.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 140



volságot, „imádságos panaszával mégis felé fordul, és ezzel kinyil-
vánítja, hogy ô nem hagyta el Istent.”18

Külön érdemes foglalkozni a Zsidóknak írt levél 5. fejezetének
néhány versével, amely szintén Jézus lelkületét tárja elénk. A szer-
zô szerint „Jézus halandó életében hangos kiáltással és könnyhul-
latással imádkozott és könyörgött ahhoz, aki meg tudja menteni 
a haláltól. Istenfélelme miatt meghallgatásra is talált” (Zsid 5,7). 
A biblikusok, amikor ezt a szentírási szakaszt elemzik, két fontos
részletre, és az abból származó üzenetre hívják fel a figyelmet, ami
a szempontunkból lényeges. Az egyik az, hogy a levél szerzôje úgy
írja le Jézust, mint az áldozatot bemutató fôpapot, akinek az imája
lelke mélyérôl jövô felajánlás.19 A másik figyelemfelhívás Jézus
imádságának tárgyára vonatkozik. Ebben a kérdésben megoszla-
nak a vélemények.20 Albert Vanhoye szerint Jézus imádságának tár-
gya, vagyis az, hogy miért imádkozott és könyörgött hangos szóval
és könnyhullatással, az ebben az esetben másodlagos jelentôségû.
A hangsúly a belsô odaadáson, a lélek mélyérôl kinyilvánuló Isten-
tiszteleten, Istenre való ráhagyatkozáson van. A magyar fordítás ezt
a lelkületet az „istenfélelem” szóval adja vissza. Jézus mint fôpap
emiatt az istenfélelem miatt talált meghallgatásra.21

Ha a papi imádság jelentôségérôl és jellemzôirôl beszélünk, ak-
kor elsôsorban a papi imádság lelkületének fontosságát kell ki-
emelnünk. A pap imájának szívbôl, vagyis a lélek mélyérôl kell fa-
kadnia, hiszen a meghívó és a küldetést adó Isten kegyelmével az
ember szívét érinti meg, és belülrôl, a „szívbôl” származnak a to-
vábbi gondolatok és cselekedetek. Ezt a szívbéli érintettséget éli át
Jeremiás próféta, amikor meg akar szabadulni a küldetésétôl, és ki-
mondja: „De ilyenkor mintha tûz gyúlt volna a szívemben, és átjárta
minden csontomat. S ha megfeszítettem erômet, hogy ellenálljak:

Az imádság jelentôsége a pap életében 141

18 JOACHIM GNILKA, Márk, Agapé, Szeged 2000, 885.
19 Vö. ALBERT VANHOYE, Sacerdoti antichi e nuovo sacerdote, Editrice Elle di

ci, Torino 1985, 102.
20 Megjegyzés: Harnack szerint Jézus imája nem talált meghallgatást, J. Jere-

mias szerint pedig Jézus kérése az üdvösségre, a feltámadásra vonatkozott. Má-
sok szerint Jézus azért imádkozott, hogy Isten mentse meg ôt a félelemtôl. Vö.
ALBERT VANHOYE, I. m. 102köv.

21 Vö. uo. 104.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 141



belefáradtam és nem tudtam elviselni” (Jer 20,9). Hasonló érzést él-
hetett át Péter apostol is, amikor a Jézustól elhúzódó tömeget látva,
és annak magatartását ellensúlyozva Jézus elé áll és kimondja:
„Uram, kihez menjünk? Neked örök életet adó igéid vannak” (Jn
6,68). A fôapostolnak ezek a szavai jelzik, hogy Isten kegyelme se-
gítségével lelke mélyén felismerte Jézusban Isten Fiát, és kifejezte
iránta érzett hódolatát. Péter szavai – formai és tartalmi szempont-
ból – a szívbôl jövô imádság szavai voltak.

Az áldozatot bemutató fôpap, Jézus belsô lelkülete, az Atya elôt-
ti megnyílása, önfelajánlása, önátadása örök példa minden papi
imádság számára. Ugyanakkor azt is üzeni, hogy a pap akkor tudja
odaadni önmagát az Atyának, ha kialakul benne Jézus lelkülete.
Jézus a János evangélium fôpapi imájában beszél arról, hogy köve-
tôinek meg kell szentelôdniük az igazságban majd hozzáfûzi, „a te
szavad igazság” (Jn 17,17). A szövegmagyarázók szerint ebben a
részben Isten „szava” Isten Igéjét, vagyis Krisztust jelenti.22 Az igaz-
ságban való megszentelôdés tehát azt jelenti, hogy a papnak át kell
adnia magát Jézusnak, együtt kell mûködnie vele, hogy belôle me-
rítve, táplálkozva jó gyümölcsöt, „bô termést” hozzon (vö. Jn 15,5).
Szent Pál apostol a Filippieknek írt levelében is a jézusi érzület ki-
alakítására buzdítja olvasóit (vö. Fil 2,5–11). 

Minden papi imádság gyökere a belsô lelkület, amely az Isten
elôtti megnyílás, figyelô hallgatás, és ráhagyatkozás. Az imádság
így válik valóban „személyes kapcsolattá”. A hagyományban meg-
ôrzött papi imádságok is errôl a lelkületrôl tanúskodnak. Ez az ön-

feláldozás és önátadás mutatkozott meg a vértanú, Szent Polikárp
imájában, mielôtt a máglyát meggyújtották alatta,23 Loyolai Szent Ig-
nác és Vianney Szent János felajánló imájában. Az ars-i plébános
így fohászkodik azért, hogy még jobban tudjon részesülni abból a
szeretetbôl, ami lelkipásztori munkájának forrása:

142 Beran Ferenc

22 BENEDIKT SCHWANK, I. m. 501.
23 Szent Polikárp vértanúsága, in: Ókeresztény Írók 7., Vanyó László

(szerk.), Vértanúakták és szenvedéstörténetek, Szent István Társulat, Budapest
1984, 51.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 142



„Szívedben akarok lakni, szíveddel akarok szeretni, szíved-
ben akarok élni. Szívedbôl akarom meríteni az igazi sze-
retetet, amely felemészti a szívemet; benne erôt, világos-
ságot, kedvet és igazi vigasztalást fogok találni. 

Jézusom, szívem a te Szíved szeretetének oltára legyen, oltár,
amelyen magam neked áldozom.”24

A pap imájának egyik sajátossága, hogy kifejezôdik benne a Bol-

dogságos Szûz Mária iránti tisztelet. II. János Pál pápa a Szent Szûz
és a papság kapcsolatának alapját abban látta, hogy ô „minden en-
gedelmességnél jobban válaszolt a meghívó Istennek: annyira szol-
gálója és tanítványa lett az Igének, hogy lelkével és testével fogadni
tudta a megtestesült Igét, hogy odaajándékozza az emberi nem-
nek”.25 Az Igének, Jézusnak befogadása és továbbadása minden
pap elsôdleges feladata, ami csak imádság, vagyis a személyes kap-
csolat által történhet.

Összefoglalás

Tanulmányunkban arra kerestük a választ, hogy a pap életében mi-
ért van különleges jelentôsége az imádságnak. A válasz megadásá-
nál a pap sajátos élethelyzetébôl, a meghívottságból és küldetésbôl
kell kiindulnunk. A szentelésben kapott kegyelem által az Egyhá-
zon belül Krisztusnak, a Fônek a „képviseletében” részesül. Meghí-
vottsága miatt nyitott szívvel keresnie kell az Isten szavát, jelzéseit,
küldetése miatt azt tovább kell adnia a rábízottaknak, és azok
gondjait, örömeit Isten elé kell vinnie. Így kialakul életében egy
személyes kapcsolat Istennel, amit imádságnak hívunk. Az Úr pél-
dáját követve a papnak törekednie kell arra, hogy mindig és min-
denhol tudjon imádkozni, és minden ember sorsáért felelôsséget
érezzen. 

Az imádság jelentôsége a pap életében 143

24 Vianney Szent János felajánló imája, in: Akik Krisztus követségében jár-
nak, MKPK Hivatásgondozó Bizottsága, Budapest 1981, 161.

25 II. JÁNOS PÁL PÁPA Pastores dabo vobis kezdetû apostoli buzdítása a pap-
képzésrôl, Szent István Társulat, Budapest 1995, 154.

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 143



Irodalom

Presbyterorum ordinis kezdetû zsinati határozat a papi szolgálat-
ról és életrôl, in: A II. Vatikáni Zsinat tanítása, Szent István Tár-
sulat, Budapest 1975. 

A papi élet és szolgálat direktóriuma (Kléruskongregáció), Szent
István Társulat, Budapest 1994.

II. JÁNOS PÁL PÁPA Pastores dabo vobis kezdetû apostoli buzdítása a
papképzésrôl, Szent István Társulat, Budapest 1995.

ALBERT VANHOYE, Sacerdoti antichi e nuovo sacerdote, Editrice Elle
di ci, Torino 1985.

AGOSTINO FAVALE, Spiritualità del ministero presbiterale, LAS, Roma
1985.

RENÉ GUERRE, Spiritualità del sacerdote diocesano, Casa Editrice
Mazziana, Verona 1989.

ERICO CASTELUCCI, La spiritualità diocesana, San Paolo, Milano
2007.

CHARLES ANDRÉ BERNARD, Theologia spirituale, Edizioni Paoline, Ro-
ma 1982.

ALESSANDRO MAGGIOLINI – ANDREA CAELLI, L’unità del presbitero, Città
Nuova Editrice, Roma 2000. 

MAX THURIAN, L’identità del sacerdote, Piemme 1973.
FRANCESCO MARIELLI, Il ministero pastorale, EDB, Bologna 1993.
GISBERT GRESHAKE, Pap vagy te mindörökre, Szent István Társulat,

Budapest 1985.
MICHEL QUOIST, Itt vagyok, Uram!, OMC, Bécs 1979.
GASTON COURTOIS, Ketten a Mesterrel, OMC, Bécs 1969.
HENRI BOULAD, Az önátadás fényében, Ecclesia, Budapest 1994.
JÁLICS FERENC, Szemlélôdô lelkigyakorlat, Manréza–Korda, Dobogó-

kô–Kecskemét 1996.
A papi szolgálat (dokumentumok, tanulmányok, elmélkedések),

OMC, Bécs 1975.
Az elsô szeretet. Boldog papok vallanak, Bencés Kiadó, Pannonhal-

ma 1992.
Elôttünk járnak. Vallomás a lelkipásztori élet küzdelmeirôl és szép-

ségeirôl, Szent István Társulat, Budapest 2000.

144 Beran Ferenc

Old134 Beran  10/3/4 19:45  Page 144



KUMINETZ GÉZA

Az engedelmesség erénye, mint a klerikusi,
vagyis a kánoni engedelmesség alapja1

1. Bevezetés

Az engedelmességgel kapcsolatban az elsô észrevételünk, hogy
vele kapcsolatban sok volt a történelem során a félreértés, illetve a
visszaélés, akár a parancsolók, akár az alárendeltek részérôl, nem-
csak az Egyházban, de azegyes államokban is. Ez a vonás sejteti,
hogy az engedelmeskedés és a parancsolás erénye kevés ember-
ben lett valódi alkotóerôvé, mûvészetté (ars oboediendi et impe-
randi).

Az engedelmesség szó hallatán ma olyan asszociációk kelet-
keznek az átlagember, az átlaghívô tudatában, melyek azt sejtetik,
hogy az mintegy ellenlábasa az emberi szabadságnak, tehát nem
szabad teret adni neki. Ezt akarja elhitetni a felszínesség démona.
Ezzel szemben az igazság az, hogy az engedelmeskedés nem meg-
törni hivatott az emberi akaratot,2 hanem képessé akarja tenni arra,
hogy szolgálni tudja az eszményt, Isten akaratát, a közösség javát.
Az engedelmesség tehát egyáltalán „nem elviselt kényszer vagy
passzív alávetettség, hanem szabad odasimulás Isten szándéká-
hoz, amely még misztériumba burkolózik, de amelyet a Szó feltár
a hitnek. Ez az engedelmesség lehetôvé teszi az embernek azt,
hogy életét Isten szolgálatába állítsa, és megtalálja az örömet”.3

1 A tanulmány létrejöttét a K 76782. számú OTKA-kutatóprogram támogatta.
Ez a dolgozat bôvített változata a 2009. január 24–26-án a PPKE HTK által szerve-
zett Teológiai Tanárok Konferenciáján elhangzott elôadásnak.

2 Hacsak nem a rosszra hajló akaratot.
3 Vö. AUGRAIN, CH.–GUILLET, J., Engedelmesség, in: LÉON-DUFOUR, X. (szerk.),

Biblikus Teológiai Szótár, Róma 1976, 313.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 145



Az engedelmesség tehát a szabad döntés gyümölcse,4 ebbôl adó-
dóan az emberi szabadság, a felelôs életvezetés megnyilatkozási
módja.5

Az engedelmesség lelkületének megszerzése, vagyis az enge-
delmesség erényének a kivívása minden ember, minden krisztushí-
vô, és különösen pedig minden klerikus, illetve szerzetes számára
alapvetô fontosságú, mivel nélküle a legszebb apostoli tervek is
megvalósulatlanok maradnak,6 nélküle szinte minden más erény
csökevényes marad, következésképp éretlen személyiség mara-
dunk, azaz nem szilárdul meg kellôen a jellemünk. Ez a vonás a
klerikusok esetén azzal a veszéllyel is jár, hogy majd vak fog vezet-
ni világtalant. Igaz ez úgy az egyéni lelkivezetésre, mint a közösség
látható szervezésére, vezetésére. Ugyanakkor a parancsolás és en-
gedelmeskedés erényének, mûvészi fokának kialakulása, kialakítá-
sa, hosszas nevelés és önnevelés gyümölcse.

Ami különös aktualitást ad ennek a kényes témának, az nem
más, mint amit oly világosan körvonalazott már XV. Benedek 
pápa Ad beatissimi kezdetû beszédével 1914-ben, melynek lénye-
gét Scheffler János az alábbi módon foglalta össze: „A mai ember
nem tûr maga körül korlátokat, nem ismer maga fölött hatalmat.
Elôtte semmi sem elég nagy, semmi sem elég szent; isteni és embe-
ri tekintélyt egyaránt lábbal tipor. Ebbôl az autonomisztikus lelkü-
letbôl származik (…) a törvények megvetése, a tömegek lázongása
és mindannak arcátlan megvetése, ami parancs; ez bénítja meg a
fegyelmet, ez okozza azt a tömérdek bûntényt. És ami még szánan-
dóbb, ez a szellem az egyház szolgáit sem hagyta érintetlenül.”7

146 Kuminetz Géza

4 E szabad döntés kettôt jelent, s az engedelmesség mindkettôre vonatkozik,
nevezetesen az optio fundamentalis-ra és az optio specialis seu actualis-ra is.

5 Vö. GATTI, G., Ubbidienza, in: ROSSI, L.–VALSECCHI, A. (a cura di), Dizionario
enciclopedico di teologia morale, Roma 1974, 1185.

6 Vagy ha látványosan meg is valósulnak, azok nem az engedelmes lelkület
gyümölcsei lesznek, tehát értékük csekély az Úr szemében, és az Úr szemével lá-
tók szemében.

7 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 8.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 146



Ez az évszázaddal ezelôtt írott helyzetkép ma még sokkal iga-
zabb, mint volt egykor. Épp ezért sürgetô módon vissza kellene
állítani a klerikusi engedelmesség nagyrabecsülését, melyért alá-
rendelt és elöljáró egyaránt sokat kell, hogy tegyen. Egység a so-
kaságban a tekintély újrafelfedezésével és elismerésével lehetsé-
ges, ám ehhez paradox módon inkább a tekintély alanyainak,
hordozóinak kell különleges módon engedelmes lelkûnek len-
niük, hogy hozzá tudjanak simulni a törvény betûjéhez és szel-
leméhez, kitapintva bennük az adott esetben kívánatos parancsot.
E vonás nélkül értelmetlen akár a törvényhozás, akár a bírásko-
dás, akár a közigazgatás. E nélkül a szeszély és az önkény, a durva
érdekérvényesítés brutális eszközévé válik a jog, de az erkölcs és
az illem is. Ha a parancsolás szelleme vagy lelkülete megromlik,
az a parancsolóban zsarnoki akaratot, míg az alárendeltben a lá-
zongás, de legalább a passzív ellenállás és a szolgalelkûség szelle-
mét fogja kialakítani. A végeredmény az, hogy az ember elidege-
nedik tulajdon természetétôl, nem ismerve immár az igazi emberi
méltóságot.

Ebben a tanulmányban arra teszünk kísérletet, hogy felvázoljuk
az engedelmes emberi alapmagatartásnak a lényegét, megjelölve 
a rokon erényeket, illetve a többi erénnyel való kapcsolatát. Ki-
mutatva azt, hogy valódi engedelmesség csak ott van, ahol valódi a
tekintély. Tanulmányunk másik célja pedig az, hogy láttassuk, az
engedelmesség erénye képezi alapját a krisztushívôk egyházi en-
gedelmességének, sajátosan a klerikusok és a szerzetesek kánoni
és szerzetesi engedelmességének. A kellô engedelmesség nélkül
úgy elöljáró, mint alárendelt követhet el olyan hibát (bûnt, vagy
bûncselekményt), mely megnehezíti az egyházkormányzat haté-
konyságát, veszélyeztetve ezzel az egyházi közjót, a lelkek üdvös-
ségét.

2. Az engedelmesség erénye és helye az erények között

Az engedelmesség szoros kapcsolatban van a tekintély kategóriájá-
val, mivel az ember társas lény, s a társadalom békéje, rendje meg-
kívánja a vezetést. Egyike ama poláris ellentéteknek, melyek átjár-

Az engedelmesség erénye… 147

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 147



ják az emberi életet.8 Ebbôl adódóan a tekintély megtestesítôjének
hatalma van mindarra, amit a katolikus szóhasználat a közjó szolgá-
latának nevez. Krisztus Urunk is olyan vallási közösséget alapított,
mely hierarchikusan rendezett, tehát épp az örök cél elérése végett,
épp a parancsai megtartása és meg nem hamisítása végett létezik

148 Kuminetz Géza

8 Az emberi közösség tehát a maga természetébôl adódóan strukturált. És-
pedig úgy, ahogy azt Schütz Antal oly találóan írta le: „Szent Ágoston szerint Is-
ten a történelmet élô ember rendjét és életét mint valami fölséges költeményt
nagy mûvészettel mintegy ellentétekbôl építi föl: Deus ordinem saeculorum
tamquam pulcherrimum carmen ex quibusdam quasi antithesis honestavit (Civ
Dei XI, 18). Gondol ô itt olyan ellentétekre, mint férfi és nô, idôsebb és fiatalabb
nemzedék, parancsolók és engedelmeskedôk, közösség és egyesek – ezen a
vonalon van a tömeg és elit ellentéte is. A történelmi és társadalmi harmóniát
szolgáló ellentétek általában poláris ellentétek: mindegyikükben benne van az
egész, de sajátos hangsúlyozással; úgy hogy csak a kettônek a kölcsönössége és
erôjátéka biztosítja az egésznek gazdagságát és egyben egységét, és ha élô,
egészségét és termékenységét. Minden egészséges életfolyamat voltaképpen
poláris ellentéteken mint gyújtópontokon szerkesztett ellipszis. Amíg a két el-
lentétel a maga gyújtópont-körzetében marad, addig az életáramlás normális;
amikor kitör ebbôl a körzetbôl, kezdôdik a probléma; és amikor ez áttörte és el-
nyeléssel fenyegeti az ellenpólust, megjelenik a válság.” Ebbôl az elemzésbôl
adódóan a tekintélynek és a hatalomnak megvan a maga nélkülözhetetlen sze-
repe, s a tulajdonképpeni feladat az, hogy biztosítsuk csatornáit, hatásainak ér-
vényesülését, ôrizzük vallási – erkölcsi – jogi tisztaságát. Az embereket ugyanis
„nem lehet hatalom, s a belôle fakadó auktoritás nélkül vezetni, különösen nem
szenvedélyeikkel és rossz hajlamaikkal ellentétben, ellenirányban”. Ez a felfo-
gás azt tükrözi, hogy az egyén nem automatikusan fejlôdik emberi emberré, ha-
nem a társadalomban és annak sajátos erôtereiben, és önneveléssel (a felismert
és elismert eszmény felé való töretlen menetelésben). A társadalom nem az
egyének numerikus összege, ez még csak, vagy már csak tömeg. A társadalom
nem szívhatja magába az egyént (kollektivizmus, melynek alapja egy abszurd,
utópikus közösség), s az egyén sem bomlaszthatja fel a közösséget egy illu-
zórikus szabadságeszme miatt. Az autoritás és a hatalom tehát ésszerûek, mivel
az emberi természetbe vannak beleoltva. Vö. KUMINETZ, G., A tekintély és a ha-
talom mivolta és rendeltetése katolikus szemmel, in: Magyar Sion 2 (2008)
186–187.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 148



népe élén vezetés.9 És ahol vezetôk vannak, ott létezik a törvény, a
parancs és az engedelmeskedés.10 A vezetônek tudnia kell, hogy
mit és mikor és hogyan kell parancsolnia, míg az alárendeltnek azt
kell tudnia, hogy mikor, miben és hogyan kell engedelmeskednie a
törvényes rendelkezésnek. És itt van a probléma gyökere, ha gond
van az engedelmesség szellemével, mivel ez paradox módon foko-
zottan vonatkozik a vezetôre, hiszen neki elôre kell látni nagyobb
összefüggésben, hogy adott paranccsal mit is kíván elérni, s hogy
miképp is tud lenni az isteni parancsok jó sáfára. Ezért hangoztatta
mindig is a Katolikus Egyház az engedelmesség és alázat szellemét,
mert ezekkel az erényekkel vehetjük birtokba a hitet, a reményt, a
szeretetet, röviden szinte az egész erény-, vagy lelkiéletet. Ezek
azok az erények, amelyek, ha valóban megvannak, leginkább sza-
baddá tesznek minket, mivel közvetve vagy közvetlenül az isteni
igazsághoz kapcsolnak minket.

Az engedelmesség erénye ugyanakkor nincs ott sem a teológiai
erények között, sem az ún. sarkalatos erények között, mégis, bizo-
nyos értelemben megelôzi, kíséri és beteljesíti azokat.11 Magának 

Az engedelmesség erénye… 149

19 Ma szívesen nevezik ezt a tekintéllyel járó hatalmat szolgálatnak. Ám ezt a
szolgálatot „nem tekinthetjük pusztán a hatalmat gyakorló személy belsô maga-
tartásának, lelkületének. Nem csupán aszkétikus elvrôl vagy olyasmirôl van szó,
ami a hatalom gyakorlásához mesterségesen, külsô elemként járul. Ez a szolgálat
ugyanis éppen a hatalommal járó összes kötelességeknek és jogoknak való he-
lyes megfelelésben áll. A hatalmat eszerint kellô eréllyel és kellô törvényességgel
kell gyakorolni. (…) a kötelességek és jogok gyakorlásában minden önkény, de
minden gyengeség is elhomályosítja annak az egyházi funkciónak a tartalmát,
mely isteni rendelés folytán hárul azokra, akik az Egyházban a krisztushívôk ve-
zetésének és kormányzásának feladatát kapták. Végsô soron mind az önkény-
nek, mind a gyöngeségnek ugyanaz a következménye: a hatóság, a tekintély
megvetése, a társadalmi rendetlenség, vagyis magának a krisztushívôk szabadsá-
gának a megsértése”. Vö. ERDÔ, P., Engedelmesség és szabadság az Egyházban
az új Kódex szerint, in: ERDÔ, P., Az élô egyház joga. Tanulmányok a hatályos
kánonjog körébôl, Budapest 2006, 134.

10 Az ubi societas, ibi ius – ubi ius, ibi autoritas, – ubi autoritas, ibi praecep-
tum elvei szerint.

11 Az erényekrôl bôvebben lásd: KUMINETZ, G., A krisztushívôk reménye és
megvalósításának garanciái: az erények és hôsies gyakorlásuk, in: Teológia 42
(2008) 141–176; különösen 153–163.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 149



a szeretet erényének is nagy szolgálója és ösztönzôje, jelenléte biz-
tos hírnöke.12 Az engedelmesség aztán szorosan összefügg a sza-
badságunkkal is. Ezt már talán az a tény is sejteti, hogy Ádám és
vele az emberi nem bukását alapvetôen engedetlensége, vagyis
rendetlen szabadságvágya okozta és okozza, mert maga akart és
akar törvényt hozni önnön magának, nem ismerve el léte törvény-
hozóját: az egy igaz Istent.

Jelzett fontossága ellenére viszonylag kevés szó esik az enge-
delmességrôl manapság Isten népe között, sôt, mintha ez a lelkület
immár végleg a múlté lenne, hiszen ma evangelizálni kell, a hitet
terjeszteni, valami nagyot tenni Istenért. Ám ezek mögött a jelsza-
vak mögött ritkán van igazi Istennek adottság, sokkal több a büsz-
keség, amiben leleplezôdik az, hogy a mi ötletünkön, a mi apostoli
tehetségünkön van a hangsúly. Ám csak ott van, marad meg az iga-
zi szabadság, ahol megôrzik az emberek az engedelmesség eré-
nyét, lelkületét, mivel az élet alapszabályait nem mi alkotjuk, csak
felismerjük, és azokhoz szabadon kell hozzákötni magunkat, akár
áldozatok árán is. S ez az engedelmesség mûve.13

A figyelmes szem aztán észreveszi azt is, hogy Krisztus evangé-
liumát csak akkor tudjuk hirdetni, ha világosan ismerjük a tartal-
mát, vagyis ha kellôen birtokba vettük az igazságot. Sôt, ehhez még
a törvényes felhatalmazás is kell, hiszen honnan ennek hiányában
az igazolás, hogy valóban az egy igaz evangéliumot hirdetjük. Mert
hát sokan lépnek fel Krisztus auktoritásának leple alatt, de nem az
igazságot, vagy nem a teljes igazságot hirdetik.

Az igazság birtokba vételéhez elôször is figyelmesen kell hall-
gatnunk Krisztusra, Egyházára, amint az engedelmesség latin neve
is utal erre, ob-audire, odafigyelni, meghallgatni az üzenetet. Aztán
forgatni kell azt az elménkben, hogy ugyanazt értsük, érezzük, amit
értett és érzett a minket tanító személy is. És aztán engednünk kell,
hogy ez az igaz ismeret, mint kovász, utat törjön magának a lel-
künkben, mind jobban átitatva, átalakítva azt. Ezt a szempontot
emeli ki a magyar szó: engedelmesség. Engednünk kell, hogy vala-

150 Kuminetz Géza

12 Természetesen csak a valódi engedelmesség erénye hírnöke és jele a sze-
retetnek, s nem a szolgalelkûség, nem a hízelgô és képmutató magatartás.

13 A helyes engedelmesség és a helyes parancsolás mûve.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 150



mi megtörténjen körülöttünk, bennünk, vagy a mi közremûködé-
sünkkel. Meghódolás ez a nagyobbnak, ezért rokona az igazságos-
ságnak is. A felismert és elismert és engedelmesen szolgált igazság
aztán fegyelmez is minket, mérsékletre int, így válik a mértékle-
tesség erényének kifejlesztôjévé. Az engedelmesség végeredmény-
ben, egyfajta azonosulásban nyeri el teljességét, az értékkel való
együvé válásban. Ez a vonás pedig a bátorságot növeli bennünk,
hiszen meggyôzôdésünk, hitünk adja annak alapját.

De minek is, kinek is kell tehát engednünk ahhoz, hogy mi is
kedves fiak és leányok lehessünk Isten és ember elôtt? Egyszerûen
hagynunk kell csak, hogy az igaz tekintélyek növeljenek, emelje-
nek bennünket, elfogadva irányításukat, bízva abban, hogy felmu-
tatják nekünk az eszményeket és azokhoz hasonlatossá is tesznek
minket. Az igaz tekintély ugyanis az igazsággal, mint követendô ér-
tékkel kapcsol össze minket. És csak az igaz tekintély kapcsol ösz-
sze minket az értékkel. Feltételezi tehát a hitet, a tekintélybe vetett
bizalmat, melyet csak megerôsít a tekintély alanyának erkölcsi súlya.

Ki és mi minden lehet tekintély számunkra? Idôrendben elôször
talán a törvényes elöljáró parancsa (szülôk, közhatalom elöljárói,
vallási tekintély), akik megtanítanak minket a törvény szavára és
annak elôbb legalább külsô betartására.14 Ahogy ez az ismeret be-
épül a tudatunkba, úgy válik tekintéllyé számunkra a lelkiisme-
retünk szava, a törvény immár szívbe írt szava; de tekintély lehet
elôttünk a felismert és belátott igazság, elv, valamely belsô sugallat
(intuíció), vágy, megérzés, ötlet, szeretteink vágyainak teljesítése,
barát kérése, állapotbeli kötelesség, a többség akarata. Mindezeket
a késztetô tényezôket elnyomhatjuk, éleszthetjük és erôsíthetjük is.
Itt van az engedelmességnek az okossággal való kapcsolata.

Az igazi engedelmeskedés ugyanakkor nem pusztán a parancs
külsô és egyébként jó szándékú teljesítésében áll (bár adott eset-

Az engedelmesség erénye… 151

14 A tekintély egyik alapfunkciója, hogy fegyelmez és fegyelmezetté tesz. E fe-
gyelmezô erô Borbély Kamill OSB szerint ötféle van, így „a) esetleg az ember job-
bik énje, amikor pl. az ésszerûség elvei szerint jár el. Vagy lehet b) a társadalmi
szokás, c) egy állásánál, tudásánál stb. fogva parancsolónak elismert személy
vagy hatóság, vagy d) legmagasabb fokon a mindenek fölött álló isteni tekin-
tély”. Vö. BORBÉLY, K., A keresztény életalakítás elmélete, Pannonhalma 2009, 171.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 151



ben ez is hôsies tett lehet!), hanem a belsô meghajlásban is.15 Ami-
lyen lelkülettel adta ki az elöljáró a parancsot, olyan lélekkel kell
nekünk is eljárnunk, s ebben áll a tanítványság: ellesni a mester
mentalitását, kitalálván gondolatait, érzéseit, szándékait. Hozzá ha-
sonlóvá így lehetünk. Ebbôl eredôen nem mássá, hanem alapve-
tôen olyanná kell lenni, mint amilyen a Mester. A temperamentu-
munk, a kedélyünk, és egyéb pszichikai állandóink úgyis árnyalják
ezt a hasonlóságot.

De hát miért is kell engedelmeskedni a törvényes elöljáróknak?
Azért, mert ôk azon a poszton, mint Isten helyettesei állnak, s törvé-
nyes, és olykor kemény parancsaikat is lelkiismeretben kötelesek
vagyunk megtenni, mert tisztelnünk kell bennük a felsôbbséget.

Az engedelmesség nagy szakítópróbája igazában akkor követ-
kezik be, ha nem látjuk be a parancs értelmességét, vagy ha annál
jobb ötletünk lenne; vagy ha nem tekintjük hitelesnek a tekintély
egyébként törvényes hordozóját. Itt segíthet minket az a belátás,
hogy nem csak az lehet az igazság, amit mi belátunk, hátha az elöl-
járó jobban lát valamit nálunk. Illetve, nem lehet minden elöljáró
karizmatikus képességû, de ettôl nem csökkenhet legitimitása. Ilyen 
esetben csak arról kell megbizonyosodnunk, hogy a törvényes
elöljáró parancsol-e, hogy nem lépi-e túl hatáskörét, hogy nem kí-
ván-e nyilvánvalóan bûnös dolgot. Mivel ilyenkor inkább kell en-
gedelmeskedni Istennek, mint embernek.16

Ahhoz, hogy Isten akaratát megtegyük, józan észjárással és hal-
latlan akaraterôvel, önfegyelemmel kell rendelkeznünk; csak így

152 Kuminetz Géza

15 Vö. ROYO MARIN, A., Teologia della perfezione cristiana, Cinisello Balsa-
mo 1997, 687.

16 A parancsnak való engedelmesség motívuma igen sokféle lehet: „származ-
hatik 1. a cselekvés helyességének átlátásából (magamtól is úgy cselekedném),
2. szeretetbôl a parancsoló személye iránt (a kedvéért megteszem), 3. hálából
(mert a parancsoló jó volt hozzám), 4. kötelességérzésbôl (ez a beállítottságom),
5. könnyen befolyásolhatóságból (nem tudok ellenállni a parancsolónak), 6. bel-
sô gyöngeségbôl (nincs saját elgondolásom), 7. megszokásból (mindig így tet-
tem), 8. mások megtévesztése céljából (hogy jobbnak tartsanak, mint amilyen
vagyok), 9. a hatalomvágy leplezése céljából (az elôbbinek speciális esete), 
10. esetleg éppen rosszindulatból (mert tudom, hogy a parancs végrehajtása va-
lakinek árt) stb.”. Vö. BORBÉLY, K., A keresztény életalakítás elmélete, Pannonhal-
ma 2009, 154.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 152



nem lesz idegenné és a létbeli kibontakozásunkat fenyegetni lát-
szóvá a parancsoló akarat. Csak így nem lesz a szabadság akadálya.
Szent Bernát utolérhetetlen szépséggel írja le az engedelmes lelkü-
letet: „A készséges engedelmeskedô nem ismer halasztást; irtózik a
holnaptól; nem ismer késlekedést; ellesi a parancsot; szeme mindig
figyelmes, füle mindig nyitva, nyelve kész a beszédre, keze hajlan-
dó a cselekvésre, lába kész a futásra; mindig összeszedett, hogy
azonnal megragadhassa annak akaratát, aki parancsol”.17

Útja és módja tehát az engedelmesség annak, hogy hasonlóvá
váljék elménk, szívünk és erônk ahhoz, aki parancsol, aki végsô
esetben nem más, mint a minket teremtô és megváltó Isten. Ez a
legkedvesebb áldozat Isten elôtt, az engedelmes lélek, s az enge-
delmesség gyümölcse a béke, az a béke, amit Krisztus ad hû tanít-
ványainak.18 Maga Krisztus is élen járt ebben, hiszen engedelmes
volt mindhalálig, éspedig a kereszthalálig, és aki a szenvedésébôl
engedelmességet tanult.

Így értve és élve az engedelmeskedést, nem tesz az szolgalelkû-
vé, hanem bevezet méltóságunkba, szabaddá tesz, mert az igazság-
gal és a szeretettel köt össze minket.

Az engedelmesség feltételezi tehát azt, hogy nem egyenlôk bizo-
nyos szempontból azok, akik parancsolnak és engedelmeskednek.19

Az engedelmesség erénye… 153

17 Vö. TANQUEREY, A., A tökéletes élet. Aszkétika és misztika  II., Paris, Tournai, 
Roma 1932, 681.

18 Az engedelmesség egyébként a legtartósabb áldozat, mivel „a szentségi
áldozás csak néhány pillanatig tartó egyesülés Istennel; de a kitartó engedelmes-
ség állandó lelki egyesülést létesít a lelkünk és Isten között, úgy hogy mi Isten-
ben lakunk, aminthogy Ô is bennünk lakik. Mert csak azt akarjuk, amit Ô akar,
és azonkívül semmit sem akarunk: unum velle, unum nolle; egy az akarásunk,
egy a nem akarásunk. Ez az egyesülés a legvalóságosabb, a legbelsôségesebb, a
leggyakorlatiasabb valamennyi közül”. Vö. TANQUEREY, A., A tökéletes élet. Aszké-
tika és misztika II., Paris, Tournai, Roma 1932, 683.

19 Az engedelmesség erényében a súlypontok változhatnak, amint azt a tör-
ténelem tapasztalata jelzi számunkra. A római felfogás szerint a parancsoló tekin-
télye tartatott nagy becsben, míg a germán felfogás az engedelmeskedô hûségét
hangsúlyozta. Vö. SZUNYOGH, F. X., Szent Benedek világnézete, in: Religio 88
(1929) 25. A keresztény felfogásban a kettô egészséges ötvözetét találjuk, mely
egyforma intenzitással, bár más szempontból nézve, tartja fontosnak úgy a pa-
rancsoló tekintélyét, mint pedig az alárendelt tekintélyhez való hûségét.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 153



Aki parancsol, valamilyen okból elôtte jár annak, akinek parancsol.
Így a szülô, a tanító, a tudós, a mûvész, a munkahelyi vezetô, a tiszt,
a bíró, az államférfi, a pap nem ok nélkül ír elô valamit. Olyasvala-
mit parancsol, aminek ô már birtokában van, szemben neveltjével,
akinek azokat a készségeket meg kell szereznie. Ezzel az elôírással,
vagy fegyelmi renddel valamilyen célja van. Nevel, az igazságra
tanít, büntet, kormányoz, a szükséges javak elôállítását biztosítja.
Az engedelmesség óhatatlanul kapcsolatban van tehát a tekintély-
lyel,20 mely a katolikus felfogás szerint nem ellensége, hanem ba-
rátja az embernek. Szükségszerû útitársunk az emberré érés nagy
küzdelmében. Ugyanakkor a tekintély nem parancsolhat akármit,
hanem csak olyat, ami nem ellenkezik az emberi természettel.
Hogy mi nem ellenkezik az emberi természettel, azt írja körül az er-
kölcsi rend és az ún. természetjog-tan. Minden legitim tekintély en-
nek a két normatív rendnek a felügyelôje, érvényesítôje, s ezért va-
lamiképp Isten helyettese.21

154 Kuminetz Géza

20 A tekintély lényegébôl adódóan irányít, alakít, növel, nevel, gazdagít, s
ennek eszköze a parancsolás (itt a parancsolás szót a legtágabban értjük, tehát
magába foglalja az egyszerû kérést, tanácsot is), s ennek rendszere a jog és erköl-
csi rend, a fegyelem rendje. A keresztény világnézet és a keresztény ihletésû ne-
veléstan „az engedelmességben mindig erkölcsileg értékes magatartást látott. 
A keresztény bölcselôk a tekintélyt s a tôle követelt engedelmességet megkülön-
böztetik valamely erkölcsi törvény abszolút szükségességének logikai belátá-
sától, valamint a puszta szervilizmustól, a presztízsbôl és a gyengeségbôl eredô
önállótlanságtól s támaszkereséstôl; az elôbbi esetben nincs szó tekintélyrôl s en-
gedelmességrôl (a jót tenni kell: ez logikailag szükségképi elemzô ítélet), az
utóbbi esetekben pedig hiányzik az engedelmesség ésszerûsége s így etikai jelle-
ge. Az igazi tekintély az erkölcsi parancs abszolút érvényességének egy konkrét
parancsolóval való egyesülésébôl áll (határeset az, amikor az abszolút érvény és
a létteljesség teljesen fedik egymást: Isten). Innen van, hogy a keresztény neve-
léstanban a közvetlen engedelmesség Istennek, a közvetett pedig az ô helyette-
seinek (szülôk, állam) járó viselkedésforma. Istenben ugyanis az abszolút értékû
etikai elvek tökéletesen egyeznek az ô konkrét életvalóságával; a helyetteseknél
pedig elôtérbe nyomul a parancs belsô ésszerûsége és helyessége s ennek belá-
tása, szabad követése”. Vö. VÁRKONYI, H., Engedelmesség, in: FINÁCZY, E.–KORNIS,
GY.–KEMÉNY, F. (szerk.), Magyar Pedagógiai Lexikon  I., Budapest 1933, 481.

21 Mindaddig, amíg egyértelmûvé nem válik, hogy a gonoszságnak adta el a
lelkét a hatalom egyébként törvényes birtokosa.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 154



Az ember engedelmeskedhet az értéknek, Istennek, s ebbôl sza-
badság lesz, és engedelmeskedhet a bûnnek, s abból szolgaság
lesz.22 Engedelmeskedhet félelembôl, meghunyászkodásból, ér-
dekbôl, színlelésbôl is, amibôl szintén szolgaság származik.

Az engedelmesség erénye ugyanakkor nem máról holnapra érik
meg egy-egy ember lelkében, s válik jellemének állandó és kellôen
szilárd részévé. Itt is vannak kezdôk, haladók és érettek. A kezdôk-
nek mindenekelôtt arra kell képessé és késszé tenniük magukat,
hogy legalább külsô módon megtartsák a törvényes elôírásokat, s
hogy megtegyék mindazt, amire kérik ôket. A haladók pedig pró-
báljanak behatolni az engedelmesség lelkületébe, azaz, „ne eléged-
jenek meg azzal, hogy csak külsôleg engedelmeskednek, hanem
igyekezzenek belsôleg is alávetni akaratukat, nem csupán a nekik
kellemes dolgokban, hanem a kellemetlenekben is; tegyék ezt
nagylelkûen, panaszkodás nélkül, sôt, örvendve, hogy ezzel is ha-
sonlóbbak lehetnek isteni mintaképükhöz. Kerüljék fôleg azt a csa-
varó-eljárást, amellyel némelyek az elöljárók akaratát úgy kívánják
irányítani, hogy azt akarják, amit ôk akarnak. Mert, amint sz. Bernát
megjegyzi, ha valamit óhajtasz, és akár nyíltan, akár burkoltan oda
dolgozol, hogy lelki atyád parancsolja azt meg neked, ne hidd,
hogy ebben engedelmeskedel: csak megcsalod magadat. Hiszen
nem te engedelmeskedel a fellebbvalódnak, hanem ô engedelmes-
kedik neked”.23 Akik pedig érettek ennek az erénynek a gyakorlá-
sában, azok már nemcsak megteszik engedelmes lélekkel azt, amit
az elöljáró kér, hanem ellesve annak mentalitását, vele mintegy
együtt gondolkodnak, együtt éreznek, s abban a szellemben is hajt-
ják végre az utasítást, amilyen szellemben azt kiadta az elöljáró.

A régi nagy moralisták három alapelvet rögzítettek az engedel-
mességgel kapcsolatban:24 I. elv: Az engedelmesség a többi erköl-
csi erénynél – a vallásosság erényét kivéve – sokkal kitûnôbb és di-
cséretesebb erény. Ennek indoklásaként az alábbiakat hozták fel:

Az engedelmesség erénye… 155

22 Vö. GATTI, G., Ubbidienza, in: ROSSI, L.–VALSECCHI, A. (a cura di), Diziona-
rio enciclopedico di teologia morale, Roma 1974, 1183.

23 Vö. TANQUEREY, A., A tökéletes élet. Aszkétika és misztika  II., Paris, Tournai, 
Roma 1932, 678.

24 Vö. MÜLLER, E., Katholikus erkölcstan  II., Budapest 1877, 324–329.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 155



az engedelmesség olyan erény, ami a többi erény magvát veti el 
a lélekben, illetve a már elvetetteket megôrzi. Ez az erény ösztönöz
minden olyan erényes cselekmény végrehajtására, melyek pa-
rancsoltak. Megjegyzik ugyanakkor, hogy az engedelmesség kivá-
lóságával megfér az az állítás, mely szerint ez az erény azért nem
elôbbre való minden más erénynél. II. elv: Az egy igaz Istennek
mindenki mindenben engedelmeskedni köteles, s hasonló módon
a törvényes elöljáróknak is, mindabban, ami Isten akaratával nem
ellentétes. III. elv: Az engedelmességnek három foka van, a kez-
dôk, a haladók és a tökéletesek fokozatának megfelelôen. Az elsô
fokon „a parancsot csak a meghatározott idôben és módon tettleg
(kell) teljesíteni. Éspedig annál pontosabbnak látszik az engedel-
messég, minél elôzékenyebb a kifejezett parancs végrehajtásában,
fölfogva mégis az elöljáró akaratát. (…) Az ily külsô engedelmesség
azonban korántsem méltó az erény névre, hacsak az akarat aláve-
tése nincs meg. Az engedelmességnek magasabb, ti. második foka
az, ha az elöljárónak nemcsak a tett teljesítése, hanem az akarat alá-
vetése által is engedelmeskedünk, vagy ha ugyanazt akarjuk,
ugyanazt nem akarjuk, mit a parancsoló elöljáró. Ez az engedel-
messég valódi erénye, melyet az apostol is megparancsol, midôn
azt mondja, hogy szívbôl kell engedelmeskedni, azaz nem késedel-
mezve lanyhán, hanem készségesen és örömmel, mint az Úrnak,
akinek ti. személyét és tekintélyét az elöljárók képviselik (Ef 6,6–7).
Végre a harmadik fok az, ha az elöljárónak nemcsak a tett teljesíté-
se és az akarat alávetése által, hanem saját nézetünknek a feláldo-
zása által is engedelmeskedünk, s így ellenkezés nélkül ugyanazt
érezzük, mit ô; hacsak nyilván ki nem tûnik, hogy a parancs igaz-
ságtalan. Ez a tökéletes engedelmesség, melyet vaknak is szokás
nevezni, (…) mert ez által az ember teljesen megtagadja, s mintegy
áldozatul mutatja be önmagát az Istennek. Ily engedelmességgel
tartozunk Istennek és az egyház tévmentes tanító hivatalának”.25

Magának a természetfeletti hitnek az elfogadására is azért vagyunk
tehát képesek, mert van bennünk valamiféle engedelmeskedési
képesség (potentia oboedientialis).

156 Kuminetz Géza

25 Vö. MÜLLER, E., Katholikus erkölcstan II., Budapest 1877, 324–329.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 156



Az engedelmességgel és szellemével ellenkezik 1) per defectum
az engedetlenség (inoboedientia),26 mely mindig súlyos bûn amen-
nyiben a parancsoló, vagy a parancs alaki megvetésébôl ered. És-
pedig azért, mert ez a megvetés kevélységbôl, gôgbôl táplálkozik.
Lehet az engedetlenség oka hanyagság is, ami attól függôen súlyos
vagy kevésbé súlyos bûn, hogy mire vonatkozott a parancs. Az en-
gedetlenség bûne megengedi a parvitas materiae-t. Annál súlyo-
sabb az engedetlenség bûne, minél magasabb rangú volt a paran-
csoló és minél súlyosabb parancsot szegett meg valaki.27 Ugyancsak
hasonlóan egyre súlyosabb a vétke a vezetônek, ha minél fontosabb
dologban és minél magasabb hivatal révén ad ki igazságtalan paran-
csot (hoz túl kemény törvényt, mond ítéletet). Megjegyezzük, hogy
ugyanakkor az engedetlenség oka gyakran „inkább a parancsoló
személy rossz tulajdonsága miatti ellenszegülésbôl, kényelembôl, 
a parancsolt dolog helytelenítésébôl, méltatlankodásból ered”.28 2)
per excessum a szolgalelkûség (servilitas), mely minden különbség
nélkül tilos dolgokban is engedelmeskedik. Ebben nagy szerepe
van a félelemnek (vö. timor simpliciter servilis, et serviliter servilis).

Az engedelmesség erénye tehát egyszerre elv, készség és tevé-
kenység.29 Mint elv, egyfajta mentalitást, lelkületet jelez, mely hajlik
az elôírás, a kérés megtételére. Mint készség, ez a szoros értelem-
ben vett erény, az elvben kijelentett mentalitás készségét jelenti, és
végül, mint tevékenység e készségnek az okosság vezérelte kellô
és hôsies gyakorlását jelenti.

Az engedelmesség a személyi érés és tökéletesedés, vagyis az
életszentség iskolája tehát.30 Sôt, „az akaratedzés és jellemfejlesztés

Az engedelmesség erénye… 157

26 Az engedetlenségnek egyébként az alábbi okai lehetnek: „könnyelmûség
és feledékenység, félelem, pajkosság és kérkedés, ellenszenv, ellentmondás és
ellenszegülés, dac és konokság”. Vö. HUSZÁR, GY., Neveléstan a philosophia pe-
rennis alapján II. Különös neveléstan, Budapest 1934, 378.

27 Vö. PRÜMMER, D., Manuale theologiae moralis II., Barcinone, Friburgi
Brisg., Romae 1961, 458.

28 Vö. EVETOVICS, K., Katolikus erkölcstan II., Budapest 1940, 76.
29 Vö. HORVATH, A., Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin, Graz

1929, 33.
30 Vö. GATTI, G., Ubbidienza, in: ROSSI, L.–VALSECCHI, A. (a cura di), Diziona-

rio enciclopedico di teologia morale, Roma 1974, 1184.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 157



kiváló eszköze, sok más erény, elsôsorban az alázatosság, szolgá-
latkészség iskolája”.31

Az engedelmességnek lényegi oka a kormányzati hatalom (po-
testas regendi),32 melynek hármas gyökere van: 1. Isten és a szülôk,
2. a családfô és az emberi közösségek vezetôi és 3. az önkéntes alá-
vetés más uralmának (úr–szolga viszony, szerzetesség).33 Az enge-
delmesség terjedelme akkora, amekkora a parancsoló hatalma,
vagy illetékessége.34 Rögtön megjegyezzük, hogy Isten sem paran-
csolhat olyat, ami lehetetlen, vagyis olyan parancsot nem adhat,
amiben ellentmondás van. Továbbá ha Isten természete a szeretet,
akkor csakis olyat parancsol, ami nincs és nem is lehet ellentétben
szeretetével.

Összefoglalva: az engedelmesség erényén általában azt a kész-
séget értjük, melynek a segítségével bármely más erény által meg-
követelt cselekményt a megfelelô szándékkal végrehajtunk. Míg
sajátosan azt az erényt értjük, mely révén teljesítjük emberi, állapot-
beli, hivatali és egyéb kötelességeinket, valamint a törvényes elöl-
járó törvényét, parancsát.35 Egy másik felosztási mód szerint a szó
szoros értelmében véve csak akkor beszélünk engedelmességrôl,
ha „kifejezetten adott parancsnak teszünk eleget; tágabb értelem-
ben vett engedelmességrôl akkor beszélünk, ha az elöljárónak
nemcsak parancsként adott rendelkezését, hanem részleteiben ki
nem fejezett akaratát, óhaját is teljesítik”.36

Az engedelmesség erénye gyakorlásának terét jelentôsen befo-
lyásolja a krisztushívô által választott életállapot (már ez is enge-
delmesség gyümölcse, hiszen a hívó szó követése és az annak való
elkötelezôdés mutatkozik meg benne). Befolyásolja a betöltött hi-
vatal is és az egyéb megbízás. Több hivatal és megbízás esetén elô-

158 Kuminetz Géza

31 Vö. EVETOVICS, K., Katolikus erkölcstan II., Budapest 1940, 76.
32 A tekintély a tanításban és a kormányzati hatalomban mutatkozik meg.
33 Vö. NOLDIN, H.–SCHMITT, A.–HEINZEL, G., Summa theologiae moralis II., De

praeceptis, Oeniponte 1955, 246.
34 Vö. PRÜMMER, D., Manuale theologiae moralis II., Barcinone, Friburgi

Brisg., Romae 1961, 456.
35 Vö. MERKELBACH, B. H., Summa theologiae moralis II., Parisiis 1947, 814.
36 Vö. EVETOVICS, K., Katolikus erkölcstan II., Budapest 1940, 76.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 158



fordulhat az idôbeli, tárgybeli összeférhetetlenség, ami azt jelzi,
hogy olyan feladatokra nem szabad kötelezni az alárendeltet.

2.1. Az engedelmességgel rokon erények

Mint már jeleztük, az engedelmesség sok-sok erény ôre és anyja.37

Az engedelmességnek „más erény is lehet indoka. Így ha az Isten
fönsége iránti érzületbôl ered, akkor vallási cselekmény lesz; ha a
szülôk tiszteletére irányul, akkor kegyelet, ha azért történik, mert
ezt követeli a pápának, mint Krisztus helyettesének méltósága, ak-
kor a vallásos tisztelet cselekménye; ha azért, mivel az Istennek tet-
szik, a szeretet cselekménye; ha azért, mert az elöljáróknak tetszik,
az ezek iránti jóakarat cselekménye lesz. Ha pedig valaki határozot-
tan azért engedelmeskedik, mivel tisztességes az elöljáró parancsá-
nak engedelmeskedni, akkor az engedelmesség cselekménye”.38

Az „engedelmesség rászorít bennünket az önmegtagadás, a
bûnbánat gyakorlására, mert ezek számtalanszor meg vannak pa-
rancsolva a Szentírásban; az igazságosság, az istentisztelet, a szere-
tet és a többi erények gyakorlására, amelyek a tízparancsolatban
foglaltatnak. (…) Az engedelmesség erényekké és érdemekké vál-
toztatja át a legközönségesebb cselekedeteinket is, az étkezést, a
szórakozást, minden munkát. Mert mindaz, ami az engedelmesség
szellemébôl fakad, részesedik ennek az erénynek az érdemébôl,
Istennek tetszô cselekedet, amelyet egykoron meg fog jutalmazni.
Ellenkezôleg, mindaz, amit az ember az elöljárók akaratával ellen-
tétben tesz, még ha önmagában mégoly tökéletes dolog is volna,
alapjában véve nem egyéb, mint engedetlenség”.39

A szerzôk az engedelmesség rokon erényeiként tartják számon
az alázatot (humilitas), a tiszteletet (reverentia), a szerénységet

Az engedelmesség erénye… 159

37 Amint azt Szent Gergely mondja: „Oboedientia sola virtus est, quae virtu-
tes ceteras menti inserit insertasque custodit.”

38 Vö. MÜLLER, E., Katholikus erkölcstan II., Budapest 1877, 324. MERKELBACH,
B. H., Summa theologiae moralis II., Parisiis 1947, 816.

39 Vö. TANQUEREY, A., A tökéletes élet. Aszkétika és misztika II., Paris, Tournai, 
Roma 1932, 684–685.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 159



(modestia), az igazságosságot (iustitia), a türelmet (patientia), a
szelídséget (mansuetudo, lenitas).40 Szinte mindegyik sajátosan
fontos klerikusi erénynek is minôsül, sôt egyik-másik jelentôs és
tartós hiánya szentelési akadályként volt sokáig számon tartva (pl.
defectus lenitatis).

Ha pedig abból indulunk ki, hogy az emberben alapvetôen csak
egy erény van, s az a szeretet, és hogy a szeretet, amennyiben igazi,
a sajátos helyzetnek megfelelôen mutatkozik, mintegy az egyes
erények ruhájába öltözik. Ha elfogadjuk ezt az alaptételt, akkor az
engedelmességet is a szeretet megnyilvánulásának tartjuk, mivel 
a szeretet szolgálni akar, a szeretet nem a maga javát keresi. S ha
megfordítjuk a dolgot, akkor az engedetlenség a helytelen szeretet
jele.

2.2. Engedelmesség és szabadság viszonya

Külön fejezetet érdemel az engedelmesség és a szabadság viszo-
nyának megvilágítása, mivel ma olyan szellemi erôk is hatnak külö-
nös erôvel, melyek azt állítják, hogy a szabadság és az engedelmes-
ség egymást kizáró fogalmak. Ezek az erôk többnyire hasonló
módon ellentmondást látnak a tekintély és alárendelt kapcsolat-
ban, netán az Istent is úgy tudják csak elképzelni, mint aki lerontja
az ember legelidegeníthetetlenebb vágyait, jogait. A katolikus felfo-
gás szerint e fogalmak nemhogy egymást kizárják,41 hanem egye-
nesen azt állítja, hogy csak ott van igazi szabadság, ahol az embe-
rek hôsies módon gyakorolják az engedelmesség erényét. Ahol a
tekintély jótékony erôtere érvényesül, ahol az egy igaz Isten tiszte-
lete, vagyis törvényeinek megtartása tölti ki az emberek vágyát
(elöljáróét és alárendeltét egyaránt), ott veszi valóban birtokba az

160 Kuminetz Géza

40 A Szentlélek ajándékai közül a jámborság lelkével (pietas) mutat rokon-
ságot. A jámborság lelke alá tartozó erények az alábbiak: tekintélytisztelet, hála,
igazmondás, barátságosság, bôkezûség, méltányosság, a bátorság erényei. A kap-
csolódó erények: nagylelkûség, türelem, állhatatosság. Vö. ROYO MARIN, A., Teo-
logia della perfezione cristiana, Cinisello Balsamo 1997, 676–710.

41 Vö. GAMBARI, E., Vita religiosa secondo il Concilio e il nuovo Diritto Cano-
nico, Roma 1985, 323.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 160



ember a tulajdon méltóságát, s tartja tiszteletben az emberi jogokat
és kötelességeket.

Ebbôl eredôen más a Katolikus Egyház szabadságról való alap-
felfogása, mint a fentebb jelzett szellemi áramlatoké.42 Követ-
kezésképp az engedelmességrôl is másként gondolkodik. Maga 
a tanulási folyamat is felfogható úgy, mint engedelmeskedés a disz-
ciplinának, a szó kettôs értelmében, nevezetesen nemcsak a szak-
ismeretnek, hanem annak elsajátítási módjának is; vagy más sza-
vakkal: a célhoz vezetô eszközöket is használni kell. Ha tilos
engedelmeskedni, akkor értelmetlen a tanítás, az iskola is.

Az elsô észrevétel a szabadsággal és engedelmességgel kapcso-
latban: az ember nem születik se szabadnak, sem engedelmesnek,
de jó esetben szabad és engedelmes emberek veszik körül, akik
megtanítják arra, miképp is kell a szabadságot kivívni, az engedel-
messég által.

A második észrevétel az, hogy a szabadság nem azonos az ön-
kénnyel, a bármit tevés, a bármivé levés lehetôségével; a szabadság
épp az érték, a norma, az eszmény, az igazság ismeretét és megva-
lósítani akarását jelenti.

A harmadik észrevétel a szabadsággal kapcsolatban az, hogy az
emberi természet lényegét illetôen adott (bár az idôben sajátos
rendben bomlik ki), tehát bûntelenül és büntetlenül nem hághatjuk
át természetünk határait. A szabadság nem lerombolja természe-
tünket, hanem értékessé teszi, mert a személyiségbe integrálja az
eszményt, melyet bizonyos értelemben kívülrôl kap segítségül azért, 
hogy a saját szíve mélyén is rátaláljon.

A negyedik észrevétel a szabadsággal kapcsolatban, az, hogy 
a szabadság törvényt alkot, az emberi élet szabályait nemcsak fel-
térképezi, hanem tudatosan azon is akar járni, mivel különben nem
kibontakozik, hanem elsorvad és megrontott lesz az emberi lény.
És ez szükségképp feltételezi az engedelmesség aktusát. A tör-
vénnyel való elsô találkozás szükségképp heteronóm, de azok
érettünk hozattak, tehát autonómokká kell tenni, vagyis azoknak
az embert kibontakoztató és az emberi életet szolgáló jellegét úgy

Az engedelmesség erénye… 161

42 Errôl részletesebben lásd: KUMINETZ, G., A szabad akarat a tomista bölcse-
let és a kánonjog tükrében, in: Iustum Aequum Salutare 4 (2008) 23–56.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 161



kell tudni, hogy amikor felnövünk, az majd helyesen határozza
meg a tudatunkat. A törvényben az értelmesség felismerendô, mi-
vel az értelmes megfontolás gyümölcse, s így az engedelmeskedés
alapját egyfajta belátás képezi. Ez a belátás lehet általános, és konk-
rét, úgy, mint általában tudom, hogy a törvények érettem adattak,
csak épp most nem látom be egy konkrét parancs értelmességét
(ennek sok oka lehet: képtelen vagyok a felfogására, szenvedé-
lyek, önös érdekek, gonoszság miatt tiltakozom, s így az engedel-
mességet megtagadom), vagy a konkrét esetben válik világossá
elôttem a parancs ésszerûsége, számomra kötelezô volta. A törvény
és a parancs egyébként lehet nagyon is ésszerû, annak ellenére,
hogy nem látom be azt.

Az ötödik észrevétel a szabadsággal kapcsolatban a társas ter-
mészetünk, s ebbôl adódóan „az embernek el kell ismernie a töb-
biek szabadságát is ahhoz, hogy a mások szabadságával való köl-
csönhatásban maga is szabad lehessen. Hogy azonban ez a
követelmény megvalósulhasson, ezt lehetôvé tevô és védelmezô
jogi intézményekre van szükség, melyeket a szabadság intézmé-
nyeiként kell elfogadni, és erre a hivatásukra való tekintettel kell
megítélni”.43 A szabadság tehát feltételezi az erkölcsi és jogrendet, s
az annak való alávetettséget, feltételezi a szabad akaratot, s ez adja
az engedelmesség létjogosultságát.

A hatodik észrevétel a szabadság és az engedelmesség viszo-
nyában az, hogy az elöljáró és az alárendelt részérôl egyaránt felté-
telezi a dialogikus hangvételt, a partneri, a testvéri viszonyt.44 Amint
a parancs és az engedelmeskedés korrelatív fogalmak, hasonlóan
egymásra utalt a parancsnok (imperator) és a végrehajtó (executor)
viszonya. Mindkettô kell a kívánt cél eléréséhez.

A hetedik észrevétel, hogy a parancsolásnak és engedelmesség-
nek nemcsak egyes esetekre van meg a maga sajátos mechanizmu-

162 Kuminetz Géza

43 Vö. ERDÔ, P., Engedelmesség és szabadság az Egyházban az új Kódex
szerint, in: ERDÔ, P., Az élô egyház joga. Tanulmányok a hatályos kánonjog kö-
rébôl, Budapest 2006, 129.

44 Minden ember és minden krisztushívô emberi méltóságát tekintve egyen-
lô, melynek alapja szellemi mivoltunk, vagy más szóval istenképmás voltunk. 
A teremtett világ dolgai Isten lábnyomai (vestigia Dei), az ember több ennél,
imago Dei.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 162



sa, hanem meg kell lennie a maga tágabb kontextusának is. S ezt
jelentené a törvényhozó kormányzati beállítottságának alapos is-
mertetése és ismerete. Az alsóbb rangú törvényhozónak alkalmaz-
kodnia kell a felsôbb rangú ilyetén beállítottságához, s annak szem-
pontjai révén kell a sajátját kialakítania. Ez egyházmegyei szinten
egy lelkipásztori stratégia megalkotását és érvényesítését jelenti,
mely illeszkedik a nemzeti és nemzetek feletti hasonló alapstraté-
giába. Ezt kell elkészíteni, majd ezt kell elfogadtatni, legalábbis
megismertetni Isten népével, fôleg a papsággal. Ennek az ismeret-
nek a fényében szigorúbb parancsok, meglepô helyezések, intéz-
ményfejlesztések, átalakítások is könnyebben érthetôkké és elfo-
gadhatókká válnak, nem kis mértékben könnyítve meg ezzel az
engedelmességet. A jó vezetô sem feltétlenül a maga akaratát kere-
si, még akkor sem, ha épp az ô saját ötlete a valóban legjobb, ám
arra van a kisebb végrehajtási szándék a többség részérôl. Ilyenkor
az igazán bölcs vezetô megelégszik a csak jó, de a végrehajtók ré-
szérôl legnagyobb készséggel támogatott megoldással. A parancso-
lás irányát és jellegét az alárendeltek életstátusza, egyéni hajlamai is
behatárolják. Ugyancsak ezt a célt szolgálja a püspök azon köte-
lessége, hogy már a papnövendékeit alaposan ismerje meg, gyak-
ran látogatást téve a szemináriumban. Lehetetlenre ugyanakkor
senki sem kötelezhetô, amennyiben hiányoznak a természetes
vagy tényleges alapok, nem szabad az adott feladatra az arra kisze-
melt személynek az ilyen hivatalt odaadni. Amennyiben pedig egy-
általán nincs olyan személy, akinek a kellô felkészültsége nélkülöz-
hetetlen bizonyos tartós feladat végzéséhez, úgy nem szabad olyan
hivatalt létesíteni, olyan intézményt létrehozni, illetve mûködtetni.
A kellô szakértelem hiánya ugyanis rendszerint nagyobb kárt okoz,
mint az adott intézmény, hivatal tényleges hiánya. A parancsolás és
engedelmesség sikere és hatékonysága feltételezi továbbá azt is,
hogy az egyes elöljárók, akár koordinatíve,45 akár szubordinatíve

Az engedelmesség erénye… 163

45 Példa: Ha egyik püspök elbocsátja valamely kispapját, egy másik püspök
kérje ki e püspök véleményét, mielôtt felvenné kispapjai közé. Alapos indok nél-
kül pedig ne vegye papnövendékei közé. Az egymással való közösségben levés-
nek vannak sajátos egyházfegyelmi elôírásai, melyek kellô tekintetbe nem véte-
le, sérti a communio-elvet.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 163



tevékenykednek, összehangolt legyen a tevékenységük. Nagyon
oda kell figyelni arra, nehogy döntésünk harmadik személy jogos
érdekét sértse. Amennyiben ilyenrôl tudunk (ezt megmondja a ká-
nonjog tudománya, illetve az emberi bölcsesség), érdemben meg
kell vele beszélni tervünket.

A nyolcadik észrevétel az, hogy az igazi önmegvalósítás mindig
szabadon vállalt és megvalósított életcél választásában, tehát az
életeszménynek való engedelmességben áll. S a választott életálla-
pot parancsoló módon van jelen a mindennapokban, hiszen sajátos
kötelességekkel jár. Ezek megvalósítása sajátos imperatívuszok-
ként áll elôttünk, tehát parancsoló erejük van.

A kilencedik észrevétel az, hogy az élethivatásunkat, vagy az
életállapotunkat (házasság, papság, szerzetesség) is Isten hívásá-
nak engedelmeskedve, szabad döntéssel választjuk, és a döntéshez
való hûséges ragaszkodásunk szintén az engedelmességünket jelzi.

2.3. Az engedelmességre nevelés

2.3.1. Általában

Az ember nem automatikusan és szükségszerûen veszi birtokba
helyesen a szabadságát és méltóságát, hanem az erények kitartó
munkálásával, illetve az erényekre való neveléssel, önneveléssel.
Ide kell sorolnunk a bûnök leküzdését is. E kettô sikerén múlik a
léleknevelés és a jellemalakítás, mivel az utóbbi elsôsorban az aka-
dályokat hárítja el, míg az elôbbi az építést szolgálja jobban.46

Az engedelmesség iskolája a helyes önérvényesítés iskolája, egy
nagy és küzdelmes tanulási folyamat, melynek segítségével leépül
a helytelen önszeretet és helyet ad a helyes önszeretetnek.47 Szent
Benedek az alázatosságról írja az alábbiakat, de illenek szavai az
engedelmességre is: „Az alázatosság elsô foka azt követeli, hogy

164 Kuminetz Géza

46 Vö. SZUNYOGH, F. X., Szent Benedek világnézete, in: Religio 88 (1929) 20.
47 Azért is fontos megszereznünk a helyes önszeretetet, mivel ez a mértéke a

többi szeretetnek, sôt, magát „az Istent sem szerethetnénk, ha nem volna a mi ja-
vunk”. Vö. SCHÜTZ, B., Az alázatosság lényege, in: Religio 84 (1925) 123.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 164



minden órában ôrizzük meg magunkat – többek közt – az önakarat
bûnétôl, melynek követésétôl a Szentírás is tilt: A magad akaratától
fordulj el, és kérd az Urat imádkozva, hogy az ô akarata legyen meg
benned. Az alázatosság második fokán már nemcsak azért nem tel-
jesítjük önakaratunk kívánságát, mert ez a parancs, és így kényte-
len – kelletlen, de engedelmeskednünk kell, hanem nem is szeret-
jük már önakaratunkat és nem is vágyódunk arra, hogy kívánságai
teljesedjenek. (…) Nem jelenti ez az akarat gyengítését, megtarthat-
juk tehát a modern aszkézis és pedagógia tanítását az akarat neve-
lésérôl. Sôt ez a nemesebb értelemben vett akarati világ erôsítését
szolgálja, mert a kiölt Én helyébe Isten lép és az önakarat velleitása,
gyenge, erôtlen akarkodása helyébe az isteni Voluntas lép, ez az
egyetlen és fölséges hatalom, melynek szava a Fiat, és következmé-
nye a Factum est.”48 Ugyancsak Szent Benedek írja le a kevélység ti-
zenkét fokozatát, melyek szintén jelzik azt, hogy az engedelmesség
hányadik fokán állunk (a legutolsó fok jelöli a legnagyobb enge-
detlenséget): a kíváncsiság, a könnyelmûség, a hiú öröm, a hánya-
vetiség, a különcködés, a dölyfösség, a beképzeltség, a bûnök szé-
pítgetése, a hamis gyónás, a lázadás, a szabadon való vétkezés, és
végül a vétkek megszokása.49

A nevelômunkában az engedelmességet illetôen azt írják a hitelt
érdemlô tekintélyek, hogy annak gyakorlását a gyermeknél nem le-
het elég korán elkezdeni, ám ennek a legnagyobb szelídséggel és
igazságossággal kell párosulnia. Sôt, úgy kell történnie, hogy a gyer-

Az engedelmesség erénye… 165

48 Vö. SZUNYOGH, F. X., Szent Benedek világnézete, in: Religio 88 (1929) 23.
49 Vö. SZUNYOGH, F. X., Szent Benedek világnézete, in: Religio 88 (1929) 24.

Az alázatosság tizenkét foka szintén Szent Benedek szerint: 1. A töredelmes szív;
az Isten és ítéletének félelme; az összeszedettség Isten jelenlétében. 2. Önaka-
ratunk megtörése. 3. Az engedelmesség, mégpedig Isten iránt való szeretetbôl. 
4. A méltatlanságok és sértések türelmes elviselése. 5. Kísértéseink és bûneink
megvallása lelki vezetônk elôtt. 6. Mindennel való megelégedettség, mert ér-
demtelenek vagyunk bármi jóra. 7. Mindenkinél kevesebb értékûnek tartsuk ma-
gunkat. 8. Minden különcködés kerülése szóban és cselekedetben. 9. A hallga-
tagság szeretete és gyakorlása. 10. A hangos nevetés kerülése. 11. A szelíd,
nyugodt, alázatos, de méltóságos, kevés, de meggondolt szavú beszéd. 12. A bel-
sô alázatosságunknak megfelelô külsô viselkedés. Vö. SZUNYOGH, F. X., Szent Be-
nedek világnézete, in: Religio 88 (1929) 26–27.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 165



mek a „nevelôi parancsokban és szabályokban semmi önkényest
ne lásson, a növendék tehát a természet törvényeit követi, ame-
lyeknek a nevelô éppúgy alá van vetve, mint ô”.50 A parancs az irá-
nyítás végsô szava legyen, tehát elôbb buzdítani kell, majd tanácsot
adni, késôbb inteni, s csak ha ezek a módok elégteleneknek bizo-
nyulnak, akkor kell szoros értelemben véve parancsolni.

Az engedelmesség „elismeri a felsôbb akaratot és nem kényszer
által, hanem megfontolás és kötelesség által. Az engedelmesség
szükséges. Ui. a természeti dolgokban azt tapasztaljuk, hogy az al-
sóbbakat a felsôbbek mozgatják. És ezért szükséges, hogy az em-
beri társadalomban a felsôbbek mozgassák az alsóbbakat akaratuk
által az Istentôl rendelt tekintély erejénél fogva. (…) Ha az ember
nem szerzi meg az engedelmesség készségét, akkor a felügyelet 
és a parancsok bosszantják ôt; haragszik, zsörtölôdik, elégedet-
lenkedik, ellenségeskedik, aminek természetes következménye 
az állásbeli vagy állapotbeli kötelességek elhanyagolása s ennek
természetes következménye a baj és kellemetlenség. Mindez (…)
megzavarja a kedély nyugalmát és derûjét, feldúlja a szív békéjét,
ami pedig a földi boldogsággal is ellentétben van. Tehát a földi bol-
dogság is engedelmességet követel”.51

Rá kell nevelni a gyermeket, az ifjút, hogy elsô állapotbeli köte-
lességük az engedelmeskedés legyen. S hogy az erre vonatkozó
rendszeres ellenôrzést ne tolakodásnak, ne személyiségi jogainak
megsértésének vegye, hanem olyan visszajelzésnek, mely lelkiis-
mereti ítéletének helyességét igyekszik mélyíteni, éberen tartani.
Vagyis valódi szabadságába kívánja bevezetni és ott megtartani.

Az engedelmesség, amennyiben helyesen vezetik rá a gyerme-
ket és a fiatalt erre az erényre, vagyis ha kialakul benne az igazi en-
gedelmes lelkület, akkor az nagy támaszává válik a jellem szilárdsá-
gának és állandóságának, mivel épp az engedelmes alapállás teszi
késszé az embert akarata segítségével arra, hogy egész valója állan-
dó jelleggel egy célra irányuljon. Csakis az egységes életcél, mint

166 Kuminetz Géza

50 Vö. VÁRKONYI, H., Engedelmesség, in: FINÁCZY, E.–KORNIS, GY.–KEMÉNY, F.
(szerk.), Magyar Pedagógiai Lexikon I., Budapest 1933, 482.

51 Vö. HUSZÁR, GY., Neveléstan a philosophia perennis alapján II. Különös
neveléstan, Budapest 1934, 374–377.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 166



igaz életeszmény megvalósítása illik az emberhez. Az engedelmes
lelkület rendezi a sokféleséget eggyé, vagyis a vérmérsékletet, a ter-
mészeti hajlandóságot, az érzelmi világot, a cselekvésmódot, a szen-
vedélyeket, a hangulatot, a képzelôtehetséget, a szokásokat, az ér-
telmi és akarati aktivitást, az életeszményt harmonikusan szolgálni
képes és kész integrált személyiséggé.52 Az istenszolgálat, vagyis a
servitium Dei nem nélkülözheti a regimen sui-t, vagyis az önfegyel-
met és önuralmat.53 Eszményeinknek szolgálni pedig nem más, mint
azoknak a kellô idôben és a kellô módon engedelmeskedni.

2.3.2. Az engedelmesség sajátosan: Az engedelmességre nevelés 
a papnevelésben, a papi életben

A II. Vatikáni Zsinat pasztorális indíttatású elôírásai gyakorlatilag
közérthetô módon fogalmazzák meg és alkalmazzák a papnevelés-
re az engedelmességgel kapcsolatos fentebbi teoretikus jellegû meg-
állapításokat.

Az OT 9. azt mondja, hogy: „A papnövendékek világosan értsék
meg, hogy nem uralkodásra vagy valamilyen megtisztelô állásra
vannak rendelve, hanem Isten szolgálatára és a lelkipásztori munká-
ra vannak lefoglalva. Különös gonddal kell nevelni a növendékeket
a papi engedelmességre, az igénytelen életmódra és az önmegtaga-
dás szellemére, hogy szokják meg a készséges lemondást azokról a
dolgokról is, melyek megengedettek ugyan, de nem hasznosak, és
mindig a megfeszített Krisztushoz akarjanak hasonlóvá válni. Föl
kell világosítani a növendékeket a papi élet terheirôl, el nem hallgat-
va a papi élet semmilyen nehézségét; de a rájuk váró tevékenység-
ben ne csak a veszélyeket lássák, hanem épp a lelkipásztori munká-
ból merítsék a lehetô legnagyobb erôt lelki életükhöz.”

A PO 15. így fogalmaz: „A pásztori szeretet tehát arra ösztönzi a
papokat, hogy e közösségben cselekedvén saját akaratukat az enge-

Az engedelmesség erénye… 167

52 Vö. TÓTH, J., A jellemrôl, in: Religio 74 (1915) 707.
53 Az önuralom elsôdlegesen abban áll, hogy az értelem és a nemesebb ér-

zelmek uralkodnak az ösztönösségen, az állhatatlanságon. Vö. GILLET, M., A jel-
lemnevelés, Budapest 1913, 45.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 167



delmesség által adják oda Isten és a testvérek szolgálatára, azáltal,
hogy hittel elfogadják és végrehajtják mindazt, amit a pápa, saját
püspökük vagy más elöljárójuk parancsol vagy ajánl; a rájuk bízott
legszerényebb vagy legszegényebb munkakörben is örömest hoz-
zanak áldozatot, sôt magukat is áldozzák föl. (…) Ez az engedelmes-
ség, mely Isten fiainak érettebb szabadságára vezet, természeténél
fogva megkívánja, hogy amikor a papok munkájuk közben a szere-
tet sürgetésére és az Egyház érdekében bölcs megfontolásokkal új
utakat keresnek, bizalommal terjesszék elô elgondolásaikat, és bát-
ran hozakodjanak elô a rájuk bízott nyáj szükségleteivel; legyenek
azonban mindig készen arra, hogy azok ítéletének vessék alá magu-
kat, akik Isten Egyházának kormányzói. Ezzel az alázatossággal és
ezzel a felelôs és önkéntes engedelmességgel a papok Krisztushoz
válnak hasonlóvá, hiszen ugyanaz a lelkület van bennük, amely Jé-
zus Krisztusban volt, aki szolgai alakot öltött, kiüresítette magát és
engedelmeskedett mindhalálig (Fil 2,7–8), s ezzel az engedelmes-
séggel gyôzte le és váltotta meg Ádám engedetlenségét.” Lényegé-
ben ugyanezt a szöveget ismétli a Pastores dabo vobis 49.

A zsinat tehát irányelveket mondott ki, amit a papnevelés során,
illetve a papi életben meg kell valósítani. Ebben segítenek a papne-
velô elöljárók, s a papnak majd kellô önállósággal kell tudnia a ma-
ga papi életét kormányoznia. Amilyen mértékben jutott el a regi-
men sui-hoz, olyan mértékben tud majd servus Dei lenni, azaz lesz
hasznos a szolgálata.

A lelkipásztori erények között foglal helyet az engedelmesség
erénye. De melyek is a lelkipásztor számára oly fontos erények? Két
csoportot különböztethetünk itt meg, éspedig 1) azokat, melyekre
a papnak, mint papnak van szüksége. Ezek: a jó keresztény élet, hit
és vallásos érzület, alázatosság, türelem és szelídség, józanság és
mérséklet, tisztaság, erkölcsös és magába vonult élet, önfeláldozó
lelkület és a szegénység kedvelése, végül a lelki erôsség, és 2) azo-
kat, melyekre a lelkipásztornak, mint a nép pásztorának van szük-
sége. Ezek: a lelkipásztori tudomány, életszentség (jámborság), a
lelkipásztori okosság és buzgóság.54

168 Kuminetz Géza

54 Vö. RÉZBÁNYAY, J., A lelkipásztor személye, in: Hittudományi Folyóirat 8
(1897) 398–399.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 168



A korábbi Kódex kifejezetten említette, hogy a klerikusoknak
fokozottabban kell az életszentségre törekedniük, szemben a világi
hívôkkel.55 Ez pedig az összes erények hôsies gyakorlására vonat-
kozott, köztük az engedelmességre is. Tulajdonképpen minden
kötelesség teljesítése az engedelmesség kategóriájába is tartozik,
tehát a klerikusi kötelességek mind.56

3. Az engedelmesség a kánonjog tükrében

Mindezidáig az engedelmesség erényérôl, nevelésérôl, szóltunk.
Elérkeztünk ahhoz a ponthoz, amikor az engedelmesség készségét
feltételezve, vázolhatjuk a kánonjog által megkívánt engedelmessé-
get, közelebbrôl a klerikusi és a szerzetesei engedelmességet, me-
lyeknek közelebbi alapja a felszenteltség és az inkardináció, illetve
a klerikusi állapot, végül a szerzetes fogadalom.57

3.1. A klerikusok kánoni engedelmessége

Az engedelmességgel kapcsolatban a Kódex fôleg a pápát és a saját
ordináriust jelölte meg, mint fô tekintélyeket, de ide értendô az
összes törvényes feljebbvaló is. Ugyanakkor az engedelmességnek
a hitbeli tanítás vonatkozásában is van jelentôsége, hiszen a kleri-
kus, mint Krisztus szolgája, egyúttal az Egyház szolgája is, aki nem
a maga nevében beszél, ezért az Egyház tanítása szerint, annak
szellemében kell gondolkodnia és beszélnie, együtt érezve az Egy-
házzal (sentire cum Ecclesia). Mindazonáltal a kánoni engedel-
messég sem vak és határ nélküli engedelmesség. Mindig feltételezi

Az engedelmesség erénye… 169

55 Vö. 124. k. CIC 1917: „A klerikusok kötelesek a laikusoknál szentebb kül-
sô és belsô életet élni s nekik erényben és jó cselekedetekben jó példát adni.” Ez
az elôírás nagyon kitûnô kifejezése volt annak, hogy a tekintély hordozójának
sokkal inkább kötelessége az erkölcsi eszmény megtestesítése, mivel ez adja
tényleges tekintélyének erkölcsi tôkéjét.

56 Ide soroljuk az állapotbeli, a hivatalbeli és az esetleges megbízásból szár-
mazó kötelezettségeket.

57 Vö. ERDÔ. P., Egyházjog (Szent István Kézikönyvek 7), Budapest 2003, 240.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 169



a klerikus pozitív hozzáállását, alkotó kedvét, az elöljáró részérôl
pedig az értelmes rendelkezés elvét. Az engedelmesség körét álta-
lában és sajátosan szokta meghatározni a kánonjog tudománya. Így
általában a kánoni engedelmesség határait a természetjog és a téte-
les egyházi törvény vonja meg. Ez azt jelenti, hogy az illetékes elöl-
járó sohasem parancsolhat semmi olyat, ami az isteni törvénnyel,
joggal és a kánonjoggal (elôírás vagy tilalom) ellentétes. Ez a pa-
rancs lehet figyelmeztetés is.58 Nem parancsolhat bûnös dolgot
sem. Adott esetben figyelembe veendô az elöljáró felmentési jog-
köre, az érvényes törvényrontó jogszokás, illetve a részleges jog
elôírása, valamint az esetleg érvényben levô privilégium, végül a
konkordatárius jog elôírása.59 Természetesen, ha nincs tételes ká-
noni törvény, úgy rendelkezhet az erkölcsi törvényszabta kere-
teken belül az elöljáró.60 A kánoni engedelmesség továbbá, az egy-
házi hivatalra és a klerikusi állapotra és az azokkal kapcsolatos
dolgokra vonatkozik. Ezért az elöljárónak jogában áll olykor kiter-
jesztenie az engedelmesség megkövetelését olyan esetekre is,
amely ugyan a klérus magánjellegû tevékenységét érinti, de az en-
gedelmességet a vallás, az erkölcs érdeke, vagy a papság tevékeny-
ségének a védelme, illetve mûködésének hatékonyabbá tétele teszi
indokolttá. Ezen túl, ha az elöljáró még fokozottabb engedelmes-
séget kíván meg, úgy azt vagy egyéb címen, például szerzetesi
fogadalom, magánfogadalom, ígérô eskü címén teheti meg (ha kle-
rikusa ilyen fogadalmat, vagy esküt tett). Ebben az esetben a köte-
lezettség jogi jellegû is (ex iustitia).61 Egyéb esetben az engedel-
meskedés csak erkölcsi kötelezettségként (ex virtute) értendô.
Esküt, vagy ígéretet bizonyos hivatalok esetében ma is elôír a Kó-

170 Kuminetz Géza

58 Vö. WERNZ, F.–VIDAL, P., Ius Canonicum Codicis Normam Exactum. To-
mus II. De personis, Romae 1928, 101.

59 Vö. CONTE A CORONATA, M., Institutiones iuris canonici ad usum utrius-
que cleri et scholarum. Vol. I., Taurini, Romae 1948, 215.

60 Bár ez utóbbi esetben a kötelezettség nem jogi, hanem erkölcsi jellegû
lesz.

61 A jogi kötelezettség azt jelenti, hogy az adott elôírás megsértése büntetés
terhe alatt kötelez, vagy ilyen kötelezettséget adhat neki az elöljáró. Az erkölcsi
kötelezettség esetében a „bûn terhe alatt kötelezô” az irányadó elv.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 170



dex.62 A püspök elôírhat az egyházmegyéjében ilyen szokást egyéb
hivatalok elnyeréséhez is.63

A kánoni engedelmesség megkövetelése, vagyis a klerikus jogi
értelemben vett kötelezése (ami nem megtévesztés, nem meg-
félemlítés, nem kényszer alkalmazása, nem megzsarolás, nem
szükséges információ visszatartása!) sajátosan az alábbiakat jelenti:
1) A klerikus köteles elfogadni azt a hivatalt, amit az ordinárius ki-
jelöl számára. Az ordináriust a megfelelô hivatal kijelölésében két
dolog kell, hogy vezesse: a) az Egyház szükséglete: nincs más esz-
köze a szükséglet kielégítésének, mint a klerikus kijelölése az adott
hivatalra; b) a kánoni akadály hiánya: a klerikus egészséges, nem
kell a nép gyûlöletétôl tartani, a klerikust nem fenyegeti semmi
olyan veszély, aminek lelke kárát látná; illetve ha a klerikusnak
nincs olyan hivatala, ami összeférhetetlen (incompatibilitas officio-
rum) a kilátásba helyezett hivatallal.64 Ilyen akadály fennálltának
megítélése már nem tartozik olyan kizárólagossággal az ordinárius
megítélésére, mint az elôbbi feltételé, vagyis az egyház szükségle-
téé. Éspedig azért nem, mert sokszor olyan személyes és fôleg bel-
sô akadályozó körülményekrôl van szó, melyeket csak maga a kle-
rikus ismerhet.65 Itt tehát az ordináriusnak nagy emberismeretrôl és
bölcsességrôl kell tanúságot tennie a kellô döntés meghozásához.

Az engedelmesség erénye… 171

62 Vö. 833. k. 5–8. pontjai esetében hûségeskü letétele kötelezô a hatályos
latin jog szerint, míg ugyanezen kánon egésze jelzi a hitvallás letételére kötele-
zettek listáját. Vö. ERDÔ, P., Egyházjog (Szent István Kézikönyvek 7), Budapest
2003, 424.

63 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 18.

64 A hivatalok összeférhetetlenségére vonatkozóan a kánonjog taxatív mó-
don fel tudja sorolni azokat az eseteket, amelyekben a törvényhozó kifejezetten
úgy rendelkezett, hogy az adott hivatal más adott hivatallal összeférhetetlen,
vagy idô, tárgy, kompetencia, a dolog természete, körülmények miatt. Mivel a
jog nem tiltja, a püspök kezelhet bizonyos hivatalokat ezen felül úgy, mint ame-
lyek valamilyen sajátos ok miatt összeférhetetlenek. Ezt vagy a részleges jog,
vagy törvényes jogszokás tartalmazza, vagy csak tényleges szokás, vagyis ilyetén
kormányzati beállítottságát ismerô alárendeltjei ismerik.

65 Vö. CONTE A CORONATA, M., Institutiones iuris canonici ad usum utrius-
que cleri et scholarum. Vol. I., Taurini, Romae 1948, 215.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 171



Mindazonáltal alapelvként itt is megállapítható, hogy az ordinárius-
ra tartozik annak végsô megítélése, hogy rendelkezésébôl miféle
fizikai, erkölcsi, lelki károk/elônyök keletkezhetnek a klerikusra,
vagy az Egyházra nézve.66 Ha nehéz is a parancs elfogadása, ilyen
körülmények között is tartózkodnia kell a klerikusnak az elöljáró il-
letéktelen és tiszteletlen bírálatától, illetve a nyilvános zúgolódás-
tól. Ugyanakkor lehet megalapozott a klerikus kételye, hogy súlyo-
san méltánytalan és jogtalan volt az elöljárói parancs. Ilyen kétely
esetén mi a teendô? Nemcsak az ordinárius kerülhet nagy dilemmá-
ba a rendelkezése során, hanem a klerikus is az engedelmességgel
kapcsolatban. Az alapelv, hogy engedelmeskedni kell a fôpásztor-
nak, bizonyos kivételt látszik megengedni. A dolog megítéléséhez
az elsô elvet a perjogból vesszük: nemo iudex in causa sua. Magát a
dolgot sérelmesnek érzô klerikus tehát nem lehet az ügy eldöntôje,
bírája.67 Kétely esetén az elöljárói parancs érvényességét kell vélel-
meznünk, ez lenne a másik elv, tehát végre kell azt hajtani.68 Ha a

172 Kuminetz Géza

66 Megjegyezzük, hogy „a püspök disponálási joga nem önkényes. Az amo-
vibilis ad nutum nem azonos az amovibilitas arbitraria-val, sem a fraudulenta
remotio-val, mint a jogászok mondják. Minden áthelyezésnek absque dolo et non
ex odio kell történnie. (…) Továbbá minden dispositionak igazságos okból, ex
justa causa kell történnie. A hívek és a pap java egyaránt megkívánja ezt. Ugyan-
is a feltûnôen gyakori és indokolatlan áthelyezés miatt elhelyezett pap jóhíre föl-
tétlenül csorbát szenvedne; de másrészt a hívek érdekével, a bonum animarum-
mal is ellenkezik a lelkipásztorok sûrû, ok nélkül való változtatása, mert hiszen
az igazi, hathatós pastorationak létfeltétele, hogy hívô és papja kölcsönösen
megismerjék egymást és így kifejlôdjék közöttük az a belsôséges viszony, amely-
nek a lelkiatya és gyermekei közt fenn kell állania”. Vö. SCHEFFLER, J., A világi pa-
pok kánoni engedelmessége, in: Religio 75 (1916) 91.

67 Ebben a szituációban az elöljáró nem félként, hanem eleve bíróként van
jelen az ügyben!

68 Bánk József nagy okossággal zárja az engedelmességgel kapcsolatos ká-
noni elôírások taglalását: „Mivel a papok vezetése nagy tapintatot, bölcsességet
és gondos körültekintést igényel, az ordinárius konkrét esetben vegye figyelem-
be az összes latba esô körülményeket. Szükség nélkül ne tegye próbára a kleri-
kusok lelki teherbíró képességét.” Vö. BÁNK, J., Kánoni jog I., Budapest 1960,
520.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 172



klerikus sérelmesnek érzi az elöljáró döntését, úgy a felsôbb egyhá-
zi hatósághoz felfolyamodással élhet (recursus hierarchicus),
melynek tiszte, hogy érdemben elbírálja, vétett-e a sérelmezô köz-
vetlen elöljárója, akár az eljárásmódban, akár a döntés meghozása
során (in procedendo et in decernendo).69 Hasonló módon, az en-
gedelmesség szellemében kell elfogadnia a klerikusnak azt is, ha a
törvényes elöljáró elmozdítja hivatalából, vagy ha nyomós ok miatt
nyugállományba helyezi, vagy bünteti, vagy súlyos ok miatt nem
ad neki egyházi hivatalt. 2) A másik engedelmességre vonatkozó
elôírás a helybenlakási kötelezettség (residentia), amely három
dolgot foglal magában; a) az ordinárius a kánoni méltányosság fi-
gyelembevételével visszahívhatja azt a klerikusát, aki törvényesen
más részegyházban végzi szolgálatát; b) törvényesen az ô jogható-
sági területén tartózkodó máshová inkardinált klerikustól, szintén a
méltányosság szemmel tartásával, megvonhatja az ott tartózkodás

Az engedelmesség erénye… 173

69 „Bár minden pap köteles a püspök intézkedéseit engedelmességgel fo-
gadni, ebbôl korántsem következik, hogy nem fordulhatnak elô olyan okok,
amelyek miatt bárki is joggal kérheti az intézkedés megváltoztatását éppúgy,
amint vannak kánoni okok, amelyek indokolttá teszik az egyházi hivatalról való
lemondást (pl. gyenge egészség, a nép gyûlölete…). Ily okok fennforgása esetén
a kérdéses munkakör elfogadása inkább a közjó hátrányára, mint elônyére vál-
nék, azért a kormányzói bölcsesség megkívánja a felmentés megadását. Vannak
olyan munkák is, amelyek kevéssé mondhatók papi ténykedéseknek, amelyekre
még implicite is alig vállalkozott a pap, amikor a lelkek üdvének munkálására
belépett az egyházi rendbe; más munkakörök sokszor egészen egyéni hajlandó-
ságot, tudást, tehetséget és rátermettséget kívánnak, pl. egy egyházmegyei lap
vagy directorium szerkesztése, profán tárgyak tanítása valamely középiskolában
vagy jogakadémián, irodai munka az egyházmegyei hivatalban stb. Ha valaki
nem érzi magában azokat az egyéni qualitásokat, amelyek ily különleges, a szo-
rosan vett papi munka perifériáján már kívül esô foglalkozáshoz szükségesek,
jogosan kérheti felmentését. De természetesen a felmentésre szolgáló okok
fennforgásáról és elégséges voltáról a püspök fogja a végsô szót kimondani, aki
a körülmények mérlegelésénél egyedül a legfôbb elvet, a suprema lex salus ani-
marum-ot fogja szeme elôtt tartani.” Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni en-
gedelmessége, in: Religio 75 (1916) 90.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 173



és ottani tevékenykedés jogát; c) az ordinárius kifejezett engedélye
nélkül nem vonulhat a klerikusa szerzetesrendbe.70

A püspök parancsolási joga rendkívüli körülmények között tá-
gabbá válik, így pl. a törvényekben rögzített misézési kötelezettsé-
gen túl (természetesen a törvény szabta lehetôségeken belül) is
elôírhatja a gyakori misézést a lelkipásztori hiány miatt. Ilyen eset-
ben akár már nyugalomban levô papokat is felkérhet tartósabb ki-
segítésre. Nyilvánvalóan, életkörülményeik, egészségi állapotuk,
egyéb elfoglaltságaik elôzetes mérlegelésével.71 Sôt, a püspök kö-

174 Kuminetz Géza

70 Ez a lépés az egyházmegyébôl való távozásnak egyik oka csak. Általános
elv, hogy ha valamely klerikus bármi okból is el kívánja hagyni az egyházmegyéjét,
köteles „kérelmét és annak indokait kellô tisztelettel fôpásztora elé terjeszteni. Ha a
püspök – akár a nagymérvû paphiány miatt, vagy bármely alapos oknál fogva –
úgy találja, hogy az elbocsátás egyházmegyéje és hívei érdekével ellenkeznék,
nem köteles a távozási engedélyt megadni, mert hiszen elsôsorban saját egyház-
megyéjének érdeke szempontjából kell elbírálni annak kérését, akit egyedül az
egyházmegye szolgálatára szentelt. De ha a távozás megtagadására nincsen ko-
moly ok, akkor justa causa nélkül nem tagadhatja meg az engedélyt. (…) Bármely
papnak joga van a vélt sérelem ellen orvoslást keresni a püspök fölöttes hatóságai-
nál. Maga a Szentszék is nem egy esetben hozott a papok szabadságára kedvezô
döntést a püspök marasztaló rendelkezésével szemben.” Vö. SCHEFFLER, J., A világi
papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75 (1916) 294–295. Amennyiben misz-
sziós területre kívánnának egyházmegyés papok menni, úgy különösen fegyelme-
zett és minden szempontból rátermett papot szabad csak elengedni, mert „nagyon
is beigazolódott, hogy kellô jámborságban és tudományban szûkölködô, fegyel-
mezett életmódnélküli papok kivándorlása nemcsak a katolikus hitéletnek szokott
kárára válni, hanem többnyire maguknak az ilyen papoknak is romlására vezet”.
Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75 (1916) 297.
Ami pedig a szerzetbe lépést illeti, „semmiféle ígéret vagy kikötés nem befolyásolja
a világi papoknak azt a jogát, hogy bármikor szabadon léphessenek szerzetbe. 
Az egyház, mint Krisztus tanításának hûséges ôre, minden idôben igen magasra ér-
tékelte az evangéliumi tanácsokat. Azért, amikor hangoztatja, hogy a papoknak
nem szabad elhagyniuk egyházmegyéjüket, nem szándéka szolgáit az evangéliumi
tanácsok útjától visszatartani. Tehát engedelmességi ígéretükkel nem mondanak le 
a status perfectior választásának jogáról, hanem ellenkezôleg, ez az ígéret csak e
hallgatólagos megszorítással kötelez: nisi ad statum perfectiorem vocatus fuero”.
Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75 (1916) 299.

71 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 93–94.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 174



telezheti papjait arra is, hogy misét celebráljanak ad mentem Sum-
mi Pontificis, vagy ad intentionem ordinarii, illetve az egyházme-
gye elhunyt papjaiért.72

A püspöknek figyelmeztetnie kell papjait, hogy olyan feladato-
kat ne vállaljanak, melyek ellentétesek a papi szolgálattal. Ilyennek
minôsül a pszichoanalitikusi tevékenység. A törvénynek nem en-
gedelmeskedô papokat figyelmeztetés után büntetnie kell, feltéve,
ha nem engedelmeskednek a figyelmeztetés után sem.

A püspök eltilthatja papjait olyan tevékenységek vállalásától is,
melyek nem illenek a klerikusi állapothoz, vagy amelyek az Egyház
hitelességét veszélyeztetik. Ez bizonyos publikációkra, könyvki-
adásra, médiaszereplésekre, világi társaságokban, szakszerveze-
tekben, politikai pártokban való részvételre, állami funkciók válla-
lására vonatkozhat. Az ilyen döntések elôtt világosan kell látni,
hogy a döntés valóban szolgálja-e az egyházi közjót és a klerikus
saját lelki javát.73

Az engedelmesség erénye… 175

72 Vö. MIHÁLYFI, Á., A nyilvános istentisztelet. Egyetemi elôadások a lelki-
pásztorkodástan körébôl, Budapest 1918, 391.

73 Az úgynevezett „tisztán világi ügyekben a püspök nem rendelkezhetik
papjaival, mivel az egyház fôpásztorai lelki joghatóságukat nem a földi dolgokra,
hanem kizárólag a hívek lelki vezetésére nyerték. Tehát nem szabhatja meg, kire
hagyják a papok magánvagyonukat, mire fordítsák atyai örökségüket (bona pat-
rimonialia). Itt is láthatjuk a különbséget a világi pap és a szerzetes engedelmes-
sége között. Míg a szerzetes mindenben teljesen lemondott saját akaratáról és
még a legkisebb dologban is tartozik törvényes elöljárójának engedelmeskedni,
addig a világi pap csakis egyházi ügyekben vagy világi ügyek egyházi vonatko-
zásaiban van püspökének alárendelve. De azért elôfordulhatnak olyan esetek,
hogy a püspök magasabb egyházi érdekek védelmére, közvetve papok világi
ügyeibe is beleszólhat. Így (…) bár a püspök nem határozhatja meg, hogy kire
hagyják papjai magánvagyonukat, mégis a hívôk megbotránkozásának és a pap-
ság meggyanúsításának elkerülése végett megtilthatja, hogy összes vagyonukat
gazdaasszonyukra hagyják. (…) Hasonló szempontból kell elbírálni azt a kér-
dést, van-e a püspöknek joga polgári és politikai jogaik gyakorlásában korlátozni
a papok szabadságát. Mivel e jogok magukban véve, mint világi ügyek, a püspö-
ki joghatóság keretein kívül vannak, azért per se nem rendelkezhetik a püspök e
téren; de megteheti per accidens, ha pl. valamely pap jogának gyakorlásával bot-
rányt okozna, visszaélne vele vagy elhanyagolná papi kötelességeinek pontos
teljesítését. Tehát általánosságban véve minden pap szabadon élhet aktív válasz-

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 175



3.1.1. A kánoni engedelmesség forrása

A püspök iránti engedelmesség a Szentírás tanúsága szerint isteni
jogú, tehát apostolutódi minôségben törvényesen parancsol a püs-
pök a híveinek. A papokat szorosabb kötelék fûzi a püspökhöz,

176 Kuminetz Géza

tójogával, és az egyházi hatóságnak nincs joga a papok politikai pártállását befo-
lyásolni mindaddig, míg megengedett határok közt mozognak. Azonban, ha va-
lamely pap annyira megfeledkeznék magáról, hogy egyház- vagy vallásellenes
politikai pártot támogatna, a meglevô társadalmi rend ellen irányuló mozgalmak
mellé szegôdnék, titkos- vagy papi állással össze nem egyeztethetô társulásokba
lépne, joggal felemelhetné a püspök ez ellen tiltakozó szavát. (…) Ami a passzív
választójogot illeti, az egyház elvben nem ellenzi, hogy papjai is fogadhassanak
el képviselôséget, mert méltányosnak (…) tartja, hogy az egyház fölfogásának is
legyenek képviselôi, az egyház érdekeinek is legyenek hivatott szószólói abban
a testületben, amely sokszor az egyházat nagyon is közelrôl érintô kérdésekben
hoz törvényeket. (…) Azonban homlokegyenest ellenkeznék a papi fegyelem-
mel, a köteles szubordinációval és így a kánoni engedelmességgel, sôt az egyház
felfogásával is, ha valaki önhatalmúlag keresné a mandátumot. Ugyanis a pap az
egyház szolgálatára szentelte magát, tehát elsôsorban a maga specifikus papi
munkakörét tartozik betölteni és így a lelkek üdvén közremûködni, – hacsak va-
lami magasabb érdek mást nem parancsol. (…) Annak elbírálása azonban, vajon
fennforog-e ez a magasabb érdek, nem lehet sem alkalmas, sem jogosult az aspi-
ráns, hanem egyedül annak törvényes elöljárója. Egyedül a püspök képes objek-
tív szempontból megítélni, hogy a) kívánatos-e a közjóra a mandátum megszer-
zése, b) nélkülözhet-e az egyházmegye egyes papokat, hogy azok állandóan az
országgyûlés helyén tartózkodjanak, – mert hiszen az nem érdeke sem az állam-
nak, sem az egyháznak, hogy valaki képviselôi címmel díszelegjen és semmi
tevékenységet se fejtsen ki a törvényhozó testületben – és végül c) vajon meg-
van-e a jelöltnek a szükséges rátermettsége, – mert nem az a fô, hogy sok papi
ember üljön a törvényhozó teremben, hanem hogy az ott lévôk igazán tartalmas,
súlyos egyéniségek legyenek, akik az egész klérusnak becsületére és az egyház-
nak díszére váljanak. (…) A képviselôséggel azonos elbírálás alá esnek más
olyan állások vagy hivatalok, amelyek a papi állással alig férnek össze vagy azért,
mert túlságosan lekötik a papot egyházi tevékenységei rovására, vagy azért, mert
a papi állás tisztességével összeegyeztethetetlenek, vagy mert a nép közt feltû-
nést, botrányt okoznának. Az ilyen hivatalok elvállalását a püspök szintén meg-
tilthatja, vagy legalább is megkövetelheti, hogy engedélyét minden egyes eset-
ben kikérjék.” Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in Religio
75 (1916) 96–100. Megjegyezzük, hogy a fenti elvek ma is érvényben vannak, an-
nak ellenére, hogy a hatályos jog nemkívánatosnak minôsíti a fenti tevékenysé-

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 176



mivel ôk a püspök munkatársai, s mivel a püspöktôl kapták a szent
rendet, így ôk a püspök lelki fiai, s a fiak engedelmességgel tartoz-
nak atyjuknak. Ennek az engedelmességnek a kifejezésére az elsô
századokban nem keletkezett sajátos jogintézmény, vagyis a fel-
szenteléskor tett engedelmességi ígéret, mivel a papok a püspök-
kel láthatóan egy közösséget alkottak.74 Ez csak késôbb keletke-
zett, amikor egymástól már távol éltek a papok és püspökük.

3.1.2. Tisztelet, engedelmesség és rendelkezésre állás

A vonatkozó kánonok a klerikusoknak a kormányzati hatóságok-
kal szembeni alapvetô kötelezettségeit rögzítik, tehát a szolgálat
konkrét gyakorlására vonatkoznak elsôsorban. Az, amit az összes
hívô esetében kötelességként olvasunk, hogy engedelmeskedje-
nek a szent pásztoroknak, s hogy ôrizzék meg az Egyházzal a kö-
zösséget, ez a klerikusokra kettôs címen is érvényes. Úgy is, mint
krisztushívôk és úgy is, mint klerikusok, kötelesek engedelmes-
kedni és a hierarchikus közösséget megôrizni.

3.1.2.1. Tisztelet és engedelmesség

Krisztus a világ végéig tartó feladatot adott népének, s ezt a felada-
tot csak szabadon vállalva és szervezett módon lehet megvalósí-
tani. Ezért rendelt törvényes tekintélyt közösségei élére, akik irá-

Az engedelmesség erénye… 177

geket a papok részérôl. Ennek oka pedig az, hogy a fenti sorok a doktrinális el-
vet szögezik le, míg a hatályos jog a törvényhozó törvényes döntése értelmében
egy pozitív, ún. diszciplináris elvet fogalmazott meg általános elvként, ám az
alapelv a régi, mivel a hatályos elôírás kivételt szintén lehetôvé tesz. Ma az ilyen
jellegû papi aktivitásnak inkább indirekt módon kell megvalósulnia, nevezete-
sen a társadalmi igazságosságra való nevelésben, az ember és a társadalom teljes,
integrált látásmódjának a tanításában, a közjó, az emberi jogok és a béke nem di-
rekt politikai eszközökkel történô védelmében. Vö. BERTONE, T., Obblighi e dirit-
ti dei chierici missione e spiritualità del presbitero nel nuovo Codice, in: Monitor
Ecclesiasticus 109 (1984) 67.

74 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 12.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:45  Page 177



nyítják annak életét, pásztorként tanítván, megszentelvén és kor-
mányozván a nyájat.75 E tekintély nélkül a hívô, de a pásztor is, tév-
utakra juthat, mert e tekintély kezeskedik azért, hogy egy ióta se
vesszen el ama parancsokból, amit Krisztus övéinek megtartás vé-
gett parancsolt. Ezért a hívek pásztoroknak való engedelmességét
nevezik az Egyházzal való közösség megtartása kötelezettsége ki-
fejezôdésének. Ez a közösség minden más jog és kötelesség feltéte-
le.76 Mivel a keresztséggel az ember nemcsak Krisztushoz kapcso-
lódik visszavonhatatlanul, hanem az Egyház látható közösségének
is tagjává válik, személy lesz, sajátos kötelezettségekkel és jogok-
kal. Az egyházi hatóság határozza meg az isteni jog alapján a törté-
nelmi – társadalmi szituáció figyelembevételével e kötelességek és
jogok konkrét gyakorlási módját,77 kijelölve ezzel a Krisztusról való
tanúságtétel fô és megkerülhetetlen irányát.

A szent pásztorok iránt minden hívô tehát tisztelettel78 és enge-
delmességgel tartozik.79 E nélkül az ún. egyházi engedelmesség

178 Kuminetz Géza

75 A pásztoroknak ez a tevékenysége sajátosan új minôséget és küldetést je-
lent a krisztushívôk között, amit jeleznek azok a kifejezések, hogy in persona
Christi Capitis, vagy nomine Ecclesiae agunt. Vö. BERTONE, T., Obblighi e diritti
dei chierici missione e spiritualità del presbitero nel nuovo Codice, in: Monitor
Ecclesiasticus 109 (1984) 58.

76 Vö. CELEGHIN, A., Obligationes, iura et associationes clericorum, in: Perio-
dica 78 (1989) 14.

77 Vö. GHIRLANDA, G., De obligationibus et iuribus christifidelium in com-
munione ecclesiali deque eorum adimpletione et exercitio, in: Periodica 73
(1984) 336–340.

78 A tekintélytisztelet erényérôl van itt szó (observantia), ami az alábbit jelenti:
„A tisztelet általában más kiválóságának, értékeinek elismerése; egyes személyek-
kel szemben e kiválósághoz mért illô magatartás. Ez a tisztelet megillet mindenkit,
aki valamely érték, kiválóság hordozója, akár egyenrangú velünk, akár alattvalónk;
ezért tisztelet jár az egyszerû szolgának, cselédnek is, ha különös erényei erre mél-
tatják s bizonyos általános tisztelet illet minden embert személyi méltóságának, hal-
hatatlan lelkének megbecsüléseképpen. A tekintélytisztelet a feljebbvalónak, a ve-
zetôi, kormányzói hatalom, méltóság hordozóinak kijáró illedelmes magatartás.”
Vö. EVETOVICS, K., Katolikus erkölcstan II., Budapest 1940, 75. A kánoni tiszteletadás
inkább a külsô tiszteletadás jeleire, a tiszteletlen beszéd mellôzésére vonatkozik.

79 Ezt nevezzük a hívek általános engedelmességi kötelezettségének. Vö.
OJETTI, B., Commentarium in Codicem Iuris Canonici II. De personis (Canones
108–144), Romae 1930, 91.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 178



(oboedientia ecclesiastica) nélkül Isten népe nem rendezetten, ha-
nem kaotikusan élne. Ennek az engedelmességnek az alapja az
elöljáró mivolt, közelebbrôl az a vonás, hogy „a püspökök, akik is-
teni rendelés folytán lépnek az apostolok helyére a nekik adott
Szentlélek által, az egyházban pásztorokká válnak, hogy maguk is a
tanítás tanítómesterei, a szent istentisztelet papjai és a kormányzás
szolgálattevôi legyenek (375. k. 1. §). Nem akármiféle engedelmes-
ségrôl van szó, hanem a pásztoroknak, mint Krisztus képviselôinek
kijáró engedelmességrôl, vagyis amit a hit tanítóiként és az Egyház
vezetôiként parancsolnak, azokban a dolgokban kell keresztény
módon a híveknek engedelmeskedniük (vö. 212. k. 1. §). Ez azt is
jelenti, hogy nem a pásztor személyes életszentsége miatti az enge-
delmeskedési kötelezettség, hanem a felszentelt volt és a törvénye-
sen birtokolt hatalom (hivatal) az engedelmesség közvetlen oka.
Az engedelmeskedés továbbá lelkiismeretben kötelezô és felelôs
engedelmeskedés, ami azt jelenti, hogy „nem egyszerûen azért kell
engedelmeskedni, mert parancsoltak valamit, hanem azért, mert
törvényesen parancsolták, továbbá hogy kezdeményezô módon
kell engedelmeskedni, mikor a parancs teret enged a saját kezde-
ményezéseknek is. Vagyis mikor a parancs törvényes, együttmûkö-
dô lelkülettel kell engedelmeskedni”.80

Ez a kötelezettség a klerikusok számára sajátos jelentést kap,81

hiszen ôk maguk is pásztorok, ám ôk is a krisztusi tekintély vonzás-
körében vannak. Az ô saját pásztoruk elsôsorban a pápa és a saját
ordináriusuk (megyéspüspök, szerzetes intézményben a nagyobb
elöljáró). A keleti Kódex hozzáteszi még a pátriárkának való enge-
delmességi kötelezettséget is.82 Ezt az engedelmességet nevezzük
kánoni engedelmességnek (oboedientia canonica). A kánoni szó
jelzi azt, hogy csakis az egyházi törvények adják forrását, tartalmát

Az engedelmesség erénye… 179

80 Vö. Az Egyházi Törvénykönyv (A Codex Iuris Canonici hivatalos latin szö-
vege magyar fordítással és magyarázattal. Szerkesztette, fordította és a magyará-
zatokat írta ERDÔ PÉTER), Budapest 2001, 222–223.

81 SABBARESE, L., I fedeli costituiti popolo di Dio. Commento al Codice di Di-
ritto Canonico. Libro II., Parte I. (Manuali 6), Roma 2003, 98.

82 Vö. SALACHAS, D.–SABBARESE, L., Chierici e ministro sacro nel codice latino
e orientale. Prospettive interecclesiali, Roma 2004, 111.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 179



és kiterjedését ennek az engedelmességnek.83 Az elöljáróban, kö-
zelebbrôl a püspökben Krisztusnak, mint legfôbb pásztornak a te-
kintélyét illeti tisztelet.84 Ezért a püspöknek nemcsak az erkölcsi,
hanem a jogi elôírásai is lelkiismeretben köteleznek. Az elöljárónak
ezek a jogi elôírásai, röviden parancsai a maga részleteiben az aláb-
bit jelentik: törvény, egyedi parancs, ítélet, feddés, intés, dorgálás,
figyelmeztetés, tanítás.

A saját püspök iránti alapvetô engedelmesség különbözô címe-
ken nyugszik: 1) ugyanazon papságban és apostoli szolgálatban
való részesedés (LG 28), 2) a hierarchikus függés, 3) az inkardiná-
ció és 4) a papszenteléskor tett engedelmességi ígéret.85 A javadal-
mi rendszer virágkorában eskü (iuramentum) alapján is létezett az
engedelmesség. Ez esetben nemcsak ex fidelitate, hanem ex iusti-
tia, közelebbrôl a vallásosság erénye alapján is (tehát új jogcímen
is) fennállt a kötelezettség.86 Ha nem is származik belôle „az enge-
delmességnek új tárgya, de igenis új jogcím, amelyben a püspök a
már meglevô kötelességet követelheti, sôt (…) ez az ígéret mintegy
szerzôdés (quasi-contractus), mert csak e föltétel alatt nyerhetô el
a papszentelés”.87 Ebbôl adódóan a kánoni engedelmességnek a
fenti négy forrása van (tituli oboedientiae), de valójában mindegyik
csak jobban kifejezést ad Krisztus rendelésének.88

180 Kuminetz Géza

83 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 10.

84 Vö. CHIAPPETTA, L., Il Codice di Diritto Canonico. Commento giuridico –
pastorale I., Roma 1996, 384.

85 Vö. CHIAPPETTA, L., Il Codice di Diritto Canonico. Commento giuridico –
pastorale I., Roma 1996, 383–384. Ez az ígéret azonban nem minôsül fogadalom-
nak, hanem csak nyomatékosítása annak, hogy engedelmes lesz (ex fidelitate),
melyre már egyéb címen, az isteni és az egyházi jog alapján kötelezett. Vö. BÁNK,
J., Kánoni jog I., Budapest 1960, 520. Ez az ígéret tehát nem Istennek, hanem em-
bernek tett ígéret, így nem fogadalom. Vö. Scheffler, J., A világi papok kánoni
engedelmessége, in: Religio 75 (1916) 15.

86 Vö. VERMEERSCH, A. – CREUSEN, J., Epitome iuris canonici I., Parisiis, Bruxel-
lis 1937, 218.

87 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 16.

88 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 14.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 180



Kik tartoznak kánoni engedelmességgel a püspök iránt? 1) Az
egyházmegyébe inkardinált összes pap és klerikus; 2) az ott lelki-
pásztorkodással foglalkozó szerzetesek; 3) az exklausztrált és a
rendbôl elbocsátott klerikusok, akiket a püspök ideiglenesen fel-
vett; 4) Más egyházmegyébe inkardinált papok, akik hosszabb idôt
töltenek az adott egyházmegyében. Ám ezek esetében az engedel-
messég terjedelme kisebb, mivel csak azokban a dolgokban kötele-
sek a püspöknek engedelmeskedni, melyek viselkedésükre és papi
életmódjukra vonatkoznak.89

Az az engedelmesség, amit a kánon megkövetel a kánoni enge-
delmesség, ami közvetlenül vagy közvetetten a klerikusi állapottal
és a pásztori szolgálattal van kapcsolatban. Ennek az engedelmes-
ségnek az alapja a kormányzati hatalom, s ennek terjedelme jelöli
ki a parancsolási és engedelmességi illetékességet. S ez püspök
esetében magában foglalja a törvényhozói,90 a bírói, a végrehajtói
és a tanítói hatalmat.91 Ami kizárólagosan a klerikus belsô életére
tartozik, vagy amit a jog a szabad rendelkezésére bocsát, nem lép-
nek be a kánoni engedelmesség kategóriájába, tehát azokon a te-
rületeken a klerikusnak törvényes önrendelkezése, autonómiája

Az engedelmesség erénye… 181

89 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 18–19. Nem jogi jellegû a kötelezettség, ám lelkiismeretben komoly meg-
fontolás tárgyát képezik a püspöknek a papjai számára elôírt viselkedésetikai
elôírásai. Egy ilyen gyûjteményt nevezhetünk etikai és illemkódexnek. Amennyi-
ben püspöki tekintély írja elô ezek megtartását, úgy azok lelkiismeretben köte-
leznek.

90 A püspök törvényhozói hatalma jelenleg nagyon limitált, fontosabb fel-
adata az, hogy az érvényben levô törvények betartását ellenôrizze, s az esetleges
törvénytelenségeket akár büntetés kilátásba helyezésével vagy kiszabásával szo-
rítsa vissza. Alapelv továbbá az is, hogy a püspök nem hozhat az isteni joggal és a
hatályos egyetemes joggal ellentétes törvényeket, kivéve, ha törvényrontó jog-
szokás bevezetésére van lehetôség (természetesen csakis tisztán egyházi törvény
esetében). A törvények alkalmazásakor sohasem szabad szem elôl tévesztenie a
törvényhozó szándékát, vagyis a törvényhozó kormányzati beállítottságát.

91 Ez a tanítói hatalom azt jelenti, hogy nem tûrhet a hittel ellentétes véle-
ményt sem az igehirdetés, sem a szentségkiszolgáltatás, különösen a gyóntatás
során. A püspöknek adott esetben nyomatékosan fel kell hívnia gyóntatópapjai
figyelmét arra, hogy a gyóntatószékben nem a saját, hanem az Egyház tanítását
kötelesek a gyónóknak szeretettel és megértô módon elmagyarázni.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 181



van.92 Megjegyezzük azonban ismét azt, hogy a klerikus helyzeté-
nél fogva életének olyan vonatkozásaival (pl. öltözködés, bizonyos
rendezvényeken való részvétel, stb.) is különleges közösségi hatást
vált ki, melyek mások esetében a magánélet szférájához tartoznak.
Ebbôl adódóan a püspök megtilthatja a papjai érintkezését „kétes
hírû egyénekkel, az összeköttetést gyanús társaságokkal vagy
rosszhírû nônek alkalmazását házánál és általában mindazt, ami a
papi állással ellenkezik, vagy amin a keresztény nép joggal megüt-
köznék”.93

Amennyiben a püspök nyilvánvalóan átlépné joghatósága tör-
vényes kereteit, oda már nem kíséri el ôt a kánoni engedelmesség
érvényesítése. Tehát bármely pap megtagadhatja az engedelmessé-
get az alábbi esetekben: 1. ha püspöke olyat kívánna tôle, ami egy-
értelmûen ellenkezne Isten törvényével, akár a természetjog, akár a
tételes isteni jog alapján.94 2. Ha a püspök úgy hágná át illetékessé-
gének határait, hogy a) parancsának tárgya nyilvánvalóan igazság-
talan; b) olyan tárgykörben, helyen vagy módon rendelkezne, ami-
hez nincs joga.95 Sôt, azt kell állítanunk, hogy az egyházjog nem
ismer föltétlen engedelmességet még a pápának sem. Az Egyház
„elítélné ugyan annak az alattvalónak eljárását, aki minden rendelet
és törvény felett kritikát gyakorolna, saját belátása szerint minôsíte-
né az egyházi hatóság minden intézkedését és így végeredmény-
ben önmagát tenné meg legfôbb törvényhozónak; de másrészt te-
kintettel van az egyházi törvényhozás arra is, hogy a hierarchia
képviselôi tévedhetnek és téves információkkal félrevezethetôk.
Márpedig a törvénytelen parancs teljesítése is törvényellenes csele-
kedet. Éppen azért ilyen esetekben nem kívánja az Egyház a jogta-

182 Kuminetz Géza

92 Így például az elöljáró nem kötelezheti a klerikust arra, hogy szerzetbe
lépjen, vagy hogy magánfogadalmat tegyen. Nem írhatja elô azt sem, hogy be-
lépjen valamely pártba, egyházi társulásba.

93 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 22.

94 Kétség esetén az elöljáró rendelkezését kell érvényesnek tartani, mivel in
dubio debet praesumi pro Superiore, qui est in possessione imperandi et praeci-
piendi.

95 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 22–23.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 182



lan parancs betartását, hanem módot nyújt az alattvalónak törvé-
nyes jogorvoslásra. Ily jogorvoslás elsôsorban a felszólamlás (recla-
matio iuridica); vagyis joga van mindenkinek elsôsorban a magá-
hoz jogtalan parancsot adó közeghez fordulni és teljes tisztelettel
kérni az intézkedés megváltoztatását. Maga a római pápa is megen-
gedi, hogy világos tévedése esetén a püspökök egy idôre felfügges-
szék engedelmességüket és kérhessék intézkedése megváltoztatá-
sát. Így nyilatkozott III. Sándor pápa 1186-ban a ravennai érsekhez
intézett levelében. Ha a pápa maga is elismeri, hogy rendelkezései-
ben tévedhet, bizonyára a püspök is hozhat tárgyilag helytelen,
jogtalan vagy káros rendeletet vagy parancsot. Ilyenkor a lelkiisme-
retes pap a botrány elkerülése végett meghajlik ugyan in foro exter-
no fôpásztora akarata elôtt, de jogában áll elsôsorban nála panaszát
bejelenteni, felhívni figyelmét tévedésére és ôt intézkedésének
megváltoztatására kérni. Ha ily módon nem érne célt vagy bármi-
lyen alapos okból nem akarna magánál a püspöknél jogorvoslást
kérni, felfolyamodással (recursus) élhet a püspök törvényes fel-
lebbvalóihoz”.96

További szempont, hogy vannak bizonyos súlyos döntések,
melyekben a püspök nem dönthet egy személyben, hanem vagy
meg kell hallgatnia egyes személyeket, vagy valamely speciális ta-
nács elôzetes beleegyezésére van szüksége ahhoz, hogy valamely
döntést jogilag érvényesen és megengedetten meghozhasson. Eb-
ben a tanácsadó feladatkörben olykor világi krisztushívôk is részt
kapnak, mint szakértôk.97 Sôt, a pásztori okosság adott esetben
olyankor is tanácsért fordulhat arra méltó és szakmailag kellôen
képzett emberhez, amikor erre az elöljárót a jog nem kötelezi.

Felmerülhet olyan kérdés is, hogy miképp kell engedelmesked-
ni olyan esetben, ha több elöljárónak is egy idôben alárendelt egy
klerikus. És az elöljárók ugyanabban a kérdésben ellentétes módon
rendelkeztek. Ebben az esetben különbséget kell tennünk két eset

Az engedelmesség erénye… 183

96 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 24–25.

97 Vö. GHIRLANDA, G., De obligationibus et iuribus christifidelium in com-
munione ecclesiali deque eorum adimpletione et exercitio, in: Periodica 73
(1984) 370–371.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 183



között: vajon egyenrangú, vagy egymásnak hierarchikusan alá-fö-
lérendelt elöljárókról van-e szó. Ha a két parancs „egyenlôtlen ran-
gú elöljáróktól származik, akkor a magasabb rangúét kell teljesíte-
ni, mert hisz ennek hatalma van az alacsonyabb rangú elöljáró
parancsát meg is szüntetni. Tehát a püspök parancsát elôbbre kell
helyezni, mint a püspöki helynöknek ezzel ellenkezô parancsát, a
pápáét elôbbre, mint a püspökét. Azonban az érsek parancsa álta-
lánosságban nem áll a püspök parancsa fölött, mert az érseknek
néhány, a jogban felsorolt esetet kivéve, nincs joghatósága a suffra-
ganeusok felett; hasonlóképp nem múlja felül a püspök parancsa 
a szerzetesi elöljáró parancsát, mert bár magában véve nagyobb a
püspök hatalma, mégis szorosabb engedelmességi kapocs fûzi a
szerzetest rendi elöljáróságához, mint a püspökhöz, kivéve ha lel-
kipásztorkodásba vágó ügyekrôl van szó. Ha egyenrangú elöljárók
adnak összeütközô parancsot, akkor (…) annak parancsát kell in-
kább teljesíteni, akinek az alattvaló valamely okból jobban le van
kötelezve. (…) Ha egyiknek esküvel ígért engedelmességet, azét
kell teljesíteni; ha mindkettônek esküvel ígért, akkor azét, akinek
elôbb esküdött (…) a jogi szabály szerint: qui prior est tempore,
potior est iure”.98

Az engedelmességi kötelezettségtôl továbbá nem lehet önké-
nyesen, de jogi úton sem szabadulni, mivel a jog azzal védi e köte-
lezettséget, hogy elévülés útján sem lehet megszabadulni tôle (199.
k. 3. és 7.).99

A törvényes parancsnak való makacs engedetlenség,100 és az er-
re való felbujtás bûncselekmény és büntetendô (696. k. 1. § és 1371.

184 Kuminetz Géza

198 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 24–25.

199 Vö. ERDÔ, P., Engedelmesség és szabadság az Egyházban az új Kódex
szerint, in: ERDÔ, P., Az élô egyház joga. Tanulmányok a hatályos kánonjog kö-
rébôl, Budapest 2006, 133.

100 A büntetés kötelezô, de elôre meg nem határozott büntetés. Kiszabása
elôtt az érintettet írásban figyelmeztetni kell (admonitio canonica). Vö. DE

PAOLIS, V., Disobbedienza al legittimo superiore, delitto di (Inoboedientia), in:
CORRAL, C.–DE PAOLIS, V.–GHIRLANDA, G. (a cura di), Nuovo Dizionario di Diritto
Canonico, Cinisello Balsamo (Mi) 1993,

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 184



k. és 1373. k.).101 Az ilyen ítélet is, amennyiben a legfôbb földi fó-
rum mondta ki, lelkiismeretben kötelezô az elfogadása, tehát enge-
delmességet kíván tôlünk. A püspök az engedetlen klerikustól kü-
lön esküt is követelhet arra vonatkozóan, hogy a jövôben meg
fogja tartani az elôírt engedelmességet.102

3.1.2.2. A rendelkezésre állás

Ismert dolog, hogy az Egyházban csak klerikusok nyerhetnek el
olyan hivatalokat, melyek ellátásához rendi-, vagy egyházkor-
mányzati hatalom szükséges.103 Ami a rendi hatalmat illeti, itt nincs
nehézség, mivel ezek a hivatalok a dolog természetébôl adódóan
csak klerikusokkal tölthetôk be. Nehézségek ott jelentkezhetnek,
ahol olyan hivatalról van szó, mely nem követeli meg a rendi, ha-
nem csak a kormányzati hatalmat, s e hatalom gyakorlásában a lai-
kusok is részt kaphatnak a jog által meghatározott módon. A kérdés
az alábbi: a 274. k. 1. §-ban elôforduló csak klerikusok kifejezésnek
mi a pontos értelme. Kettôs értelmet kell tulajdonítani ennek a kife-
jezésnek. 1) Abszolút érték: a rendi hatalmat kívánó hivatalokat
csak klerikusok kaphatják, mivel csak ôk képesek azok gyakorlásá-
ra szentelésükbôl eredôen. 2) Relatív érték: a csak kormányzati ha-
talommal járó hivatalok esetében, jóllehet szintén klerikusok azok,
akik kaphatják, ám a jog elôírása szerint világiak is részt kaphatnak
bennük.

A 274. k. 2. § nemcsak az elôzô kánon következménye, hanem
szentelésben vállalt kötelezettség is. A klerikusok ugyanis kötele-

Az engedelmesség erénye… 185

101 Vö. GHIRLANDA, G., Chierico (clericus), in: CORRAL, C.–DE PAOLIS, V.–GHIR-
LANDA, G. (a cura di), Nuovo Dizionario di Diritto Canonico, Cinisello Balsamo
(Mi) 1993, 154.

102 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 18.

103 Mindazonáltal a kanonisták szerint itt nem beszélhetünk szoros értelem-
ben vett jogról. A klerikusnak inkább csak jogképessége van egyházi hivatal el-
nyerésére, mivel a kánon szövege csak azt mondja, hogy elnyerhetnek egyházi
hivatalokat (obtinere possunt), s nem azt mondja a kánon, hogy elnyerni kötele-
sek (obtinere debent). Vö. CELEGHIN, A., Obligationes, iura et associationes cleri-
corum, in: Periodica 78 (1989) 34–39.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 185



sek elfogadni és hûségesen teljesíteni azt a feladatot (sicut bonus
paterfamilias), amit ordináriusuk rájuk bíz. Kivétel lehetséges, és
ez a törvényes akadály fennállta, pl. inkompatibilis hivatal. Ám e
törvényes akadály megítélése az ordináriusra tartozik. Ilyen aka-
dálynak minôsül a rossz egészségi állapot (adversa valetudo), a
nép gyûlölete (odium plebis), a klerikust érintô lelki veszély (peri-
culum animi).104 Ha a klerikus sérelmesnek érzi a döntést, felfolya-
modással élhet.105

Jogcímén kívül sajátos ennek a kötelezettségnek a tartalma is.
Ennek motívuma Erdô Péter szerint a következô: „Olyan egyházi
tevékenységekre szóló megbízást is el kell fogadnia a klerikusok-
nak, amit világi nem végezhetne. De fôként: a világi dolgok rendjé-
nek autonóm alakítására hivatott világitól az ordinárius normális
körülmények között – úgy tûnik – nem követelheti, hogy teljes ide-
jében és energiájával álljon rendelkezésre valamilyen egyházi tiszt-
ségben. Erre a laikus önkéntesen vállalkozhat (akár munkaszerzô-
désben is).”106

3.1.3. Egység és együttmûködés

A klerikusok esetében az egyházi hatóság iránti tisztelet és enge-
delmesség kötelezettségét követi egy nem kevésbé fontos kötele-
zettség, nevezetesen a klerikusok közti testvéri egység és együtt-
mûködés kötelessége, ami szintén feltételezi az engedelmességet
(a közös cél rendezi az egyes akaratokat). Ennek az egységnek 
és együttmûködésnek motívuma a kánon szerint az, hogy a kle-
rikusok egy cél érdekében tevékenykednek, Krisztus testének, az
Egyháznak az építésén, ami egységet, egyetértést és kölcsönös
együttmûködést kíván. Ám van ennél mélyebb teológiai motívum

186 Kuminetz Géza

104 Vö. CONTE A CORONATA, M., Institutiones iuris canonici ad usum utrius-
que cleri et scholarum. Vol.  I., Taurini, Romae 1948, 214.

105 Vö. GHIRLANDA, G., Chierico, in: CORRAL, C.–DE PAOLIS, V.–GHIRLANDA, G.
(a cura di), Nuovo dizionario di diritto canonico, Cinisello Balsamo (Milano)
1993, 154.

106 Vö. ERDÔ, P., Egyházjog, 241.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 186



is, éspedig maga a felszenteltség, vagyis a Krisztus ugyanazon pap-
ságában való részesedés, mely egyesíti a felszentelteket (PO 8). Az
együttmûködés természetesen a püspökkel való együttmûködésre
is vonatkozik, ami elsôsorban a püspök által adott hivatal lelkiisme-
retes végzésében áll. Mellékesen az apostoli kezdeményezésben, 
a célszerû stratégiák püspökkel és paptestvérekkel való megvita-
tásában. Ez azonban önmagában csak konzultatív természetû tevé-
kenység. Normatív értéke csak akkor lesz, ha a püspök a terveket
magáévá teszi, és végrehajtását elrendeli.

A klerikusokat egyesíti tehát a testvériség, az imádság köteléke.
Az együttmûködés konkrétabb módjairól a részleges jog rendel-
kezhet. Ezt szolgálhatja az is, hogy lehetôleg közösségben éljenek
(vita communis). Ide tartozik a klerikusok társulási joga is. A 280. k. 
elôírása nem szigorúan vett parancs, inkább buzdítás arra, hogy a
klerikusok közösségben éljenek. Ahol ilyen szokásban van, ott azt
meg kell tartani. Természetesen, ahol még nincs, ott, ha adottak 
a körülmények, érdemes kezdeményezni. Fôleg a plébános és a
káplán(ok) között célszerû ilyen közösség létrehozása. A szeminá-
rium elöljárói, esetleg az egyházmegyei hivatal klerikusai számára
adottnak látszik egy ilyen közösség léte.

Felmerülhet a kérdés, hogy vajon a megyéspüspök kötelezheti-
e közösségi életre a klerikusait? A Kódex nem tiltja ennek elrende-
lését, ámbár a kánon megfogalmazása nem szigorú elôírást, hanem
inkább ajánlást, buzdítást tartalmaz. Úgy gondoljuk, önmagában ez
elrendelhetô, ám a végrehajtás nem egyszerû. Ellenben ha a püs-
pök úgy osztja ki a dispozíciókat, hogy több pap kerül egy helyre,
akkor nagyobb annak az esélye, hogy kialakul köztük egy ilyen kö-
zösség, melynek nemcsak megtartó ereje van, hanem a lelkipászto-
ri célok összehangolását is nagymértékben szolgálja, nem beszélve
a papi testvéri kapcsolat ápolásáról.

A közösségi élet kötelezô a szerzetesintézmények és az apostoli
élet társaságai házaiban. A világi intézmények számára lásd: 714. k.

Hasonló testvériség köti a világiakat is a keresztség értelmében.
A köztük levô egység és együttmûködés elismerése és elômozdítá-
sa a pásztorok feladata. Ez az elismerés és támogatás a világiak Egy-
házban és világban betöltött küldetésére vonatkozik. A klerikusok
kötelesek elismerni és támogatni a világiak Egyházban és a világ-

Az engedelmesség erénye… 187

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 187



ban betöltendô küldetését. Itt nemcsak az evilági dolgok autonómi-
ájának tiszteletben tartásáról van szó, hanem arról is, hogy az Egy-
ház tevékenysége organikus egységet alkot, s benne a világiaknak
is tevékeny szerep jut.

3.1.4. Helybenlakási kötelezettség

A helybenlakási kötelezettség (residentia) szintén a szolgálattal
kapcsolatos kötelezettségek egyike. Ez mintegy feltétele a rendel-
kezésre állásnak, vagyis az engedelmességnek. A helybenkakási
kötelezettséggel járó fôbb hivatalok a következôk: megyéspüspök-
ség (és a jogilag egyenlô elbírálású fôpásztorok), koadjutor és se-
gédpüspökség, plébánosság, káplánság, plébániai kormányzóság,
lelkészség, stb. Az ilyen kötelezettség súlyos megsértése esetén
büntetés is kiszabható (1396. k.). Azok a klerikusok, akiknek hiva-
taluk alapján nincs helybenlakási kötelezettségük, inkardináltsá-
guk alapján nem távozhatnak el egyházmegyéjükbôl jelentôs idôre
a saját ordináriusuk legalább vélelmezett engedélye nélkül. Ezt a je-
lentôsnek számító idôt a részleges jognak kell megszabnia. A ko-
rábbi kódex ugyanilyen kifejezését az egyes szerzôk különbözô-
képp értelmezték. Egyesek szerint ez az idô egy, mások szerint
három hónapot is jelentett.

4. A szerzetesek engedelmességi fogadalma

Szerzetesek esetében a közelebbi engedelmességi alap maga a
szerzetesi fogadalom (professio religiosa, votum religiosum).107 A fo-
gadalmat általában a vallási élet kifejezôdésének kell tekintenünk,

188 Kuminetz Géza

107 Fogadalmon az Istennek tett, jogilag is kötelezô, valamely nagyobb jóra
történô ígéretet nevezzük. Ebben különbözik az egyszerû ígérettôl (promissio).
Tehát nem egyszerû jószándék, nem is csak amolyan jó feltétel (propositum), mi-
vel a „puszta jófeltételben nem akarjuk bûn terhe alatt kötelezni magunkat az
ígért dolgok megtételére, a fogadalomban igen”. Vö. EVETOVICS, K., Katolikus er-
kölcstan II., Budapest 1940, 27.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 188



pontosabban annak erôsítését célzó cselekménynek ismerjük, ami-
nek motívuma az Isten iránti szeretet.108 Egészen sajátos helyet fog-
lal el a fogadalmak közt a szerzetesi fogadalom, mivel az evangéliu-
mi tanácsokat vállalja vele életre szólóan az ilyen fogadalmat tenni
szándékozó személy. Ezzel a lépésével a lehetô legszorosabban kí-
ván a szegény, a tiszta és az engedelmes Krisztushoz kapcso-
lódni.109

A kánonjogban az engedelmességi kötelezettség még egy har-
madik formát is felvehet, s ez a szerzetesi engedelmesség (oboedi-
entia religiosa seu regularis). Ez az engedelmesség fajta jelenti a
legszigorúbb alárendeltségi viszonyt elöljáró és alárendelt között.110

A szerzetes „engedelmességi fogadalmával mindenben és teljesen
aláveti magát elöljárója rendelkezésének, tökéletesen lemond
szabadakarata használatáról, úgy hogy a jogi axióma szerint »regu-
lares velle et nolle non habent«; ellenben a világi papok ígérete …
csak egy pontosan meghatározott tárgykörre vonatkozik. E körön
kívül esô dolgokban éppoly szabadon rendelkeznek, mint a világi
emberek”.111

A mai szerzôk, amikor a szerzetesi fogadalmat tárgyalják, annak
fôleg szabad és felelôsségteljes voltát emelik ki. Tehát az emberi
szabadság, szabad akarat egészen sajátos kifejezôdésével állunk
szemben, nevezetesen, a fogadalmat tevô úgy fog szabadon élni,
hogy lemond a gazdagságról, a szexuális életrôl és a saját akaratá-

Az engedelmesség erénye… 189

108 Vö. EVETOVICS, K., Katolikus erkölcstan II., Budapest 1940, 29.
109 Errôl bôvebben lásd: BEYER, J., De statu vitae professione consiliorum

evangelicorum consecratae, in: Periodica 55 (1966) 3–48; BÖHLER, H., Consigli
evangelici tra teologia e diritto, in: Periodica 82 (1993) 175–204; KOVAÈ, M., Mi-
nistero sacro e consigli evangelici, in: Folia Theologica 9 (1998) 71–82; RECCHI, S.,
De natura consecrationis per consilia evangelica in Codice adumbratio, in: Pe-
riodica 77 (1988) 33–55.

110 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 11.

111 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 15. Ez a teljes alávetettség azonban jól értendô, mivel az elöljárónak a tör-
vényes elöljárónak kell lennie, és az intézmény alapszabályzatának szellemében
kell hatalmát gyakorolnia. Vö. ANDRÉS, D., Le forme di vita consacrata (Manua-
lia 3), Roma 2005, 92.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 189



ról. Ez utóbbit fejezi ki az engedelmességi része a fogadalomnak.
Ezzel egyáltalán nem azt kívánja állítani a fogadalmas, hogy nem
lesz többé saját akarata, hanem csak azt, hogy azt az elöljárói, mint
Krisztus helyettesei (vices Dei gerentes)112 és szerzetestestvérei szol-
gálatába állítja, s ezzel jut el annak a karizmának a megvalósításá-
hoz, ami az adott rendnek a sajátos lelki öröksége, s amelyre meg-
hívást kapott.113 Így hatalmas szellemi és lelki erô keletkezik, mely
nagy alkotásokra képesíti a szerzetest.114 Megvalósítja Isten fiainak
teljes szabadságát, garantálja a Lélekhez való hûséget, biztosítja a
valóban konstruktív cselekvést.115

Az emberi szabadságnak a vértanúság mellett ez a legnagyobb
áldozata: a szerzetesi fogadalom, mivel a szerzetes számára nem-
csak a hívek általános engedelmessége, nemcsak a kánoni enge-
delmesség a kötelezô, amennyiben klerikus is, hanem a fogadalom
következtében életre szólóan felvállalt, mindenre kiterjedô enge-
delmesség (itt természetesen hozzáértjük, hogy mindaz, amit az
ember engedelmesség címen felvállalhat).116

190 Kuminetz Géza

112 Ez a kifejezést azonban jól kell érteni. Nem jelenti azt, hogy az elöljárók
akarata mindig és minden esetben Isten akarata. A kifejezés értelme az, hogy Is-
ten vezet minket az elöljárói akarat (közvetítés) által. És az Isten akarata az, hogy
engedelmeskedjünk a törvényes elöljáró akaratának, amennyiben az megfelel a
szerzetes intézmény alapszabályának. Mindez feltételezi, azt, hogy különösen az
elöljárók keressék az Isten akaratát. Vö. DE PAOLIS, V., La vita consacrata nella
Chiesa, Bologna 1992, 41.

113 Vö. KOVAÈ, M., L’orizzonte dell’obbedienza religiosa, in: Periodica 85
(1996) 625–659.

114 Ez az erô olyan engedelmességre képesíti a szerzetest, mely szerint „ér-
telmi és akarati erejüket, természetes és kegyelmi ajándékaikat a kapott parancs
teljesítésére és a rájuk bízott feladat megoldására fordítják, tudván, hogy Isten
terve szerint dolgoznak Krisztus testének épüléséért. Így a szerzetesi engedel-
messég nem hogy csorbítaná az emberi személy méltóságát, hanem Isten fiainak
bôségesebb szabadságával elvezeti az érettséghez.” Vö. PC 14.

115 Vö. GAMBARI, E., Vita religiosa secondo il Concilio e il nuovo Diritto Ca-
nonico, Roma 1985, 44.

116 Épp ebbôl adódóan a szerzetesi fogadalom alapján megkívánt engedel-
messég sem határok nélküli, amit pontosan körül kell határolnia a szerzetesrend
alapszabályának. Vö. DE PAOLIS, V., La vita consacrata nella Chiesa, Bologna
1992, 41.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 190



Sajátos helyzet állhat elô, ha a szerzetes klerikus is, s még in-
kább, ha lelkipásztori munkát lát el valamely egyházmegyében.
Ilyen esetben, a püspök vonatkozásában a kánoni engedelmesség
címén, míg szerzetes elöljárójával szemben a fogadalom erejében
köteles engedelmeskedni.117

5. Az engedelmesség és a lelkiismereti szabadság problémája

Alapállásunk a következô: az ember szabadsága nem abszolút, mi-
vel értelmének, akaratának és érzelmi életének alaptörvényeit nem
ô adja, hanem azokat csak felismeri, s annyiban szabad, hogy e fel-
ismerést elismeri-e vagy megtagadja. Ebbôl adódóan „az erkölcsi
autonómia igazolható értelme szerint az önelhatározás szabadsá-
gát, nem a társadalomtól és az Istentôl való függetlenségét jelen-
ti”.118 Ez azt is jelenti, hogy „az erkölcsi életre mindenki egyénileg
van kötelezve, a felelôsséget mindenkinek önmagáért kell vállal-
nia, a lelkiismeret mindenkit egyéni tudatában indít. Minden ember
hivatva van egy feladatra, melyet csak ô valósíthat meg. Minden-
egyes emberre vonatkozik a jellemmé alakulás követelménye,
mely csak az egyéni hajlamok és képességek kifejtôzésével juthat
valósuláshoz, minden egyes ember közvetlen személyi viszonyban
áll Istennel, az élet végcéljával. Az erkölcsi szabadságban, az önál-
lóan és felelôsségtudattal alakított életben érik ki és jelenik meg a
legteljesebben a személyiség”.119

Ha egyszer természettörvény, hogy a lelkiismeretünk szavát kö-
vessük, akkor is, ha az legyôzhetetlenül téves, akkor ebbôl könnyû
kikövetkeztetni azt, hogy senki sem kényszeríthetô olyan cseleke-
detre, ami ellenkezik lelkiismeretének szavával. Azaz mindenkinek

Az engedelmesség erénye… 191

117 Vö. GIMÉNEZ SERRANO, A., Applicazione degli obblighi e dei diritti clericali
(cc. 273–289) ai sodali delle società di vita apostolica – SVA (c. 739), in: Com-
mentarium pro Religiosis et Missionariis 80 (1999) 91–96.

118 Vö. KECSKÉS, P., A keresztény társadalomelmélet alapelvei, Budapest
1938, 107.

119 Vö. KECSKÉS, P., A keresztény társadalomelmélet alapelvei, Budapest
1938, 107.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 191



joga van arra (de kötelessége is!), hogy kövesse lelkiismerete sza-
vát, s hogy ezt a társadalom tartsa tiszteletben, vegye azt védelmé-
be. Már ebbôl a megfogalmazásból is látszik, hogy a lelkiismereti
szabadság nem egy puszta szabadságjog, hanem egyúttal kötele-
zettséget is magába foglal, éspedig azt, hogy ki-ki meggyôzôdését
kövesse, ami tudatos megfontolás és döntés eredménye (elôítéle-
teinktôl és tévedéseinktôl való szabadulni akarásunk, illetve tu-
dásunk gyümölcse is). Ez a meggyôzôdés az idô függvényében
természetesen fejlôdô, vagy változó valóság, mivel változhat és az
érvek, a tapasztalatok súlya alatt változnia, jó esetben fejlôdnie kell.
A fejlôdésnek vajon miféle más kritériuma lehet, mint az, hogy egy
az igazság, s ehhez mindinkább közelít a tudat, az értelem, a meg-
gyôzôdésre törekvô ember. A lelkiismereti szabadság tehát úgy fog-
ható fel, mint a lelkiismeret szavának való feltétlen engedelmességi
kötelezettség. Ám az ember ehhez a biztos és tévedésmentes belsô
hanghoz csak hosszas nevelési és önnevelési folyamat révén juthat
el. Ebben kell az egyént a társadalomnak, különösen is a vallási tár-
sadalomnak nevelnie, biztosítva azt a környezetet, melyben az
egyén valóban az egy igaz eszmény ismeretére és szeretetére jut el.

A fentiek az egyén szempontjából történt megfontolások voltak.
Most lássuk azt a helyzetet, amikor több, és ellentétes nézetet valló
egyén felfogása hat egymásra. Mi módon rendezhetô ez a nézet-
konfliktus? Erre vonatkozó általános elvet a kötelességek és jogok
természetébôl és hierarchiájából nyerhetünk. Ebbôl adódóan az
erôsebb és biztosabb jogok érvényesülnek a gyengébbek és a ke-
vésbé biztosakkal szemben.120 Amíg a magánszféra területén va-
gyunk,121 viszonylag könnyen tájékozódunk. Ha – mondjuk – vala-

192 Kuminetz Géza

120 Vö. VARGA, A., Az erkölcsi élet alapjai, in: ALSZEGHI, Z.–NAGY, F.–SZABÓ,
F.–WEISSMAHR, B. (szerk.), Teológiai vázlatok II., Budapest 1983, 275.

121 Ma is nagyon jól használható felosztás az ember egyéni és közösségi ak-
tivitásának jelzésére annak közügyekre (közjó, közérdek) és magánügyekre
(egyéni jó, egyéni érdek) bontása. Ezt azonban helyesen kell értenünk, éspedig
„a magánügy, mint az ügyek egyik faja, különbözik a másik fajtól, a nyilvános
ügytôl, mint a magánérdek különbözik a közérdektôl, vagy a magánjog a közjog-
tól a jogtudományban. A kettôt megkülönböztethetjük egymástól; de egyiknek
sem szabad ellenkeznie a másikkal. Se magánügy nem lehet olyasmi, ami a köz-
ügynek kárára van; sem pedig a közügy nem nyomhatja el, nem teheti lehetet-

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 192



kinek az a meggyôzôdése, hogy húst enni rossz, s ô ennek a belá-
tásnak következtében vegetáriánussá lesz, megtilthatja-e mások-
nak a hús fogyasztását? Feltesszük, hogy a hús fogyasztása önma-
gában véve nem mérgezô. Az illetônek joga van arra, hogy kövesse
lelkiismeretét, hiszen a húsevés nem természetjogi kötelesség, de
hogy másoknak is megtiltsa ezt, erre nincs jogalapja.

Bonyolultabb a helyzet abban az esetben, ha az emberek a lelki-
ismereti szabadságra hivatkozva olyasmit tesznek, ami veszélybe
sodorhatja a közjót, illetve megrövidítheti mások jogait. A válaszunk 
erre az, hogy a közjó elôrébbvaló mint a magánérdek, míg az egyé-
ni jogok gyakorlásának határt szab mások jogainak tiszteletben tar-
tása. Ha pedig tételes jogi elôírás ütközik természetjogi normával,
úgy a természetjogi elôírás elônyt élvez. A jogok gyakorlását korlá-
tozhatják az Egyházban a communio non plena, a kiszabott bünte-
tések, a közjó és végül mások jogai.

A világi hatóságnak tehát éberen kell ôrködnie úgy az egyén lel-
kiismereti szabadságának biztosítása, mind pedig a természeti tör-
vény elôírásainak érvényesítése felett. Tekintélye csakis addig ma-
rad csorbítatlan, amíg e kettôs követelménynek meg kíván felelni.
Mindazonáltal a világi hatóságnak joga van arra, hogy az egyének
helytelen cselekvését korlátozza, vagy megakadályozza, ha azok
károsak mások számára jogaik érvényesítésekor. Ez az elv akkor is
érvényes, ha valakinek bûntelenül téves a lelkiismerete, azért, mert
pl. rosszul nevelték, káros környezetbe került, olyan rossz szokáso-
kat vett fel, amit aligha lehet megváltoztatni, vagy ha kiégett és vég-
zetesen megvakult/elvakult a lelkiismerete. Az ún. természettörvény 
ellenében szintén senki sem hivatkozhat a lelkiismereti szabad-

Az engedelmesség erénye… 193

lenné a jogosult magánügyet. Ez a keresztény civilizációnak az ókori pogány ci-
vilizációval szemben lényeges eleme, ez az egyéniség joga, melyet ô ismertetett
el a világgal s amelyen egész újkori haladásunk alapszik. Az egyén nem enyész-
hetik el az egészben, az egyetemesben; de, mint öncéllal bíró erkölcsi lény,
egyéniségét, mint a társadalom tagja is, megtartja. Viszont az összes polgárok
szükséges közülete, az állam, a társadalom, az összesség jogos érdekeit fenntar-
tani és védeni tartozik ott, ahol az egyéniség a maga jogát egyoldalúlag túlhajtani
hajlandó”. Vö. DUDEK, J., A vallás mint magánügy, in: DUDEK, J., Dogmatikai ol-
vasmányok, Budapest 1914, 282.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 193



ságra.122 Hasonló a helyzet az ún. invalidáló és a büntetô törvé-
nyekkel is, hacsak a törvényhozó másképp nem rendelkezik.

A lelkiismeret, mint az emberi szabadság megtestesítôje, nem
abszolút módon szabad, mivel nem szakadhat el bûntelenül és
büntetlenül a törvénytôl, pontosabban az erkölcsileg jó törvénytôl;
ha így tenne, az önkényesség lenne, illetve a szabadság helyes
használatával ellenkezô tett.123 Ebbôl a belátásból adódóan csak
addig lehet hivatkozni a lelkiismereti szabadságra, amíg valaki vét-
len tudatlanságban vagy tévedésben van lelkiismereti ítéleteinek
tárgyi értékét illetôen. Amennyiben „az ember vétkesen, tudatosan
követi lelkiismeretének téves ítéleteit, nincs joga lelkiismereti sza-
badságára hivatkozni. A társadalmi tekintély legfontosabb feladata
a téves lelkiismeretû embert az igazságra inteni és a közösséget a
veszélyes tévedések káros következményeitôl megvédeni (…).
Másként elkerülhetetlenül lép az erkölcsi jó helyére a gonoszság
kényszere”.124 Ezeket is sajátos módon szabadságoknak lehet ne-
vezni, úgymint az értelem abszolút primáciájának szabadsága, a
szeszély szabadsága, a kannibálok szabadsága, a törvénytelenség
szabadsága, a tékozlás és önzés szabadsága, a mindenható állam
szabadsága. Mindez egyszóval az önkény szabadsága, mely para-
dox módon tagadja a szabadságot, és semmibe veszi a lelkiismeret
vészjóslóan megkonduló szavát.125 Más oldalról közelítve ugyan-
ezen szabadságokat úgy nevezik ma a magukat haladónak tudó, de
ugyanakkor élôket és holtakat könyörtelenül megítélô, gondolko-
dók és hatalmi tényezôk, mint egyéni, gondolati, lelkiismereti (ez 
a gondolati szabadság gyakorlati alkalmazása), társadalmi, politi-
kai, polgári, kereskedelmi, gazdasági, sajtó-, szólás- és istentisztele-

194 Kuminetz Géza

122 Vö. TARJÁNYI, Z., Az erkölcsteológia története és alapfogalmai. Morálteo-
lógia I., Budapest 2005, 122–123.

123 Az ember lényegéhez tartozik, hogy a megismert igazságot elfogadja, ah-
hoz ragaszkodjék. A „gondolat fizikai szabadsága megvan ugyan az emberben,
de az igazzal szemben nincs meg a morális szabadság”. Vö. ACSAY, A., A lelkiis-
mereti szabadság, in: Hittudományi Folyóirat 7 (1896) 466.

124 Vö. HÄRING, B., Krisztus törvénye I., Pannonhalma, Róma 1997, 167.
125 Vö. SANKOVICS, I., A lelkiismeretszabadság, in: Bölcseleti Folyóirat 18

(1903) 521–554.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 194



ti szabadságokat,126 melyek kizárólagos feltételei a haladásnak, de
úgy, ahogyan ôk azokat tévedhetetlenül és megfellebbezhetetlenül
értelmezik és végrehajtják. Mi más ez, mint könyörtelen evilági
messsianizmus, az ember negatív önmegvalósulása?

Az Egyháznak sajátos kötelességei vannak a lelkiismereti sza-
badsággal kapcsolatban, éspedig az, hogy világossá tegye hívei
számára, hogy melyek a természetjogi elôírások, másrészt pedig hit
és erkölcs dolgában hitelesen és adott esetben tévedésmentes mó-
don tanítsa a hitletéteményt.127 Ezek a tanítások lelkiismeretben kö-
telezik a hívôt, mivel a szó objektív értelmében igazságot közvetíte-
nek, ami az emberi cselekvés megfellebbezhetetlen normája. Ez azt
is jelenti, hogy a hívônek nincs joga ezen igazságok ellenében a sa-
ját lelkiismereti szabadságára hivatkoznia, vagy különben el kell
hagynia az egyházat (amit az Egyház tanításával ellentétes meggyô-
zôdésével belsôleg máris elhagyott).128 E megbízhatóság sajátos
szerve az egyházi Tanítóhivatal, melynek erôssége a pápai primá-
tus és infallibilitás. Minden látszat ellenére, „az általános egyházi és
pápai tévedhetetlenség hittételének kihirdetésével a lelkiismeret je-

Az engedelmesség erénye… 195

126 Vö. PALOTAY, L., A katholikus egyház és a lelkiismereti szabadság, in: Hit-
tudományi Folyóirat 2 (1891) 578.

127 Természetesen diszciplináris kérdésekben nem illeti meg az egyházi Ta-
nítóhivatalt, sem a kormányzati szerveket tévedésmentesség, ám ilyen kérdések
eldöntésekor van legfelsôbb földi fórum, a pápa bíróságai, illetve maga a pápa,
amelyeknek végsô szava, jóllehet nem tévedhetetlen, de erkölcsileg biztos, tehát
erkölcsileg kizárt a tévedés veszélye, ezért ezek a döntések is lelkiismeretben kö-
telezik az érdekelteket.

128 Amennyiben katolikus hívô hagyja el hitét, melyet korábban már öntu-
datosan megvallott, csakis rá vonatkozik az elv: extra ecclesiam nulla salus est.
Ez az elv minden látszat ellenére „a leghumánusabb tan, mert csak azokra szól az
elmarasztaló ítélet, kik saját vétkükbôl vannak az Egyházon kívül, vagyis akik
megismerték az Egyház igazságát s még sem lépnek be. Másodszor nem csupán
azok tartoznak az Egyházhoz, kik oda a keresztség felvételével tényleg beléptek.
Milliók tartoznak az Egyházhoz vótumban. E vótum pedig nem más, mint a lélek
azon elhatározása, mellyel kész mindannak megtételére, mit Isten az üdvösség
megnyerésére elôír. Ha e készség és jóhiszemûleg megvan, nincs kétség benne,
hogy Isten nem kárhoztatja el. Így nyilatkozott IX. Piusz 1854. dec. 9-iki allokú-
ciójában”. Vö. SANKOVICS, I., A lelkiismeretszabadság, in: Bölcseleti Folyóirat 19
(1904) 19.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 195



lentôsége egyáltalán nem csökkent. Éppen ellenkezôleg: a lelkiis-
meret végsô esetekben végsô támpontra találhat. Az egyházi téved-
hetetlenség pontos körvonalazása csak arra a területre terjed ki,
amelyen a lelkiismeret teljesen biztos vezetésre szorul, ellentétben
azzal a területtel, ahol bizonyos körülmények között a lelkiismeret
és az egyházi, nem tévedhetetlen, de helyes irányelveket adó tekin-
tély között ellentét áll fenn”.129

Senkit sem lehet kötelezni arra, hogy lelkiismerete ellenére fel-
vegye a katolikus hitet, de minden ember számára kötelesség és jog
az Istennel és egyházával kapcsolatos igazság keresése (748. k. 2. §). 
Természetesen döntés csak akkor várható valakitôl, ha az el-
döntendô kérdésre vonatkozóan a szükséges és elégséges infor-
mációkat összegyûjtötte és kellôen megfontolta azokat. Ebbôl a
szempontból ezt szolgálja a hitoktatás, a pásztorokkal való konzul-
táció stb.

Mi a helyzet akkor, ha egyén és intézmény kerül konfliktusba?
Ilyen esetben az ítélet helyességének vélelme az intézményt illeti
meg (ami ellentéte bizonyításával az adott esetre, és csakis az adott
esetre megdôl). Miért van ez így? Azért, mert az intézmény korrigál-
ni tudja hibás döntéseit. Ellenben az egyén a közösség vonatkozá-
sában aligha képes erre, mivel ha az ártatlanul meghurcolt egyén
megbántottságtól vezetve, kilépne az Egyházból, akkor az Egyház
közössége óhatatlanul szektákra szakadna szét, ami az Egyház,
mint közösség számára a legnagyobb veszélyt jelenti.130 Az ilyen
jogvitákat lezáró legfelsôbb bírói fórum döntései szintén lelkiisme-
retben köteleznek.

Alárendelt és elöljáró közti relációban, amint azt fentebb már
megvilágítottuk, abban az esetben nincs engedelmességi köteles-
sége az alárendeltnek, ha a feljebbvaló olyat parancsolna, ami túllé-
pi a hatáskörét, vagy ha nyilvánvaló módon bûnt parancsolna, vagy
ha nyilvánvalóan igazságtalan lenne döntésében. Ám hogy mikor
áll fenn ez a tényállás, azt nem automatikusan dönti el az engedel-

196 Kuminetz Géza

129 Vö. HÄRING, B., Krisztus törvénye I., Pannonhalma, Róma 1997 165.
130 Vö. TARJÁNYI, Z., Az erkölcsteológia története és alapfogalmai. Morálteo-

lógia I., Budapest 2005, 122.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 196



mességre kötelezett. Kétség esetén engedelmeskednie kell, illetve,
ha lelkiismeretére hivatkozva megtagadja a parancsot, vállalnia kell
annak következményeit.

6. Befejezés

Összefoglalva az eddigieket, azt kell mondanunk, hogy engedel-
meskedés és parancsolás egymást feltételezô kategóriák, s alapja az
emberi természet, mely az igaz tekintély jótékony hatására fejlôdik
valóban szabad, érett, felelôsen dönteni tudó lénnyé. Az engedel-
meskedés, pontosabban az engedelmes lelkület az, mely egyik fô-
szereplôje annak, hogy szilárd és kellôen rugalmassá váljék jelle-
münk, kialakulhassanak Krisztusra hasonlító vonásaink. Az igazi
engedelmesség nem behódolás, nem meghunyászkodás, nem hí-
zelgés, nem képmutatás, nem puszta megszokás, hanem felelôs
döntés.

Az engedelmesség motívuma lehet a félelem (büntetés, anyagi
kár, a számunkra jelentôs személyiség jóindulatának elvesztése,
stb.), de „az igazán értékes engedelmesség indítéka az a felismerés,
hogy a parancs önkéntes elfogadásával nagyobb értéket valósítunk
meg, és személyes értékünkben gyarapszunk. Aki a parancsnak
önként aláveti magát, az vagy azért teszi, mert a parancsoló szemé-
lye iránt tiszteletet, szeretetet érez, vagy meghajlik tekintélye elôtt,
vagy a közösség jóléte érdekében azt látja helyesnek, hogy egyet-
len személy intézkedjék. Az önkéntes engedelmesség mindig egy
magasabb rendû értékhez való kapcsolódást jelent, és ezért emeli
az ember önérzetét, személyes önbecsülését”.131

Az engedelmes lelkület érleli az értelmet, mivel bizonyosságát
adja az isteni akarat ismeretének és tévedésmentes teljesítésének;
bizonyosságát adja az isteni segítségnek (Én mindig veled leszek;
bizonyosságát adja az eredménynek, mivel „az Istent szeretôknek
minden a javukra válik, akkor is, ha az elöljáró tévedett. Az enge-
delmes lelkület érleli az akaratot, mivel a valódi szabadság forrása.

Az engedelmesség erénye… 197

131 Vö. BORBÉLY, K., A keresztény életalakítás elmélete, Pannonhalma 2009,
199.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 197



Semmi sem teszi az embert jobban rabszolgává, mint a helytelen,
önös akarat elhatalmasodása a lélekben; az engedelmes lelkület
erô forrása is, mivel hôsiessé teszi a lelket, végül a jóban való állha-
tatosság biztosítéka is. Az engedelmesség végül a szív számára is
elônyöket tartogat: Forrása mind az egyéni, mint pedig a társadalmi
békének; nagy rendezô, mivel mindent a helyére rak; az elöljáró
parancsa jogos és méltányos, s az alárendelt készségesen végrehajt-
ja azt. Megadja a lelkiismeret nyugalmát is, hiszen a törvényes pa-
rancsról joggal lehet gondolni, hogy helyes volt.”132

Az engedelmeskedésnek és a parancsolásnak a hit, remény,
szeretet és a sarkalatos, illetve az összes erkölcsi erény jegyében
kell történnie. Ám ezek az erények csak az alázat és engedelmesség
szellemében, lelkületével érlelôdnek meg az emberben, a hívôben.

Amennyiben a nevelésnek az a célja, hogy létrehozza a fejlôdô
gyermekben és ifjúban az erkölcsi állapotot,133 úgy az engedelmes-
kedés erénye adja alapvetôen az ehhez jutást, a fegyelmezettséget,
vagyis a felettünk álló tényezôknek való helyes alávetettséget.

Az engedelmesség a szabadságunk, felelôs cselekedni tudásunk
jele. Az emberi élet akkor van a beteljesedés útján, ha engedelmes-
kedünk a hívásnak, a felismert igazságnak, ha engedelmeskedünk
az idôk jeleinek, Isten látogatásakor felismerve, követve és neki
elkötelezôdve a kairosz vissza nem térô, bennünket hívogató de
egyúttal felszólító szavát.

A parancsolás és engedelmeskedés végeredményben a kormány-
zati hatalom gyakorlása, és a vonatkozó jogkövetô magatartás. 
E hatalom gyümölcsözô gyakorlásához a döntések alapos elôkészí-
tése fontos dolog annak a részérôl, akinek törvényesen parancsol-
nia kell, aki tehát Mózes székébe került: látogassa a püspök a kis-
papjait, a papjait, jól mûködô aulája legyen. Ahhoz, hogy az
engedelmesség valóban az emberek megszentelését szolgálja, vilá-
gosan kell látni mit, mikor, hogyan szabad és kell parancsolni, is-

198 Kuminetz Géza

132 Vö. ROYO MARIN, A., Teologia della perfezione cristiana, Cinisello Balsa-
mo 1997, 692–693.

133 Vö. FINÁCZY, E., A nevelés fogalmának elemzése, in: FINÁCZY, E., Világné-
zet és nevelés. Tanulmányok (Filozófiai könyvtár. Szerkeszti: KORNIS GYULA), Bu-
dapest 1925, 22.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 198



merve nemcsak az ügyre vonatkozó szükséges és elégséges infor-
mációkat, de látva a feladatra kijelölt személyt is, annak jellemvo-
násaival. A parancsolás és engedelmeskedés sajátos kontextusa a
lelkipásztori terv, stratégia, mivel ez az a közelebbi, konkrét moti-
vációs horizont, aminek megértése és elfogadása nagyon meg-
könnyíti úgy a parancsolást, mint az engedelmeskedést. Engedel-
meskedônek és fôleg a parancsolónak egyaránt jól kell tudnia, mi
lakik az emberi szívben, különben a legjobb szándék mellett is
rosszak lesznek döntések, s engedetlenséget, békétlenséget szül-
nek. A parancsolás és engedelmeskedés mûvészete minden emberi
közösségi élet, gyümölcsözô együttmûködés feltétele.

Mind a parancsolásnak, mint pedig az engedelmességnek Krisz-
tus szellemében kell történnie. Ennek a szellemnek a lényegi alap-
ját adja az engedelmesség természetfeletti erénye, kereteit viszont
az erkölcsi és a rájuk épülô kánonjogi elôírások adják.

Akár a parancsoló, akár az engedelmességre kötelezett kerülhet
lelkiismereti konfliktusba. A parancsoló úgy, hogy kényszerítik
adott parancs kiadására, megzsarolva ôt, vagy jellembeli gyengesé-
gét kihasználva. Az engedelmeskedô pedig úgy, hogy felmerül
benne az a gyanú, hogy a parancsoló kényszer hatása alatt cselek-
szik, vagy hatáskörét lépi túl a kiadott paranccsal, vagy bûnt paran-
csol, vagy ha súlyosan igazságtalan a parancsolásban. Ezekben az
esetekben mind az elöljárónak, mind az alárendeltnek a saját lelki-
ismerete szavát kell követnie, nem engedelmeskedve a kényszerí-
tônek, illetve nem engedelmeskedve a jogtalan, de a jogosság min-
den külsô jellegzetességével rendelkezô parancsnak. Vállalva ezzel
a súlyos következményeket.

Végeredményben áldás vagy átok az eredménye egyén és társa-
dalom számára úgy az állandó engedetlenségnek, mint a tartósan
igazságtalan parancsnak. Innen vannak az elégedetlenkedô töme-
gek és a despoták. Maga az Egyház történelme is modellezhetô
úgy, hogy az Isten parancsa jobb vagy rosszabb felismerésének és
végrehajtásának erôssége így vagy úgy ingadozott, illetve szilár-
dabb és tartósabb, vagy átmenetibb és gyengébb volt.

Scheffler János szavait nemcsak elôszónak, hanem végszónak is
idézném: „Amit eddig mondottunk, az az engedelmesség csak jogi
oldala. Azonban Krisztus földi országa nem a rideg jog alapján épül

Az engedelmesség erénye… 199

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 199



fel, az egyház tagjait nem a kényszer bilincsei és a büntetéstôl való
félelem tartja össze, hanem a szeretet köteléke, a vinculum caritatis.
(…) A püspök odaadása a szentszék iránt, a papságnak bizalommal
teljes engedelmessége és együttmûködése a püspökkel, a népnek
szeretô, lelkes ragaszkodása lelkipásztorához és a katolikus ügyek-
hez: ez az a háromszoros kötél, amelyrôl a Prédikátorok könyve azt
mondja: funiculus triplex difficile rumpitur, a hármas kötél nehezen
szakad el. Krisztus papjánál nem lehet az engedelmesség kikény-
szerített, büntetô szankciókkal, suspensióval kicsikart áldozat, ha-
nem rationale obsequium és jugum suave. Rationabile obsequium
akkor lesz, ha abból a mély meggyôzôdésbôl fakad, hogy Krisztus
rendelésén alapul minden subordinatio, hogy az egyház isteni al-
kotmányának alapja, fegyelmének fenntartója a hármas engedel-
messég: hívek és papok, papok és püspökök, püspökök és a szent-
szék között. Jugum suave lesz, ha minden papot áthat az a tudat,
hogy az engedelmesség többet ér, mint az áldozat, hogy ez a leg-
fôbb papi erények egyike, specifikusan katolikus erény, a lelki elô-
rehaladás nélkülözhetetlen alapja és eszköze. (…) A leírt jogsza-
bályok tehát csak általános vonások, határjelzôk, amelyeket átlépni
bûn nélkül már nem lehet. Aki azonban szívbôl engedelmes, aki az
engedelmesség szellemétôl át van itatva, az nem fogja mindig a tila-
lomfákat fürkészni, hanem teljes odaadással fogja teljesíteni elöl-
járójának még az óhaját is; (…) a kánoni engedelmesség az egyház
legfôbb ereje, fennmaradásának titka; ez ad mûködésének igazi si-
kert. Jól tudják ezt ellenségeink is, azért az egyházellenes kormá-
nyok mindig tárt karokkal fogadták és minden lehetô módon támo-
gatták a törvényes felsôbbség ellen lázadó papokat. (…) Valóban,
amint a hadsereg nem sokat ér, ha a fegyelmet csak a szuronyoktól
való félelem tartja fenn, úgy az egyház sem lesz acies ordinatissima,
Isten tökéletes hadserege, ha a kánoni engedelmesség nem szív-
bôl-lélekbôl, teljes meggyôzôdésbôl fakad. És nem fakadhat teljes
meggyôzôdésbôl mindaddig, míg az egyházi elöljárókat nem ter-
mészetfölötti szemüvegen át nézzük. Addig, míg az egyházi ren-
deletekben csak néhány bíboros és monsignore mûvét látjuk, míg
az egyházmegyei hatóság intézkedéseiben csak a gyarló emberek
munkáját vesszük észre, addig a feljebbvalókban csak egyéni sza-
badságunk lenyûgözôit láthatjuk. Ellenben, ha a hit szemüvegén át

200 Kuminetz Géza

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 200



Isten szavát fedezzük fel az egyházi elöljárók rendelkezéseiben,
akkor önkéntes hódolattal hajlunk meg elôttük, a szeretetlen kriti-
zálás nem fog ajkunkra jönni, esetleges tévedésüket nem fogjuk fel-
fújni; akkor nemcsak külsôleg, tetteinkkel (effectu) fogunk enge-
delmeskedni, hanem belsôleg, szívvel-lélekkel (affectu); nemcsak
megtesszük a parancsot, hanem ha kell, akaratunkat és meggyôzô-
désünket is áldozatul hozzuk.”134

Az engedelmesség erénye… 201

134 Vö. SCHEFFLER, J., A világi papok kánoni engedelmessége, in: Religio 75
(1916) 102–104.

Old145 Kuminetz  10/3/4 19:46  Page 201



TARJÁNYI ZOLTÁN

Az életszentség fogalma és kibontakozása
a morálteológus látószögében

Az életszentséggel kapcsolatban a belga Gustave Thils írt immár
klasszikusnak számító alapvetô mûvet. Ebben elôször az életszent-
ség dogmatikai (a Szentháromság bensô tökéletes élete; az ember,
mint Isten munkatársa; a megtestesülés és megváltás által az em-
bernek ajándékozott élet; az Egyház szent vonatkozása; a szentsé-
gek) és morális alapjait veszi számba. Ez utóbbival kapcsolatban
elôbb az életszentség akadályát, a bûnt veszi szemügyre, majd az
életszentség kibontakoztatásának lehetôségeire tér rá: a teológiai
és az erkölcsi erényekkel felruházott emberi létre (La sainteté chré-
tienne: aspect dogmatique, aspect moral).1 A könyv impresszuma
szerint 1962 végén kapta meg az „imprimatur”-t, majd a következô
évben megjelent. Nos, 1962 végén már ülésezett a II. Vatikáni Zsi-
nat, mely jelentôs látószög-módosulást eredményezett az erkölcs-
teológiában, így kissé kisarkítva mondható, hogy mire Thils köny-
ve megjelent, jórészt elavultnak volt tekinthetô (nem az egyes
igazságok vonatkozásában, hanem morálteológiai szemléletében).

Idôközben ugyanis XXIII. János pápa megbízásából létrejött egy
bizottság, melynek az volt a feladata, hogy egy külön erkölcsteoló-
giai dokumentum tervezetét készítse el, melyet azután a Zsinat
majd tárgyalni fog. Kétszer is átdolgozták a tervezetet, de mivel
nem tudott megszabadulni a tradicionális – törvény, lelkiismeret,
erkölcsi cselekedetek, bûnök – struktúrától, így végül nem került a
Zsinat elé. Mivel pedig idôközben a Gaudium et spes dokumentum
elôkészítése gyorsan haladt, és nagy elfogadtatásra talált, végül eb-
be építettek be a zsinati atyák néhány, az erkölcsteológiával kap-

1 THILS, G., La sainteté chérétienne, Desclée de Brouwer, Paris 1963, 3–8.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 202



csolatos részt, pl. a lelkiismeretet.2 Érdemes megjegyezni, hogy 
a morálteológiát inkább az aszketika-misztika oldaláról bemutató
mûvek viszont megmaradtak a biblikus teológiai látásmódban. Pél-
da erre Jean-Jacques Olier (1608–1657), a Saint-Sulpice Társaság
alapítójának munkája, mely Franciaországban rendkívül népszerû-
ségnek örvendett, s ennek az életszentséggel kapcsolatban ez 
a gondolatmenete: egyetemes a meghívás az életszentségre; a ke-
resztény tökéletesség nem más, mint a szeretetben való élet;
ugyanarra az életszentségre hivatottak a különféle életállapotban
élôk; Jézus Krisztus Lelke által fejlôdhetünk az életszentségben.3

A mi feladatunk kizárólag a morálteológia szemszögébôl értel-
mezni a kulcsszót, ezért más utat választunk. Elôször azt tisztázzuk,
hogy egyáltalán miért illetékes az erkölcsteológia, s hogy milyen
eszközei vannak az emberi cselekvés vizsgálatára. Majd a kinyilat-
koztatott emberkép alapján azt vesszük szemügyre, hogy milyen
feltételeknek kell teljesülniük, hogy az életszentségbe bele tudjon
nôni az ember, hogy azután abban érlelôdve el tudjon jutni élete
céljához, az üdvösséghez. Ily módon, bár a kísértésre és a bûnre ki-
tekintést szükséges tennünk, fôként azt szeretnénk elkerülni, hogy
újra bûntanként lehessen számon tartani az erkölcsteológiát.

A papnevelésrôl szóló II. vatikáni zsinati dokumentum ezt a kö-
vetelményt támasztja a morálteológiával kapcsolatban: „A teológiai
tudományok megújítása Krisztus titkával és az üdvösség történeté-
vel való eleven kapcsolaton alapul. Komolyan kell fáradoznunk az
erkölcsteológia tökéletesítésén; tudományos rendszerezését a Bib-
lia tanítása alapján kell felépítenünk; elôtérbe kell helyeznünk a ke-
resztények elhivatottságának nagyszerûségét, azt a követelményt,
hogy a szeretetben gyümölcsöt hozzanak a világ életéért.”4 Milyen
legyen tehát az erkölcsteológia: 1. Krisztus-központú, azaz dogma-
tikai látásmódú; 2. biblikus szemléletû; 3. a világért elkötelezettség,
azaz a szeretet távlatában értelmezze a keresztény életet.

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 203

2 PINCKAERS, S., Pour une lecture de Veritatis splendor, Mame, Paris 1995,
32–36.

3 OLIER, J-J., La sainteté chrétienne, textes choisis par Gilles Chaillot, Cerf,
Paris 1992, 21–39.

4 Optatam totius 16.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 203



Pinckaers, az egész életében Svájcban tanító belga morálteoló-
gus mindezek alapján a következô definícióban rögzítette az er-
kölcsteológia lényegét: „Az erkölcsteológia a teológia azon része,
amely az emberi cselekedeteket azért tanulmányozza, hogy Isten
szeretetteljes látására, mint az ember igazi, teljes boldogságára és
végcéljára irányítsa azokat, a kegyelem, az erények és az ajándé-
kok által, s mindezt a kinyilatkoztatás és az ész fényében teszi.”5 Mi-
lyen hangsúlyokat tartalmaz ez a definíció? Azt, hogy az erkölcstan
teológia legyen, létezzen mögötte dogmatikai és biblikus háttér;
hogy Isten szeretetteljes látásának megmutatása legyen a szándéka:
ez olyan látás, ami szeretetet okoz, és olyan szeretet, ami egyre töb-
bet látni és érteni akar; hogy az Isten- és emberkapcsolatban akarja
az ember életét kibontakoztatni; hogy a kegyelem és az erények
kapjanak szerepet a kifejtésben, hiszen a keresztény gondolkodás-
mód természetfeletti látásmódú; s végül hogy a kinyilatkoztatás és
az emberi értelem egyaránt kapjon szerepet: az elôbbi mindig el-
sôbbséget élvez, de úgy, hogy sohasem fékezi, hanem éppen erôsí-
ti az ész teológiával foglalkozó vitalitását.

A kinyilatkozatott emberképet hogyan lehet fogalmakban meg-
ragadni? Franz Böckle frappánsan három dologban vázolja fel: 1. az
ember subsistentia, tehát önállóság. Testben létezik a lélek, a kettô
együtt alkotja a személyt. A test által az ember el van határolva a
nem-éntôl (Istentôl, másik embertôl, a világtól), de egyúttal a test
által tud kommunikálni is vele. 2. Az ember existentia, az idô és tér
aktuális metszéspontján élô létezô, aki minden cselekedetével vagy
jobbá, vagy rosszabbá alakítja önmagát, így sajátosan mintegy ön-
magát alkotja meg. 3. Az ember transcendentia: az ember az, aki
önmagából kilép, amikor a másik személy (Isten vagy ember) felé
fordul, s annál gazdagabb lesz, minél inkább be tudja fogadni a má-
sik önközlését, és közölni tudja önmagát.6 Mindebbôl az is követ-
kezik, hogy az ember lényege szerint társas lény: Isten teremtmé-
nye, ill. egy családba beleszületvén annak a családnak anyanyelve

204 Tarjányi Zoltán

5 PINCKAERS, S., A keresztény erkölcsteológia forrásai, Turgonyi Zoltán (ford.), 
Paulus–Kairosz, Budapest 2001, 20.

6 BÖCKLE, F., A morálteológia alapfogalmai, Dallos Antal (ford.), Jel Kiadó,
Budapest 2004, 24–25.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 204



által egy adott nemzethez is tartozik. S minden családnak, minden
társadalomnak van erkölcsisége. Annál inkább tökéletes lesz az
egyén erkölcsileg, minél inkább megéli saját egyediségének és lé-
nyegének minden értékét. Az erkölcsi érték hordozója tehát a kö-
zösségi vonatkozásokban élô személynek az értelmes természete.7

Az újszövetségi Szentírás még többet állít az emberrôl, mint az
ószövetségi (ti. hogy Isten teremtménye és képmása): az ember ré-
szese lehet a fogadott fiúságnak. A második isteni személy megtes-
tesülésével ugyanis Jézusban megjelent a tökéletes, a tulajdonkép-
peni ember. Mindig Isten iránti ráhagyatkozottságban és bûn
nélkül élt, s közben tökéletesen az emberszeretetnek szentelte az
életét. A keresztáldozattal és a feltámadással pedig létrehozta a
megváltást: több jött létre, mint hogy kiigazította a bûn miatt elron-
tott Isten–ember kapcsolatot: általa az emberi élet beleemelôdött 
az isteni tökéletes létbe: az emberi élet immár Istenben van elrejtve
(Kol 3,3). A Jézusban kapott teljes isteni önfeltárást és erôforrásokat
a Lélek tartja épségben az Egyház által. Aki mindezt hittel elfogadja
és megkeresztelkedik, az a fogadott fiúság részesévé válik (Gal 4,4-
7). Ha pedig Krisztus lelkületében az ember tovább érlelôdik és fej-
lôdik (2Kor 3,18), akkor valóságosan megtapasztalhatja, hogy „élek
én, de már Krisztus él bennem” (Gal 2,20). A krisztusi életet a
parúzia bekövetkezésekor, a halottak feltámadásakor fogjuk töké-
letesen birtokolni (1Kor 15,49), de a Krisztusban újjászületett em-
ber eszkatologikusan már evilági életében reálisan részesül belôle.
Mindezek alapján az ember nem más, mint Krisztusba oltott egzisz-
tencia a Szentlélek birtoklása által. Ám a Krisztusban megtörtént ki-
nyilatkoztatás igazságait és kegyelmi erôforrásait Krisztus Egyháza
tartalmazza, ezért a keresztény emberkép e közösségi vonatkozás-
ban ragadható meg a legmélyebben: az istenfiúságot az Egyház el-
kötelezett tagjaként képes a legteljesebben kibontakoztatni.

Ez az a keresztény emberkép (melyben benne van a teremtés és
megváltás, azaz az igaz Isten helyes ismerete, valamint az ember kilé-
te és hivatása Isten szemében), melyet az Egyház igehirdetésével és
ünneplésével megjelenít a világban, s általa minden embert meghív
Isten, hogy lépjen be ebbe az Isten- és ember közösségrendszerbe.

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 205

7 HÄRING, B., La Loi du Christ, Desclée, Paris 1966, I/118.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 205



A metanoia mint feltétel, és gyümölcsei

Mi szükséges, hogy az ember valóban választ adjon erre? A meta-
noia. Ez lényegében Jézus gondolkodásának és viszonyrendsze-
rének az elfogadása (úgy gondolkodni Istenrôl és az emberrôl,
ahogyan ô gondolkodott; olyan viszonyt kialakítani Istennel és em-
berrel, amilyen viszonyban ô volt velük). Másképpen: Isten min-
den képzeletet felülmúló uralmának beköszöntését csak megújuló
gondolkodásmóddal lehetséges befogadni.8 A megtérés az ember
részérôl teljes konverziót, odafordulást jelent, s ezzel tud belehe-
lyezôdni Isten országába, s így tud teljes ráhagyatkozással az em-
berszeretô jóságos Atya oltalmába helyezôdni.9 Szent Ágoston a
megtérést úgy értelmezi, hogy az ember az Isten elleni lázadás
(„nem szolgálok, inkább másokon és mindenkin uralkodni aka-
rok!”) állapotából kitörve alázattal beáll az igaz Isten szolgálatába.
Sajátos megfogalmazással: a megtérés nélküliek (ill. elôttiek, vala-
mint a bûnös keresztények) valójában rossz rabszolgák; szolgák,
hiszen a gôgnek és az önzésnek szolgálnak. A keresztények pedig
a jó szolgák; rabszolgák, hiszen Isten és az embertárs szolgálatára
adják az életüket.10 Más szavakkal, de ugyanezt hangsúlyozza
Tolsztoj: a megtérés nélküli ember torzó marad, a megtéréssel ké-
pes az ember egy erkölcsi fejlôdésre személyesen igent mondani:
„Nyolcvanesztendôs koromban jöttem rá, hogy az önhittség és a
büszkeség arányban állnak az aljassággal: négyzetre emelve nö-
vekszenek, s fordított arányban múlik ki az emberi méltóság. Az em-
bernek, hogy élni tudjon, önmagának kell átlátnia az igazat. A lelki
életet nem élô ember mindig igaznak tartja magát. Aki lelki életet
él, ha gonoszt cselekedett, belátja bûnét, s megtalálja önmagában 

206 Tarjányi Zoltán

18 WEBER, H., Általános erkölcsteológia, Tuba Iván (ford.), SZIT, Budapest
2001, 62–63.

19 AUBERT, J-M., Vertus, in: Dictionnaire de la spiritualité, Paris 1992,
XVI/492–493.

10 GARNSEY, P., Conceptions de l’esclavage d’Aristote à Augustin, Belles
Lettres, Paris 2004, 309–311. (Vö. a törzsi vallású afrikai vezetô és az európai ban-
kár.)

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 206



a támaszt.”11 A megtérésben mindig Isten a kezdeményezô: van,
amikor Szent Páléhoz hasonló megrázó erejû találkozásban szólítja
meg az embert (mint pl. Max Jacobot a 20. század elején), és van,
amikor a keresztény nevelés és a személyi érlelôdés csatornáin át
jön létre az emberben. Ám az bizonyos, hogy mindig két dolgot va-
lósít meg: egyfelôl az embernek az addigi gondolkodási és ítélet-
rendszere egy pillanat alatt összeomlik, másfelôl egy új távlatot nyit
az ember elôtt, melyet személyes aktivitással a Szentlélek vezetése
alatt az illetô lassan feltérképez és magáévá tesz.12

Ezen emberi magatartásnak a következménye és egyben Isten
ajándéka a hit: a keresztény erkölcs erre, a Krisztus kereszthalá-
lában és feltámadásában való hitre épül; így lesz a moralitás köz-
pontja egy személy, Jézus Krisztus, akit követni lehet, aki egy új élet
forrása (Róm 6,4), aki új minôséggel, az isteni életben való részese-
déssel ajándékozza meg az embert (Ef 4,22–23). De mindez csak
akkor adatik meg az embernek, ha hajlandó egyfajta halálon át-
menni: meghalni önmagának, az önzésnek, és újjászületni a Jézus,
és Jézus által az Isten- és emberkapcsolatnak. A természetfeletti hit
magától értetôdô módon Jézusra épül. Neki minden szava és csele-
kedete a láthatatlan Istennel, az Atyával való közvetlen kapcsolat-
ból eredt: „Aki engem lát, az látja az Atyát” (Jn 14,9). „A keresztény
hit a lényege a Krisztus látásában való részesedés, szava által,
amely látásának autentikus kifejezôdése. Jézus látása hitünk vo-
natkoztatási pontja, tényleges gyökere.”13 Hogy a hit erénye mint
habitus és mint aktus egyaránt élô maradjon és kibontakozzon az
ember erkölcsi cselekedeteiben, ahhoz a következô morális köte-
lességeket kell az embernek vállalnia: meg kell vallania és lehetô-

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 207

11 MAKOVICKY, D., Tolsztojnál Jasznaja Poljanában, Gerencsér Zsigmond
(ford.), Európa, Budapest 1999, 220.

12 CHEVIGNARD, B-M., La doctrine spirituelle de l’Évangile, Cerf, Paris 1973,
16–17.

13 RATZINGER, J., Krisztusra tekintve, Klemm László (ford.), Vigília Kiadó, Bu-
dapest 1993, 25. [Megjegyzendô, hogy Ratzinger bíboros több ún. beszélgetô
könyvében is részletesen kifejti, hogy az erkölcs válsága mindig a hit krízisébôl
fakad, lásd A föld sója, Diós István (ford.), SZIT, Budapest 1997], ill. Isten és a vi-
lág, Boros István (ford.), SZIT, Budapest 2004) címû, magyarul is megjelent köte-
teket.]

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 207



ségei szerint terjesztenie is kell a hitet.14 És természetesen a hit eré-
nye elleni bûnöktôl is óvniuk kell magukat a keresztényeknek. Ide
tartozik a szándékos kételkedés, valamint a hitetlenség (mely „a ki-
nyilatkoztatott igazság elhanyagolása vagy elfogadásának szán-
dékos megtagadása”),15 valamint az eretnekség, az aposztázia és 
a skizma.16

A keresztségi újjászületéskor az ember a hit mellett a remény

erényében is részesül.17 A remény által az ember aktív módon vára-
kozik a Jézusban megvalósult, és a Jézus által beteljesülô örök élet-
re és testi feltámadásra. Mivel a remény az örök dicsôségre irányul,
ezért az Egyház tagjai akkor bizonyulnak az ígéret fiainak, ha hit-
ben és reményben felhasználják a mindenkori jelen pillanatot, és
türelmesen várják az eljövendô dicsôséget.18 XVI. Benedek pápa a
reményrôl írt enciklikájában részletesen foglalkozik a hit és a re-
mény mélységes összetartozásáról, a Zsidóknak írt levél 11,1 alap-
ján: „A hit a remélt dolgok hüposztaszisza, a nem látható dolgok bi-
zonyítéka.” Ezt írja: „Az egyházatyák és a középkori teológusok
számára világos volt, hogy a görög hüposztaszisz szót latinra sub-
stantiával kell fordítani. (…) A hit a remélt dolgok »szubsztanciája«,
bizonyíték a nem látottak mellett. Aquinói Szent Tamás19 az általa
képviselt filozófiai hagyomány terminológiáját használva, így ma-
gyarázza: A hit »habitus«, azaz a lélek maradandó készsége, mely ál-
tal megkezdôdik bennünk az örök élet, és az értelmet arra készteti,
hogy igaznak fogadja el azt, amit nem lát. A »szubsztancia« fogalma
tehát annyiban módosult, hogy a hit által kezdetlegesen, mondhat-
nánk csírájában – vagyis »szubsztancia« szerint – már jelen van ben-
nünk az, amiben remélünk: az egész, a valóságos élet. És éppen
ezért, mivel maga a dolog már jelen van, az eljövendônek e jelen-
léte bizonyosságot is ad: az eljövendô a külsô világban még nem

208 Tarjányi Zoltán

14 KEK 2145, 2470; A püspököknek külön kötelességeik is vannak a hit taní-
tása és védelme terén, vö. CIC 386. kán.

15 KEK 2088, 2089.
16 CIC 751. kán.
17 DS 1531.
18 LG 35.
19 Summa Theologiae II-II, 4,1.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 208



látható, de azáltal, hogy elkezdôdött és dinamikus valóságban ma-
gunkban hordozzuk, már most megszületik bizonyos belátás róla.”20

A hit és a remény tehát összetartozik, és e kettô teszi az embert
képessé arra, hogy az emberileg homályos, átláthatatlan helyzetek-
ben, s adott esetben a megpróbáltatások és üldöztetések között is
megmaradjon a hûségben, a tanúságtételben. Mindehhez mint er-
kölcsi feladat az szükséges, hogy a remény elleni bûnöket: a két-
ségbeesést21 és a vakmerô bizakodást22 egyaránt kiküszöbölje, ill.
harcoljon ellenük.

A megtérés utáni megkeresztelkedésnél az ember a hit és a re-
mény mellett a legnagyobb és legfontosabb ajándékban, a szeretet-

ben is részesül.23 Ez a legkiválóbb erény, az összes többi erénynek
a foglalata és csúcsa, ami nélkül a többi erény semmit sem ér (1Kor
13,2). A szeretet mint emberi tapasztalat az emberi élet csúcsa. Ha
megvalósul, következményei is vannak: 1. létrejön két személy kö-
zött az egység (unio). A másik már hozzám tartozik, azaz kibôvült
az énem; 2. az önmagamról elfeledkezés, az énbôl való kilépés
(extazis) létrehozza kölcsönösen az egymásban való létet; 3. a buz-
góság, a lendület (zelus) ahhoz a tapasztalathoz segíti az embert,
hogy az teszi boldoggá, ha a másikért áldozatot hozhat; 4. a szeretet
a testben létezô emberbôl kisugárzik, látszódik rajta (laesio corpo-
ralis).24 A szeretet így a lét beteljesedése, a lét igenlése: kiemeli az
embert zártságából, én–te kapcsolatot hoz létre. Ám az egy sze-
mélyre kimondott igen elveszítené értelmét, ha a lét egésze nem
lenne jó. A szeretet behatárolt igenje feltételezi, hogy a lét általában
is jó. Ebben az értelemben állítható, hogy a szeretet teremtô, a léte-
zô dolgok jóságáért kezeskedô Isten nélkül talajtalanná válik.25

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 209

20 XVI. BENEDEK PÁPA, Spe salvi 7.
21 KEK 2091.
22 KEK 2092.
23 DS 1530.
24 SCHOCKENHOFF, E., Charité, in: Dictionnaire d’éthique et de philosophie

morale, CANTO-SPERBER, M. (sous la dir.), Presses Universitaires de France, Paris
1996, 242–243; BAGI I.–DIÓS I., A keresztény ember magatartása Istennel kapcso-
latban, Nyíregyháza 1973, 93–94.

25 RATZINGER, J., Krisztusra tekintve, i. m., 62–64.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 209



XVI. Benedek pápa a szeretetrôl szóló enciklikájában elemzi az
éroszt (a fölfelé törekvô, fölemelô) és az agapét (a lehajló) szerete-
tet. De a két dimenzió egyáltalán nem zárja ki egymást, sôt: „ameny-
nyiben a másikhoz való közeledésben egyre kevésbé törôdik ön-
magával, egyre inkább a másik boldogságát akarja, egyre inkább
gondoskodni akar róla, ajándékozni akarja önmagát, és érte akar
élni. Belép az agapé motívuma, máskülönben az érosz elvéti és el-
veszti a maga lényegét”-26

A szeretet erényét (habitusát és aktusát) egyaránt megélheti és
megtapasztalhatja az ember Isten és a felebarát felé. Éppen ezért a
kereszténynek erkölcsi kötelessége, hogy a szeretet elleni bûnöktôl
távol tartsa magát: a közömbösségtôl, a hálátlanságtól, a langyos-
ságtól, a lelki restségtôl, valamint az Isten iránti gyûlölettôl.27 A fele-
baráti szeretet bûneire is vonatkozik ez, ide tartozik az önzô, gyû-
löletben való élet, a közönyösség, a botrány, a bûnre csábítás és 
a bûnben való szolidaritás.28

A röviden felvázolt természetfeletti erények Isten és ember pár-
beszédét, teljes értékû kapcsolatát tökéletesen megalapozzák:
megnyitják az embert az Istennel, Jézussal és Jézus Egyházával való
élô viszonyra.29 Ám mint láttuk, csak a Jézusban és Jézus által betel-
jesített hit–remény–szeretet-koncepcióban lehetséges morálteoló-
giailag megragadni a keresztény életszentség-fogalmat. A Jézusban
való élet más látószögben pedig: szentségi élet. Krisztust ôsszent-
ségnek tekintjük: olyan jelnek, mely megvalósítja és eszközli Isten
akaratát, és fordítva: Isten szeretetének Jézus a látható tanúja és
eszköze. Következésképpen: ahogyan Jézus látható embersége
volt Isten láthatatlan, de reális üdvözítô beavatkozásának a jele és
eszköze, úgy kell az Egyháznak a Krisztusban Istentôl kapott meg-
váltást látható jelként és eszközként megjelenítenie.30 Az Egyház
ezt a kultuszt képviseli a világban, és a keresztényeknek erkölcsi

210 Tarjányi Zoltán

26 XVI. BENEDEK PÁPA, Deus caritas est 7.
27 KEK 2094.
28 AUBERT, J-M., Abrégé de la morale catholique, Desclée, Paris 1987, 221–

223; BODA L., Isten Országa közöttünk hitben, reményben, szeretetben, SZIT, Bu-
dapest 2000, 139–141.

29 BRUGUES, J-L., Dictionnaire de morale catholique, CLD, 1991, 467–468.
30 Lumen gentium 1.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 210



életükkel errôl a léttöbbletrôl kell tanúságot tenniük. Ezért logikus
a következtetés: a hit, a remény és a szeretet minden szentségi ün-
neplés feltételei, a kinyilvánítói és a növelôi. Minden vallásos élet-
megnyilatkozás (Isten felé a vallásosság erényében, a világban való
lét tekintetében pedig a Jézus által átértelmezett és beteljesített er-
kölcsi erények vonatkozásában) a hit, a remény és szeretet teoló-
giai erényeknek az alapzatára épül rá.31 Ugyanis a megtestesülés lo-
gikájának dialektikája szerint (az emberit magára veszi az isteni), a
teológiai erények megvalósítják az ember egységét Istennel, hiszen
teljesen újjáteremtik az ember életét. Ezt az új életet kell az erkölcsi
erényeknek közvetíteniük az ember cselekvése felé, hogy az be-
épülhessen, s egyben fölemelkedhessen az Isten akarata szerinti
méltóság teljességébe.32

Az életszentség genezise az ember erkölcsi cselekvésében

Servais Pinckaers abból indul ki, hogy az életszentség útján való já-
rás csakis a Jézus Krisztusban való hit gyökerén kezdôdhet el. Mert
Jézus kinyilatkoztatásából tökéletesen megismerte az ember a való-
ságot: úgy ismerte meg, ahogyan a Teremtô tekint a valóságra. A hí-
vô látásmód adja meg az ember értelmes természetének az igazi ér-
tést. A jézusi teljességet elôkészítették a próféták (ezért voltak
látók, látnokok, mert Isten szemével voltak képesek rátekinteni a
valóság egy-egy szeletére), de a teljes látást-értést Jézus Krisztusban
kaptuk meg. A megértés elsôdlegesen egy globális látást, egy szin-
tézist eredményez, és ezután veszi lassan a hittel megvilágított érte-
lem az értés uralma alá az egyes részleteket (ellentétben a termé-
szettudományos gondolkodással: ott a részek megértése lépésrôl
lépésre vezeti a kutatókat a teljes birtokba vétele felé).33

A hit tehát helyesen ragadja meg a valóságot, és ezt a látást a
prudentia erénye, valamint a lelkiismeret közvetíti az ember erköl-

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 211

31 PINCKAERS, S., L’Évangile et la morale, Cerf, Paris 1991, 95–97.
32 AUBERT, J-M., Vertus, i. m., 492.
33 PINCKAERS, S., La vie selon l’Esprit. Essai de théologie spirituelle selon saint

Paul et saint Thomas d’Aquin, Éditions Saint Paul, Luxembourg 1996, 162–163.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 211



csi cselekvése felé. (Mostani munkánkban a lelkiismerettel csak né-
hány gondolatban fogunk foglalkozni, mert pár évvel ezelôtt a Teo-
lógiai Tanárok Konferenciáján részletesen taglaltuk.34)

A phronészisz (mely a phroneo gondolkodni, az ész erejével tá-
jékozódni igébôl ered) szót Cicero fordította prudentia szóval latin-
ra, mely a providere igébôl származik, így nagyszerûen tartalmazza
az „elôre látni”, ill. a „gondoskodni valamirôl” vonatkozásokat.
Ugyanis az okos döntés erénye valóban a jövôvel való összefüg-
gésben ragadható meg legjobban.35 A jövôvel, az örök jövôvel való
kapcsolatát Jézus példabeszédei is hangsúlyozzák, amikor arról ta-
nít, hogy az okos ember sziklára, az oktalan pedig homokra épít
házat (Mt 7,24–27). Szent Pál pedig ugyanilyen vonatkozásban írja:
„Ne oktalanul, hanem okosan éljetek, használjátok fel az idôt, (…)
értsétek meg, hogy mi az Úr akarata!” (Ef 5,15–17). Persze Szent Pál
a megváltás értelmezésének teljességében világosan látta, hogy Is-
ten a kereszt oktalanságával megszégyenítette a pogány, felfuval-
kodott, öntörvényû okosságot (Róm 1,22), tehát a megtért, a ke-
resztény ember úgy tud megmaradni az Isten akarata szerinti okos
döntések világában, ha mindig maga elé engedi Isten Bölcsességét,
hogy az itassa át és vezesse minden erkölcsi cselekedetében.36

Szent Ágoston (többek között) A Szentháromságról címû mûvé-
ben írt a prudentia erényérôl, s ô is az „erények kormányosaként”
értelmezte, tehát úgy, hogy a hittel megvilágított értelem az okos
döntésekben az összes többi erkölcsi erényt is uralja: „Az okosság
abban nyilvánul meg, hogy Istennel, a legfôbb jóval semmit nem
teszek egyenlôvé, vagy nem akarok föléje helyezni; a lelkierô a
hozzá való szilárd tartozást fogja kifejezni, a mértékletesség pedig
azt, hogy a boldogságot minden fogyatkozás nélkül lehet élvezni.
Az igazságosság az az okosság, amely kivédi a cselvetést; az a lelki-

212 Tarjányi Zoltán

34 Vö. BERAN, F., A lelkiismeret formálásának feladata, lehetôsége, határai;
RÓZSA, H., A lelkiismeret kérdése az Ószövetségi bibliai hagyományban; TAKÁCH

G., Lelkiismeret-furdalás, hallucináció, skizofrénia; TARJÁNYI, Z., A Veritatis
splendor enciklika tanítása a lelkiismeretrôl, in: Teológia 2003/1–2.

35 L’ÉVEQUE, J., Vertu de prudence, in: Dictionnaire de la spiritualité, i. m.,
1992, XII/2476–2477.

36 BRUGUES, J-L., Précis de théologie morale générale, Parole et Silence, Paris
2002, 131.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 212



erô, amely elviseli a méltánytalanságot; és az a mértékletesség,
amely fékezi a bûnös élvezetet.”37 Tehát minden erkölcsi erény
azért tud megvalósulni, mert okosan realizálódik, azaz a prudentia
uralma alatt.

Aquinói Szent Tamás részletesen foglalkozik a prudentia eré-
nyének mibenlétével és mûködésével a Summa II.II. 47–56. quaes-
tióiban. Lényegét illetôen az okosság annyit jelent, hogy az értelem
helyesen értékeli a gyakorlati élet aktusait.38 Éppen ezért több, mint
értelmi erény, hiszen az okosság nem teoretikus igazságokkal áll
szemben, hanem az olyan cselekvés megítélését hozza meg helye-
sen, mely a végsô céllal, azaz az üdvösséggel hozza létre az actus
humanus relációját.39 Az okosság az üdvösség távlatában dönt:
többrôl van tehát szó, mint egy okosnak, ésszerûnek látott felfogás-
ról (mint a sztoikusoknál): a keresztény Isten országában él, mely-
be a hit által hatolt be, okos döntéseivel folytonosan Isten országá-
nak realitásáról tanúskodik. 

Az okosság (is) az ún. társerények (partes potentiales) által tud
megtestesülni az ember magatartásában. A memoria a múlt helyes
megismerését és tanulságainak folytonos szinten tartását tartal-
mazza,40 s a tanulékonyság is a múlttal való helyes viszonyt formál-
ja: ezzel az ember lemond arról, hogy a múltbeli eseményeket
szûklátókörûen értelmezze, s hagyja, hogy a tapasztalatok mintegy
tanítva vezessék ôt az élet helyes megismerésében. Ez a docilitas
társerénye.41 Ezek képesek az embert vezetni, hogy a cselekedetek
gondos mérlegelésével, mintegy óvatosan (cautio) képes legyen
kiküszöbölni döntéseibôl az elhamarkodottságot.42

Az erény módozatainak (partes subjectivae) áttekintése a pru-
dentia egyéni és közösségi vonatkozásaira világít rá: így válik ért-
hetôvé, hogy nem spekulatív megismerés latolgatásáról van szó,

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 213

37 SZENT ÁGOSTON, A Szentháromságról, Gál Ferenc (ford.), SZIT, Budapest
1988, 413–414, (XIV, 9, 12).

38 Summa Theologiae II.II. q. 47, a. 2.
39 Uo. I.II. q. 14.
40 Uo. II.II. q. 48. a. 1.
41 Uo. q. 48.
42 Uo. q. 49.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 213



hanem az egyén életállapotának és állapotbeli kötelességeinek he-
lyes értelmezésérôl van szó: más vonatkozási rendszerben dönt
okosan egy szülô a gyermeknevelés problémái közepette, mint egy
államférfi, avagy egy hadvezér az aktuális gondok között.43 Ezért
van összefüggésben az okosság az ítélôképességgel, a megfelelô
távlatban való gondolkodással is: ez éppen a hittel megvilágított ér-
telem, azaz a Szentlélek vezetése által tud a konkrét élethelyzetek-
ben egyrészt lényeges dolgokat felfedezni, másrészt pedig relativi-
zálni fontosnak tûnô dolgokat.44 A tanács adásának készsége pl.
azért jöhet valakiben, mert az illetô átadja magát a felülrôl jövô ta-
nácsnak, azaz a Szentlélek ajándéka gazdagságának.45

A prudentia elleni bûnöket Szent Tamás két csoportra bontja.
Egyfelôl a hiány (per defectum) az oktalanságot, a balgaságot ered-
ményezi a szûklátókörûséggel, a makacssággal, az elhamarkodott-
sággal és a hanyagsággal együtt.46 A bûnös okosság (per excessum)
a túlzást tartalmazza: ez Szent Tamás megfogalmazásában a „test
okossága” (prudentia carnis), mely arra vezeti az embert, hogy „a
test kívánsága, a szemek kívánsága és az élet kevélysége” (1Jn
2,16), azaz a földi értékek mindenáron való megszerzése vágyából
úgy használja az okosságot, hogy mellôzi az erkölcsi törvényeket.47

Ez olyannyira elhatalmasodhat az emberen, hogy adott esetben
alattomos ravaszságban (astutia) is megnyilatkozhat.48

Aquinói Szent Tamás felvázolt prudentia-értelmezésének hátte-
rében egyrészt Arisztotelész Nikomakhoszi Etikája áll, másrészt a
kinyilatkoztatás adatainak a feldolgozása: a hittel megvilágított ér-
telem képes a konkrét erkölcsi cselekvésben olyan döntéseket hoz-
ni, melyek által egyre közelebb kerül végsô céljához, az üdvösség-
hez. Azaz képes megmaradni a hit–remény–szeretet erôterében, az
életszentségben.49

214 Tarjányi Zoltán

43 Ua. q. 50.
44 Ua. q. 52.
45 Ua. q. 51–52.
46 Ua. q. 54.
47 Ua. q. 55. a. 1–2.
48 Ua. q. 55. a. 3–4.
48 SAINT-JEAN, R.,Vertu de prudence, in: Dictionnaire de la spiritualité, i. m.,

1986, XII/2, 2481–2482.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 214



Häring a Krisztus törvénye címû munkájában Szent Tamás alap-
ján mutatja be az okos döntés erényét. Hozzáteszi: Isten örök Böl-
csessége a kiindulópont, mely fényként és erôként kiárad az em-
berre, hogy a végsô boldogságot Isten és a felebarát szeretetében
keresse. A bölcsességet a hit aktusával az embernek be kell fogad-
nia, s ha ezt megteszi, akkor a bölcsesség lesz okosságának a forrá-
sa. Paradox módon tehát elôbb bölcsességet kell Istentôl tanul-
nunk, hogy okossá váljunk. Ha ezt az erény szintjén kialakítjuk,
akkor az okosság a hit tekintete lesz az ember életében. Ez lesz ké-
pes a világ minden értékét és dolgát Jézus szemével láttatni, ezért
mindig is ez kell legyen az erkölcsi megismerésnek az alapja. Ám
hozzáfûzi: csakis az egészséges, karbantartott lelkiismeret által ké-
pes az ember az okosságban fejlôdni: közösségi távlatban gondol-
kodni Istenrôl és a másik emberrôl; felelôsséget vállalni, valamint
folytonosan készen állni a bûnbánatra, azaz a helyes erkölcsi gon-
dolkodásmódban való újjászületésre.50

Halála elôtt Häring legutolsó könyvét az erényekrôl írta. Ebben
az okossággal kapcsolatban már úgy fogalmaz, hogy ez a szeretet
virrasztó, ôrködô szeme. Ugyanis felerôsödött a világban az egyé-
ni és kollektív érdekközösség jelensége: az „én nemzetem”, az „én
csoportom”, az „én egyéniségem” különleges hangoztatása és
hangsúlyozása, és ez vezet maffia-jelenséghez, törzsi-nemzeti há-
borúkhoz. De az Egyházban is felütötte a fejét a szakralizált cso-
port-egoizmus, mely rivalizálásként, adott esetben kirekesztésként
jelentkezik a más alapfelfogású, avagy ízlésû keresztényekkel
szemben. A szeretet ôrködô tekintete szükséges, azaz a megtisztí-
tott prudentia, hogy a különbözôségben, végsô soron a béke ta-
pasztalatában megmaradjanak és erôsödjenek az egymással ellen-
tétes felfogások. Nyomatékosan aláhúzza: ez nem naivitás, hanem
az evangélium erejében való élô hitnek a gyümölcse. Mert aki a
szeretet-távlatú okosságban gondolkodik, az prudentiájával a sze-
retet szolgálatát fogja hitelesen megjeleníteni az Egyházban.51

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 215

50 HÄRING, B., La Loi du Christ, id. mû, I/284–285.
51 HÄRING, B., Pour une vie réussie, Les vertus au quotidien, Les Éditions de

l’Atelier, 1997, 35–37.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 215



Josef Pieper, 20. századi német morálteológus is az erénytan új-
rafelfedezésének optikájában látta a morálteológia megújulási le-
hetôségét. Mint írja: ha rátekintünk az elmúlt századok egyházi,
moralista látásmódjára, azt látjuk, hogy az egyik végletben túlságo-
san kiskorúnak tartották a hívô embert. Minden vonatkozásban bí-
róként állt eléjük az Egyház, aki illetékes volt ítéletet mondani a
konkrét erkölcsi cselekedetrôl. Ez valósult meg a bûnbánat szent-
ségének gyakorlatában is: a konkrét esetek (casus) elemzésének a
jogát kizárólagosan önmagának tartotta fenn a klérus. Így szükség-
szerûen az következett be, hogy a morálteológia a „még nem bûn”,
„még nem halálos bûn” távlatában a szakemberek tekintélyére ala-
pozódott. Ugyanakkor több dolog is mutatja, hogy egy végletet
nem lehet úgy orvosolni, hogy kiiktatjuk, azaz túlságosan felnôtt-
ként kezeljük a keresztény embert. Ez eredményezte azt, hogy a
szituációs etika szinte parttalanul beáramlott az erkölcsteológiai
mûvekbe: bízzuk a konkrét ember lelkiismeretére, ill. lelkiismereti
szabadságára, hogy az életszentségre való törekvését milyen erköl-
csi cselekedetekkel akarja megélni. Ez eredményezte azt is, hogy a
konkrét cselekvô pszichikai állapotát, kimerültségét vagy éppen
spannoltságát elégséges magyarázatként elfogadta olyan tettekben
is, melyek konkrét módon ellene mondtak az Egyház erkölcsi ér-
tékrendjének. Pieper hangsúlyozza, hogy mindkettô (kazuisztika
és szituációs etika) értékeit és korlátait egyaránt el kell ismernünk.
S minél inkább a kettô értékeit együttesen használjuk, annál inkább
újra fölfedezzük a prudentia alapú erkölcsi gondolkodás igazát: ez
együtt képes látni az ember mivoltát, személyiségét, állapotait, kö-
telességeit, közösségi vonatkozásait. Ha pedig át tudja fogni az üd-
vösségre hivatott és törekvô ember erkölcsi megszentelését, fel-
emelését, akkor ezáltal tud megmutatkozni, hogy az erény nem
csak jóvá teszi a cselekedetet és a cselekvôt, hanem Krisztus meg-
váltási mûvének folytatójává is emeli.52

216 Tarjányi Zoltán

52 PIEPER, J., A négy sarkalatos erény, Körber Ágnes (ford.), Vigília, Budapest
1996, 32–36.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 216



Összegezés

Abból indultunk ki, hogy a kinyilatkoztatás az ember elé állít egy
Isten- és egy emberképet. Ha a megtéréssel ezt befogadjuk, akkor 
a hit, a remény és a szeretet által az emberi élet nemcsak Isten felé
fordul, hanem egybekapcsolódik vele. Ezt az életközösséget és
életszentséget közvetíti az ember erkölcsi cselekvése számára az
okosság erénye, valamint a lelkiismeret. A kettô természetesen
együtt jár (mindkettô döntése beletorkollik az erkölcsi aktusba),
mégis, mint Szent Tamás is, meg kell különböztetnünk ôket egy-
mástól. Ugyanis lelkiismerete mindenkinek van, de akiben a helyes
koordinátákkal és helyesen mûködik, abban már benne van az
okosság erénye is. A másik különbség: a lelkiismeret inkább spon-
tán módon, míg az okos döntés erénye inkább reflektáltabban mû-
ködik. De a legfontosabb, hogy kölcsönösen feltételezik és kont-
rollálják egymást. Kiegészítik: a lelkiismeret minôsége meglátszik
az okosságon, valamint az okos döntések biztosítják a lelkiismeret
helyes fejlôdését. És kontrollálják egymást: az erkölcsi kétely (du-
bium morale) esetén az ún. okos döntések (reflex-princípiumok)
segítik a lelkiismeretet, hogy helyes döntéseket hozzon.53

II. János Pál pápa így foglalja össze a moralitás egyházi értelme-
zését: „Az Egyház erkölcsi gondolkodása, mely mindig Krisztusnak,
a jó Mesternek világosságában történt, a teológia tudományának
külön ágává, »erkölcsteológiává« fejlôdött. Olyan tudománnyá, mely 
hallgatja és kérdezi az isteni kinyilatkoztatást és válaszol az emberi
értelem igényeire. Az erkölcsteológia tárgya a »moralitás«, azaz az
emberi cselekedetek és a cselekvô személy jósága és rosszasága, s
íly módon nyitott minden ember felé; de »teológia«, amennyiben az
erkölcsi cselekvés kezdetét és végét abban ismeri el, aki »egyedül
jó«, s aki Krisztusban az embernek ajándékozva önmagát, fölajánlja
az embernek az isteni élet boldogságát.”54 Mint minden erkölcsi
dologról, az életszentségrôl is csak krisztológiai és ekkléziológiai
dimenzióban lehetséges értékelést adni. Ezért a felvázolt gondolat-

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 217

53 HÄRING, B., La Loi du Christ, i. m., I/292; BODA L., A keresztény erkölcs
alapkérdései, Budapest 1997, 128–130.

54 II. JÁNOS PÁL PÁPA, Veritatis splendor 29.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 217



menet az életszentség kialakulását tartotta szem elôtt. Ebbôl követ-
kezik az, hogy a kísértés csapdáinak felismerése, a bûnök elkerülé-
se, az isteni és az egyházi parancsoknak való engedelmesség, stb.
mind-mind olyan szempont, ami az Istennel és a felebaráttal való
harmóniában élésnek, azaz a hit–remény–szeretet teológiai eré-
nyeinek és azok erkölcsi erényekké formálásában az embernek fel-
adatot ad. Állítható, hogy az Egyház hivatalos tanításába beépítette
jóváhagyólag a sarkalatos erények általi erkölcsi tökéletesség
tanát,55 és ezen belül is a prudentia elsôbbségét.56

A világ, ha nem is ellenséges, akkor is egy öntörvényû, megtisz-
títandó értelmezést nyújt az embernek. Ezért nem elég a metanoiá-
val belépni az isteni élet erkölcsileg is kimutatható és megtapasztal-
ható többletébe, hanem az újabb és újabb megtéréssel, és annak
szentségi gyakorlatával újra és újra erkölcsi kötelességünk a belsô
hûség és a külsô tanúságtétel ápolása.57 Az elsô megtérés utáni foly-
tonos megtérés azért is kiküszöbölhetetlen, mert a hegyi beszéd
szerint éppen ebben az állandó fejlôdésben, a tökéletessé felé hala-
dásban van a keresztény életszentség lényege. Ugyanis az ószövet-
ségi törvény, a Tízparancsolat ún. normatív jellegû elôírásokat tar-
talmazott: ember, ezeket a határokat ne lépd át, különben zavart
okozol istenkapcsolatodban, kárt okozol felebarátodnak, ill. nem
éled meg istenképiségedet, erkölcsi torzó maradsz. Jézus viszont a
norma-erkölcs helyébe a tökéletesség felé törekvés állandóságát
tette meg azzal, hogy a cél-erkölcs távlatába belehelyezte az ember
moralitását. Olyan parancsokat adott új Mózesként, átértelmezve és
beteljesítve a régi erkölcsöt, melyeket az ember nem képes tökéle-
tesen teljesíteni, de akármilyen magaslatot alakított is ki eddigi er-
kölcsi erôfeszítéseivel, még jobban, még tökéletesebben tud a telje-

218 Tarjányi Zoltán

55 A KEK idézi Nüsszai Szent Gergelyt: „Az erényes élet célja az, hogy hason-
lóvá váljunk Istenhez.” Vö. KEK 1803.

56 „Az okosság erényét auriga virtutum-nak, az erények kocsisának nevez-
zük: szabályt és mértéket szabva irányítja a többi erényeket. Az okosság vezérli
közvetlenül a lelkiismeret ítéletét. Az okos ember ezt az ítéletet követve dönti el
és rendezi el magatartását. Ennek az erénynek köszönhetôen tudjuk tévedés nél-
kül alkalmazni az erkölcsi alapelveket konkrét esetekben, és gyôzzük le a teen-
dô jó és az elkerülendô rossz körüli kétségeket” (KEK 1806).

57 AUBERT, J-M., Abrégé de la morale catholique, i. m., 160–163.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 218



sítésükre törekedni. (Mondatott a régieknek: ne ölj!… – én pe-
dig azt mondom: már az is öl, aki a szavával öl, vö. Mt 5,22–23; ne
törj házasságot!… – én pedig azt mondom, hogy aki bûnös kíván-
sággal asszonyra néz, szívében már paráználkodott vele, vö. Mt
5,27–28; szeresd felebarátodat és gyûlöld ellenségedet!… – én pe-
dig azt mondom: szeressétek ellenségeiteket, tegyetek jót harago-
saitokkal, imádkozzatok üldözôitekért és rágalmazóitokért, vö. Mt
5,43–44.)58

Jézus szavainak folytatása adja meg a keresztény életszentség
tartalmát és egyben feltételét: „Mert csak így lesztek fiai mennyei
Atyátoknak” (Mt 5,45). Csak az állandó megújulásban a tökéletes-
ség felé, az üdvösség felé, a Jézus-követésben, az Egyház külsô 
és belsô küldetésében való részvétellel tudunk megmaradni és
érlelôdni az életszentségben. Szent Pál ezt így foglalja össze: kül-
detésünk az, hogy „fölépítsük Krisztus testét, amíg mindnyájan el
nem jutunk a hitnek és Isten Fia megismerésének egységére, és
meglett emberré nem leszünk, Krisztus teljességének mértékében”
(Ef 4,12–13). 

Az életszentség fogalma és kibontakozása… 219

58 PINCKAERS, S., L’Évangile et la morale, i. m., 59–62.

Old202 Tarjányi  10/3/4 19:46  Page 219



PERENDY LÁSZLÓ

„Ars est artium regimen animarum.”
Lelkipásztori erények Nagy Szent Gergely
Regula pastoralis címû mûvében

Sírfelirata Dei consul-ként említi Gergelyt, aki „azt tette, amit taní-
tott”.1 Ô, aki pápaként is a kontemplatív életre vágyott, tetteivel át-
formálta a latin egyházat, mûveivel pedig nagymértékben meg-
szabta a nyugati világ fejlôdését. Számos munkája közül mindössze
kettô nem exegetikai jellegû: a Dialógusok és a Regula pastoralis. 

Ez a kézikönyv – amelyet önmagának és püspöktársainak írt –
nagyon nehéz idôkben született: 591-ben, pápasága kezdetén. Ez a
mû történelmet formált. Jelentôségének megértése érdekében ves-
sünk egy pillantást arra a korra, amelyben Gergely élt és alkotott.

A Birodalom 3. századi válsága óta a 6. század második fele volt
a mediterrán térség nyugati felének egyik legnehezebb korszaka.
Britanniát, Galliát, Hispániát és Afrika nagy részét már egy évszáza-
da germán királyságok tartják uralmuk alatt. Jusztinianosz császár
elhatározza, hogy visszafoglalja ezeket a területeket. Ez azonban
csak részben sikerül. Az Ibériai-félsziget teljesen már soha nem
integrálódik a Birodalomba, és a visszahódított területeken sem
szûnnek meg a háborús állapotok. A császár 554-ben kiadott Prag-
matica sanctio-ja ugyan már a boldog békeidôk visszatértérôl ír, 
I. Pelagius pápa egyik levelében azonban ezt olvassuk: „a huszonöt
éve tartó állandó hadviselés, melynek még most sincs vége, romba

1 Lásd: SÁGHY MARIANNE (ford.), Nagy Szent Gergely: A lelkipásztor kéziköny-
ve (Catena, Fordítások 7), Budapest 2004, 5. A továbbiakban: A lelkipásztor kézi-
könyve. Ez a fordítás a Sources Chrétiennes sorozat kiadása alapján készült:
Grégoire le Grand, Le Règle pastoral (SC 381–382), ROMMEL, F.–MOREL, C.–JUDIC, B.
(eds.), Paris 1992. A továbbiakban: Le Règle pastoral. Az elsô magyar fordítás Fél-
egyházy József mûve: Nagy Szent Gergely pápa, A lelkipásztorság törvényköny-
ve, Budapest 1944.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 220



döntötte Itáliát”.2 Rómát hol a gót, hol a császári csapatok ostromol-
ták, Itália északi területein pedig egészen az 568-ban bekövetkezô
longobárd invázióig kitartottak egyes gót csapatok. 

De nemcsak az állandó háborúskodás miatt érezték sokan úgy,
hogy itt van a világvége. 542-tôl kezdve újra és újra pestisjárványok
irtották Itália népét: az elsô hullám elvitte a lakosság egyharmadát.
590-ben, amikor Gergely elfoglalta a pápai trónt, egyik elsô teendô-
je az volt, hogy körmenetet hirdetett a véget nem érô csapások
megszûnéséért. Még a körmenet alatt is nyolcvanan meghaltak. A
pestis után árvíz és éhínség tizedelte a lakosságot. A sok csapás kö-
vetkezében az emberek teljesen elfásultak. Az egyik korabeli törté-
netíró, Epheszoszi János így ír lelkiállapotukról: „Az emberek szíve
érzéketlenné vált, már senki nem sírt, nem gyászolt: mindenki kába
volt, mintha részeg lenne. Az emberek annyira megrendültek, hogy
zsibbadt szívük már semmit nem érzett.”3

Gergely tehát olyan világba született 540 táján, amelyet gazdasá-
gi és társadalmi hanyatlás, sôt teljes pusztulás fenyegetett. Olyan
család tagja volt, amely rokonságban állt az ôsi gens Anicia-val. Ro-
konai között találjuk III. Félix (483–492) és Agapetus (535–536) pá-
pát is. Gergely apját Gordianusnak hívták. Ô is a római egyházban
viselt hivatalt: ún. defensor volt. Gergely 573-ban, tehát fiatalon,
harmincas éveinek elején lett praefectus urbi. Azonban nem sokáig
töltötte be ezt a tisztséget: inkább visszavonult a Coeliuson levô bir-
tokára, ahol Cassiodorushoz hasonlóan kolostort alapított. Szicíliai
birtokain is szerzetesközösségeket hozott létre. A világtól való el-
vonulásra a római arisztokrácia más tagjai is vállalkoztak ebben a
korban: a filozofikus életmódnak és a Szentírás olvasásának szen-
telték magukat. Gergely késôbb diakónus lett, majd II. Pelagius
pápa (578–590) Konstantinápolyba küldte pápai követnek, apokri-
siarius-nak. A Birodalom fôvárosában is szerzetesközösségben élt,
de belekapcsolódott a városban zajló teológiai vitába, amelyet a
test feltámadásáról kezdeményezett a konstantinápolyi pátriárka,
Eutükhész. Itt kötött barátságot a hispániai vizigót királyság követé-

„Ars est artium regimen animarum.” … 221

2 Ep. 85. Idézi: MARKUS, R. A., Nagy Szent Gergely és kora (Catena, Monográ-
fiák 5), Budapest 2004, 24.

3 A pestis könyve, IV. Idézi: MARKUS, R. A., Op. c. 25.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 221



vel, Leandrosszal, aki késôbb sevillai érsek lett. Neki ajánlotta ké-
sôbb Moralia in Job címû exegetikai munkáját. 585-ben a pápa
visszarendelte Rómába. Itt újra kolostorba vonult és ismét szemlé-
lôdô életmódot élhetett, sokat olvashatott. A Dialógusok címû mû-
vének elôszavában ezeket az éveket nevezte élete legboldogabb
idôszakának.4

590-ben pestisben meghal II. Pelagius és utódául Gergelyt vá-
lasztják. Errôl így ír egyik levelében (Ep. I, 5): „A püspökké válasz-
tás örve alatt visszavezettek a világba (ad saeculum sum reductus),
ahol annyi földi gond terhel, amennyi világi emberként soha nem
nehezedett rám.” Rögtön elrendeli, hogy körmenetek induljanak a
Santa Maria Maggiore felé, kérve a pestisjárvány megszûnését. A le-
genda szerint Szent Mihály arkangyal jelent meg Hadrianus mauzó-
leuma felett, és visszadugta hüvelyébe kardját. A járvány megszûnt,
a mauzóleumot azóta hívják Angyalvárnak.

Gergelyt tehát nyomasztja a vita activa terhe és a vita contem-
plativa elvesztése. Tulajdonképpen ennek a belsô konfliktusnak a
szülötte a Liber regulae pastoralis. Az új pápa megérti, hogy a pap-
nak mindkét életformában otthonosan kell mozognia. Bármilyen
nehéz is, egyszerre kell szemlélôdô és cselekvô életet élnie. Ez 
a meglátás radikális változást hoz a szerzetesi életforma terén is. 
A 4. századi püspökök még megvetették a világ dolgait, Gergely
azonban rádöbben, hogy a világi hatalom már nem képes gondos-
kodni az emberekrôl: az arisztokrácia maradéka elmenekült Itáliá-
ból. Egyetlen hatalom maradt: a püspök lelki hatalma, amelyet a hí-
vek világi ügyeinek a szolgálatába is kell állítani.5

Moralia c. mûvében így foglalja össze meglátásait: „A Teremtô
és Gondviselô Isten mindent úgy rendezett el, hogy hiányzó eré-
nyekkel alázza meg azokat, akiket ajándékai felfuvalkodottak-
ká tehetnének (…) Mindenkinek tisztában kell lennie azzal, hogy
egyeseknél magasabb, másoknál alacsonyabb rendû. A dolgok úgy
vannak elrendezve, hogy mindnyájan más adottságokkal bírunk,
de a kölcsönös szeretet arra indít bennünket, hogy adományainkat
mindenkivel megosszuk. (…) A szeretet megszabadít a bûn igá-

222 Perendy László

4 A lelkipásztor kézikönyve, 10–11.
5 Uo. 11–14.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 222



jától, mert egymás kölcsönös, szeretô szolgálatára rendel ben-
nünket.”6

Gergely már A lelkipásztor kézikönyvének legelején leszögezi,
hogy a papi hivatás felelôsséget követelô szakma, amelyre alapo-
san fel kell készülni. Mûvét János ravennai püspöknek ajánlva írja 
a következô sorokat:

„Sok a hozzám hasonló tapasztalatlan, akik nem tudják felmérni
adottságaikat. Azt akarják tanítani, amit nem tanultak, és annál köny-
nyebbnek hiszik a lelkipásztorság terhét, minél kevésbé ismerik
hatalmát. E tudatlanokat könyvem legelején figyelmeztetem, hogy
ne áhítozzanak ostobán és hebehurgyán a legfôbb tanítóhivatalra,
hogy vakmerô törekvésüktôl már elôadásunk küszöbén elriasszam
ôket.”7

Gergely nagy tisztelôje volt Szent Benedeknek. Elsô szerzetes-
pápaként a lelki vezetô ideálját a bencés apátról mintázta, akinek
döntése megfellebbezhetetlen. Még a mû címe is ezt a törekvését
tükrözi, hiszen a regula kifejezés eredetileg a szerzetesi szabályzat-
ra alkalmazott terminus technicus. Emiatt magyarul szinte lehetet-
len pontosan visszaadni a mû címét. Olyan kézikönyvrôl van szó,
amelyet egy szakértôi gárda kiképzéséhez szán útmutatónak. Azon-
ban nemcsak a monasterium, hanem a keresztény imperium esz-
ménye is megjelenik a mûben, amelynek valamennyi tagja keresz-
tény ugyan, de akik között lehetnek jók is, meg rosszak is. A vezetô
megnevezésére több kifejezést alkalmaz (rector, pastor, sacerdos,
doctor, praedicator, praepositus). Az ô feladata a rossz kereszté-
nyeket megjobbítani. Ezt csak úgy érheti el, ha tiszteletet vív ki,
ezért önmagát is állandóan tökéletesítenie kell. Rendszeres lelkiis-
meretvizsgálatot kell tartania. Csak akkor válik jó igehirdetôvé, ha
gondolatai, érzelmei (interioritas) összhangban vannak tetteivel
(exterioritas). Ehhez állandóan gyakorolnia kell magát az erények-
ben. Melyek ezek az erények? A bölcs elôrelátás (discretio), töre-
delmes bûnbánat (compunctio) és az állandóság (stabilitas). Eze-
ket az erényeket a korábbi szerzôk kizárólag a szerzetesek számára
tették kötelezôvé, Gergely azonban – legalábbis valamilyen fokban

„Ars est artium regimen animarum.” … 223

6 Mor. XXVIII, 10, 22. Idézi: A lelkipásztor kézikönyve, 15.
7 A lelkipásztor kézikönyve, 36.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 223



– minden keresztény számára elérhetônek tartja ôket, az Egyház
vezetôitôl pedig kifejezetten elvárja.8 Ezeknek az erényeknek már a
hatalom megszerzése elôtti idôszakban érvényesülniük kell, illetve
hiányuk esetén senki ne merészeljen tanítóhivatalt vállalni. Az aján-
lást követô elsô rész azzal foglalkozik, hogyan jussunk el a legma-
gasztosabb hatalomhoz.

Tanulságos idéznünk az elsô négy fejezet címét: A tanulatlanok
ne merészeljenek tanítóhivatalt vállalni; Ne legyenek lelkipászto-
rok, akik nem gyakorolják életükben azt, amit megtanultak; A kor-
mányzás felelôsségérôl; A kudarcokat semmibe kell venni, a sze-
rencsétôl tartani kell; A kormányzás gondjai szétszórttá teszik az
embert.9

A következô öt fejezet különbözô embertípusokról szól: Azok-
ról, akik az erények példaképeként hasznosak lehetnek a kormány-
zásban, de saját nyugalmukat keresve elmenekülnek elôle; Azok,
akik alázatosságból menekülnek a kormányzás terhe elôl, akkor
igazán alázatosak, ha nem ellenkeznek az isteni paranccsal;
Egyesek dicséretes módon kívánják a tanítói hivatalt, másokat
kényszerítenek rá, és dicséretesen elvállalják; Azokról, akik elöljá-
rók akarnak lenni, és kívánságuk igazolására az apostol kijelenté-
sére hivatkoznak; Akik elöljárók akarnak lenni, sokszor képzelt jó-
cselekedetek ígéretével áltatják magukat. Az elsô rész utolsó két
fejezetének címe megint sokatmondó: Kié legyen a hatalom?; Kié
ne legyen a hatalom? Az elsô részt a következô mondattal zárja:
„Miután röviden elmagyaráztuk, hogyan kell az arra méltó ember-
nek eljutnia a lelkipásztori hivatalra és az arra méltatlannak milyen
félve kell tartózkodnia tôle, lássuk, miképpen kell élnie a jó lelki-
pásztornak.”10

A második rész a lelkipásztorral szembeni elvárásokat fogalmaz-
za meg. A fejezetcímek alapján említsünk néhányat: a lelkipásztor
gondolatai legyenek tiszták, tettei pedig példamutatók. A vezetô le-
gyen bölcs a hallgatásban és hasznos a beszédben, mindenkivel
érezzen együtt a szenvedésben, a szemlélôdésben mindenkit múl-

224 Perendy László

18 Uo. 24–28.
19 Uo. 39–47.
10 Uo. 65.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 224



jon felül, legyen a jók alázatos társa és a vétkezôk bûneinek igazsá-
gos és ügybuzgó bírája. Külsô elfoglaltsága ne vonja el a lelkiek
gondozásától, de a külvilág gondjait se hanyagolja el. A lelkipásztor
ne akarja elnyerni az emberek tetszését. A vezetônek helyesen kell
alkalmaznia a dorgálást és az elnézést, a szigort és a szelídséget,
tudnia kell továbbá azt, hogy a bûnök gyakran az erények látszatát
öltik magukra. A második rész utolsó fejezetében azt fejti ki, hogy
szorgalmasan kell tanulmányozni az isteni Törvényt.11

A harmadik rész a legterjedelmesebb: 40 fejezetbôl áll. Címe ezt
a kérdést teszi fel: Hogyan tanítsa és hogyan figyelmeztesse híveit a
helyes életet élô lelkipásztor? Nazianzoszi Szent Gergely meglátásá-
ból kiindulva fejti ki, hogy nem lehet mindenkit egyformán taníta-
ni, hiszen az emberek nagyon különbözôek: „A tanítóknak tehát a
hallgatók igényeinek megfelelôen kell alakítaniuk mondanivalóju-
kat úgy, hogy minden ember azt hallja, amire szüksége van, de a
beszéd egyúttal a közösség épülését is szolgálja. A hallgatók, akik
lelkükkel a prédikátor szavain csüggnek, olyanok, mint a citera
húrjai: a zenésznek mindegyiket másképpen kell pengetnie, ha
nem akar fülsiketítô hangzavart. A húrok akkor vannak összhang-
ban, ha ugyanazzal az eszközzel, de nem egyforma erôvel pengetik
ôket. A tanítónak ugyanazzal az igazsággal kell megérintenie hall-
gató lelkét, hogy mindenkit egyformán neveljen a szeretet erényé-
ben, de nem egyformán kell buzdítania ôket.”12

Az elsô fejezetben fel is sorolja a különbözô embertípusokat.
Másképpen kell például figyelmeztetni, vagyis kötelességükre
emlékeztetni a férfiakat és nôket, az alattvalókat és az elöljárókat, 
a szelídeket és a hirtelen haragúakat, a jóakaratúakat és az irigye-
ket, az alázatosakat és a kevélyeket, a civakodókat és a béketûrô-
ket. Az elöljárókról szóló fejezetben keményen figyelmezteti ôket:
„A szigorú Bíró elôtt annyi cselekedetrôl kell számot adnia, ahányat
másoknak szavaival parancsolt. (…) Nem elég, ha helyesen él: alá-
rendeltjét is ki kell szabadítania a vétek tunyaságából.”13

„Ars est artium regimen animarum.” … 225

11 Uo. 69–116.
12 Uo. 119–120.
13 Uo. 130.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 225



Az evilági bölcsekkel kapcsolatban ezt írja: „A tudósokat arra
kell figyelmeztetni, hogy feledjék, amit tudnak; a tudatlanokat arra
kell serkenteni, hogy igyekezzenek megtanulni, amit nem tudnak.
A tudósok fejébôl elôször ki kell verni, hogy bölcseknek tartsák
magukat, a tudatlanokból pedig napvilágra kell hozni azt, ami az is-
teni bölcsességbôl megvan bennük, mert szívük, mely nem ismeri 
a kevélységet, már elôkészült a mennyei ékesség befogadására.
Amazoknál arra kell törekedni, hogy tudós létükre bolondokká le-
gyenek, hagyjanak fel balga bölcsességükkel és tanulják meg Isten
tudós tudatlanságát; emezeknek azt kell hirdetni, hogy balgaságuk-
tól igyekezzenek eljutni az igazi bölcsességhez.”14

Lássunk még néhányat a tanulságos fejezetcímek közül: Máskép-
pen kell figyelmeztetni azokat, akik járatlanok a Szentírás tanítá-
sában, mint azokat, akik járatosak benne, de kellô alázat nélkül
értelmezik; Másképpen kell figyelmeztetni azokat, akik jól értené-
nek az igehirdetéshez, de túlzott alázattal húzódoznak tôle, és más-
képp azokat, akik a prédikálásra alkalmatlanok, vagy koruk nem
engedi, hebehurgyán mégis vágynak rá; Másképp kell inteni azo-
kat, akik nem is kezdenek el jót cselekedni, és azokat, akik elkezdik, 
de nem fejezik be. Lelkipásztori bölcsességrôl tanúskodnak a kö-
vetkezô fejezetcímek is: A kisebb vétkeket néha figyelmen kívül kell
hagyni, hogy a súlyos bûnöket kiirthassuk; A gyengébb felfogá-
súakhoz nem kell elvont dolgokról beszélni. A harmadik részben is
gyakran találkozunk szentírási idézetekkel, amelyek magyarázatá-
val világítja meg az adott témát. Az egészségesekrôl és a betegekrôl
szóló fejezetben gyakran idézi a Példabeszédek könyvének azokat a
fejezeteit, amelyben az isteni Bölcsesség mindig a megfelelô idô-
ben és élethelyzetben szólítja fel az embert arra, hogy fogadja be. 

A negyedik rész egyetlen fejezetének címe: Hogyan tartson ön-
vizsgálatot a fenti elôírásokat pontosan betartó lelkipásztor, hogy
sem élete, sem tanítása miatt ne váljon gôgössé. A lelkipásztori si-
kerek ugyanis felfuvalkodottá tehetik az embert. „Sokan kiemelke-
dô erényük miatt buknak el: rendületlenül bízva önerejükben, ha-
nyagságuk okozza váratlan vesztüket. Amikor az erény ellenszegül
a bûnnek, a lélek gyönyörködik e küzdelemben és hízeleg önma-

226 Perendy László

14 Uo. 135.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 226



gának: ennek következtében az erkölcsös életet élô ember felhagy
az önvizsgálattal és elbizakodva megpihen.”15 Az erényes ember
nagyon magányossá is válhat: „Az erény gôgje, ha teljesen meg
nem hódítja is, de gyakran próbára teszi a kiválasztottak lelkét is:
felfuvalkodott szívük magára marad, és elhagyatottságukban féle-
lem szállja meg ôket.”16 Ilyen helyzetben különösen fontos az ön-
vizsgálat: „Ezért van szükség arra, hogy amikor erényeink sokasága
hízeleg nekünk, lelki szemeinket vessük gyarlóságunkra, s ébresz-
szük szívünket üdvös alázatra. Ne azt a jót vegyük szemügyre, amit
megtettünk, hanem azt, amit elmulasztottunk, hogy megalázva ma-
gunkat gyarlóságunkban, az alázatosság Ura hathatósan megszilár-
dítson minket a jóban.”17

A Regula pastoralis szemelvényes ismertetése után vizsgáljuk
meg, hogy melyek azok a legfontosabb erények, amelyeknek bir-
tokában kell lennie a lelkipásztornak. Korábban már említettünk
közülük hármat: discretio (bölcs elôrelátás), compunctio (töredel-
mes bûnbánat) és stabilitas (rendíthetetlenség). Amint már említet-
tük, ezeknek az erényeknek az elsajátítását a korábbi szerzôk kizá-
rólag a szerzetesektôl várták el, Gergely azonban minden egyházi
vezetôtôl megköveteli. Hozzájuk azonban még más erények is tár-
sulnak. Érdemes megvizsgálni Gergely forrásait is, hogy a mû egé-
szét és a benne szereplô erények pontos tartalmát jobban megért-
hessük. 

A korábbi szerzôk közül egyedül Nazianzoszi Gergelyt említi a
pápa. A görög atyák közül azonban mások is hatottak rá, Órigenész
például a Kivonulás könyvéhez írt homíliái és a Máté evangéliumá-
hoz írt kommentár révén.18 Kétségtelen azonban, hogy Nazianzo-
szi Gergelynek Apologeticus de fuga c. mûve volt a legnagyobb ha-
tású, hiszen ennek a mûnek az egyházi hivataltól való menekülés a
témája, ami a késôbbiekben szinte toposszá vált a patrisztikus iro-
dalomban. A pápa mûve kezdô formulájának (ars est artium regi-
men animarum) eredetét is itt kell keresnünk. Nazianzénosznál

„Ars est artium regimen animarum.” … 227

15 Uo. 283.
16 Uo. 284.
17 Uo. 285.
18 Le Règle pastoral, I., 26–27.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 227



megtalálható továbbá számos olyan ellentétpár, amely a pápa mû-
vében is szerepel. Nagyfokú hasonlóság mutatható ki a gyógyászat-
ból vett hasonlatok terén is. Nagy Szent Gergely bizonyára Rufinus
fordítását használta fel mûve megírásához. Erre utal néhány latin
kulcskifejezés (regimen, increpatio, rector, pictor, depingere, pul-
cher) egyezése is.19

Kérdéses, hogy ismerte-e a pápa Aranyszájú Szent János De
sacerdotio címû, 390 táján írt mûvét. Bruno Judic nem tartja kizárt-
nak, hogy létezett egy régi latin fordítás, amelyet Gergely felhasz-
nálhatott. Mindenesetre érdemes felfigyelni arra, hogy Nazianzoszi
Szent Gergely, Aranyszájú Szent János és Nagy Szent Gergely há-
rom mûve – mûfaji különbözôségeik ellenére – egyfajta pasztorális
trilógiát alkot. Ami pedig a görög szerzôknek Gergelyre gyakorolt
hatását illeti, Rufinus közvetítô szerepe kulcsfontosságú lehetett,
még akkor is, ha a pápa jól tudott görögül (ennek bizonyítása
egyébként nehézségekbe ütközik).20

A latin nyelven író szerzôknek Gergelyre gyakorolt közvetett
vagy közvetlen hatását vizsgálva Judic elôször Cicerót említi, aki-
nek De officiis c. munkája Szent Ambrus közvetítésével nyilvánva-
lóan jelentôs volt. Senecát egyik levelében idézi Gergely. A sztoi-
kus filozófus Lucilius c. mûve szintén foglalkozik a bûnbánattal, 
a fortélyos viselkedéssel és a lelkiismeretvizsgálattal. Ezek a témák
akár közhelyek is lehetnek, ugyanakkor Seneca De clementia c.
mûve is elöljáróknak szánt tükör, De tranquillitate animije a vita
activát és a vita contemplativát egyesítô ideális életformával, De
beneficiis c. mûve pedig a társadalmi életben gyakorolt erényekkel
foglalkozik. Ezeket a mûveket a 4. századi keresztény szerzôk kö-
zül például Cassianus említi, aki pedig a 6. századi szerzôk közül
Brágai Szent Mártonra, illetve magára Gergelyre hatott. Eléggé egy-
értelmû tehát, hogy Seneca közvetett hatása tagadhatatlan Gergely
mûvében.21

228 Perendy László

19 Uo. 27–32.
20 Uo. 32–34.
21 Uo. 35–36.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 228



Szent Ambrus 389-ben írta De officiis ministrorum c. mûvét kle-
rikusok számára.22 Nehéz pontosan eldönteni, hogy Cicero De
officiis c. munkájának hatása milyen fokú. Ambrus mûvében há-
rom mûfaj jelenik meg: a filozófiai disputatio, a keresztény tanítás
expositiója, és a híveknek szóló exhortatio. Mûfaji tekintetben a Re-
gula pastoralis csak ez utóbbihoz köthetô. Ami a közös témákat il-
leti, már Ambrus kifejti, hogy egyrészt nem szabad meghátrálni a
nehézségek láttán, másrészt pedig a jólét se tegye az embert felfu-
valkodottá. A fortitudo erénye és a uacuitas animi teszi lehetôvé,
hogy az ember legyôzze önmagát, vagyis ne gyöngítsék le a fájdal-
mak és ne tegyék gôgössé a sikerek. Gergely azonban módosít
ezen a képleten: a jóléttôl kifejezetten rettegni kell, a nehézségek
viszont könnyebbé teszik az üdvösség elérését. Egy másik témakör
is említhetô, amely mindkét mûben központi jelentôségû: ez pedig
az alamizsnálkodás.23

A latin szerzôk közül legközvetlenebb és legnagyobb hatást két-
ségtelenül Szent Ágoston gyakorolta Gergelyre, mégpedig legin-
kább két traktátusával és homíliáival. A 427 táján írt De doctrina
christiana a beszéd mûvészetének szabályaival foglalkozik. Noha
Gergely kevésbé törôdik a beszédtechnikai kérdésekkel, sokat ta-
nult ebbôl a mûbôl. Ágoston is hangsúlyozza például, hogy a lelki-
pásztor élete és mondanivalója között nem lehet diszharmónia.
Ágoston is kiemeli az isteni inspiráció fontosságát. Érdekes ugyan-
akkor, hogy Ágoston más alapon állítja szembe a 2Tim 4,2-t („…hir-
desd az evangéliumot, állj vele elô, akár alkalmas, akár alkalmat-
lan”) és a Tit 2,15-öt („Errôl beszélj, erre buzdíts és figyelmeztess
teljes határozottsággal”). Ágoston szerint itt az inspiráció és az elô-
képzettség tekintetében különbözô prédikátorokról van szó. Ger-
gely azonban úgy véli, hogy különbözô jellemû szónokokról van
szó: némelyiket türelemre kell inteni, másokat pedig állhatatosság-
ra. Gergely tehát nem teológiai, hanem pszichológiai kérdésként
fogja fel a két helyet.24

„Ars est artium regimen animarum.” … 229

22 Magyar fordításban olvasható: SZENT AMBRUS, A kötelességekrôl. A bûnbá-
natról (Ókeresztény Örökségünk, 9), Meggyes, E.–Tóth, V.–Hrotkó, G. (ford.), 
Budapest 20052. 

23 Le Règle pastoral, I., 36–39.
24 Uo. 39–41.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 229



De catechizandis rudibus címû mûvét 405 táján írta Ágoston.25

Elsô pillantásra más ennek a mûnek a célja, mint a Reguláé, hiszen
nem a lelkipásztorokkal, hanem a katekumenekkal foglalkozik.
Judic azonban számos parallel helyet mutat ki. E párhuzamok mö-
gött azonban nem szervilis másolás érzékelhetô, hanem a hasonló
motívumok ismerete. Idônként kimutatható Ágoston és Rufinus
szóhasználatának kombinálása is, leginkább az aliter… aliter for-
mula alkalmazása terén.26

Ágoston homíliái jelentik a másik fontos forrást, amelybôl Ger-
gely merített, de elsôsorban stiláris szempontból. A tartalom tekin-
tetében is jelentôs hatást gyakorolt Ágoston a pápára, mégpedig
éppen a lelkipásztori feladat lényegét illetôen: non praeesse sed
prodesse. Ugyanezzel a kifejezéssel találkozunk a 340. beszédben
(ut nos uobis non tam praeesse, quam prodesse delectet), de a De
civitate Dei 19,19-ben is (qui praeesse dilexerit, non prodesse). Ér-
dekes továbbá, hogy más sorrendben ugyan, de megtalálható Szent
Benedek Regulájában is (64,8) az apát feladataként: prodesse ma-
gis quam praeesse.27

Gergelyhez hasonlóan Ágoston is tehernek (sarcina) érzi a püs-
pöki hivatalt. 339. beszédében a nehézségét abban látja, hogy míg
az egyszerû hívônek csak önmagáról kell majd számot adnia, a
püspöknek híveirôl is. A megoldást, a feladat terhének vállalását a
340. beszédben találjuk: uobis enim sum episcopus, uobiscum sum
christianus. Gergely a Regula pastoralis 2,6-ban hasonló megol-
dásra jut, jórészt Szent Pálnak a korintusi közösséggel szemben al-
kalmazott eljárását követve. A fejezet címe foglalja össze álláspont-
ját: A vezetô legyen a jók alázatos társa és a vétkezôk bûneinek
igazságos és ügybuzgó bírája.28

A latin szerzôk közül kétségtelenül jelentôs még Arles-i Caesa-
rius hatása is. Beszédeinek egy része admonitio. Gergely is az am-
monere szót használja a harmadik rész fejezetcímeiben. Az admo-

230 Perendy László

25 Magyarul olvasható: SZENT ÁGOSTON, A keresztény tanításról (Catena, For-
dítások 1), Böröczki, T. (ford.), Budapest [é. n.]

26 Le Règle pastoral, I., 41–45.
27 Uo. 45–48.
28 Uo. 54–56.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 230



nitiones jelentôs része foglalkozik a bûnbánattartás kérdésével.
Helyteleníti azt a szokást, hogy sokan a halálos ágyig halogatják a
megtérést. Még a minuta peccata megbánása is szükséges, hiszen a
sok kis vízcsepp összegyûlve is elsüllyesztheti életünk hajóját. Vi-
szolygást keltô képekkel (rüh, szúnyogok, bolhák) is szemlélteti
ezt az igazságot Caesarius, talán Ágoston mûvei nyomán. A püspö-
ki hivatal terhével különösen 1. beszédében foglalkozik Caesarius,
amelynek számos eleme felismerhetô a Regula pastoralis-ban. Bru-
no Judic megfogalmazza azt a hipotézist is, hogy éppen Caesarius
lehet az összekötô kapocs Ágoston, sôt Órigenész felé is.29

A patrisztikai források áttekintése végén Bruno Judic megál-
lapítja, hogy a Regula pastoralis mögött igen különbözô hagyo-
mányszálak tapinthatók ki, amelyek többféleképpen gazdagították
Gergely mûvét. Nazianzoszi Gergely és Ambrus a lelkipásztor köte-
lességeit és feladatait fogalmazta meg, Ágoston pedig a prédikáció,
valamint az erkölcsi és vallási nevelés fontosságának kiemelésével
bizonyult alkalmas forrásnak. A nevelési elvek terén bizonyára so-
kat köszönhetett kortársának, Brágai Szent Mártonnak is, aki 579
táján halt meg. Márton püspök morális értekezéseiben sokat köl-
csönzött Senecától. Pro repellenda iactantia, Item de superbia,
Exhortatio humilitatis c. rövid traktátusai tulajdonképpen egyetlen
mûvé állnak össze, mivel mindegyik a superbia bûnével és a humi-
litas erényével foglalkozik. Ezeket a mûveket egy püspök számára
írta, Formula uitae honestae c. mûve azonban Miro szvév királynak
íródott és a Karoling-kori fejedelemtükrök mintájává vált. Jelentôs
hatású volt még De correctione rusticorum c. kateketikai mûve,
amelyet a De catechizandis rudibus inspirált.

A Regula pastoralis lehetséges forrásaiként utoljára a szerzetesi
regulákat említi Judic. Bizonyára nemcsak Szent Benedek reguláját,
hanem a Regula magistrit is ismerte Gergely. O. M. Porcel számos
párhuzamos helyet mutatott ki a benedeki regula és Gergely mûve
között, amelyek alapján közvetlen, irodalmi függést tételezett fel.30

Más kutatók óvatosságra intenek ilyen tekintetben, ismét mások ki-

„Ars est artium regimen animarum.” … 231

29 Uo. 56–60.
30 PORCEL, O. M., La doctrina monastica de San Gregorio Magno y la »Regu-

la monachorum«, Washington 1951.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 231



mutatták, hogy a Királyok elsô könyvéhez írt kommentárjában idé-
zi a benedeki regulát, a Dialógusokban pedig szintén említi. Szent
Ágostonhoz hasonlóan számos késôbbi püspök (például Arles-i
Caesarius, Sevillai Leandrosz és Izidor) szerkesztett regulát a püs-
pökséghez kapcsolódó szerzetesközösségek részére. A 6. és 7. szá-
zadban számos püspök volt eredetileg szerzetes, nemcsak Gergely.
Ô azonban nem szerzetesek számára dolgozta ki Regula pastora-
lisát, hanem eredetisége éppen abban áll, hogy a regula mûfajának
alapelveit püspöktársaira alkalmazta. A regula mûfajának céljával
együtt azonban tartalma is megváltozott: több benne a praktikus ta-
nács, konkrét biztatás. Erkölcsi és lelkiségi téren azonban csak álta-
lános útbaigazítást ad, nem szabályokat fogalmaz meg. A lelkipász-
tor erényei tehát még inkább központi jelentôségûekké válnak.31

Milyennek kell tehát lennie egy jó lelkipásztornak? Már elneve-
zéseinek különbözôsége is mutatja, hogy rendkívül sokoldalúnak:
szervezômunkára is alkalmas vezetônek (rector), lelkiatyának
(pastor), a liturgia vezetôjének (sacerdos), jó szónoknak (praedica-
tor), ismereteket közlô tanítónak (doctor), elöljárónak (praeposi-
tus). Feladatának elvállalásától fogva birtokában kell lennie a
humilitas erényének, vagyis mentesnek kell lennie a gôg (super-
bia) bûnétôl, amelynek megnevezésére még számos egyéb kifeje-
zést is használ: elatio, tumor, praesumptio, uanitas. A gôg elleni
küzdelem fontos eszköze a töredelmes bûnbánat, a compunctio. 
A lelkipásztor ennek gyakorlásával válhat mentessé a hét fôbûntôl
(inanis gloria, inuidia, ira, tristitia, auaritia, uentris ingluuies,
luxuria). 

A lelkek megfelelô gondozása érdekében nagyon fontos Ger-
gely számára a discretio erénye. Errôl így ír a II. rész 6. fejezetében:
„Az engedékenységet szigorral kell elegyíteni, és e kettôbôl szüles-
sék meg a józan mérséklet, hogy a túlságos szigor ne keserítse el, a
túlzott engedékenység pedig ne puhítsa el az alattvalót.”32 A discre-
tio tehát az az erény, amely lehetôvé teszi, hogy egymással ellen-
tétes viselkedésmódokat mindig megfelelô arányban, a végsô cél
elérése érdekében alkalmazzon a lelkipásztor. A discretio erényé-

232 Perendy László

31 Le Règle pastoral, I., 60–62.
32 A lelkipásztor kézikönyve, 94.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 232



nek egyik megnyilvánulása, hogy a bûnösökkel szemben egyszer-
re legyen a lelkipásztor szigorú atya és megértô anya. A bûnökkel
szembe kell állítani a megfelelô erényeket: a humilitas erényén kí-
vül a patientia-t és a caritas-t. Ne tartson attól a lelkipásztor, hogy a
bûnökkel folytatott hosszadalmas küzdelem során elveszíti Jézust,
az Igazságot. Róla kell példát vennie: „Maga az Igazság is, aki ma-
gára véve ember voltunkat látható formában megjelent közöttünk,
a hegyen imádkozott, a csodákat a városokban mûvelte. Példát
adott ezzel a jó vezetôknek, hogy bár szemlélôdésükben a meny-
nyei dolgok felé törekednek, érezzenek együtt a gyarló emberek-
kel és vegyüljenek közéjük, mert csak akkor emelkedik csodálatos
magasságokba a szeretet, amikor irgalmasan közelít embertestvére-
ink gondjaihoz. Minél jóságosabban ereszkedik le az egyszerû dol-
gokhoz, annál lendületesebben szárnyal fel nagyszerû magaslatok-
ba.”33

Összegzésként megállapíthatjuk tehát, hogy Gergely pápa ezzel
a mûvével mintegy fókuszálja azokat az erényeket, amelyek a sztoi-
kus etikában, az evangéliumban, a korábbi lelkipásztori gyakorlat-
ban és a szerzetesi mozgalmakban jelentek meg. A fellobbanó láng
gyorsan tovaterjedt. A latin egyházban igen nagy hatást váltott ki ez
a mû, és az eszményi lelkipásztor alakjának megvilágításával a ha-
nyatló régi világ helyébe egy új világot teremtett. 

„Ars est artium regimen animarum.” … 233

33 Uo. 84.

Old220 Perendy  10/3/4 19:47  Page 233


	Old001-008
	Old009 Rozsa
	Old019 Kranitz
	Old032 Bolberitz
	Old042 Tarjanyi
	Old052 Puskas
	Old108 Rokay
	Old122 Dolhai
	Old134 Beran
	Old145 Kuminetz
	Old202 Tarjanyi
	Old220 Perendy

