
AZ ÉLET KENYERE



VARIA THEOLOGICA 3



AZ ÉLET KENYERE

Az Eucharisztia ünneplése és teológiája

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2012



A KÖTETET SZERKESZTETTE
PUSKÁS ATTILA

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 320 9

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
 FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ
KÉSZÜLT A BUDAPESTI PRIME RATE NYOMDÁBAN
FELELŐS VEZETŐ: DR. TOMCSÁNYI PÉTER



Tartalom

TARJÁNYI BÉLA

Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése a szinoptikusoknál 11
KOCSIS IMRE

Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli levelekben 26
TAKÁCS GYULA

Az Eucharisztia Szent János evangéliumában
és a Jelenések könyvében 39

PERENDY LÁSZLÓ

Az első értekezés az Eucharisztiáról.
Szent Cyprianus karthágói püspök 63. számú levele 66

OROSZ ATANÁZ

Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló
Müsztagógiája tükrében 88

BOLBERITZ PÁL

Aquinói Szent Tamás tanítása az Eucharisztiáról 111
PUSKÁS ATTILA

Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére
a 20. századi teológiában 120

DOLHAI LAJOS

Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 163
KRÁNITZ MIHÁLY

Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 178
LISZKAI TAMÁS

Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális dramaturgiája 202
KAJTÁR EDVÁRD

A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században
és a ma kihívásai 219

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.
Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli tiszteletére
vonatkozó hatályos latin liturgikus fegyelem 257





Előszó 7

Előszó

Ebben a kötetben a 2011. január 24–26 között megtartott Teológiai Taná­
rok Konferenciáján elhangzott előadások szövegét veheti kezébe a ked­
ves olvasó. A konferencia és a kötet címe Az Eucharisztia ünneplése és 
teológiája. A szervezők a szimpózium mottójának a János-evangélium 
egyik mondatát választották, ahol Jézus kafarnaumi beszédének kon­
textusában önmagáról és saját testéről kijelenti, hogy „Ez a mennyből 
alászállott kenyér…” (Jn 6,58). Az értünk meghalt és föltámadt Krisztus 
teste az Eucharisztiában valóban kenyerünk, úton járók eledele, az örök 
élet tápláléka. Az Oltáriszentség a keresztény élet, a papi élet, az Egy­
ház életének középponti titka. Az a legszentebb szakramentum, amely 
középpontja a szentségi üdvrendnek és valamiképpen összefogja, ma­
gába sűríti a teremtés, a megtestesülés, a megváltás és az eszkatológiai 
beteljesedés misztériumait is. Az Eucharisztia Isten egész üdvgondozá­
sának középponti titka, mert magát Krisztust tartalmazza.

A tanulmánykötet megnyitó írás a szinoptikus evangéliumok tanú­
ságtételét vizsgálja meg az utolsó vacsorára vonatkozóan, ahol az üdvö­
zítő áldozatára, a végső önátadásra készülő Jézus az Eucharisztia alapí­
tásával  és  az  új  szövetség  kötésével  mintegy  elővételezte  húsvéti 
misztériumát és lehetővé tette annak folyamatos megemlékező-megjele­
nítő ünneplését Egyháza számára. Az Eucharisztia és az Egyház titká­
nak mély összefüggéseit tárja fel a következő tanulmány a páli levelek, 
különösen a korintusiakhoz írt első levél gazdag tanítása alapján. A bib­
likus fejtegetések sorát az az írás zárja, mely a János-evangélium és a Je­
lenések könyve kifejlett Eucharisztia-teológiáját és szimbólumrendsze­
rét mutatja be. Meglepő összefüggéseket, rejtett jelentésrétegeket tár fel 
ez a tanulmány, és a szent szövegek figyelmes újraolvasására, üzenetük 
elmélyült szemlélésére hívja az olvasót.



8 Előszó

Az  Eucharisztia  teológiájának  biblikus  alapjait  bemutató  első  részt 
egy teológiatörténeti egység követi. Itt az első tanulmány Szent Cypria­
nus 63. számú levelének tükrében mutatja be a nyugati Eucharisztia-ér­
telmezés néhány meghatározó elemét, melyeket a karthágói püspök a 
harmadik század második felében fontosnak tartott megfogalmazni bi­
zonyos eucharisztia-ünneplő gyakorlatok torzulásainak kiigazítása vé­
gett.  A keleti,  görög tradíciót  meghatározó Eucharisztia-szemlélet  ki­
emelkedő  képviselőjének,  Hitvalló  Szent  Maximosznak  a 
müsztagógiájával foglalkozik a következő írás, mely kiválóan bemutat­
ja, hogy az egyházatya miként kapcsolja össze az Eucharisztia titkát a 
keresztény hit fő misztériumaival és hogyan tágítja kozmikus liturgiává 
az Egyház eucharisztia-ünneplését.  A patrisztikus hagyomány szálait 
összefoglaló és az arisztotelészi filozófia létfelfogását is segítségül hívó 
Aquinói Szent Tamás Eucharisztia-teológiáját tárgyalja a soron követke­
ző tanulmány. Az Angyali Doktor reflexiójának itt bemutatott szemlé­
letmódja és terminológiája a későbbiekben meghatározó lett a katolikus 
felfogás számára.

A kötet teológiatörténeti része után szisztematikus jellegű tanulmá­
nyokat olvashatunk. Ezek közül az első azokat a törekvéseket vázolja és 
értékeli,  melyek a 20.  század közepétől  kezdődően arra vállalkoztak, 
hogy új látószögben – a fenomenológia és perszonalista filozófia hátte­
réből, illetve az inkarnáció, a feltámadás és az eszkatológiai beteljesedés 
analógiája  alapján –  értelmezzék  a  Trentói  Zsinatnak  a  valóságos  és 
szubsztanciális  eucharisztikus  jelenlétről  megfogalmazott  tanítását.  A 
második írás az Eucharisztiának az egész szentségi üdvrendben elfog­
lalt középponti helyét, a többi szentséggel való kapcsolatrendszerét, va­
lamint az Egyházzal való kölcsönös összefüggését elemzi, mely az ún. 
eucharisztikus ekkléziológiában nyer teljes kidolgozást. A szisztemati­
kus távlatú tanulmányok sorát az Eucharisztia ökumenikus szempontú 
tárgyalása zárja, melyben gyakorlati, tapasztalati és pasztorális termé­
szetű megfontolásokat is olvashatunk.

A konferenciakötet utolsó nagy egysége kifejezetten az eucharisztikus 
liturgia kérdéseivel foglalkozik. Ezen belül az első írás a szentmise ant­
ropológiai dimenzióit fejtegeti.  A második egy liturgiatörténeti tanul­
mány, melynek tárgya a papi eucharisztikus lelkiség a 9. századi mise­



Előszó 9

szövegek és kommentárjaik tükrében, figyelembe véve a mai kihíváso­
kat is. Végül, az egész kötetet az a kánonjogi reflexió zárja, mely az Ol­
táriszentség őrzésére és szentmisén kívüli tiszteletére vonatkozó latin li­
turgikus fegyelmet mutatja be.

Természetesen,  a  konferencián  nem  kerülhetett  sor  minden  olyan 
téma kellő súllyal és önálló tárgyalására, mely szerves része az Eucha­
risztia teológiájának, s így e kötet sem tarthat igényt a teljességre. Min­
den bizonnyal fontos lett volna külön előadást szentelni Szent Ágoston 
Eucharisztia-teológiájának,  mely  alapvetően  meghatározta  a  latin  ha­
gyományt. Ugyanígy érdemes lett volna részletesen foglalkozni a IX. és 
XI. századi eucharisztikus vitákkal, melyek során már a középkor haj­
nalán megjelentek azok a szemléletmódbeli különbségek, melyek a re­
formációban  éles  szembenállásokhoz  vezettek.  Hasonlóképpen  helye 
lett volna, hogy önálló előadást szenteljünk az Eucharisztia áldozati ter­
mészetének, hiszen ez lényegi eleme a katolikus hitnek és Eucharisztia-
teológiának. Sorolhatnánk tovább a még fontosnak tartott témákat, me­
lyeket az előadások és a tanulmányok éppen csak érintenek. Ehelyett 
azonban az előszó végén álljon itt előttünk Prohászka Ottokár néhány 
sora az Eucharisztia titkáról. Az Élet kenyere c. írásának ezzel a gondola­
tával a szívünkben kezdjük el olvasni a kötet tanulmányait.

„S mikor aztán felkészült legnagyobb extázisára, a szeretet kigyulla­
dására és önfelemésztődésre; mikor készült oda, ahová, mint mondotta, 
mikor elér, az egész világot magához vonzza; mikor szenvedni készült 
azon az első zöldcsütörtök este, szeretetének e legnagyobb extázisa előtt 
megint egy jelet szerzett,  mely megértette velünk, hogy mily intimen 
tartozunk mi együvé, mennyire egymásba olvadva, egymásból s egy­
másért élve. Istent s emberségét adta nekünk kenyerül; akart bennünk 
élni s akarta, hogy belőle éljünk. Íme a jel. Ez is extázis és organum. Az 
ő extázisa s kitörése felénk s lefoglalása lelkünknek s egész valónknak.”1

A szerkesztő

1 Prohászka,  O.,  Élet  kenyere,  in  Schütz,  A.  (szerk.),  Prohászka  összegyűjtött 
munkái, 24. kötet, SZIT, Budapest 1929, 256.





TARJÁNYI BÉLA

Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése 
a szinoptikusoknál

1. A szöveg: A szinoptikus evangéliumok beszámolói

Az  Eucharisztia  alapításának  története  megtalálható  mindhárom  szi­
noptikus evangéliumban, valamint Pálnál az 1. Korintusi  levélben. A 
szinoptikusok beszámolóiban az Eucharisztia alapításának lényeges ele­
mei a következők:

Az utolsó vacsora

Máté 26 Márk 14 Lukács 22

A húsvéti vacsora 

20 Amikor beesteledett, 
asztalhoz  ült  a  tizen­
kettővel.  21 Miközben 
ettek,  így  szólt:  »Bi­
zony, mondom nektek: 
egy  közületek  elárul 
engem.«  22 Erre  na­
gyon elszomorodtak és 
egyenként  elkezdték 
kérdezgetni:  »Csak 

A húsvéti vacsora

17 Amikor  beestele­
dett,  odaérkezett  a  ti­
zenkettővel.  18 Ami­
kor  letelepedtek  és 
ettek,  Jézus  így  szólt: 
»Bizony, mondom nek­
tek: közületek az egyik, 
aki  velem eszik,  elárul 
engem« {Zsolt  41,10}. 
19 Erre  azok elszomo­

A húsvéti vacsora 

14 Amikor eljött az óra, 
asztalhoz  ült  az  apos­
tolokkal  együtt,  15 és 
azt  mondta  nekik: 
»Vágyva vágytam arra, 
hogy elfogyasszam ve­
letek ezt a  húsvéti  va­
csorát,  mielőtt  szen­
vednék.  16 Mert 
mondom nektek: többé 



12 Tarjányi Béla

nem  én  vagyok  az, 
Uram?«  23 Ő így vála­
szolt:  »Aki  velem 
együtt  mártja  kezét  a 
tálba, az árul el engem. 
24 Az  Emberfia  ugyan 
elmegy,  amint  meg 
van írva róla, de jaj an­
nak  az  embernek,  aki 
az  Emberfiát  elárulja. 
Jobb  lett  volna  annak 
az  embernek,  ha  meg 
sem születik.« 25 Ekkor 
megszólalt  Júdás,  aki 
elárulta őt: »Csak nem 
én vagyok az,  Rabbi?« 
Ő azt  felelte  neki:  »Te 
mondtad.«

26 Miközben ettek, Jé­
zus  fogta  a  kenyeret, 
áldást  mondott,  meg­
törte, és odaadta tanít­
ványainak e szavakkal: 
»Vegyétek  és  egyétek, 
ez  az  én  testem.« 
27 Aztán  fogta  a  kely­
het, hálát adott és oda­
adta  nekik  ezekkel  a 
szavakkal: »Igyatok eb­
ből  mindnyájan, 
28 mert  ez  az  én  vé­
rem,  az új szövetségé, 
amely  sokakért  kion­
tatik a bűnök bocsána­

rodtak,  és  egyenként 
kérdezgetni  kezdték 
tőle: »Csak nem én va­
gyok az, Uram?«  20 Ő 
azt felelte nekik: »A ti­
zenkettő  közül  az 
egyik,  aki  velem egy­
szerre  márt  a  tálból. 
21 Az Emberfia ugyan 
elmegy,  ahogy  meg 
van  írva  róla,  de  jaj 
annak  az  embernek, 
aki  az  Emberfiát  el­
árulja!  Jobb lett  volna 
annak  az  embernek, 
ha meg sem születik!«

22 Miközben  ettek, 
Jézus fogta a kenyeret, 
áldást  mondott,  meg­
törte, és odaadta nekik 
ezekkel  a  szavakkal: 
»Vegyétek,  ez  az  én 
testem.«  23 Azután 
fogta  a  kelyhet,  hálát 
adott,  odaadta  nekik, 
és  ittak  belőle  mind­
nyájan. 24 Ő pedig így 
szólt:  »Ez  az  én  vé­
rem, az új szövetségé, 
amely  sokakért  kion­
tatik.  25 Bizony,  mon­
dom  nektek:  többé 
már nem iszom a sző­
lőnek ebből a termésé­

nem  eszem  belőle, 
amíg be nem teljesedik 
az  Isten  országában.« 
17 Azután fogta a kely­
het,  hálát  adott,  és így 
szólt: »Vegyétek ezt, és 
osszátok  el  magatok 
között.  18 Mert  mon­
dom nektek: mostantól 
fogva nem iszom a sző­
lő  terméséből,  amíg  el 
nem jön az Isten orszá­
ga.«  19 Aztán  fogta  a 
kenyeret,  hálát  adott, 
megtörte,  és  odaadta 
nekik  ezekkel  a  sza­
vakkal:  »Ez az én tes­
tem, mely  értetek ada­
tik. Ezt  tegyétek az én 
emlékezetemre!« 
20 Ugyanígy  a  vacsora 
végén fogta  a  kelyhet, 
és  azt  mondta:  »Ez  a 
kehely az új szövetség 
az én véremben, amely 
értetek kiontatik.

21 De  íme,  az  áruló 
keze  az  enyémmel 
együtt van az asztalon. 
22 Mert  az  Emberfia 
ugyan elmegy, amint el 
van rendelve, de jaj an­
nak  az  embernek,  aki 
elárulja  őt!«  23 Erre ők 



Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése… 13

tára.  29 Mondom  nek­
tek:  mostantól  nem 
iszom a szőlőnek ebből 
a  terméséből  addig  a 
napig,  amíg  az  újat 
nem  iszom  veletek 
Atyám országában.«

ből  addig  a  napig, 
amíg  az  újat  nem 
iszom  Isten  országá­
ban.«

kérdezgetni  kezdték 
egymástól,  hogy  ki  az 
közülük, aki ezt megte­
szi?

Jézus személyének azonosítása a kenyérrel és a borral:
„ez az én testem”, „ez az én vérem” (Mk, Mt, Lk)

a színek vétele: „vegyétek”, „odaadta nekik” (Mk)
„vegyétek és egyétek”, „igyatok ebből” (Mt)

„vegyétek”, „odaadta nekik” (Lk)
az odaadás, feláldozás kijelentése:

a test „adatik” (Lk), a vér „kiontatik” (Mk, Mt)
kedvezményezettek: „sokakért” (Mk, Mt), „értetek” (Lk)

az eredmény: „új szövetség” alapítása: Mk, Mt, Lk
az odaadás célja: „a bűnök bocsánatára” (Mt)

felhívás az emlékezésre: „ezt tegyétek az én emlékezetemre” (Lk)

Pál apostol: 1Kor 11

Az Úr vacsorája 

23 Mert az Úrtól kaptam, amit átadtam nektek, hogy az Úr Jézus azon az 
éjszakán, amelyen elárulták, fogta a kenyeret,  24 hálát adott, megtörte, és 
így szólt: »Ez az én testem, amely értetek van. Ezt tegyétek az én emléke­
zetemre!« 25 A vacsora után ugyanígy fogta a kelyhet is, és így szólt: »Ez a 
kehely az új szövetség {Jer 31,31} az én véremben.  Tegyétek ezt, ahány­
szor csak isszátok,  az én emlékezetemre!« 26 Mert amikor ezt a kenyeret 
eszitek, és ezt a kelyhet isszátok, az Úr halálát hirdetitek, amíg el nem 
jön. 27 Aki tehát méltatlanul eszi a kenyeret, vagy issza az Úr kelyhét, vét­
kezik az Úr teste és vére ellen. 28 Vizsgálja meg tehát az ember önmagát, 



14 Tarjányi Béla

és úgy egyék e kenyérből és igyék a kehelyből,  29 mert aki úgy eszik és 
iszik,  hogy  nem  különbözteti  meg  a  testet,  saját  ítéletét  eszi  és  issza. 
30 Ezért  van  köztetek  sok  beteg  és  gyengélkedő,  és  sokan  meghaltak. 
31 Ha ellenben megítélnénk önmagunkat, nem esnénk ítélet alá.  32 Ami­
kor pedig ítélet alá esünk, az Úr fenyít meg minket, hogy ne kárhozzunk 
el ezzel a világgal.

Megjegyzés: Pálnál (1Kor 11) mindezek közül még csak az azonosítás, 
az  eredmény  és  a  felszólítás  van  jelen.  Később  egyes  kéziratokban 
harmonizációként megjelenik az odaadás-elem is („az én testem, amely 
értetek  megtöretik,  κλώμενον:  2 C3 D2 F  G   stb.,  feldaraboltatik, 
θρυπτόμενον: D*, adatik, διδόμενον: co”).

A  szinoptikusok szövegében  két  elem,  az  odaadás  célja  („a  bűnök 
bocsánatára”)  és  az  emlékezésre  való  felhívás  csak  egy-egy 
evangélistánál szerepel (Mt ill. Lk), öt elem viszont (azonosítás, vétel,  
odaadás,  kedvezményezettek,  eredmény,  vagyis  „az  én  testem,  én 
vérem”; a „vegyétek”, az „adatik-kiontatik”; a „sokakért-értetek” és az 
„új  szövetség”)  mindhárom  evangéliumban megtalálható.  Ebből  arra 
következtethetünk,  hogy ezek az elemek a szinoptikusok keletkezése 
idején  mindenütt,  szükségszerűen  jelen  voltak  (elhangzottak)  az 
Eucharisztia  ünneplése  alkalmával.  Ugyanakkor  az  evangéliumok 
változatos  megfogalmazásait  látva  az  is  nyilvánvaló,  hogy  a  szöveg 
még  nem  volt  kötött;  szabadon,  élő  szóval  idézték  fel  az  Utolsó 
Vacsorán történteket.

Az Eucharisztia alapításának a szinoptikusok által adott leírásaiban 
koncentráltan jelen van a megváltás teológiájának a lényege, amelynek 
középpontjában  Jézus  keresztáldozata  áll.  Ezek  a  beszámolók  ill. 
Jézusnak  az  Utolsó  Vacsorán  elhangzott  szavai  valójában  a 
keresztáldozatot  értelmezik,  bemutatva  azt,  mint  a  megváltás 
leglényegesebb,  döntő  mozzanatát:  Jézus  vállalja  a  halált,  hogy 
megszabadítsa  az  embereket  a  bűnöktől,  meghív  a  vele  való 
legbensőségesebb  egyesülésre,  és  létrehozza  Isten  és  az  ember(iség) 
között az új, örök szövetséget.



Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése… 15

2. A megértés: A kereszthalál mint megváltó áldozat

Ószövetségi előzmények I.

Szabadulás Egyiptomból, Kiv. 12 Szövetségkötés, Kiv. 24

21 Összehívta  tehát  Mózes  Izrael  fiainak 
valamennyi  vénjét,  és  azt  mondta  nekik: 
»Menjetek,  fogjatok  családonként  egy-egy 
állatot,  és vágjátok le a Pászkát.  22 Aztán 
mártsatok egy izsópköteget az edényben 
lévő vérbe, és hintsetek belőle a szemöl­
dökfára s mind a két ajtófélfára, és senki 
ne menjen ki közületek háza ajtaján regge­
lig.  23 Körüljár ugyanis az Úr,  és megveri 
az egyiptomiakat. Ha azonban látja a vért a 
szemöldökfán és a két ajtófélfán, elvonul 
a ház ajtaja előtt, és nem engedi, hogy az 
Öldöklő  bemenjen  a  házatokba  ártani. 
24 Tartsd meg ezt a dolgot, törvény legyen 
az  neked  és  fiaidnak  mindörökre!  25 Ha 
majd bejuttok arra a földre, amelyet az Úr 
nektek ad, amint megígérte, ott is tartsátok 
meg ezt a szertartást!  26 Ha pedig a fiaitok 
azt kérdezik majd tőletek: `Miféle szertartás 
ez?' – 27 mondjátok nekik: `Az Úr elvonulá­
sának áldozata ez, mert elvonult Izrael fiai­
nak háza felett Egyiptomban, amikor meg­
verte  az  egyiptomiakat,  és  megmentette 
házainkat.'« – A nép erre meghajtotta ma­
gát,  leborult,  28 aztán Izrael  fiai  elmentek, 
és úgy tettek, amint az Úr megparancsolta 
Mózesnek és Áronnak.

3 Elment tehát Mózes, és el­
mondta a népnek az Úr min­
den szavát  és  rendeletét.  A 
nép  egy  szívvel-lélekkel  fe­
lelte:  »Megtesszük mindazt, 
amit az Úr mondott!« 4 Ek­
kor Mózes leírta az Úr min­
den  beszédét.  Majd  felkelt 
kora  reggel,  oltárt  épített  a 
hegy  tövében,  és  tizenkét 
emlékoszlopot állított,  Izrael 
tizenkét  törzsének  megfele­
lően. 5 Aztán odaküldte Izra­
el fiainak ifjait, hogy mutas­
sanak  be  egészen  elégő 
áldozatokat,  és  vágjanak  az 
Úrnak  békeáldozatul  fiatal 
bikákat. 6 Mózes pedig fogta 
a vér felét, és a medencékbe 
töltötte,  a  másik  felét  pedig 
az  oltárra  öntötte.  7 Aztán 
fogta  a  szövetség  könyvét, 
és felolvasta a nép hallatára. 
Erre ők azt mondták: »Meg­
tesszük mindazt, amit az Úr 
mondott,  és  engedelmesek 
leszünk!«  8 Ő pedig fogta a 



16 Tarjányi Béla

29 Történt  azután  éjfélkor,  hogy  az  Úr 
megölt  minden  elsőszülöttet  Egyiptom 
földjén, a trónján ülő fáraó elsőszülöttjétől 
kezdve a börtönben levő rab elsőszülöttjéig, 
valamint az állatok minden elsőszülöttjét.

vért,  és  meghintette  vele  a 
népet,  és  így szólt:  »Ez an­
nak a szövetségnek a vére, 
amelyet az Úr megkötött ve­
letek e szavak alapján!«

Ószövetségi előzmények II.

Szabadulás Babilonból, Iz 52–53 Új szövetség, Jer 31

13 Íme, sikert arat szolgám,
magasra emelkedik, magasztos és igen fen­
séges lesz.
53 3 Megvetett  volt,  és  utolsó  az  emberek 
között,
fájdalmak férfia és betegség ismerője…
4 Pedig a mi betegségeinket ő viselte,
és a mi fájdalmainkat ő hordozta;
mi mégis megvertnek tekintettük,
Istentől sújtottnak és megalázottnak.
5 De őt a mi vétkeinkért szúrták át,
a mi bűneinkért törték össze;
a mi békességünkért érte fenyítés,
és az ő sebe által gyógyultunk meg.
6 Mindnyájan, mint a juhok, tévelyegtünk,
mindenki a maga útjára tért;
és az Úr őrá rakta mindnyájunk bűnét.«
7 Megkínozták, és ő alázatos volt, nem nyi­
totta ki száját;
mint a bárány, melyet leölésre visznek,
és  mint  a  juh,  mely  nyírói  előtt  elné­
mul,nem nyitotta ki száját.
10 De az Úrnak úgy tetszett, hogy összetörje 

31 Íme,  jönnek  napok  – 
mondja az Úr –, amikor új 
szövetséget  kötök  Izrael 
házával  és  Júda  házával. 
32 Nem olyan szövetséget, 
amilyet atyáikkal kötöttem 
azon  a  napon,  amikor 
megfogtam  kezüket,  hogy 
kihozzam  őket  Egyiptom 
földjéről; azt a szövetsége­
met ők bontották fel, pedig 
én  voltam  az  Uruk  – 
mondja az Úr. –  33 Hanem 
ez  lesz  az  a  szövetség, 
amelyet Izrael házával kö­
tök azok után a napok után 
–  mondja  az  Úr  –:  törvé­
nyemet  a  bensejükbe 
adom és a szívükre írom. 
Istenük  leszek,  ők  pedig 
az  én  népem  lesznek. 
34 Nem fogja többé így ta­
nítani egyik a másikat, sen­
ki  a  testvérét:  `Ismerjétek 



Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése… 17

betegséggel.
Ha odaadja engesztelő áldozatul életét,
meglátja majd utódait, hosszúra nyújtja nap­
jait;
és az Úr tetszése az ő keze által teljesül.
11 …Tudásával szolgám igazzá tesz sokakat, 
és bűneiket ő hordozza.
12 Ezért osztályrészül adok neki sokakat,
és hatalmasokkal osztozik a zsákmányon,
amiért  halálra  adta  életét,  és  a  bűnösök 
közé számították;  pedig ő sokak vétkét vi­
selte, és a bűnösökért közbenjár.

meg az Urat!'  Mert  mind­
nyájan ismerni fognak en­
gem,  a  legkisebbtől  a  leg­
nagyobbig – mondja az Úr 
–, mivel megbocsátom bű­
nüket,  és  vétkükre  nem 
emlékezem többé.«

Biztosra vehetjük, hogy szükség volt a feltámadás megtapasztalásá­
ra és a Szentlélek vezető világosságára, szükség volt sok-sok imára és 
gondolkodásra, amíg mindezt megértették, elfogadták, sőt, „az Úr halá­
lát” meggyőződéssel hirdetni is merték (vö. 1Kor 11,26), mint a megvál­
tás központi, döntő eseményét. Jézus tanítványai számára nem lehetett 
könnyű megérteni,  hogy a kereszthalál nem szégyenteljes bukás volt, 
hanem megváltó áldozat, Isten szeretetének legkézenfekvőbb megnyil­
vánulása Jézus Krisztusban.

Számunkra is hasznos lehet, ha gondolatban végigjárjuk azt az utat, 
amelyet Jézus tanítványai megtettek, amíg megértették Jézus halálának 
értelmét és jelentőségét. Ha ezt felidézzük, számunkra is egyértelműbbé 
válhat, hogy miért ezek a szavak hangzanak el az utolsó vacsorán, és 
mit is jelentenek ezek valójában.

Nyilvános működése idején Jézus többször is elmondta az aposto­
loknak, hogy szenvedni fog, és meg fogják ölni, de arról soha nem be­
szélt, hogy miért kell meghalnia. Csak annyit mondott, hogy „kell” (Mk 
8,31pp). Amikor beállt a Jordánnál keresztelkedő bűnösök sorába, ma­
gyarázatként  akkor is csak annyit  mondott:  „illő,  hogy beteljesítsünk 
minden igazságosságot” (Mt 3,15). És nagyon hevesen reagált, amikor 



18 Tarjányi Béla

Péter tiltakozott a rá váró szenvedés ellen – mert az ő szenvedése „Isten 
dolgai” közé tartozik (Mk 8,33).

Jóllehet  Jézus  előre  megmondta  tanítványainak,  hogy meg fogják 
ölni, a kereszthalál ténye előtt az első pillanatban mégis értetlenül áll­
tak. De aztán Jézus feltámadt, megmutatkozott nekik a halál feletti győ­
zelmében, az emmauszi tanítványoknak pedig „kezdve Mózesen és va­
lamennyi  prófétán,  mindent  megmagyarázott,  ami  az  Írásokban  róla 
szólt.” És az isteni „kell” itt ismét megjelenik Jézus szavaiban: „Nem 
ezeket kellett elszenvednie a Krisztusnak, hogy bemehessen dicsőségé­
be?” (Lk 24,26–27)

A tanítványok megismerték, megszerették Jézust, magukba szívták 
tanítását,  látták csodáit,  társai  akartak lenni az örömhír hirdetésében, 
halála  után pedig találkoztak vele  ismét,  mint  a  halálából  feltámadt, 
győzedelmes  Krisztussal.  De a  kettő  között  ott  állt  Jézus  keresztje,  a 
Messiásként ünnepelt Jézus gyötrelmes halála. Miért volt erre szükség? 
Jézus megmondta, hogy ennek így kellett lennie. De miért? Ennek meg­
értése volt az induló közösség legelső feladata. És – Jézus útmutatását 
követve, vö. Jn 5,39 – a választott nép üdvtörténetének, a prófétai írá­
soknak a tanulmányozása során választ is kaptak erre kérdésre, még­
hozzá olyan választ, amely felülmúlta minden eddigi várakozásukat, el­
képzelésüket.

A választott nép életében három sorsdöntő esemény történt: a szaba­
dulás Egyiptomból, a Sinai szövetségkötés és a hazatérés a babiloni fog­
ságból. Az  Egyiptomból való szabadulás eszköze a tíz csapás, amely 
Egyiptomot sújtja, a döntő ezek közül a tizedik, az elsőszülöttek halála. 
Ettől a legsúlyosabb csapástól az izraeliták a családonként leölt bárány 
vére által mentesülnek (Kiv 12,21–29). Erre a kettős szabadulásra emlé­
kezteti a zsidóságot a Pászka-ünnep évenkénti megtartása, a családon­
ként feláldozott bárány elfogyasztása. A Sinai szövetségkötés alkalmá­
val  Mózes  felolvassa  a  szövetség  könyvét,  és  amikor  az  izraeliták 
ígéretet tesznek Isten törvényeinek megtartására, meghinti a népet az 
áldozati vérrel, „a szövetség vérével”. Ez a vér pecsételi meg az Isten és 
a választott nép szövetségét, amellyel az egyik fél engedelmességet, a 
másik fél pedig viszonzásul áldást ígér.



Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése… 19

A babiloni fogság idején Isten küldötte a szabadulás ígéretével áll 
népe elé. Azokban a jövendölésekben, amelyeket Izajás könyvében Isten 
Szolgája-dalokként ismerünk, a próféta azt hirdeti, hogy lesz majd vala­
ki, aki másokért szenved, magára veszi mások bűneit, hordozza azokat, 
engesztelő áldozatul adja életét,  közbenjár a bűnösökért.  Mindezt pa­
nasz nélkül, szelíden teszi, „mint a bárány, melyet leölésre visznek, és 
mint a juh, mely nyírói előtt elnémul” (Iz 53,7; vö. 52,13–53,12). Végül 
pedig – ugyancsak a babiloni száműzetéssel kapcsolatban, de már az 
izajási szövegek keletkezése előtt – Jeremiás egy teljesen új helyzetről be­
szél, az új szövetségről, amelyet Isten szándékozik kötni népével, miu­
tán a korábbi szövetség eredménytelennek bizonyult. Isten ennek a szö­
vetségnek a törvényét nem kőtáblákra,  hanem az emberek bensejébe, 
szívébe fogja írni (Jer 31,31).

Ezen üdvtörténeti események és ószövetségi ígéretek fényében vált 
érthetővé mindaz, ami az Utolsó Vacsorán elhangzott. E szentírási he­
lyek alapján nyert értelmet Jézus szenvedése, így lett nyilvánvalóvá az 
apostolok számára, hogy az emberiség megváltása Jézus kereszthalála 
által vált lehetségessé és valósult meg, ugyanakkor az áldozat által nyil­
vánvalóvá vált Istennek irántunk való, végtelen szeretete, és Isten és az 
ember között bensőséges kapcsolat, új szövetség jött létre.

Az Eucharisztia alapításáról szóló beszámolók a szinoptikus evangé­
liumokban valójában Jézus kereszthalálát  értelmezik,  azt,  hogy miért 
kellett meghalnia Jézusnak. Jézus halála nem szégyenletes bukás, ha­
nem megváltó áldozat, amely lehetővé teszi a bűnök bocsánatát (= telje­
sül Isten igazságossága), és beemeli az embert az Istennel való bensősé­
ges közösségbe: Jézus, aki áldozatul fogja adni önmagát tanítványaiért 
és sokakért,  a saját testévé és vérévé változtatja a kenyeret és a bort, 
majd önmagát így a tanítványainak nyújtja, akik Jézust magukhoz véve 
a szent színek alatt azonosulnak, egyesülnek ővele, aki a bűnös embert 
megváltja, megtisztítja és szeretettel magához öleli.

Elmondhatjuk  tehát,  hogy az Utolsó Vacsoráról  szóló  szinoptikus 
beszámolókban összesűrítve, koncentráltan jelen van a keresztény meg­
váltástan lényege, sőt, az egyháztan is, hiszen amikor Krisztus Testét és 
Vérét közösen magunkhoz vesszük, megvalósul és kézzel foghatóvá vá­
lik mind a Fővel való egység, mind a közösség tagjainak, az Egyháznak 



20 Tarjányi Béla

az egysége. Jézus követői parancsba kapják, hogy „ezt tegyék”, ünne­
peljék ezt az áldozatot és az általa megvalósuló egységet. Ezért termé­
szetes az, hogy a közösségi emlékezésnek ezt a rendszeresen visszatérő 
alkalmát eucharisztiának, köszönetnek, hálaadásnak nevezzük, ahol a 
Krisztus áldozata által megvalósult megváltást és egységet ünnepeljük, 
azért köszönetet mondunk és hálát adunk Istennek.

3. Továbblépés az Újszövetségben

A szinoptikus evangéliumok az első század hatvanas, hetvenes éveiben 
készültek, ez azonban nem azt jelenti, hogy mindezt csak ezekben a ké­
sői  évtizedekben  ismerte  fel  és  értette  meg  az  Egyház.  Nyilvánvaló, 
hogy ez volt az induló egyház számára az első és legfontosabb teológiai 
kérdés, amelyet meg kellett oldania. Krisztust nem lehetett sem elfogad­
ni, sem hirdetni a kereszt nélkül. A keresztre feszített Krisztust azonban 
csak úgy lehetett hirdetni, ha a kereszthalál tényét nem csak elfogadták, 
hanem világosan látták annak értelmét és értékét is, amint ezt Pálnál ol­
vassuk: „Mi a keresztre feszített Krisztust hirdetjük, ami ugyan a zsi­
dóknak botrány, a pogányoknak pedig oktalanság; maguknak a meghí­
vottaknak azonban, zsidóknak és görögöknek egyaránt, Krisztus Isten 
ereje és Isten bölcsessége” (1Kor 1,23–24).

Természetes tehát, hogy a kereszthalál,  keresztáldozat értelmezése 
mindenkor központi eleme volt a keresztény tanításnak. A keresztény­
ség terjedésének első két évtizedéből nincsenek írott emlékeink, a legko­
rábbi tanúnak Pál apostol tekinthető, akinek számos levelét ismerjük az 
ötvenes évekből. A szinoptikus beszámolók által mintegy kulcsszavak­
kal  rögzített  megváltástanát Pál  apostol  több alkalommal,  részletesen 
kifejti leveleiben. Hosszú tanulmányt igényelne mindennek a bemutatá­
sa,  elég most  csak egy-két  példát idéznünk.  Pál  a  leggyakrabban azt 
hangsúlyozza, hogy Jézus ezzel az áldozattal eltörölte bűneinket, és új 
életet ajándékozott nekünk: „Életre keltett azáltal, hogy megbocsátotta 
minden vétkünket. Az adóslevelet, mely ellenünk szólt és vádolt min­
ket,  eltörölte,  eltette  az  útból,  és  a  keresztre  szegezte”  (Kol  2,13–14). 
„Meghalt a gonoszokért [...] Vére által megigazultunk [...] Üdvösséget 



Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése… 21

nyertünk az ő élete által [...] Jézus Krisztus által elnyertük a kiengeszte­
lődést” (Róm 4,6–11). Krisztusnak ezt a tettét nem csak hirdeti, hanem 
csodálatos Krisztus-himnuszaiban is ünnepli,  ld. Ef 1,3–10; Fil  2,6–11; 
Kol 1,12–20. Rámutat Krisztus főségére, és az Eucharisztia által megva­
lósuló egységre: „Az áldás kelyhe, amelyet megáldunk, nem Krisztus 
vérében való részesedés? És a kenyér, amelyet megtörünk, nem Krisz­
tus testében való részesedés? Mert egy a kenyér, s egy test vagyunk so­
kan, hiszen mindnyájan egy kenyérből részesülünk” (1Kor 10,16–17).

Az Újszövetség későbbi szerzői tovább viszik és mélyítik ezeket a 
gondolatokat. Csak két írásra szeretnénk most itt kitérni röviden: a Zsi­
dóknak írt levélre és János evangéliumára.

A Zsidóknak írt levél szerzője rámutat, hogy Krisztus önként vállalta 
ezt az áldozatot, amely egyetlen, megismételhetetlen. Ugyanakkor vég­
telen  értékű,  mert  aki  bemutatta,  nem más,  mint  maga  az  Isten  Fia 
(4,14). És a szent író kimondja: Krisztus, aki ezt az áldozatot bemutatta, 
valójában pap, pontosabban főpap. Ő az egyetlen, örök főpap, „szent, 
ártatlan, szeplőtlen, a bűnösöktől elkülönített, és fölségesebb az egek­
nél” (7,26), „aki a Fölség trónján ül az egekben” (8,1). Áldozata által lét­
rejött Isten új népe, hiszen mindannyiunkat megszentelt „Krisztus vére, 
aki  az örök Lélek által  önmagát  adta  szeplőtelen áldozatul  Istennek, 
megtisztítani lelkiismeretünket a halott tettektől, hogy az élő Istennek 
szolgáljunk” (9,14).



22 Tarjányi Béla

Teológiai kifejtés (példák)

Róm 4 / Kol 2 Zsid 9 / 1Pt 3

(Róm  4)  6 Krisztus  ugyanis  akkor, 
amikor még erőtlenek voltunk, a meg­
határozott  időben,  meghalt  a  gono­
szokért.  7 Pedig  az  igaz  emberért  is 
aligha hal meg valaki;  esetleg a jóért 
képes  valaki  meghalni.  8 Isten  azon­
ban azzal bizonyítja irántunk való sze­
retetét, hogy abban az időben, amikor 
még  bűnösök  voltunk,  9 Krisztus 
meghalt  értünk.  Azért  most,  miután 
az  ő  vére  által  megigazultunk,  még 
sokkal inkább megment minket őálta­
la a haragtól. 10 Ha mi, amikor még el­
lenségek  voltunk,  kiengesztelődtünk 
Istennel Fiának halála által, most, mint 
kiengesztelődöttek, sokkal inkább üd­
vösséget  nyerünk  az  ő  élete  által. 
11 Sőt még dicsekszünk is Istenben a 
mi Urunk, Jézus Krisztus által, aki ál­
tal  most  elnyertük  a  kiengesztelő­
dést.

(Kol  2)  12 amikor  vele  együtt  elte­
metkeztetek  a  keresztségben,  és  vele 
együtt fel is támadtatok, annak az Is­
tennek  erejébe  vetett  hit  által,  aki  őt 
feltámasztotta  a  halottak  közül. 
13 Vele együtt titeket is, amikor halot­
tak voltatok vétkeitek  és testetek kö­
rülmetéletlensége miatt,  életre keltett 
azáltal,  hogy megbocsátotta  minden 

(Zsid)  11 Krisztus azonban mint 
a  jövendő  javak  főpapja jelent 
meg, a nagyobb és tökéletesebb, 
nem  kézzel  készített,  azaz  nem 
ebből a világból való sátoron át, 
12 nem is bakok vagy borjak vére 
által,  hanem  a  saját  vére  által 
ment be egyszer s mindenkorra a 
szentélybe,  és  örök  váltságot 
szerzett.  13 Mert ha bakok és bi­
kák  vére,  és  az  üszők  elhintett 
hamva {Szám 19,9.17} a tisztáta­
lanokat  megszenteli  a  test  meg­
tisztulására,  14 mennyivel  in­
kább fogja Krisztus vére, aki az 
örök  Lélek  által  önmagát  adta 
szeplőtlen  áldozatul  Istennek, 
megtisztítani  lelkiismeretünket 
a halott tettektől, hogy az élő Is­
tennek szolgáljunk!

15 Így  tehát  egy  új  szövetség 
közvetítője:  ő,  aki  halálával 
megváltott  az  első  szövetség 
alatt  elkövetett  bűnöktől,  hogy 
a meghívottak elnyerjék az örök­
ké tartó örökség ígéretét.

(1 Pét) 18 Mert Krisztus is meg­
halt egyszer a bűnökért, az Igaz 
a  bűnösökért,  hogy  minket  Is­



Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése… 23

vétkünket.  14 Az  adóslevelet,  mely 
ellenünk szólt és vádolt minket, eltö­
rölte,  eltette az útból,  és a keresztre 
szegezte;

tenhez  vezessen. Test  szerint 
megölték ugyan, de a Lélek élet­
re keltette.

Jn 1 / 6 / 10 / 20

1 29 Másnap látta, hogy Jézus közeledik hozzá. Erre így szólt: »Íme, az 
Isten Báránya, aki elveszi a világ bűnét! 30 Ő az, akiről mondtam: Utá­
nam jön egy férfi,  aki megelőz engem, mert előbb volt, mint én.  31 Én 
nem ismertem őt; de azért jöttem vízzel keresztelni, hogy őt megismer­
tessem Izraellel.« 32 János tanúságot tett és azt mondta: »Láttam, hogy a 
Lélek, mint galamb, leszállt az égből és rajta maradt.  33 Nem ismertem 
őt,  de  aki  azért  küldött,  hogy  vízzel  kereszteljek,  azt  mondta  nekem: 
`Akire látod a Lelket leszállni és rajta maradni, ő az, aki Szentlélekkel ke­
resztel.' 34 Én láttam, és tanúságot tettem arról, hogy ő az Isten Fia.«

6 48 Én vagyok az élet kenyere.  49 Atyáitok mannát ettek a pusztában 
és meghaltak. 50 Ez a mennyből alászállott kenyér, hogy aki ebből eszik, 
ne haljon meg. 51 Én vagyok az élő kenyér, amely a mennyből szállt alá. 
Ha valaki ebből a kenyérből eszik, örökké él.  A kenyér pedig, amelyet 
majd én adok, az én testem a világ életéért.

10 14 Én vagyok a jó pásztor: ismerem enyéimet, és enyéim ismernek 
engem, 15 amint engem ismer az Atya, és én is ismerem az Atyát; és én 
életemet adom a juhokért. 16 Más juhaim is vannak, amelyek nem ebből 
az akolból valók. Azokat is vezetnem kell. Hallgatni fognak szavamra, és 
egy akol lesz, és egy pásztor.  17 Azért szeret engem az Atya, mert  oda­
adom az életemet, hogy ismét visszavegyem azt.  18 Senki sem veszi el 
tőlem:  én adom oda magamtól.  Hatalmam van odaadni,  és  hatalmam 
van újra visszavenni. Ezt a parancsot kaptam Atyámtól.«

20 32 Odamentek  tehát  a  katonák,  és  eltörték  a  lábszárát  először  az 



24 Tarjányi Béla

egyik  vele  együtt  keresztre  feszítettnek,  aztán  a  másiknak.  33 Amikor 
azonban Jézushoz értek, mivel látták, hogy ő már meghalt,  nem törték 
meg a lábszárát, 34 hanem az egyik katona lándzsával megnyitotta olda­
lát, amelyből azonnal vér és víz jött ki.  35 Aki ezt látta, tanúságot tett 
róla, és igaz az ő tanúsága. Ő tudja, hogy igazat mond, hogy ti is higgye­
tek. 36 Mert ezek azért történtek, hogy beteljesedjék az Írás: »Csontját ne  
törjék össze« {Kiv 12,46; Zsolt 34,21}. 37 Egy másik Írás pedig azt mondja: 
»Látni fogják azt, akit keresztülszúrtak« {Zak 12,10}.

János evangéliumában a megváltás tényének hagyományos megfogal­
mazása valójában csak Keresztelő János ajkáról hangzik el: „Íme, az Is­
ten Báránya, aki elveszi a világ bűneit” (Jn 1,29). Ebben az evangélium­
ban  a  kereszthalál  nem  véres  áldozat  többé,  hanem  megdicsőülés. 
Amikor  Júdás  elmegy,  hogy  elárulja,  Jézus  kijelenti  tanítványainak: 
„Most dicsőült meg az Emberfia!” (Jn 13,31) Az őt hallgató tömegnek 
pedig azt ígéri: „Ha majd felmagasztalnak a földről, mindent magam­
hoz vonzok. Ezt azért mondta, hogy jelezze, milyen halállal fog meghal­
ni” (Jn 12,32–33). János evangéliumában nem szerepel az Eucharisztia 
szerzésének leírása, de Jézus Jánosnál is hangsúlyozza: „Bizony, bizony 
mondom nektek: Ha nem eszitek az Emberfia testét, és nem isszátok az 
ő vérét, nem lesz élet tibennetek. Aki eszi az én testemet, és issza az én 
véremet, annak örök élete van, és én feltámasztom őt az utolsó napon. 
Mert az én testem valóságos étel,  és az én vérem valóságos ital” (Jn 
6,53–55). Az Eucharisztia vétele Jánosnál is a Jézussal való személyes, 
bensőséges egység forrása: „Aki eszi az én testemet, és issza az én vére­
met, az bennem marad, és én őbenne” (uo. 56.v.).

Összefoglalva megállapíthatjuk,  hogy az Eucharisztia alapításának 
történetei, amelyeket a szinoptikus evangéliumokban olvashatunk, va­
lójában annak a keresztény megváltás- és egyháztannak a koncentrált, 
tömör megfogalmazásai, amelyet Jézus követői a Szentlélek vezetésével 
már a kezdetek kezdetén felismertek, hirdettek, és rendszeresen megün­
nepeltek: Jézus, az Isten Fia meghalt az emberekért, hogy megszabadít­
sa őket bűneiktől, kiengesztelje őket Istennel, és vele, mint Fővel – és ál­



Az Eucharisztia alapítása és új szövetség kötése… 25

tala egymással – egyesüljenek, s így megszülessék Isten új, szent, tiszta 
népe, az „új szövetség” közössége. Ezt hirdették Jézus tanítványai kez­
dettől fogva, és ennek megfogalmazását és továbbvitelét, elmélyülését 
láthatjuk az Újszövetség különböző irataiban.



KOCSIS IMRE

Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli
levelekben

Szent Pál apostol Eucharisztiáról szóló tanítása nyilván nemcsak egy­
háztani szempontból jelentős, hanem mindenekelőtt szentségtani szem­
pontból. Nem feledhetjük, hogy az Újszövetségben található alapítás-el­
beszélések közül a legrégebbi írott változat éppen a Korintusiaknak írt 
1. levélben található. Emellett a valóságos jelenléttel kapcsolatos hitbeli 
meggyőződés is jól kifejeződik abban, ahogyan az apostol az Eucharisz­
tiáról,  illetve  az  eucharisztikus  ünneplésről  nyilatkozik.  Ugyanakkor 
igen figyelemre méltó, hogy Pál erről a témáról csak az 1. Korintusi le­
vélben ír,  éspedig olyan összefüggésekben (1Kor 10,1–5.14–22;  11,17–
34), amelyekben a keresztények közösségi összejöveteleire vonatkozó­
lag ad eligazítást, s egyben az Egyház mibenlétéről is fontos tanítást fo­
galmaz meg.1 Ez  a tény mindenképp lehetővé,  sőt  szükségessé teszi, 

1 WISCHMEYER, O. úgy véli, hogy az 1. Korintusi levél fentebb megadott helyein Pál 
nem nyújt szentségteológiát. Vö. Themen paulinischer Theologie, in Paulus. Leben – Um­
welt –Werk – Briefe (szerk. Wischmeyer, O.), A. Franke Verlag, Tübingen 2006, 275–
304, 290. Ez a megállapítás annyiban elfogadható, hogy a szóban forgó szövegekben 
az apostol nem a rendszerező teológia módszerével közelíti meg az Eucharisztia tit­
kát.  Ám  az  Eucharisztiával  kapcsolatos  alapmeggyőződése  (valóságos  jelenlét  és 
egyéb szempontok) mégis világosan kifejezésre jut. Az 1. Korintusi levél euchariszti­
kus szövegeinek árnyaltabb megközelítéséhez ld. STUHLMACHER, P.,  Biblische Theologie  
des Neuen Testaments I, Vanderhoeck & Ruprecht, Göttingen 19972, 363–371; HAHN, F., 
Theologie des Neuen Testaments I, Mohr Siebeck, Tübingen 2002, 283–286; SÖDING, Th., 
»Tut dies zum meinem Gedächtnis!« Das Abendmahl Jesu und die Eucharistie der Kirche  
nach dem Neuen Testament,  in  Eucharistie.  Positionen katholischer Theologie (szerk. Sö­
ding, Th.), Friedrich Pustet, Regensburg 2002, 11–58; FENSKE, W., Paulus lesen und vers­



Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli levelekben 27

hogy az Eucharisztia és az Egyház kapcsolatáról külön is szóljunk, nem 
feledve persze egyéb összefüggéseket sem. Tanulmányomban két szem­
pontot emelek ki: 1) Az Eucharisztia méltó ünneplése csak akkor lehet­
séges, ha a keresztények a hitben való összetartozás tudatában élnek. 2) 
Az Eucharisztia mint az egység szentsége, amely fenntartja és erősíti a 
hívek közötti egységet.

1. Az Eucharisztia  méltó ünneplése  a hitben való  összetartozás 
tudatában (1Kor 11,17–34)

Az Eucharisztia  alapításáról  Pál  nem önmagáért  –  mintegy tudósítói 
célzattal – szól, hanem azért, hogy véget vessen egy a közösségi összejö­
vetelekkel kapcsolatos súlyos visszaélésnek. Az apostol buzdítása feltű­
nően kemény hangnemben kezdődik:  „A következő intézkedéssel kapcso­
latban nem dicsérhetem, hogy nem javatokra, hanem károtokra gyűltök össze.  
Mert először is úgy hallom, hogy amikor közösségbe gyűltök, szakadások van­
nak köztetek, és ezt részben el is hiszem” (11,17–18). Hogy megérthessük, 
miben is állt az apostol által kifogásolt visszaélés, mindenekelőtt az ösz-
szejövetelek lefolyásáról kell néhány szót ejtenünk.

A korintusi keresztények – miként az Jeruzsálemben és minden más 
keresztény közösségben szokás volt – rendszeresen összegyűltek isten­
tiszteletre. Ez többnyire a hét első napján, vagyis vasárnap történt, ame­
lyet  mint  Jézus  feltámadásának  emléknapját  már  az  ősegyházban  is 
nagy becsben tartottak (vö. 1Kor 16,2; ApCsel 20,7; Didakhé 14,1). A ke­
resztények estefelé egy módosabb személy házában gyűltek össze (vö. 
Róm 16,23). Az összejövetel közös étkezéssel, szeretetlakomával kezdő­
dött,2 s ehhez kapcsolódott a szentségi cselekmény a megáldott kenyér 
és bor kiosztásával.

tehen. Ein Leitfaden zur Biographie und Theologie des Apostels, Kohlhammer, Stuttgart 
3003, 130–135; KOCSIS, I.,  Az Eucharisztia értelmezése a Korintusiaknak írt első levélben, in 
Az Ige szolgálatában. A 60 éves Tarjányi Béla köszöntése (szerk. Rózsa, H.), SZIT, Buda­
pest 2003, 115–138; WILCKENS, U., Theologie des Neuen Testaments III, Neukirchener, Ne­
ukirchen–Vluyn 2005, 90–94;  SCHRÖTER,  J.,  Das Abendmahl.  Frühchristliche  Deutungen  
und Impulse für die Gegenwart, Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2006, 25–40; GNILKA, 
J., Az Újszövetség teológiája, SZIT, Budapest 2007, 109–113.



28 Kocsis Imre

Szinte biztos, hogy Pálnak nem a közösségi étkezés és az eucharisz­
tikus cselekmény összekapcsolása ellen volt kifogása. A problémát nem 
a lakoma megléte, hanem annak konkrét megtartása okozta. Az összejö­
vetel ugyanis nem fejezte ki azt, ami a voltaképpeni célja volt: nem test­
véri  közösséget,  hanem megosztottságot eredményezett.  A hívek egy 
csoportja  ugyanis  nem  várta  meg a  többieket,  hanem megérkezésük 
után azonnal elkezdték a magukkal hozott ételek fogyasztását. Aligha 
kétséges, hogy a tehetősebb keresztényekről van itt szó, akik nem vol­
tak munkához kötve,  és  idejükkel  szabadabban rendelkeztek.  A rab­
szolgák és bérmunkások viszont csak később, a munkaidő lejárta után 
érkeztek, s szegények lévén saját eledelt általában nem tudtak maguk­
kal vinni, a gazdagok ételéből pedig nem sok maradt számukra. Pál ez­
zel  kapcsolatban két  szélsőséges  esetet  említ:  a  közösség  egyik  tagja 
éhen marad, a másik pedig dőzsöl (11,21).

Kérdés, hogy a szegények csak az Eucharisztiával együtt tartott la­
komáról maradtak-e le, vagy pedig a szentségi cselekmény egy részéről 
is. Egyes biblikusok így vélekednek, amikor a közös összejövetelek me­
netét,  a fentebb említettől (először szeretetlakoma, majd Eucharisztia) 
eltérően, így rekonstruálják: az eucharisztikus kenyér vétele – közösségi 
étkezés (agapé) – az eucharisztikus bor vétele. Eszerint a nézet szerint 
az eucharisztikus ünneplés külső formában is követte az utolsó vacso­
rát, amelyben (miként éppen a Pál által idézett alapítás-elbeszélés tanú­
sítja) a kenyér megáldása az étkezés elején, a kehelyé pedig az étkezés 
végén történt.3 Úgy véljük, hogy ez utóbbi nézetnek kicsi a valószínűsé­

2 Az Eucharisztiával összekapcsolt közös étkezést később az „agapé” megneve­
zéssel illették (vö. Júd 12; ANTIOCHIAI SZENT IGNÁC, Levél a Szmírnaiakhoz 8,2; ALEXANDRIAI 
KELEMEN, Paidagogosz 2,1,4). Mindenesetre szövegünkben ez a név még nem szerepel.

3 Ezt  a  nézetet  képviseli  többek  között  THEISSEN,  G.,  Studien  zur  Soziologie  des  
Urchristentums, Mohr Siebeck, Tübingen 1979, 298–300; KOLLMANN, B.,  Ursprung und  
Gestalten der frühchristlichen Malhfeier, Vanderhoeck & Ruprecht, Göttingen 1990, 42; 
HOFIUS, U.,  Herrenmahl und Herrenmahlsparadosis, in UŐ,  Paulusstudien, Mohr Siebeck, 
Tübingen 19942, 203–240, 215; SCHRAGE, W., Der erste Brief an die Korinther III (EKK VII/
3), Benzinger/Neukirchener,  Zürich  –  Neukirchen-Vluyn  1999,  14;  MERKLEIN H.  – 
GIELEN,  M.,  Der  erste  Brief  an  die  Korinther (ÖTK  7/3),  Gütersloher  Verlagshaus, 
Gütersloh 2005, 83; ZELLER, D., Der erste Brief an die Korinther (KEK 5), Vanderhoeck & 
Ruprecht, Göttingen 2010, 398.



Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli levelekben 29

ge. Az alapítás-elbeszélés önmagában nem bizonyítja, hogy az őskeresz­
tény liturgikus ünneplés mindenben „lemásolta” volna az utolsó vacso­
rát. Pál érvelése is inkább azt sugallja, hogy az általa kifogásolt megosz­
tottság  kizárólag  a  szeretetlakomát  érintette,  s  nem  a  voltaképpeni 
Eucharisztiát.  Ha egyesek az eucharisztikus cselekmény során is hát­
rányba kerültek volna, azt az apostol még szigorúbban ítélte volna el.4 

Nem lehetetlen, hogy a jómódúak éppen arra hivatkoztak, hogy az ün­
nepi együttlét legfontosabb cselekménye az eucharisztikus adományok 
kiosztása, amelyen a később érkezők is részt vehetnek, s ezért az össze­
jövetel lényegét tekintve nem maradnak hátrányban. Az 1Kor 10,1–22 is 
azt mutatja, hogy a korintusiak egy része eléggé egyoldalúan vélekedett 
a szentségekről (keresztség és Eucharisztia), és szinte mágikus jelleget 
tulajdonítva  nekik,  túlértékelte  azok  hatékonyságát.5 Ez  a  helytelen 
szemlélet  (túlzott  szakramentalizmus)  is  szerepet  játszhatott  abban, 
hogy egyesek oly könnyen megfeledkeztek a földi valóságok, jelen eset­
ben a kirívó szociális ellentétek komolyan vételéről.

Bármi áll is a gazdag és előkelő keresztények magatartásának hátte­
rében, Pál az Isten egyháza megvetésének és a nincstelenek megszégye­
nítésének tekinti (11,22), s a lehető leghatározottabban elítéli. Hangsú­

4 Nyilván azzal is számolnunk kell,  hogy a szokások helyenként változtak. Az 
mindenesetre nagyon valószínű,  hogy a kezdeti  időszakban a liturgikus  ünneplés 
tényleg pontosan követte az utolsó vacsora menetét, de a későbbiekben a voltaképpe­
ni Eucharisztia önállósodott, s világosan elkülönült a szeretetlakomától. Az összejö­
vetelek menetéről hasonlóképpen vélekednek BORNKAMM, G., Herrenmahl und Kirche in  
Paulus, in UŐ, Studien zu Antike und Christentum, Chr. Kaiser, München 1959, 138–176, 
143–44;  NEUENZEIT, P.,  Das Herrenmahl.  Studien zur paulinischen Eucharistieauffassung, 
Kösel, München 1960, 29–30; PATSCH, H., Abendmahl und historischer Jesus, Calwer Ver­
lag, Stuttgart 1972, 65; WOLFF, Ch., Der erste Brief des Paulus an die Korinther II (ThHK 7/
II), Evangelische Verlaganstalt, Berlin 1980, 77; KLAUCK, H.-J., Herrenmahl und hellenis­
tischer Kult. Eine religionsgeschichtliche Untersuchung zum 1. Korintherbrief, Aschendorff, 
Münster 19862, 295; LANGE, F., Die Briefe an die Korinther (NTD 7), Vanderhoeck & Rup­
recht,  Göttingen  1986,  149–150;  WILCKENS,  Theologie 93;  SCHRÖTER,  Abendmahl 33; 
FITZMYER, J. A.,  First Corinthians (AB), Yale University Press, New Haven 2008, 434–
435.  LÉON-DUFOUR, X. nem tartja eldönthetőnek, mi is volt a liturgikus összejövetelek 
pontos menete Korintusban. Vö. Le partage du pain eucharistique selon le Nouveau Testa­
ment, Seuil, Paris 1982, 251.

5 Vö. KOCSIS, Az Eucharisztia értelmezése 130.



30 Kocsis Imre

lyozza, hogy a korintusiak összejövetele nem méltó az „Úr lakomája” 
(szó szerint:  „az Úr vacsorája” κυριακὸν δεῖπνον6)  névre, mivel nem 
Krisztus szellemében történik. Ha a gazdagok csak saját étkezésükkel 
törődnek – „mindenki a saját vacsoráját veszi elő” (11,21) –, és nem tar­
tanak igazi közösséget a szegényebbekkel, az egész együttlét (beleértve 
a szentségi cselekményt) nem felel meg Krisztus szándékának, s ezért 
nem áldást, hanem ítéletet von maga után. Krisztus ugyanis a testvéri 
közösség jeleként és a testvéri közösség erősítésére alapította az Eucha­
risztiát.

Figyelemre méltó a κυριακὸν δεῖπνον megnevezés. A κύριος (Úr) 
főnévből származó κυριακὸς melléknév – az ἴδιος („saját” vö. 11,21) el­
lentéteként  –  az  étkezést,  mint  az  Úr  tulajdonát7 minősíti:  itt  az  Úr 
Krisztus a vendéglátó, és senki sem tekintheti az összejövetelt – annak 
első, bevezető részét is beleértve – magánügynek.

Figyelembe véve a tanulmány tárgyát – Eucharisztia  és Egyház – 
magával az alapítás-elbeszéléssel (11,23–25) itt külön nem foglalkozom,8 

sokkal inkább Pál értelmező megjegyzéseire irányítom a figyelmet. A 
hagyományból vett szöveget a 26. versben Pál ezzel a mondattal kom­
mentálja: „Mert amikor ezt a kenyeret eszitek, és ezt a kelyhet isszátok, az Úr  
halálát  hirdetitek.” Az  exegéták  egyik  csoportja  szerint  a  „hirdetni” 
(καταγγέλλω) igét szóbeli megnyilatkozás értelmében kell felfognunk. 
Ez vagy az eucharisztikus cselekményt bevezető homília,9 vagy a rítus 
részét képező hálaadó és dicsőítő imádság,10 vagy pedig az utolsó va­
csoráról szóló hagyománynak (esetleg az egész szenvedéstörténetnek) a 

6 A  δεῖπνον főnév az  estefele  tartott  főétkezést,  vagyis  a  vacsorát  jelenti.  Vö. 
VARGA, ZS.,  Újszövetségi görög-magyar szótár, Református Zsinati Iroda Sajtóosztálya, 
Budapest 1992, 195.

7 A melléknév a profán görögben is használatos, mégpedig gyakorta olyan dol­
gokra,  melyek  az  uralkodó  tulajdonát  képezik.  Vö.  FOERSTER,  W.–  QUELL,  G.,  art. 
κύριος, in ThWNT III (1938), 1038–1098, 1095; THEISSEN, Studien, 294–296.

8 A páli alapítás-elbeszélés magyarázatához a kommentárokon kívül vö. KOCSIS, 
Az Eucharisztia értelmezése, 119–125.

9 CONZELMANN, H.,  Der erste Brief an die Korinther (KEK 5), Vanderhoeck & Rup­
recht, Göttingen 1969, 238.

10 Vö. BORNKAMM, Herrenmahl, 160; HOFIUS, Herrenmahl, 232–233.



Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli levelekben 31

recitálása.11 Mi azoknak a biblikusoknak12 a nézetét követjük, akik úgy 
látják: Pál felfogásában maga az Eucharisztia ünneplése (az Eucharisztia 
vételét is beleértve) az Úr halálának hirdetése. Miként Jézus utolsó va­
csorán véghezvitt cselekményei (prófétai jelként) előre hirdették közele­
dő halálát, úgy az Eucharisztia, mint szentségi cselekmény Krisztus már 
megvalósult halálát hirdeti.

Feltűnő, hogy az értelmező mondatban csak Jézus halálának hirdeté­
séről van szó, a feltámadásról nem történik említés.13 Természetesen Pál 
is szilárd hittel vallja: a kínhalált szenvedő Krisztus nem maradt a halál 
martalékában, hanem mint feltámadt és megdicsőült Úr van jelen hívei 
között (vö. 1Kor 15,1–8; Róm 6,1–11). Ezt jelzi az Úr (κύριος) cím is. A 
halál hangsúlyozását az apostol valószínűleg azért tartotta fontosnak, 
mert a korintusiak – miként az 1Kor 1–4 is mutatja – hajlamosak voltak 
arra, hogy ezt a valóságot figyelmen kívül hagyják. Emellett Pál kijelen­
tése  figyelmeztetés  is  a  szegényektől  elkülönülő  módosabb  kereszté­
nyeknek: önző magatartásuk szemben áll Krisztus halálával, amely az 
önfeláldozó szeretet csodálatos példája, s amely a követőit is önzetlen 
szeretetre kell, hogy sarkallja.

Az Eucharisztia és a Jézus halála közötti szoros kapcsolat kidombo­
rítása után Pál még egy fontos megjegyzést tesz:  „amíg el nem jön”. Ez 
nemcsak időbeli jelentést hordoz, hanem a célt is jelöli: a hívő közösség 
az Eucharisztia ünneplésével azt a meggyőződését is kifejezésre juttatja, 
hogy a Jézus halálával megkezdődő új üdvrend (új szövetség) az Úr di­
csőséges eljövetelével jut el a beteljesedésre. Az Eucharisztia ennélfogva 
a hitben és reményben zarándoklók és nem a szemlélés állapotában le­

11 Vö. JEREMIAS,  J.,  Die Abendmahlsworte Jesu, Vanderhoeck & Ruprecht, Göttingen 
19674,  100–102;  BARRETT,  C.  K.,  A Commentary  on the  First  Epistle  to  the  Corinthians 
(BNTC), Adam & Charles Black, London 1968, 270; WOLFF, Korinther, 92; LANG, Korint­
her, 154.

12 Vö. SENFT, C., La première épître de Saint Paul aux Corinthiens (CNT 7), Delacheux 
& Niestlé,  Neuchâtel  –  Paris  1979,  150;  KREMER,  J.,  Der  Erste  Brief  an  die  Korinther 
(RNT),  Friedrich Pustet, Regensburg 1997, 245; SCHRAGE,  Korinther III, 45; MERKLEIN – 
GIELEN, Korinther, 97; SCHRÖTER, Abendmahl, 37; ZELLER, Korinther, 375.

13 A későbbi liturgikus formulákban már a feltámadás is említést nyer: „Megem­
lékezvén tehát haláláról és feltámadásáról…” (HIPPOLÜTOSZ, Traditio Apostolica 4,11).



32 Kocsis Imre

vők (vö. 2Kor 5,7) ünnepe. A keresztények nem feledhetik, hogy a betel­
jesedés  még hátra  van.  Az  Eucharisztiának  tehát  kettős  vonatkozása 
van: egyrészt megjelenítő emlékezés, másrészt a beteljesedésre irányuló 
– azt előrejelző és garantáló – reményteli várakozás.14

Miután egyértelművé tette, mi is az Eucharisztia voltaképpeni értel­
me, Pál a Krisztus szándékának megfelelő ünneplésre buzdít, és konk­
rét utasításokat ad a liturgikus összejövetelekkel kapcsolatban. Minde­
nekelőtt  azt  hangsúlyozza,  hogy  az  Eucharisztia  nem  megfelelő 
ünneplése és vétele az Úr megsértésével egyenlő: „Aki tehát méltatlanul  
eszi a kenyeret, vagy issza az Úr kelyhét, vétkezik az Úr teste és vére ellen” 
(11,27). A „méltatlanul” határozószó az eucharisztikus adományok vé­
telét minősíti. Elsősorban nem az „áldozók” belső hozzáállására vonat­
kozik, hanem a külső cselekvésre (ami persze nem független a belső lel­
külettől),  egész  konkrétan  a  18–22.  versekben  bemutatott  helyzetre, 
vagyis a közösségen belüli egység és szeretet hiányára. Aki a közösségi 
összejövetelen önző módon viselkedik, és nem törődik a rászoruló tár­
saival, Jézus ellen vét, akinek életáldozatát éppen az eucharisztikus ün­
neplés jeleníti meg. Aki méltatlanul viszonyul keresztény testvéreihez, 
az az eucharisztián is méltatlanul vesz részt.15 A szóban forgó mondat­

14 Érdekes, hogy az eszkatologikus távlat az utolsó vacsoráról szóló evangéliumi 
szövegekben is jelen van, mégpedig szoros összefüggésben az Eucharisztiával: „Bi­
zony, mondom nektek: többé már nem iszom a szőlőnek ebből a terméséből, addig a napig,  
amíg újat nem iszom Isten országában” (Mk 14,25; vö. még Lk 22,18).

15 A szentírás-magyarázók jogosan, bár néha egyoldalúan hangsúlyozzák, hogy a 
méltatlanság szövegünkben nem általános értelemben vett bűnösséget jelent, hanem 
az Úrvacsorán való méltatlan viselkedést. Ez persze nem annyit jelent, hogy Krisztus 
valóságos jelenléte és a vele való közösség az Eucharisztiában az ember részéről ne 
kívánná meg az erkölcsi feddhetetlenséget. Az 1Kor 10,1–22 is azt mutatja, hogy az 
Eucharisztia  olyan  elkötelezettséget  tesz  szükségessé  Krisztus  iránt,  amely  az  élet 
minden területére  kiterjed.  Tanulságos  a  levél  végén  olvasható,  liturgikus  hagyo­
mányból származó felszólítás is: „Aki nem szereti az Urat, anathema! Marana tha” 
(1Kor 16,22). Az arám „Marana tha” (= „Urunk, jöjj el”) akklamáció nyilván az ősegy­
ház erőteljes eszkatologikus várakozását tükrözi: azt, amire Pál a 11,26-ban is utal. Az 
akklamációt megelőző mondat pedig arra vonatkozik, hogy aki nincs igazi szeretet­
közösségben az Úrral, nem járulhat az Úr asztalához. vö. KLAUCK,  Herrenmahl, 351–
364; SCHRAGE, W., Der erste Brief an die Korinther IV (EKK VII/4), Benziger/Neukirche­
ner, Düsseldorf – Neukirchen-Vluyn 2001, 472.



Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli levelekben 33

ban egyébként Pál egyértelműen kifejezésre juttatja, hogy az eucharisz­
tikus kenyér és bor az alapítási szavaknak megfelelően egyedülálló mó­
don Krisztus teste és vére, és minden más (közönséges) eledeltől külön­
bözik.

A következőkben (11,28–29) Pál önvizsgálatra szólít fel, ami a szö­
vegösszefüggés alapján ezt jelenti: mindenki vizsgálja meg, tudatában 
van-e, mi is történik az eucharisztikus ünneplésen, és kész-e az eucha­
risztikus adományokat a testvéri közösség jegyében fogadni. Az önvizs­
gálathoz a „test megkülönböztetése” is hozzátartozik (11,29). Az Eucha­
risztia vételekor annak tudatában kell lenni, hogy a kenyérben Krisztus 
van jelen, és önmagát adja. Aki profán módon, az Eucharisztia mibenlé­
tének figyelmen kívül hagyásával veszi magához a kenyeret és a kehely 
tartalmát, saját ítéletét eszi és issza. Egyes exegéták16 a „test” (σῶμα) 
szót itt nem az eucharisztikus testre, hanem az Egyházra vonatkoztat­
ják: aki az Eucharisztia vételekor nem veszi figyelembe a „testet”, vagy­
is a keresztény közösséget, ítéletet von magára. Mások viszont – joggal 
– egyoldalúnak tartják ezt a magyarázatot. A szakaszban ugyanis előző­
leg a σῶμα mindig az eucharisztikus testre vonatkozott. Aligha gondol­
ható, hogy Pál a jelen esetben teljesen új értelemben használná a kifeje­
zést. Ennek ellenére az egyházi vonatkozást nem zárhatjuk ki teljesen, 
hiszen  Krisztus  eucharisztikus  teste  nem  független  az  Egyháztól.  A 
„test” megkülönböztetése (helyes megítélése) ennélfogva nemcsak an­
nak elfogadását kívánja meg, hogy Krisztus jelen van a kenyér színé­
ben, hanem annak tudatosítását is, hogy az Eucharisztia az egyházi kö­
zösség forrása és összetartó ereje.17

16 Vö. SCHWEIZER, E., art. σῶμα, in ThWNT VII (1964), 1064–1072, 1066; BORNKAMM, 
Herrenmahl, 169; CONZELMANN, Korinther, 109.

17 A szakasz hátralevő részében Pál részben a korintusiak körében jelentkező be­
tegségekre és halálesetekre utal, s úgy ítéli meg azokat, mint az Eucharisztia méltat­
lan vételét követő ítélet megnyilvánulásait (11,30–32), részben pedig konkrét utasítást 
ad arra vonatkozólag, hogy a közösségi étkezéseken a hívek várják meg egymást, s a 
szeretet és szolidaritás szellemében fogyasszák el az ételt (11,33–34).



34 Kocsis Imre

2. Az Eucharisztia mint az Egyház egységének szentsége

Mivel  az  iménti  következtetésre  csakis  egyéb  páli  megnyilatkozások 
alapján juthatunk, ezért szükségszerű, hogy az Eucharisztia és az Egy­
ház kapcsolatát  nyíltabban kifejező szövegekre  irányítsuk  figyelmün­
ket. E tekintetben két szöveget említhetünk, bár az egyik megítélésében 
eléggé megosztottak a biblikusok. Ismertetésünket a vitatottabb szöveg­
gel kezdjük. Az 1Kor 12,13 mondatáról van szó, amely mondat a test-
hasonlatot vezeti be, s amely szó szerinti fordításban így hangzik: „Mi 
ugyanis mindnyájan egy Lélekben egy testté lettünk megkeresztelve, akár zsi­
dók, akár görögök, akár szolgák, akár szabadok; és mindnyájan egy Lélektől let­
tünk átitatva”. Nem kétséges, hogy a mondat első fele a keresztségre vo­
natkozik. Kérdéses viszont „az egy Lélektől lettünk átitatva” (πάντες 
ἓν πνεῦμα ἐποτίσθημεν) értelme. A biblikusok egyik csoportja ezt a 
megjegyzést is a keresztségre vonatkoztatja:  a megkeresztelt úgy átita­
tódik a Szentlélektől, mint a megöntözött föld a víztől. A kifejezés eb­
ben az értelmezésben kiegészíti a vers első felében található megfogal­
mazást, mely szerint a keresztség „egy Lélekben” történt: a Szentlélek 
nemcsak körülveszi a hívőt, hanem benne lakik.18 A szentírás-magyará­
zók másik csoportja szerint a szóban forgó mondat végén az Eucharisz­
tiáról van szó. Arra hivatkoznak, hogy Pál az 1. Korintusi levél 10. feje­
zetében  (10,1–5)  a  keresztséggel  együtt  az  Eucharisztiáról  is  említést 
tesz,  mégpedig  a  „lelki  étel”  (πνευματικὸν  βρῶμα)  –  „lelki  ital” 
(πνευματικὸν πόμα) kifejezésekkel. Az apostol ugyan itt konkrétan a 
mannára és a sziklából fakasztott  vízre hivatkozik,  ám szóhasználata 
csakis az Eucharisztiából kiindulva válik érthetővé: mivel az Eucharisz­

18 Ezt a nézetet képviseli: BARRETT,  Corinthians 289; SENFT,  Corinthiens, 161; WOLFF, 
Korinther, 109; LANG,  Korinther, 172; KREMER,  Korinther, 271; SCHRAGE,  Korinther III, 217; 
KOCSIS, I.,  „Isten elküldte Fiának Lelkét”. A Szentlélek Pál apostol tanításában, Szent Jero­
mos Katolikus Bibliatársulat, Budapest 2004, 113; ZELLER, Korinther, 398. Ezek a bibli­
kusok többnyire úgy vélik, hogy az „átitatni” (ποτίζω; jelen esetben szenvedő alak­
ban) ige összefügg a „kiönteni – kiárasztani” (ἐκχέω) igével, amely mind az ószövet­
ségi ígéretekben (Joel 3,1), mind az Újszövetségben (ApCsel 2,17) a Lélek adományo­
zásával kapcsolatos. Egyébként maga a ποτίζω ige – az „itat” mellett – az „öntöz” ér­
telemben is előfordul (vö. 1Kor 3,6–8).



Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli levelekben 35

tia lelki  étel és lelki ital,  ezért lehet az előképeket is ugyanazokkal a 
megnevezésekkel illetni.19

A ποτίζω ige és a πόμα főnév közötti rokonság kétségtelenül lehető­
vé teszi a 12,13 befejező megjegyzésének eucharisztikus értelmezését.20 

Mindazonáltal  az  aorisztosz  nehézséget  okoz.  Az  aorisztosz  ugyanis 
alapvetően egyszeri múltbeli cselekményt jelöl. E tekintetben megfonto­
landó U. Wilckens javaslata, mely szerint itt a keresztséggel együtt ki­
szolgáltatott Eucharisztiáról lenne szó, vagyis Pál a keresztségre és az 
Eucharisztiára, mint beavató szentségekre tenne utalást.21 Ez által a be­
avatás által jön létre mind a Krisztussal való életközösség, mind az Egy­
házhoz, mint Krisztus testéhez való tartozás.

Témánk  szempontjából  különösen  is  jelentős  az  1Kor  10,16–17, 
amelynek eucharisztikus jellegéhez semmi kétség sem fér.22 Ez a rövid 
szövegegység egyébként a 10,14–22 szakaszhoz tartozik, amelyben Pál – 
az előző, ószövetségi utalásokon alapuló buzdítás (10,1–13) folytatása­
ként – azokat az önmagukat „erőseknek” tartó keresztényeket figyel­
mezteti, akik attól sem riadtak vissza, hogy pogány áldozati lakomákon 

19 Az 1Kor 10,1–5 értelmezéséhez a kommentárokon kívül vö. HAHN, F.,  Teilhabe  
am Heil und Gefahr des Abfalls. Eine Auslegung von I Ko 10,1–22, in  Freedom and Love.  
The Guide for Christian Life (1 Co 8–10; Rm 14–15) (szerk. De Lorenzi, L.), St. Paul’s Ab­
bey, Rome 1981, 149–176, 154–160; KLAUCK,  Herrenmahl, 252–258; KOCSIS,  Eucharisztia  
értelmezése, 131–133.

20 Az eucharisztikus értelmezést  részesíti  előnyben:  GOPPELT,  L.,  art.  ποτίζω, in 
ThWNT VI (1959), 159–160; FEUILLET, A., Le Christ Sagesse de Dieu d’après les épîtres pau­
liniennes, Gabalda, Paris 1966, 101–102; KLAUCK,  Herrenmahl 334; KOLLMANN,  Ursprung 
64.

21 Vö. WILCKENS, Theologie, 98.
22 Egészen sajátos nézetet képvisel BAUMERT, N., aki szerint a szóban forgó versek 

nem az Eucharisztiára vonatkoznak, hanem olyan vallásos jellegű étkezésre, amely a 
zsidó  kiddush folytatásának tekintendő.  Vö.  Sorgen des  Seelsorgers.  Übersetzung und  
Auslegung des ersten Korintherbriefes, Echter Verlag, Würzburg 2007, 146–150. Megíté­
lésünk szerint ez a nézet nem megalapozott. Pál ugyanis nem sokkal később, a 21. 
versben az „Úr kelyhe” és az „Úr asztala” kifejezéseket használja, amelyek csakis az 
Eucharisztiára vonatkoztatva érthetők, nem pedig egy általános értelemben vett val­
lási étkezésre. Emellett az is felettébb valószínűtlen, hogy a többségében pogány-ke­
resztényekből álló korintusi közösségben az Eucharisztiától függetlenül zsidó étkezé­
si szokásokat követtek volna.



36 Kocsis Imre

részt vegyenek. Az apostol a lehető leghatározottabban adja tudtukra: 
nem lehetnek egyszerre részesei az Úr asztalának és a démonok asztalá­
nak (10,21), vagyis az Eucharisztiában részesedés kizárja a pogány kul­
tikus összejöveteleken való részvételt.23

A 16. versben magának az Eucharisztiának titkát tudatosítja az apos­
tol: „Az áldás kelyhe, amelyet megáldunk, nemde a Krisztus vérében 
való részesedés? És a kenyér, amelyet megtörünk, nemde a Krisztus tes­
tében való részesedés?” (10,16). Ezek a mondatok mind a terminológiát, 
mind pedig a formát tekintve „hagyományosak”, vagyis az őskeresz­
tény hagyományból valók.24 Az alapítási szavak rövid értelmezésének 
és elmélyítésének tekinthetjük őket. Bár a liturgia hatása egyértelműen 
megmutatkozik bennük, valószínűleg a katekézisben voltak használato­
sak.25

Figyelemre méltó, hogy szakaszunkban az apostol első helyen nem a 
kenyeret, hanem a kelyhet említi. Ebből egyesek sajátos liturgikus gya­
korlatra következtetnek, amelyben a kehelyrítus megelőzte a kenyérrí­
tust.26 Feltételezésük alátámasztásaként a Didakhé egyik szövegrészére 
is hivatkoznak, amelyben a kehely feletti áldás előbb szerepel, mint a 
kenyér feletti (9,1–3). Mindazonáltal azt sem feledhetjük, hogy a Dida­
khé egyéb szövegei (9,5; 10,3) az általunk ismert sorrendet (kenyér – ke­
hely, illetve étel és ital) tartalmazzák. Ennélfogva egy sajátos, a kehely­
rítust  első  helyre  tevő  liturgikus  gyakorlat  létezése  nem  látszik 
bizonyítottnak.  Sokkal  egyszerűbb arra gondolni,  hogy a megszokott 
sorrendet Pál azért változtatta meg, mert a 17. versben éppen a kenyér­
re vonatkozólag ad külön tanítást.27 Egyébként az eredetileg kijelentő 
mondatok kérdéssé történő átformálása is Pál műve.

23 Az 1Kor 10,14–22 értelmezéséhez a kommentárokon kívül vö. HAHN,  Teilhabe  
am Heil, 165–170; KLAUCK, Herrenmahl, 252–272; KOLLMANN, Ursprung, 58–70; KOCSIS, Az 
Eucharisztia értelmezése, 131–135.

24 Vö. CONZELMANN,  Korinther,  202; KLAUCK,  Herrenmahl, 260–262; SCHRAGE, W., Der  
erste Brief an die Korinther II (EKK VII/2),  Benzinger/Neukirchener, Zürich – Neukir­
chen-Vluyn 1995, 431–434.

25 Vö. KLAUCK, Herrenmahl, 262.
26 Vö. GOPPELT, L., art. ποτήριον, in  ThWNT VI (1959), 148–158, 154 (52. jegyzet); 

SCHRÖTER, Abendmahl, 29–30.



Az Eucharisztia és az Egyház titka a páli levelekben 37

A liturgikus formulában előforduló kifejezések közül az „áldás kely­
he” (ποτήριον τῆς εὐλογίας), a „megáldunk” (εὐλογοῦμεν), valamint 
a „kenyér, amelyet megtörünk” (ἄρτον ὃν κλῶμεν) egyértelműen sémi 
eredetű. Az „áldás kelyhe” (héberül hkrbh l` swk) szófordulat jól ismert 
gyakorlatra utal: a zsidóknál az ünnepi étkezést formálisan azzal zárták 
le, hogy áldást (hálaadást) mondtak a borral telt kehely fölött, amelyből 
a résztvevők mindnyájan ittak. A húsvéti vacsorán a négy kehely közül 
a harmadik volt az „áldás kelyhe”.

A szóban forgó formulában kétszer is visszatérő κοινωνία főnév ér­
dekes módon nem a zsidóság, hanem a hellenizmus vallási nyelvezeté­
ből  származik.28 Jelentése:  részesedés,  amely közösséget  eredményez. 
Az eucharisztikus ünneplés során a Krisztus vérében való részesedés 
valóságos közösséget hoz létre Krisztussal. A vér természetesen Jézus 
üdvösségszerző életáldozatát is jelzi. A Krisztus eucharisztikus vérében 
részesedők egyben a halálából fakadó üdvadományok részeseivé is vál­
nak. Mindezek a megállapítások természetesen Krisztus eucharisztikus 
testére is érvényesek, hiszen Pál ugyanazokat a kifejezéseket használja a 
testre vonatkozólag is. Sőt, a „test” átfogó értelme miatt, a Krisztussal 
való személyes közösség itt még erőteljesebben kifejezésre jut.

A 17. versben az apostol kiegészítő megjegyzést fűz az előző, liturgi­
kus hagyományból származó mondatokhoz: „Mert egy a kenyér, egy test  
vagyunk mi sokan, hiszen mindnyájan egy kenyérből részesülünk.” Krisztus 
eucharisztikus testének vétele által nemcsak a megdicsőült Úrral való 
közösség valósul meg, illetve jut kifejezésre, hanem a keresztények egy­
más közötti egysége is. Ezt a következtetést a „test” (σῶμα) kettős vo­
natkozása teszi lehetővé. A 16. versben a „test” az eucharisztikus testet 

27 A 16–17. versekkel kapcsolatos nézetek kritikus  kiértékeléséhez vö. SCHRAGE, 
Korinther II, 433.

28 A κοινωνία főnév jelentéséhez, illetve páli használatához vö.  HAUCK, F.,  art. 
κοινός,  κοινωνία, in  ThWNT III (1938), 789–810;  PANIKULAM, G.,  Koinonia in the New 
Testament,  Pontificio Istituto Biblico, Rome 1979;  SCHNACKENBURG,  R.,  Die  Einheit  der  
Kirche unter der Koinonia-Gedanken, in Einheit der Kirche. Grundlegung im Neuen Testa­
ment (QD  84),  (szerk.  Kertelge,  K.),  Herder,  Freiburg  1979,  52–93;  HAINZ,  J.,  art. 
κοινωνία, in EWNT II (1981), 750–755; UŐ, Koinonia. Kirche als Gemeinschaft bei Paulus, 
Friedrich Pustet, Regensburg 1982; Klauck, Herrenmahl, 260–265.



38 Kocsis Imre

jelenti, vagyis Krisztus szentségi jelenlétét a kenyér színében. Pál fölfo­
gásában ugyanakkor a „test” az Egyházat, a hívők közösségét is jelöli 
(vö. 1Kor 12,12–26). Az egy kenyérben, vagyis az Eucharisztiában való 
részesedés nemcsak kifejezi az Egyház egységét, hanem Krisztus eucha­
risztikus teste formálja a keresztényeket „egy testté” az Egyházban.

A mondat elején nagy hangsúly esik az „egy” szócskára, amiből arra 
lehet  következtetni,  hogy  Pál  itt  konkrét  liturgikus  gyakorlatot  tart 
szem előtt: az eucharisztikus összejöveteleken egyetlen kenyeret „törtek 
meg” és osztottak ki. Ha ez a következtetés helytálló, még szemlélete­
sebbé válik az apostol megfogalmazása: mivel mindenki ugyanabból az 
eucharisztikus kenyérből részesedik, látható formában is kifejezésre jut, 
hogy a hívek egymással való közösségét Krisztus hozza létre és tartja 
fenn.29 Mindazonáltal  el  kell  ismerni,  hogy  exegéták  egy  része  az 
„egyet” nem számnévnek tekinti,  hanem jelzőnek: „egy és ugyanaz”. 
Az Eucharisztia által fenntartott egység persze ebben az értelmezésben 
is nyilvánvaló.30

3. Összegzés

Az előzőekben leírtak nem hagynak kétséget az Eucharisztia és az Egy­
ház szoros kapcsolatát illetően. Ám ennek a kapcsolatnak a mélységét 
csak akkor értjük meg igazán, ha mind az Eucharisztia, mind az Egyház 
misztériumát szem előtt tartjuk: az eucharisztikus színekben Krisztus 
van jelen, az Egyház pedig Krisztus teste. Aki az Eucharisztiában Krisz­
tust veszi magához, az egyúttal az Egyházhoz való tartozását is kifejezi. 
Így a szentáldozás nemcsak személyes, lelki haszonnal jár, hiszen Krisz­
tus nemcsak lelki erőt közvetít, hanem a keresztények közötti testvéri 
egységet is erősíti.

29 Vö. BARRETT, Corinhians, 234; KLAUCK, H.-J., 1. Korintherbrief (NEB 7), Echter Ver­
lag, Würzburg 1984, 73.; ZELLER, Korinther, 338.

30 Vö. KREMER, Korinther, 212; SCHRAGE, Korinther II, 441–442.



TAKÁCS GYULA

Az Eucharisztia Szent János evangéliumában
és a Jelenések könyvében

A tanulmány célja egy sajátságos többlet megmutatása az Eucharisztiá­
val kapcsolatban a Szent János evangéliumban és a Jelenések könyvé­
ben. A többletet pedig azért kell tudatosítanunk, mert hiányt tapaszta­
lunk. A Szent János evangéliumból feltűnően hiányzik az Eucharisztia 
alapításának elbeszélése.  Ezt  a  hiányt nem elegendő azzal  indokolni, 
hogy Szent  János általában olyan részleteket beszél  el  Jézus életéből, 
amelyek a szinoptikusokból kimaradtak, illetve olyanokat hagy el, ame­
lyeket a szinoptikusok egyébként elbeszélnek, annál is inkább, mert ép­
pen az Eucharisztiával kapcsolatos kenyérszaporítást Szent János is el­
beszéli.  És  kívánnánk,  hogy  ennek  folytatásaként  az  Eucharisztia 
alapítása is szerepeljen az evangéliumban, hiányzik azonban ez az elbe­
szélés. Továbbá hozzátehetjük ehhez azt a tényt, hogy a Jn 13–17 részle­
tesen foglalkozik az Eucharisztia alapításának helyet adó eseménnyel, 
az Utolsó Vacsora történetével. Miért épp az Eucharisztia alapítása ma­
rad ki belőle? De vajon kimarad-e az Eucharisztia témája totálisan? Va­
lóban hiányzik a hiány?

Ez  a  hiány  egy  többletnek  a  keresését  és  megtalálását  motiválja. 
Szent János evangéliumában és ehhez kapcsolódóan a Jelenések köny­
vében is az Eucharisztiáról egy olyan réteget találunk, amely az elrejtett 
kincshez hasonlít, és amelynek megtalálása az elrejtett kincs örömével 
vethető össze. Ugyanis az Eucharisztia témáját nem redukálhatjuk a tör­
ténelmi síkra, vagyis az alapítás gesztusainak és szavainak az elbeszélé­
sére, ahogy azt a szinoptikusokban és Szent Pálnál megtaláljuk. Jézus az 



40 Takács Gyula

Eucharisztiában  misztikusan  van  jelen,  az  Eucharisztia  misztérium, 
azaz  nem  pusztán  történelmi  esemény,  hanem  az  esemény  mélyén 
misztikus történet található. A Szent János evangélium ebbe az irányba 
vezeti a figyelmünket, a teológiai elmélyítést végzi az Eucharisztiával 
kapcsolatban, ami a szinoptikusokból, és a Szent Pál-i Eucharisztiáról 
szóló szövegekből sem hiányzik, csupán bennük dominánsan a törté­
nelmi mozzanat áll előtérben. A „miközben ettek”, a „fogta Jézus a kenye­
ret”, „odaadta”, „ezekkel a szavakkal” formulák képezik a döntő részt a szi­
noptikus  és  a  Szent  Pál-i  elbeszélésekben.  Az  Eucharisztia  benső 
története,  az  Eucharisztia  misztikája  azonban  legalább  olyan  fontos, 
mint az Eucharisztia historikuma. A Szent János-i írások ezzel ajándé­
koznak meg bennünket.

1. Az Eucharisztia a Szent János evangéliumban

1.1. A kafarnaumi eucharisztikus beszéd (6,22–71)

A Szent János evangélium többlete két módon ragadható meg. Egyrész­
ről egy perikópának a többletével, másrészről pedig az evangéliumban 
az Eucharisztiával kapcsolatos szemléletnek a kidolgozásával. A perikó­
pa, amelyre gondolunk, a kafarnaumi beszéd, a 6,22–71, amely a Szent Já­
nos evangélium eucharisztikus beszéde. Ebben a beszédben az Eucha­
risztia titkának az elmélyítése történik.

A beszéd egyrészt kötődik az előzményhez, a kenyérszaporításhoz, 
belehelyezve ezen keresztül az Eucharisztiát egy távolabbi előzménybe, 
a pusztai manna történetébe. Csupán két mondatot emeljünk ki ennek 
szemléltetésére – 6,26: „ettetek a  kenyérből és  jóllaktatok”, 6,31:  „atyáink  
mannát ettek a pusztában”. Másrészről azonban kapcsolata van ennek a 
beszédnek az utolsó vacsorai alapítás tematikájával és szókészletével is. 
A 6,51b–ben ez áll: „A kenyér pedig, amelyet majd én adok, az én testem a vi­
lág életéért.”  Ebben a mondatban három fogalomcsoportot emelhetünk 
ki, amelyek érintkeznek az alapítás szavaival. Az első fogalomcsoport a 
„kenyér” és az „adni” ige, az ἄρτος (artosz) és a δίδωμι (didómi). Ezek a 



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 41

szavak azonosak a szinoptikusok terminusaival, a Mt 26,26, a Mk 14,22, 
a Lk 22,19-cel.

Az „adni” igével kapcsolatban külön hangsúlyozandó, hogy ez a szó 
rendkívül hangsúlyos a szinoptikus alapítás szövegekben. Máténál és 
Márknál mind a kenyér, mind a kehely esetében megjelenik, Lukácsnál 
a kenyérrel kapcsolatban található (Mt 26,26. 27; Mk 14,22. 23; Lk 22,19). 
A kafarnaumi beszédben a 6,51b–ben található „én adok” önmagában is 
emfatikus kijelentést tovább erősíti az a speciális tény, hogy a beszéd 
előzményéül számító kenyérszaporítás jelenetében Jánosnál Jézus adta 
oda (διέδωκεν ‒ diedóken) a kenyereket a népnek (6,11). A szinoptiku­
soknál ez a cselekmény a tanítványok közvetítésével történik mindkét 
kenyérszaporítás alkalmával (Mt 14,19; 15,36; Mk 6,41; 8,6; Lk 9,16).

A második terminus a σάρξ (szarx), a hús szó, amely ha nem is azo­
nos, de tartalmilag megfelel a szinoptikusok és Szent Pál σῶμα (szóma)  
= test szavának (Mt 26,26; Mk 14,22; Lk 22,19; 1Kor levél 11,24). A har­
madik fogalom pedig a ὑπέρ  (hüper),  a  felett, -ért jelentésű prepozíció. 
Ez a prepozíció jelen van Lukácsnál és Szent Pálnál a kenyér konszekrá­
lásának szövegében, a Lk 22,19, és az 1Kor 11,24-ben. Továbbá a kehely 
konszekrálása szövegében Márknál és Lukácsnál,  a Mk 14,23 és a Lk 
22,20-ban. Máténál pedig a περί (peri)  prepozíció ugyanazon értelem­
ben szerepel a Mt 26,27-ben.

E  mondat  után  a  következő  érintkezési  pont,  amely  még  inkább 
meglepő, a 6,51-ben bekövetkezett fordulatot követően megjelenő vér =  
αἷμα (haima) terminus, amely a σάρξ (szarx) párjaként, tulajdonképpen 
a σάρξ (szarx) értelmével azonos jelentést képviselő fogalomként jelenik 
meg a Jn 6,53. 54. 55. és 56-ban, és ezzel a kezdeti kenyér-étel, manna-étel 
kontextust meghaladja, ha úgy tetszik, megtöri, ezáltal még inkább fel­
tűnő, tudatos és terminológiai eszmei kapcsolat jön létre az utolsó va­
csorai alapítás szövegekkel,  ahol szintén megtalálható a αἷμα (haima) 
szó a Mt 26,28, a Mk 14,24, a Lk 22,20, és az 1Kor 11,25-ben. A vér termi­
nus az alapítás szövegekben kapcsolódik a szövetség és az áldozat kon­
cepciójához, ahogy azt a Mt 26,28, a Mk 14,24, a Lk 22,20, és az 1Kor 
11,25 tanúsítja. A Sínai-szövetség megkötését ugyanis az áldozati vér­
nek a népre való kihintése pecsételte meg a Kiv 24,8 szerint. Megjegy­
zendő, hogy a Jn 6,53–56-ban szereplő vér terminus nem idegen és nem 



42 Takács Gyula

új elemként jelenik meg, hanem az égből alászállott kenyér értelmezése­
ként szerepel, ugyanúgy, amint a test is a 6,58-ban a mennyből alászál­
lott kenyér értelmezése. A  kenyér és a  kehely egysége megtalálható az 
1Kor 11,26-ban is: „Amikor ezt a kenyeret eszitek és ezt a kelyhet isszátok, az  
Úr halálát hirdetitek.” A két tárgy ugyanazt jelzi, vagyis a jelzettben, az 
Úr halálában azonosul egymással. Egyúttal ebben a Szent Pál-i szöveg­
ben az eucharisztikus  kenyérnek és  kehelynek Jézus kereszthalálával 
való azonosítása is megjelenik:  „az Úr halálát hirdetitek.”  A szinoptikus 
alapítás szövegekben szereplő vér nem csupán a szövetséget megpecsé­
telő vérként, hanem a bűnért bemutatott áldozat véreként is értelmező­
dik a Mt 26,28b-ben: „sokakért kiontatik a bűnök bocsánatára”, hasonlóan a 
márki  és  a  lukácsi  párhuzamban (Mk  14,24b:  „sokakért  kiontatik”; Lk 
22,20b:  „értetek kiontatik”). Ez a szempont, a helyettesítő áldozat szerep 
található meg a Szent János-i mondat ὑπέρ (hüper) prepozíciója által ki­
fejezve (6,51b: „a világ életéért”). A kafarnaumi beszédben tehát a kenyér 
test fogalmával összefüggésben utalás történik a helyettesítő áldozatra 
is a „világ életéért” formulával.

Az elővételezéssel kapcsolatban a Szent János evangélium sajátságos 
rendszerszerűséget mutat. A Szent János evangélium egyik jellegzetes­
sége ez a vonás. Példaként két mozzanatra szeretnék utalni. Elsőként a 
kánai menyegző jelenetére, a 2,1–11-re. A jelenet közben Jézus megálla­
pítja a  2,4b-ben:  „Még nem jött el az én órám.” Mégis megteszi az órát. 
Megteszi  azért,  mert  elővételezi  a  halálát.  Az  óra  ugyanis  a  halála, 
ahogy a 12,23, illetve 12,27–28-ban egyértelmű: „Eljött az óra, hogy az Em­
berfia megdicsőüljön”; „Ezért az óráért jöttem. Atyám, dicsőítsd meg nevedet.”  
A halál eseményét a földbe hullott mag parabolája is egyértelművé te­
szi, mint az óra tartalmát, a 12,24-ben. Jézus tehát a kánai menyegzőn 
meghal. Belehal abba, a vérét adja azért, hogy az ember hiánya egésszé 
váljék, vagyis megtörténjék a  szótéria,  a teljesség. Az ember hiánya ez 
esetben talán bagatellnek tekinthető: a menyegző borának az elfogyása. 
Ez az esemény azonban az ember radikális léthiányát fejezi ki, amely hi­
ány nem más, mint az Isten dicsőségének a nélkülözése, a hátramaradás  
a dicsőségtől, ahogy Szent Pál a Róm 3,23-ban fogalmaz, és amely megfo­
galmazással leírja a bűn állapotát. Jézus önmagát adja, mert csak Ő ele­
gendő, hogy az ember hiánya teljessé legyen. Önmagát adja elővétele­



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 43

zett jelként a kánai menyegző borában, és emiatt a tanítványok, akik lát­
ták ezt,  és nem csupán az esemény felületét  érzékelték,  mint a nász­
nagy, hanem tudták annak mélyét,  azok a dicsőségben hittek, abban, 
hogy Jézus a Dicsőség, maga az Isten. És hittek abban, hogy kommunió­
ba lépett az emberrel, hogy odaadta önmagát érte.

Az elővételezés másik példája a szikari asszony epizódjában a 4,4–
42-ben található. A párbeszéd során Jézus azt mondja: „Aki abból a víz­
ből iszik, amelyet én adok neki, soha többé nem szomjazik meg, hanem 
a  víz,  amelyet  adok neki,  örök  életre  szökellő  vízforrás  lesz  benne” 
(4,14). Ha összefüggésbe hozzuk ezt a mondatot a 7,37–39-cel, akkor azt 
a következtetést vonhatjuk le, hogy Jézus a kereszthalálában a hívőkre 
kiárasztott Lélekről beszél a szamariai asszonnyal.

A 7,37–39 három elemet tartalmaz: egy exhortációt:  „ha valaki szom­
jazik,  jöjjön  hozzám  és  igyon  mindenki”;  egy  próféciát  Jézus  haláláról: 
„amint az Írás mondja: élő víz folyói fakadnak majd belőle” = ποταμοὶ ἐκ τῆς 
κοιλίας  αὐτοῦ  ῥεύσουσιν  ὕδατος  ζῶντος  (potamoi  ek  tész  koiliasz 
autu  reuszuszin  hüdatosz  dzóntosz).  Ebben  a  mondatban  „az  Ő 
hasából”, ἐκ τῆς κοιλίας (ek tész koiliasz) kifejezés a csatában elesett kirá­
lyi sarj sebére utal, és ily módon Jézusnak a kereszten megnyitott olda­
lát jelzi előre. A harmadik elem a Lélek kiáradása, amely Jézus megdi­
csőülésének,  vagyis  az  óra,  tehát  a  kereszthalál  megtörténtének  a 
következménye: „Ezt a Lélekről mondta, akit a Benne hívők meg fognak kap­
ni. A Lélek ugyanis még nem jött el, mert Jézus még nem dicsőült meg.” A szi­
kari asszonynak ígért víz tehát Jézus kereszthalálakor a megnyitott ol­
dalból  kiárasztott  Lélek vize.  A szikari  asszony történetében Jézus  a 
kereszthalálát vételezi elő, hasonlóan amint a kánai menyegző bora is 
ugyanezt teszi. Ezzel a két példával szemléltethetjük azt az elvet, ame­
lyet elővételezésnek nevezünk a Szent János evangéliumban. A két pél­
da arra is rávilágít, hogy az elővételezések a Szent János evangéliumban 
Jézus kereszthalálának az elővételezett értelmezései. Ennek az elvnek az 
alkalmazásával a kafarnaumi beszédet úgy tekinthetjük, mint az Eucha­
risztia elővételezését, amely egyúttal Jézus kereszthalálának a megérté­
se is.

Az első megfontolásunkat összefoglalva azt a következtetést vonhat­
juk le, hogy a Szent János evangéliumban lévő kafarnaumi beszéd, ha 



44 Takács Gyula

nem is fedi az eucharisztikus alapítás történeteket, de eszmei és termi­
nológiai kapcsolatba hozható velük. Olyan párhuzamokat figyelhetünk 
meg, amelyek alapján joggal nevezhetjük eucharisztikus beszédnek ezt 
a beszédet. Úgy foghatjuk fel, mint az Eucharisztia alapításával össze­
tartozó, azt teológiailag elmélyítő elővételezést, egy hipotetikusan felté­
telezett János-i alapítás történethez, amely az utolsó vacsora keretében 
kaphatna helyet, amelyhez harmonikusan illeszkedne, mint a megalapí­
tott Eucharisztia elővételezett értelmezése, a kafarnaumi beszéd.

1.2. A kafarnaumi beszéd kontextusa

Az első megfontolásunkban elsődlegesen a terminológiai kapcsolatokat 
vizsgáltuk. A terminológiai kapcsolatok mellett azonban az eszmei, a 
teológiai elmélyítést is ígéri a Szent János evangélium. Ezt a második 
mozzanatot a kafarnaumi beszéd kontextusának a vizsgálatával világít­
hatjuk meg. Második megfontolásunkban azt szeretném megvizsgálni, 
hogy a kafarnaumi beszéd milyen szövegösszefüggésben helyezkedik 
el, és ez a szövegösszefüggés milyen értelmezéssel gazdagítja a beszé­
det.  A kafarnaumi beszéd ugyanis  nem csupán a tőle távol eső és a 
Szent János evangéliumon kívül lévő utolsó vacsorai alapítás szövegek­
kel hozható összefüggésbe, hanem méginkább a közvetlen környezeté­
ben lévő perikópákkal. 

A beszéd egy galileai tartózkodást elbeszélő trilógia harmadik ele­
me. A trilógia egységét dokumentálja a keretet képező  „ezek után”, a 
μετὰ ταῦτα (metá tauta) formula, illetve a Galilea helyadat, amely szin­
tén inklúzív helyzetben található, a 6,1-ben és a 7,1-ben. Ezt megelőző­
leg és követőleg Jézus Jeruzsálemben van. (Megjegyzendő: A Jeromos 
Társulat kiadásában megjelent fordítás félrevezető lehet a 7,1-ben: „Ezek  
után Jézus átment Galileába.” Átment? Hiszen Jézus a teljes 6. fejezet so­
rán már Galileában van. Aπεριεπάτει ἐν τῇ Γαλιλαίᾳ (periepatei en té  
Galilaia) helyesebb fordítása inkább „körüljárt Galileában” lenne.)



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 45

Ezek után Jézus Galilea azaz Tibériás tengerén túlra ment (6,1)

Kenyérszaporítás – vízen járás – kafarnaumi beszéd

Ezek után Jézus körüljárt Galileában (7,1)

A trilógiában részletezett esemény után summárium jellegű adat ta­
lálható. Ez a summárium a Galileában való körüljárás megállapítása. A 
trilógia három eleme: a kenyérszaporítás, a 6,1–15;  a vízenjárás, a 6,16–21; 
és  a kafarnaumi beszéd, a 6,22–71.  Mindhárom elemben megtalálható a 
„tenger” szó. Az első és a harmadik elemben a perikópa bevezetésében 
utalásként a 6,1 illetve a 6,22 és 25-ben, a második elemben pedig a tör­
ténet helyszíneként a 6,16. 17. 18. és 19-ben.

A sorozat asszociálható az Exodus hármas eseménysorával: a  pász­
kavacsora, (Kiv 12,1–13,16); átkelés a Vörös-tengeren (Kiv 13,17–15,21); és a 
pusztai ital és étel (Kiv 15,22–17,7). Külön hangsúlyozandó, hogy a pusz­
tában nemcsak mannát kap a nép, hanem italt is. Az italról szóló két be­
számoló (Kiv 15,22–27; 17,1–7) keretként veszi körül a manna történetét, 
és így a középponti eminenciát elnyert  manna mellett az inkluzív emi­
nenciát az ital motívum képezi.

ital

étel

ital

A János evangélium perikópáiban inverz sorrendben ismétlődnek a 
kivonulás három eseményének motívumai. A kenyérszaporítás a pusztai  
ital és étel mozzanatával kapcsolható össze, majd a vízenjárás a Vörös-ten­
geren való átkelés megfelelője, s végül az eucharisztikus beszéd a pászka-va­
csora párja.  A  kenyérszaporítás  fő  eleme a  kenyér, amely  motívum a 



46 Takács Gyula

pusztai  táplálkozáshoz kapcsolódik.  Az eucharisztikus beszéd sajátos 
eleme pedig a vér, amely a pászka-vacsora bárányának vérét idézi fel.

Ugyanakkor azonban az inverz sorrend mellett szimmetrikus össze­
kapcsolódás is érvényesül, hiszen a kenyérszaporítás motívuma a pász­
ka-vacsorához  is  kötődik.  A kenyérszaporítást  bevezető  megállapítás 
hangsúlyozza a 6,4-ben: „Közel volt a pászka, a zsidók ünnepe.” Talán a ta­
nítványok bevonása a kenyérszaporítás eseményébe, Fülöp illetve And­
rás szereplése (6,5–10), amely tanítvány-szereplés felidézi a szinoptiku­
sokban található utolsó vacsora előkészítés-jelenetét (vö.  Mk 14,12–16 
par.), utal arra, hogy a pászka-vacsorát úgy adja Isten az embereknek, 
hogy ők maguk készítik el. Az eucharisztikus beszéd pedig a pászka-
vacsorával való kapcsolat mellett a pusztai étkeztetéssel is összeköthető, 
hiszen ebben a beszédben a mannát értelmezi Jézus, és a manna-ételhez 
hozzáköti, ugyan meglepő elemmel, vérként, de az ital nyújtását. Vagy­
is a pusztában való gondoskodás két elemét, az étel és az ital motívu­
mát  megtaláljuk  az  eucharisztikus  beszédben.  A  6,31-ben  szó  van  a 
mannáról,  amelyet  az  atyák  a  pusztában  ettek,  illetve  a  Mózes  által 
adott és az Atya által az égből adott mennyei Kenyérről, továbbá a vér 
formájában az ital motívum is megjelenik a kenyér mellett, és mindket­
tő az élet megmentéseként.



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 47

Kenyérszaporítás – vízenjárás – Eucharisztikus Beszéd

T

E

N

G

vér                          E                        kenyér

R

Pászka-vacsora – átkelés a Vörös Tengeren – pusztai ital és étel

Az Exodus trilógiája  távoli,  de  értelmező,  megvilágító  párhuzam­
ként áll Szent János 6. fejezetének hármas eseménysora mögött. E pár­
huzam hátterében egy még távolabbi asszociációt is sejthetünk. Az Exo­
dus trilógiájában a pászka éjszaka történik, az átkelés helyszíne a tenger, 
az Isten által adott étel és ital környezete pedig a puszta. A három szim­
bólum a tohu-va-bohu-ként jellemzett  föld, a sötétség és a vizek  a teremtő 
érintéstől elvonatkoztatott állapotot idézi fel (Gen 1,2), valamint a pusz­
taság a teremtő áldástól megfosztott, megátkozott létezést is megjelenít­
heti (Gen 3,17b). A sötétség, a vizek és a puszta föld, amely üres, a káosz 
három eleme, az Isten cselekvését megelőző, a teremtés előtti nihil. Illet­
ve amennyiben a pusztában a megátkozott földet látjuk, akkor ez a bűn 
utáni tragikus, a káoszhoz hasonlatos nihilt jelenti. Mindenképpen ez a 
három szimbólum a Divínumtól elkülönített egzisztenciát jelzi, vagyis a 
halált, az egzisztenciális halált, az Isten-hiányt, az Isten-nélkülözést.

Ha ez a három szimbólum áll negatív kontrasztként a jézusi cselek­
vés hátterében, vagy előzményeként, akkor a jézusi cselekvést az isteni 
teremtő és megváltó, önmagát odaadó isteni tettben, a Krisztus-i üdvö­
zítésben érthetjük meg. Amit Jézus a hozzá közeledő tömeg számára 
nyújt a pusztai étellel, az ugyanaz, mint amit a betegeken művelt jelekkel 
tett (vö. 6,2): teljessé teszi az éhezést, önmagával telíti meg a nyomorú­



48 Takács Gyula

ságot. A vízen átkelő tanítványokat a mélybe, a semmibe elmerülés dilem­
májától  Jézus isteni  prezenciája  menti  meg. A kafarnaumi beszédben 
pedig Ő az a Bárány, aki maga köré gyűjti a szétszórtakat, maga köré gyűjti 
úgy, hogy a hívőknek az Élet Igéje Ő, Ő az életük. Mert a halál gyógyí­
tása – ez Jézus műve. A halál országába száll alá, hogy megkeresse az 
odalent lévőket és magával vigye a magasságba. A halál meggyógyítása 
pedig az Isten, Isten önmagát adja, ez Jézus. Szeretetként jön el, úgy, 
mint Fény, és az éjszaka sötétjét szétoszlatja. Önmagát adja orvosság­
ként a halál sebére. Ő az Olaj, és Ő a tisztulás Bora. Tudniillik az Ő halá­
la az Ő kereszten kiontott drága vére, az Ő odaadottsága. Az ember eg­
zisztencia hiányát csak ez, az Abszolútum létteljessége képes kitölteni, 
és így megszüntetni a tragikus űrt, megadni a béke nyugalmát, az uniót 
tehát, azt az uniót, amelyről Jézus azt mondotta a 15,1 és következő ver­
sekben a szőlőtő és szőlőveszők parabolájának értelmezésében: „Nálam 
nélkül semmit sem tehettek”(6,5) – nálam nélkül semmik sem lehettek. Ponto­
sabban: Nálam nélkül csak semmik lehettek, csak káosz, csak sötétség, 
csak vizek, amelyek felett tomboló szél vihara okozza a félelmet és ret­
tenetet, csak kiaszott, puszta és üres föld. Azonban ha bennem maradta­
tok, akkor belőlem gyümölcsöt teremtek és a gyümölcsötök maradandó 
lesz. Az unió pedig, amelyet a Kivonulás történetének trilógiája doku­
mentál, a szövetségbe torkollik, a Sínaihoz vezet. E hármas epizód célja, 
hogy eljuttassa  a  népet  az  Isten  Hegyéhez,  sőt  fölemelje  őt  ennek  a 
Hegynek a magasába, oda, ahol a Trón irgalomként várja a megérkező­
ket és átöleli  őket.  Ez az ölelés  a szövetség.  A szövetség az unió,  az 
egyesülés az Istennel. És ez az unió, az Isten ölelése jelenik meg a pusz­
ta mannájában már és a szikla vizében, a tenger útján és az éjszaka Bá­
rányának vérében. A manna a szövetség étele volt és Istennel telítette 
meg az  étkezőket.  A Manna Isten volt,  önmagát  adta  az éhezőknek, 
hogy boldogok legyenek, övék lett a Mennyek, az Ország, az Isten, az ő 
Hazájuk. És az Isten kinyújtott karja volt a szövetség hűsége, az a stabi­
litás, amely stabilitás megjelent a szétválasztott vizek aranyló falában, a 
széles és egyenes Útban, a szárazban, amelyen nem estek el, amelyen 
azért van odajutás az Irgalom Trónjához, mert az Irgalom áradt ki rajta, 
és eléjük futott, úgy futott eléjük, ahogy az atya fogadta a tékozló meg­
érkezőt. Ezen az úton eljött, eljött az Eljövendő, akinek el kellett jönnie. 



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 49

Úgy jött el, mint maga az Út. Eljött az Isten emberszerető Jósága. És a 
Bárány vére a házak szemöldökfáin, a húsa is, amit egészen megettek a 
visszaadott adomány. Adományként Isten az embernek, a megsemmisí­
tettnek, az áldozatban idegenként megvallottnak vallomása. Ő vallotta 
meg, testvéreinek mondotta, nem szégyellette őket, nemcsak az Atyától, 
nemcsak az Ég angyalaitól nem vonta vissza igéjét, hanem akik körülöt­
te álltak a tengernek, a sokaságnak, akik a föld sarkairól gyűltek köréje 
könyörögve, az utak koldusainak, a vaknak, és a leprásnak, és akik kö­
rülötte ültek az asztalnál,  nekik vallotta meg: Nem idegenek vagytok 
többé, és nem szolgák, testvéreimnek hívlak titeket, és barátnak. Test és 
vér vagytok, mindenben közös.

Közösség tehát, koinonia. Közösség az Atyával és az Úrral, unió – ez a 
szövetség. Ebbe torkollik az Exodus trilógiája, és erről van szó a Szent 
János evangélium 6.  fejezetének trilógiájában.  Jézusról  van szó,  Jézus 
odaadott énjéről, aki odaadottságában, testként és vérként, étel és ital 
alakjában az Élet. Élet Ő, önmaga Élete, de Élet az embernek, az ember 
Testvére. És azért, mert Ő odaadott Szeretet, azért Ő Út az ember szá­
mára, út tengerek alatt és tengerek felett.  És velünk léte a szegények 
üres pusztáját gazdag kertté változtatta át, ahol sok fű volt. Mindennek 
látása pedig arra indít – hogyne indítana arra – hogy hálát adjunk, hogy 
megtegyük  az  Eucharisztiát,  ahogy  a  22.  Zsoltár  23.  verse  buzdít: 
„Hadd hirdessem testvéreimnek nevedet, a gyülekezetben hadd dicsér­
jelek.” Az eszmei többletet tehát az Eucharisztiához az unó misztériu­
mának feltárása nyújtja.

És erről a pontról, az unió misztériumának megértésétől léphetünk 
át a  Szent János evangélium utolsó vacsorájához,  a 13–17. fejezethez, 
amely búcsúcselekvések és búcsúbeszédek sorozata. Ha utolsó vacsora, 
ha azonos, és minden bizonnyal azonos a szinoptikusokéval, akkor az 
Eucharisztia ténye vajon hiányzik innét? Vajon hiányozhat? Vajon nem 
a misztérium tündöklő és izzó mélye tölti ki azt az egyáltalán nem űrt, 
amit  felületes  szemlélő  hiánynak  érzékelhet?  A  szinoptikusoknál  az 
utolsó vacsora majdnem egyetlen tartalma az Eucharisztia megalapítá­
sa.  Az  Eucharisztia  megalapításával  kapcsolatosan  azonban  szó  van 
mind pozitív formában, mind negatív kontrasztként az unióról ezekben 
az elbeszélésekben is. Júdás árulása a negatív unió, Péter és a tanítvá­



50 Takács Gyula

nyok tagadásának és elhagyásának az előrevetítése is a negatív unió. A 
saját cél követését fejezi ki a Lk 22,24-ben a tanítványok versengése, ez 
is elszakadás az egyetlen céltól, és kontrasztja Jézus szolgálattevésének, 
amit a Lk 22,27 említ. A negatív kontraszttal szemben pozitív és hang­
súlyos formában fejeződik ki az unió az alapítás szavaiban és gesztusai­
ban, valamint az alapítást követő kontextusban. Gondoljunk az „odaadta  
nekik” (Mt 26,27; Mk 14,22.23), a „sokakért” (Mt 26,28; Mk 14,24), az „ér­
tetek” (Lk  22,19)  szavakra,  vagy  egyáltalán  az  egy  asztalnál  étkezés 
szimbolikájára. Külön figyeljünk fel egy apró, de jelentős korrekcióra: 
Márknál a tanítványok azt kérdezik Jézustól:  „Hol akarod, hogy elkészít­
sük  neked,  hogy megegyed a pászkát?” (Mk 14,12). Jézus válasza viszont 
így hangzik: „Készítsétek el nekünk” (Mk 14,15).

A Szent János evangélium 13–17. fejezete teljességben ennek a misz­
tériumnak az izzó mélye, az unió ünnepe. A szöveget két történet, két 
beszéd és egy ima alkotja. A két történet a lábmosás a 13,1–20-ban és a ke­
nyéradás a 13,21–30-ban. Ez a két epizód az unió kifejezése. Péter tiltako­
zására így értelmezi Jézus a lábmosás cselekményét: „Ha meg nem mos­
lak, nem tartozol hozzám.” (13,8). Ami azt jelenti: Azért moslak meg, hogy 
egyesülj velem. Hogy belépjek az életedbe, azért én kiontom érted drá­
ga véremet. Levettem az isteni formát és rabszolgának öltöztem, ma­
gamra vettem a te terhedet, hogy testvéremnek ismerjelek. A kenyér­
adás, Júdás epizódja is az unió jegyében történik. Jézus ugyan itt Júdás 
árulását jelzi előre, de nemcsak ezt teszi, a lényegesebb, hogy bemártja a 
falatot a tálba, és odanyújtja az asztalánál ülőnek, és ezzel az uniót hoz­
za létre vele. Ugyan negatív reakció történik: Júdás a sötétbe megy, az 
éjszakába, és elszakítja az egység fonalát.  Míg a lábmosás alkalmával 
Péter beleveti magát az egység misztériumába: mosd meg a fejemet is és 
a kezemet.

Ehhez a két epizódhoz harmadik elemként az első beszéd kapcsolódik 
a  13,31–14,31. A hármasságot a 14,31-ben található záró mondat  köti 
egységbe, a „Keljünk föl, menjünk innét!”, amely erről a pontról közvetle­
nül a Getszemáni-kertre irányítja a figyelmet. A három epizódban kife­
jezett közös motívum a Jézus-halál, amely a záró elemben, a beszédben 
fejeződik ki egyértelműen. Jézus itt az aláűzéséről beszél, az aláűzését, a 
halálát pedig akként értelmezi, hogy ez az Atyával való uniója: aláűzök  



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 51

az Atyához. (14,12). Ez az első beszéd tartalma. A Jézus-halál felismerhe­
tő a lábmosásban és a kenyéradásban is, hiszen a lábmosás rabszolgai 
szolgálata, az önmaga isteni formáját levetett és a kereszten az Atyával 
az engedelmesség uniójában egyesült  Jézus alakja, a kenyéradás kap­
csán pedig ennek az eseménynek történelmi realizálása kezdődik el Jú­
dás árulásával. A „sarkát emelte ellenem” (13,18) a Jézus-halál historikus 
valóságának első láncszeme.

E három elem után következő két elem,  a második beszéd  és a főpapi  
ima  közös motívuma  az unió.  A  második beszédben (15,1–16,33) a tanít­
vány és Jézus uniója fogalmazódik meg. Kezdődik a szőlőtő és szőlő­
vessző parabolájával: „Maradjatok bennem, és én bennetek!”(15,4). A tanít­
vány és Jézus uniója magában foglalja a tanítvány és tanítvány unióját 
is.  A tanítvány Jézus iránti  szeretetében bent található a tanítványok 
egymás iránti testvérsége. A főpapi ima (17,1–26) Jézus és az Atya unióját 
állítja elénk, már önmagában véve az ima műfajával is. Az Atyához be­
szélés az Atyával egy-lét dokumentuma. De magának az imának a tar­
talma is ezt fejezi ki: Jézus egy az Atyával. Ehhez az egységhez azonban 
ez az ima hozzá ötvözi a tanítványnak a Divínummal való egyesülését: 
„Ahogyan te, Atyám, bennem vagy, és én tebenned, úgy ők is egy legyenek mi­
bennünk”(17,21).

A Szent János-i utolsó vacsora tehát a Jézus-halált, mint az uniót fo­
galmazza meg, és ekként mindkét motívummal az Eucharisztiára mutat 
rá. A Szent János-i utolsó vacsora két epizódja, két beszéde és főpapi 
imája eucharisztikus epizódok, eucharisztikus beszédek és euchariszti­
kus ima. Ha valaki azt mondja ezek után, hogy a Szent János evangéli­
umban nem található meg az Eucharisztia, akkor erre azt válaszoljuk: 
az Eucharisztiában van bent a Szent János evangélium, mert az Eucha­
risztiában Jézus megmossa tanítványai lábát, hogy hozzá tartozzanak, 
és az Eucharisztiában odanyújtja nekik a bemártott falatot, önnön véré­
be mártott szeretettel öleli át és éteti őket. És Jézus, amit itt tett, az utol­
só  órán,  amikor  az  óra  elérkezett,  azt  megtette  már,  amikor  σὰρξ 
ἐγένετο (szarx egeneto) (1,14), amikor hús lett a megtestesülésében. Ek­
kor Jézus odaadta önmagát, és Ő maga a Szeretet. Önmaga odaadása 
pedig a Szeretet kiáradása, ez megtestesült életének minden mozzanata. 
Azt mondhatjuk tehát, hogy Jézus egész földi életében Eucharisztikum­



52 Takács Gyula

ként van jelen az emberek között,  azaz Odaadottként, azon Holtként, 
aki a Szent, aki az Erős, aki az Élő, az Isten. Azon Holtként, akinél a mi 
életünk igéi vannak. Azt mondhatjuk tehát, hogy Jézus belehal az életé­
be. Minden tettébe belehal, és szavaiba is. Nem véletlen, hogy tettei lát­
tán és szavai hallatán köveket ragadnak. Kell, hogy köveket ragadjanak. 
Jézus a halálába rohan. Ó, hogy rohan Ő, mint a bajnok, erőit megfeszít­
ve, nem a levegőt csapkodva csupán, hanem önmagát hullatva a halál 
mélyébe. Úgy él, amilyen a Szeretet: odaadottként önmagát. Jézus ezért 
megelőzi az Őt megölni akarókat, megelőzi, mint akkor, amikor eléjük 
ment a kertből. Úgy előzi meg, hogy már odaadta életét, amikor elvet­
ték azt. Jézus ezért lehet igaz Pap, mert Ő adta oda. Ő az áldozatot be­
mutató a kereszten. És ilyen értelemben Jézus egész élete Eucharisztia, 
eucharisztikus élet. Olyan értelemben, hogy Jézus egész élete halál és 
szeretet, Jézus egész élete odaadottság. És ezért Jézus egész élete, min­
den tette és minden igéje kenyér, és megtisztít a bűntől. A teljes Szent 
János evangélium egy hatalmas utolsó vacsorai rítus, egy hatalmas és 
egyetlen Eucharisztia.

1.3. Eucharisztikusan (szakramentálisan) értelmezhető utalások, szim­
bólumok a Szent János evangéliumban

A  kafarnaumi  beszédhez  hozzá  köthetjük  a  Szent  János  evangélium 
több  részletét,  inkább  apró  elemeit,  amelyekben szimbolikus  módon, 
vagy valamilyen kapcsolat révén az Eucharisztia jelenik meg. Az egyik 
ilyen jelenet rögtön a  kánai menyegző a 2,1–12-ben, amelyben sokan az 
Eucharisztia szimbólumát látják. Így pl. O. Cullmann, aki azt mondja: 
Kána bora Jézusnak az utolsó vacsorán nyújtott vére, az óra pedig a ke­
reszt, amely az Eucharisztia fundamentuma. A tisztulás vize az eucha­
risztikus bor ellentéte, ugyanis csak Krisztus vére képes megtisztítani a 
bűntől. Az 1Pét 1,19 is így beszél Krisztus véréről. A kánai menyegző az 
étkezés kontextusa révén is utalást tartalmaz az Eucharisztia étkezés jel­
legére, és ugyanakkor a messiási-bankett elővételezése is. Brown is le­
hetségesnek tarja ezt az allúziót és sokan mások, mint Feuillet, Spicq, 
Dodd és mások.



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 53

A második hely, ahol eucharisztikus asszociációt látunk, a templom 
megtisztítása, a 2,18 és következő versek, a templom és annak Jézus tes­
teként való értelmezése. O. Cullmann és mások az Eucharisztia szimbó­
lumát látják benne, bár itt a test  jelöléseként a σῶμα (szóma) szó szere­
pel, míg a kafarnaumi beszédben a test értelmeként a σάρξ (szarx),  a 
hús szót találjuk. A kettő azonban nem zárja ki egymást. A σῶμα (szó­
ma) alkalmazása inkább az Eucharisztiának az áldozattal való összefüg­
gését  fejezi  ki,  éppen  ezért  a  lerombolt  templomról,  mint  áldozatul 
adott testről beszél itt Jézus. A σάρξ (szarx), a hús jelentésű szó az Eu­
charisztiának étel karakterét helyezi előtérbe.

A harmadik ilyen pont a kenyérszaporítás, a 6,1–15-ben, amely a Szent 
János  evangéliumban  fokozottan  eucharisztikus  asszociációkat  tartal­
maz. Eucharisztikus asszociációjú ez a történet a szinoptikusokban is. A 
Szent  János evangéliumban viszont  olyan mozzanatok jelennek meg, 
amelyek fokozzák a kapcsolatot, nevezetesen a pászkára való utalás a 
6,4-ben. A pászkára való utalásként értékelhető a 6,11-ben a „vett kenye­
ret”  kifejezés, amely összefüggésbe hozható a pászka-étkezés ételével, 
ahol bárány húsa szerepel, de a két szimbólum egyöntetűen az Eucha­
risztiában  odaadott  Jézust  jelenti.  A  kenyérszaporítás  jelenetét  Loisy 
szakramentális  célzatosságú  szövegnek  tekinti.  Hasonlóan  fogalmaz 
Betz,  Cullmann,  Schnackenburg.  A  jánosi  csodák  egyébként  nagyon 
gyakran a jézusi beszédeket anticipáló jelek, tehát a kafarnaumi eucha­
risztikus beszéd értelme jelenik meg a kenyérszaporítás csodájában. De 
ezentúl Jézusnak a 6,11-ben leírt gesztusai, illetve a 6,23-ban található 
szava,  a  „venni”, a  „szétosztani”, az  „adni”, valamint  a  „hálát  adni”, 
εὐχαριστεῖν (eukharisztein) mind párhuzamosak az eucharisztikus ala­
pítás szövegeiben található terminusokkal, ahogy azt a Mk 14,22 sk, va­
lamint a párhuzamos szövegek mutatják. Továbbá a Szent János-i elbe­
szélésben  szerepel  a  κλάσματα (klaszmata), a  töredék. Hiányzik  a 
megtörés gesztusa, de mintegy ezt pótolandó megtalálható a töredék, a 
κλάσματα (klaszmata) szó, mégpedig a töredékek egyesítése. Jézus nem 
azt  mondja,  hogy  vegyétek,  szedjétek  össze  a  töredékeket,  nem  az 
αἴρειν  (airein) igét  használja,  hanem  azt  mondja:  egyesítsétek  őket. A 
συνάγω  (szünagó)  igét használja:  összeűzni,  egyesíteni a töredékeket. Eu­
charisztikus συναγωγή (szünagógé), ha egyértelmű szót akarunk hasz­



54 Takács Gyula

nálni, eucharisztikus zsinagóga jön létre, eucharisztikus kahal, Isten ösz-
szegyűjtött népe. Ennek jelképe a töredék, amit összegyűjtenek. Az Eu­
charisztia itt mint a keresztények egységének a szakramentuma fogal­
mazódik meg, amely Isten szétszóródott fiait egységbe gyűjti.

A negyedik epizód, amit így kiértékelhetünk, talán még ezeknél is 
kevésbé egyértelmű, de vessünk pillantást  rá:  a tengeren való átkelés  a  
6,16–21-ben, illetve a kafarnaumi beszédet bevezető történet  a 6,22–26. 
Leenhardt emeli ki azt a szempontot, hogy a tengeren való átkelésnél a 
domináns motívum Jézus prezenciája, a prezencia hiánya, illetve a pre­
zencia megléte. Ugyanis rámutat arra a 6,17b-ben: „Besötétedett, de Jézus  
még mindig nem ment oda hozzájuk.” Ez a mondat párhuzamba hozható a 
Lukács 24,29 mondatával, ahol ez hangzik el: „Maradj velünk, mert bees­
teledik.” És a velük-lét kapcsán eucharisztikus gesztusra kerül sor: fogta 
a kenyeret, és ebben a megtörésben megismerték Őt. A beszédet beve­
zető történetben Jézus azt mondja a 6,26-ban: „Nem azért kerestetek, mert  
jeleket láttatok, hanem mert ettetek a kenyérből és jóllaktatok.” A kenyér, amit 
Jézus adott, nem jóllakásra szolgáló étek volt, hanem Jézus jelenlétének 
jele, Jézus velük létének, gondoskodásának, az Isten törődésének a jele. 
Majd a kafarnaumi beszédben éppen ezt a kommuniót, az Isten és em­
ber eggyéforrását fogja kidolgozni Jézus.

Az ötödik elem a kafarnaumi beszéd, amit egyébként az imént részle­
tesen is kapcsolatba hoztunk az Eucharisztia alapításával. Loisy szerint 
az  egész  6.  fejezet  eucharisztikus.  Hasonlóan  vélekedik  Schürmann, 
Mollat, Betz, Brown, Léon-Dufour, Cullmann és sokan mások. Egyetlen 
mozzanatot emeljünk ki a beszéd egészével kapcsolatosan. A 6,2-ben ez 
áll: „a betegeken művelt jelek.” A 6,49–50-ben pedig ezt mondja: „hogy meg  
ne  haljon”. A betegség és halál  szinonim állapot,  és ennek,  az ember 
nyomorúságának  kontrasztjaként  azt  gyógyító  szótériaként  az  életet 
adja Jézus, önmagát, hogy életük legyen, és ez az Eucharisztia.

A hatodik ilyen elem Jézus halálra ítélése a 11,45–57-ben, amelyben 
szintén Jézus halálának és az Eucharisztiának a kapcsolatát tételezik fel 
és tételezhetjük föl, nevezetesen Kaifás próféciájának a kommentálásá­
ban az evangélista által. A 11,52-ben ezt mondja az evangélista: „hogy az  
Isten szétszórt fiait egybegyűjtse”, συναγάγῃ εἰς ἕν (szünagagé eisz hen) =  
összeűzze egyre. Felidéződik e mondattal kapcsolatosan a 6,12 jelenete, a 



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 55

κλάσματα(klaszmata), a  töredékek  συναγωγή-je (szünagógéje),  össze­
gyűjtése. És kapcsolatba hozható a Didakhé 9,4 mondatával is, amely 
így hangzik: „Amint ez a darabja a kenyérnek szét volt szórva a dombokon és  
összegyűjtetett az egységre, úgy legyen összegyűjtve a Te egyházad.” Az Eu­
charisztia funkciója a szétszórtaknak az összegyűjtése. A Didakhé 9,4 
valamint a János 11,52 az Eucharisztia és Krisztus halála egységes funk­
ciójaként, azaz egyetlen aktusaként az egység eseményét jelöli meg, és 
így Krisztus halála, mint az egység szakramentuma, és az Eucharisztia 
adása, mint ugyanez, az egység szakramentuma jelenik meg. Ennél az 
egységnél  az  ember  és  Isten  misztikus  uniójára  kell  gondolnunk,  de 
nemcsak erre, hanem a testvér és a testvér egymásra találására is ebben 
az unióban. Szent Pál az 1Kor 11,26-ban ilyen értelemben mondja, hogy 
az eucharisztikus étkezés az Úr halálának a hirdetése. Az eucharisztikus 
étkezés az Úr halálába való merítkezés, az Úr halálának a realizálása. 
Ezt  a  szétoszlásokkal  szemben  fogalmazza  meg,  a  11,18–22-ben  azt 
mondja: „összegyűltök és szakadások vannak köztetek”, és ennek ellen­
tétele, kontrasztja az eucharisztikus unió.

A hetedik ilyen egység, amely eucharisztikusan értelmezhető, a láb­
mosás (13,1–20). Sokan a keresztségre, mások az Eucharisztiára való uta­
lást látnak benne, Boismard, Lazure a keresztséget, Cullmann az Eucha­
risztiát találja meg benne. Tudniillik a lábmosás Jézus önnön életének, 
Úr-voltának, Isten-morféjának az odaadása, a rabszolgaalakú megjele­
nés, és a rabszolga alakzatban a lábmosás végzésével Ő azt a célt szol­
gálja és éri el, hogy hozzá tartozzanak. A Péterrel folytatott dialógus ezt 
tisztázza: „Ha meg nem moslak, nem tartozol hozzám.” (13,8). Azért moslak  
meg, hogy hozzám tartozz. A „hogy megmossalak” azt jelenti: rabszolga va­
gyok én, az Úr, a Mester. A halálomban moslak meg, vagyis a vérem­
ben. Az odaadott testem ad neked olyan életet, amely az enyém, vagyis 
azt az életet, amely a hozzám való tartozásod.

Ezt követően egy érdekes párbeszéd mélyíti el ezt a szempontot, ép­
pen a halál, és az Istennel, mint Élettel való együvétartozás euchariszti­
kus eseménye. Jézus azt mondja:  „Ahova én megyek, oda nem jöhetsz ve­
lem.” (13,36). Nem azt mondja, ahova én megyek, hanem azt mondja: 
ahova én meghalok. Mert ezt mondja: ὑπάγω (hüpagó) = ahova én aláűzök. 
Az alámenetele a halálba való menetele. „De később majd – és ez a vigasz 



56 Takács Gyula

– követni fogsz.” (13,36). A követés a Vele-lét. És ilyen értelemben fogha­
tó föl a Jézust a keresztúton követésnek az axiómája is.

A nyolcadik egység a szőlőtő és szőlővesszők parabolája a 15,1–11-ben, 
amely H. van den Bussche nézete szerint az utolsó vacsora kontextusá­
ba illeszkedik bele, és így az Eucharisztia alapításához tartozó beszéd. 
Hasonlóképpen vélekedik Dodd, Jaubert, Brown. A Mk 14,25 és párhu­
zamos helyeken a szőlőtő képével illetve az eucharisztikus borral kap­
csolatos terminológiát találunk. A Didakhé 9,2 a kehely feletti  eucha­
risztikus ima kifejezésénél ezt a mondatot használja: „Hálát ad Istennek 
Dávid szent szőlőtőjéért.”

A kilencedik szöveg  a  Jézus  oldalából  kifolyó  vér  és  víz a  19,34-ben.  
Egyes kódexek a sorrendet fordítottan használják: víz és vér. Minden bi­
zonnyal a nézetek többsége szerint az autentikus sorrend a vér és víz. 
Boismard mégis hitelesebbnek tartja a víz és vér verziót. Nincs azonban 
jelentősége ennek a sorrendnek, bár a Szent János-i kettősökben általá­
ban a második elemen van a hangsúly. Azonban a vér kapcsolatba hoz­
ható az Eucharisztiával, ahogy a 6,53 és következő versekben talált vér 
ad erre alapot, és ezen keresztül a kenyérrel, hiszen a kafarnaumi be­
szédben használt αἷμα(haima) tulajdonképpen a kenyér szinonimája. A 
víz pedig kapcsolatba hozható a revelációval, amennyiben a 7,38-ban ta­
lálható mondatra: „az Ő hasából forrás fakad”, illetve a 4,14-ben lévő: „a hí­
vők bensejében fakadt forrásra” utal.

2. Az Eucharisztia a Jelenések könyvében

Vajon a Jelenések könyvében jelen van-e az Eucharisztia? Ezt a kérdést 
így kellene megfogalmaznunk: Vajon az Egyház életében jelen van-e az 
Eucharisztia?  A  Jelenések  könyve  a  történelem  transzcendenciájának 
krédója. A történelem transzcendenciája pedig unió az Istennel – mert a 
történelem nem transzcendens, a transzcendens az Isten. Isten azonban 
úgy szerette ezt a világot, hogy magához ölelte. És ekkor a mindenség 
odatétetett az Isten kebelére, mind gyermek lett, mind jóbarát. Ott ülnek 
az asztalnál mindek és el nem űzetnek. És Isten önmagát osztja szét a la­
komán, körüljár és szolgál nekik. És a minden a mindenben az Isten lett. 



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 57

Ez a történelem transzcendenciája, és ez a Jelenések könyvének a tartal­
ma.  János  apokalipszise  pozitív  válasz  a  Genezis  első  11  fejezetének 
apokalipszisére. Ha a Bibliát nyitó 11 fejezet apokalipszisén a rettenetet, 
a bűn káoszát értjük, a testvér gyűlöletet, a Bibliát záró János apokalip­
szise az Isten apokaliszise, a Jézusé, a Szeretet megjelenése, feltárulása 
annak a titoknak, amely titok az irgalom vigasza. Az Irgalom trónja tá­
rul föl és az ehhez vezető út nyílik meg, s az ajtó, amelyet nem zár be 
soha senki már. János apokalipszise úgy az irgalom vigasza, ahogy Má­
ténál az evangéliumot záró mondat: Én veletek vagyok a minden napjaitok­
ban, én az Emmánuel, az emberszerető. János apokalipszise azt vallja meg: 
a történelem nem az ősz fagyos szeleitől sodort száraz falevél, hanem az 
Isten  tenyerébe  írt  Jegyes,  a  Bárány  Menyasszonyának  menyegzője, 
mennyei menyegző itt a földön alászállottan. A történelem transzcen­
dens. És a Lélek bátorítja és tanítja őt, hogy hívjon:  Jöjj el! Marana tha! 
(Jel 22,17; vö. 1Kor 16,22). A Lélek kimondhatatlan sóhajtásokkal együtt 
imádkozik az imádkozni nem tudókkal és a könyörgés meghallgatásra 
talál, a zörgetőnek kinyílik az ajtó, és kenyeret kap, aki kéri azt. A Ke­
nyeret, a Mennyeit kapja, az Istenben részesül az ember. Igen, hamar el­
jövök! Maran atha (Jel 22,20). Az Úr eljött. Prezencia, Eucharisztia, a koz­
mosz transzcendens története, erről ír a Jelenések könyve.

2.1. Jézus mint Pászka-Bárány az evangéliumokban

Ha a Jelenések könyve eucharisztikus vonatkozását akarjuk megvizs­
gálni, az első lépés a Jelenések könyvében található egyik legfőbb sze­
replőnek, a Báránynak a megértése. A Bárány az utolsó vacsorai étkezé­
sen mint pászka-étkezésen jelen van, és ugyan nem maga a Bárány húsa 
jelenik meg az Eucharisztia anyagaként, de a Bárány, a pászka-bárány 
áldozata valósítja meg az Eucharisztia eszmei tartalmát, az Istennel való 
uniót oly módon, hogy Isten odaáll védelemként, önmagát állítja oda ol­
talomként önmaga haragjával szemben. Odaáll, vagyis egységet alkot a 
néppel. Ebben az egységben a népet magához emeli, fölemeli és átöleli, 
azaz transzcendenssé teszi. A nép sorsa az Isten sorsa lesz, vagyis a nép 
sorsa a halál helyett az élet. Ennek kifejezése a pászka-bárány, annak 
feláldozása és annak ételként való magukhoz vétele. A szinoptikusok­



58 Takács Gyula

ból evidens, hogy az utolsó vacsorai étkezés, az eucharisztikus étkezés 
pászka-étkezés. A Mt 26,17-ben a φαγεῖν τὸ πάσχα (fagein to pászcha), a 
Mk 14,12-ben: ἵνα φάγῃς τὸ πάσχα (hina fagész to paszkha), a Lk 22,8-
ban a ἑτοιμάσατε ἡμῖν τὸ πάσχα ἵνα φάγωμεν (hetoimaszate hémin to  
paszkha hina fagómen) mondat található,  majd a Lk 22,15-ben még: τὸ 
πάσχα φαγεῖν μεθ᾽  ὑμῶν  to paszkha fagein  meth hümon). Ezekben a 
mondatokban a pászka szó a Bárányt jelenti. Az Eucharisztia pedig Jézus 
új pászkavacsorájának Étele. Mondhatjuk így: Az Eucharisztia kenyere 
és bora Jézus, mint új Bárány. Odaadott és magukhoz vett, feláldozott 
és  az  uniót  megvalósító  Szentség.  Nem a  bárány húsa  képezi  Jézus 
pászka-vacsorájának kiemelt anyagát, hanem a kenyér, de a kenyér hús 
lett, Jézus teste. A szinoptikusokban σῶμα (szóma), János 6-ban azonban 
σάρξ (szarx). Mégpedig mindkét esetben a terminus epitetonja az oda­
adottság,  az  „értetek  odaadott”. A  Lk  22,19-ben: τὸ  ὑπὲρ  ὑμῶν 
διδόμενον·(to hüper hümón didomenon), azaz az áldozati bárány húsának 
megfelelő.  A  bor,  a  serleg  pedig  azonos  a  vérrel,  tartalma  a  αἷμα 
(haima). A vér pedig, ahogy epitetonja jellemzi: kiontott sokakért a bűnök 
elengedésére.  A  Mt  26,28-ban:  τὸ  ὑπερ  πολλῶν  ἐκχυννόμενον  εἰς 
ἄφεσιν ἁμαρτιῶν (to hüper pollón enkhünnomenon eisz afeszin hamartión); 
a Mk 14,24-ben: ἐκχυννόμενον ὑπὲρ πολλῶν·(enkhünomenonhüper pol­
lón); a Lk 22,20 pedig : τὸ ὑπὲρ ὑμῶν ἐκχυννόμενον (to hüper hümon 
enkhünnomenon). Tehát a bor is a pászka-bárány, a pászka-bárány vére 
lesz. Mind a kenyér, mind a bor maga a pászka-bárány, azaz a Feláldo­
zott, az a Holt, aki a Szeretet. S mert Ő odaadott Élet, ezért Ő a Halha­
tatlanság, az Örök Élet.

A  János  evangéliumban  a  keresztrefeszítés  alkalmával  tűnik  ki  a 
pászka-bárány szerepe. A 19,14-ben Jézus keresztre ítélésének órájában 
ezt állapítja meg az evangélista: „A pászka előkészület napja volt, mintegy  
hatodik óra… Feszítsd meg Őt!… átadta Őt, hogy megfeszítsék.”  Ebben az 
órában a Jézus-kereszthalál párhuzamaként a templomban leölték, felál­
dozták és odaadták a bárányt, a pászkát, hogy megegyék. Ebben az ese­
ményben,  Jézus kereszthalálában Jézus  eucharisztikus  Étel,  odaadott, 
visszaajándékozott áldozat az embernek. Jézus halálát követően a szi­
noptikusok rendkívüli jeleket sorolnak fel, a templom vélumát, a föld­
rengést,  a  sötétséget,  a  holtak feltámadását és a  százados hitvallását, 



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 59

ahogy a Mt 27,51–54 és párhuzamos helyek elbeszélik, továbbá az asz-
szonyok jelenlétére utalnak, ahogy a Mk 15,40 és következő vers, vala­
mint a párhuzamos helyek tanúsítják. Ugyanitt Jánosnál Jézus pászka-
bárányként való hitelesítése kerül előtérbe.

A pászka-bárányként való hitelesítés első eleme a 19,33: „Nem törték  
meg a lábszárát.” Ebben a mondatban a Kiv 12,46, illetve Szám 9,12 elő­
írásának megvalósulását ismerhetjük fel: „ne törjétek szét csontjait” – tud­
niillik a pászka-bárányét. Ehhez a két helyhez kapcsolható még a 34. 
Zsoltár 21. verse. Ezt a jelenséget úgy értelmezi az evangélista a 19,36-
ban: „hogy beteljesedjék az Írás”. Azaz az említett íráshelyek alkalmazásá­
val Jézus pászka-bárányként ismerhető fel.

A második mondat a 19,31: „A testek ne maradjanak ott a kereszten.” Ez 
a mondat ugyan elsődlegesen a MTörv 21,22 és következő vers előírását 
tartalmazza, azonban nem feledkezhetünk el arról a lehetséges kapcso­
latról, amely a Kiv 12,12-vel köti össze, amely így szól: „Semmi se marad­
jon belőle reggelre.” Ez az előírás pedig a pászka-bárányra, éspedig annak 
vételére vonatkozik. És ezért „a testek ne maradjanak ott a kereszten” úgy 
is felfogható, hogy a keresztre az áldozat asztalára helyezett pászka-bá­
rányként feláldozott eucharisztikus Krisztus-test egészen az emberé kell 
legyen, semmi se maradjon kivetve.

A harmadik mozzanat a  19,38 és következő versekben a keresztről 
való  levétel  és  ezzel  kapcsolatosan a  sietés.  A  levétel szava,  amely  a 
19,40-ben így hangzik:  ἔλαβον οὖν τὸ σῶμα τοῦ Ἰησοῦ („elabon un to  
szóma tu  Jészu”). A λαμβάνω  (lambanó)  ige  felidézi  az eucharisztikus 
alapítás igéjét, a Mt 26,26-ban így hangzik: λάβετε […] το σῶμά μου 
(labete […] to szóma mu). A keresztről levétel Jézus eucharisztikus testé­
nek vétele, mert Jézus a kereszten pászka-bárányként, azaz Ételként van 
jelen. A sietés pedig, amely ezt a cselekményt kíséri és jellemzi, felidézi 
a Kiv 12,11-t: „Sietve egyétek.” És ez a kapcsolat ismét a kereszten függő 
Krisztusnak a  pászka-bárányként  való  azonosítását  erősíti.  S  végül  a 
19,34-ben található mondat:  „Az egyik katona lándzsájával megnyitotta ol­
dalát, amelyből azonnal vér és víz folyt ki.” Ennek a mondatnak az értelme­
zése a 19,37-ben a Zak 12,10-et idézi fel:  „Felnéznek arra, akit keresztül­
szúrtak.”



60 Takács Gyula

A vér és a víz többlete pedig a következő helyeket asszociálja. A vér 
a Kiv 12,7-et:  „Vegyenek a véréből.” És ez a mozzanat ismét Jézusnak, a 
kereszten átszúrtnak pászka-bárányként való megjelölését fejezi ki.  A 
víz több ószövetségi hellyel is összekapcsolható, az Ez 47,12 a szentély­
ből  fakadt vízforrásról,  a Joel  4,18 Júda hegyeiről  támadt forrásról,  a 
Zak 15,4-8 a Jeruzsálemből eredő forrásról beszél. Azonban a víz eleme 
összekötendő a Jn 7,38–39-cel is: ἐκ τῆς κοιλίας αὐτοῦ (ek tész koiliasz  
autu) = az Ő hasából élő víz forrása fakad. Ez a víz pedig funkciójában azo­
nos a vérrel, a vér ugyanis az életet óvja meg, és a víz azért élő, hogy él­
tessen. Azért van benne az élet, mert életet ad. Így tehát a víz eleme is, 
mint a vér szinonimája és párja a kereszten függő Krisztusnak pászka-
bárányként való megjelölését szolgálja.

A pászka-bárány feláldozása az áldozati rituálé radikális átalakítása. 
Az áldozati rituálé ugyanis a megsemmisítésben áll: a húst elégetik, az 
illat pedig elpárolog. A megsemmisítés a Transzcendensnek való totális 
odaadás és ebből a célból a létből való kivonás. A létből való kivonás 
akkor, amikor megvallja a Divínumot, megtagadja a humánumot, vagy 
kifejezi azt, hogy a kettőnek köze nincs. Az Isten szent, az ember pedig 
ember. Legalább ember, de azon felül még bűnös is, csak rejtezkednie 
lehet, de Isten közelébe nem mehet, és nem érintheti meg. Az Istennek 
odaadott már nem lehet az emberhez tartozó többet, el kell veszítenie a 
formát, hogy Istené legyen. Ennek a transzcendenciának a megjelenítése 
a  megsemmisítés.  A  pászka-bárány ünneplésében  az  áldozati  rituálé 
úgy változik meg, hogy a létből való kivonás helyébe a kommunió lép: 
az odaadott adomány visszaadományozása. És ebben a visszaadomá­
nyozásban Isten vallomása fogalmazódik meg: én a Testvéretek vagyok – 
ahogyan József mondta (Ter 45,4). És emiatt az ő köszöntése a béke, a 
salom volt. Én vagyok a ti Atyátok. Erről a kommunióról tesz vallomást 
az 1Jn 1,3: „és a mi közösségünk pedig az Atyával, és az Ő Fiával, Jézus Krisz­
tussal.”

2.2. A Bárány a Jelenések könyvében

Az evangéliumban található pászka motívum alkalmazásával és e pász­
ka motívumnak az Eucharisztiával való kapcsolata révén léphetünk át a 



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 61

Jelenések könyvének a vizsgálatához, hogy ott  megtaláljuk az eucha­
risztikus motívumot. A Jelenések könyvének ugyanis egyik legfőbb sze­
replője a Bárány. A Jel 5,6-ban ez áll: a  „Bárány állt, mintegy megölve”, 
ἀρνίον ἑστηκὸς ὡς ἐσφαγμένον (arnion hesztékosz hósz eszphagmenon).  
Az 5,12-ben a τὸ ἀρνίον τὸ ἐσφαγμένον (to arnion to eszphagmenon) ki­
fejezést találjuk:  „a Bárány, akit megöltek”. A 13,8-ban a megölt Bárány 
Élet  könyvéről  van  szó:  ἐν  τῷ  βιβλίῳ  τῆς  ζωῆς  τοῦ  ἀρνίου  τοῦ 
ἐσφαγμένου (en tó biblió tész dzóész tu arniu tu eszphagmenu).

Ezen a három helyen szereplő Bárány epitetonja az ἐσφαγμένον (es­
fagmenon), a nyakaelvágottság, a megöltség. Első reflexióként a 4. Ebed-Jah­
ve dallal  asszociálódik,  az Iz 53,7-tel:  „Mint  a  Bárány,  amelyet  leölésre  
visznek.”  Ez a Bárány helyettesítő áldozat. Az Iz 53,10 így írja le az Ő 
sorsát:  „odaadja  engesztelő  áldozatul  életét”. Azonban  ez  az  asszociáció 
nem meríti ki a Bárány jelentését, hiszen ugyan ez a Bárány következe­
tesen megölt  bárányként  szerepel  ezeken a helyeken,  de  ugyanakkor 
egy másik, ezzel kontrasztban álló epiteton is kíséri. Az 5,6-ban a cse­
lekménye jelzi ezt az epitetont, az „állt”, a ἑστηκὸς (hesztékosz). Az állá­
sa az Emberfia helyzetét idézi fel, aki az Ősöregtől hatalmat, méltóságot 
és uralmat kap, mégpedig isteni mértékkel. Ezt a helyzetet látja István 
vértanú az égre föltekintve: Jézust,  mint aki áll  (vö. ApCsel 7,56). Az 
álló  pozíció  az  uralmi  helyzet,  az Isten-uralmi  méltóság.  Ugyanezt  a 
méltóságot fejezi ki az 5,12-ben „a Bárány, akit megöltek” mondathoz csa­
tolt himnusz: „övé a hatalom, övé az erő, övé a méltóság.” És hasonlatosan a 
13,8-ban a megölt Bárány az Élet Ura, mert övé az élet könyve.

Az élettel  való összekötöttsége és az uralmi pozíciója pedig és az 
idézett mondatok párhuzamosítása a Kiv 12,2 illetve 6. 8. és 10. versre is 
utalást tartalmaz és összekapcsolja ezeket mondatokat: „Vegyen minden­
ki egy-egy bárányt, estefelé vágja le azt Izrael fiainak egész sokasága, a húsát  
pedig egyék meg, semmi se maradjon belőle.”

A Jelenések könyve Báránya tehát pászka-bárány. A pászka-bárány 
is áldozat, de nem egészen elégetett, vagy ha egészen elégetett, mégsem 
lett uralma felette a pusztulásnak, hanem ételként visszakapott áldozat 
Ő. Az egészen elégetettség az áldozat elkülönítése, kivonása a világból, 
a Divínum transzcendenciájának kifejezése. Az áldozati étkezés viszont 
az istenséggel való közösség megvallása. Az 1Kor 10,20 ezt a közösséget 



62 Takács Gyula

így fejezi ki: „Nem akarom, hogy a démonokkal legyetek közösségben.” 
Az Úr kelyhének vételét szembeállítja a démonok kelyhének vételével, 
vagyis az eucharisztikus étkezés az Istennel való kommunió. Az Isten­
nel való kommunió pedig eucharisztikus karakterű, a pászka-bárány ét­
kezése. Egy távolabbi hasonlat, az 1Kor 6,15 sk. a szakrális prostitúciót 
állítja szembe az eucharisztikus étkezéssel: „Aki az Úrral egyesül, egy test  
vele.”

A Jelenések könyvében található Bárány szereplése a pászka karak­
ter mellett a pásztor karaktert is magán viseli. A pászka karakter, azaz 
Bárány karakter, ahogy láttuk, a kommunió kifejezése, és ugyanennek a 
kommuniónak a kifejezése a pásztor karakter is. A Bárány ugyanis kísé­
retével együtt szerepel. Szerepel úgy, mint akit az udvartartás vesz kö­
rül a 7,9-ben: „Minden nemzetből, törzsből, népből és nyelvből álltak a Trón  
és a Bárány előtt.” Szerepel úgy, mint ruha, amely szintén a kíséret kifeje­
zése a 7,13 és 14-ben: „hosszú fehér ruhába öltözöttek, fehérre mosták ruháju­
kat a Bárány vérében.” A Bárány vére a Divínumot kifejező fehér, a ruha. 
És kifejezetten pásztor terminussal találjuk a 7,17-ben: „királyi széken tró­
noló Bárány lesz a pásztoruk”. A 14,1-ben pedig a Mester és tanítványai 
képe fogalmazódik meg: „A Bárány a Sion hegyén állt és vele a száznegy­
vennégyezer, akinek homlokára volt írva az Ő neve.” A 14,1 így folytatja ezt 
a képet: „követik a Bárányt, amerre csak megy” – Isten és a Bárány zsengé­
jeként írja le őket. A tanítványok követő és Vele lévő magatartása feje­
ződik ki ezekben a mondatokban. És végül a még bensőségesebb egy­
ségkép,  a  menyegző  képe,  amely  a  19,7-ben  így  hangzik:  „Eljött  a  
Bárány menyegzőjének napja, és a jegyese felkészült.” A 19,9: „Boldogok, akik  
hivatalosak a Bárány menyegzős lakomájára”. A 21,9-ben:  „Megmutatom a  
menyasszonyt, a Bárány jegyesét.” És a Jegyes a mennyei Jeruzsálem, ahol 
a 21,22 szerint az Úr, a Mindenható a Templom, és a Bárány. A 21,23-
ban:  „Isten fényessége világítja meg és lámpása a Bárány.” A 22,1–2-ben a 
kép tovább lép és az együttlakás helye, a város szimbóluma fogalmazó­
dik meg: „Az élet vizének folyója Isten és a Bárány trónjából fakadt, a folyó  
mindkét partján az élet fája.” A 22,3-ban: „Nem lesz többé átok a városon, ha­
nem Isten és a Bárány királyi széke áll benne, és szolgái szolgálnak neki, látni  
fogják az Ő arcát és homlokukon lesz az Ő neve.”



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 63

Mindezek a helyek arra a következtetésre vezetnek, hogy a Bárány­
ként megnevezett Krisztus a Jelenések könyvében az unió, az emberrel 
való unió eucharisztikus Báránya. A 3,20-ban az eucharisztikus unió így 
fejeződik ki:  „Az ajtónál állok és zörgetek. Ha valaki meghallja szavamat és  
kinyitja az ajtót, bemegyek hozzá, vele étkezem, Ő meg énvelem.” A mondat 
felidézi az Énekek éneke 5,2-t, de összekapcsolható a Lk 22,9 és követ­
kező verssel, a Mk 14,25 és a Mt 8,11-gyel is. Ez a mondat nem a parúzi­
ában eljövő Krisztus eszkatologikus eseményét fogalmazza meg, hanem 
a perszonális kommuniót fejezi ki, amely az eucharisztikus jelenlétben 
valósul meg. Az Eucharisztiában Jézus nem vendég, hanem vendéglátó, 
ahogyan volt az emmauszi tanítványok esetében, és ahogyan történt a 
Tibériás tavi halfogás sikertelenségét követő reggeli étkezés alkalmával 
is. A 2,17-ben ez a mondat áll: „A győztesnek elrejtett mannát adok.” Ez a 
mondat  szembehelyezkedik a 2,14-ben található pogány áldozati  hús 
vételével. Az „elrejtett” szó felidézi azt a zsidó hagyományt, amely sze­
rint a mannát a messiási időkig az Égben őrzik. De ha a Manna az Isten 
alászállása az emberhez, és az Isten egyesülése az emberrel, akkor ez az 
egyesülés tárul föl Krisztusban. Ő a Manna, az Égből adott, az Égben el­
rejtett, amit a győztes megkap. Az 1Kor 10,3 így hangzik: „Mindnyájan  
ugyanazt a lelki eledelt ették és mindnyájan ugyanazt a lelki italt itták, ittak  
ugyanis az őket követő lelki Sziklából, a Szikla pedig Krisztus volt.” Krisztus 
tehát a Manna, vagyis ezt a mondatot is eucharisztikus értelemben ol­
vashatjuk. A 12,6-ban ez áll:  „ott táplálják őt ezerkétszázhatvan napig.” A 
jelenet a pusztában történik, a táplálás pedig a mannát idézi fel, a man­
nán keresztül pedig az Eucharisztiához érkezünk. Így értelmezi ezt a 
mondatot Feuillet, Prigent, Giesen is. A 14,14-ben ezt olvassuk:  „Ekkor  
az asszony két sasszárnyat kapott, hogy a pusztába repüljön a saját helyére,  
hogy ott táplálják egy ideig, és időkig és félideig, távol a kígyótól.” A pusztá­
ban táplált asszony az Egyház Eucharisztiával éltetett transzcendens va­
lósága a világban, azoké, akikről Krisztus azt mondta: „a világban vagy­
tok, de nem a világból”, akiknek azt mondta:  „Maradjatok bennem” – és  
belőlem maradandó lesz az életetek.  Az Egyház ideje a parúziáig az Éden 
kontrasztja, a puszta, ezt a pusztát azonban Isten szövetségi hűsége, a 
tápláló  Manna,  az  Eucharisztia  a messiási  üdvösség helyévé teszi.  A 
21,6-ban ez áll: „A szomjazónak ingyen adok az élet forrásának vizéből.” Ez a 



64 Takács Gyula

mondat jelenlegi adományt fejez ki, ugyan a δώσω (dószó) futurum alak, 
azonban itt a futurumot inkább, mint logikai futurumot kell érteni. A 
futurum azt akarja kifejezni, hogy biztosan megtörténik a cselekmény, 
nem pedig a cselekmény távoliságát jelzi.  És így,  mint jelenlegi  ado­
mány, szakramentális értelmezésre ad lehetőséget. Az Élet Forrásának 
vize az eucharisztikusan önmagát odaadott Jézus. A 21,7 ehhez a mon­
dathoz hozzájárulva és ezt az értelmezést erősítve így hangzik: „A győz­
tes örökölni fogja ezeket.” Az „ezeket”, a ταῦτα (tauta) mutató névmás pe­
dig a következő mondatra utal, amely mondat az Istennel való közösség 
megfogalmazása: „Én Istene leszek, ő meg a fiam.” Ebben a mondatban a 
nátáni jövendölés, az 1Sám 7,17 allúziója ismerhető fel, a mondat tartal­
ma a szövetségi unió. A szövetségi unió, mint az Eucharisztiában most 
önmagát odaadott Isten hűsége és cselekménye fogalmazódik meg.

A 22,17 és  20-ban a Jelenések könyvét záró rítusban valószínűleg 
szintén  eucharisztikus  étkezésre  való  utalást  találunk:  „A  Lélek  és  a  
menyasszony hív: Jöjj el!” A maranatha, a  „jöjj el” abban való bizakodás, 
hogy az Úr prezenciája realitás. A görögben az imperfektum imperatí­
vusa áll ezen a helyen és nem az aoristos imperatívusa. Az ἔρχου (erkhu), 
az imperfektum imperatívusa olyan cselekményt parancsol, amely cse­
lekmény már korábban is  folyamatban volt,  és  ennek a folyamatnak 
folytatását kívánja meg. A „jöjj el” tehát olyan jelenlétet kér, amely már 
jelen van, vagyis reális, és egyben ennek a jelenlétnek a tartósságát feje­
zi ki. Bornkamm, Prigent és Giesen is így értelmezi ezt a mondatot. Ez­
zel a mondattal összekapcsolódik a válasz szava: „Igen, hamar eljövök” =  
Maran átha. A „hamar eljövök” az Úr jelenlétét dokumentálja, azaz szak­
ramentális liturgiának a kontextusába helyezi ezt a mondatot. Az egész 
22,6–21 liturgikus kontextusra utal.

Liturgiával,  Eucharisztia  ünneplésével  zárul  eszerint  a  Jelenések 
könyve,  amely könyv liturgiával  és minden bizonnyal eucharisztikus 
ünnepléssel kezdődött is. Hiszen a könyv szerzője a kezdő látomásban, 
az „úri napon” (Jel 1,10) látja az Urat, úgy látja Őt, mint liturgikus öltö­
zetbe öltözött Főpapot, akinek Szentélye, világító lámpásai az Őt körül­
vevő kandeláberek, de amelyeknek fénye a kezében tartott csillagokból 
árad, és a csillagok, az Egyház szimbóluma, az Ő kezéből, aki a Fény, 
Tőle nyerik a ragyogást, és ez az Eucharisztia. Az Eucharisztia: egynek 



Az Eucharisztia Szent János evangéliumában és a… 65

lenni azzal, aki egyetlen és azonos önmagával. Egynek lenni azzal, aki 
az Élet, aki a Szent, az Erős, az Isten. Egynek lenni pedig azért lehet, 
mert Ő egy lett velünk, mert Ő odaadta önmagát, mert kezébe vett ben­
nünket. Ezért az Ő fénye áthatotta és tündöklő csillaggá tette lényünket. 
Mert itt van közöttünk, azért felragyognak életünk tettei, mint tündöklő 
kandeláberek, és az Ő fényét hirdetik ezek a lángok. Mert szeretett ben­
nünket, azért megszületett a Szeretet. Mert közösséget bírunk az Atyá­
val és az Ő Fiával,  Jézus Krisztussal,  azért megszűnt a gyűlölet,  és a 
testvérek testvérek lettek.

Összegzésként azt mondhatjuk: a Szent János evangélium és hozzá 
kapcsolódóan a Jelenések könyve többletet ad az Eucharisztiával kap­
csolatosan. Ez a többlet az Eucharisztia benső, misztikus története, az 
Eucharisztia misztériuma. Nem azt mondják el, ami történt, hanem azt 
mondják el, ami történik, ami megtörténik Eucharisztiaként az Eucha­
risztiából. Ez a misztérium pedig a kommunió: az Isten és az ember ti­
tokzatos, de valóságos egyesülése. Az az unió, amelyről a Szent János-i 
irodalom talán leggyönyörűbb mondata, mindenképpen legtündöklete­
sebb krédója beszél az 1Ján 1,3-ban:  „Amit láttunk és hallottunk, azt hir­
detjük nektek, hogy ti is közösséget bírjatok velünk. És a mi közösségünk pedig  
az Atyával és az Ő Fiával, Jézus Krisztussal.” Kettős közösség ez: egység 
Isten és az ember között, és ebben az egységben az ember rátalálása em­
bertársára, mint testvérre. Ez az Eucharisztia története, a benső történet, 
az Eucharisztia misztikája.

Irodalom

SALVATORE ALBERTO PANIMOLLE, Lettura pastorale del vangelo di Giovanni I–III., 
Bologna 2002.
JVES SIMOENS, Selon Jean, Bruxelles, 1997.
HEINZ GIESEN, Die Offenbarung des Johannes, Regensburg, 1997.
PIERRE PRIGENT, L’Apocalypse de Saint Jean, Genève 2000.



PERENDY LÁSZLÓ

Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent 
Cyprianus karthágói püspök 63. számú levele

Cyprianus-t 248/49-ben választották meg szülővárosa, Karthágó püspö­
kének. 258. szeptember 14-én szenvedett vértanúhalált. Püspökségének 
egy évtizede során számos traktátust írt, amelyek részben apologetikai, 
részben pedig aszketikus, pasztorális témájúak. 65 levele maradt ránk. 
A hozzá írt leveleket is tartalmazó gyűjtemény 81 művet számlál.1 A le­
velek némelyike külön értekezésnek tekinthető. Ilyen az is, amelyet a 
gyűjteményekben hagyományosan a 63-as számmal jelölnek.2 Cypria­
nus  ezt  valószínűleg  253  őszén3 írta  Biltha város4 püspökének, 
Caecilius-nak. Ez a legrégebbi mű, amely kizárólag az Eucharisztiával 

1 Lásd BAYARD, L. C. (ed.), Saint Cyprien: Correspondance, Tomes I–II (Collection des 
Universités de France), Les Belles Lettres, Paris 1962; CLARKE, G. W. (tr.), The Letters of  
St. Cyprian of Carthage (Ancient Christian Writers, 46), Newman Press, New York – 
Mahwah/N.J. 1986;  HARTEL, G. (ed.)  S. Thasci Caecili  Opera Omnia (CSEL), Apud C. 
Geroldi Filium Bibliopolam Academiae, Wien 1871. 

2 Magyar  nyelven  alapos  összefoglalás  olvasható  róla  Dolhai  Lajos 
liturgiatörténeti  munkájában:  Az ókeresztény  egyház  liturgiája.  A  liturgia  fejlődése  az  
egyházatyák írásainak tükrében, Jel Könyvkiadó, Budapest 2001. A levélről szóló fejezet 
címe: Szent Cypranus levele az Eucharisztiáról (55–60).

3 Cyprianus műveinek kronológiájáról lásd MONCEAUX, P.,  Chronologie des oeuvres  
de st.  Cyprien et des conciles africains du temps, in  Revue de philologie,  de littérature et  
d’histoire  anciennes 24  (1900)  333köv.;  NELKE,  L.,  Die  Chronologie  der  Korrespondenz  
Cyprians und der pseudocyprianischen Schriften ad Novatianum und  liber de rebaptismate 
(diss.), Thorn 1902.

4 Afrika településföldrajzáról lásd LEPELLEY, C., Les cités de l’Afrique romain au Bas-
Empire (2 vols.), Institut des Etudes Augustiniennes, Paris 1979–1981.



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 67

foglalkozik.5 Kifejezetten azzal a céllal íródott, hogy elítélje azt a hetero­
dox hátterű gyakorlatot, amelynek képviselői kenyérrel és csak vízzel 
próbálták  az  Eucharisztiát  ünnepelni.6 Az  Eucharisztiával  foglalkozó 
műveknek abba a csoportjába sorolható, amelyek ezt a szentséget a re­
gula fidei egy elemeként szemlélik, mégpedig kifejezetten azzal a céllal, 
hogy bemutatásával cáfolják az eretnek tanítást.7

Az ókeresztény korban nem jött létre olyan eretnekség, amely az Eu­
charisztia lényegét tagadta volna. Kizárólag a szentség materia-jával kap­
csolatban keletkeztek viták. A kenyér használatára vonatkozóan alig fo­
galmazódott meg az ortodox tanítástól eltérő vélemény. Többek között 
az egység kifejezésére is igen alkalmas szimbólumnak tartották. A bor 
használatával kapcsolatban azonban már több csoport és többféle okból 
fogalmazott  meg  ellenvetéseket.  Gaudentius püspök  előde,  Bresciai 
Filaster az  eretnekségekről  385  táján  írt  művében  nevezi  őket  így: 
Aquarii.

Az  ún.  aquariánus nézet  többféle  heterodox  tendenciájú  csoport 
gyakorlatában is megjelenik. Radikális aszkézist folytató bizonyos cso­
portok a bort teljesen elvetették, még az Eucharisztiában is. Voltak to­
vábbá  olyan  millenarista  elképzelések,  amelyeknek  képviselői  a  Mt 
26,29-re hivatkozva („Mondom nektek,  mostantól  nem iszom a szőlő 
terméséből addig, amíg majd az újat nem iszom veletek Atyám országá­

5 Az  Eucharisztiáról  a  korai  egyház  gyakorlatában  lásd:  RORDORF,  W.  et  al., 
L’eucharistie des premiers chrétiens  (Le Point Théologique 17), Beauchesne, Paris 1976. 
Ebben a tanulmánygyűjteményben Raymond Johanny ír Cipriánról (151–175). A III. 
század  karthágói  liturgiájának  megismeréséhez  nélkülözhetetlen  Victor  Saxer 
munkája: Vie liturgique et quotidienne à Carthage vers le milieu du IIIe siècle. Le témoignage  
de  Saint  Cyprien et  de  ses  contemporains  d’Afrique (Studi di Antiquità  Cristiana, 29), 
Pontificio  Istituto  di  Archeologia  Cristiana,  Città  de  Vaticano,  1969,  19842.  A  63.  
levéllel sokat foglalkozik a 7. fejezet: La synaxe eucharistique (189–263).

6 Lásd  SHEERIN,  D.  J.,  The Eucharist (Message of  the Fathers of  the Church,  7), 
Michael Glazier, Wilmington/Del 1986, 255–257.

7 D. J. Sheerin gyűjteményében még a következő szerzőktől szerepelnek olyan 
jellegzetes  szövegrészletek,  amelyek  kifejezetten  ezzel  a  céllal  íródtak:  Irenaeus, 
Tertullianus, Optatus, Alexandriai Theophilosz, Alexandriai Cirill, Aranyszájú Szent 
János, Kürroszi Theodórétosz.



68 Perendy László

ban.”8) utasították el a bor használatát, illetve halasztották el Krisztus 
ezeréves országának eljöveteléig. Gnosztikus és más csoportok az isteni, 
avagy mennyei összetevőt szimbolizáló bornak,  és az emberi,  földies 
összetevőt jelképező víznek valójában az összekeverését vetették el, te­
hát nem önmagában a bort vagy a vizet tekintették oda nem illőnek. D. 
J.  Sheerin  elképzelhetőnek  tartja,  hogy  először  Alexandriai  Kelemen 
hangsúlyozta a bor és a víz összekeverésében rejlő szimbolikus jelen­
tést. A gnosztikusokat és ebionitákat pedig Irenaeus cáfolja, a millena­
rista elképzelést például Aranyszájú Szent János. Ciprián nem foglalko­
zik  az  aquariánus  gyakorlat  mögött  rejtőző  elképzelésekkel, 
ugyanakkor az egyházi hagyomány normatív szerepét hangsúlyozza, és 
megmagyarázza a bor és víz keverésének szimbolizmusát.9 Ciprián te­
hát egyértelműen elítéli  az eucharisztia végzésének ezt a gyakorlatát, 
nem beszél azonban arról, hogy mi ennek az elvetendő gyakorlatnak az 
eredete, illetve célja.

A 63. számú levél Guilelmus Hartel szövegkiadásában 19 rövid feje­
zetre van osztva.10 A levél elején a következő felirat szerepel: Cyprianus  
Caecilio fratri s. Azonban a levél több részletéből is kiderül, hogy cím­
zettje  nemcsak  Caecilius püspök,  hanem a  teljes  püspöki  kollégium. 
Ilyenek például:  de antecessoribus nostris (XVII 2),  officio sacerdotii nostri 
(XIX),  si  sacerdotes  Dei  et  Christi  sumus (XVIII  3).  Amint  említettük, 
Caecilius valószínűleg Biltha város püspöke, aki – Cyprianus más leve­
leinek tanúsága szerint – legalább két zsinaton vett részt.  Ha pedig a 
püspöki kollégium valamennyi tagjának szól, tehát enciklika-jellegű11 a 

8 A tanulmányban található magyar nyelvű szentírási szövegek forrása: GÁL F. (et  
alii),  Biblia,  Szent  István  Társulat,  Budapest  2005.  A zsoltárok számozása  is  ezt  a 
kiadást követi.

9 SHEERIN, D. J., i. m. 237–238.
10 Ebben  a  kiadásban a  szövegrészek  pontosabb  beazonosítása  a  sorszámozás 

segítségével lehetséges. A 19 fejezetre való felosztást alkalmazza Le Chanoine Bayard 
és  G.  William  Clarke  is,  azonban  bizonyos  fejezeteket  több  részre  osztanak.  A 
továbbiakban Bayard számozási rendszerét fogom követni, aki római számmal jelöli 
a fejezeteket és arab számmal az egyes fejezetek részeit. 

11 Az enciklika-jelleg  kitűnik  például  a  következő  részletből:  de hoc  quoque  ad  
collegas nostros litteras dirigamus (XVII 2).



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 69

levél, miért nevezi meg Caecilius-t név szerint? Semmi jel nem utal arra, 
hogy  Caecilius maga tévedett  volna e  tekintetben.  Az első  fejezetből 
azonban kiderül, hogy más püspökök viszont lehettek tévedés áldoza­
tai. G. W. Clarke úgy véli, hogy a levél műfaja által megkövetelt dedica­
tio-ban egy vezető szerepet játszó és megbízható kollégát kívánt megne­
vezni Cyprianus.12

A levél elején Cyprianus kijelenti, hogy a püspökök többsége nem 
téved ebben a kérdésben, azonban lehetnek néhányan, akik nem köve­
tik az Úr Jézus rendelkezéseit. Levelének célja tehát a következő:  ut si  
qui in isto errore adhuc tenebatur, veritatis luce perspecta ad radicem adque  
originem traditionis dominicae revertatur. Arról csak nagy általánosságban 
szól, hogy hol és kik tévednek. G. W. Clarke nem tartja kizártnak, hogy 
montanista csoportról van szó. Erre Tertullianusnak egy olyan műve ad 
alapot, amely már montanista korszakában íródott, ahol ezt írja a katoli­
kusokról: arguunt nos (…) nec quid vinositatis vel edamus vel potemus (De 
ieiun. 1,4).

Cyprianus hangsúlyozza, hogy ezt a levelet isteni inspirációra és pa­
rancsra írta: sed quando aliquid Deo inspirante et mandante praecipitur.

Érdemes felfigyelni  a  következő kifejezésre:  calix  (…) mixtus  vino  
offeratur.13 A  folytatás  is  mutatja,  hogy  mondanivalójának  lényege:  a 
bort nem szabad elhagyni. Céloz a másik fajta tévedésre is, tehát lehet­
tek olyanok is, akik a vizet hagyták el az Úr kelyhéből. Ő azonban azok­
hoz szól, akik a bort hagyták el. Őket nyilván nem kellett meggyőzni ar­
ról, hogy a víz szükséges. A 3. fejezettől kezdődően szentírási példákkal 
bizonyítja okfejtését:  sanguis (…) qui scripturarum omnium sacramento ac  
testimonio praedicetur. A tipológiára épülő érvelésének lényege, hogy az 
Ószövetség alakjai közül Noé, Melkizedek, Ábrahám és Júda misztikus, 
rejtett formában már megjelenítették azt az igazságot, amelyet az Újszö­
vetség világosan fogalmaz meg.14

12 CLARKE, G. W., i. m. 291.
13 Részletes elemzés:  WILLIS, G. G.,  St. Cyprian and the Mixed Chalice, in Downside  

Review 339 (1982) 110köv. 
14 Cyprianus exegetikai módszereiről, amelyek közül legfontosabb volt a tipológia 

alkalmazása, lásd  FAHEY, M. A.,  Cyprian and the Bible.  A study in third-century exegesis 
(Beiträge zur Geschichte der biblischen Hermeneutik, 9), J. C. B. Mohr, Tübingen 1971.



70 Perendy László

Az Ószövetség prófétai alakjaira Cyprianus a sacramentum szót hasz­
nálja. A Noé történetében megjelenő ebrietas motívum bizonyos elemei 
párhuzamba állíthatók Krisztus szenvedésével: az Úr  passio-ja15 (amibe 
Cyprianus az utolsó vacsorát is beleérti) magába foglalta a szenvedés 
kelyhének kiürítését és a kereszt mezítelenségét is.

Melkizedek története gazdag forrást jelentett a patrisztikus exegézis 
számára.16 Azonban már a zsidó gondolkodásban is fontos szerepet ját­
szott,  a qumráni tekercsekben például 13 töredék foglalkozik vele. A 
rabbinikus és gnosztikus irodalomban is kedvelt volt. A Genezis mellett 
Cyprianus a Szentlélektől ihletett 110. zsoltárra is utal: „Az Úr megeskü­
dött és nem bánja meg: »Te pap vagy mindörökké Melkizedek rendje 
szerint«”. Kiemeli, hogy Melkizedek a Fenséges Isten papja volt, való­
ban kenyeret és bort ajánlott fel,  és papi funkciót gyakorolt akkor is, 
amikor megáldotta Ábrahámot. Majd felteszi a kérdést:  Nam qui magis  
sacerdos Dei summi quam Dominus noster Iesus Christus qui sacrifìcium Deo 
patri optulit et optulit hoc idem quod Melchisedech optulerat, id est panem et  
uinum, suum scilicet corpus et sanguinem.

Ábrahám alakjának üdvtörténeti fontosságát a  Galatákhoz írt levélre 
hivatkozva emeli ki Cyprianus, és hangsúlyozza, hogy az Ábrahámnak 
adott áldás az utódaira, vagyis az Istenben hívőkre is átszállt. Ezt magá­
nak  Krisztusnak  szavai  is  tanúsítják,  amelyeket  Zakeusról  mondott: 
Salus hodie domui huic facta est, quia et hic filius est Abrahae (Lk 19,9). Az 
Ábrahámnak átadott kenyér és bor az áldással együtt Ábrahám fiainak, 
vagyis a keresztényeknek is birtokába került. A kenyér és a bor szimbo­
likus felajánlása előre jelezte Krisztus valóságosan beteljesedett önfel­
ajánlását és keresztáldozatát, amelyeket a keresztényeknek következés­
képpen ugyanezekkel az elemekkel kell megjeleníteniük.

Szintén a Szentlélek szólt Salamon által (Péld 9,1–5), ahol egyértel­
műen vízzel kevert borról van szó: Sapientia (…) miscuit in cratera uinum  

15 Lásd  TAILLE, M.  DE LA, Les sens du mot  passio dans la lettre 63 de s. Cyprien, in 
Recherches de science religieuse 21 (1931) 576köv.

16 Lásd  BARDY,  G.,  Melchisédech dans  la  tradition patristique,  in  Revue  biblique 35 
(1926) 496köv.; 36 (1927) 25köv;  HORTON, F. L.,  The Melchizedek Tradition, Cambridge 
University Press, Cambridge 1976; G. WUTTKE, Melchisedech der Priesterkönig von Salem, 
Topelmann, Giessen 1927.



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 71

suum. A Bölcsesség tevékenységének egyes elemei: az áldozati állatok 
levágása, lakoma előkészítése és szolgáinak, vagyis az apostoloknak el­
küldése.  A Bölcsesség meghívása  így hangzik:  Venite  et  edite  de  meis  
panibus et bibite uinum quod miscui uobis. Cyprianus így foglalja össze a 
vinum mixtum szükségességének bizonyítását: Vinum mixtum declarat, id  
est,  calicem Domini  aqua  et  uino mixtum prophetica  uoce  praenuntiat,  ut  
adpareat in passione dominica id esse gestum quod fuerat ante praedictum. A 
prófétáló Salamon szavainak beteljesedéséhez szükséges tehát a prófé­
cia valamennyi elemének pontos megvalósulása az eucharisztikus áldo­
zat előkészítése során.

Negyedik ószövetségi tüposzként Júdát említi Cyprianus. A Terem­
tés könyvének végén, Jákob áldásában szerepel, hogy Júdát dicsérni fog­
ják testvérei és leborulnak előtte, továbbá menekülő ellenségeinek nya­
kán  fog  taposni.  Krisztus,  a  Júda  törzséből  származó  oroszlán  a 
keresztet hordozva taposta el a halált, majd szenvedése végeztével el­
nyugodott, feltámadva pedig a nemzetek reménységévé vált. A prófécia 
eleme még a következő kijelentés is:  Lauabit in uino stolam suam et in  
sanguine uuae amictum suum (Ter 49,11). Cyprianus felfogásában Júda és 
Krisztus alakja mintegy egybeolvad. A fejezet végén Cyprianus szónoki 
kérdés formájában vonja le a végkövetkeztetést, vagyis hogy Júda alak­
jában is megjelenik az önmagát feláldozó és a halált legyőző Úr előképe, 
akinek kelyhében a bornak kell vérré változnia:  quid aliud quam uinum 
calicis dominici sanguis ostenditur?

Cyprianus hivatkozik Izajás prófétára is.  Iz 63,2-ben ezt olvassuk: 
„Miért  vörös  hát  rajtad  a  ruha,  s  öltözeted  miért  olyan,  mint  a 
szőlőtaposóké?” A püspök ezt a próféciát is Krisztusra és választottjaira 
vonatkoztatja. Szintén Izajásra hivatkozik (Iz 48,21) a zsidók megtérése 
kapcsán: „A kősziklából fakasztott nekik vizet, megrepesztette a sziklát, 
és  víz  fakadt  belőle.”  Krisztus,  a  szikla,  valóban megnyilt,  amikor  a 
katona  lándzsájával  megnyitotta  oldalát.  A  Jn 7,37köv.17 alapján 
azonban bizonyítja, hogy ez a prófécia nem az Eucharisztiára, hanem a 
keresztségre  vonatkozik,  ami viszont  előfeltétele  az  Eucharisztia 
vételének: per baptisma [...] spiritus sanctus accipitur et sic [...] ad bibendum  

17 „Aki szomjazik, jöjjön hozzám, és igyék, aki hisz bennem: belsejéből,  az Írás 
szava szerint, élő víz folyói fakadnak.”



72 Perendy László

calicem Domini pervenitur (VIII 4). Tehát két külön szentségről van szó, 
és  az  Eucharisztia  előképeként  nem alkalmazhatók  azok  a  szentírási 
helyek, amelyek egyértelműen a keresztségről szólnak. A Jn 4,14-ben a 
szamariai asszonynak mondott jézusi szavak18 is nyilván a keresztségre 
vonatkoznak, amelyet csak egyszer lehet felvenni. Cyprianus tehát arra 
törekszik,  hogy  az  aquariánusok  által  az  Eucharisztiára  helytelenül 
kisajátított  szentírási  helyeket  egyértelműen  a  keresztségre 
vonatkoztassa.

A 9. fejezet elején szükségtelennek ítéli további példák felsorolását: 
Dominus [...] aquam uitae aeternae, praeceperit credentibus in baptismo dari,  
calicem  uero  docuerit  exemplo  magisterii  sui  uini  et  aquae  coniunctione  
misceri. Krisztus  tanítását  pedig  egyértelműen  megtalálhatjuk a Mt 
26,27–29-ben:  Calicem etenim sub die passionis accipiens benedixit et dedit  
discipulis suis dicens: „Bibite ex hoc omnes. Hic est enim sanguis testamenti,  
qui pro multis effundetur in remissionem peccatorum. Dico uobis, non bibam 
amodo ex ista creatura uitis usque in diem illum quo uobiscum bibam nouum  
in regno patris mei”. A bor jelenléte nélkül nem mutatható be az Úr áldo­
zata, és az Atya országában sem ihatjuk Krisztussal az új teremtés borát, 
ha az Atyának bemutatott áldozatunkban nem ajánljuk fel Krisztus bo­
rát. 

A 10. fejezetben főleg Szent Pál szavaira épít Cyprianus. Őt különle­
ges módon választotta ki az Úr, és arra küldte, hogy hirdesse az evan­
gélium igazságait, tehát az ő szava rendkívüli súllyal esik a latba. Nem 
férhet kétség ahhoz, hogy ő megbízhatóan őrzi és adja tovább az Egy­
ház tradícióját.  Nos,  ő  pontosan ugyanígy számol  be az Eucharisztia 
alapításáról, mint Máté evangéliuma. A püspök teljes terjedelemben idézi 
az  1. Korintusi levél 11. fejezetének az Eucharisztiára vonatkozó részét, 
ahol pedig egyértelmű Jézus kijelentése: Hic calix nouum testamentum est  
in meo sanguine. Aki tehát nem követi pontosan Jézus tetteit és utasítása­
it, vagyis nem önt bort a kehelybe, súlyosan eltér az isteni tanítástól. En­
nek súlyos következményeit a Gal 1,6–9-et idézve szemlélteti, amelynek 
konklúziója: Si  qui  uobis  adnuntiauerit  praeterquam  quod  accepistis,  
anathema sit.

18 „De aki abból a vízből iszik,  amelyet  én adok, az nem szomjazik meg soha 
többé, mert a víz, amelyet én adok, örök életre szökellő vízforrás lesz benne.”



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 73

Ha tehát még maga az Apostol, vagy egy égből küldött angyal sem 
térhet el büntetlenül a krisztusi tanítástól, akkor érthetetlen, hogy mi­
lyen jogon próbálnak némelyek csak vizet tenni az Úr kelyhébe, hiszen 
a víz önmagában nyilvánvalóan alkalmatlan arra, hogy Krisztus vérét 
megjelenítse. A 11. fejezet további részében Cyprianus a Zsolt 23,5 (Ca­
lix tuus inebrians perquam optimus) exegézisével vezeti be a sobria ebrietas 
témáját. Krisztus vére lelki józanságot okoz, és általa elfeledjük a régi 
embert,  cselekedeteivel  együtt.  Örömet  szerez,  de  csak akkor,  ha  ra­
gaszkodunk az Úr parancsolataihoz.

A 12. fejezetben Cyprianus az Úr kánai csodájára hivatkozva fejti ki, 
hogy Izrael háza eljátszotta az Istentől kapott örökséget. A borrá változ­
tatott víz Isten új népét, a pogányokat szimbolizálja.  Ők gyülekeznek 
arra a menyegzőre, amelyen Krisztus és az ő Egyháza lép frigyre egy­
mással.

A 13. fejezetben először a bor és víz keverésének szimbolizmusával 
foglalkozik a püspök. A keverés révén a bor mintegy „hordozza” a vi­
zet, ahogyan Krisztus, kiontott vérét feláldozva, hordozta népének bű­
neit. A víz hozzákeverése a borhoz azt jeleníti meg, hogy Krisztus egye­
sült  népével.  Ahogyan az  összekevert  bor  és  víz  nem választható el 
többé egymástól, Krisztus és az ő Egyháza közötti szeretetkapcsolat is 
megbonthatatlan. Az egységet önmagában sem a bor, sem a víz nem 
szimbolizálhatja,  hanem  éppen  keveredésük,  amihez  természetesen 
mindkettőre szükség van. Ha csak bor lenne a kehelyben, akkor csak 
Krisztus vére lenne jelen, ha pedig csak víz, akkor csak az ő népe. Az is­
teni  misztérium  megjelenítése  nem  valósulna  meg  keverés  nélkül: 
Quando  autem  utrumque  miscetur  et  adunatione  confusa  sibi  inuicem  
copulatur, tunc sacramentum spiritale et caeleste perficitur. A keveredés, az 
alkotóelemek egyesülése szükséges az Úr testének megjelenítéséhez is. 
Hiszen a kenyér létrejöttéhez lisztre és vízre egyaránt szükség van. A 
kenyér a keresztények népét is szimbolizálja: ahogyan a számtalan meg­
őrölt  búzaszem  egy  kenyérré  válik  (grana  multa  (…) panem  unum 
faciunt), ugyanúgy válnak eggyé Krisztus testében a keresztények.19

19 A kutatók véleménye megoszlik arról, hogy a Didakhé 9,4 hatásáról van-e itt szó.



74 Perendy László

Összefoglalva az eddigieket,  a 14. fejezetben megállapítja:  semmi­
lyen jogos alapja nem lehet annak a szokásnak, hogy csak vizet használ­
janak az Úr kelyhéhez. Vajon kit követhettek ennek a szokásnak a beve­
zetői? Krisztust biztosan nem, pedig a János-evangélium tanúsága szerint 
(Jn 15,14–15) ha Krisztus barátai akarunk lenni, az ő utasításait kell kö­
vetnünk. A Máté-evangélium szerint (Mt 17,5) pedig maga az Atya szólít 
fel bennünket arra, hogy Fiára hallgassunk. Az emberi szokások, hagyo­
mányok követésétől Izajásra és Jézus szavaira hivatkozva óvja Cypria­
nus olvasóit. Jézus pedig még attól is óv, hogy a legkisebb parancsolatát 
is megváltoztassuk, akkor hogyan merészelhetjük ezt az igen jelentőset: 
Quod si nec minima de mandatis dominicis licet soluere, quanto magis tam 
magna,  tam  grandia,  tam  ad  ipsum  dominicae  passionis  et  nostrae  
redemptionis  sacramentum  pertinentia  fas  non  est  infringere  aut  in  aliud  
quam quod diuinitus institutum sit humana traditione mutare? (XIV 3). Az 
eucharisztikus áldozatot bemutató papnak tehát az a kötelessége, hogy 
úgy járjon el,  ahogyan Krisztus.  Ha ezt a krisztusi  eredetű parancsot 
nem tartjuk be, akkor teljesen aláássuk az Egyház valamennyi rendelke­
zését.

A 15. és 16. fejezetekben az ellenvetésekkel foglalkozik. Néhányan 
azzal mentegetőznek, hogy a reggeli szertartásokon20 használt bor illata 
elárulhatja őket az üldözés idején.21 Szerintük tehát ezért sem célszerű 
borral bemutatni a szentmiseáldozatot. Cyprianus emlékezteti Krisztus 
szavára azokat, akik szégyellik Krisztus vérének illatát: Qui confusus me  
fuerit, confundetur eum filius hominis (Mk 8,38). Hogyan tudná vérét onta­
ni  valaki  Krisztusért,  aki  szégyelli  Krisztus vérét  inni?  Az ellenvetés 
megfogalmazói  közül  néhányan  viszont  elismerik,  hogy  esténként  – 
szűkebb körben – összejönnek és akkor már nemcsak vizet tesznek a ke­
helybe.  Cyprianus szerint ezek a magánjellegű  conuiuium-ok nem he­
lyettesíthetik a teljes közösség Eucharisztiáját. A másik ellenvetés sze­

20 Tertullianus  (De  coron.  3,3),  Novatianus  (De  spect. 5,5),  továbbá  Cyprianus 
egyéb levelei (Ep. 57 és 58) is arról tanúskodnak, hogy általános szokás volt reggel 
bemutatni a szentmiseáldozatot.

21 Ez  a  szövegrész  is  azt  valószínűsíti,  hogy  a  levél  a  Decius-féle  üldözést 
követően íródott. A különböző vélemények összefoglalása:  CLARKE, G. W. i. m. 287–
288.



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 75

rint maga az Úr is az utolsó vacsora keretében gyűlt össze tanítványai­
val. Cyprianus szerint ezt az Úr azért tette, hogy ezzel a régi világ leal­
konyodását szimbolizálja. Ezt a nézetét a Kivonulás könyvéből (Kiv 12,6) 
és  a  Zsoltárok  könyvéből  (Zsolt 141,2)  vett  idézettel  támasztja  alá.  Mi 
azonban az Úr feltámadását ünnepeljük meg az Eucharisztiával,  ami 
pedig hajnalban történt.22

A  17.  fejezet  elején  hangsúlyozza  az  Eucharisztia  áldozat-voltát: 
passionis eius mentionem in sacrificiis omnibus facimus. Előfordulhatott – is­
meri  el Cyprianus –,  hogy valamelyik elődünk (quis  de antecessoribus  
nostris) tudatlanságból téves gyakorlatot folytatott. Tájékozatlanságukra 
való tekintettel nekik az Úr ezt megbocsátotta. Most azonban, amikor 
mindenki előtt világos, hogy mi az evangélium törvénye és melyek az 
Úr rendelkezései (lex euangelica et traditio dominica), ezektől nem szabad 
eltérni, hanem mindenütt érvényre kell juttatni őket.

A 18.  fejezetben nyomatékosan kijelenti,  hogy aki  továbbra  is  ra­
gaszkodik a téves gyakorlathoz, az rosszabb, mint a rabló és a házasság­
törő.23 Isten és Krisztus papjaiként nem követhetünk másvalakit. Nem 
botorkálhatunk a tudatlanság sötétségében, hanem Krisztus világossá­
gában kell járnunk. Ő a múltban tudatlanság következtében elkövetett 
bűnöket megbocsátja ugyan, de közelgő második eljövetele24 miatt igaz­
ságának fénye még ragyogóbban világít a szívünkbe.

Az utolsó fejezetben összefoglalja a püspök kötelességeit: be kell tar­
tania az Úr parancsait (in dominico calice miscendo et offerendo custodire  
traditionis dominicae ueritatem), és mások hibáit is ki kell javítani ezen a 
téren (quod prius apud quosdam uidetur erratum Domino monente corrigere). 
A levél jókívánsággal zárul, és püspöktársát  frater carissime-nek szólít­
ja.25

Cyprianus levelének fő célja tehát annak a helytelen gyakorlatnak a 
bírálata, hogy csak vizet öntsenek az Úr kelyhébe. A korábbi szerzők 

22 Egy  másik fontos  művében is  ezt  hangoztatja:  nam et  mane  orandum est,  ut  
resurrectio Domini matutina oratione celebretur (De dom. orat. 35).

23 Ezeket a bűnöket az Ep. 50-ben a capitalia delicta között tartja számon.
24 Cyprianus határozott  kijelentései  Krisztus hamarosan  bekövetkező  második 

eljöveteléről a Decius-féle üldözést követően egyre gyakoribbak. 
25 Részletesebb elemzéshez lásd CLARKE, G. W., i. m. 291–301.



76 Perendy László

közül  Irenaeus  ezt  az  ebionitákról  állítja:  reprobant  itaque  hi  
commixtionem vini caelestis et sola aqua saecularis volunt esse (Adv. haer. V 
1,3). Alexandriai Kelemen pedig az enkratitáknak tulajdonítja (Paed. II 
2,32) ezt a szokást. Bizonyos mártíraktákban is van nyoma (Mart. Pionii 
3,1).26 Epiphaniosz  az  Adversus  haereses-ben  a  következő  csoportokat 
említi:  ebioniták27 (30,16), markioniták (42,3),  Tatianosz követői (46,2), 
enkratiták (47,1).  Az ebioniták esetében bizonyos zsidó szokásokra is 
visszavezethető: G.  W. Clarke szerint eredetileg a víznek, mint isteni 
eredetű  elemnek  a  tiszteletéről  lehetett  szó.  63.  levelében  Cyprianus 
azonban nem említ konkrét csoportokat, hanem téves szentírás-magya­
rázat, a hagyomány félreértése, a tudatlanság, illetve gyávaság jelenik 
meg okként. Irenaeus és Alexandriai Kelemen bírálata, továbbá az Aber­
kiosz-felirat (1,16) is bizonyítja, hogy a bor és víz keverése korai és széles 
körben elterjedt gyakorlat volt.

Amint láttuk, Cyprianus arra vállalkozik, hogy bibliai alapokon bi­
zonyítsa a liturgikus hagyományt. Mivel közvetlen bizonyító erejű új­
szövetségi idézettel nem rendelkezik (vagyis olyannal, amelyik beszá­
molna arról, hogy magának Jézusnak a kelyhében az utolsó vacsorán 
vízzel kevert bor lett volna), sajátos bizonyítási eljáráshoz folyamodik, 
vagyis a tipológia alkalmazásához. Ennek során jut el a legfontosabb 
érvhez: mivel az Eucharisztia Krisztusnak és a keresztényeknek elvá­
laszthatatlan  egységét  hivatott  megjeleníteni,  a  Krisztust  mint  Istent 
szimbolizáló bor és a hívőket szimbolizáló víz keverése nélkül nem jö­
het létre az eucharisztikus áldozat. Érdekes, hogy nem a zsidó gyakor­
latra hivatkozik, ami alapján pedig Clarke szerint biztosra vehető, hogy 
Jézus vízzel kevert bort használt.28

Cyprianus azonban nemcsak bibliai alapokra épít, hanem tekintélyi 
alapon is nyilatkozik, szinte metropolitaként. A múltbeli eltévelyedése­
ket jó szándékú tévedésnek tulajdonítja, a jövőre nézve azonban nem 

26 Lásd MUSURILLO (ed.), H. A., The Acts of the Christian Martyrs, Oxford University 
Press, Oxford 1972.

27 Részletes ismertetés a zsidó-keresztény szektákról: KLIJN, A. F. J. – REININK, G. J., 
Patristic Evidence for Jewish-Christian Sects, E. J. Brill, Leiden 1973.

28 Lásd Shabbath VIII, Seder Mo’ed in EPSTEIN, I. (ed.) The Babylonian Talmud, Part 2, 
Vol. 1, The Soncino Press, London 1938 (reprint 1961), 363köv.



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 77

tűr eltérést. Az is valószínű egyébként, hogy más műveihez hasonlóan 
(De unitate ecclesiae; De lapsis) ezt a levelet sem csak Észak-Afrikában ol­
vasták, tehát nagyobb földrajzi területeken fejtette ki hatását.29

Cyprianus levelének jelentőségét mutatja, hogy a keresztény teoló­
gia két nagy alakja, Szent Ágoston és Szent Tamás is hivatkozik rá, illet­
ve idézi. Ágoston az ún. „visszafogott előadásmód” példájaként, tehát 
formai, stilisztikai okból említi ezt a levelet, és hosszasan idéz is belőle: 
Beatus  Cyprianus  summisso  dicendi  genere  utitur  in  eo  libro  ubi  de  
sacramento  calicis  disputat.  Solvitur  quippe  ibi  quaestio,  in  qua  quaeritur  
utrum calix dominicus aquam solam an eam vino mixtam debeat habere.  (De 
doctr. christ. 4,125).30

Aquinói Szent Tamás is hivatkozik Cyprianus levelére, mégpedig a 
Summa theologiae Pars  Tertia,  LXXIV.  Quaestio VII.  artikulusában.31 Őt 
azonban a levél nem mint stilisztikai minta érdekli, hanem Cyprianus 
tanítása a fontos számára. Különösen feltűnő és érdekes, hogy Cypria­
nus véleménye a Videtur quod32 és a Sed contra33 részben is előkerül, tehát 

29 CLARKE, G. W., i. m. 288–291.
30 A De doctrina christiana magyar fordítása: SZENT ÁGOSTON, A keresztény tanításról 

(Catena,  Fordítások,  1),  Paulus  Hungarus –  Kairosz  Kiadó,  Pécs  –  Budapest  s.  n. 
Ágoston több helyen is idézi  Cipriánt ebben a műben. Ez a levél  a IV. könyv 21. 
fejezetében nyer említést, a 45. száma alatt, a magyar kiadásban a 265–266. oldalon.

31 Az afrikai  püspök nem tárgyalja  azt  a  kérdést,  hogy milyen  arányban kell 
keverni a bort és a vizet. Az sem tűnik ki egyértelműen a levélből, hogy Cyprianus 
szerint  a  bor  consecratio-ja  történik,  vagy pedig a vízzel  kevert  boré.  Szent Tamás 
viszont ezzel is foglalkozik.

32 Lásd  DE RUBEIS et  al.  (eds.),  S.  Thomae  Aquinatis  Doctoris  Angelici  Summa  
Theologica,  Pars 3a,  Tomus Quintus,  Ex Officina Libraria Marietti,  Taurini 1932, 113: 
„Videtur  quod  permixtio  aquae  sit  de  necessitate  huius  sacramenti.  Dicit  enim 
Cyprianus,  ad  Caecilium,  sic  calix  domini  non  est  aqua  sola  et  vinum  solum,  nisi  
utrumque  misceatur,  quomodo  nec  corpus  domini  potest  esse  farina  sola,  nisi  utrumque,  
scilicet farina et aqua, fuerit adunatum. Sed admixtio aquae ad farinam est de necessitate 
huius sacramenti ergo, pari ratione, admixtio aquae ad vinum.”

33 Uo.:  „Sed  contra  est  quod  Cyprianus  dicit,  si  quis  de  antecessoribus  nostris  
ignoranter vel simpliciter non observavit, ut scilicet aquam vino misceret in sacramento, 
potest  simplicitati  eius  venia  concedi.  Quod  non  esset  si  aqua  esset  de  necessitate 
sacramenti,  sicut est vinum vel  panis.  Non ergo aquae admixtio est de necessitate 
sacramenti.”



78 Perendy László

olyan tekintélyes szerzőnek számít, akinek véleménye semmilyen szem­
pontból sem kerülhető meg. A VII. artikulusban egyébként Tamás szá­
mára nem az a kérdés, hogy bor szükséges-e az Eucharisztiához, hanem 
az, hogy a víz hozzákeverése szükséges-e.

A karthágói püspök levelének bemutatásával az volt a célunk, hogy 
bepillantást nyerhessünk a latin nyelvű kereszténység III. századi litur­
gikus gyakorlatába. A levél megírására Cyprianus püspököt egy gya­
korlati probléma indította, azonban a helytelen gyakorlat bírálata és az 
ellenvetések cáfolata során az elméleti tanításnak is számos eleme jele­
nik meg. Egyértelmű például, hogy Cyprianus szerint az Eucharisztia 
valódi áldozat (sacrificium) (IX 2; XIV 3; XVII 1), amelynek bemutatása 
során a bor és a víz keverésével is megnyilvánul Krisztusnak és az ő 
egyházának megbonthatatlan egysége.



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 79

EPISTVLA LXIII CYPRIANVS CAECILIO FRATRI S.

I  1  Quamquam  sciam,  frater  carissime,  episcopos  plurimos  ecclesiis 
dominicis  in  toto  mundo  diuina  dignatione  praepositos  euangelicae 
ueritatis ac dominicae traditionis tenere rationem nec ab eo quod Christus 
magister  et  praecepit  et  gessit  humana  et  nouella  institutione  decedere, 
tamen quoniam quidam uel ignoranter  uel simpliciter in calice dominico 
sanctificando  et  plebi  ministrando  non  hoc  faciunt  quod  Iesus  Christus 
Dominus  et  Deus  noster  sacrificii  huius  auctor  et  doctor  fecit  et  docuit, 
religiosum pariter ac necessarium duxi de hoc ad uos litteras facere, ut si 
qui  in  isto  errore  adhuc  tenebatur,  ueritatis  luce  perspecta  ad  radicem 
adque originem traditionis  dominicae reuertatur.  2 Nec hoc putes,  frater 
carissime,  nos  nostra  et  humana  conscribere  aut  ultronea  uoluntate  hoc 
nobis audaciter adsumere,  cum mediocritatem nostram semper humili  et 
uerecunda moderatione  teneamus.  Sed quando aliquid Deo inspirante  et 
mandante  praecipitur,  necesse  est  domino  seruus  fìdelis  obtemperet, 
excusatus  aput omnes quod nihil  sibi  adroganter  adsumat,  qui  offensam 
domini timere conpellitur, nisi faciat quod iubetur.

II  1  Admonitos  autem nos  scias  ut  in  calice  offerendo dominica  traditio 
seruetur neque aliud fiat a nobis quam quod pro nobis Dominus prior fecit, 
ut calix qui in commemoratione eius offertur mixtus uino offeratur. Nam 
cum dicat Christus:  „Ego sum uitis uera” [Ioan 15,1], sanguis Christi non 
aqua est utique, sed uinum. 2 Nec potest uideri sanguis eius, quo redempti 
et uiuificati sumus, esse in calice, quando uinum desit calici, quod Christi 
sanguis  ostenditur,  qui  scripturarum  omnium  sacramento  ac  testimonio 
praedicetur.

III  Inuenimus  enim  et  in  Genesi  circa  sacramentum  Noe  hoc  idem 
praecucurrisse  et  figuram dominicae  passionis  illic  extitisse  quod uinum 
bibit,  quod  inebriatus  est,  quod  in  domo  sua  nudatus  est,  quod  fuit 



80 Perendy László

recubans nudis et patentibus femoribus,  quod nuditas illa patris a medio 
fìlio  denotata  est  sed et  foras nuntiata,  a  duobus uero maiore et  minore 
contecta,  et  cetera quae necesse non est  exsequi,  cum satis  sit  hoc solum 
conplecti  quod  Noe  typum  futurae  ueritatis  ostendens  non  aquam  sed 
uinum biberit et sic imaginem dominicae passionis expresserit.

IV  1  Itera  in  sacerdote  Melchisedech  sacrificii  dominici  sacramentum 
praefiguratum uidemus secundum quod scriptura diuina testatur et dicit: 
„Et Melchisedech rex Salem protulit panem et uinum, fuit autem sacerdos 
Dei summi et benedixit Abraham.” [Gen. 14,18]. Quod autem Melchisedech 
typum  Christi  portaret  declarat  in  Psalmis  Spiritus  Sanctus  ex  persona 
patris  ad  filium  dicens:  „Ante  luciferum  generavi  te.  Tu  es  sacerdos  in 
aeternum secundum ordinem Melchisedech” [Ps. 109,3.4]. Qui ordo utique 
hic  est  de  sacrifìcio  illo  ueniens  et  inde  descendens  quod  Melchisedech 
sacerdos Dei summi  fuit,  quod panem et uinum optulit,  quod Abraham 
benedixit. Nam qui magis sacerdos Dei summi quam Dominus noster Iesus 
Christus  qui  sacrifìcium  Deo  patri  optulit  et  optulit  hoc  idem  quod 
Melchisedech  optulerat,  id  est  panem et  uinum,  suum  scilicet  corpus  et 
sanguinem.  2  Et  circa  Abraham  benedictio  illa  praecedens  ad  nostrum 
populum pertinebat. Nam si Abraham Deo credidit et deputatum est ei ad 
iustitiam,  utique quisque Deo credit  et fide uiuit  iustus  inuenitur  et  iam 
pridem in Abraham fideli benedictus et iustificatus ostenditur, sicut beatus 
apostolus Paulus probat dicens:  „Credidit Abraham Deo et deputatum est 
ei ad iustitiam. Cognoscitis ergo quia qui ex fide sunt hi sunt filii Abrahae. 
Prouidens autem Scriptura quia ex fide iustifìcat gentes Deus, praenuntiauit 
Abrahae quia  benedicentur  in  illo  omnes  gentes.  Igitur  qui  ex  fide  sunt 
benedicti  sunt  cum  fideli  Abraham” [Gal  3,6–9].  Vnde  in  euangelio 
inuenimus de lapidibus excitari id est ex gentibus colligi filios Abrahae, et 
cum, Zachaeum laudaret Dominus, respondit et dixit : „Salus hodie domui 
huic facta est, quia et hic filius est Abrahae” [Luc. 19,9]. 3 Vt ergo in Genesi 
per  Melchisedech  sacerdotem  benedictio  circa  Abraham  posset  rite 
celebrari, praecedit ante imago sacrificii in pane et uino scilicet constituta: 
quam rem perficiens et adimplens Dominus panem et calicem mixtum uino 
optulit, et qui est plenitudo ueritatem praefiguratae imaginis adimpleuit.

V 1 Sed et per Salomonem Spiritus Sanctus typum dominici sacrificii ante 
praemonstrat,  immolatae  hostiae  et  panis  et  uini  sed  et  altaris  et 
apostolorum faciens mentionem.  „Sapientia,  inquit,  aedificauit domum et 



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 81

subdidit columnas septem. Mactauit suas hostias, miscuit in cratera uinum 
suum  et  parauit  suam  mensam,  2  et  misit  suos  seruos,  conuocans  cum 
excelsa praedicatione ad craterem dicens: Qui est insipiens declinet ad me et 
egentibus sensu dixit: Venite et edite de meis panibus et bibite uinum quod 
miscui uobis [Prov. 9,1–5]”. Vinum mixtum declarat, id est, calicem Domini 
aqua et uino mixtum prophetica uoce praenuntiat, ut adpareat in passione 
dominica id esse gestum quod fuerat ante praedictum.

VI 1 In benedictione quoque Iudae hoc idem significatur, ubi et illic Christi 
figura exprimitur,  quod a fratribus suis  laudari  et adorari  haberet,  quod 
inimicorum  dorsa  cedentium  adque  fugientium  manibus  quibus  crucem 
pertulit et mortem uicit compressurus fuisset quodque ipse sit leo de tribu 
Iuda et recubet dormiens in passione et surgat et sit ipse spes gentium. 2 
Quibus scriptura diuina adiungit et dicit:  „Lauabit in uino stolam suam et 
in  sanguine  uuae  amictum  suum” [Gen.  49,11].  Quando  autem  sanguis 
uuae dicitur, quid aliud quam uinum calicis dominici sanguis ostenditur ?

VII  1  Nec  non  et  apud  Esaiam  hoc  idem  Spiritus  Sanctus  de  Domini 
passione  testatur  dicens:  „Quare  rubicunda  sunt  uestimenta  tua,  et 
indumenta  tua  uelut  calcatione  torcularis  pleni  et  percalcati?” [Ps.  63,2] 
Numquid rubicunda uestimenta aqua potest facere aut in torculari aqua est 
quae  pedibus  calculatur  uel  praelo  exprimitur?  Vini  utique  mentio  ideo 
ponitur,  ut  Domini  sanguis  uino intellegatur  et  quod in calice dominico 
postea  manifestatum  est  prophetis  adnuntiantibus  praedicaretur.  2 
Torcularis quoque calcatio et pressura taxatur: quia quomodo ad potandum 
uinum ueniri non potest nisi botruus calcetur ante et prematur, sic nec nos 
sanguinem Christi possemus bibere, nisi Christus calcatus prius fuisset et 
pressus et calicem prior biberet, quo credentibus propinaret.

VIII  1 Quotienscumque autem aqua sola in Scripturis Sanctis  nominatur, 
baptisma praedicatur, ut apud Esaiam significari uidemus.  „Nolite, inquit, 
priora meminisse et antiqua nolite reputare: ecce ego facio noua, quae nunc 
orientur,  et  cognoscetis,  et  faciam  in  deserto  uiam,  et  flumina  in  loco 
inaquoso adequare genus meum electum plebem meam quam adquisiui, ut 
uirtutes meas exponeret. [Is. 43,18–21].” Praenuntiauit illic per prophetam 
Deus  quod  apud  gentes  in  locis  quae  inaquosa  prius  fuissent  flumina 
postmodum redundarent  et  clectum  genus  Dei,  id  est  per  generationem 
baptismi  filios  Dei  factos,  adaquarent.  2  Item denuo  praecanitur  et  ante 



82 Perendy László

praedicitur  Iudaeos,  si  sitierint  et  Christum  quaesierint,  apud  nos  esse 
poturos,  id  est  baptismi  gratiam  consecuturos.  „Si  sitierint,  inquit,  per 
deserta, adducet illis aquam, de petra producet illis, findetur petra et fluet 
aqua et bibet plebs mea [Is. 48,21].” Quod in euangelio adinpletur, quando 
Christus qui est petra finditur ictu lanceae in passione. 3 Qui et admonens 
quid per prophetam sit ante praedictum clamat et dicit: „Si quis sitit, ueniat 
et bibat. Qui credit in me, sicut Scriptura dicit, flumina de uentre eius fluent 
aquae uiuae [Io.  7,37–39].”  Adque ut magis posset esse manifestum quia 
non  de calice  sed  de baptismo  illic  loquitur  Dominus,  addidit  Scriptura 
dicens:  „Hoc  autem  dixit  de  spiritu  quem  accepturi  erant  qui  in  eum 
credebant”. Per baptisma autem Spiritus Sanctus accipitur, et sic baptizatis 
et Spiritum Sanctum consecutis ad bibendum calicem Domini peruenitur. 4 
Neminem autem moueat quod cum de baptismo loquatur Scriptura diuina 
sitire  nos  dicit  et  bibere,  quando  et  Dominus  in  euangelio  dicat:  „Beati 
sitientes  et  esurientes  iustitiam” [Matth.  5,6],  quia  quod auida et  sitienti 
cupiditate  suscipitur  plenius  et  uberius  hauritur.  Sicut  et  alio  loco  ad 
Samaritanam mulierem Dominus loquitur  dicens :  „Omnis qui biberit ex 
aqua ista sitiet iterum, qui autem biberit ex aqua quam ego dedero non sitiet 
in aeternum” [Io. 4,13,14.] Quo et ipso baptisma salutaris aquae significatur, 
quod semel  scilicet  sumitur  nec  rursus  iteratur;  ceterum calix  Domini  in 
ecclesia semper et sititur et bibitur.

IX  1  Nec  argumentis  plurimis  opus  est,  frater  carissime,  ut  probemus 
appellatione aquae baptisma significatum semper esse et sic nos intellegere 
debere,  quando  Dominus  adueniens  baptismi  et  calicis  manifestauerit 
ueritatem,  qui  aquam  illam  fidelem,  aquam  uitae  aeternae,  praeceperit 
credentibus in baptismo dari, calicem uero docuerit exemplo magisterii sui 
uini  et  aquae  coniunctione  misceri. 2.  Calicem etenim  sub  die  passionis 
accipiens benedixit  et dedit discipulis suis dicens :  „Bibite ex hoc omnes. 
Hic est enim sanguis testamenti, qui pro multis effundetur in remissionem 
peccatorum. Dico uobis, non bibam amodo ex ista creatura uitis usque in 
diem  illum  quo  uobiscum  bibam  nouum  in regno  patris  mei”.  [Matth. 
26,28,29.] Qua in parte inuenimus calicem mixtum fuisse quem Dominus 
optulit et uinum fuisse quod sanguinem dixit. 3  Vnde apparet sanguinem 
Christi  non  offerri,  si desit  uinum  calici,  nec  sacrificium  dominicum 
legitima  sanctificatione  celebrari,  nisi  oblatio  et  sacrificium  nostrum 
responderit passioni. Quomodo autem de creatura uitis nouum uinum cum 



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 83

Christo in regno patris bibemus, si in sacrificio Dei patris et Christi uinum 
non offerimus nec calicem Domini dominica traditione miscemus?

X  1  Beatus  quoque  apostolus  Paulus  a  Domino  electus  et  missus  et 
praedicator  ueritatis  euangelicae  constitutus  haec  eadem  in  epistula  sua 
ponit  dicens: „Dominus  Iesus  in  qua  nocte  tradebatur  accepit  panem  et 
gratias egit et fregit et dixit: Hoc est corpus meum, quod pro uobis est. Hoc 
facite  in  meam  commemorationem.  Simili  modo  et  calicem  postquam 
cenatum  est  accepit  dicens:  Hic  calix  nouum  testamentum  est  in  meo 
sanguine, hoc facite quotienscumque biberitis in meam conmemorationem. 
Quotienscumque enim ederitis  panem istum et calicem biberitis,  mortem 
Domini  adnuntiatis  quoaddusque  ueniat”.  [I  Cor.  11,23–26]  2  Quod si  a 
Domino praecipitur et ab apostolo eius hoc idem confirmatur et traditur, ut 
quotienscumque  biberimus,  in  commemorationem  Domini  hoc  faciamus 
quod fecit et Dominus, inuenimus non obseruari a nobis quod mandatum 
est,  nisi  eadem quae Dominus fecit nos quoque faciamus et calicem pari 
ratione  miscentes  a  diuino  magisterio  non  recedamus.  3  Ab  euangelicis 
autem praeceptis  omnino non recedendum esse et  eadem quae magister 
docuit  et  fecit  discipulos  quoque  obseruare  et  facere  Apostolus  docet 
dicens:  „Miror  quod sic  tam cito  demutamini  ab  eo  qui  uos  uocauit  ad 
gratiam, ad aliud euangelium, quod non est aliud, nisi si sunt aliqui qui uos 
turbant et uolunt conuertere euangelium Christi. Sed licet nos aut angelus 
de  caelo  euangelizauerit  praeterquam  quod  adnuntiauimus  uobis, 
anathema  sit.  Sicut  praediximus,  et  nunc  iterum  dico:  Si  qui  uobis 
adnuntiauerit praeterquam quod accepistis, anathema sit”. [Gal. 1,6–9.]

XI 1 Cum ergo neque ipse Apostolus neque angelus de caelo adnuntiare 
possit aliter aut docere praeterquam quod semel Christus docuit et apostoli 
eius  adnuntiauerunt,  miror  satis  unde  hoc  usurpatum  sit  ut  contra 
euangelicam et apostolicam disciplinam quibusdam in locis aqua offeratur 
in  dominico  calice,  quae sola Christi  sanguinem non possit  exprimere.  2 
Cuius  rei  sacramentum  nec  in  Psalmis  tacet  Spiritus  Sanctus  faciens 
mentionem  dominici  calicis  et  dicens  :  „Calix  tuus  inebrians  perquam 
optimus”. [Psalm. 22,6.]  Calix autem qui inebriat  utique uino mixtus  est. 
Neque enim aqua inebriare quemquam potest. 3 Sic autem calix dominicus 
inebriat ut et Noe in Genesi uinum bibens inebriatus est. Sed quia ebrietas 
dominici calicis et sanguinis non est talis qualis est ebrietas uini saecularis, 
cum  diceret  Spiritus  Sanctus  in  Psalmo  „calix  tuus  inebrians”,  addidit 



84 Perendy László

„perquam optimus”,  quod scilicet  calix  dominicus  sic  inebriet  ut  sobrios 
faciat, ut mentes ad spiritalem sapientiam redigat, ut a sapore isto saeculari 
ad  intellectum  Dei  unusquisque  resipiscat,  et  quemadmodum  uino  isto 
communi mens soluitur et anima relaxatur et tristitia omnis exponitur, ita et 
poto  sanguine  Domini  et  poculo  salutari  exponatur  memoria  ueteris 
hominis et fiat obliuio conuersationis pristinae saecularis et maestum pectus 
ac triste quod prius peccatis angentibus premebatur diuinae indulgentiae 
laetitia resoluatur. Quod tunc demum potest laetificare in ecclesia Domini 
bibentem, si quod bibitur dominicam teneat ueritatem.

XII 1 Quam uero peruersum est quamque contrarium, ut cum Dominus in 
nuptiis  de  aqua  uinum  fecerit,  nos  de  uino  aquam  faciamus,  cum 
sacramentum  quoque  rei  illius  admonere  et  instruere  nos  debeat,  ut  in 
sacrificiis  dominicis  uinum  potius  offeramus.  Nam  quia  apud  Iudaeos 
defecerat  gratia  spiritalis,  defecit  et  uinum:  uinea  enim  Domini  sabaoth 
domus Israel est. 2 Christus autem docens et ostendens gentium populum 
succedere  et  in  locum quem  Iudaei  perdiderant  nos  postmodum  merito 
fidei  peruenire,  de  aqua  uinum  fecit,  id  est  quod  ad  nuptias  Christi  et 
ecclesiae Iudaeis cessantibus plebs magis gentium conflueret et conueniret 
ostendit. Aquas namque populos significari in Apocalupsi Scriptura diuina 
declarat dicens: „Aquae quas uidisti, super quas sedet meretrix illa, populi 
et turba et gentes ethnicorum sunt et linguae”. [Apoc. 17,15]  Quod scilicet 
perspicimus et sacramento calicis contineri.

XIII 1 Nam quia nos omnes portabat Christus qui et peccata nostra portabat, 
uidemus  in  aqua populum  intellegi,  in  uino  uero  ostendit  sanguinem 
Christi.  Quando  autem  in  calice  uino  aqua  miscetur, Christo  populus 
adunatur et credentium plebs ei in quem credidit copulatur et iungitur. 2 
Quae copulatio  et  coniunctio  aquae et  uini  miscetur  in  calice Domini  ut 
conmixtio illa non possit ab inuicem separari. Vnde ecclesiam id est plebem 
in  ecclesia constitutam  fideliter  et  firmiter  in  eo  quod  credidit 
perseuerantem  nulla  res  separare  poterit  a  Christo quo  minus  haereat 
semper  et  maneat  indiuidua dilectio.  3  Sic  autem in  sanctificando  calice 
Domini offerri  aqua  sola  non potest  quomodo  nec  uinum solum potest. 
Nam si uinum tantum quis offerat, sanguis Christi incipit esse sine nobis. Si 
uero aqua sit sola, plebs incipit esse sine Christo. Quando autem utrumque 
miscetur et adunatione confusa sibi inuicem copulatur, tunc sacramentum 
spiritale et caeleste perficitur. 4 Sic uero calix Domini non est aqua sola aut 



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 85

uinum solum, nisi utrumque sibi misceatur, quomodo nec corpus Domini 
potest  esse farina  sola  aut  aqua  sola,  nisi  utrumque  adunatum  fuerit  et 
copulatum et panis  unius  conpage solidatum.  4 Quo et  ipso sacramento 
populus  noster ostenditur  adunatus,  ut  quemadmodum  grana  multa  in 
unum collecta et conmolita et conmixta panem unum faciunt, sic in Christo 
qui est panis caelestis unum sciamus esse corpus, cui coniunctus sit noster 
numerus et adunatus.

XIV 1 Non est ergo, frater carissime, quod aliquis existimet sequendam esse 
quorundam consuetudinem, si qui in praeteritum in calice dominico aquam 
solam offerendam putauerunt: quaerendum est enim ipsi quem sint secuti. 
Nam si in sacrificio quod Christus optulit non nisi Christus sequendus est, 
utique  id  nos  obaudire  et  facere  oportet  quod  Christus  fecit  et  quod 
faciendum esse mandauit, quando ipse in euangelio dicat: „Si feceritis quod 
mando uobis,  iam non dico uos  seruos,  sed amicos”.  [Ioan.  15,14–15]  Et 
quod Christus debeat solus audiri, Pater etiam de caelis contestatur dicens: 
„Hic est filius meus dilectissimus, in quo bene sensi, ipsum audite”. [Matth. 
17,5] 2 Quare si solus Christus audiendus est, non debemus adtendere quid 
alius ante nos faciendum putauerit, sed quid qui ante omnes est Christus 
prior fecerit.  Neque enim hominis  consuetudinem sequi oportet,  sed Dei 
ueritatem, cum per Esaiam prophetam Deus loquatur et dicat:  „Sine causa 
autem colunt me, mandata et doctrinas hominum docentes”; [Is. 29,13] et 
iterum Dominus in euangelio hoc idem repetat dicens: „Reicitis mandatum 
Dei ut traditionem uestram statuatis”. [Marc. 7,9] Sed et alio in loco ponit et 
dicit: „Qui soluerit imum ex mandatis istis minimis et sic docuerit homines 
minimus uocabitur in regno caelorum”. [Matth. 5,19] 3 Quod si nec minima 
de mandatis dominicis licet soluere, quanto magis tam magna, tam grandia, 
tam ad ipsum dominicae passionis et nostrae redemptionis sacramentum 
pertinentia  fas  non  est  infringere  aut  in  aliud  quam  quod  diuinitus 
institutum sit humana traditione mutare? 4 Nam si Christus Iesus Dominus 
et Deus noster ipse est summus sacerdos Dei patris et sacrificium patri se 
ipsum primus optulit et hoc fieri in sui commemoratione praecepit, utique 
ille sacerdos uice Christi uere fungitur qui id quod Christus fecit imitatur et 
sacrificium uerum et plenum tunc offert in ecclesia Deo patri, si sic incipiat 
offerre secundum quod ipsum Christum uideat optulisse.

XV 1 Ceterum omnis  religionis  et  ueritatis  disciplina  subuertitur,  nisi  id 
quod  spiritaliter  praecipitur  fideliter  reseruetur,  nisi  si  in  sacrificiis 



86 Perendy László

matutinis hoc quis ueretur, ne per saporem uini redoleat sanguinem Christi. 
Sic ergo incipit et a passione Christi in persecutionibus fraternitas retardari, 
dum in oblationibus  discit  de sanguine eius  et  cruore confundi.  2  Porro 
autem Dominus in euangelio dicit: „Qui confusus me fuerit,  confundetur 
eum filius hominis”. [Marc. 8,38] Et Apostolus quoque loquitur dicens: „Si 
hominibus placere vellem, Christi seruus non essem” [Gal. 1,10] Quomodo 
autem possumus  propter  Christum  sanguinem  fundere, qui  sanguinem 
Christi erubescimus bibere?

XVI 1 An illa sibi aliquis contemplatione blanditur,  quod etsi mane aqua 
sola  offerri  uidetur,  tamen cum ad cenandum uenimus,  mixtum calicem 
offerimus?  Sed cum cenamus,  ad conuiuium nostrum plebem conuocare 
non  possumus,  ut  sacramenti ueritatem  fraternitate  omni  praesente 
celebremus. 2 At enim non mane, sed post cenam mixtum calicem optulit 
Dominus. Numquid ergo dominicum post cenam celebrare debemus, ut sic 
mixtum  calicem  frequentandis  dominicis  offeramus?  Christum offerre 
oportebat circa uesperam diei, ut hora ipsa sacrificii ostenderet occasum et 
uesperam mundi, sicut  in  Exodo  scriptum  est:  „Et  occident  illum omne 
uulgus synagogae filiorum Israel ad uesperam”. [Ex.  12,  6.]  Et  iterurn in 
Psalmis:  Adleuatia  manuum  mearum  sacrificium  uespertinum”.  [Psalm. 
140,2] Nos autem resurrectionem Domini mane celebramus.

XVII 1  Et  quia  passionis  eius  mentionem in sacrificiis  omnibus facimus, 
passio est enim Domini sacrificium quod offerimus, nihil aliud quam quod 
ille fecit facere debemus. Scriptura enim dicit ut quotienscumque calicem in 
commemorationem  Domini  et  passionis  eius  offerimus,  id  quod  constat 
Dominum  fecisse  faciamus.  2  Et  uiderit,  frater  carissime,  si  quis  de 
antecessoribus nostris uel ignoranter uel simpliciter non hoc obseruauit et 
tenuit quod nos Dominus facere exemplo et magisterio suo docuit; potest 
simplicitati  eius  de  indulgentia Domini  uenia  concedi:  nobis  uero  non 
poterit ignosci, qui nunc a Domino admoniti et instructi sumus, ut calicem, 
dominicum uino mixtum, secundum quod Dominus optulit, offeramus, et 
de  hoc  quoque ad  collegas  nostros  litteras  dirigamus,  ut  ubique lex 
euangelica et traditio dominica seruetur et ab eo quod Christus et docuit et 
fecit non recedatur.

XVIII 1 Quae ultra iam contemnere et in errore pristino perseuerare quid 
aliud est quam incurrere in obiurgationem Domini increpantis in Psalmo et 



Az első értekezés az Eucharisztiáról. Szent Cyprianus… 87

dicentis:  „Ad quid  exponis  iustificationes  meas et  adsumis  testamentum 
meum per os tuum? Tu autem odisti disciplinam et abiecisti sermones meos 
retro. Si uideras furem, concurrebas ei et inter moechos particulam tuam 
ponebas.” [Ps.  49,16.18] Exponere  enim  iustificationes  et  testamentum 
Domini et non hoc idem facere quod fecerit Dominus, quid aliud est quam 
sermones  eius  abicere et  disciplinam dominicam contemnere  nec terrena 
sed spiritalia furta et adulteria committere? dum quis de euangelica ueritate 
furatur Domini nostri uerba et facta, et corrumpit adque adulterat praecepta 
diuina. 2 Sicut apud Hieremiam scriptum est:  „Quid est, inquit, paleis ad 
triticum? propter hoc ecce ego ad prophetas, dicit Dominus, qui furantur 
uerba mea  unusquisque  a  proximo suo,  et  seducunt  populum  meum in 
mendaciis suis et in erroribus suis [Hier 23, 28, 30, 32] Item aput eundem 
alio loco: „Et moechata est, inquit, lignum et lapidem, et in his omnibus non 
est reuersa ad me”. [Hier. 3,9–10.] Quod furtum et adulterium ne in nos 
etiam cadat cauere sollicite et timide ac religiose obseruare debemus. 3 Nam 
si sacerdotes Dei et Christi  sumus. non inuenio quem magis sequi quam 
Deum et Christum debeamus, quando ipse in euangelio maxime dicat: „Ego 
sum lumen saeculi.  Qui me secutus fuerit, non ambulabit in tenebris, sed 
habebit  lumen  uitae”.  [Ioan.  8,17.]  Ne  ergo  in  tenebris  ambulemus, 
Christum sequi et praecepta eius obseruare debemus, quia et ipse alio in 
loco mittens apostolos dixit:  „Data est mihi  omnis potestas in caelo et in 
terra.  Ite ergo et docete omnes tinguentes eos in nomine Patris et Filii  et 
Spiritus Sancti, docentes eos obseruare omnia quaecumque praecepi uobis”. 
[Matth.  28,18–20.]  4  Quare  si  in  lumine  Christi  ambulare  uolumus,  a 
praeceptis  et  monitis  eius  non  recedamus,  agentes  gratias,  quod  dum 
instruit  in  futurum  quid  facere  debeamus,  de  praeterito  ignoscit  quod 
simpliciter  errauimus.  Et  quia  iam  secundus  eius  aduentus  nobis 
propinquat, magis ac magis benigna eius et larga dignatio corda nostra luce 
ueritatis inluminat.

XIX Religioni igitur nostrae congruit et timori et ipsi loco adque officio 
sacerdotii  nostri,  frater  carissime,  in  dominico  calice  miscendo  et 
offerendo custodire traditionis dominicae ueritatem et quod prius apud 
quosdam  uidetur  erratum  Domino  monente  corrigere,  ut  cum  in 
claritate sua et  maiestate caelesti  uenire coeperit,  inueniat nos tenere 
quod monuit, obseruare quod docuit, facere quod fecit. Opto te, frater 
carissime, semper bene ualere.



OROSZ ATANÁZ

Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló 
Müsztagógiája tükrében

Szent  Maximosz  hitvalló  „eukharisztológiája”  kicsit  kilóg  a  progra­
munkba bekerült egyházatyák – és tanítók – sorából a későbbi skolaszti­
kus kategóriákkal pedig elég nehezen vizsgálható. Pedig a Hitvalló jól 
ismerte és görög atyáink közül talán elsőként következetesen használta 
is Arisztotelész kategóriáit. De az Eucharisztiára vonatkozó alig tucat­
nyi idézete szinte kicsúszik arisztotelészi és nyugati kategóriáink közül: 
hol „szimbolikusnak”, hol „realisztikusnak” tűnik, s a nyugati egyház­
szakadás utáni kérdésfeltevésekre nem egészen adekvát módon vála­
szol. Talán ez az oka annak, hogy másfél évszázada a sajátosan nyugati 
szempontból közelítő elemzők1 eleinte inkább csak „szimbolikusnak”, 
mint „realisztikusnak” tudták minősíteni tanítását, holott másról és sok­
kal többről is van itt szó.

De tény, hogy egyházunk vezetői ma is minden további nélkül tud­
nak azonosulni Szent Maximosz „eukharisztológiájával”. Ez a tény bá­
torított engem is a témaválasztásra. Bízom abban, hogy amikor teológiai 
iskoláskönyveink megszokott formuláit és kategóriáit félretesszük, nem 
térünk el dogmatikánk szellemétől, sőt megalapozzuk a II. Vatikáni Zsi­
naton újra fölfedezett eucharisztikus egyháztant. Kétségtelen, hogy Ma­
ximosz nem elsősorban az eucharisztikus áldozat vagy  transsubstanti­

1 STEITZ, C. G., Die Abendmahlslehre der griechischen Kirche, in Jahrbücher für deutsche  
Theologie 11 (1866), 229–238 „a kálvinizmus áldozásra vonatkozó alapvető tanainak” 
előfutárát látja benne, bár tisztázza, hogy itt annak „kifejezési módja és formája telje­
sen az ókeresztény katolikus egyház talaján és lelkületében nőtt fel”.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 89

atio fogalmát elemzi, de a szemlélődő laikusokat felkészíti az Eucharisz­
tia  jóvoltából  megvalósuló  teljes  átváltozásra,  sőt  arra  bíztatja  őket, 
hogy egész életük liturgiává váljék.

XVI. Benedek pápa 2008 júniusában a Hitvallóról tartott általános 
katekézisében utalt Maximosz 20. századi újrafelfedezőjére, Hans Urs 
von Balthasarra, aki a „Kosmische Liturgie” kifejezéssel határozta meg a 
hitvalló teológiáját. Ennek az ünnepélyes „liturgiának” középpontjában 
mindig Jézus Krisztus,  a világ egyetlen Üdvözítője áll.  „Így, végül is 
Krisztus megmutatja nekünk, hogy a világnak liturgiává, Isten dicsősé­
gévé kell válnia, s hogy az imádás jelenti a világ igazi átalakulásának, 
igazi megújulásának kezdetét.”2

„Az isteni liturgia … megtanít bennünket arra, hogyan szélesítsük a 
horizontjainkat és látóterünket, hogy a szeretet és a közösség nyelvén 
beszéljünk.” – mondta róla I. Bartholomaiosz konstantinápolyi pátriár­
ka a 2006-ban a pápa jelenlétében pátriárkai székesegyházában tartott 
isteni liturgiáján.3 – „S arra, hogy különbözőségeink, sőt szakadásaink 
ellenére  is  együtt  kell  élnünk  egymással.  Tágas  ölelésével  átöleli  az 
egész  világot,  a  szentek  közösségét  és  Isten  minden  teremtményét. 
Szent Maximosz hitvalló szavaival az egész világmindenség kozmikus li­
turgia lesz”. Az ökumenikus pátriárka is Maximosz hitvalló koncepciója 
szerint várja, hogy a világmindenség kozmikus liturgia legyen.

1. Az  egyesülés  Istennel  Pszeudo-Dionüsziosz  Areopagitész 
„müsztagógiájában”

A pápánkat inspiráló H. U. von Balthasar „A kozmikus liturgia” című 
könyvében ismertette Hitvalló Szent Maximosz egyházképét. Könyvé­
nek központi részében úgy mutatta be a Hitvalló  Müsztagógiáját, mint 

2 http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2008/documents/hf_
ben-xvi_aud_20080625_it. html (A kutatás ideje: 2010. január 25.)

3 I. Bartholomeosz pátriárka homíliája in Athanasiana 24 (2006) 249–251. Vö. OROSZ 
A., XVI. Benedek pápa zarándoklata Konstantinápolyba, in Athanasiana 24 (2006) 241–248.



90 Orosz Atanáz

„A  három  kultusz  szintézisét”.4 Ahogyan  Pszeudo-Areopagita  „Dio­
nüsziosz”  szinte  szentségi  rendet  adott  a  világ-hierarchiának,  Maxi­
mosz hitvalló az egyesülés tökéletességét közelebb hozta a bibliai ala­
pokhoz. „Dénes” hierachiája itt alapvetően módosítva jelenik meg. Nem 
véletlen, hogy a Hitvalló már előszavában tisztázza:

„Mivel a legszentebb […] Areopagita Dénes „Az egyházi hierarchiá­
ról” írt művében magasztos szelleméhez méltó módon megtárgyalta a 
szent szünaxisz (συνάξις) fennkölt ünnepsége során előforduló jelképe­
ket is, ezért […] most nem ugyanazokról lesz szó, és nem ugyanazokon 
a nyomokon haladok, mint ő.”5 Mégis valamilyen módon és mértékben 
figyelembe veszi az akkoriban széles körökben megcsodált, apostolinak 
hitt mester nyomait.6

Maximosz  hitvalló  tanításának  ismertetését  tehát  ama  titokzatos 
szerző művével kell bevezetnünk, mely Areopagita Szent Dionüsziosz 
neve alatt vált ismertté. Annál is inkább, mert nemcsak e műhöz fűzött 
Előszavát és utolsó két fejezetét7, hanem egész életművét befolyásolta ez 
a „Corpus”, melynek szerzője szoros kapcsolatban áll az újplatonizmus­
sal, nevezetesen Proklosszal. Ezt a függőséget egyébként már Szent Ma­
ximosz is észrevette, aki nemcsak koncepciójában, hanem még irodalmi-

4 BALTHASAR, H. U. VON, Kosmische Liturgie, Das Weltbild Maximus' des Bekenners, Ein­
siedeln 1961², 313–330: a) Der kirchlich-sakramentale Kult; b) Der theologisch-pneuma­
tische Kult; c) Der Kult der Liebe.

5 Müsztagógia (ford. Baán I.), in Az isteni és az emberi természetről II, Görög egyház­
atyák, szerk. Vidrányi, K., Budapest 1994, 269.

6 Négyszer is idézi őt, elsősorban az Eccl. hier. 5,2 et 3,12 helyeket.
7 A  Müsztagógia  23.  fejezetének végén az átistenítő kegyelmet  mutatja  be úgy, 

mint ami „a teljes lelket Istenné teszi, hogy – amint a legszentebb Dionüsziosz Areo­
pagitész mondja – a láthatatlan fénynek képe és hasonlatossága legyen, sértetlen, át­
tetsző, teljes, tiszta, szeplőtelen tükör” (Az isteni és az emberi természetről II,  300). Vö. 
Dionüsziosz Areopagitész  De div. Nom. 2,9: in PG 3, 648 B. A 24. fejezet elején Eccl.  
hier. 5,2-re hivatkozik: in PG 3, 501 B. Az utolsó fejezetet pedig újra csak „a szent Dio­
nüsziosz Areopagitészre” utalva zárja: „ἅπερ εἰ ποθεῖ τις γνῶναι τῶν φιλομαθῶν, 
τοῖς περὶ τούτων τῷ ἁγίῳ Διονυσίῳ τῷ Ἀρεοπαγίτῃ ἐνθέως πονηθεῖσιν ἐντύχοι 
καὶ εὑρήσει κατ᾽ ἀλήθειαν μυστηρίων ἀρρήτων ἀποκάλυψιν, διὰ τῆς θείας αὐτοῦ 
καὶ  διανοίας  καὶ  γλώττης  χαρισθεῖσαν  τῷ  τῶν  ἀνθρώπων  γένει,  διὰ  τοὺς 
μέλλοντας κληρονομεῖν σωτηρίαν”.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 91

stilisztikai eszközeiben is követte az „Areopagitát”.8 „Même la manière 
dont Saint Maxime décrit la perfection spirituelle à laquelle était arrivé 
le vieillard duquel il prétend avoir reçu la gnose de la Mystagogie liturgi­
que, laisse pressentir le processus dionysien de la purification et de l’il­
lumination dont le résultat final est l’union avec Dieu” – írja róla E. Bra­
niste.9

Pszeudo-Dionüsziosznak alapvető meglátása, hogy az Isten megis­
merésére és a Vele való egyesülésre csak az összes létező fölé emelked­
ve, vagyis teljesen megtisztulva lehet eljutni. Számára nem is a megis­
merés,  hanem  a  Vele  való  egyesülés  a  lényeges.  „Az  Ősistenség” 
(Θεαρχία) lényegfeletti, megismerhetetlen és kimondhatatlan misztéri­
umából indult ki.10 Ő maga az egység oka, mint „egyetlen valóság”, de 
egyúttal a sokféleséget is Ő okozza, mint „háromszemélyű egység”.11 

Az egység és a különbség, az egység és a megkülönböztetés magán Iste­
nen belül jelenik meg, amennyiben ő Szentháromság: „egység és sokfé­
leség ez a kimondhatatlan Egységben és Lényegben”.12 Isten a természe­
tén  kívüli  megkülönböztetések  által  ismerteti  meg  magát:  kilép 
önmagából  bizonyos „erők” („δύναμις”-ok) által.  Ezek az ő kinyilat­
koztatásai, melyekben már a teremtett lények is részesülhetnek. Az „Is­
ten”, „élet”, a „lényeg” szavakon azért az átistenítő, megelevenítő és lét­
rehozó  erőit  értjük,  amelyek  által  Isten  közli  magát  velünk,  jóllehet 
természeténél fogva megközelíthetetlen marad; és ismeretet nyújt ma­
gáról, holott abban, ami Ő maga, megismerhetetlen marad.13

8 Vö. BRANISTE, E., Église et liturgie dans la Mystagogie de s. Maxime le Confesseur, in 
L’Église dans la liturgie. Conf. S. Serge XXVI, Rome 1980, 77.

9 Église et liturgie dans la Mystagogie de s. Maxime le Confesseur, 77–78.
10 Erdő P. (tr.), PSZEUDO-DIONÜSZIOSZ AREOPAGITÉSZ, A mennyei hierarchiáról, in Az iste­

ni és az emberi természetről II, 213–258.
11 DIONÜSZIOSZ AREOPAGITÉSZ,  De coel. hier. VII, 4. Vö. Erdő P. ehhez fűzött 45. sz. 

megjegyzése A mennyei hierarchiáról, in Az isteni és az emberi természetről II, 337.
12 De div. Nom., II, 5. PG 3,641. Idézi: LOSSKY, VL., Vision de Dieu, Paris 1962, 103. En­

nek Maximosz hitvallóra gyakorolt hatását elemzi TÖRÖNEN, M., Union and Distinction in  
the Thought of St. Maximus the Confessor, Oxford 2007, főként a 69–78. oldalon.

13 LOSSKY, V., Vision de Dieu, 103. Vö. LOSSKY, VL., La Théologie négative dans la doctrine  
de Denys l' Aréopagite, in Revue des sciences philosophiques et théologiques 28 (1939) 204–221.



92 Orosz Atanáz

A leszálló („katabatikus”) megvilágosító mozgás forrásaként tehát 
az isteni Őseredetet tárja fel. Egészen meghatározza gondolkodásmód­
ját az újplatonikus Proklosz teológiája: Annak, aki minden dolog oka és 
mindenek felett álló jóság, az a sajátsága, hogy a létezőket önmagával 
való közösségre hívja abban a mértékben (ἀναλόγως), ahogy az egyes 
létezők képesek rá.14

Az Areopagita „müsztagógiájának”, „Az egyházi hierarchiának” 3. fejezeté­
ben különösen hangsúlyos a püspöknek a tőle soha el nem vehető „beava­
tó” szerepe. Ő egész életében az egység és a közösség látható jele, aki való­
ban láthatóvá is teszi azt, amit közvetít (elsősorban Krisztust). Olyannyira, 
hogy amikor a liturgia (illetve itt mindig: „συνάξις”) legelején az oltártól 
leszáll a hajóba, és a templom leghátsó részeiig mindenhová eljut a tömjé­
nezővel, ezt az isteni jóság egyetemes kiáradására kell vonatkoztatni.15

Ebben a folyamatban „a beavatóknak […] szent szertartással be kell 
avatniuk a tökéletessé válókat a látott szent titkok tudásába. Így a hie­
rarchikus rendszer minden fokozata a saját rangjának megfelelően emel­
kedik fel az Istennel való együttműködésre”.16 Tehát a beavatáshoz, a 
feladathoz „méltónak” is kell bizonyulni. A pap és a teológus esetében a 
természet szerinti és az erkölcsi méltóságnak egynek kell lennie.

Az Areopagita e sajátos „müsztagógiája”, „Az egyházi hierarchia” 3. 
fejezete szerint „A békecsók után a szent táblákra írt diptikhon szövegek 
felolvasása (a Krisztussal egyesült elhunytak említése) épp aközben tör­
ténik,  hogy  az  a  szentség  „az  isteni  oltáron  van,  amely  által  magát 
Krisztust  jelzik,  és  amiben  őt  magát  vehetjük  magunkhoz”.17 Míg  a 
Krisztust  megjelenítő  hierarcha  kiszolgáltatja  a  szentséget,  titokzatos 
módon magát az Egységet osztja ki,  hiszen az emberszerető Ige éret­
tünk mennyei szentélyét otthagyva a legmélyebbre száll le,  s egyesíti 
magával emberi természetünket. Ő, aki saját természetében egy és oszt­

14 LOSSKY, V., La notion des Analogies chez Denys le pseudo-Aréopagite, in  Archives
d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 5 (1931) 279–309.

15 De eccl. hier. III, 3: PG 3,428 D – 429 A.
16 Vö.  LOSSKY, V.,  Отрицательное богословие в учении Дионисия Ареопагита, in 

Seminarium Kondakovianum 3 (1929), 133–134.
17 De eccl. hier. III, 9: PG 3,437BC.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 93

hatatlan, osztozik összetöredezett természetünkben, de csak azért, hogy 
mi részesedhessünk az ő életében és az Istennel való egységben.18

Ennek a megközelítésmódnak a nagy veszélye az, hogy szinte pusz­
tán a látványra, a „fönti” világ víziójára összpontosít, ami a liturgiában 
tükröződik. Még nem az eljövendő örökkévalóság „eszkatonjára” irá­
nyítja a figyelmet. De az előnye az, hogy az Istennel való egység, a teljes 
életközösség szentségeként mutatja be az Eucharisztiát. Mindenesetre a 
Dionüsziosz Areopagitész neve alatt közzétett iratok és „az egyházi hie­
rarchia” igazi teológiai jelentősége csak Szent Maximosz Müsztagógiájá­
ban lesz egészen nyilvánvalóvá.19 „A Müsztagógia Dénes szakramentális 
szimbolikáját  az  emberi  természet  evagrioszi  kontemplációjával  köti 
össze (akinek sajátos jelképstruktúráját megpróbálja a misztikus szemlé­
let számára kiaknázni), hogy egy „liturgikus teória” szintézisét teremt­
hesse meg belőle” – írja róla Hans-Joachim Schulz.20

2. Szent Maximosz hitvalló és az Eucharisztia különféle vétele

Szent Maximosz a Müsztagógiában a bizánci ekkléziológia meghatározó 
művét hagyta ránk. Csaknem másfél évszázada tipródnak és vitatkoz­
nak már a nyugati kutatók azon, hogy eucharisztia-tana szimbolikus21 

vagy realista22. A liturgiamagyarázatát kommentáló René Bornert ben­
cés atyával együtt rá fogunk jönni arra, hogy a jelenben valóságnak te­
kinti az Eucharisztiát, amely azonban e valóságos mivoltában elővétele­

18 De eccl. hier. III, 9: PG 3,437CD. Vö. DE ANDIA, Y., Mystère, unification et la divini­
sation de l’homme selon Denys l’Aréopagite, in OCP 63 (1997), 273–332.

19 Vö. DE ANDIA, Y, Transfiguration et théologie négative chez Maxime le Confesseur et  
Denys l'Aréopagite, in Denys l'Aréopagite et sa postérité en Orient et en Occident, Actes du  
Colloque International, Paris, 21–24 septembre 1994 (Collection des Études Augustini­
ennes, Série Antiquité 151), Paris, 1997, 293–328.

20 A  bizánci  liturgia.  Hitbeli  tanúbizonyság  és  szimbolikus  forma,  in  TAFT,  R.  F.  - 
SCHULZ, H.-J., A bizánci liturgia, Budapest 2005, 397.

21 STEITZ, C. G., Die Abendmahlslehre der griechischen Kirche, 238.
22 LAMPEN, W.,  De Eucharistie-Leer van S. Maximus Confessor, in Studia Catholica 2 

(1925–1926), 373–382.



94 Orosz Atanáz

zése, „szimbóluma egy még magasabbrendű tökéletességnek”.23 Mert – 
a Hitvalló szerint – „mindaz, ami az Ószövetségben van, árnyék, ami 
pedig az Újszövetségben áll előttünk, kép (εἰκών). Az igazság a dolgok 
eljövendő állapota” – ahogy ezt éppen Pszeudo-Dionüsziosz „Egyházi  
hierarchiá”-jához fűzött megjegyzésében fejezte ki.24 S ezért elsősorban 
az Isten eljövendő mennyországának ábrázolását látja az Egyház liturgi­
ájában,  amely  egy  eljövendő  valóság  „eszkatologikus”  képviselője,  s 
még intézményeiben is az eszkatologikus valóság képét tükrözi vissza.25

Szent Maximosz szerint az ember Istennel való egyesülésének prog­
ramja nemcsak a szentáldozásnál valósul meg, hanem már teremtett mi­
voltunk első nagy ajándéka volt:

„Isten gyermekei, teste, tagjai, Isten részei s ehhez hason­
lók vagyunk [...] Ilyen teremtmény lett tehát az ember, s 
ilyen célból jött létre...”26

A végcél tökéletessége a teremtéskor persze még csak természetünk 
lényegében,  tehát  még  nem  megvalósult  eszményként,  hanem  csak 
megvalósítható οὐσία-ként adott, amelyet idővel kell a (megváltandó) 
emberiségnek  kibontakoztatnia.  A bűnbeesett  ember  lemaradt  ennek 
megvalósításáról. Az örök Logosz ennek a tökéletességnek megvalósítá­
sához  mindenekelőtt  a  teremtmények  különféle  lételveiben  (λόγοι), 
majd a Szentírás sok igéjében (λόγοι), végül pedig emberségünkben tes­
tesült meg a Szentlélek erejéből.27 A Krisztushoz méltóan (ἀξίως) élő ke­

23 BORNERT, R.,  Les commentaires byzantins de la divine liturgie, du VIIe au XVe  siècle, 
Paris 1966.

24 Vö. még ugyanerről az úgynevezett I. „gnósztikus centuria” (Cap. theol.) 90. fe­
jezetét: Ὁ μέν νόμος, σκιάν ἔχει τοῦ Εὐαγγελίου· τό δέ Εὐαγγέλιον, εἰκών ἐστι τῶν 
μελλόντων ἀγαθῶν. (PG 90, 1120 C)

25 Vö. ZIZIOULASZ, J., Az Egyház misztériuma az ortodox hagyományban, in Újabb két ta­
nulmány (Athanasiana füzetek 9), Nyíregyháza 2004, 13.

26 Amb. 7: PG 91, 1092CD.
27 Órigenész többek között a János kommentár 13,42-ben fejti ki ezt: PG14,472D–

476A. Maximosz a Müsztagógiában és több későbbi művében is visszatér erre.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 95

resztényekben viszont az Ige újra testet ölt,28 ahogyan a Szentírás igéi­
ben is testet  öltött,  bár most  már nem fizikai  értelemben „teszi  szűz 
anyává az őt világra hozó lelket.”29

Egyébként az itt előkerült „Krisztushoz méltóan (ἀξίως)” kifejezés 
egészen jellemző a kora-bizánci hagyományra.  Már Aranyszájú Szent 
János óta a papnak az egész közösség fölött gyakorolt lelki hatalma sze­
mélyes életének erre méltó voltát feltételezi, sőt posztulálja.30

Maximosz hitvalló meggyőződése szerint a megfelelő megtisztulás­
sal, a szeretettel és imádsággal erre méltóvá váló hívő a Szentírás igéi­
ben megtestesült Logoszból ugyanúgy részesedhet, mint Krisztus testé­
ből a szentáldozáskor. Ezt fejezi ki több idézete is, amelyekben a Logosz 
testének és vérének fogyasztásáról szól.31

De ugyanebben a témában „a teológiáról és Isten Fiának testben vég­
bevitt  üdvözítő művéről” írt  fejezeteire is  hivatkozhatunk:  Például  az 
Órigenész egzegézisét fölelevenítő úgynevezett II.  „teológiai centuria” 
60. fejezete szerint „Isten Igéje nemcsak megtestesülése miatt nevezhető 
testnek (οὐ μόνον καθότι σεσάρκωται λέγεται σάρξ). Tulajdonképpen 
amíg őt kezdetben egyszerűen isteni Igeként szemléljük az Istennél és 
Atyánál (καθότι Θεός Λόγος ἁπλῶς νοούμενος ἐν ἀρχῇ πρός τόν Θεόν 
καί Πατέρα), ahol még világosan és tisztán voltak meg a mindenség igaz 

28 Vö. OROSZ A., Hitvalló Szent Maximosz szótériológiája, különös tekintettel az átiste­
nülésre, in  KRÁNITZ M. – PUSKÁS A.,  Jézus a mi Üdvözítőnk. Konferenciakötet a megváltás  
művéről, Budapest 2010, 154.

29 Exp. or. dom. PG 90,889 C. Magyarul:  Tömör magyarázat a Miatyánkról Krisztus  
egyik  barátja  számára,  in  Isten  a  szeretet.  Válogatás  Szent  Maximosz  hitvalló  műveiből, 
szerk. Orosz, A., Jel, Budapest 2002, 159.

30 Vö. De sac. III, 4: „Ezért a papnak mintha máris az égben, ezen hatalmasságok 
között élne, oly tisztának kell lennie.” Persze a szentségkiszolgáltatókkal szemben tá­
masztott óriási  igények (életszentség)  ellenére  is  a keleti  teológia  is  hangsúlyozza, 
hogy „Isten adományai nem a pap hatalmából származnak, hanem azok teljesen a ke­
gyelem művei”.

31 Például a Quaestiones ad Thalassium 35. és 36. szövegeiben. Thal 35 kérdése már 
a szent Test és Vér fogyasztására vonatkozik: „Ἐπειδὴ ὁ Λόγος σὰρξ ἐγένετο, καὶ οὐ 
μόνον σὰρξ ἀλλὰ καὶ αἷμα καὶ ὀστᾶ,  καὶ κελευόμεθα ἐσθίειν μὲν τὴν σάρκα, 
πίνειν δὲ τὸ αἷμα…” in PG 90, 377 CD – 380 A (CCSG 7, 239, 17–241, 50), illetve Thal 
36: PG 90, 381 BC (CCSG 7, p. 243, 30–245, 44).



96 Orosz Atanáz

előképei, addig nem is kerülhetnek elő példázatok és rejtélyek, sem pedig 
allegorikus magyarázatot igénylő történetek. Amikor azonban olyan em­
berekhez közeleg, akik nem tudnak tisztán szellemileg járulni a szemlél­
hető valóságokhoz, akkor ő a számukra megszokott dolgokról beszél, s a 
történetek és példázatok és rejtélyek és homályos szavak tarka összetéte­
lében testté lesz (ἀπό τῶν αὐτοῖς συνήθων διαλεγόμενος, διά τῆς τῶν 
ἱστοριῶν  καί  αἰνιγμάτων  καί  παραβολῶν  καί  σκοτεινῶν  λόγων 
ποικιλίας  συντιθέμενος,  γίνεται  σάρξ).  Az  első  megközelítésben 
ugyanis nem pusztán az Igével szembesül elménk, hanem a megtestesült 
Igével  (Κατά  γάρ  τήν  πρώτην  προσβολήν,  οὐ  γυμνῷ  προσβάλλει 
Λόγῳ ὁ ἡμέτερος νοῦς· ἀλλά Λόγῳ σεσαρκωμένῳ), vagyis a szavak 
sokféleségével, amely ugyan természete szerint az Ige, de külső kinézetre 
test… Az Ige ugyanis minden egyes megírt igében testté lesz.”32

Furcsán vetődik fel az Eucharisztia kiosztása a  Quaestiones et dubia 
41. fejezetében. Ott az elemzendő kérdés arra vonatkozik, miért is he­
lyeznek el különböző számú kenyeret és kelyhet (τοὺς ἄρτους καὶ τὰ 
ποτήρια ἄνισα) a liturgia előkészületekor.33 Maximosz válasza egészen 
más irányú, mint az Areopagitáé. Míg Dionüsziosznál a hierarcha ma­
gát az Egységet osztja ki, Maximosz a Szentháromság egy Istennel való 
kapcsolatra,  tehát  a  sokaságban  és  különbözőségben  jelenlévő  szent 
Egység titkára hívja fel a figyelmet.34

32 PG 90, 1149 CD. Magyarul in Isten a szeretet, 248.
33 Τίνος χάριν  ἐν τῇ προθέσει τοῦ τιμίου σώματος καὶ αἵματος τοῦ Κυρίου 

τοὺς  ἄρτους  καὶ τὰ ποτήρια  ἄνισα  προτίθειν  ἔθος  ἐστὶν  τῇ Ἔκκλησίᾳ;  (PG 
90,820A: CCSG 10, 10)

34 Πάντα ὑπερφυῆ λόγον ἔχουσιν τὰ ἐν τῇ Ἔκκλησίᾳ τελούμενα. Ἐπειδὴ δὲ 
κατ᾽  ἐξαίρετον  τὰ  σύμβολα  ταῦτα  τῆς  θείας  οὐσίας  εἰσὶν  μυστήρια  καὶ 
ἀπεικονίσματα, ἔστιν δὲ αὕτη ἀσύνθετος—πᾶσα δὲ κτίσις σύνθετός ἐστιν, μόνη 
δέ,  ὡς  εἴρηται,  ἡ  ἁγία  Τριὰς  ἁπλῆ  καὶ  ἀσύνθετος—διὰ  τοῦτο  οὖν  ἄνισα 
προτίθησιν  ἡ  Ἐκκλησία  τοὺς  ἄρτους  καὶ  τὰ  ποτήρια,  τὸ  θεῖον  ἐν  τούτοις 
χαρακτηρίζουσα (PG 90,820A: CCSG 10, 11). Vö. THUNBERG, L., Symbol and Mystery in 
St. Maximus the Confessor, in Actes du Symposium sur Maxime le Confesseur, ed. HEINZER, 
F. – SCHÖNBORN, CHR., Fribourg 1982 (a továbbiakban: MC Actes), 284–308, itt 304.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 97

Mindezekből a σύμβολoν-okra való utalásokból úgy tűnik, mintha a 
Hitvalló is beállt volna azoknak az eretnekeknek a sorába, akik „enged­
tek az allegorizálás kísértésének”. Erről a folyamatról Johannes Betz je­
gyezte  meg,  hogy  „Mopszvesztiai  Theodórosszal  kezdődött”,  ahol  a 
szenvedéstörténet  és  feltámadás  a  szent  cselekmény  egyes  részeivel 
szimbolikusan  azonosítható.35 A  Jézus  életének  eseményeihez  jobban 
kötődő, s egyúttal az eucharisztikus liturgia allegorikus értelmezésére 
hajlamos antiochiai szemlélet valóban nem maradt hatás nélkül a bizán­
ci korban. Amikor a Hitvalló 630 körül megírt Müsztagógiájának alcímét 
olvassuk (Mit jelképeznek a szent Egyházban az összejövetel folyamán végbe­
menő titkok?– Περὶ τοῦ τίνων σύμβολα τὰ κατὰ τὴν ἁγίαν Ἐκκλησίαν 
ἐπὶ τῆς συνάξεως τελούμενα καθεστήκε;), netán az a sejtelmünk tá­
madhat, hogy itt nála ugyanerről az allegorizálásról lehet szó, s hogy 
most akkor „tetten érhetjük” a későbbi protestáns szimbolikus Eucha­
risztia-értelmezés előfutárát.36 De a Hitvalló világosan kifejti az Eucha­
risztia lényegét és célját, s nem ragad le a liturgia historikus, ábrázoló-el­
beszélő  jellegű  felfogásánál.  Mindenesetre  az  átváltoztatás  számára 
nemcsak e világ anyagának Krisztus testévé és vérévé változtatását je­
lenti, hanem a lélek állapotbeli átlépését és átkerülését is ebből a rom­
landó világból a szellemi világba.37

Egyébként  Maximosz  hitvalló  az  Eucharisztia  ünneplését  annak 
„életterén” belül, a székesegyházban mutatja be,38 s így fogalmazza meg 
az Egyház „ikonszerű” misztériumát: „Az Egyház Istennek, a világnak 

35 Idézi  KERESZTY R. OCIST,  A Bárány menyegzője. Az Eucharisztia teológiája történeti,  
biblikus és rendszerező megközelítésben, Budapest 2008, 106. Hozzáteszi: „A dolog iróni­
ája, hogy Theodórosz ellenezte Alexandria allegorizáló szentírásmagyarázatát, mégis 
ő indította el az eucharisztikus liturgia allegorikus értelmezését.”

36 STEITZ, C. G., Die Abendmahlslehre der griechischen Kirche, 238.
37 Müsztagógia, in Az isteni és az emberi természetről II, 298.
38 Vö.  MUELLER-JOURDAN,  P.,  Typologie  Spatio-Temporelle  de  l’ecclesia  byzantine:  La  

Mystagogie de Maxime le Confesseur dans la  culture philosophique de l’Antiquité tardive 
(Supplements to Vigiliae Christianae, Vol. 74), Leiden 2005, 99–168 és GRDZELIDZE, T., 
Liturgical Space in the Writings of Maximus the Confessor , in  Studia Patristica XXXVII, 
Papers presented at the Thirteenth International Conference on Patristic Studies held 
in Oxford 1999, WILES, M. F. – YARNOLD, E. J. – PARVIS, P.M. (ed.) Leuven 2001, 499–504.



98 Orosz Atanáz

és az embernek képe (εἰκών).”39 A kiindulópont mindenekelőtt maga a 
teremtő Isten és az ő gondviselése, amit a Hitvalló gyakran kapcsolatba 
hoz az  Eucharisztiával.40 Az Egyház „Isten képmását  hordja  magán” 
(τύπον καὶ εἰκόνα Θεοῦ φέρειν), s liturgiája is az Ἐκκλησία-nak e min­
denkit egyesítő és fenntartó szerepét tükrözi.41

Maximosz Müsztagógiájának 1. fejezete szerint az Egyház „is ugyan­
ilyen módon, ugyanazt teszi velünk kapcsolatban, mint amit Isten an­
nak ősképeként tesz”.42 A keresztségben újjászületetteket istengyermek­
séggel ruházza fel. Ebben a szigorúan egyházi keretben magyarázza  a 
Hitvalló a liturgikus szertartásokat az Istennel való egyesülésre irányu­
ló  misztikus  fölmenetel  eszközeként.  Antropológiai  fejtegetéseiben  a 
Müsztagógia 5. fejezetében már elővételezi a liturgiának azt a végcélját, 
amelyben  a  lélek  „méltónak  találtatik  arra,  hogy  elnyerje  az  isteni 
békét”. Nyilván az Istennel való egyesülés szent pillanatára célozhat az­
zal a mozzanattal, amelyben „az általunk megismerhető erénynek és tu­
dásnak, igazságnak és jóságnak a határait is túlszárnyalja, és Isten min­
den  igazságot  és  minden  jóságot  felülmúló  fekvőhelyén  […] 
kimondhatatlan és megismerhetetlen módon tér nyugovóra. […] Azon 
a  boldog és  legszentebb nyughelyen teljesedik be  az  egyesülésnek a 
szellemet és értelmet felülmúló, félelmetes titka (καθ᾽ ἣν μακαρίαν καὶ 
παναγίαν  κοίτην  τὸ  φρικτὸν  ἐκεῖνο  τῆς  ὑπὲρ  νοῦν  καὶ  λόγον 
ἑνότητος μυστήριον ἐπιτελεῖται), mely által Isten az Egyházzal, vagyis 
a lélekkel, és a lélek az Istennel egy test, egy lélek lesz (δι᾽ οὗ μία σὰρξ 
καὶ ἓν πνεῦμα, ὅ τε Θεὸς πρὸς [τὴν Ἐκκλησίαν,] τὴν ψυχήν, καὶ ἡ 

39 Müsztagógia, in  Az isteni és az emberi természetről  II,  303: Ἔστι μὲν οὖν ἡ ἁγία 
Ἐκκλησία τύπος καὶ εἰκὼν τοῦ μὲν Θεοῦ. […] Τοῦ δὲ κόσμου τύπος ἐστίν. […] 
Ἀνθρώπου δὲ πάλιν εἰκών ἐστιν.

40 Jellemző módon a Pszeudo-Dionüsziosz „Egyházi hierarchiá”-jához fűzött meg­
jegyzésében (PG 4, 569 CD). De a Myst. 21 (PG 91, 697 A) végén is egyes szövegválto­
zat szerint a παρουσίας helyett προνοίας szerepel.

41 Vö.  OROSZ A.,  Eukharisztikus ekkléziológia  a keleti  egyházban,  in  Athanasiana 22 
(2005) 109–145.

42 PG 91, 665 C: Κατὰ τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ ἡ ἁγία τοῦ Θεοῦ Ἐκκλησία τὰ 
αὐτὰ τῷ Θεῷ περὶ ἡμᾶς ὡς ἀρχετύπῳ εἰκὼν ἐνεργοῦσα δειχθήσεται. Müsztagógia, 
in Az isteni és az emberi természetről II, 272.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 99

ψυχὴ πρὸς τὸν Θεὸν γενήσεται).” S az Ef 5,31–32-ben idézett protoló­
gikus állapotra hivatkozva említi „az Úrral egyesülő” lelket, amely „így 
egyesült önmagával és Istennel (ἑνοειδῆ γενομένην ψυχὴν καὶ πρὸς 
ἑαυτὴν καὶ Θεῷ συναχθεῖσαν)”.43

Az első liturgikus szertartások elemzése után Müsztagógiája 13. feje­
zetében „végigpanorámázza” a liturgiát a Hitvallásig,44 majd – nyilván 
a laikus közönség miatt – a csöndben elhangzó anaforát kihagyva a Mi­
atyánkig és az „Egy a szent!” felkiáltásig szalad előre.

A Müsztagógia 21. fejezetében a liturgiának a Miatyánk utáni részeit 
magyarázza. „A beavatottak […] értelmet és gondolatot meghaladó mó­
don találkoznak majd és egyesülnek az isteni egyszerűségben lévő ti­
tokzatos Eggyel; ennek révén megpillantva a láthatatlan és még a ki­
mondhatatlant  is  felülmúló  dicsőség  fényét,  a  magasságbeli  erőkkel 
együtt ők is befogadják a boldog tisztaságot. Ezután – mint mindennek 
a vége – a misztérium átadása következik (ἡ τοῦ μυστηρίου μετάδοσις 
γίνεται); ez önmaga képére átformálja és kegyelem és részesedés révén 
az önmagától való jóhoz teszi hasonlóvá (μεταποιοῦσα πρὸς ἑαυτὴν 
καὶ  ὁμοίους  τῷ  κατ᾽  αἰτίαν  ἀγαθῷ  κατὰ  χάριν  καὶ  μέθεξιν 
ἀποφαίνουσα)  azokat,  akik  méltán  veszik  magukhoz  (τοὺς  ἀξίως 
μεταλαμβάνοντας). Az ilyenek – amennyire ember számára elérhető 
és lehetséges – semmiben sem kisebbek nála, s így állapotukat tekintve, 
a kegyelem révén ők maguk is istenek lehetnek, és annak neveztethet­
nek, mivel az egész Isten egészen betölti őket, és nem marad bennük 
semmi, amire jelenléte ki ne terjedne. (ἐν μηδενὶ αὐτοῦ λειπομένους, 
κατὰ  τὸ  ἐφικτὸν  ἀνθρώποις  καὶ  ἐνδεχόμενον.  Ὥστε  καὶ  αὐτοὺς 
δύνασθαι εἶναί τε καὶ καλεῖσθαι θέσει κατὰ τὴν χάριν θεούς, διὰ τὸν 
αὐτοὺς ὅλως πληρώσαντα ὅλον Θεὸν καὶ μηδὲν αὐτῶν τῆς αὐτοῦ 
παρουσίας κενὸν καταλείψαντα.)”45

43 PG 91, 680 D – 681 A. Müsztagógia, in Az isteni és az emberi természetről II, 282–
283. Vö. DALMAIS, I. H., Mystère liturgique et divinisation dans la Mystagogie de saint Ma­
xime le Confesseur, in Epektasis, Paris 1972, 61.

44 Müsztagógia, in: Az isteni és az emberi természetről II, 291.
45 Müsztagógia, in: Az isteni és az emberi természetről II, 296.



100 Orosz Atanáz

A „μυστήριoν”46 átadása tehát már – a csöndben elhangzó anaforát 
nem halló – laikusok számára is elmagyarázható. Egységet jelent és esz­
közöl Istennel, aki nemcsak magába fogadja híveit, hanem egymással is 
egybeforrasztja őket, ahogyan a Hitvalló a korábbi fejezetekben szólt er­
ről.  Itt  valóságos  átváltozást,  átalakulást  mutat  be,  ahogyan  a  híveit 
megáldoztató Úr a keresztényeket a hitbeli közösségből a szemlélődés 
és teljes szeretet közösségébe emeli át:

„A szeplőtelen és éltető titkok magunkba vétele pedig azt a Vele 
való közösséget és azonosságot [jelenti],  amely részesedés révén ha­
sonlóság által  lehetséges  számunkra,  és amely által  az ember  méltó 
lesz  arra,  hogy  emberből  Istenné  legyen.  (Διὰ  δὲ  τῆς  ἁγίας 
μεταλήψεως  τῶν  ἀχράντων  καὶ  ζωοποιῶν  μυστηρίων  τὴν  πρὸς 
αὐτὸν κατὰ μέθεξιν ἐνδεχομένην δι᾽ ὁμοιότητος κοινωνίαν τε καὶ 
ταὐτότητα,  δι᾽  ἧς  γενέσθαι  θεὸς  ἐξ  ἀνθρώπου  καταξιοῦται  ὁ 
ἄνθρωπος.)”47

Amikor a Hitvalló a szentáldozás átalakító és maradandó hatását 
elemzi és az átistenülést  emlegeti,  mindenekelőtt  a Dionüsziosz-féle 
„Egyházi hierarchia” 3. fejezetére utal,48 de nemcsak a Pszeudo-Areopa­
gitészhez, hanem régi görög patrisztikus hagyományhoz nyúlik vizs-
sza.49

Nüsszai  Szent Gergely  Nagy kateketikus  beszéd című művében már 
utalt arra, hogy „Ahogyan egy kevés kovász az egész tésztát megkelesz­
ti, … úgy az Isten által halhatatlanná tett test a miénkbe jutva, azt magá­
hoz  hasonlóvá teszi  és  átalakítja.  Ahogyan a  jó  tésztához keveredett 
romlott kovász megrontja az egész keveréket, ugyanúgy alakítja a hal­

46 „Az általa alkalmazott »μυστήριoν«-fogalom megfelel az újszövetségi felfogás­
nak,  és követi  annak patrisztikus alkalmazását a liturgikus misztériumokra” – írja 
róla Schulz, A bizánci liturgia. Hitbeli tanúbizonyság és szimbolikus forma, in TAFT, R. F. – 
SCHULZ, H.-J., A bizánci liturgia, 398.

47 PG 91,704. Magyarul: Müsztagógia, in: Az isteni és az emberi természetről II, 302.
48 Vö. DE ANDIA, Y., Mystère, unification et la divinisation de l’homme selon Denys l’A­

réopagite, 273–332.
49 III, 1, 3: PG 4, 424 C és 425 A. Vö. DUPONT, V. L., Le dynamisme de l'action liturgi­

que. Une étude de la Mystagogie de saint Maxime le Confesseur, in Revue des sciences religi­
euses 65 (1991) 363–387, itt 385.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 101

hatatlan test saját természetéhez hasonlóvá befogadóját.”50 Néhány év­
vel korábban Jeruzsálemi Kürillosz 4. misztagógikus katekézise is ha­
sonlóképen szólt Krisztus testének és vérének vételéről: „Mert ezen a 
módon is Krisztus-hordozókká válunk, amikor saját testét és vérét átad­
ja a mi tagjainkba. Így a boldog Péter szerint „isteni természetének ré­
szeseivé válunk” (2Pt 1,4).51

Mindenesetre Maximosz nem vált a „Mopszvesztiai Theodórosszal 
elkezdődött” szisztematikus konkordizmus áldozatává, amely majd ké­
sőbb a bizánci N. Kavaszilasz és mások kommentárjaiban is megnyilvá­
nul. Az ő misztagógikus terve nem ragad le a rituális részleteknél, ha­
nem következetesen spekulativ módon a teológiai lényeget tartja szem 
előtt.  De  nem  vált  fantáziajátékokat  szővő  allegorizmus  áldozatává 
sem52 (egyébként nem is használja itt az allegória fogalmát, hanem he­
lyette  σύμβολoν-ról, συμβολικῶς-ról, εἰκών-ról  és  τύπος-ról  beszél.) 
„Úgy tűnik, hogy a σύμβολoν használata a Müsztagógiában teljes mér­
tékben megfelel az εἰκών alkalmazásának Maximosz egzegetikai műve­
iben, és elsősorban Dénes hatására vezethető vissza, hogy a Müsztagógia 
liturgiát magyarázó, második részében a σύμβολoν-t részesítette előny­
ben” – idézi Hans-Joachim Schulz René Bornert bencés atya monográfi­
ájából.53 S hozzáteszi megnyugtató megállapítását: „A liturgia szimboli­
kája  ezért  Maximosz  számára  nem  a  szakramentális  realizmus 
lecsökkenését jelenti, hanem annak sajátos megvalósulási formáját.”54

50 37. fejezet. in VANYÓ L. (szerk.), A kappadókiai atyák (Ókeresztény Írók 6), Buda­
pest 1983, 563. Az idézett szöveg bevezetése is jellemző Maximosz későbbi érvelésére: 
„Miután bevettük a természetünket  bomlasztó mérget,  szükségképpen arra szoru­
lunk, ami széthulló valóságunkat ismét egyesíti, hogy magunkhoz véve ezt a gyógy­
szert, az előzőleg testünkbe került méreg megszűnjék ártani.”

51 In Jeruzsálemi Kürillosz összes művei (Ókeresztény Írók 19), Budapest 2006, 343.
52 „Maximosz  nem  folytat  önkényes  allegorizálást”  –  tanúsítja  HANS-JOACHIM 

SCHULZ, A bizánci  liturgia.  Hitbeli  tanúbizonyság és szimbolikus forma,  in  TAFT,  R.  F.  – 
SCHULZ, H.-J., A bizánci liturgia, 398.

53 I. m. 116.
54 I. m. 399.



102 Orosz Atanáz

3. A szentáldozás és az isteni liturgia hatásai

A záró két fejezetben foglalja össze Maximosz a „szemlélődő” teológus 
impresszióit, illetve visszatekintve elméleti bevezetést ad a liturgiából a 
teológia  magaslataiba.  Magas  szintű  teológiai  spekulációról  van szó, 
amely elméleti és végső soron krisztológiai-trinitárius jellegű. Itt mutat­
kozik meg a liturgia nevelő ereje is.

Hangsúlyozza, hogy maga a rituális folyamat is mennyire hatékony, 
s hogy a kegyelem annak rendje-módja szerint működik. Világosan ki­
fejti,  hogy az átváltoztatás nemcsak a kenyér Krisztus testévé változta­
tását  jelenti,  hanem  „a  lélek  állapotbeli  átlépését  (μετάβασιν  τῆς 
ψυχῆς) és átkerülését is ebből a romlandó világból a szellemi világba… 
(ἀπὸ τούτου τοῦ φθαρτοῦ κόσμου πρὸς τὸν νοητὸν κόσμον)” (24. f.)

A Müsztagógia eme záró (24.) fejezetének elején a Hitvalló ismét csak 
a „boldog aggastyánra” hivatkozva vázolja föl a szentáldozás hatásait:

Ez a „boldog aggastyán […] szüntelenül buzdított minden keresz­
tényt, hogy gyakran látogassák Isten szent Egyházát (τῇ ἁγίᾳ τοῦ Θεοῦ 
Ἐκκλησίᾳ σχολάζειν), és sose mulasszák el az ottani szent összejöve­
telt  (καὶ  μὴ ἀπολιμπάνεσθαί  ποτε  τῆς  ἐν  αὐτῇ τελουμένης  ἁγίας 
συνάξεως), mert a szent angyalok jelen vannak ott, és feljegyzik, vala­
hányszor valaki belép oda, jelentik Istennek és könyörögnek érte. Azért 
se hanyagolják el az Egyház látogatását, mert a Szentlélek kegyelme lát­
hatatlanul mindig jelen van ott (διὰ τὴν ἀοράτως ἀεὶ μὲν παροῦσαν 
τοῦ ἁγίου Πνεύματος χάριν), sajátosan leginkább a szent összejövetel 
idején (ἰδιοτρόπως δὲ μάλιστα κατὰ τὸν καιρὸν τῆς ἁγίας συνάξεως), 
és a résztvevők mindegyikét átalakítja, átformálja, önmaga mértéke sze­
rint  valóban  istenibbé  gyúrja  át  (ἕκαστον  τῶν  εὑρισκομένων 
μεταποιοῦσάν  τε  καὶ  μετασκευάζουσαν,  καὶ  ἀληθὲς 
μεταπλάττουσαν ἐπὶ τὸ θειότερον ἀναλόγως ἑαυτῷ), és a végbeme­
nő titkok által elvezeti arra, amit ezek jelentenek – még ha a hívő nem is 
érzi, mivel még a Krisztusban lévő „kisdedek”55 közé tartozik, és képte­
len rá, hogy belenézzen a lejátszódó titkok mélységébe – , és megvaló­

55 εἴπερ τῶν ἔτι κατὰ Χριστὸν νηπίων ἐστὶ. Vö. DIONÜSZIOSZ AREOPAGITÉSZ, Eccl. hier. 
5,2: in PG 3, 501 B: νηπίοις μὲν οὖσι […] ἐδωρήσατο τὴν κατὰ νόμον ἱεραρχίαν.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 103

sítja benne az üdvösségnek azt a kegyelmét, amelyet mindegyik leját­
szódó  isteni  jelkép  jelent  (τὴν  δηλουμένην  δι᾽  ἑκάστου  τῶν 
τελουμένων  θείων  συμβόλων  τῆς  σωτηρίας  ἐν  αὐτῷ  χάριν 
ἐνεργοῦσαν), és így sorrendben elvezeti őt a felszíni jelenségektől az 
összes jelenség céljáig”.56

Tehát a Szentlélek kegyelme nemcsak egyfajta „lelki arisztokráciá­
nak” (az ortodox értelemben vett „gnósztikusoknak”) van fönntartva, 
hanem a Krisztusban lévő „kisdedek”-nek is, megkülönböztetés nélkül 
mindenkinek. Semmilyen lelki „elit”57 nem zárhatja el az utat a Krisz­
tusban lévő „kisdedek” elől, hogy ezek is akadálytalanul juthassanak el 
az átistenülésre. A keleti egyház azóta is folyamatosan hisz abban, hogy 
a Szentlélek kegyelme a Krisztusban lévő „kisdedek”-et alkalmassá te­
heti „a szent összejövetel idején” arra, hogy „átalakítsa, átformálja, ön­
maga mértéke szerint valóban istenibbé gyúrja át” (μεταποιοῦσάν τε 
καὶ  μετασκευάζουσαν,  καὶ  ἀληθὲς  μεταπλάττουσαν  ἐπὶ  τὸ 
θειότερον ἀναλόγως ἑαυτῷ).58 Ezért is áldoztatják meg őket már zsen­
ge korban.

A Müsztagógia módszere tehát „elvezet a felszíni jelenségektől az 
összes jelenség céljáig” (ἀπὸ τῶν προσεχῶν μέχρι τοῦ πάντων τέλους 
ὁδεύουσαν). A Müsztagógia záró (24.) fejezetének ez az állítása nemcsak 
módszertani célt, hanem az eucharisztikus ekkléziológia célját is kijelöl­
te.59

56 Uo. 301.
57 A szellemi „érzékelésre” és megkülönböztetésre képtelen emberek bírálatát a 

Szent Makariosznak tulajdonított iratokban lásd H. DÖRRIES, Symeon von Mesopotamien 
(TU 55,1 [1941] 214 skk., 235 skk., 263 et skk. és 369 skk. (idézi U. VON BALTHASAR, H., 
Kosmische  Liturgie, 318).  Ugyanezeket  a  bíráló  gondolatokat  találjuk  Phótikéi  Dia­
dokhosznál (Cap. gnostica 77, SCh 53, des Places, É. (éd.), 1966, 135).

58 Vö. OROSZ, A., L’Ecclésiologie «pneumatique» de la Mystagogie et des autres oeuvres  
contemporaines de s. Maxime le Confesseur, in Y. DE ANDIA – P. L. HOFRICHTER (Hgg.), Der  
Heilige Geist im Leben der Kirche. Forscher aus dem Osten und Westen Europas an den Qu­
ellen des gemeinsamen Glaubens (Pro Oriente XXIX, Wiener Patristische Tagungen II), 
Innsbruck – Wien 2005, 297–314, itt 306.

59 Vö.  LOUTH, A., Apophatic Theology and the Liturgy in  St. Maximus the Confessor, in  
Wisdom of the Byzantine Church. Evagrios of Pontos and Maximos the Confessor, Columbia 



104 Orosz Atanáz

Amennyiben  az  Egyház  egy  őt  magát  meghaladó  valóság  képe, 
„hisszük, hogy a Szentléleknek azokat az ajándékait, amelyekben itt, a 
mostani életben részesedünk a hitbeli kegyelem által (Ὧν γὰρ ἐνταῦθα 
κατὰ  τὴν  παροῦσαν  ζωὴν  διὰ  τῆς  ἐν  πίστει  χάριτος  πιστεύομεν 
μετειληφέναι δωρεῶν τοῦ ἁγίου Πνεύματος), az eljövendő korszak­
ban  igazán,  valójában  és  önmaguk  valóságában  fogjuk  megkapni… 
(τούτων  ἐν  τῷ  μέλλοντι  αἰῶνι  κατὰ  ἀλήθειαν  ἀνυποστάτως 
[ἐνυποστάτως] αὐτῷ τῷ πράγματι)”.60

Tehát nyilván a szentségi kegyelmet is, amelyben itt, a mostani élet­
ben részesülünk, az eljövendő korszakban önmaga valóságában fogjuk 
elnyerni. Az átváltoztatás nemcsak e világ anyagának átváltoztatását je­
lenti, hanem hogy „Üdvözítőnk Jézus Krisztus önmagába alakít át min­
ket,  romlásunk  jegyeinek  eltörlésével”  (μεταποιοῦντος  ἡμᾶς  πρὸς 
ἑαυτὸν  δηλαδὴ  τοῦ  Θεοῦ  καὶ  Σωτῆρος  ἡμῶν  Ἰησοῦ  Χριστοῦ,  τῇ 
περιαιρέσει τῶν ἐν ἡμῖν τῆς φθορᾶς γνωρισμάτων).61 Az Eucharisztia 
az Ige ott jelenlévő személyével és magával Istennel való egyesülést je­
lent. Ő maga közli magát az emberrel, benne lakik és át is alakítja a hívőt 
önmagává, vagyis átisteníti  őt.62 S  ez  az  eucharisztikus valóság mégis 
egyúttal szimbóluma egy eljövendő teljességnek. A szentség által megva­
lósított  átistenülés  Istennel  oly  mértékű  közösségi  egyesülést  is  jelöl, 
amely itt elkezdődik ugyan, de majd az eljövendő örökkévalóságban lesz 
teljessé. Eucharisztiánk jelen valóságában is egy eljövendő valóság „eszkato­
logikus” képviselője, „szimbóluma egy még magasabbrendű tökéletesség­
nek”, ahol az eszkatológikus teljesség majd még inkább betölti/teljesíti a 
jelen kegyelmet.63

(Missouri) 1997, 34–45 és UŐ,  Eucharist and Church according to St Maximos the Confessor, 
in  HAINTHALER, TH.  – MALI,  F. – EMMENEGGER,  G. (ed.),  Einheit und Katholizität der Kirche.  
Forscher aus dem Osten und Westen Europas an den Quellen des gemeinsamen Glaubens. Pro 
Oriente Studientagung „L'unité et la catholicité de l'Église”, Sibiu, 27–30. Juni 2007 (Pro 
Oriente XXXII, Wiener Patristische Tagungen IV), Innsbruck – Wien 2009, 319–330.

60 Müsztagógia, 24., in: Az isteni és az emberi természetről II, 302.
61 Uo.
62 Vö. LARCHET, J.-CL., Saint Maxime le Confesseur (580–662), Paris 2003, 173.
63 Vö.  BORNERT, R.,  Les commentaires byzantins de la divine liturgie, du VIIe au XVe  

siècle, Paris 1966,118.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 105

4. Az Eucharisztia eszkatologikus beteljesülése

Az Eucharisztiának ezt az eszkatologikus vonatkozását és az örökbefo­
gadást fejezi ki a Miatyánk-kommentár majdnem utolsó előtti gondolat­
sora is:

„Aztán pedig Ő, aki maga az élet, bölcsesség, tudás és igazságosság 
kenyere, a maga iránti kielégíthetetlen vágyat működésbe hozza ben­
nünk, és ha megtesszük az Atya akaratát, az angyalokkal együtt az ő 
imádóivá tesz, amennyiben őket utánozva életmódunkkal már a meny-
nyei  boldogság jó  követőivé  válunk.  Onnan aztán még tovább vezet 
bennünket fölfelé az isteni valóság legmagasabb csúcsa, „a világosság 
Atyja" felé, és „az isteni természet részeseivé" (2Pt 1,4) tesz a Lélek el­
nyerésének  kegyelme  által.  Ez  a  részesedés  tesz  bennünket  méltóvá 
arra, hogy „Isten fiainak hívatunk“,64 mert így – megtisztulva minden 
szennytől – teljesen az Atyának a természetes Fiát, ennek a kegyelem­
nek a szerzőjét fogjuk körül anélkül, hogy őt körülhatárolhatnánk, mi­
velhogy most is és a jövőben is mindig belőle és általa és „benne élünk, 
mozgunk  és  vagyunk“.65 A  Müsztagógia Epilógusa  szerint  ennek  „az 
örökbefogadásnak … a Szentlélekben adott ajándéka nem más, mint a 
Krisztus szerinti élet”.66 A szentség vételében az Istenhez hasonuló em­
ber a Krisztus-hasonlóság személyes megvalósítására is meghívást kap: 
„ha Isten szegény, mert Isten hozzánk történt leereszkedésében értünk 
szegénnyé tette magát, mindegyikünk szenvedéseit együttérzőleg ma­
gára vette, és mindegyikünk szenvedésének arányában jóságából kifo­
lyólag titokzatos módon egészen a világ végéig örökké szenved, akkor 
természetes, hogy még jogosabban lesz Isten az (πλέον δηλονότι κατὰ 
τὸν εἰκότα λόγον ἔσται Θεός), aki Istent utánozva, emberszeretetből, 

64 Vö. Jn 1,12;11,51; Róm 8,16.21; 9,8, Fil 2,15; 1Jn 3,1–2.10; 5,2.
65 Exp. or. dom. CCSG 23,769–782, itt legvégül a ApCsel 17,28 idézetével. Magya­

rul: Tömör magyarázat a Miatyánkról Krisztus egyik barátja számára, in Isten a szeretet. Vá­
logatás Szent Maximosz hitvalló műveiből, 177. Ugyanígy az átistenüléssel hozza kapcso­
latba Krisztus vérét  a  Thal 35 válaszának 2. szkholionja: Τό αἷμα εἰς τήν θέωσιν 
ἔλαβεν,  ὡς  ζωήν  ἐσομένην  τῶν  ἀξιωθησομένων  αὐτῆς.  Ζωῆς  γάρ  τό  αἷμα 
σύμβολον.

66 Müsztagógia, 24, in: Az isteni és az emberi természetről II, 307.



106 Orosz Atanáz

Istenhez illő módon maga gyógyítja meg a szenvedők szenvedéseit (ὁ 
κατὰ μίμησιν τοῦ Θεοῦ διὰ φιλανθρωπίαν τὰ τῶν παθόντων πάθη 
δι᾽ ἑαυτοῦ θεοπρεπῶς ἐξιώμενος), és megmutatja, hogy érzelmét ille­
tően az üdvözítő gondviselés aránya szerint ugyanolyan hatalma van, 
mint Istennek.”67 Aki a szeretet hívására keresztény módon válaszol, az 
halad az elbocsátó rítus után is jó úton a liturgia eszkatologikus betelje­
sedése, a megdicsőült Krisztus hasonlósága felé. Hiszen neki „még első 
eljövetele is csak előfutára önmagának a másodikhoz képest”,68 tehát ő 
már Eljövendőként közeleg a hozzá hasonulókhoz. Krisztus, a „jóságos 
és bölcs tanítómester” „mintát és programot” ad az istengyermekség 
életmódjához, mivel számunkra önmagában már előképileg végbevitte 
azt, amit beszélnünk és cselekednünk kell“.69 A „halhatatlanság gyógy­
szerével“ való töltekezés és szentségi azonosulás után a martyrium ideje 
következik: „most a végső halhatatlanságot várjuk Krisztus szerint a Lé­
lekben (τὴν ἐσχάτην κατ᾿ αὐτόν ἐν Πνεύματι): tudniillik jócselekede­
tek végzésével s az önkéntes halál vállalásával (δι᾿ ἐπιδόσεως ἔργων 
ἀγαθῶν  δηλονότι,  καὶ τοῦ  κατά  πρόθεσιν  θανάτου)  szeplőtelenül 
őrizzük meg a kezdeti romolhatatlanságot, márpedig ennek birtokában 
senkinek sem kell  félnie  az  elnyert  javak elvesztésétől  (καθ᾿  ἥν τῶν 
ἐχόντων οὐδεὶς ἀποβολήν δέδοικε τῶν κτηθέντων ἀγαθῶν)”70 

Így nem csoda, hogy miután R. Bornert jóformán csak külső és törté­
nelmi okokat jelölt meg annak indoklására, hogy a Hitvalló liturgiama­
gyarázata mélyen hallgat az eucharisztikus imáról, a csöndben mondott 
„anaforáról”, Alain Riou megjegyzi: „le passsage d’une représentation 
rituelle de la première parousie à l’anticipation sacramentelle de la se­
conde se fait par solution de continuité”, úgyhogy „Krisztus igazi ana­
forája csak magában a martyrium-ban teljesedik be: ebben az apofatikus 
anaforában a keresztény hívő és az Egyház szentáldozásban fogadja és 
fogyasztja csöndben a húsvéti áttetszőség misztériumát“.71

67 Müsztagógia, 24, in Az isteni és az emberi természetről II (69. lábj.), 308.
68 Ambigua 21: PG 91, 1256 C.
69 Ambigua 42: PG 91, 1333 BC.
70 Cap. theol. I, 87: PG 90, 1120 B in Isten a szeretet, 223.
71 Riou, A., Le monde et l'Eglise selon Maxime le Confesseur, Paris 1973, 165.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 107

Maximosz hitvalló nemcsak liturgiamagyarázóként, hanem mindha­
lálig menő életáldozatot vállaló hitvallóként valósítja meg azt a koráb­
ban hangoztatott krisztusi „mintát és programot”, „hogy Krisztus ele­
ven ikonjaivá  legyünk,  mégpedig  nem is  csak  az  ő  hasonmásaiként, 
hanem kegyelemből vele azonosulva”.72 Maximosz szerint Krisztus „ha­
todik napi” keresztáldozata után a hetedik nap, a  szabbat  nyugalma is 
lényeges, de igazán csak a föltámadott Krisztusban talál magára az em­
beriség.73 A „hetedik és nyolcadik nap” mint a „beteljesedés napja és 
órája” jelöli ki minden dolognak végső titkát és alapelvét, amiket persze 
„a szenvedés megtapasztalásáig soha egyetlen mennyei vagy földi lény 
sem ismerheti egészen”. Mert „a beteljesedés napjához csak az erényt 
gyakorló ember juthat el, aki az igazságosság cselekedeteinek előkészü­
leti napját már letöltötte”.74 A „három szent nap titkáról” szóló elmélke­
déseinek célja a „nyolcadik nap, […] az arra méltóknak átalakulása és 
eljutása az átistenüléshez”.75 Minden szentségi és egzisztenciális átvál­
tozás  erre  az  eszkatologikus  szempontra  összpontosul.  „Aki  pedig  a 
nyolcadik napra is méltó lett, az föltámadt a halálból, és már annak az 
Istennek boldogságos életét éli, aki voltaképpen egyedül nevezhető iga­
zán Életnek. Így végül átistenülve maga is Isten lesz.”76

5. Összefoglalás

Mindezek láttán úgy-ahogy megismerkedhettünk az eucharisztikus li­
turgia müsztagógikus megközelítésével, a Krisztus- és emberközpontú 
„kozmikus liturgiával”77 és az Eucharisztia sajátosan bizánci szemléleté­

72 Ambigua 21: PG 91, 1253 D.
73 Vö. OROSZ A., Hitvalló Szent Maximosz szótériológiája, különös tekintettel az átiste­

nülésre, in KRÁNITZ M. – PUSKÁS A., Jézus a mi Üdvözítőnk, 172–173.
74 Cap. theol., I, 57–59, in: Isten a szeretet, 211.
75 Cap. theol., I, 55, in Isten a szeretet, 210.
76 Uo., I, 54, in Isten a szeretet, 210.
77 Vö.  TOLLEFSEN, T. T.,  The Christocentric  Cosmology of St. Maximus the Confessor, 

Oxford University P., Oxford 2008, 183–184. „The work  Mystagogia  teaches that hu­



108 Orosz Atanáz

vel. Rájöhettünk, hogy ebben a görög kultúrában a szó szoros értelmé­
ben vett titok, „μυστήριoν”78 lett az Eucharisztia, s hogy annak kiszol­
gáltatása  és  vétele  immár komoly feltételekhez kötődik.  Továbbá,  ha 
egyszer „szent titokról” van szó, ez a „müsztérion” nem nagyon tűr ap­
rólékos analízist és vizsgálódást. Szerzőnk és környezete számára ma­
gától értetődő a szentségi jelenlét valósága, de az átváltozás nem pusz­
tán  a  kenyér  és  bor  anyagára,  hanem  még  inkább  a  szentségben 
részesülők közösségének egészére, az Egyházra vonatkozik. Szentáldo­
záskor a kegyelem teljesen jelen van és hatékony, hiszen maga a meg­
testesült Ige van jelen; mégpedig teljes egészében, hiszen nem oszthatja 
meg  magát.  Ám  a  szentségi  kegyelem  hatásai  csak  a  szeplőtelen 
„μυστήριoν”-hoz79 méltó  módon  járulók  számára  nyilvánulhatnak 
meg80 a maguk teljességében. A Hitvalló aszketikus tanítása szerint ez a 
„méltóság” szilárd hitet, teljesen erényes és bűnöktől, valamint szenve­
délyektől mentes életet feltételez,81 de a hatékonyság személyenként kü­
lönböző is lehet, s még az „együgyűnek” tartott ártatlanok sincsenek ki­
rekesztve a gyümölcsöző részesülésből.

Szent Maximosz Miatyánk-kommentárja így mutatja be a Megteste­
sülés során az emberiségnek ajándékozott misztériumot: „Az isteni élet­
ben is részesít bennünket, mert táplálékunkká teszi magát olyan mó­
don, amit nem ismer más, csak ő maga, illetve akik tőle magától kaptak 

man beings should be integrated and regenerated in Christ through the Church. In 
this  way one contributes to the completion of Christ […] and acts as mediator in 
Him.”

78 Egy helyen ennek többes számú formájához (τῶν ἀχράντων καὶ ζωοποιῶν 
μυστηρίων) az „ἀχράντα” (szeplőtelen) jelzőt fűzi hozzá a Müsztagógia szerzője (PG 
91,704).

79 PG 91,704.
80 Vö. SOTIROPOULOS, C. G., Eucharistia kai theosis kata ton hagion Maximon ton Homo­

logeten kai ton Nikolaon Kabasilan, Athén 1974, 11 és13–14 hivatkozik így a Myst. 21 (PG 
91, 697 A) már idézett mondatára. De ugyanígy hivatkozhatnánk ez ügyben az Amb. 
48 (PG 91, 1364 B) vagy az Exp. or. dom. egy-egy idézetére is (PG 90, 897 A).

81 Vö. LARCHET, J.-CL., Saint Maxime le Confesseur, 173. Amb. 48 (PG 91, 1364 B) sze­
rint  az Eucharisztia szellemi  tápláléka  csak azokban fejti  ki  igazán a hatását,  akik 
“erények és bölcsességük által” méltóképpen részesednek benne.



Az Eucharisztia Szent Maximosz hitvalló… 109

felfogóképességet erre, hogy ennek az eledelnek megízlelésekor való­
ban tapasztalják meg és lássák, »hogy milyen jó az Úr« (Zsolt 33,9; 1Pt 
2,3), aki isteni minőségével átalakítva átistenülésre juttatja a vele táplál­
kozókat. Hiszen nyilvánvalóan ő maga az élet és erő kenyere, s joggal 
hívják így”.82

Hans Urs von Balthasar a „Kosmische Liturgie” elemzésében Maxi­
mosz  „szimbolikus  realizmusát”  méltatja,83 aki  a  kenyérnek  Krisztus 
testévé való  transsubstantiatioja helyett az áldozáshoz járulónak Krisz­
tusba és az ő Szentlelkébe való transsubstantiatioját állítja középpontba.84 

A szent Eucharisztiához járuló hívő saját emberi természete fölé emel­
kedik; olyan átalakuláson megy át, amely természetét is messzemenő­
kig érinti, és legmagasabbrendű képességeinek is át kell változnia.85 Épp 
ezért a Hitvalló Nüsszai Szent Gergelyhez kapcsolódva nemegyszer a 
μεταποιήσις86 (átalakítás) szóval írja le ezt az itt megvalósuló θέωσις-t. 
A hangsúly tehát a lélek Istenhez való fölemelkedésén, a szent Eucha­
risztia hatásain van, s ebből viszafelé következtetünk az Eucharisztia lé­
nyegére. Így a Hitvalló számára a συνάξις (liturgia) messze „több, mint 
puszta szimbólum. Inkább nevezhető későbbi kifejezéssel opus operatum­
nak, az ember és világa átistenült létbe való hatékony átváltozásának”.87

A Müsztagógia székesegyházhoz hasonlítja az így átistenülő embert: 
„lelke a szentély, szelleme az isteni oltár, teste pedig a hajó [...] : a szel­
lem mint oltár által (ὡς διὰ θυσιαστηρίου τοῦ νοός) az Istenség elrejtett 

82 Exp. or. dom. CCSG 23, p. 34, 127–134 hivatkozik így Jn 6,35.48-ra. Magyarul: 
Tömör magyarázat a Miatyánkról Krisztus egyik barátja számára, in Isten a szeretet, 148.

83 Vö.  OROSZ A.,  A „Kozmikus liturgia” és Maximosz hitvalló, in  In memoriam Hans  
Urs von Balthasar (Sapientia füzetek 10), Budapest 2007, 243–271, itt 257.

84 BALTHASAR, H. U. VON, Kosmische Liturgie, 323.
85 Vö. LARCHET, La divinisation, 582–584.
86 LARCHET, La divinisation, 588 idézi Thal 22: PG 90, 320 CD (CCSG 7, 141, 72–78), 

illetve PG 90, 321 CD (CCSG 7, p. 143, 114–116) és Thal 59: PG 90, 613 B (CCSG 22, 61. 
245–250 és p. 69) helyeit, valamint a metamorphószisz és μεταπλάσις terminológiáját 
az Ep. 19: PG 91,589 C és Thal 64: PG 90, 725 D – 728 A –ból: „A kegyelem törvénye 
pedig az a természetfölötti alapelv, amely a természetet megváltoztatás nélkül is az 
átistenülésre hangolja át” (μεταπλάττων).

87 I. m. 321.



110 Orosz Atanáz

és  megismerhetetlen,  erős  hangjának  nagyszerű  csendjét 
(μεγαλοφωνίας σιγὴν τῆς θεότητος) idézi fel [...] és a misztikus teoló­
gia révén kapcsolatba kerül az Istenséggel (κατὰ μυστικὴν θεολογίαν 
αὐτῇ συγγινόμενον), és olyanná válik, amilyennek lennie kell annak, 
akit Isten arra méltatott, hogy benne lakjon (τοιοῦτον γινόμενον οἷον 
εἰκὸς εἶναι δεῖ τὸν ἐπιδημίας ἀξιωθέντα Θεοῦ)”.88 A szentáldozásban 
Istennel egyesülő embernek számos későbbi misztikus képét elővételezi 
ez az evangéliumi megalapozottságú mondat, melynek szerzője még­
sem individuális misztikát, hanem igazán egyházi-szentségi „misztikus 
teológiát” kínál fel olvasóinak és életpéldája követőinek.

88 Myst. 4: PG 91, 672 BC.



BOLBERITZ PÁL

Aquinói Szent Tamás tanítása az Eucharisztiáról

Aquinói  Szent  Tamás  eucharisztia-teológiája  a  Summa  Theologica  c. 
művének III. részében van a legbővebben kifejtve, jóllehet a Sententia 
kommentárban és a Summa contra gentiles-ben is találunk részeket e té­
máról, de ezek lényegében nem különböznek a „Summa”-ban kifejtet­
tektől.

A Summa III. részének 22. és 73–83 . quaestiói foglalkoznak e témá­
val, és sokoldalúan közelítik meg a kérdést. Nem csupán a dogmatika, a 
filozófiai teológia, a pasztorálteológia, a liturgikus teológia, a biblikus 
teológia  és  a  szentségekre  vonatkozó  kánoni  jog  oldaláról,  hanem – 
Szent Tamás módszerének megfelelően – a patrisztikus szerzőkre való 
hivatkozásokkal is, e szerzőkkel egyetértve, vagy éppen vitatkozva ve­
lük.

Témám középpontjában inkább a 75. quaestio artikulusai állnak, me­
lyekben a szerző azt tárgyalja, hogy vajon a szentmisében „a kenyér és a 
bor átváltozik-e Krisztus testévé és vérévé?”,  továbbá a 76.  quaestio, 
mely „Krisztusnak az Eucharisztiában való létezési módja” kérdését tár­
gyalja. Úgy is fogalmazhatnék, hogy témám  „Jézus reális prezenciája az  
Oltáriszentségben a transsubstantiatio által”.

1. Előzetek

Teológiatörténetileg nézve megállapíthatjuk, hogy a skolasztikára várt 
az a feladat, hogy tisztázza és rendszerezze az Eucharisztiára vonatkozó 
tanítást is.



112 Bolberitz Pál

Az Egyház  hite  elsősorban a  liturgiában fejeződött ki,  s  ott mindig 
igyekeztek kifejezésre juttatni azt a valóságot és teljességet, amelyet az 
újszövetségi könyvek, főleg János evangéliuma tartalmazott. Maga az 
Eucharisztia az egyházi hagyományban a kultikus kifejezése lett a meg­
dicsőült Krisztus által megvalósított testi és személyes jelenlétnek, és a 
vele összefüggő üdvösségnek.

E misztérium szemléletének a görög atyák idejétől kezdve két módja 
volt: az antióchiai iskola inkább a Logosz megtestesülésének vetületét és 
folytatását látta az Eucharisztiában, míg az  alexandriai  iskola inkább a 
megváltás tettét.

1.1. Anamnézis

Az Eucharisztia  misztérium-jellegének biztosítéka az, hogy itt  anamnézis­
ről,  megemlékezésről  van szó.  Krisztus szavának erejében azonban a 
megemlékezés a jelenbe belevetíti az eredeti valóságot (a kereszt-áldo­
zatot). Innen van az a meggyőződés, hogy az Eucharisztia azonos a tör­
téneti Jézus testével és megváltói művével.

Az anamnézis megalapozza az  áldozati  jelleget is. Krisztus testének 
és vérének megjelenítésében a Szentléleknek van szerepe (v. ö. epiklézis), 
mint ahogy megtestesülésében is jelen volt teremtő erejével. A megteste­
sülés és az Eucharisztia között fennáll a hasonlóság: ahogy a Logosz egé­
szen magáévá tette Krisztus emberségét, úgy Krisztus is magáévá teszi 
a szentségi színeket és azokban fejezi ki magát.

Nyugaton  Tertullianus fő témája az Eucharisztia vonatkozásában a 
valóságos jelenlét volt, míg Cyprianusé az áldozati jelleg. Szent Ambrus már 
a kenyér és a bor átváltozásáról  beszél, mert csak így lehetett megőrizni 
Krisztus szavainak igazságát: „ez az én testem, ez az én vérem.” Szent Ágos­
ton pedig már elkezdi a szentségtani magyarázatot, amikor szimbólum­
ról, jelről és jelentésről beszél.

Az Oltáriszentség Krisztus fizikai testének és egyúttal misztikus tes­
tének (az Egyháznak) a jele. Az utókor átvette a múltból az átváltoztatás 
(metabolizmus) fogalmát, Ágostontól  pedig a szimbolizmusét.  A fő téma 
azonban a  valóságos jelenlét volt, amit a liturgia ki is fejez azzal, hogy 



Aquinói Szent Tamás tanítása az Eucharisztiáról 113

Krisztust az Oltáriszentségben imádás illeti meg. A szentség olyan jelké­
pe Krisztusnak, hogy őt jelenvalóvá is teszi.

Ezt a tételt a 11. században Tours-i  Berengár vonta kétségbe azzal, 
hogy csak valamilyen spiritualisztikus szimbolizmusról beszélt. Szerin­
te az Eucharisztia jele a szellemi egyesülésnek az égben jelenlévő Krisztus­
sal. Az Egyház elítélte Berengár tanítását, és a teológia annál jobban rá­
terelte a figyelmet a lényegi jelenlétre és a megvalósulás módjára.

1.2. A transsubstantiatio tana

A korai skolasztikusok már emlegetik az  átlényegülést  (transsubstanti­
atio). De igazában  mi változik meg és  hogyan? A kérdés az volt, hogy 
Krisztus jelenlétét a kenyér és bor külső színeiben hogyan kell értelmez­
ni? Az értelmezés két típusa alakult ki: az egyik a spirituális megközelítés, 
amely szerint a kenyeret és a bort a megemlékezés szintjén kell értel­
mezni,  míg  a  másik típus  a  szentséget  a  durva  realizmus álláspontján 
szemlélte, amely a konszekrált áldozati adományokat közvetlenül a tör­
téneti Krisztus húsával és vérével azonosítja. E két felfogás szellemi hátte­
rében az ágostoni  spiritualizmus és az ambrosiánus  realizmus húzódik 
meg. Szent Tamás érdeme, hogy a 9–11. századi eucharisztia-értelmezés 
vitájára pontot tesz, megőrizve a két irányzat értékeit, rámutatva a téves 
álláspontok veszélyeire is. Ő abból indult ki, hogy nem az anyagi válto­
zást kell alapul venni, hiszen a kenyér és a bor járulékai az átváltozás 
után is megmaradnak.

Innen következett az a megoldás, hogy a kenyér és a bor szubsztanciá­
ja változik át, tehát az a belső láthatatlan lényeg, amely a járulékokat hor­
dozza.

Egyesek úgy gondolták el a  változást, hogy a földi szubsztanciák le­
bomlanak valamilyen alap-anyagba és a konszekráció aktusában az válto­
zik át Krisztus testévé és vérévé. Közben nem gondoltak a szubsztancia 
anyagtalan jellegére és az átváltozás teljességére, amit Krisztus alapító 
igéi megkövetelnek. Azonkívül feltételeztek valamilyen állandó  hozzá­
adást is Krisztus testéhez. Illetőleg a hozzáadás, a bővülés nehézségét 
nem tudták kivédeni.  Mások (egyes korai skolasztikusok és nominalis­
ták) a  konszubsztanciáció elméletét fogadták el.  Az átváltoztatás során, 



114 Bolberitz Pál

ezek szerint, nemcsak a külső jel, a járulékok maradnak meg, hanem a 
kenyér és bor lényege is. Krisztus teste együtt létezik a kenyér szubsztan­
ciális  lényegével.  Ezt  a  nézetet  „impanatio”-nak  is  nevezik  (Krisztus 
benne van a kenyérben). Ezzel szemben Szent Tamás a következőkép­
pen határozza meg az eucharisztikus „conversio”, s ezzel a transsub­
stantiatio fogalmát: „Et hoc agitur divina virtute in hoc sacramento. Nam 
tota substantia panis  convertitur in  totam substantiam corporis Christi, et 
tota substantia vini in totam substantiam sanguinis Christi.” (q. 75. art. 
4.)

Nyilvánvaló, hogy ez a magyarázat nem felelt meg a Szentírásban és 
az Egyház liturgiájában meglévő kijelentésnek, hogy  a kenyér Krisztus  
teste.

A 12. századtól kezdve egyesek már azt a magyarázatot is hozták, 
hogy a kenyér és a bor lényege megsemmisül („annihilatio”), és annak he­
lyére lép Krisztus teste és vére. De ők sem vették figyelembe azt az igaz­
ságot, hogy Isten nem semmisít meg semmit abból, amit alkotott. Ezért 
a maradandó megoldást a nagy skolasztikusok adták (Alexander Halensis, 
Szent Bonaventura,  Szent Tamás): a kenyér és bor  lényege változik át 
Krisztus testévé és vérévé. Itt tehát természetfölötti hatásról van szó, amit 
az isteni mindenhatóság hoz létre és amit nem lehet pusztán filozófiai 
megközelítésekkel megérteni.

Ez azonban nem zárja ki azt a törekvést, hogy a teológiai magyará­
zatnak ki kellett térni arra az ellentétre, ami megvan Krisztus szava („ez 
az én testem”) és a külső tapasztalás között. A kenyér és a bor külső 
alakja az átváltozás után is megmarad, de mégis Krisztus testének és vé­
rének mondjuk.

Itt Tamás az arisztoteleszi valóságmagyarázatot veszi alapul. Ezek sze­
rint a dolgokban meg kell különböztetni a belső szubsztanciát, ami nem­
csak a lényeget fejezi ki, hanem az önmagában való létezést is (v. ö. sub-
stare  =  magában  állni).  Ez  a  szubsztancia  hordozza  a  járulékokat,  a 
mennyiséget és minőséget (milyenséget stb.). A szubsztancia mindig a 
külső  járulékokon  keresztül  jelenik  meg és  válik  tapasztalhatóvá,  de 
mégsem azonos velük. Ezért az isteni mindenhatóság megteheti, hogy a 
belső szubsztancia átváltozik, a járulékok azonban megmaradnak, s most 
már nem a saját szubsztanciájuk hordozza őket, hanem valamiképpen 



Aquinói Szent Tamás tanítása az Eucharisztiáról 115

rátámaszkodnak a természetfölötti módon jelenlévő Krisztusra.  Krisztus  
tehát a belső szubsztanciális lényeg módján van jelen az Oltáriszentségben, 
azért nem alkalmazkodik a térbeli jelenléthez.

Szent Tamás az arisztoteleszi  anyag-forma elméletet annyira belevitte 
az  Eucharisztia  magyarázatába,  hogy  még  további  magyarázatot  is 
megkísérelt: a  kenyér  anyaga  átváltozik Krisztus testének anyagába, a  for­
mája  pedig valamiképpen Krisztus  lelkébe, amennyiben az saját  testét 
formálja, de nem úgy, ahogy emberi létet ad neki (S. Th. III., q 75, a 6 ad 
s.) Ezt az aprólékos magyarázatát azonban később sokan kifogásolták. 
Tamás nagyon jól tudta, hogy a földi kozmológiai magyarázatainkat nem 
lehet mindenestül átvinni a természetfölötti  misztériumra. Ő azonban 
cáfolni akarja azok nézetét, akik a kenyér szubsztanciájának megmaradá­
sát vagy megsemmisülését vallják, s  helyette az átváltozás tételét állítja. 
Arról pedig ki kell mutatni, hogy nem ellentmondás, és hogy valamikép­
pen szemléltetni is lehet. Az átváltozás természetfelettiségét is elégségesen 
szemlélteti azzal, hogy rámutat a közvetlen  isteni beavatkozásra: a Lo­
gosz leszáll, a kenyeret saját testévé teszi, hogy bennünket felemeljen az 
Atyához, és hogy egyúttal saját misztikus testét (az Egyházat) is táplálja 
(v. ö. III. q. 83, a 4 ad 9).

Tamás magyarázatából kiérződik az eucharisztikus testnek a történeti, 
illetve megdicsőült testtel való azonossága is. Az Angyali Doktor szeme 
előtt lebeg állandóan az egyházatyák szóhasználata és a  megtestesülés­
ben való hasonlóság. Ahogy az örök Ige a megtestesülésben az  emberi  
testet és lelket sajátjává teszi, és ő maga (t. i. a Logosz) lesz a létalapja, 
úgy ragadja magához az áldozati adományokat, a kenyeret és a bort is 
az  anamnézisben. Ezeknek belső lényege  megszűnik önállóan létezni, és 
helyette az ő jelenlétének szentségi formájává lesznek, vagyis lényeg-sze­
rint az ő teste és vére.

Az átváltozást tehát – Szent Tamás szerint – a kisajátítás teszi lehető­
vé. A létbeni változás kiszélesül lényegbeli változássá. Tamás jelezni akarja 
azt is, hogy ez a kisajátítás és átváltozás nem gyarapítja Krisztus egyetlen 
testét, nem jelent valamilyen „mennyiségi” növekedést. Már csak azért 
sem, mert a kenyérben és a borban nem az ő testének és vérének egy-
egy része lesz jelen, hanem maga az oszthatatlan Krisztus. Az átváltozta­
tás szavai ugyan csak a test és a vér jelenlétét emelik ki, de az egybetarto­



116 Bolberitz Pál

zás miatt (per concomitantiam) testével együtt van vére is, emberségé­
vel együtt istensége is. Maga Krisztus sajátítja ki az áldozati adományo­
kat, tehát itt van valamilyen különleges ráirányulás, amit Tamás így fe­
jez ki: „habitudo Christi ad species” (S. Th. III., q 76, a 6).

Itt el kell tekintenünk az anyag fizikai megváltoztatásától, a molekulák 
átcsoportosításától és a metafizikán túl fel kell emelkednünk a természet­
fölötti rendbe.

Minden anyagnak megvan a létbeli függősége a Teremtőtől, s minden 
anyag az ő elgondolása. Az átváltoztatás misztériumának gyökerét ebben 
a viszonylatban (habitudo) kell  keresnünk.  A Teremtőhöz fűződő vi­
szony  nem  ilyen vagy olyan  járulék, hanem a létnek és a lényegnek a 
meghatározása, azért jöhet létre az ő szavára „átlényegülés”.

Ma természetesen más képünk van az anyagról, mint Szent Tamás 
korában volt, s ezért egyesek napjainkban a „transsubstantiatio” fogal­
mát  elavultnak érzik. Annak idején a  Trienti Zsinat is átvette a hagyo­
mányból a szenttamási transsubstantiatio elméletét, és alkalmasnak ítél­
te az eucharisztikus misztérium kifejezésére. Újabban néhányan azt is 
megkísérelték, hogy új fogalmat, a „transsignificatio” vagy „transfinalisa­
tio” fogalmát vezessék be. Abból indultak ki, hogy a kenyér és a bor 
nem is eredeti természeti anyag, hanem kultúrproduktum, aminek nincs  
természetbölcseleti  értelemben  vett  szubsztanciája.  Szerintük  Krisztus 
szava inkább azt célozná, hogy megváltozik a kenyér és a bor jelentése és 
célja. De az ilyen jelentés- és célváltozás alapján nehezen lehetne igazol­
ni Krisztus szavainak igazságát, hogy t. i. a kenyér az ő teste, a bor pe­
dig az ő vére.

Belső változásra való hivatkozás nélkül nem lehet megmagyarázni e 
misztériumot. A „transsubstantiatio” épp e belső változást akarja jelez­
ni, még ha ez a változás merőben természetfölötti is. A teológia azóta sem 
talált alkalmasabb szót erre. A Trienti Zsinat különben sem akarta az 
arisztoteleszi  tanítást  szentesíteni,  és fizikai  tanítást  sem kívánt adni, 
hanem csak azt hangoztatta, hogy ami a  kenyeret igazán kenyérré teszi, 
annak helyére lép Krisztus teste.

A misztérium teljességéhez tartozik az is, amit Szent Tamás kifejezet­
ten  mond,  hogy  Krisztus  léte  önmagában nézve  (secundum  se)  nem 
ugyanaz, mint a szentségben való léte. Arról sem szabad itt megfeledkezni, 



Aquinói Szent Tamás tanítása az Eucharisztiáról 117

hogy ebben az összefüggésben a  szentségi  létrendben vagyunk:  vagyis 
Krisztus úgy van jelen, ahogy a szentség jelképezi. Azért beszélünk itt 
hatékony jelről, jelképről. A kenyérben és a borban végbemegy az a kisa­
játítás és ráirányulás, amiről már előbb szó volt (habitudo Christi ad species 
S. Th. III. q. 76, a 6). Tehát Krisztus mindig „szentségi módon” van jelen 
az Oltáriszentségben.

1.3. Az Eucharisztia kegyelmi hatása

Aquinói  Szent  Tamás  még nem választotta  úgy  szét  az  Eucharisztia 
szentségi és áldozati jellegét, mint ahogy ezt a későbbi teológia megtette. 
Az  Eucharisztia  egyszerre  szentség  és  áldozat.  Amennyiben szentség, 
annyiban áldozat, és amennyiben áldozat, annyiban szentség.

Amikor Krisztus a kenyeret és a bort választotta jelképnek, azzal már 
jelezte  halálát, feláldozását, vagyis testének és vérének különválasztását. 
Ezért a szentségben az ő áldozati teste és áldozati vére van jelen (Chris­
tus passus), s az átváltoztatás szavai is erre utalnak. Ezért a szentmise 
valóságos áldozat, de nem új, hanem Krisztus áldozata. Az Egyház megem­
lékezése az ő egyszeri áldozatát teszi jelenvalóvá – tanítja Szent Tamás (S. 
Th. III. q 22, a 3, ad 2). De amennyiben az Egyház a misében Krisztus 
kereszthalálát jelenvalóvá teszi és felajánlja, annyiban az Egyház áldozata 
is.

Ezt a kérdést, t. i. a mise áldozati jellegét Tamás inkább csak érinti az 
Eucharisztia kegyelmi hatásaival kapcsolatban. Vitatott kérdéssé csak ké­
sőbb, a protestantizmus idejében vált. De azzal, hogy Tamás olyan bő­
ségesen tárgyalja a mise  szertartását és a papság  szerepét, nyilván jelzi, 
hogy itt áldozatbemutatásról van szó.

E szentség  kegyelmi hatásáról így ír az Angyali Doktor: „Az Eucha­
risztia szükségszerűen közli a kegyelmet, hiszen magát Krisztust tartal­
mazza, aki minden kegyelem forrása és kezdete.” A szentség hatását elő­
ször abból kell levezetnünk, amit a szentség  tartalmaz.  Ez pedig maga 
Krisztus. Ő látható formában azért lépett a világba, hogy életet adjon a 
világnak,  ahogy azt  János  evangélista  is  mondja:  „A kegyelem és az 
igazság Jézus Krisztus által lett osztályrészünk” (Jn 1,15). Láthatatlan for­
mában is azért jön az emberhez, hogy kegyelmi életet fakasszon, ahogy azt 



118 Bolberitz Pál

szintén János evangéliumában is olvassuk: „Aki engem eszik, az énálta­
lam él.” Szent Cirill is így érvel (In Joan. c. 2.): „Amikor Isten élő Igéje 
egyesült a testtel, azt is éltetővé tette. Illett tehát, hogy teste és vére által 
velünk is egyesüljön, s ezt a kenyérben és borban kapjuk meg, mint élte­
tő áldást.”

Az  Oltáriszentség  kegyelmi  hatása  vizsgálatánál  még arra  is  kell 
gondolni,  amit  a  szentség  jelképez.  Ez  pedig  nem más,  mint  Krisztus  
szenvedése, s ezért azt a hatást közli, amit Krisztus szenvedése szerzett 
meg a világnak. Maga Jézus is ezt mondja: „Ez az én vérem kelyhe”, azé 
a véré, amelyet a bűnök bocsánatára ontanak ki.

Továbbá a  kegyelmi  hatást  a  szentség kiszolgáltatásának  módjából 
kell levezetni. Az Oltáriszentséget úgy kapjuk, mint ételt és italt. Már­
pedig a testi étel és ital fenntartja, növeli, erősíti és örvendezteti a testi 
életet.  Mindezt megteszi e szentség a  lelki  élettel. Ezért maga Krisztus 
úgy nyilatkozik, hogy az ő teste valóban étel és az ő vére valóban ital.

Végül a szentség hatását a külső színekből vezethetjük le. Ebben az ér­
telemben mondja Szent Ágoston (v. ö. In Joan 26): „Jézus Krisztus a tes­
tét és a vérét olyan dolgokon keresztül ajánlotta fel nekünk, amelyek 
sok részből állnak össze. A kenyér sok búzaszemből készül, a bor sok 
szőlőbogyóból folyik ki.” Ezért lehet ez a szentség, ugyancsak Ágoston 
szerint „a jámborság szentsége, az egység jele és a szeretet köteléke.” 
„Mivel tehát a kegyelem oka maga Krisztus és az ő szenvedése, felüdülés 
és szeretet viszont nincs kegyelem nélkül, ezért ezekből az előzmények­
ből világos, hogy a szentség kegyelmet közvetít” (S. Th. III, q 79. a 1) – 
írja Szent Tamás.

Az Oltáriszentségnek már itt a földön megvan a hatása, de úgy, hogy 
az  örök életben válik teljessé:  A lelki táplálék által okozott felüdülés, to­
vábbá a kenyér és bor által jelzett egység valamilyen tökéletlen formá­
ban már megvan a jelenben, de teljesen csak az örök dicsőségben érjük 
el. Ahogy Szent Ágoston mondja a Jn 6,55-höz fűzött szavakban: „Az 
étellel és az itallal ugyanis arra törekszenek az emberek, hogy ne éhez­
zenek és ne szomjazzanak többé. De ezt igazában csak az az étel és ital 
nyújthatja, amely azokat, akik magukhoz veszik, halhatatlanná teszi a 
szentek közösségében, ahol megvalósul a béke, s teljes és tökéletes lesz 
az egység.”



Aquinói Szent Tamás tanítása az Eucharisztiáról 119

Összefoglalva azt mondhatjuk,  hogy Aquinói Szent Tamás eucha­
risztia-teológiája nem csupán a maga korában képviselt kiegyensúlyo­
zott álláspontot az eucharisztia-vitában, hanem kiállta az idők próbáját 
is.  Az Egyház Tanítóhivatala  máig őrá  hivatkozik,  amikor  állást  kell 
foglalnia az Eucharisztia kérdésében időről időre felbukkanó új elméle­
tekkel szemben (v. ö. VI. Pál: „Mysterium fidei” c. apostoli levele, II. Já­
nos Pál: Római katekizmus, továbbá „Ecclesia de Eucharistia”. c. körle­
velében (2003).

Tamás eucharisztia-tanát – elméletével összhangban –  költői formá­
ban csodálatosan tükrözik eucharisztikus himnuszai, melyek ma is ré­
szei a latin liturgiának. Ám ezeknek elemzése külön tanulmányt igé­
nyelne.

Irodalom

ADAM, K., Die Eucharistielehre des hl. Augustinus, Paderborn 1908.
AUSTIN, J. L., How to do things with words, Cambridge 1962.
GÁL F., Dogmatika (I–II.), SZIT, Budapest 1990.
DE GHELLINCK,  Eucharistie  au  XIIème siècle  en  occident,  in  Dictionnaire  de  

Theologie Catholique V/2 1913, 1233–1302.
II. JÁNOS PÁL,  Az Egyház az Eucharisztiából él (enciklika), SZIT, Budapest 

2003.
NEUNHAUSER, B., Eucharistie im Mittelalter und Neuzeit, Freiburg 1963.
RAHNER, K., Die Gegenwart Christi im Sakrament des Herrenmahls nach dem 

katholischen  Bekenntnis  im  Gegenüber  zum  evangelisch-lutheranischen  
Bekenntnis, in Catholica 12 (1959), 105–128.

SCHÜTZ A.,  Aquinói  Szent  Tamás szemelvényekben (magyarul és latinul), 
SZIT, Budapest 1943.

TÜCK, J.-H., Gabe der Gegenwart (Theologie und Dichtung der Eucharistie bei  
Thomas von Aquin), Herder, Freiburg–Basel–Wien 2009.



PUSKÁS ATTILA

Törekvések az eucharisztikus jelenlét
újraértelmezésére a 20. századi teológiában

E tanulmány célja rövid áttekintést adni azokról a törekvésekről,  me­
lyek a 20. század közepétől kezdődően Jézus Krisztus eucharisztikus je­
lenlétének az újraértelmezésére vállalkoztak. Kiindulópontunk a Trienti 
Zsinat határozata a legméltóságosabb Oltáriszentségről, mely maradan­
dó zsinórmértéke a katolikus hitnek és viszonyítási pontot jelentett az 
újabb  interpretációs  kísérletek  számára  is.  A  zsinati  tanítás  lényegi 
szempontjainak ismertetése után előbb a transzszignifikációs és transz­
finalizációs elméleteket mutatjuk be és értékeljük, majd a hittitkok ana­
lógiáján alapuló megközelítéseket vesszük szemügyre, megvizsgálva az 
inkarnációs és az eszkatológikus látószögű értelmezéseket. Célunk egy­
ben annak megmutatása is, hogy a tanítóhivatali állásfoglalások hogyan 
viszonyulnak az újabb teológiai megfontolásokhoz, belőlük milyen ele­
meket építenek be az Egyház hivatalos tanításába.

1. A Trienti Zsinat tanítása Krisztus eucharisztikus jelenlétéről

A Krisztus valóságos eucharisztikus jelenlétének hitigazságát megfogal­
mazó tanítóhivatali megnyilatkozások sorában döntő jelentőségű a pro­
testáns kritikákra válaszoló Trienti Zsinat határozata a legszentebb Ol­
táriszentségről (1551).1 Amint ismeretes, ebben a zsinati atyák előbb a 
tévesnek minősített reformátori tételekre válaszoló, a katolikus hitet tö­

1 DH 1635–1661.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 121

mören összefoglaló s az ennek ellentmondó nézeteket elítélő kánonokat 
fogalmazták meg, majd ezután készítették el az ezeket magyarázó és be­
vezető szöveget. A határozat első négy fejezete és a hozzájuk tartozó ká­
nonok szólnak  Krisztus  reális  prezenciájáról  az  Oltáriszentségben.  A 
következő három fejezet és kánonok a reális jelenlét következményeiről 
(tisztelet, imádás, őrzés, betegek áldoztatása, fölkészülés a méltó vétel­
re) tárgyalnak. Végül a zárófejezet és kánonjai az Eucharisztia vételének 
a módjáról beszélnek (szentségi, lelki, szentségi és lelki vétel). A doku­
mentumnak a valós jelenléttel foglalkozó első fő részében található első 
fejezet a reális prezencia módjáról tanít s annak forrását, az Euchariszti­
át alapító jézusi szavakat értelmezi (DH 1636–1637); a második fejezet 
az Oltáriszentség szerzésének célját és ünneplésének értelmét tárgyalja 
(DH  1638);  a  harmadik  az  Eucharisztia  középponti  jelentőségéről  és 
egyedülálló kiválóságáról szól (DH 1639–1641); végül a negyedik fejezet 
témája a transzszubsztanciáció (DH 1642). A határozatnak a reális pre­
zenciáról szóló első fő részének a felépítése bizonyos hasonlóságot mu­
tat Aquinói Szent Tamás gondolatmenetének logikájával  (STh III  75): 
első  lépésben  beszél  Krisztus  eucharisztikus  jelenlétének  egyedülálló 
módjáról, mely az alapítási szavakban jut kifejezésre; majd második lé­
pésben ennek okát a kenyér és a bor teljes szubsztanciájának Krisztus 
teste és vére szubsztanciájába való átváltozásában adja meg; ezt az át­
változást végül a transzszubsztanciáció szóval értelmezi.

A zsinati határozat 1. kánonja2 Zwingli és Oecolampadius tévedésé­
vel szemben, akik a pusztán metaforikus-spiritualista értelmezést követ­
ve azt állították,  hogy Krisztus „csak jel  vagy ábra vagy erő szerint” 
(tantummodo esse in eo ut in signo vel figura, aut virtute) van jelen a 
szentségben, kijelenti, hogy az Eucharisztia szentségében „igazán, való­
ságosan és lényegileg jelen van (contineri vere, realiter et substantialiter) 
a mi Urunk Jézus Krisztus teste és vére, együtt az Ő lelkével és istensé­
gével, s emiatt az egész Krisztus”. Az eucharisztikus viták szóhasznála­
tát figyelembe véve vélhetően a „vere et realiter” határozószók az „in si­
gno vel in figura” kifejezésekkel állnak szemben, míg a „substantialiter” 
elsődlegesen a „virtute” ellenpontja. A magyarázó szöveg ugyanazokat 

2 DH 1651.



122 Puskás Attila

a kulcskifejezéseket ismétli meg a reális jelenlét kifejezésére, mint a ká­
non – „vere, realiter et substantialiter” –, de kiegészíti ezt a hitigazságot 
egy értelmező megkülönböztetéssel. Krisztus a mennyben, az Atya jobb­
ján a természetes létmód szerint van jelen, azaz a föltámadott Úr dicső­
séges létmódja szerint; miközben számunkra szentségileg van jelen az Ő 
lényegével, egyszerre sok helyen az Eucharisztiában a kenyér és a bor 
színe  alatt  (sacramentaliter  praesens  sua  substantia  nobis  adsit).  A 
„szakramentális jelenlét” kifejezés arra utal, ami az Oltáriszentséget, s 
benne Krisztus jelenlétét hasonlóvá teszi a többi szentséghez, és bennük 
Krisztus jelenlétéhez. Mindegyik szakramentum esetében ugyanis szent 
jelekhez kapcsolt és általuk közvetített jelenlétről van szó. Ezzel szem­
ben a „reális és szubsztanciális jelenlét” kifejezés az eucharisztikus jelen­
lét egyedülálló sajátosságát akarja megjelölni, amely az Oltáriszentséget 
megkülönbözteti a többi szentségtől. A szubsztanciális jelenlét jelenti a 
következőket. (a) Krisztus nemcsak isteni erejével és cselekvésével van 
jelen, mint a többi szentségben, hanem teljes valójával, lényegével, isten­
ségével  és  emberségével,  emberi  lelkével  és  megdicsőült  testével.  A 
szubsztanciális  jelenlét  tehát  testi  jelenlétet  is  magában  foglal.  (b)  A 
szubsztancialitás azt is kifejezi, hogy Krisztus földi-fizikai teste, föltá­
madt-megdicsőült  teste  és  az  Eucharisztiában  jelenlévő  teste  egy  és 
ugyanaz a test, bár más-más létmód szerint (történelmi-dicsőséges-szak­
ramentális). Krisztus teste tehát nem sokszorozódik meg az Euchariszti­
ában, hanem ugyanannak az egyetlen testnek, a dicsőséges testi szubsz­
tanciának a sok helyen való szakramentális jelenléte valósul meg. (c) E 
testi jelenléte objektív és az Eucharisztia vételét megelőző, vagyis nem 
pusztán  az  alkalmazás,  a  vétel  során  létrejövő  jelenlét,  mint  a  többi 
szentség esetében. (d) Krisztus test szerinti jelenlétének objektivitása egy 
sajátos maradandóságot is magában foglal: a szentségi jelek megmara­
dásáig Krisztus jelen van a színek alatt. Ez ismét sajátossága az eucha­
risztikus-szubsztanciális létmódnak, s ez alapozza meg az Oltáriszent­
ség  őrzését  és  imádását.  (e)  A szubsztanciális  jelenlét  sajátossága  az, 
hogy az egész valóság egyszerre és teljesen van jelen az egészben és a ré­
szekben. Következésképpen Krisztus dicsőséges testével a konszekrált 
kenyér és bor egészében és minden részében ugyanúgy jelen van. (f) A 
zsinat a szakramentális és a szubsztanciális jelenlét összefüggését Aqui­



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 123

nói Szent Tamás nyomán három logikailag megkülönböztetett mozza­
nattal értelmezi. A szentségi szavak erejéből, vagyis a szentségi jel erejé­
ben Krisztus teste a kenyér, vére a bor színe alatt van jelen. A természe­
tes  összekapcsoltság  és  együttkövetkezés  erejében  mindkét 
eucharisztikus szín alatt jelen van Krisztus teljes embersége. Az unió hü­
posztatika erejében Krisztus igaz emberségével elválaszthatatlanul egye­
sülten jelen van igaz istensége.

A zsinati határozat 2. kánonja3 Wyclif és Luther konszubsztancialitás 
tanát utasítja el, mert katolikus értelmezés szerint nem felel meg Jézus 
Eucharisztiát  alapító  szavainak.  A reformátori  felfogással  szemben a 
zsinat a patrisztikus tradícióból örökölt és a középkori teológiai hagyo­
mányban mindvégig használt kifejezést alkalmazza annak az ontológiai 
változásnak a jellemzésére, melynek révén a konszekráció által a teljes 
Krisztus szubsztanciálisan jelen lesz a kenyér és a bor színe alatt. Ez a 
kifejezés a csodálatos és egyedülálló  átváltozás vagy átváltoztatás  (mira­
bilis et singularis conversio). Az átváltozást úgy érti a zsinat, hogy a ke­
nyér  és  a  bor  teljes  szubsztanciája  átváltozik  Krisztus  teste  és  vére 
szubsztanciájává, miközben a színek (species) változatlanul megmarad­
nak.  Vagyis a változás nem fizikai  és empirikusan észlelhető,  hanem 
metafizikai  jellegű,  de  a  metafizikai  értelmezés  számára  is  egészen 
egyedülálló. Majd ezt conversiót egy mintegy négyszáz éves szóhaszná­
latot követve transsubstantiatiónak, átlényegülésnek nevezi, melyet igen 
alkalmas és megfelelő (aptissime) nyelvi eszköznek minősít az ontológi­
ai  változás jellemzésére.4 Ugyanakkor a zsinat  egyáltalán nem állítja, 
hogy a transsubstantiatio lenne az egyedül alkalmas szó a hit titkának a 

3 DH 1652.
4 A zsinati aktákból kiolvasható, hogy a transsubstantiatio kifejezés alkalmazásának 

bibliai  háttere  is  volt.  A  Miatyánk  imádság  kérésében  szereplő  „minden  napi 
kenyerünket”  kifejezést  a  Mt  6,11-ben  olvasható  görög  εmπι-ουσιον  átfordításaként 
latinul a (panis) super-substantialis szóval adták vissza (a Lk 11,3 latin fordítása viszont: 
panis quotidianus). Johannes Fonseca püspök pl. a  transsubstantiatio kifejezés melletti 
nyomós érvként hivatkozik a Miatyánk „panis supersubstantialis”  latin kifejezésére. 
Vélhetően  a  korai  skolasztikában  végbement  „transsubstantiatio”  szóképzésnek  a 
bibliai  kifejezés  latin  nyelvű  fordítása  lehetett  inkább  az  alapja,  mintsem  az 
arisztotelészi  substantia-accidens  filozófia.  Vö.  SCHILLEBEECKX,  E.,  Die  eucharistische  
Gegenwart. Zur Diskussion über die Realpräsenz, Düsseldorf 1968, 46.



124 Puskás Attila

kifejezésére. Összességében megállapíthatjuk, hogy a transzszubsztan­
ciáció elnevezést nem, de fogalmi tartalmát definiált hittételnek kell te­
kintenünk, amennyiben a határozat 2. kánonja a teljes szubsztanciális 
conversiót a reális és szubsztanciális jelenlét elengedhetetlen követelmé­
nyeként állítja.5

Krisztus  reális  és  testi  eucharisztikus  jelenlétének  hitigazságát  a 
pusztán  metaforikus-spiritualista  nézetekkel  szemben  a  Tanítóhivatal 
már a 11. századtól kezdődően a szubsztanciális átváltozás (substantiali­
ter converti), sőt a transzszubsztanciáció kifejezésekkel fogalmazta meg. 
Ha megvizsgáljuk,  hogy az átlényegülés tanának a szubsztancia-akci­
dens kategóriák alapján történő tamási értelmezése mennyiben hatott a 
későbbi magisztériumi megnyilatkozások Eucharisztia-tanára, akkor a 
következő kép bontakozik ki előttünk. A terminológia szintjén a Tanító­
hivatal dokumentumaiban nem jelenik meg a szubsztancia-akcidens fo­
galompár,  illetve  a  járulékok említése,  kivéve a  Konstanzi  Zsinatnak 
(1415) a Wyclif János téves tételeit elítélő rendelkezésében. Itt is azon­
ban csak azért, mert az elutasító formula tartalmilag idézi és szóhaszná­
latában követi Wyclif megfogalmazásait.6 Tény, hogy a Tridentinumnak 
az Oltáriszentségről szóló határozatainak, mind a kánonoknak, mind a 
kifejtő fejezeteknek a szövegéből, sőt a hivatalos tervezetekből is hiány­
zik az accidens szó. A zsinat használja bőségesen a substantia, a species, a 

5 A transsubstantiatio fogalmi tartalmának az Eucharisztiára vonatkozó katolikus 
hithez tartozását mutatja, hogy része a Trienti hitvallásnak (DH 1866). Vö.  VI. PIUSZ, 
Auctorem fidei, 29 (DH 2629). Melchior Cano zsinati hozzászólásában jól megfogalmazta 
a  trienti  dogmameghatározás  eredeti  szándékát  és  a  hittétel  tartalmát,  amikor 
kijelentette, hogy eretnekségbe az esik, aki a szubsztanciális conversiót tagadná, vagyis 
azt,  hogy  a  kenyér  Krisztus  testévé  változik.  Maga  a  transsubstantiatio  kifejezés 
azonban nem tartozik feltétlenül a hittételhez. Vö.  Concilium Tridentinum. Diariorum,  
actorum, epistolarum, tractatuum nova collectio (ed. Societas Görresiana), Freiburg 1901-től, 
VII/1,125. Idézve:  IBAÑEZ, G. Á.,  L’Eucaristia, dono e mistero, Trattato storico-dogmatico sul  
mistero  eucaristico,  Roma  2006,  296.  A  keleti  egyházak  az  eucharisztikus  conversio 
megnevezésére  pl.  szívesen  használják  a  μετουσίωσις  kifejezést,  mely  közel  áll  a 
transsubstantiatiohoz, de mégsem teljesen azonos tartalmú vele. A Magisztérium soha 
nem emelt kifogást ezzel a szóhasználattal szemben.

6 DH 1151–1153.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 125

conversio és a transsubstantiatio kifejezéseket, de az accidens szót egyálta­
lán nem.7

Ennek magyarázatára az az értelmezés tűnik a legvalószínűbbnek, 
mely szerint a zsinat úgy akarta meghatározni az Egyház hitét Krisztus 
reális eucharisztikus jelenlétében, hogy tudatosan kerülni szándékozott 
bármely kidolgozott  filozófiai  rendszerhez és annak szakfogalmaihoz 
való teljes kötődést. Ezt a törekvést egyébként maga zsinat is megfogal­
mazta, amikor felhívta a teológusokat, hogy érveiket „a Szentírásból, az 
apostoli tradíciókból, a jóváhagyott szent zsinatokból, a pápák rendel­
kezéseiből és határozataiból, a szentatyák írásaiból valamint a Katolikus 
Egyház egyetértéséből” vegyék.8 A zsinati dokumentumok ennek jegyé­
ben  születtek,  az  újszövetségi  írásokra,  az  atyák  műveire  (Irenaeus, 
Nüsszai  Gergely,  Ambrus,  Aranyszájú János,  Ágoston,  Riezi  Faustus, 
Theophylactus, Damaszkuszi János), s mindenekelőtt a korábbi magisz­
tériumi megnyilatkozásokra (Berengarius hitvallástétele, III. Ince levele, 
IV.  Lateráni  Zsinat,  Firenzei  és  Konstanzi  Zsinat)  hivatkoznak és  tá­
maszkodnak. Ugyanakkor teljesen hiányoznak az utalások a XIII. szá­
zad nagy teológusainak  (lásd  Aquinói  Tamás)  tanítására,  melyekben 
már érvényesült az arisztotelészi hülemorfizmus szubsztancia-akcidens 
tana. Ez a tudatos tartózkodás azonban nem jelenti azt, hogy a zsinat el­
utasította volna e filozófiai továbbértelmezést. Sőt, feltételezhető, hogy 

7 Míg  a  zsinati  aktákban  nyoma sincs  annak,  hogy  szükségét  érezték  volna  a 
szubsztancia fogalom meghatározásának, addig az a kérdés fölmerült, hogy a  species 
vagy  az  accidentia kifejezést  használják-e  a  dokumentumokban.  A  szubsztancia 
fogalmát függetlenül használták az akcidensétől. Ez utóbbi alkalmazásának a kérdése 
csak abban az összefüggésben merült fel, hogy a teljes szubsztancia megváltozása után 
is megmaradó külső tulajdonságok megjelölésére a species vagy az accidens lenne-e 
megfelelőbb.  Voltak,  akiknek  a  szemében  mindkét  kifejezés  alkalmasnak  látszott, 
ugyanazt jelentette.  A species  mellett  érvelők arra hivatkoztak,  hogy az atyák és az 
Egyház tradíciója ezt a kifejezést használták. Számukra nem volt teljesen nyilvánvaló a 
species és az accidens teljes azonosíthatósága. Ugyanakkor az accidens alkalmazásával 
szemben nem fogalmazódott meg tartalmi kifogás. Végül szavazategyenlőség mellett, 
maradt az eredeti tervezetben szereplő species. Vö.  IBAÑEZ, G. Á.,  L’Eucaristia, dono e  
mistero, 298 k.; SCHILLEBEECKX, E., Die eucharistische Gegenwart, 35, 39.

8 E metodológiai útmutatás a zsinat harmadik ülésszakának elején hangzott el. 
Idézve: IBAÑEZ, G. Á., L’Eucaristia, dono e mistero, 299.



126 Puskás Attila

a  zsinati  atyák  szubsztancia-felfogására  hathatott  az  arisztotelészi 
szubsztancia fogalom, valamint a species és az accidens jelentését is köny-
nyen rokoníthatták, hiszen valamennyiüknek az arisztotelészi filozófia 
keretében kiművelt skolasztikus képzettsége volt. Mindenesetre a ter­
minológia és az alkalmazott szakkifejezések elsődleges és meghatározó 
jelentésének a szintjén ahhoz a korábbi, még az arisztotelészi filozófia 
nyugati recepcióját megelőző korban, a VI–VII. századtól a XII. száza­
dig fokozatosan kifejlődő teológiai tradícióhoz nyúltak vissza, melyben 
a substantia még általánosabb értelemben és egyszerűen maradandó, lé­
nyegi valóságot jelentett, s melynek fogalompárja a külsőleg érzékelhe­
tő tulajdonságokat,  valamint  jel-  és képszerűséget  kifejező  species szó 
volt. Nem felel meg tehát a tényleges zsinati szóhasználatnak, sem a zsi­
nati atyák szándékának az az állítás, hogy a Tridentinum az arisztotelé­
szi  filozófia  szakkifejezéseit,  szubsztancia-ontológiáját  és  hülemorfiz­
musát  teljes  mértékben  magáévá  tette,  s  mivel  ebben  a  bölcseleti 
rendszerben fogalmazta meg dogmáit, az Eucharisztiára vonatkozó hit­
tételek szükségszerű előfeltételévé avatta volna azt.9

2. Az eucharisztikus  átváltoztatás  mint  jelentés-  és  rendeltetés­
változás

2.1. Az új értelmezési törekvések okai

A 20. század közepétől kezdődően megjelenő új értelmezési kísérletek 
kialakulásának több oka is volt. Ezek közül elsőként kell megemlíteni a 
szubsztancia fogalmának a megváltozását illetve az új természettudo­
mányos  eredményekre  épülő természetfilozófiai  gondolkodásmódban 
való  értelemvesztését.  Míg  a  „szubsztancia”  szó  korábban,  akár  az 
arisztotelészi bölcseletben, akár azon kívül, általánosabb fogalma sze­
rint is, a létező nem empirikus belső lényegét, maradandó természetét 

9 Azok a skolasztikus, újskolasztikus kézikönyvek, melyek nem veszik figyelembe 
a  Trienti  Zsinat  sajátos  szóhasználatát  és  tanítói  szándékát,  elhamarkodottan 
azonosítják  a  zsinati  substantia-species fogalompárost  az  arisztotelészi  substantia-
accidens kategóriákkal, s a fent említett szükségszerű kapcsolatot sugallhatják.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 127

jelölte, addig jelentése a 20. századra abba az irányba változott, hogy a 
tudományos és a köznapi szóhasználatban is immár az érzékileg észlel­
hető konkrét anyagi létezőt kezdte jelölni, pl. a fizikai, kémiai részecské­
ket. Ez az új jelentéstartalom már nem alkalmazható Krisztus eucharisz­
tikus jelenlétére, sőt félrevezető is lehet. Ráadásul a kvantummechanika 
által meghatározott természetfelfogásban, melyben az energia, a hullá­
mok, a rezgések, az erőtér váltak a természeti valóságot értelmező alap­
fogalmakká, úgy tűnt, hogy magának a szubsztanciának a fogalma is fö­
lösleges.10 Az új  természettudományos  szemlélet  még kevésbé tudott 
mit kezdeni azzal az arisztotelészi természetfilozófiával, mely az anyagi 
létezőket  szubsztancia-akcidens  létszerkezetűként  igyekezett  leírni, 
ahol a szubsztancia a járulékok maradandó hordozójaként szerepelt. A 
20. század ’30-as éveitől kezdődően a teológiában történtek kísérletek 
arra, hogy a  substantia-species,  substantia-accidens fogalmaknak konkrét 
fizikai jelentést adjanak az új mikrofizikai kutatási eredmények fényé­
ben. Ezek az értelmezési kísérletek azonban zsákutcába torkolltak, mert 

10 Franzelin nyomán Schütz Antal kísérletet tett egy olyan eucharisztikus jelenlét-
értelmezésre,  mely  nem  az  arisztotelészi,  hanem  a  leibnizi  szubsztancia-felfogást 
veszi  alapul.  Eszerint  a  szubsztancia  nem  statikus  önmagában  állást,  hanem 
dinamikus  erőközpontot  jelent,  melynek  hatásai-megnyilvánulásai  az  érzékek 
számára azok a jelenségek (áthatolhatatlanság, folytonosság, kiterjedés stb.), melyek 
inkább  elrejtik,  mintsem  felfedik  az  erőközpont-szubsztancia  igazi  természetét.  E 
metafizikai  erőközpont-szubsztancia  lenne  az  erőhatásoknak,  mint  járulékoknak, 
jelenségeknek a forrása. Schütz szerint ez a metafizikai szubsztancia-fogalom egyfelől 
jobban megfelel a mikrofizikai anyagfelfogásnak, ahol a kiterjedés és a tér úgy jelenik 
meg,  mint  az  erőhatáskvantumok  jelenségei,  az  anyagvilág  pedig  végső  soron 
erőközpontoknak (a Schrödinger-féle hullámnyalábok) és erőhatásoknak a rendszere. 
Másfelől,  analógiát  szolgáltat  a  gondolkodás  számára  az  eucharisztikus  jelenlét 
sajátosságainak  (egyszerre  sok  helyen,  nem  kiterjedés  szerinti,  dinamikus)  a 
megközelítéséhez. Vö. SCHÜTZ, A., Eucharisztia. Az Oltáriszentség a hit és az ész világánál, 
SZIT,  Budapest  1938, 155–164. Véleményünk szerint,  amennyiben csak analógiáról 
van  szó  Schütz  értelmezésében,  annyiban  elfogadható  ez  a  gondolatkísérlet.  Ha 
azonban  az  értelmezés  arra  törekedne,  hogy  a  dinamikus  erőközpontként  értett 
metafizikai  szubsztancia  fogalmat  azonosítsa  a  hatáskvantumként  vagy 
hullámnyalábként  felfogott  fizikai  erőközpont  fogalmával,  zsákutcába  tévedne.  A 
metafizikai  erőközpontként  értett  szubsztancia  nem  lehet  fizikai,  mérhető 
erőközpont. Számunkra úgy tűnik, hogy Schütz Antal gondolatkísérlete az analógia 
vagy az azonosítás kérdésének szempontjából nem egészen egyértelmű.



128 Puskás Attila

szubsztancia-fogalmuk végső soron megmaradt az empirikus észlelhe­
tőség és fizikai jelentés síkján. A kritikák egyértelműen megfogalmazták 
azt az alapelvet, hogy az eucharisztikus teológia fogalmainak teológiai-
ontológiai jelentése nem azonosítható a fizikai-kémiai fogalmak jelenté­
sével.  Colombo így összegezte e kudarcba fulladt törekvések tanulsá­
gát: „Úgy gondolom, hogy teológiai tévedés teológiai fogalmaknak, me­
lyek a kinyilatkoztatást fejezik ki és mélyítik el, »fizikai« jelentést adni, 
mert így a dogma homogén fejlődésének a lehetősége szűnne meg.”11

A szubsztancia köznapi és természettudományos fogalmának jelen­
tésváltozása, valamint a mikrofizikai fogalmakkal való beazonosíthatat­
lanságának belátása a 20. század közepétől kezdődően egyre inkább a 
fenomenológia (E. Husserl,  N. Hartmann, M. Merleau-Ponty, M. Hei­
degger), illetve a perszonalista-egzisztencialista bölcselet keretében tör­
ténő teológiai értelmezésekhez vezetett. Míg az arisztotelészi filozófia a 
létező létét  alapvetően mint  szubsztanciát,  azaz önmagában fennálló, 
önálló létet (létezőt illetve lényeget) értelmezte, addig a fenomenológia, 
az egzisztencialista és a perszonalista bölcselet egy relácionális típusú 
ontológiát dolgozott ki, melyben a létező léte mint az ember számára 

11 COLOMBO, C.,  Ancora sulla dottrina della transsustanziazione e la fisica moderna, in 
ScCatt 83 (1956) 263–288, 280. Colombo felhívja a figyelmet arra a különbségre, mely a 
következő  két  kijelentés  között  van:  „megváltoznak  a  protonok,  neutronok, 
pozitronok,  melyek a kenyér  és  a bor  szubsztanciáját  alkotják” és  „megváltozik a 
protonok,  neutronok,  pozitronok szubsztanciája”.  Az  első  megfogalmazás  teljesen 
azonosítja a fizikai valóságokat a szubsztanciával, mely elfogadhatatlan. A második 
ezt  nem  teszi,  elfogadható.  Amikor  azt  mondjuk,  hogy  anyagi  szubsztancia 
átlényegül, akkor arról a szubsztanciáról van szó, mely fizikailag strukturálva, elemi 
részecskék  (protonok,  elektronok,  neutronok  stb.),  energia  mezők  és  kvantumok 
formájában  jelenik  meg,  de  nem  azonosítható  ezekkel  a  fizikai  valóságokkal-
jelenségekkel,  hanem  azok  végső  ontológiai  gyökere.  Ha  az  átlényegülés  során 
minden fizikai-kémiai  adat  (részecskék,  energia  stb.)  megmarad –  márpedig  ez  a 
tényleges  helyzet  –  akkor  ezek  nem  azonosíthatók  a  szubsztanciával,  melyről  a 
dogma beszél.  Vö.  COLOMBO,  C.,  Bilancio  provvisorio  di  una  discussione  eucaristica,  in 
ScCatt  88  (1960)  34–35.  Colombo  vitapartnere  elsősorban  F.  Selvaggi  volt,  aki  a 
Tridentinum  substantia  fogalmát  a  modern  mikrofizika  fogalmainak  igyekezett 
megfeleltetni. Vö.  SELVAGGI, F.,  Il concetto di sostanza nel dogma eucaristico in relazione  
alla fisica moderna, in Gregorianum 30 (1949) 4–45. Lásd még a Gregorianum 37. és 38- 
évfolyamában megjelent cikkeit.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 129

feltárulkozó jelentés, mint az embernek a létezővel való kapcsolatában 
megszülető létértelem értődik. A létező léte itt nem más, mint a létező­
nek az emberrel való kapcsolatában konstituálódó különböző feltárul­
kozási viszonyoknak és jelentésösszefüggéseknek az összessége. A fe­
nomenológia  nem  a  dolgok  természetét,  lényegét  vagy  önmagában 
fennálló létszerkezetét vizsgálja tehát – ezt lehetetlen vállalkozásnak is 
tartaná, sőt az ilyen típusú kijelentésektől való tartózkodás módszerét 
alkalmazza (epoché) – hanem a létezőknek az ember számára adódó je­
lentését, értelmét, értékét, ahogyan az az emberrel való kapcsolatukban 
megjelenik. A fenomenológia az emberi megismerő tevékenységet, je­
lentésalkotó,  jelentésadó  világhoz  való  viszonyulásként  érti,  melyet 
alapvetően meghatároz a megismerő aktus intencionalitása, a tárgyra 
irányultság módja.

Nos, a teológusok szemében több okból is úgy látszott, hogy Krisz­
tus reális eucharisztikus jelenlétét, valamint az átlényegülés ontológiai 
eseményét ez a fenomenológiai és egzisztencialista indíttatású létértel­
mezés  megfelelőbben  tudja  megvilágítani.  Egyfelől,  a  hagyományos 
„szubsztanciális jelenlét” fogalmat túlságosan statikusnak és dologinak 
érezték, mert nézetük szerint nem tudja kifejezni Jézus eucharisztikus 
jelenlétének dinamikáját és személyes vonatkozását, azt, ami az Eucha­
risztia végső értelme és célja, tudniillik, hogy általa a föltámadott Krisz­
tus üdvözítő szeretetében önmagát adja és egyesül a hívő emberrel. A 
fenomenológiai-egzisztencialista  látószög  alkalmasabbnak  tűnt  e  sze­
mélyes vonatkozás megfogalmazására. Másfelől, a szubsztanciafogalom 
problematikussá  válása,  illetve  félreérthetősége  miatt  egyébként  is 
szükségesnek látszott egy más típusú ontológia. Úgy vélték, hogy a ha­
gyományosan  transzszubsztanciációnak  nevezett  ontológiai  változás 
megfelelően leírható a jelentésváltozás (transsignificatio) és a  rendeltetés­
változás  (transfinalisatio) fogalmakkal, melyek a kozmológiai-metafizi­
kai  létfelfogás  helyett  egy  antropológiai-fenomenológiai-funkcionális 
létértelmezésen nyugszanak.  Úgy látszott,  hogy ezzel  egyben a  kon­
szekrált kenyér és bor jelszerepét, szakramentalitását, valamint az eu­
charisztikus ünneplés lakoma jellegét is jobban kifejezésre lehet juttatni. 
Végül, a keresztény felekezetek közötti egységtörekvés szempontjából 



130 Puskás Attila

is  kívánatosnak látszott  a  fenomenológiai,  perszonalista  létfelfogáson 
nyugvó új látószögű Eucharisztia-teológia.

2.2. A jelentés- és rendeltetésváltozáson alapuló értelmezési kísérletek

Az  első  próbálkozások  a  francia  teológusoktól  indultak  el.  Yves  de  
Montcheuil az 1936-ban írt, s 1945-ben elterjedt La présence réelle c. művé­
ben minden létezőnek három valóságdimenzióját különbözteti meg: a 
természettudományok által kutatott fizikait, a filozófiailag megismerhe­
tő noétikait, és a vallási dimenziót, mely a létezők azon képességét je­
lenti,  hogy szellemi valóságok szimbólumai vagy azokká lehetnek.  A 
dolgok legmélyebb vallási dimenzióját voltaképpen az Istennel való vi­
szonyuk alkotja. A létezők végső, legmélyebb, vallási jelentése az, amit 
Isten ad nekik a vele való kapcsolatukban. Úgy kell  tartanunk, hogy 
amikor Isten egy létezőt új, az eredeti természetes rendeltetésétől külön­
böző, szimbolikus-vallási jelentés szintjére emel fel, noha a létező az ér­
zékelhető és tudományosan leírható létében ugyanolyan marad, mégis 
gyökeres ontológiai változáson ment keresztül, mert teljesen megválto­
zott legmélyebb, szimbolikus jelentése. Az eucharisztikus conversio ilyen 
esemény:  Krisztus teljesen megváltoztatja,  átváltoztatja  a  kenyér  és  a 
bor vallási jelentését, értelmét, rendeltetését, melyet a hívők a hit látó­
szögében szemlélve tudnak elismerni. Montcheuil nézete szerint, Krisz­
tus eucharisztikus jelenlétét nem közvetett vagy közvetlen viszonyulás­
ként  kell  fölfogni  egy  helyhez,  nem  helyi  jelenlét  (az  eucharisztikus 
színekben vagy a tabernákulumban), hanem szellemi jelenlét, mellyel a 
hívőkhöz viszonyul, akik hitben és szeretetben elfogadják a Krisztus ál­
tal nekik felajánlott ajándékot.12

Egy másik francia teológus, Jean de Baciocchi értelmezése, aki néhány 
évig a Dombes-i ökumenikus csoport vezetője is volt, árnyaltabb ennél 
az általános teremtésteológiai és szimbolikus megközelítésnél, ameny-
nyiben erőteljesebben hangsúlyozza  a  krisztológiai  szempontot  és  az 

12 Vö. IBAÑEZ, G. Á., L’Eucaristia, dono e mistero, 390 k. Hasonló, teremtésteológiai, 
illetve  ige-teológiai  megfontolásokkal  találkozunk  a  katolikus  A.  Vanneste  és  a 
protestáns  F.  J.  Leenhardt  műveiben  is.  Vö.  LEENHARDT,  F.  J.,  Ceci  est  mon  corps.  
Explication de ces paroles de Jésus-Christ, Paris 1955.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 131

Eucharisztia egyedülállóságát még a szentségi üdvrendben is. A föltá­
madott Krisztus az egész teremtés értelme, célja, létalapja. Az Ő uralma 
mindenre kiterjed. Így minden teremtmény végső rendeltetését, jelenté­
sét, létértelmét tőle kapja. A világi dolgok, a történelmi események, a 
természeti létezők végső értéke, értelme és valósága az, amit a föltáma­
dott  Krisztus ad nekik. Nem az empirikus adottságok, tulajdonságok 
határozzák meg egy létező legmélyebb jelentését, az univerzumban be­
töltött szerepét, hanem a Krisztussal való viszonya, aki egyetemes kö­
zéppontja a mindenségnek, és Ura minden egyes rendeltetésnek, hiva­
tásnak. Ez az igazság különösen is érvényes a szentségekre, melyekben 
Krisztus teljes hatalmával cselekszik. A szakramentális rendben Krisz­
tus új szerepet és jelentést ad a teremtményeknek, miközben empirikus 
tulajdonságaik megmaradnak. A szakramentális jelentésváltozás általá­
ban nem hatol el a teremtmények szubsztanciális átváltozásáig, mert a 
szentségek ünneplésekor használt teremtmények egy cselekmény során 
és csak magában a cselekményben válnak kegyelemközlő jelekké, nem 
pedig  önmagukban  tekintett  létük  szerint.  Az  Eucharisztia  esetében 
azonban pontosan ez történik. Az üdvösség történetében az Úr Krisztus 
a kenyérnek és bornak oly módon ad új jelentést és funkciót, melyre ter­
mészetük szerint nem voltak rendelve, hogy létük mélyén lényegüket 
tekintve változtatja meg azokat: saját testét és vérét adja a konszekrált 
kenyérben és borban.

Bernhard Welte német vallásfilozófus kifejezetten a fenomenológia is­
meretelméleti megközelítésében vizsgálta meg az eucharisztikus jelen­
lét hagyományos tanítását, s tett javaslatot a transzszubsztanciáció újra­
értelmezésére a  transzszignifikáció alapján. Ennek értelmében a létezők 
mibenléte az emberrel való kapcsolatukban határozódik meg, vagyis a 
dolgok  az  ember  intencionális,  tevékeny,  értelemadó  viszonyulása, 
megismerő aktusa révén lesznek azok, amik.13 Ha egy dolog az ember 
részéről új jelentést vagy rendeltetést nyer, mely gyökeresen megváltoz­
tatja a dolog eredeti viszonyát az emberhez, akkor magának a dolognak 

13 „Die  Beziehung  oder,  wenn  man  will,  die  Intentionalität  ist  das  Sein  des 
Seienden selbst.” WELTE, B. J.,  Zum Verständnis der Eucharistie, in WELTE, B. J.,  Auf der  
Spur des Ewigen. Philosophische Abhandlungen über verschiedene Gegenstände der Religion  
und der Theologie, Freiburg – Basel – Wien, 1965, 465.



132 Puskás Attila

a léte (természete) változik meg. Az alkotó intencionalitás, a létezőhöz 
való értelemadó viszonyulás szerint változik egy-egy tárgy ontológiai 
értéke,  értelme:  egy  ókori  görög  templom mást  jelent  építészének,  a 
benne istentiszteletet ünneplő vallásos embereknek és egy mai turistá­
nak. Egy- és ugyanazon színes ruhaanyag lehet puszta díszítőelem, de 
egy megfelelő tekintélynek köszönhetően egy nemzet zászlaja is. A je­
lentésadó aktusnak köszönhetően valami mássá válik, mint ami koráb­
ban  volt,  megváltozik  objektív  értelemben  is  az  ontológiai  státusza, 
mert új viszonyrendszerbe kerül. Mélyebb ontológiai változás ez Welte 
szerint, mint bármilyen fizikai-kémiai változás, mert a dolognak a leg­
benső  létét  határozza  meg.  A  transzszubsztanciáció,  melynek  során 
megvalósul Krisztus eucharisztikus jelenléte, effajta ontológiai változást 
jelent. A kenyér és a bor egyáltalán nem változik fizikai-kémiai szem­
pontból, de Krisztus szava egy új viszony- és utalásösszefüggésbe, az 
eucharisztikus lakoma síkjára helyezi őket, új rendeltetést és jelentést ad 
nekik, az örök élet tápláléka lesznek. Ez az új viszonyrendszer és jelen­
tés azonban csak a hit számára megközelíthető.14

Piet Schoonenberg az eucharisztikus jelenlét személyes, dinamikus és 
relácionális jellegét hangsúlyozza. A személyes jelenlét mindig egészen 
más, mint egy tárgy térbeli, fizikai ott-léte egy helyen, térbeli közelsége. 
Egy dologi tárgy nem tud jelen lenni, jelen lenni csak személy tud egy 
másik személy számára. Lévén az ember testi létező, a személyes jelen­
lét egyben testi jelenlét is. A személyközötti kommunikáció akkor éri el 
csúcspontját, amikor a személyek, akik ismerik és szeretik egymást, fizi­
kailag és szellemileg is közel vannak egymáshoz és közvetlen (szemé­
lyes és testi-térbeli) önközlés valósul meg közöttük. A közvetett önköz­
lést  valamilyen tárgy közvetíti,  mely a kommunikáció szimbólumává 
válik, Schoonenberg szerint azzá lényegül át.15 A személyes jelenlét a 
kölcsönösségre  irányul,  az ajándékozás elfogadást  kíván;  a  viszonzás 
esetén teljesedik ki egészen, valósul meg teljes értelme.

Az Eucharisztiában Krisztus mint ajándékozó – személyes, pneuma­
tikus jelenléte a dicsőséges Krisztusnak – és mint ajándék – az eucha­

14 Uo. 467.
15 SCHOONENBERG, P., Christus’ tegenwoordigheid voor ons, in Verb 31 (1964) 407–409.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 133

risztikus adományokban való közvetett jelenlét, melyet csak Ő tud meg­
valósítani – van jelen. Az utolsó vacsorán Krisztus az alapítási szavak­
kal a kenyeret és a bort megtestesült személyének szimbólumává tette, 
ahogyan teste is már szimbóluma volt isteni személyének. Hasonlókép­
pen az Eucharisztia ünneplésén, a föltámadott Krisztus cselekvő jelenlé­
tének és szavainak hatására – Krisztus valóságosan jelen van az imád­
kozó  Egyházban  (Mt  18,20),  mely  Isten  igéjét  hirdeti  (Lk  10,16)  és 
Krisztus nevében ünnepli a szentségeket – a kenyér és a bor jelentése és 
rendeltetése megváltozik, s így számunkra való létük lényegileg meg­
változik. Schoonenberg szerint az átlényegülés tehát jelentés- és rendel­
tetésváltozás; azt jelenti, hogy a kenyér és bor legmélyebb antropológiai 
lényege változik meg, már nem természetes táplálékok, hanem Krisztus 
önajándékozásának a jelei.16

Edward Schillebeeckx is fontosnak tartja az eucharisztikus jelenlét fe­
nomenológiai megközelítését, alapvetően osztja Welte és Schoonenberg 
értelmezésének  gondolatait,  szándékát  és  részben  terminológiáját, 
ugyanakkor erőteljesebben hangsúlyoz néhány elemet.  Kiemeli,  hogy 
az eucharisztikus ünnep emlékvacsoráján nem az egyes hívő, nem is az 
Egyház önmagában, hanem végső soron az Egyházában valóságosan je­
lenlévő föltámadt Úr ad a kenyérnek és a bornak teljesen új értelmet, je­
lentést  (Sinn-Stiftung),  melynek  révén  azok  az  önmagát  ajándékozó 
Krisztus valóságos és személyes jelenlétének a jelévé, szakramentális ki­
fejező formáivá válnak. Krisztus részéről ez az értelem-létesítés az Egy­
házban történik, s ezért feltételezi az Úr valóságos jelenlétét az Egyház­
ban,  vagyis a hívő közösségben és az Eucharisztia ünneplését vezető 
felszentelt  papban,  akinek  intenciója  az  egész  Egyház  hitét  fejezi  ki. 
Schillebeeckx utal az emberi ajándékozás fenomenológiájának a határai­
ra is,  amikor az Eucharisztiáról  van szó.  „Itt  maga az ajándékozó az 
ajándék oly módon, ami az »ajándékban történő önajándékozás« feno­
menológiáját gyökerében zátonyra futtatja. »Ez az én testem, ez a vé­
rem.« Ez nem valamiféle ajándékban megvalósított önajándékozás, még 

16 „Az, ami történik, a jelek átváltozása. A transzszubsztanciáció transzfinalizáció 
és  transzszignifikáció,  de  olyan  mélységben,  hova  egyedül  Krisztus  hatol 
legvalóságosabb önajándékozásával. A kenyér és a bor, a szavak kíséretében, ennek a 
legmélyebb önajándékozásnak lesznek a jelei.” Uo. 415.



134 Puskás Attila

a szó elmélyített értelmében sem, mert itt Krisztus az ajándékozó, az 
Atya személyes kinyilatkoztatása. Nem, az Eucharisztiában nem más, 
mint maga Krisztus ajándékoztatik. Ezt jelentik megvalósítva a kenyér 
és a bor szakramentális színei: nem egy olyan ajándékról van szó, mely 
a benne önmagát ajándékozó Krisztusra utal, hanem magáról Krisztus­
ról, ajándékozó, személyes jelenvalóságában. A jel-lét (sacramentum est 
in genere signi) ebben az esetben maximális.”17

Az eucharisztikus jelenlét valósága csak az Egyház hitében közelít­
hető meg,  de  a  hit  hiánya nem szűnteti  meg magát  ezt  a  valóságot. 
Schillebeeckx értelmezésének sajátossága, hogy Welte és Schoonenberg 
felfogásától eltérően, és VI. Pál Mysterium fidei enciklikájához igazodva, 
elégtelennek tartja a pusztán fenomenológiai-antropológiai értelmezését 
a Tridentinum tanításának a szubsztanciális jelenlétről és az átlényegü­
lésről.  Álláspontja  szerint  „az  eucharisztikus  transzszignifikáció  nem 
azonos a transzszubsztanciációval,  de belsőleg összefügg vele.  […] A 
kenyér és a bor megjelenő színeinek jelentése azért változott meg, mert a 
teremtő Lélek erejében az a valóság változott meg, amelyre a megjelenő 
utal: immár nem kenyér és bor, hanem nem kevesebb, mint az »Úr tes­
te«, lelki ételként nyújtva számomra”.18 A transzszubsztanciáció mint a 
létező átváltozása (conversio entis), melynek nyomán Krisztus teste van 
jelen,  és  a  transzszignifikáció,  vagyis  a  kenyér  és  a  bor  jelentésének 
megváltozása szakramentális jellé,  elszakíthatatlanul összetartozik,  de 
nem azonosítható mindenestül a kettő egymással. A transzszubsztanciá­
ció tanának legdöntőbb mondanivalója Schillebeeckx számára az eucha­
risztikus átlényegülés kapcsolata az eszkatológiai beteljesedéssel. A ke­
nyér és a bor teremtményi valóságát, a teremtett világ egy darabját a 
föltámadott Krisztus bensőleg bevonja önajándékozásába, s így valami­

17 SCHILLEBEECKX, E., Die eucharistische Gegenwart, 92.
18 Uo.  101.  Néhány  teológus,  mint  A.  Gerken  vagy  J.  B.  Sala,  bírálták 

Schillebeeckx-et  azért,  mert  szerintük  eltávolodott  a  relacionális-fenomenológiai 
ontológiától  és  visszatért  a  hagyományos,  kozmológiai  kategóriákra  építkező 
értelmezéshez.  Vö.  GERKEN,  A.,  Theologie  der  Eucharistie,  198  k.;  SALA,  J.  B., 
Transsubstantiation  oder  Transsignification.  Gedanken  zu  einem  Dilemma,  in  ZKTh 92 
(1970)  1–34;  BYRON,  BR.  F.,  Sacrifice  and Symbol.  A New Theology of the  Eucharist  for  
Catholic and Ecumenical Consideration, Sydney 1991, 142.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 135

képpen már most részesíti a világ e darabját a megdicsőült testi mivolt 
majdani eszkatologikus helyzetében, melyet a test dicsőséges átistenülé­
se jellemez. A Krisztus föltámadása és a parúzia közötti üdvidőben az 
Eucharisztiát egyszerre jellemzi a „már most” és a „még nem” kettőssé­
ge. A konszekrált kenyér és bor az üdvrend „új teremtményeiként” már 
most valamiképpen, elővételezve az eszkatologikus beteljesedéshez, de 
ugyanakkor az úton lét történelmi idejéhez, a régi világhoz is tartoznak. 
Így a transzszubsztanciáció két dimenziót tartalmaz: egyfelől a kenyér 
és a bor átlényegülését,  mint ontológiai átváltozást,  melynek nyomán 
Krisztus megdicsőült és éltető teste valóságosan jelen lesz és közöltetik; 
másfelől azonban ez a kenyér és a bor földi, szakramentális jelei alatt 
történik, melyek alá vannak vetve az ebben a világban lévő testiséget 
jellemző fizikai törvényeknek. Az átlényegülés ekképpen „szakramen­
tális parúzia”.19

2.3. Magisztériumi állásfoglalások az átlényegülés és a jelentésváltozás 
viszonyáról

Elsőként XII. Piusz Humani generis enciklikája (1950) bírálta azokat a kí­
sérleteket, melyek azt állították, hogy az átlényegülés tana a szubsztan­
cia elavult fogalmán alapszik s ezért korrekcióra szorul. A pápa merő 
szimbolizmusnak nevezi és elutasítja azt a nézetet, mely szerint a kon­
szekrált színek pusztán Krisztus jelenlétének és a hívőkkel való egyesü­
lésének a hatékony jelei lennének.20

VI. Pál Pápa a Mysterium fidei körlevelében (1965) részletes állásfog­
lalást adott közre az újabb elméletekkel kapcsolatban, melyek elégtele­
nül értelmezik Krisztus valóságos jelenlétét az Eucharisztiában, az átlé­
nyegülést,  a  szakramentális  jel  szerepét,  s  ezekből  helytelen 
következtetéseket vonnak le az eucharisztikus ünneplésre vonatkozóan. 
A körlevél elsőként azt állapítja meg, hogy az Eucharisztiára vonatko­
zóan definiált hittételek olyan fogalmakat tartalmaznak, melyek nincse­
nek  hozzákötve  egy-egy  kor  kultúrájához,  tudományos  fejlettséghez 

19 SCHILLEBEECKX, E., Die eucharistische Gegenwart, 55.
20 DH 3891.



136 Puskás Attila

vagy egy-egy teológiai iskolához, hanem a valóságról szerzett általános 
emberi tapasztalatból származnak, s így korokat átívelően képesek kife­
jezni a hit tartalmát. Magyarázatuk elmélyítése lehetséges és szükséges, 
de meg kell őrizni a dogma eredeti jelentését. Másodszor az enciklika a 
II. Vatikáni Zsinat tanítása nyomán (SC 7) emlékeztet Krisztus különféle 
jelenléti módjaira az Ő Egyházában, amely imádkozik, gyakorolja az ir­
galmasság cselekedeteit, hirdeti Isten igéjét és prédikál, ünnepli a szent­
ségeket és hierarchikus papságával vezeti Isten népét. Ezek mind Krisz­
tus valóságos jelenléti  módjai az Ő Egyházában, de az eucharisztikus 
jelenlét kiemelkedik közülük kiválóságban („per excellentiam”), mivel 
ez szubsztanciális jelenlét, benne a teljes Krisztus, Isten és ember lesz je­
lenvalóvá. A körlevél elismeri az eucharisztikus szimbolizmus jelentő­
ségét, mely jól kifejezi az Oltáriszentség sajátos hatását, mely a titokza­
tos  Test,  az  Egyház  tagjainak  egységében  áll  a  Fő-Krisztussal,  de 
önmagában  nem  tudja  megvilágítani  a  szentség  sajátos  természetét, 
melynek köszönhetően különbözik a többi szentségtől. Az Eucharisztia 
több mint Krisztus szellemi jelenlétének és a hívőkkel  való kegyelmi 
egyesülésének a hatékony jele. A föltámadt Úr szubsztanciális jelenlété­
nek kifejezéséhez és megfelelő értelmezéséhez annak állítása sem elég­
séges,  hogy  a  föltámadott  Krisztus  dicsőséges  testének  pneumatikus 
természete alapján mindenütt jelen van,  tehát az Eucharisztiában is.21 

Az enciklika harmadik fejezete a transzszubsztanciáció hagyományos 
tanát tárgyalja és ehhez méri a transzszignifikáció és a transzfinalizáció 
elméleteket.  Mindenekelőtt megerősíti  a Trienti Zsinat tanítását,  mely 
szerint Krisztus reális és szubsztanciális eucharisztikus jelenlétének ma­
gyarázata a kenyér és a bor teljes szubsztanciájának conversiója, azaz át­
változása Krisztus testévé és vérévé, melyet a transzszubsztanciáció szó 
megfelelően kifejez. Az enciklikában ugyanaz a logikai ok-okozati ösz-
szefüggés érvényesül, mint Szent Tamásnál és a Tridentinum határoza­
tában: (a) az Eucharisztia szentségének egyedülálló kiválósága a szent­
ségi  üdvrendben;  (b)  e  kiválóság  értelmezése  a  jelenlét  reális  és 
szubsztanciális  módjával;  (c)  ennek  indoklása  a  konszekráció  során 

21 DH 4412.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 137

megvalósuló  conversio substantiaevel; (d) ennek az ontológiai változás­
nak a megnevezése a transsubstantiatio kifejezéssel.

A körlevél  újdonsága egyrészt az, hogy a reális és szubsztanciális 
eucharisztikus jelenlétet nem elszigetelten, hanem Krisztus egyéb jelen­
léti módjainak összefüggésében tárgyalja. Másrészt az, hogy állást fog­
lal az újabb értelmezéseket illetően. Ezzel kapcsolatban három mozza­
natra érdemes felfigyelni. (a) Az enciklika nem veti el a jelentésváltozás 
és  a  rendeltetés  megváltozásának  eszméjét,  sőt  kifejezetten  elismeri, 
hogy az átlényegülést követően „a kenyér és a bor színei kétségtelenül 
új jelentést és új célt öltenek magukra; midőn többé nem közönséges ke­
nyér és közönséges ital, hanem szent dolog jele és lelki táplálék jele”.22 

A konszekrált kenyér és bor tapasztalati megjelenési formája tehát jel, 
megváltozott jelentéssel és rendeltetéssel. Tartalmilag a Trienti Zsinat is 
beszélt az eucharisztikus kenyér és bor ezen jel szerepéről, illetve benn­
foglaltan feltételezett jelentésváltozást a színeket illetően a konszekráció 
hatására, amikor úgy fogalmazott az Eucharisztia alapításának céljáról 
és értelméről, hogy az Oltáriszentség a lélek szellemi eledele és az Egy­
ház egyetlen testének jelképe (symbolum unius illius corporis).23 A szí­
nek, speciesek tehát nemcsak megmaradnak, hanem megváltozott jelen­
téssel, jelfunkcióval is rendelkeznek. Ezen a ponton érthetővé válik az 
is, hogy a Magisztérium miért a  species szót használja következetesen 
megnyilatkozásaiban az accidens helyett: az előbbi, mint a symbolum,  fi­
gura és  imago szinonimája jól kifejezi az eucharisztikus kenyér és bor 
megváltozott jelentéstartalmú, szakramentális jel szerepét, míg az utób­
bi fogalom erre nem képes.

(b) A körlevél ugyanakkor hangsúlyozza, hogy kenyérnek és a bor­
nak a szakramentális jel síkján végbemenő jelentés- és célváltozása an­
nak köszönhető, hogy azok „új »valóságot« tartalmaznak (novam conti­
nent  realitatem),  melyet  joggal  mondunk  ontológiainak.  A  mondott 
színek alatt ugyanis már nem az rejtőzik, ami előbb volt, hanem valami 
teljesen más; mégpedig nem csupán az Egyház hitének értékelése miatt, 

22 DH 4413.
23 Vö. DH 1638.



138 Puskás Attila

hanem tényszerűen (sed ipsa re).”24 Itt világosan megfogalmazza a kör­
levél, hogy a transzszignifikáció és a transzfinalizáció nem helyettesít­
heti a transzszubsztanciáció fogalmát, hiszen éppen az átlényegülés on­
tológiai  eseményének  köszönhető  a  jelentés-  és  rendeltetés 
megváltozása  a  szakramentális  jel,  vagyis  a  színek  síkján.  A  transz­
szubsztanciáció az oka a transzszignifikációnak és a transzfinalizáció­
nak. Az enciklika azt is egyértelműen tanítja, hogy az új ontológiai való­
ság objektíve, tényszerűen Krisztus teste és vére a megmaradó színek 
alatt, azaz nem egyszerűen az Egyház hite hozza létre vagy tartja fenn 
ezt a valóságot. A hit elismeri, elfogadja, nem pedig előállítja ezt az új 
valóságot. Nem önmagában a hívő közösség hite ad új jelentést és új 
rendeltetést az eucharisztizált kenyérnek és a bornak, hanem az Egyhá­
zában cselekvő feltámadt Krisztus az Ő Lelke által – állítja a körlevél a 
transzszignifikáció  és transzfinalizáció sekélyes értelmezéseivel  szem­
ben.25

(c) Végül érdemes még felfigyelnünk a pápai enciklika terminológiá­
jában két kifejezésre. Egyrészt, a szövegben a kenyérre és a borra vonat­
kozóan a „substantia” szó magyarázó, szinoním kifejezéseként szerepel 
a „natura”: a kenyér és a bor szubsztanciája, vagyis természete változik 
át Krisztus testévé és vérévé.26 A körlevél az értelmező és általános na­
tura fogalommal még egyszer kiemeli, hogy a szubsztancia nem a konk­
rét, empirikusan észlelhető és vizsgálható anyagi létezőt jelenti, ahogy 
az  átlényegülés sem a  kenyér  és  a  bor  fizikai-empirikus  állapotában 
való megváltozását jelöli. Másfelől, Krisztusnak az átlényegülés során 
megvalósuló szubsztanciális jelenlétére vonatkozóan a körlevél úgy fo­
galmaz, hogy a színek alatt „ott van (adest) az egész és teljes Krisztus, a 
maga fizikai »valóságában« (in sua physice realitate) testileg (corporali­

24 DH 4413.
25 VI. Pál pápa ünnepélyes hitvallása („Isten népének hitvallása”, 1968. 06. 30.) a 

Holland  katekizmus  vitatott  pontjaira  reagálva  az  Eucharisztiára  vonatkozóan 
megerősíti  azt  a  hittételt,  hogy  a  kenyér  és  a  bor  objektív  értelemben,  a  mi 
felfogásunktól függetlenül (in ipsa rerum natura, a nostro scilicet spiritu disiuncta) 
átlényegülnek Krisztus testévé és vérévé a konszekráció hatására.  VI. PÁL,  Solemnis  
professio fidei, nr. 25, in EV 3,561.

26 DH 4413.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 139

ter) is jelen, jóllehet nem azon a módon, ahogy a testek ott vannak egy 
helyen (adsunt in loco)”.27

Az eucharisztikus valóságos jelenlét sajátosságait, a szubsztanciális 
jelenlét fogalmának a körülírásával a következő kifejezésekkel határoz­
za meg tehát az enciklika: (a) A pusztán isteni erő szerinti, merőben cse­
lekvő, kegyelmi-spirituális jelenléttől eltérően az eucharisztikus jelenlét 
valóban  testi  jelenlét,  a  föltámadott  Krisztus  test  szerinti  jelenléte  a 
maga fizikai valóságában. A „fizikai valóságában” kifejezés vélhetően e 
jelenlét objektivitására is utal, vagyis azt jelzi, hogy nem a hívő közös­
ség hite hozza létre ezt a jelenlétet. A test szerinti és objektív jelenlét 
mindaddig  megmarad,  amíg  az  eucharisztikus  színek  megőrződnek, 
ezért az Oltáriszentségben jelenlévő Krisztust tisztelet és imádat illeti. 
(b) A naturalista-szenzualista elképzelésekkel szemben Krisztusnak ez a 
test szerinti, s ebben az értelemben fizikai jelenléte azonban nem a földi-
fizikai testek térbeli helyet kitöltő, kiterjedés és mennyiség szerinti, va­
lamint ennek a fizikai világ törvényeinek alávetett módján valósul meg, 
hanem a föltámadott Krisztus dicsőséges létmódján. E jelenlét ugyanak­
kor egészen személyes, Krisztus nem egyszerűen ott van (adest) az eu­
charisztikus színek alatt, hanem egyszersmind jelen is van (praesens), 
jelen a hívő ember számára. A pusztán fizikai testek, a tárgyak nem tud­
nak jelen lenni, egyszerűen csak ott vannak egy-egy térbeli helyen. (c) 
Az ubiquitas tanával szemben, mely szerint a föltámadt Krisztus azon a 
módon van jelen az Eucharisztiában, ahogy mindenütt jelen van, a kör­
levél kiemeli az eucharisztikus jelenlét sajátosságát: a konszekráció által 
Krisztus új, eredeti, szentségi jelenléte valósul meg a kenyér és a bor át­
lényegítésével.  VI.  Pál  ünnepélyes  hitvallása  ehhez  hozzáteszi:  ezzel 
nem megsokszorozódik az Úr Krisztus egyetlen, személyes és dicsősé­
ges létezése, hanem a szentségben mindenütt jelenvalóvá válik, ahol az 
eucharisztikus áldozatot ünneplik.28

II. János Pál pápa Ecclesia de Eucharistia kezdetű enciklikája nem ad 
új tanítást a valóságos jelenlétről. Megismétli a Trienti Zsinat vonatkozó 

27 Uo.
28 VI. PÁL, Solemnis professio fidei, nr. 26: in EV 3,362.



140 Puskás Attila

dogmáit és a  Mysterium fidei legfontosabb útmutatásait.29 Alapvető tö­
rekvése, hogy Krisztus különböző jelenléti módjainak az összefüggésé­
ben szóljon a testi-szubsztanciális jelenlétről az eucharisztikus színek­
ben,  különösen  is  kiemelve  a  jézusi  áldozat  jelenlétével  és 
megvalósulásával  való  összefüggést.30 Nem  foglalkozik  a  jelentés-  és 
rendeltetésváltozás elméleteivel  és  más újabb megközelítésekkel  sem, 
csak általánosságban szól elismeréssel a teológiai értelmező erőfeszíté­
sekről.31

2.4. A jelentés- és rendeltetésváltozáson alapuló értelmezés értékelése

Ha összefoglalóan akarjuk értékelni a jelentés-, ill. rendeltetésváltozás 
elméletek jelentőségét, akkor a következő észrevételeket tehetjük.

(a) Ezek a megközelítések annyiban hasznosak, amennyiben kifeje­
zésre juttatják azt a tényt, hogy Krisztus a kenyér és a bor szakramentális  
jele által van valóságosan jelen. A konszekrált kenyeret és a bort nem 
azért érzékeljük kenyérnek és bornak, mert Isten megtéveszti érzékein­
ket,  hanem azért,  mert a kenyér és a bor fizikai-kémiai tulajdonságai 
megmaradnak,  hogy jelezzék  számunkra:  Krisztus  mint  az  örök  élet 
tápláléka van valóságosan jelen számunkra.32 A kenyér és a bor színei 
nemcsak elrejtik a szómatikusan jelenlévő Krisztust, hanem jelzik és ki­
nyilvánítják üdvözítő, az isteni életet tápláló jelenlétét. E jelszerep any-
nyira lényeges, hogy ha megszűnik a kenyér és a bor észlelhető jelter­
mészete  –  az  eucharisztikus  színek  megromlása  vagy  természetesen 
már nem érzékelhető részecskékre felaprózódása révén – akkor meg­
szűnik Krisztus eucharisztikus jelenléte is.33 Ezért állítható, hogy a kon­

29 II. JÁNOS PÁL, Ecclesia de Eucharistia, nr. 15.
30 II. JÁNOS PÁL, Ecclesia de Eucharistia, nr. 1, 6, 11, 12.
31 Uo. nr. 15.
32 Vö. KERESZTY, R., A Bárány menyegzője. Az Eucharisztia teológiája történeti, biblikus  

és  rendszerező  megközelítésben,  Budapest  2008,  195.  Az eucharisztikus  adományok e 
jelszerepét  a  teológiai  hagyomány  a  figura,  species,  symbolum,  eikón,  imago 
fogalmakkal fejezte ki.

33 KEK 1377.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 141

szekráció révén a kenyér és a bor köznapi jelentése és rendeltetése való­
ban lényegileg megváltozott.

(b) A jelentés- és rendeltetésváltozás elmélet nem helyettesíti az átlé­
nyegülés hagyományos tanítását, legfeljebb kiegészíti egy fontos szem­
ponttal, pontosabban kiemeli annak egy szempontját. Ahogy a Mysteri­
um fidei enciklika hangsúlyozza, az átlényegülés objektív történése az 
oka annak, hogy megváltozik a kenyér és a bor jelének jelentése és ren­
deltetése. Ehhez a fontos kijelentéshez ugyanakkor hozzátehetjük azt is, 
hogy az átlényegülés a maga részéről egy anamnetikus-szakramentális 
jelcselekvés által valósul meg, melyben a föltámadt Krisztus cselekszik 
Egyházában a papi konszekráció által a Lélek erejében. Végső soron te­
hát kölcsönös oksági viszonyról  beszélhetünk: Krisztus és az Egyház 
konszekrációs jelcselekvése a kenyér és a bor átlényegülését eredmé­
nyezi Krisztus testévé és vérévé, mely ontológiai változás megváltoztat­
ja a kenyér és a bor jelének jelentését és rendeltetését.34

(c) Az újabb teológiai megközelítések a reálszimbólum fogalmával 
fejezik ki a szentségi jelcselekvésnek azt a sajátos természetét, hogy a 
szentségi jel nemcsak jelzi, hanem meg is valósítja, tartalmazza és közli 
azt, amit jelez. Már a pusztán emberi létezés és cselekvés síkján is be­
szélhetünk reálszimbólumokról, mint valóságalkotó és hordozó jelekről, 
szemben a pusztán informáló, helyettesítő jelekkel.35 A szentségek ese­
tében azonban maga Krisztus alkotja meg isteni erejével a kegyelmét 
hordozó és közlő reálszimbólumokat, ezért azok sajátos objektivitással 
és ontológiai mélységgel rendelkeznek. Ez kiváltképpen és egyedülálló 
értelemben  igaz  az  Oltáriszentségre,  melyben  Krisztus  szómatikus, 
szubsztanciális és maradandó jelenléte valósul meg. Ezért az Eucharisz­
tia  értelmezéséhez nem elégséges az emberi  reálszimbólumalkotásból 
mint jelentés- és rendeltetésváltoztatásból kiindulni, hanem a megteste­

34 Otto  Semmelroth  a  hatóok  és  célok  kölcsönös  viszonyát  feltételezi  a 
transsubstantiatio és a transsignificatio között. Az átlényegülés által nyer a kenyér és 
a bor új jelentést és rendeltetést; ugyanakkor az átlényegülés célja éppen az új jelentés 
és  cél  megvalósulása.  Vö.  SEMMELROTH,  O.,  Eucharistische Wandlung,  in  Theologisches  
Jahrbuch, Leipzig 1960, 302–311.

35 Vö.  NOCKE, FR. J.,  Általános Szentségtan, in  A dogmatika kézikönyve II., Budapest 
1997, 195–234, itt: 219–220.



142 Puskás Attila

sülés  misztériumán  nyugvó  istenemberi  szimbólumalkotás  páratlan 
mélységű valóságát kell alapul venni.36 Ennek értelmében így fogalmaz­
hatunk G. L. Müller szavaival: „Amennyiben Isten a kenyér és a bor jele­
it Krisztus testi jelenlétének valóságtól áthatott eszközévé teszi, azok re­
álszimbólumokká  válnak,  amelyek  jelzik  és  valóságosan  közvetítik 
Krisztus, a felmagasztalt Úr jelenlétét, megdicsőült emberségében és is­
tenségében. A jelek létének alapja maga Isten, aki megtestesült örök Igé­
jében megvalósuló felülmúlhatatlan jelenlétét egyedülálló módon teszi 
jelenvalóvá és közölhetővé a szentségi közvetítésben.”37

(d) A Trienti Zsinat tanítása szerint a kenyér és a bor teljes szubsz­
tanciája átlényegül Krisztus testének és vérének szubsztanciájává. Ha a 
transzszignifikáció és transzfinalizáció mindenestül azonosítható lenne 
a transzszubsztanciációval, akkor teljes jelentésváltozásnak és rendelte­
tésváltozásnak kellene történnie a konszekrációban,  a konszekrált ke­
nyér és a bor teljes egészében mást kellene, hogy jelentsen és minden 
szempontból más funkciót kellene, hogy betöltsön. Ez azonban nem ál­
lítható. A jelentés- és rendeltetésváltozás valójában jelentésgazdagodást 
és rendeltetésben való minőségi gyarapodást jelent, de nem a régi jelen­
tés és rendeltetés teljes elveszítését.  Hiszen az eucharisztikus adomá­
nyok továbbra is megőrzik, bár lényeges többletjelentéssel és céllal, étel­
jelentésüket  és  táplálékszerepüket  is  a  természetes  síkon. 
Következésképpen a transzszignifikáció és transzfinalizáció nem azono­
sítható minden szempontból a transzszubsztanciáció dogmatikai fogal­
mával. A jelentésváltozás és az átlényegülés viszonyának értelmezését 
illetően figyelmet érdemel  Kereszty Rókus javaslata. Részben Betz meg­
fontolásait követve, a következőképpen fogalmaz: „Az átváltozás pilla­
natában a kenyeret és a bort Krisztus nem semmisíti meg, hanem in­
kább  a  Szentlélek  erejével  »kisajátítja«  úgy,  hogy  a  kenyér  és  bor 
empirikus tulajdonságai már nem közönséges kenyeret és bort jeleníte­
nek meg, hanem a megfeszített és feltámadt Krisztus istenemberi való­
ságát. Az átváltoztatás után a kenyér és bor többé már nem önmagában 

36 Vö. KERESZTY, R., A Bárány menyegzője, 198.
37 MÜLLER, G. L., Katolikus dogmatika a teológia tanulmányozásához és alkalmazásához, 

Budapest 2007, 682.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 143

létezik, azaz nem szubsztanciális valóság.”38 A magyar származású cisz­
terci szerzetes szerint, azzal, hogy a kenyér és a bor már nem önmaguk­
ban léteznek,  hanem létezésük kizárólagos  és  közvetlen  alapja  maga 
Krisztus, ezért lényegük, ill. természetük is megváltozik, Krisztus való­
ságos és testi jelenlétének hatékony jelei lesznek. Ebben az értelmezés­
ben a „szubsztancia” fogalmának két jelentésrétege tűnik fel. A szub-
sztancia egyrészt formális értelemben az „önmagában létezőt” (esse in 
se), az önálló létezőt jelenti, a végső hordozó alanyt; másrészt jelenti a 
mibenlétet, a lényeget és az ennek megfelelő természetet, mint cselekvé­
si  elvet.  Kereszty  Rókus  szerint  az  átlényegülés  a  kenyér  és  a  bor 
szubsztanciájának a megváltozását jelenti mindkét értelemben, de oly 
módon, hogy az önálló létezés megszűnése és a Krisztustól való közvet­
len függés és fenntartás viszonyába helyezése (esse in Christo) eredmé­
nyezi a lényeg és természet megváltozását. A konszekrált kenyér és bor 
új lényege és természete pedig nem más, mint az, hogy Krisztus valósá­
gos és testi jelenlétének a hatékony jelei lesznek. Kereszty értelmezésé­
ből úgy tűnik, hogy a szubsztancia e második jelentésének fényében ér­
tett  transsubstantiatio,  tudniillik a szubsztanciának,  mint  lényegnek és 
természetnek a megváltozása azonosítható a jelentés- illetve rendelte­
tésváltozással: a kenyér és a bor Krisztus testi jelenlétének a hatékony 
jelei, az örök élet tápláléka lesznek. Mivel azonban a  transsubstantiatio 
nemcsak ezt jelenti, hanem a szubsztancia fogalmának elsődleges és for­
mális értelmében az „esse in se” átváltozását az „esse in Christo” lét­
módra, vagyis a Krisztustól való közvetlen és teljes létbeli függés viszo­
nyába  helyezettséget,  ezért  a  transzszignifikáció  és  transzfinalizáció 
nem  meríti  ki  a  transzszubsztanciáció  fogalmát,  s  nem  azonosítható 
vele.  A transzszubsztanciáció,  ha az elsődleges értelemben vesszük a 
szubsztanciát, akkor a transzszignifikáció és transzfinalizáció mélyebb 
ontológiai okaként jelölhető meg. Ez az értelmezés úgy tűnik, hogy ele­
get tesz a  Mysterium fidei körlevél szempontjainak és ugyanakkor vilá­
gosan meghatározza a transzszignifikáció és a transzszubsztanciáció vi­
szonyát.

38 KERESZTY, R., A Bárány menyegzője, 200.



144 Puskás Attila

3. Az eucharisztikus jelenlét értelmezése a hit misztériumainak 
analógiája alapján

Az Eucharisztia misztériuma értelmezésének egy másik iránya nem fi­
lozófiai megfontolások, vagyis a fenomenológiai-egzisztencialista meg­
közelítések segítségével törekszik megvilágítani a szubsztanciális jelen­
létről és az átlényegülésről szóló egyházi tanítást, hanem a keresztény 
hit misztériumainak összefüggése (nexus mysteriorum) alapján. Itt két 
elgondolással találkozhatunk: az egyik a Logosz inkarnációja, a másik 
Krisztus föltámadása és eszkatológikus uralma felől igyekszik értelmez­
ni az eucharisztikus jelenlétet.

3.1. Az eucharisztikus átváltoztatás, mint a megtestesülés eseményének 
anamnetikus-szakramentális megvalósulása

Elsősorban Johannes Betz nevéhez köthető az eucharisztikus misztérium 
olyatén felfogása, mely szerint az eucharisztikus átváltoztatás a megtes­
tesülés eseményének anamnetikus-szakramentális aktualizálása lenne.39 

Az  Eucharisztia  mint  központi  misztérium című értekezésében a  szerző 
hangsúlyozza, hogy nem teljesen új típusú megközelítésről van itt szó, 
sokkal inkább az egyházatyák, különösen az alexandriai iskolához tar­
tozó teológusok gondolatainak felelevenítéséről és továbbgondolásáról. 
Betz szerint már a János-evangéliumban megtalálhatók annak a felfo­
gásnak a csírái, hogy az Eucharisztia voltaképpen a Fiú szakramentális-
anamnetikus megtestesülése. Az evangélista egyfelől ugyanazt a kifeje­
zést, a test-hús (σάρξ) szót alkalmazza az Eucharisztiára (6,51) mint a 
megtestesült Igére (1,14). Másfelől a megtestesült Igét is mennyből alá­
szállott kenyérnek mondja, mint az Eucharisztiát (6,58). Továbbá a ka­
farnaumi beszédben Jézus párhuzamba állítja saját Atyjától eredő elkül­
dését  és  életét,  mely  küldetés  a  megtestesüléssel  vette  kezdetét,  az 
Eucharisztiában  részesedő  hívő  embernek  a  Jézustól  kapott  életével. 
Szent Jusztinosztól kezdődően aztán szinte az egész görög teológiában 

39 Vö.  BETZ,  J.,  Eucharistie  als  zentrales  Mysterium,  in  Mysterium Salutis,  Bd.  4/2 
(hrsg. FEINER, J. – LÖHRER, M.), Einsiedeln–Zürich–Köln 1973, 185–314, különösen: 308–
311.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 145

tovább bontják ennek az analógiának az értelmét. Amint Máriától az Ige 
testet öltött a Szentlélek erejében, hasonlóképpen a kenyérből és a bor­
ból a Lélek erejében Jézus teste és vére lesz.40 A Lélek erejében az isteni 
Logosz leszáll a kenyér és a bor adományára, birtokba veszi és Jézus 
testévé és vérévé teszi. Valóságos átváltozás történik a konszekráció és 
az epiklézis nyomán, erről beszél többek között Jeruzsálemi Kürillosz, 
Nüsszai  Gergely,  Krüszosztomosz,  Mopszvesztiai  Theodorosz,  Ale­
xandriai Kürillosz és Damaszkuszi Szent János, de maga a szent liturgia 
epiklézis imája is. Az átváltoztatás az eucharisztikus adományok Isten 
általi kisajátítását, lefoglalását, birtokbavételét jelenti, tulajdonos válto­
zást. A konszekráció hatására az adományok immár nem önmagukhoz 
tartoznak, hanem a legintenzívebb módon a Logoszhoz, akinek sajátjá­
vá válnak és benne léteznek. Ahogy Alexandriai Kürillosz fogalmaz, az 
Eucharisztia  a  Logosz  saját  teste  (ἰδία  σάρξ),  mert  sajátjává  tette 
(ἰδιοποεῖσθαι)41 és hüposztatikusan (καθ’ ὑπόστασιν)42 egyesítette ön­
magával. Damaszkuszi Szent János így foglalja össze a görög tradíció 
felfogását a szentségi megtestesülésről és átváltoztatásról: „Az (eucha­
risztikus) test valóban egyesült az istenséggel,  az a Szűztől származó 
test, nem azért, mintha a mennybe felszállt test az égből ismét lejönne, 
hanem mert a kenyér és a bor Isten testévé és vérévé változnak át. Ha a 
miként és a hogyan után kérdezel, mi módon történik ez, akkor legyen 
elég neked annyit hallanod: a Szentlélek által történik ez, amint az Úr 
testi létezését is a Szentlélek által vette föl önmaga számára és önmagá­
ba.”43

40 Vö. JUSZTINOSZ, Apol. I, 66. Betz bőségesen dokumentálja állítását, mely szerint az 
apologétáktól  kezdve  (Jusztinosz,  Iraeneus)  az  alexandriai  (Alexandriai  Kelemen, 
Órigenész,  Athanasziosz,  Kürillosz),  a  kappadokiai  (Baszileiosz,  Nazianszoszi 
Gergely, Nüsszai Gergely) és az antiokhiai atyákon (Efrém, Aranyszájú Szt. János,) 
keresztül  egészen  Damaszkuszi  Szent  Jánosig  végig  megtalálható  a  görög 
patrisztikus tradícióban az Eucharisztiának az inkarnáció felőli értelmezése. Vö. BETZ, 
J., Die Eucharistie in der Zeit der griechischen Väter Bd. I/1, Freiburg 1955, 267–300.

41 Comm. in Luc 22,19: PG 72,908 és 912.
42 Contra Nestor. I prooem: ACO I 1,6 p. 15,37.
43 De fide orth. 4,13: PG 94, 1141. Idézve: Betz, J., Eucharistie als zentrales Mysterium, 

302.



146 Puskás Attila

Betz értékelése szerint  az átváltoztatásnak ez a görög patrisztikus 
szemlélete a következő előnyökkel jár. Kifejeződik benne a theocentri­
kus szempont: maga Isten változtatja át az adományokat, amennyiben 
birtokba veszi és az Igével egyesíti azokat. Amennyiben az átváltozta­
tást  szakramentális inkarnációként fogja fel,  ez az esemény szervesen 
beletartozik  a  szentség  anamnetikus-üdvtörténeti  látásmódjának  egé­
szébe. Nem elszigetelt csodás történés, hanem a szentségi cselekvés fo­
lyamatából szervesen következik:  a felajánlott  adományok lefoglalása 
Isten részéről elfogadó válasz a mi felajánló átadásunkra és Szentlelket 
lehívó imánkra.44 Az átlényegülés és a szubsztanciális jelenlét egyházi 
tanítását jól megvilágítja Betz szerint ez az értelmezés. Az euchariszti­
kus történést úgy állítja elénk, mint anamnetikus megjelenítését a meg­
testesülés eseményének. Az inkarnációban a Logosz emberi természetet 
vett fel, s oly bensőségesen sajátjává tette, egyesítette önmagával, hogy 
az nem természetes módon személyi önállóságban létezik, hanem léte­
zésének alapját az Igében bírja, vele hüposztatikus egységben van, s a 
Logosz szakramentumává,  megjelenési módjává lesz.  Az Eucharisztia 
üdvtörténeti megjelenítő megemlékezése ennek és analógiában áll vele. 
Az eucharisztikus konszekrálás során az Ige a felajánlott adományokat 
oly szorosan és bensőségesen lefoglalja, birtokba veszi és sajátjává teszi, 
hogy azok megszűnnek önálló teremtményi létezők lenni, az Ige testé­
nek és vérének szakramentumává, megjelenési módjává, sőt testévé és 
vérévé lesznek. Ontológiai nyelvre fordítva: a konszekráció során a Lo­
gosz az adományokat lényegi magjukban ragadja meg, kiterjeszti rájuk 
saját  szubzisztenciáját,  szubsztanciálisan egyesíti  őket magával,  s  im­
már úgy tartja fenn és hordozza azokat, hogy elveszítik önállóságukat, 
benne alapozódnak meg. A teremtésben Istentől kapták természetes te­
remtményi, önálló, szubsztanciális létüket. Most azonban, amikor Fiá­
nak  áldozati  önátadásának  eucharisztikus  emlékezete  során  Istennek 
felajánlják a kenyeret és a bort, Isten elfogadja és a Szentlélek erejében 
Fiával  hüposztatikusan  egyesíti  őket.  Ekképpen  a  konszekráció  nem 
megsemmisítése,  hanem  felemelése  és  megdicsőítése  a  természetes 
szubsztanciáknak, a színek isteni fenntartásával a Logosz szubzisztáló 

44 BETZ, J., Eucharistie als zentrales Mysterium, 302 k.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 147

aktusa révén. Mivel a Logosz ugyanazon szubzisztencia aktussal hor­
dozza és fogja át az eucharisztikus adományokat, mint saját emberi ter­
mészetét, ezért azonosak lesznek testével és vérével. Az átváltoztatás ily 
módon új reláció tételezését jelenti: a Logosz hüposztatikus viszonyát 
az adományokhoz, melynek révén átlényegülés történik.45

3.1.1. Kritikai észrevételek az inkarnáción alapuló értelmezéshez

Kétségtelenül igaz, hogy az Eucharisztia és a megtestesülés misztériu­
ma közötti analógia állítása rendelkezik bizonyos bibliai alapokkal és 
hosszú, ősi tradícióra tekinthet vissza. Az is kívánatos, hogy a keresz­
ténység misztériumait az egymással való összefüggésükben vizsgáljuk, 
mert kölcsönösen megvilágítják egymást, és így teljesebben körvonala­
zódik  előttünk  Isten  üdvrendi  cselekvéseinek  belső  koherenciája.  Az 
atyák nyomdokain haladva Betz helyesen mutat rá az inkarnáció és az 
átlényegülés eseményének hasonlóságaira. Mindkét esetben Isten a fő 
cselekvő és a Szentlélek erejében megy végbe a cselekvés. Mindkét eset­
ben egy szakramentális valóság keletkezik: ahhoz hasonlóan, ahogy az 
inkarnációban a felvett és hüposztatikusan egyesített emberi természet 
az örök Ige szakramentuma, azaz hatékony jele, eszköze lesz az Ige üd­
vözítő cselekvésének és az isteni élet közlésének, úgy a konszekrált ke­
nyér és bor is az Ige üdvözítő szakramentumává, az isteni élet közlőjévé 
válik. Az is hasonlóság a két esemény között, hogy az isteni önközlés 
mindkét esetben úgy megy végbe, hogy a teremtményi valóság, azaz 
sem Krisztus embersége, sem a kenyér és a bor szubsztanciája nem sem­
misül meg (annihilatio), hanem megszentelődik, teljesen lefoglalttá vá­
lik és beteljesedik. Ugyanakkor észre kell vennünk a hasonlóság mellet­
ti különbségeket is a két misztérium között, melyek lehetetlenné teszik 
a kettő azonosítását egymással, illetve annak állítását, hogy az eucha­
risztikus  átváltoztatás,  az  átlényegülés  az  inkarnáció  eseményének 
szakramentális-anamnetikus megjelenítése lenne. Véleményünk szerint 

45 Uo. 308 k. Betz arra is utal, hogy az átlényegülés új reláció tételezéseként való 
felfogása megtalálható már Aquinói Tamásnál (STh III 76, 6), Durandus, G. Perrone 
és A. Knoll teológiájában is.



148 Puskás Attila

Betz nem vet kellő mélységben számot a különbségekkel, s így az analó­
giát kissé túlerőltető álláspontra jut.

(a) Az első különbséget az inkarnáció és az átlényegülés terminus a  
quo-ját illetően kell megállapítani. A megtestesülés esetében az örök Ige 
a Lélek közreműködésével  úgy veszi  fel  hüposztatikus egységébe az 
emberi természetet, hogy a felvétellel-egyesüléssel egyidejűleg teremti 
meg. Ágoston szavaival: assumendo creavit. Vagyis, nincs egy előzetesen 
létező  ember,  a  teremtett  emberi  természet  egy  időben  előbb  létező 
egyedi  valósága,  amellyel  egyesülne,  hanem  Jézus  emberségének  a 
megteremtése egybeesik a hüposztatikus egyesüléssel. Ettől eltérően, az 
eucharisztikus  konszekráció  terminus  a  quo-ja  a  megtestesült  és  feltá­
madt Ige, Krisztus, aki a Lélek közreműködésével a már előzetesen léte­
ző kenyeret és bort, mint szubsztanciális teremtményeket változtatja át 
saját testévé és vérévé.

(b) A második különbség a két esemény terminus ad quem-je között 
található.  Az inkarnációban megvalósuló hüposztatikus egyesülés  ré­
vén elszakíthatatlan és mindörökké fennálló egység jön létre a Fiú sze­
mélyében az isteni és az emberi természet között. Ezzel szemben az eu­
charisztikus  átlényegülés  során  létrejövő  szubsztanciális  jelenlét 
megszűnik az eucharisztikus színek megváltozásával.

(c) A legdöntőbb különbség azonban a két esemény mibenlétét ille­
tően állapítható meg. Egyfelől, az unió hüposztatika nem értelmezhető 
átlényegülésként. Az Ige által felvett emberi természet, az emberség lé­
nyege nem változik meg, nem változik át más lényeggé, hanem a khal­
kedoni dogma szerint megőrzi a természet eredeti tulajdonságait, Krisz­
tus  embersége  szerint  egylényegű  velünk.  Kereszty  Rókussal 
fogalmazva:  „Krisztus  emberi  természete  nem  veszti  el  szubsztancia 
voltát,  azaz  relatív  önállóságát  a  megtestesülésben,  hiszen  enélkül 
Krisztusnak nem lenne emberi öntudata és emberi szabadsága, azaz Is­
ten nem lett volna igazán emberré. Krisztus emberi szubsztanciáját az 
unio hypostatica révén a Fiúisten mint saját emberségét birtokolja és ez­
zel emberi valóságát nem megszűnteti, hanem tökéletessé teszi.”46 Az 

46 KERESZTY,  R.,  A  Bárány  menyegzője,  201.  Egyetérthetünk  Kereszty  Rókus 
megjegyzésével,  aki  szerint  „…  a  kenyér  és  a  bor  átlényegülése  és  Krisztus 
emberségének  az  unio  hypostaticába  való  felvétele  közötti  különbség  az  anyagi 



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 149

eucharisztikus konszekráció során ezzel szemben a kenyér és a bor lé­
nyege, szubsztanciája változik át egy másik szubsztanciává, a föltámadt 
Krisztus testévé és vérévé. Másfelől, az is világos, hogy amint az átlé­
nyegülés nem alkalmazható az inkarnáció unió hüposztatikájára, úgy 
az  eucharisztikus  átlényegülésre  sem vonatkoztatható  minden  további  
nélkül a hüposztatikus egyesülés fogalma. Betz azt állítja, hogy Krisztus 
bevonja emberi természetének személyi egységébe a konszekrált kenye­
ret és bort, s ezzel olyan kapcsolat jön létre Krisztus személye és az eu­
charisztikus adományok között, mint Krisztus személye és a saját embe­
ri  természete  között.  Míg a hagyományos tanítás  szerint  Isten külön 
csodálatos tevékenységének köszönhető az eucharisztikus színek meg­
maradása saját hordozó szubsztancia nélkül, addig Betz azt feltételezi, 
hogy a kenyér és a bor Krisztus szubzisztens aktusának köszönhetik 
fennállásukat, azaz végső soron valamiképpen maga Krisztus személye, 
illetve megdicsőült teste lesz a hordozójuk és létben tartójuk.

Ezek a gondolatok azonban legalábbis részben vállalhatatlan követ­
kezményekhez vezetnek. Ha igaz lenne, hogy ugyanolyan viszony van 
Krisztus személye és az eucharisztikus színek között, mint Krisztus sze­
mélye és  saját  embersége között,  s  végső elemzésben Krisztus (teste) 
lenne a színek hordozója, akkor a kenyér és a bor színeinek tulajdonsá­
gait magáról Krisztusról lehetne és kellene állítanunk, ez azonban ab­
szurditás.  Míg a személyi  egység miatt  Krisztus emberségének tulaj­
donságait  végső  soron  állíthatjuk  magáról  Krisztusról,  mint  végső 
hordozó alanyról, addig ezt nem tehetjük meg az eucharisztikus színek 
tulajdonságaival.  Ez  mutatja,  hogy nem pontosan ugyanaz  a  két  vi­
szony.47

valóság és az emberi természet létmódja közti különbségből adódik. […] Más szóval a 
kenyér  és  a  bor  nem  semmisül  meg,  sőt  elnyeri  transzcendens  tökéletességét  az 
átlényegülés  során,  amikor  lényege  szerint  már  nem  létezik,  hanem  egész  mivolta 
kimerül abban, hogy Krisztus teljes valóságát jelzi és közli. Krisztus embersége ezzel 
szemben az unio hypostaticában megsemmisülne, ha elveszítené emberi lényegét.” Uo.

47 Még ha el  is  fogadnánk,  hogy hüposztatikus viszony létesül  Krisztus és  az 
eucharisztikus  adományok között,  ez  sem tenné önmagában  teljesen  érthetővé az 
átlényegülést,  sőt, az inkarnáció unió hüposztatikájának mintája alapján, inkább az 
impanatio vagy consubstantiatio állításához vezetne, melyet azonban a Magisztérium 
többször  elutasított,  mint  az  Eucharisztia  alapítási  szavak  helytelen  értelmezését. 



150 Puskás Attila

Összegezve tehát azt kell megállapítanunk, hogy az inkarnáció és az 
átlényegülés/eucharisztikus átváltoztatás misztériuma között van valós 
hasonlóság, de csak lényeges különbségekkel. Ezt maga Betz is megfo­
galmazza, amikor hangsúlyozza, hogy a Logosz hüposztatikus relációja 
a kenyérhez és a borhoz,  teljes megváltozását eredményezi az adomá­
nyok szubsztanciájának; tehát nemcsak a szubzisztenciát adó létaktusuk 
változik, hanem természetük, lényegük is. Ekképpen a szubsztanciavál­
tásnak belső mozzanata és eredménye a lényegváltozás. A transsubstan­
tiatio tehát nemcsak szubzisztenciamód váltást, vagyis létalap/hordozó 
váltást, hanem a lényeg és a természet változását is jelenti (transessenti­
atio).48 Véleményünk szerint ez a kiegészítés elégséges ahhoz, hogy a 

Ibanez  elsősorban  ezen  a  ponton  bírálja  Betz  elméletét.  Lásd  IBAÑEZ,  G.  Á., 
L’Eucaristia, dono e mistero, 413 k.

48 Vö.  BETZ,  J.,  Eucharistie  als  zentrales  Mysterium,  310.  A  szerző  ezzel  a 
kiegészítéssel figyelembe veszi a Szent Officium azon határozatát (1875. 07. 07.), mely 
elfogadhatatlannak minősítette Joseph Bayma felfogását az átlényegülésről. Bayma a 
substantia fogalmát  teljesen  és  kizárólag  formálisan  értette,  úgy,  mint  önmagában 
való  létezést.  Az,  ami  önmagában  van,  nem  lehet  jelen  ugyanakkor  más  első 
szubjektumban,  hordozóban.  (DH  3121).  Innét  kiindulva  az  átlényegülést  a 
következőképpen  értelmezte:  „…a  kenyér  szubsztanciája,  bármiféle  benne 
végbement más változás nélkül egyedül amiatt szűnik meg szubsztancia lenni, mert 
természetfeletti  módon  valami  más  fogja  tartalmazni,  úgy  hogy  már  nem 
önmagában,  hanem  másban,  mint  első  szubjektumban  van.  Következőleg  az 
átlényegülés  (transsubstantiatio),  vagyis  a kenyér  teljes  szubsztanciájának Krisztus 
Urunk  testének  szubsztanciájává  való  átváltozása,  úgy  magyarázható  meg,  hogy 
Krisztus teste, míg az Oltáriszentségben szubsztanciálisan jelenvalóvá válik, a kenyér 
természetének  birtokába  jut,  amely  önmaga  bármiféle  megváltozása  nélkül 
megszűnik  szubsztancia  lenni,  mivel  már  nem  önmagában  van,  hanem  egy 
másikban,  amely  fenntartja;  kenyér  természete  tehát  megmarad  benne,  de  a 
szubsztancia formális tartalma megszűnik; és ezért nem két szubsztancia van, hanem 
egyedül  egy,  ti.  Krisztus  testéé.”  DH  3122–3123.  Bayma  szerint  tehát  a  kenyér 
szubsztanciája ebben a pusztán formális értelemben szűnik meg és válik a kenyér 
természetfeletti  accidenciává,  mely  nem  a  természetes  accidenciák  módján 
csatlakozik Krisztus testéhez, hanem csupán amiatt, hogy Krisztus teste által marad 
fenn.  Vö.  DH  3124.  Bayma  nézeteitől  eltérően  Betz  hangsúlyozza,  hogy  az 
átlényegülés  belső  mozzanata  a  kenyér  és  a  bor  ontológiai  természetének  a 
megváltozása is. Kereszty Rókus, Betz alapgondolatait magáévá téve, így köti össze 
az átlényegülés két mozzanatát: „Ám az én magyarázatom szerint azzal, hogy többé 
már nem önmagában létezik, hanem mint Krisztus valóságos jelenlétének hatékony 



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 151

Trienti Zsinat átlényegülés tanát megfelelően értelmezze. Ezen a ponton 
azonban a hüposztatikus egység olyan fogalmával van már dolgunk, 
mely részben más, mint az inkarnáció unió hüposztatikája.

Az Eucharisztia és az eszkatológiai beteljesedés összefüggése a feltáma­
dás fényében

Az Eucharisztiában a föltámadott Krisztus van jelen valóságosan, testi­
leg, de dicsőséges létmódja szerint és szakramentálisan, vagyis jelhez 
kötötten. A testi jelenlét a teljes személy jelenléte, hiszen a test a Biblia 
szóhasználatában a teljes személyt jelenti test és lélek elválaszthatatlan 
egységeként. A föltámadt Krisztus személyének testi jelenléte abban az 
értelemben is személyes, hogy kapcsolatot létesítő, önmagát adó, közös­
ségbe vonó jelenlét. Amint  Joseph Ratzinger rámutat, a test itt a földön 
egyfelől  határ,  mely elválaszt bennünket egymástól,  és idegenné tesz 
egymás számára. Ugyanakkor azonban híd is, mely összeköt, közössé­
get tesz lehetővé: „A testen át találkozunk egymással, általa osztozunk a 
teremtés közös anyagában; általa látjuk egymást, kerülünk egymás kö­
zelébe.  A test  mozdulataiban válik  nyilvánvalóvá,  kicsoda-micsoda a 
másik. Ahogyan néz, ránk tekint, cselekszik, adja magát, abban látjuk 
meg egymást, az vezet egymáshoz.”49 A testi mivoltot meg lehet élni el­
határolódásként, kizárásként, elutasításként, de megnyílásként, odafor­
dulásként és önközlésként is, melynek révén a személyek belső közép­
pontjukban  találkoznak,  érintkeznek  egymással.  A  föltámadás 
valójában azt jelenti, hogy a test megszűnik határnak lenni, ám megma­
rad az, ami benne közösség.50 Krisztus feltámadott, dicsőséges létmód­
ján így van jelen számunkra az Eucharisztiában: önmagát maradéktala­
nul  közlőként,  kinek  testében  részesedve  a  feltámadás  erői 
munkálkodnak bennünk és előre lendítenek az eszkatologikus beteljese­
dés felé. 

jele,  a kenyér és a bor valódi lényege, ill. természete megváltozik.”  KERESZTY, R.,  A 
Bárány menyegzője, 200.

49 Vö. RATZINGER, J., Krisztus valóságos jelenléte az Oltáriszentségben, in RATZINGER, J., 
A mustármag reménye, Eisenstadt 1979, 76.

50 Uo.



152 Puskás Attila

3.1.2. Az eucharisztikus átváltozás mint a kozmosz eszkatológikus átalakulá­
sának forrása

Teilhard de Chardin nagyszabású filozófiai-teológiai víziója az egységes, 
de tagolt fejlődés (kozmo-, bio-, noo- és krisztogenezis) hordozó alapja­
ként és beteljesítő Ómega-pontjaként Krisztust jelöli meg. Teilhard a bo­
nyolódás, az egyesülés és a visszafordíthatatlanság (hüper-fizikai) tör­
vényével jellemzett fejlődés elvét, végpontját és célját a feltámadt és a 
kozmosz felett  hatalmat gyakorló Krisztusban látja.  Ő az az Ómega-
pont,  mely  végtelen  szintetizáló  hatalomként  képes  végső  egységbe 
gyűjteni és fogni minden embert, emberi alkotást s rajtuk keresztül az 
alacsonyabb  evolúciós  szintéziseket  is.  Jézus  Krisztus  a  megtestesült 
örök Ige, az embersége szerint is megdicsőített Fiú az egész teremtés 
központja, Alfája és Ómegája. Chardin számára döntő jelentőségűek a 
páli levelek és a jánosi iratok teremtéskrisztológiai szövegei: „Benne te­
remtetett minden [...]. Minden őáltala és őérte teremtetett [...], minden 
benne áll fenn” (Kol 1, 15 köv.); „Mikor pedig minden alá lesz vetve 
neki, akkor a Fiú maga is aláveti magát annak, aki mindent alávetett 
neki, hogy Isten legyen minden mindenben” (1Kor 15,28). Az evolúció 
Ómega-pontja, mely egyszerre transzcendens és immanens, maga Jézus 
Krisztus, aki isteni és emberi természetet egyesítve önmagában egyszer­
re a tökéletes szintetizáló és a szintézis. Jézus, a megtestesült Ige, a meg­
halt és föltámadt egyetemes Krisztussá lett. Ő adja meg mindennek a 
szilárdságot, egyesít és vonz magához mindent.51

Chardin ebbe a teremtéskrisztológiai és evolúciós látószögbe helyez­
ve gondolkodik az Eucharisztia titkáról. Az 1917-ben írt A Pap c. mun­
kájában pl. így fogalmaz: „Amikor Krisztus folytatja megtestesülésének 
munkáját és leszáll a kenyérbe, hogy annak helyébe lépjen, akkor mű­
ködése nem korlátozódik arra az anyagi részecskére, amelyet Jelenléte 
rövid időre megszüntet. Az átlényegülést az egész Mindenség valósá­

51 „Krisztus az alfa és az ómega, kezdet és vég, alapkő és a boltozat szerkezeti 
kulcspontja,  Teljesség  és  Beteljesítő.  Krisztus  tökéletesít  mindent  és  mindennek 
megadja szilárdságát. Krisztus a Világ belső Élete és Fénye; minden teremtett szellem 
egyetemes összpontosulása küszködve, erejét megfeszítve tart Feléje és általa valósul 
meg  egyesülésük.”  CHARDIN,  P.  T.  DE,  „Tudomány  és  Krisztus  vagy  Analízis  és 
Szintézis”, in CHARDIN, P. T. DE, Tudomány és Krisztus, São Paolo 1972, 55.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 153

gos – bár enyhébb fokú – megszentelődésének fénye övezi, akárcsak va­
lami istenivé alakító aureola. Az Ige beoltódik a kozmikus elembe s ab­
ból hat ki, hogy mindent az uralma alá vonjon, és önmagához alakít­
son.”52 A jezsuita természettudós és teológus folytonosságban szemléli a 
megtestesülés, az eucharisztikus átváltozás és a kozmosz eszkatologi­
kus átalakulásának eseményét. Elsősorban az összefüggést és a hasonló­
ságot emeli ki e titkok között, ugyanakkor azonban nem tesz egyenlő­
ségjelet  közéjük.  Az  átlényegülés  szót  csak  az  eucharisztikus 
átváltozásra  alkalmazza,  s  ettől  megkülönbözteti  a  mindenség  meg­
szentelését, istenivé alakítását. Az előbbi forrása az utóbbinak, de mind­
kettő az istenivé tétel eseménye. Chardin egy másik helyen így fogal­
maz: „Amikor Krisztus a pap közvetítésével ezt mondja: Ez az én testem, 
akkor e szavak túláradnak azon a kenyérdarabkán, amely fölött elhang­
zottak: hozzájárulnak az egész misztikus Test születéséhez. A szentségi 
működés az átváltoztatott Ostyán túl kiterjed magára a Kozmoszra is. 
…  Lassan  és  ellenállhatatlanul  a  nagy  Konszekrációnak,  az  Istenhez 
emelő Átváltoztatásnak hatása alá kerül az egész Anyagvilág.”53 Fontos 
észrevennünk, hogy Chardin itt az eucharisztikus átváltoztatás kozmi­
kus hatásáról beszél, és analóg értelemben használja a „konszekráció” 
kifejezést. Csatlakozva az újszövetségi tanúságtételen nyugvó folyama­
tos katolikus teológiai tradícióhoz ő is a misztikus Test egységének ki­
alakításában látja  az Eucharisztia értelmét és  célját.  Chardin számára 
azonban a titokzatos Test egésze nemcsak az Egyházat jelenti, hanem 
azt az eszkatologikus teljességet, plérómát is, melynek középpontjaként 
a dicsőséges Krisztus magához vonja, egyesíti és önmagához alakítja az 
emberiséget és az egész kozmoszt. Az eucharisztikus konszekráció erre 
az eszkatologikus és a mindenséget átfogó nagy konszekrációra irányul. 
Chardin azonban nem állítja, hogy a kettő mibenléte pontosan ugyanaz 
lenne, és azt sem kísérli meg, hogy az eucharisztikus átlényegülést az 
eszkatologikus konszekráció felől értelmezze, vagy azzal azonosítsa.54

52 Idézve: in  CHARDIN, P. T.  DE,  A mindenség himnusza, (ford. Rezek Román), São 
Paolo 1970, 6.

53 Idézve: Uo.
54 A konszekrációhoz hasonlóan analóg értelemben használja az Ostya szót is: 

elsődlegesen  jelenti  az eucharisztikus  kenyeret,  másodlagosan a világmindenséget, 



154 Puskás Attila

3.1.3. Az eucharisztikus átváltoztatás mint húsvéti esemény és az eszkatologi­
kus beteljesedés elővételezése

François-Xavier Durwell Teilhard de Chardin gondolataiból merítve dol­
gozta ki saját Eucharisztia értelmezését,  melyben azonban Chardintől 
eltérően megjelenik a transsubstantiatio tanításának bizonyos fokú kriti­
kája is. Teológiai megközelítése teljesen mellőzi a filozófiai megfontolá­
sokat és kizárólag a föltámadt Krisztus eszkatologikus létmódjában ke­
resi az eucharisztikus jelenlét értelmezésének a kulcsát.55 Így fogalmaz: 
„A húsvéti Krisztus, kinek szakramentuma az Eucharisztia, ennek a vi­
lágnak a valóságától különböző létrendű, Ő ennek az eszkatologikus betel­
jesedése. Ő a végpont, ahol célba érnek a dolgok és eredetük kezdőpontja 
(vö. Kol 1,15–20). A kenyér és a bor valamint a Krisztus közötti kapcso­
lat ugyanaz, mint ami a földi valóságok és az eszkatologikus teljesség 
között létezik, nem sorolható Arisztotelész egyetlen kategóriájába sem. 
Hasonló területek kifürkészéséhez, mit amilyenek az eszkatologiaiak, a 
földi valóságok filozófiái önmagukban nem kínálnak semmiféle meg­
bízható alapot.”56

A föltámadt és megdicsőült Krisztust az Atya fölmagasztalta és neki 
adott át minden hatalmat (Mt 28,18; 26,64). „Föltámadásának ereje” által 
(Fil  3,21),  mellyel  hatalma alá  vethet  minden dolgot,  a  fölmagasztalt 
Krisztus változtatja  át  a  kenyeret és  a  bort.  Az Eucharisztia  Krisztus 
kozmikus hatalmának gyümölcse és ragyogó jele. Az eucharisztikus je­
lenlét Durwell értelmezésében bizonyos módon elővételezi a parúziát. 
„Az Eucharisztia távolról érkező jelenlét, amely abból a végső célpont­
ból érkezik, ahol Krisztus örökké lakozik, ahonnét eléri a földi egyhá­
zat. …Végső érkezés a mi időnkbe, jövőbeli teljesség, mely a mostani vi­
lágban  kivirágzik.  Ez  a  kenyér  eszkatologikus.”57 A  francia  teológus 
aztán pontosítja, hogy mit ért Krisztus érkezésén az eucharisztikus ün­

mint  Krisztus  jelenlétének  világot  átalakító  szentségi  anyagát.  Az  eucharisztikus 
konszekráció  a  világmindenség  végleges  konszekrációját  a  leghatékonyabban 
munkálja: „A Szent Ostya izzó tűzfészekhez hasonlít, ahonnan sugároz és szétterjed a 
láng”.  CHARDIN,  P.  T.  DE,  Világmindenségem, in  Tudomány  és  Krisztus,  (ford.  Rezek 
Román), São Paolo 1972, 59–118, itt: 92.

55 DURWELL, FR.-X., L’Eucaristia, sacramento del mistero pasquale, Roma 1983.
56 Uo. 18.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 155

neplésen (és a történelem végén). Krisztus érkezése nem újra-eljövetel: 
„Ő  úgy  érkezik,  hogy  önmagához  érkeztet  el,  az  eszkatológiához 
vonz”.58 „A kenyérnek és a bornak, a földi vacsorának és a földi összejö­
vetelnek az átalakulását úgy értjük,  mint azzal a Valakivel való kapcsolat­
nak a módosulását, aki minden dolognak a mélységes és lényegi valósága 
(szubsztanciája): a kapcsolat közvetlen és abszolút lesz. Ebben a világ­
ban, ahol minden a beteljesedésre való meghívás révén lett megteremt­
ve, a kenyér és a bor eszkatologikus valóságokká lesznek egy kitüntetett 
teremtői elhívásnak köszönhetően, melynek erejében egyedülálló mó­
don léteznek Krisztusban, ahogy a keresztény egy kitüntető hivatásnak 
köszönhetően a „Fiú közösségébe meghívott” (1Kor 1,9) és benne léte­
zik: »ti Krisztusban vagytok« (1Kor 1,30)”.59

P. Teilhard de Chardin és G. Martelet nyomán60 Durwell is hangsú­
lyozza, hogy a parúziában az egész világmindenség, benne az emberek­
kel, nem külső beavatkozásnak köszönhetően alakul át, hanem annak 
révén, hogy Krisztus felé törekvő belső irányultságuk beteljesedik, fel­
magasztosul.  Akkor  az  egész  átalakult  kozmosz,  a  dicsőségesen  fel­
emelt világmindenség lesz Krisztus végső, eszkatologikus teste, a verum 
corpus Christi. Ez a végső átalakulás kezdődik el már az eucharisztikus 
ünneplésben, a konszekrált kenyérben és borban, melyek az Úr Krisztus 
eljövetelének hatékony jelei és eszközei. E jeleket nem kell megfosztani 
természetüktől  ahhoz,  hogy  Krisztus  jelenléte  megvalósuljon.  Annak 
meghaladása révén válnak Krisztus testévé és vérévé, amik korábban 
voltak. „A kenyér és a bor, hasonlóan ennek a világnak minden valósá­
gához, létük gyökereit a jövőbeli beteljesedésben bírják. Az euchariszti­
zálásuk nem lényegükben való megtagadásuk, hanem a saját  igazsá­
gukba  való  „átváltoztatásuk”,  ám  teljes  meghaladás  révén.  Oly 
mélységig  megváltoztatnak  és  megerősíttetnek  gyökerükben,  hogy 
„igazi kenyérré”, „az Ország borává” válnak. Nem mondjuk a skolaszti­

57 Uo. 52 k.
58 Uo. 94.
59 Uo. 101 k.
60 CHARDIN,  P.  T.  DE,  Mise  a  világ  felett,  in  A  mindenség  himnusza,  (ford.  Rezek 

Román),  São  Paolo  1970,  5–26;  Martelet,  G.,  Résurrection,  eucharistie  et  génèse  de  
l’homme. Chemins théologiens d’un renouveau chrétien, Paris 1972, 179–192.



156 Puskás Attila

kus teológiával, hogy a kenyérből és a borból csak az üres és levetkőzte­
tett ruhák maradnak, azok az »akcidensek«, melyek Krisztusnak merő­
ben fátyla és megtévesztő álruhába való átöltöztetése lennének.”61 Dur­
well értelmezésében a konszekráció húsvéti esemény a kenyér és a bor 
számára, melyek nem szenvednek semmiféle veszteséget, hanem legtel­
jesebb tökéletességükre jutnak, amikor felvétetnek Krisztus teljességébe. 
Ennek okát és módját a francia teológus így magyarázza: „Ha minden 
dolog saját létét azzal a Valakivel való kapcsolatban bírja, »akiben min­
den dolog fennáll« (Kol 1,17), ha tehát a mi asztalaink kenyere saját ke­
nyér-létét  szintén  ebben  a  kapcsolatban  bírja,  akkor  nem  önmagától 
megfosztva pillantjuk meg, hanem kenyérként konszekrálja azt a Szent­
lélek. Elképzelhetetlen fokon válik kenyérré, az örök élet kenyerévé, a 
Krisztussal való közvetlen és abszolút kapcsolatban. Ez a változás reá­
lis, szubsztanciális, de a teológiának nem kell szőrszálhasogató módon 
elkülöníteni az akcidenseket, melyek megmaradnak, és az elemek való­
ságát, mely eltűnik. A kenyér és a bor teljes egész létükben a húsvéti 
Krisztus  láthatósága  lesznek,  az  eszkatológia  világgal  való  közvetlen 
érintkezése, annak a Valakinek a megjelenése, aki önmagában a földi 
Egyház számára láthatatlan.”62

3.1.3.1.KRITIKAI ÉSZREVÉTELEK DURWELL ÉRTELMEZÉSÉHEZ

Kétségtelen, hogy Durwell eszkatologikus Eucharisztia-értelmezésében 
sok helyes meglátást és értékes szempontot találunk. Egyfelől, a natura­
lista-szenzualista szemléletmóddal szemben a Magisztérium folyamatos 
tanításával teljes összhangban hangsúlyozza, hogy az Eucharisztiában a 
halált legyőző, dicsőséges Krisztus van jelen, eszkatologikus hatalmával 
és létmódján, mely különbözik a testek földi-fizikai törvényszerűségek­
nek alávetett létmódjától. A föltámadott Krisztus testi, szubsztanciális 
jelenlétének a kiemelésével szembehelyezkedik a pusztán jelképes-spiri­
tualista felfogásokkal is.  Szintén pozitíven értékelhető az a módszere, 
hogy értelmezésébe bevon teremtéskrisztológiai újszövetségi szövege­

61 Uo. 94.
62 Uo. 102. Idézve: IBAÑEZ, G. Á., L’Eucaristia, dono e mistero, 415.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 157

ket. Alapvetően helyes az a törekvése is, mely az Eucharisztia titka és az 
eszkatologikus beteljesedés közötti kapcsolatot igyekszik feltárni. Olyan 
összefüggés ez, melyet már Jézus jelzett az utolsó vacsorán, amikor az 
Eucharisztiában elővételezett húsvétjának, vagyis áldozati halálának és 
föltámadásának, és magának az eucharisztikus lakomának is az Isten el­
jövendő országában  való  beteljesedésére  irányította  a  tanítványok fi­
gyelmét (Mt 26,29). Így az újszövetségi írások tanúsága szerint az ős­
egyház eucharisztikus ünneplésének kezdettől lényegi mozzanata volt 
az eszkatologikus kitekintés, annak a dicsőséges Krisztusnak az eljöve­
telére való várakozás, aki az Eucharisztiában már valóságosan jelen van 
(Jel 1,4; 1Kor 11,26; 16,22; Jel 22,20). Az eucharisztikus liturgiák imái is 
tükrözik ezt az eszkatologikus várakozást, melynek során az Egyház za­
rándok népének tagjait a test föltámadásának és a kozmosz célba jutásá­
nak reményében megerősíti az Eucharisztia vétele, melyben a föltámadt 
Krisztus titokzatosan, de valóságosan jelen van. A hagyományos teoló­
giai megfontolások és a tanítóhivatali megnyilatkozások is rendre emlí­
tést tesznek arról,  hogy az Eucharisztia az eljövendő dicsőség és testi 
föltámadásunk záloga, mert az Emberfia föltámadott és dicsőséges lét­
módú testét kapjuk benne eledelül.63

Durwell elméletének, minden értéke mellett, azonban az a gyenge 
pontja, hogy nem veszi figyelembe az analógián belüli különbségeket. 
Egyfelől úgy tűnik, mintha azonosítaná Krisztus megdicsőült testének 
valóságát a  világmindenség eszkatologikusan megdicsőítendő valósá­
gával. Nem elfogadható azonban a szentírási teremtéskrisztológiai szö­
vegek (Kol 1,18;  Ef 1,10.22–23, 4,10;  Fil  3,21)  olyan értelmezése, mely 
szerint a dicsőséges Úr Krisztus az idők végén a világmindenséget saját 
testévé tenné. Krisztus dicsőséges teste nem veszítette el, és az eszkato­
logikus beteljesedéskor sem veszíti el saját emberi testi mivoltát és nem 
lesz pánkozmikus határtalan testté.  Az Újszövetség arról  tanúskodik, 
hogy a feltámadt Úr dicsőséges teste megőrzi individualitását, különb­
ségét az emberek feltámadott testétől (Róm 8,29–30; Fil 3,21) és a terem­
tés többi részétől; megőrzi kontinuitását és azonosságát a Szűz Máriától 

63 Csak néhány példa erre. AQUINÓI SZENT TAMÁS, STh III, 74, 4, ad 3; TRENTÓI ZSINAT, 
DH 1638;  II.  VATIKÁNI ZSINAT,  SC 47;  KEK 1402–1405,  1340;  II.  JÁNOS PÁL,  Ecclesia  de  
Eucharistia, nr. 18.



158 Puskás Attila

felvett és megfeszített testével, noha egészen más létmódban: Krisztus 
teste a föltámadásban a dicsőséges (Fil 3,21), pneumatikus (1Kor 14,44) 
létmódra alakult át és lett éltető pneumává (1Kor 15,45). Legfeljebb ar­
ról lehetne beszélni, hogy az emberek testét és a kozmoszt az eszkatolo­
gikus átalakulás során Krisztus saját testévé teszi hasonlóvá. Másfelől, 
nem lehet az eucharisztikus átváltozást maradéktalanul sem a feltáma­
dás húsvéti, sem a föltámadt Krisztus mindenséget átalakító parúziájá­
nak  eseményével  azonosítani.  Bár  mindegyik  esetben  arról  van  szó, 
hogy az anyagi teremtmény és Krisztus között új reláció létesül, mely a 
teremtett valóság legmélyét érinti és átalakulással jár, ám ugyanakkor 
különbségek is vannak közöttük. Míg az eucharisztikus átlényegülés az 
Egyház zarándokállapotának megfelelő rejtett és jelek által végbemenő 
szakramentális történés, addig mind a feltámadás, mind a parúzia szak­
ramentális  jel  nélküli  eszkatologikus  történés,  s  az  utóbbi  ráadásul 
egyetemes, nyilvános és evidens kinyilvánulása Krisztusnak és uralmá­
nak. Továbbá, míg az eucharisztikus átváltozás során a kenyér és a bor 
empirikus  tulajdonságai  megmaradnak és  alá  vannak vetve  a  fizikai 
törvényeknek, addig a föltámadás és a világ eszkatologikus megújítása 
által létrejövő új létmódra már nem érvényesek a fizikai törvények és a 
testek  mostani  empirikus  tulajdonságai.  Végül  megjegyezzük,  hogy 
noha Durwell részben alkalmazza a Magisztérium hivatalosan használt 
terminológiáját – olyan szavakat, mint szubsztanciális, reális, teljes vál­
tozás –, de ezeknek a kifejezéseknek egyben módosítja is a jelentését, 
mivel nem fogadja el a transzszubsztanciáció tanának minden elemét.

3.1.4. Az Eucharisztia eszkatologikus jelentősége a tanítóhivatali megnyilat­
kozásokban

Feltűnő, hogy II. János Pál pápa Ecclesia de Eucharistia kezdetű encikliká­
ja és XVI. Benedek pápa  Sacramentum caritatis című apostoli buzdítása 
az  Eucharisztia  eszkatologikus  vonatkozásának  tárgyalásának  milyen 
tág teret szentelnek.64 Joggal feltételezhetjük, ez annak a jele, hogy az 
Eucharisztia teológiájának újabb eszkatologikus értelmezéseiből  a pá­

64 II.  JÁNOS PÁL,  Ecclesia  de  Eucharistia,  nr.  18–20;  XVI.  BENEDEK,  Sacramentum  
Caritatis, nr. 10–11, 30–32.



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 159

pák fontosnak tartottak bizonyos elemeket beépíteni az Egyház hivata­
los tanításába. E két utóbbi tanítóhivatali dokumentumban találhatunk 
olyan megfogalmazásokat, melyek az Eucharisztia kozmikus dimenzió­
jára utalnak, illetve röviden jelzik az összefüggést Krisztus föltámadása 
és eszkatologikus uralma, valamint az eucharisztikus átváltoztatás és az 
eucharisztikus jelenlét között. 

II. János Pál pápa tanítása szerint az Eucharisztia kozmikus dimenzi­
óval rendelkezik, mert „egyesíti az eget és a földet. Magában foglalja és 
áthatja az egész teremtést”.65 E meglepőnek tűnő kijelentés egyenesen 
következik a megváltás húsvéti misztériumából, melynek az Eucharisz­
tia sűrített foglalata. Ha a megváltás a teremtés rendjének helyreállítása 
oly módon, hogy az átfogja a teremtés szellemi és anyagi tartományát 
is, akkor a megváltói művet megjelenítő Eucharisztia valamiképpen az 
egész teremtést érinti. A körlevél Krisztus húsvéti misztériumának esz­
katologikus és kozmikus távlatát a következőképpen fogalmazza meg: 
„Így Ő, az örök főpap, amikor tulajdon vérével belép az örök szentély­
be,  visszaadja  a  Teremtőnek  és  Atyának  az  egész  megváltott 
teremtést”.66 Amikor az Eucharisztiában megváltásunk műve valósul, 
az értünk meghalt és föltámadt Krisztus áldozata jelenvalóvá válik, ak­
kor megtörténik a megváltott teremtés visszaadása az Atyának, s ez ál­
tal az Atya megdicsőítése. A körlevél szavaival: „Az Egyház papi szol­
gálata által teszi ezt a legszentebb Szentháromság tiszteletére. Valójában 
ez a hit misztériuma, mely az Eucharisztiában valósul meg: az Isten keze 
által  teremtett  világ  Krisztustól  megváltottan  visszatér  Hozzá”.67 A 
Szentatyának ez a kijelentése vonatkoztatható pusztán az euchariszti­
kus  adományok  bemutatására,  felajánlására;  de  sokkal  valószínűbb, 
hogy magára az eucharisztikus átváltoztatásra is lehet,  sőt kell  érteni 
(vö. a hit misztériuma!). A szentmisében a konszekráció és a felajánlás 
révén a teremtett világ Krisztustól megváltottan tér vissza az Atyához. 
Itt burkoltan megfogalmazódik az összefüggés a kenyér és a bor terem­
tett valóságának eucharisztikus átváltoztatása, valamint általuk és ben­

65 II. JÁNOS PÁL, Ecclesia de Eucharistia, nr. 8.
66 Uo.
67 Uo.



160 Puskás Attila

nük a teremtett világ eszkatologikus megváltása, azaz a megváltás tel­
jességére való eljutása között. A két esemény közötti összefüggés egy­
szerre tartalmaz analógiát és eseményszerű kapcsolatot. Az euchariszti­
kus  cselekmény  során  elővételezve  valósul  a  teremtett  világ 
eszkatologikus beteljesedése.

XVI. Benedek pápa Sacramentum caritatis apostoli buzdításában egyér­
telműen megrajzolja az eucharisztikus átváltozás és a teremtés eszkato­
logikus beteljesedése közötti  összefüggést.  A Szentatya így ír:  „A ke­
nyér  és  a  bor  lényegi  átváltozása  (a  megtestesült  Logosz)  testévé  és 
vérévé a teremtésben egy olyan radikális változás elvét teszi le, ami a 
»maghasadáshoz« hasonlít, hogy egy ma jól ismert képet használjunk, 
ami a lét legmélyén megy végbe. Olyan változás ez, ami arra van ren­
delve,  hogy  elindítsa  a  valóság  átalakulásának  folyamatát,  melynek 
végső állomása az egész világ átalakulása lesz egészen addig az állapo­
tig, amikor Isten lesz minden mindenben.”68 Az idézett mondatokkal a 
pápa világosan megfogalmazza az eucharisztikus átlényegülés kozmi­
kus  és  eszkatologikus  jelentőségét.  Az  eucharisztikus  átváltozás  az 
egész teremtés átalakítására irányul, melynek végpontja az anyagi világ 
átalakulása a dicsőséges létmódra, s benne a test-lélek egész ember fel­
támadása és átistenülése, melynek révén Isten lesz minden mindenben. 
Az újszövetségi tanúságtétel szerint a feltámadott test majdani dicsősé­
ges állapotának – s analóg értelemben valamiképpen az egész anyagi 
világ beteljesedésének – mintája az Úr Krisztus dicsőséges testének álla­
pota. Az eucharisztikus átlényegülés célja tehát végső soron a Krisztus 
dicsőséges testének létmódjára való átalakulás, mely teljes és végső kö­
zösségét  teszi  lehetővé  a  test-lélek  embernek  a  testileg  felmagasztalt 
Üdvözítőjével. A célokság mellett analógiát is tartalmaz a pápa által vá­
zolt  összefüggés az eucharisztikus átlényegülés és az egész  kozmosz 
végső átalakulása között. Hasonlóság, hogy mindkét esetben valóban az 
anyagi lét valóságának legmélyét érintő s azt megváltoztató isteni cse­
lekvésről van szó, melynek nyomán Isten új jelenléte valósul meg a te­
remtményekben és a teremtmények javára.69 Ugyanakkor fontos észre­

68 XVI. BENEDEK, Sacramentum Caritatis, nr. 11.
69 A  két  esemény  közötti  összefüggés  abból  is  látszik,  hogy  a  teológia 

történetében  a  feltámadás  és  az  Eucharisztia  értelmezése  körüli  vitákban  hasonló 



Törekvések az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére… 161

venni, hogy a pápa nem azonosítja az eucharisztikus átlényegülés ese­
ményének  a  mibenlétét  az  eszkatologikus  beteljesedés  eseményével. 
Tartalmilag és terminológiailag különbséget tesz. Az előbbi alapelve-el­
indítója az utóbbinak; az utóbbi céloka az előbbinek; az előbbi lényegi 
átváltozás, az utóbbi átalakulás.70 A pápai megnyilatkozás megrajzolja a 
lényegi összefüggéseket Krisztus dicsőséges létmódja, eucharisztikus je­
lenléte és a világ végső beteljesedett állapota között, de nem azonosítja 
ezeket egymással,  s nem tesz egyenlőségjelet a föltámadás, az eucha­
risztikus átlényegülés és a világ eszkatológikus átalakulásának esemé­
nye közé.

Az eucharisztikus jelenlét újraértelmezésére irányuló kísérletek be­
mutatása végén összegzésképpen megállapíthatjuk, hogy ezek a törek­
vések lényeges szempontokkal gazdagították az Eucharisztia teológiá­
ját.  Azáltal,  hogy  az  átlényegülés  tanát  kiegészítik  a  jelentés-  és 
rendeltetésváltozás fogalmával, erőteljesebben kiemelik a valóságos je­
lenlét szentségi, vagyis jelhez kötött megvalósulását. Azzal, hogy feltár­
ják az Oltáriszentség titkának összefüggését a teremtés, a megtestesülés 
és  az eszkatologikus beteljesedés misztériumával,  kifejezésre  juttatják 
azt az igazságot, hogy az Eucharisztia nemcsak a szentségi üdvrend és 
az egyházi élet, de a teljes isteni üdvgondozásnak is a középpontjában 
áll. Ez másként nem is lehet, hiszen az Oltáriszentség magát Krisztust 
tartalmazza,  aki  megtestesült  és  üdvözítő  Igeként  az  egész  teremtés 
egybefoglalója, megváltója és beteljesítője. A Tanítóhivatal az elmúlt év­
tizedekben beépítette hivatalos tanításába ezeknek az új látószögű értel­
mezéseknek számos elemét, kritikai módon hozzámérve azokat a Tri­

típusú téves nézetek bukkantak fel. Ratzinger felhívja a figyelmet arra, hogy mindkét 
esetben  középutat  kellett  találni  a  szélsőséges  naturalizmus-szenzualizmus  és  a 
merőben jelképes, spiritualista vélemények között. A helyes álláspontot pneumatikus 
realizmusnak nevezi.  RATZINGER, J.,  Eschatologie – Tod und ewiges Leben, in Auer, J. – 
Ratzinger, J., (hrsg.), Kleine Kathoische Dogmatik IX, 6. Aufl. Regensburg 1990, 147.

70 A „maghasadásnak” a fizikai jelenségek világából vett képe is vélhetően ezt a 
hasonlóságot és  különbséget  magában foglaló összefüggést  igyekszik  szemléltetni. 
Amint  a  maghasadás  eseménye  roppant  energiák  felszabadulásával  jár,  úgy  az 
eucharisztikus átlényegülés elindítója a teremtett világ átalakulásának.



162 Puskás Attila

dentinum dogmájához,  mely továbbra is maradandó zsinórmértéke a 
katolikus Eucharisztia-teológiának.



DOLHAI LAJOS

Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend
középpontja

A szentségi üdvrend elnevezés önmagában is utal arra, hogy a szentsé­
gek  nem  egymástól  független,  önálló  kegyelmi  eszközök  (vö.  KEK 
1076).  Nemcsak  gyakorlati,  hanem  teológiai  szempontból  is  vizsgál­
nunk kell a szentségek között meglévő tartalmi, lényegi összefüggése­
ket.1 Egyházunk  legújabb  katekizmusa  kijelenti,  hogy  „a  szentségek 
szerves egészet alkotnak, melyben minden szentségnek megvan a maga 
életfontosságú saját  helye.  Ebben a  szerves  egészben az  Eucharisztia 
egyedülálló helyet foglal el, mint a „szentségek szentsége" (KEK 1211). 
Aquinói  Szent  Tamás  klasszikus  megfogalmazása  szerint  „Az  összes 
többi szentség erre a szentségre mint célra rendeltetett” (STh III,65,3). A 
teológusok mindig hangsúlyozták, hogy a hét szentség egymástól köl­
csönösen függő jól rendezett „kozmoszt” alkot, melynek főtengelye az 
alapszentségtől, a keresztségtől indul ki és a központi szentség felé, az 
Eucharisztia felé tart, amelyben az Egyház szentségének a szerkezete a 
legkoncentráltabb módon fejeződik ki.2

A „hierarchia veritatum” (vö. UR 11) mellett tehát beszélnünk lehet, 
és kell is a „hierarchia sacramentorum”-ról. Nemcsak a katolikus taní­
táshoz tartozó igazságoknak, hanem a szentségeknek is rangsoruk van. 
A hagyományos szentségtanok a miértre adott válaszban Szent Tamás 

1 Jó példa erre XVI. Benedek pápa, A szeretet szentsége kezdetű apostoli buzdítása 
(16–30.p.).

2 Vö.  SCHEFFCZYK,  L.,  Aspekte der  Kirche in der Krise.  Um die Entscheidung für das
authentische Konzil (Quaest. non disputatae I), Siegburg 1993, 36.



164 Dolhai Lajos

teológiájából csak a következő megfogalmazást ismételgették:  a  többi 
szentségben csak kegyelmével van jelen Jézus, az Eucharisztiában pedig 
a megdicsőült Krisztus szómatikus-szubsztanciális módon is jelen van 
(STh III,65,3). Nyilvánvaló, hogy más szempontokkal is rámutathatunk 
az Eucharisztia elsőbbségére.

A részletek kifejtése előtt fontos annak megállapítása, hogy a címben 
megfogalmazott tézisre vonatkozóan világos és egyértelmű az Egyház 
tanítása, és az Egyház kezdetektől meglévő hitét a Szentírás mellett iga­
zolja  a  patrisztikus  és  liturgikus  hagyomány.  A  középkori  teológia 
szisztematikusan is rámutatott az Eucharisztia primátusára. A Trienti 
Zsinat utáni kézikönyv-teológia is beszélt a szentségek sorrendjéről és 
méltóságáról,  és  kijelentette,  hogy  az  újszövetségi  szentségek  nem 
ugyanazon méltóságúak. Az Oltáriszentség valamennyit felülmúlja. A 
II. Vatikáni Zsinat tanítása a Presbyterorum Ordinis 5. pontjában (5b) ol­
vasható. A tanulmány nagyobbik részében főként azt szeretnénk össze­
foglalni, hogy milyen új szempontok jelentek meg az érvelésben a 20. 
század teológiájában.

A  Katolikus  Egyház katekizmusa (1992)  külön fejezetben (Az Eucha­
risztia az egyházi élet forrása és csúcsa; KEK 1324–1327) foglalkozik té­
mánkkal és röviden összefoglalja az Egyház tanítását. A rövid összefog­
lalás  is  világosan  jelzi,  hogy  napjaink  teológiájának  milyen 
szempontokkal kell rámutatni az Eucharisztia primátusára.

1. „Az Eucharisztia "az egész keresztény élet forrása és csúcsa. (…) Az 
összes szentség, mint minden más egyházi szolgálat és az apostoli tevékenység  
is, a szent Eucharisztiához tartozik és reá irányul. Az Eucharisztiában ugyanis  
benne van az Egyház minden lelki java, tudniillik maga Krisztus, a mi Húsvé­
tunk" (KEK 1324).

2. „Az isteni élet közösségét és Isten népének egységét, melyekben az Egy­
ház létezik, az Eucharisztia jól jelzi és csodálatosan megvalósítja. Benne éri el  
csúcspontját a tevékenység, mellyel Isten Krisztusban megszenteli a világot, és  
a kultusz, melyet az emberek Krisztusnak és általa az Atyának a Szentlélekben  
nyújtanak" (KEK 1325).

3. „Végül az Eucharisztia ünneplése által már most részt veszünk az égi  
liturgiában és elővételezzük az örök életet, amelyben "Isten lesz minden min­
denben" (1Kor 15,28)” (KEK 1326).



Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 165

„A szentmise ünneplése, mint Krisztusnak és az Isten hierarchikusan rende­
zett népének a cselekménye, az egész keresztény élet középpontja mind az egye­
temes Egyház, mind a helyi, mind pedig az egyes hívek részére. Csúcspontja Is­
ten  művének,  amellyel  ő  Krisztusban  a  világot  megszenteli,  és  csúcspontja  
annak a kultusznak, amelyet az emberek mutatnak be az Atyának, Krisztus, az  
Isten Fia által, a Szentlélekben imádva őt” (Római Misekönyv.,ÁR. 16.p).

Ezek figyelembe vételével nem meglepő, hogy már a középkorban a 
legkiválóbb értelemben vett  szentség (sanctissimum sacramentum)  és a 
legméltóságosabb Oltáriszentség néven emlegették az Eucharisztiát, és 
gyakran énekelték a gregorián antifónát: „Adoremus in aeternum sanc­
tissimum sacramentum”. II. János Pál pápa enciklikája szerint az Eucha­
risztia „az Egyház legdrágább kincse, amit csak magáénak mondhat történelmi  
zarándokútján”  (Ecclesia  de  Eucharistia,  9.  p.).  Már  Plinius  leveléből 
(Kr.u. 112) is tudjuk, hogy az első keresztények az Eucharisztiát nagy 
becsben tartották. Az Egyház mindig féltő szeretettel őrizte az Eucha­
risztiát, mint Tarzícius, védelmezte mint Lucián presbiter (+ 312) és I. 
Urbán pápa (222–230). Tudta és tudja, hogy ez az ő egyik legkiválóbb 
titka, melyet őriznie, megjelenítenie és megbecsülnie kell.

1. Történeti áttekintés

Már az újszövetségi iratokból egyértelműen kitűnik, az Egyház kezdet­
től fogva tudatában volt annak, hogy az Eucharisztiának kiemelkedő je­
lentősége van a szentségi üdvrendben. Az Apostolok Cselekedeteiből 
látjuk, hogy az Egyház a kezdetektől fogva és lényege szerint eucharisz­
tikus közösség (ApCsel 2,42). A keresztény ember ugyan már a kereszt­
ségben Krisztus testének és Isten újszövetségi népének tagja lesz, de ezt 
a Krisztushoz, s általa az Istenhez tartozását az egyházi közösség az Eu­
charisztia állandóan megújuló ünneplésében éli meg (vö. 1Kor 10,17).

Az ősegyházban a három beavató szentséget egyszerre szolgáltatták 
ki a felnőtt katekumeneknek, és  a keresztény beavatás csúcspontja  az Eu­
charisztiában való részvétel volt (vö. Trad. Apostolica, 21). Tudatában 
voltak annak, hogy a keresztség csak kezdet és kiindulás, és mindenes­
tül a Krisztusban való élet teljességének megszerzésére irányul. Törté­



166 Dolhai Lajos

neti okokból kifolyólag később a három szentség kiszolgáltatása elvált 
egymástól,  de  a  teológia  ennek  ellenére  is  mindig  rámutatott  ezen 
szentségek közötti lényegi összefüggésekre.

Ezt láthatjuk a gyermekkeresztelés jelenleg érvényben lévő szertar­
táskönyvének  bevezetőjében is.3 Az  összefüggés  teológiája  röviden a 
következő: Akik megkeresztelkednek a víz és a Szentlélek által, új te­
remtménnyé lesznek: minden bűnük bocsánatát elnyerve a fogadott fiú­
ság állapotába kerülnek és az Egyház tagjai lesznek. Akik pedig elnye­
rik  a  Szentlélek  ajándékait  a  bérmálásban,  azok  tökéletesebben 
hasonulnak Krisztushoz, eltelnek a Szentlélekkel, hogy a világban tanú­
ságot tudjanak tenni Krisztusról. Végül az Eucharisztia lakomájában ré­
szesülnek, amely jele és eszköze az Egyház egységének. 

A kereszténységbe való beavatás három szentsége tehát úgy kapcso­
lódik össze egymással, hogy teljes nagykorúságra vezeti a Krisztusban 
hívőket, akiknek küldetésük van az Egyházban és a világban. Az Ordo  
Initiationis Christianae Adultorum (OICA) c. rendelkezés bevezetője sze­
rint: „A keresztségben új életre született híveket a bérmálás szentsége megerő­
síti és az Eucharisztiában az örök élet kenyerét kapják. Így, a keresztény beava­
tás szentségein át a hívők egyre többet kapnak az isteni élet gazdagságából és  
előrehaladnak a szeretet tökéletessége felé”.4 

Tehát, a keresztény beavatás dinamikájából is kitűnik az Eucharisztia 
sajátos szerepe a szentségi üdvrendben.

Az  egyházatyák  liturgikus  jellegű  írásai arról  tanúskodnak,  hogy az 
Egyházban nem minden liturgikus jellegű cselekmény egyformán fon­
tos, de csak fokozatosan alakult ki a szentségekről szóló tanítás. Tertul­
lianus (+220) volt az, aki elsőként használta a „sacramentum” szót, de 
nála is a fogalom elsősorban a keresztséget és az Eucharisztiát jelentette. 
Ugyanezt látjuk  Cyprianus (Epist.  63,17)  és  Szent Ambrus szentségtani 
műveiben is (vö. De mysteriis et de Sacramentis). Szent Ágoston a „sac­
ramentum”, illetve a „mysterium” fogalmát még több értelemben hasz­
nálta. Szakramentális valóságnak nevezi „Izrael szentségeit” (körülme­
télés,  áldozat,  stb.)  és  az  Újszövetség  különböző  liturgikus 

3 Ordo Baptismi Parvulorum, Praenotanda 1.
4 VI. PÁL,  Divinae consortium naturae kezdetű apostoli konstitúció, in  OICA 1972, 

Praenotanda, 1.



Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 167

cselekményeit. Emellett Ágoston szűkebb értelemben is használja a fo­
galmat: a „sacramentum” szó ekkor legtöbbször (kb. az esetek egyhar­
mada részében) a keresztségre és az Eucharisztiára vonatkozik. Az igaz, 
hogy  Ágoston  Eucharisztia-tana  kevésbé  fejlett,  mint  a  keresztségről 
szóló tanítása, de ha elolvassuk a János-kommentárjának hatodik fejeze­
tét,  akkor  megértjük  Ágoston sokat  idézett  felkiáltását:  „Ó,  kegyesség  
szentsége! Ó, egység jele! Ó, szeretet köteléke! Aki élni akar, van hol élnie, van  
miből élnie” (Tract. in Jn 26, 13).

Az egyházatyák hosszú ideig nem határozzák meg pontosan a szak­
ramentumok lényegét, és nem is határolják el a kegyelmet „szentségi 
minőségben” közvetítő jeleket más rítusoktól és nem határozzák meg 
pontosan  a  szentségek  számát  sem.  Nyilvánvaló,  hogy  az  ősegyház 
„csak lassanként ébredt a szentségi kozmosz hétszeres tagolódásának 
tudatára”.5 Elsőként Petrus Abaelardus (1079–1142) különbözteti meg az 
alap- vagy főszentségeket (sacramenta maiora) a többi szentségi jellegű 
cselekményektől.

Szentségtani kérdésekben még napjainkban is meghatározó a Trienti  
Zsinat  szemléletmódja. Ez a zsinat a reformátorokkal szemben kijelen­
tette, hogy hét szentség van, „nem több és nem kevesebb” (DH 1601), 
de azt is fontosnak tartotta megjegyezni, hogy ezek között a szentségek 
között az azonosságok mellett vannak különbözőségek. A szentségekről 
szóló határozat 3. kánonjában ezt olvassuk: „Ha valaki azt állítaná, hogy a  
hét szentség egymás közt úgy egyenlő, hogy semmilyen szempontból sem kü­
lönb egyik a másiknál: legyen kiközösítve” (DH 1603).6 Nyilvánvaló, hogy 
amikor a zsinat egyszerűen csak felsorolta a hét szentséget, akkor ezek 
közé nem akart egyenlőség jelet tenni, hiszen mindegyik szentségnek 
van valami specifikuma a szentségi üdvrendben. A zsinati atyák ismer­
ték, ha mást nem, a hagyományos megkülönböztetést: különbséget kell 
tennünk a sacramenta maiora (keresztség és Eucharisztia) és a sacramenta  
minora (a többi szentség) között. Léteznek továbbá a halottak szentségei, 
melyek ismételten bevezetnek az Egyház üdvközösségébe (keresztség, 

5 ZIEGENAUS, A., Die Heilsgegenwart in der Kirche. Sakramentenlehre, MM Verlag, Aa­
chen 2003, 173.

6 A zsinat szövege alapján megfogalmazott axióma latinul: „sacramenta magis dis­
paria quam paria sunt”.



168 Dolhai Lajos

bűnbánat),  és az élők szentségei,  melyek által  konkretizálódik,  illetve 
tökéletesedik az eucharisztikus közösség. A hét elemből álló szentségi 
üdvrend struktúrájában végül figyelembe kell vennünk az egyes szent­
ségek megismételhetőségének kérdését, és az eltörölhetetlen jegy való­
ságát. Tehát, antropológiailag, teológiailag és lelkipásztori szempontból 
is nyilvánvaló az Egyház szentségeinek benső, lényegi összefüggése.

A szentségek régebbi és mai felosztása önmagában is utal a szentsé­
gek közti összefüggésekre, de krisztológiai, ekkléziológiai és liturgikus 
szempontokkal is rámutathatunk a szentségek benső összefüggésére és 
hierarchikus rendjére.

A zsinati megfogalmazás ismételten hivatkozik Aquinói Szent Tamás­
ra, akitől származik az Eucharisztia primátusának klasszikus kifejtése.7 

Szent  Tamás  pedig  jelentős  mértékben  átveszi  és  idézi  Pszeudo-Dio­
nüsziosz Areopagita gondolatait, aki az 5. században Az egyházi hierarchi­
áról c. művében a szentségek hierarchiájával is foglalkozott, és kijelen­
tette,  hogy  az  „Eucharisztia  a  szentségek  szentsége” (3,1).  A  nagy 
skolasztikus, amikor felteszi a kérdést: Vajon az Eucharisztia a legfőbb 
(sacramentum potissimum) szentség-e? (STh III,65,3) – öt szempont kifej­
tésével válaszol.

a) Az Eucharisztia a megváltás művének középpontja:  „Minthogy a  
megváltás nem következhetett volna be a Krisztus szenvedésében való hit nél­
kül … (vö. Róm 3,25), szenvedésének valamilyen (rituális) megjelenítését min­
den ember számára elérhetővé kellett tenni” (STh. III,73,5). Ezért az Eucha­
risztiának,  mint  az  Úr  szenvedését  jelképező  szertartásnak  a  világ 
kezdete óta voltak rituális előzményei, elsősorban az ószövetségi húsvé­
ti bárány áldozata (vö. STh III,73,6). Mindezek az áldozatok, melyek az 
Úr szenvedését, s következésképpen az Eucharisztiát elővételezik, any-

7 AQUINÓI TAMÁS szerint 5 módon múlhatja fölül egyik szentség a másikat: „Egyik 
módon mint orvosság; és ezen szempontból a keresztség felülmúlja a többi szentséget, 
mert nemcsak az egész bűnt, hanem az összes büntetést is eltörli.  Második módon a 
kiszolgáltatót tekintve, s itt a bérmálás és az egyházi rend emelkednek ki, mert egye­
dül a püspök szolgáltathatja ki ezeket. Harmadik módon a méltóságot tekintve, melybe 
az embert helyezi, és így legfőbb szentség az egyházi rend. Negyedik módon a tartal­
mat tekintve, s ebben az Oltáriszentség tűnik ki. Ötödik módon a jelszerűségre való te­
kintettel,  és  ebből  szempontból  a  házasság  a  legkiemelkedőbb  szentség”  (STh 
III,65,3,1).



Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 169

nyiban készítik fel a lelket a megigazulás kegyelmére, amennyiben a 
szertartás az eljövendő Megváltó szenvedésében való hitet fejezi ki.

b) Az Eucharisztia a kereszténységbe való beiktatódás csúcspontja, a 
tökéletességek tökéletessége, minden szentségnek a beteljesedése (STh 
III,75,1): „Az Eucharisztia mintegy kiteljesedése a lelki életnek és valamennyi  
szentség célja” (STh III,75,3).

c) Az Eucharisztia megünneplése, mint liturgikus cselekmény is tö­
kéletesebb, mint a többi szentség liturgiája (STh III,65,3 és 63,6).

d) Ha a keresztség a sorrend és előkészület szempontjából meg is 
előzi az Eucharisztiát, a felvevő irányultsága és vágyai alapján az Eu­
charisztia megelőzi a keresztséget (STh III,73,5, ad 4). Szent Tamás sze­
rint nemcsak az ószövetségi  törvény szertartásai  mutatnak az Eucha­
risztiára,  hanem  az  Újszövetség  szentségei  is  annyiban  eszközölnek 
kegyelmet,  amennyiben  természetüknél  fogva  az  Eucharisztiára  irá­
nyulnak. Általános alapelvként szögezi le:  „ennek a szentségnek a vétele  
előtt senki nem kap kegyelmet, hacsak nem az arra való vágyakozásból” (STh 
III,79,1). 

e)  Az Eucharisztia szükségességét is  igazolhatjuk,  de nyilvánvaló, 
hogy másféle  módon mint  a  keresztségét,  vagy a  többi  szentségekét 
(STh III, 65,3; 73,3, corpus).

Az is figyelemre méltó, hogy milyen kontextusban tárgyalja „az an­
gyali doktor” az Eucharisztia primátusát: a „de sacramentis in genere” 
fejezete végén, ahol a szentségek számával (de numero sacramentorum) 
foglalkozik (STh III,65). Szent Tamás, miután két artikulusban is érvel a 
szentségek hetes száma mellett, a harmadikban felteszi a kérdést:  „Ut­
rum sacramentum eucharistiae potissimum inter sacramenta”(Vajon az Eu­
charisztia szentsége a legfontosabb a szentségek között)?

A  quaestio  megválaszolásában  Szent  Tamás  lényegében  három 
szempontot  hangsúlyoz:  1.  Az  Eucharisztia  a  legfontosabb  szentség, 
mert  benne lényegileg jelen  van Krisztus,  a  többi  szentségben pedig 
csak kegyelmével; 2. a többi szentség az Eucharisztiára, mint a szentségi 
élet legfőbb céljára irányul; 3. a liturgikus szempont: a többi szentséget 
legtöbbször  az  Eucharisztia  megünneplése  közben  szolgáltatja  ki  az 
Egyház, mert lényegileg kapcsolódnak az Eucharisztiához. Az Eucha­
risztia, illetve az Eucharisztia vétele az értünk halált is vállaló feltámadt 



170 Dolhai Lajos

Krisztussal egyesít bennünket. A többi szentség hatékonysága is ebből a 
húsvéti misztériumból fakad. Az Eucharisztia megünneplésében jelen­
valóvá  válik  Krisztus  megváltó  áldozata,  így  tehát  a  legalkalmasabb 
időpont a szentségek kiszolgáltatására a szentmise.

Aquinói Tamás teológiájának elemzése azért is tanulságos számunk­
ra, mert rámutat arra, hogy milyen összefüggésben, vagy – hasonlattal 
élve – milyen alapvető koordináta rendszerben találhatjuk meg a helyes 
választ a címben feltett kérdésre. Gondolkodásmódja és érvelése évszá­
zadokon keresztül meghatározta a katolikus teológia érveit. 

A  szentségtan  egészen  a  II.  Vatikáni  Zsinatig  csak  krisztológiai, 
szakramentális és liturgikus szempontból mutatott  rá az Eucharisztia 
kiemelkedő szerepére. A zsinat óta leginkább az ekkléziológiai vonatkozások  
segítségével mutatunk rá arra, hogy az Eucharisztia a szentségi üdvrend köz­
pontja. A kiindulópont az Eucharisztiáról szóló zsinati és zsinat utáni ta­
nítóhivatali  megnyilatkozások,  melyek az Eucharisztia jelentőségét az 
eucharisztikus egyháztan összefüggésében tárgyalják.

2. Az Eucharisztia mint culmen et fons

A II. Vatikáni Zsinat liturgikus teológiája is utal az Eucharisztia primá­
tusára, emblematikus módon főként a „culmen et fons” kifejezéssel. A 
zsinat tanításában úgy áll előttünk az Eucharisztia, mint a kultusz és a 
keresztény élet csúcsa és forrása. A Sacrosanctum Concilium konstitúció 
szerint „a liturgia az a csúcspont, mely felé az Egyház tevékenysége irá­
nyul; ugyanakkor az a forrás is, amelyből minden ereje fakad” (SC 10). 
A zsinati atyák vitatkoztak azon, hogy minden liturgikus tevékenységre 
vonatkozik-e ez a megállapítás, vagy pedig kizárólagosan az Euchariszti­
át illeti.8 A konstitúció 10. pontjának utolsó mondata pontosítja a definí­
ciót, és kijelenti: „a liturgiából, elsősorban az Eucharisztiából (ex liturgia  
ergo, praecipue ex Eucharistia) mint forrásból fakad számunkra a kegye­
lem; s általa valósul meg Krisztusban a leghatásosabb módon az embe­
rek megszentelése és Isten dicsőítése”. 

8 Vö.  AA.VV.,  Constitutio  de  Sacra  Liturgia:  cum Commentario (BELSp,  2),  CLV, 
Roma 1964, 61–33.



Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 171

A liturgia tehát elsősorban az Eucharisztia liturgiáját jelenti, amely-
lyel kapcsolatban a konstitúció 2. pontja kijelenti: „A liturgia által – legfő­
képpen az Eucharisztia isteni áldozatában – megvalósul a megváltás műve”.9 

Az Eucharisztia azért is az egész szentségi életnek alapja és csúcsa, mert 
általa minden krisztushívő elnyerheti a Megváltó üdvözítő erejét (vö. II. 
János Pál,  Redemptor hominis, 20).  A szentmisében ugyanis Krisztus 
akaratából  szüntelenül  megújul  annak  az  áldozatnak  a  misztériuma, 
amelyben a kereszt oltárán Krisztus egészen felajánlotta magát az Atyá­
nak, az Atya pedig elfogadta ezt az áldozatot. A feltámadt és megdicső­
ült Krisztus az Egyházban és az Egyház által folytatja megváltói tevé­
kenységét. Többféle módon, többek között az Egyház liturgiája által. A 
liturgia  tehát  elsősorban  Isten  műve  (opus  Dei),  közvetlenül  pedig 
Krisztus tevékenysége („Krisztus papi tevékenységének műve”, vö. SC 
7) az emberek üdvösségének szolgálatában.

Azt kell mondanunk, hogy az Eucharisztia liturgiája vonatkozik és 
kapcsolódik a legközvetlenebbül Krisztus megváltó életének központi 
tényéhez, a húsvéti misztériumához, nemcsak tartalmilag, hanem for­
mailag is. „Az Eucharisztiában egyszerre jelen van annak a történésnek 
a csúcspontja, amely által Isten Krisztusban megszenteli a világot; vala­
mint az istentisztelet csúcspontja,  melyet az emberek a Szentlélekben 
adnak meg Krisztusnak és őáltala az Atyának”.10

 Ezért az Egyház a megszentelő feladatát (munus sanctificandi) külö­
nösképpen a szent liturgia által teljesíti, amely Jézus Krisztus papi tiszt­
ségének gyakorlásaként értelmezendő. Az Eucharisztia ünneplése arra 
is emlékezteti az Egyházat, hogy a Krisztusban hívők közössége papi 
közösség.  Az  Eucharisztia  ünneplésének  két  ekkléziológiai  hatása  is 
van: egyrészt tevékenyen részesít az Isten népének kultikus papi közös­
ségében, másrészt mélyebb betagol Krisztus titokzatos testébe.11 A ke­
resztségben az Egyház tagjai leszünk, beiktatódunk Krisztus halálába és 

9 A megfogalmazás lényege az évközi idő 2. vasárnap felajánlási könyörgéséből 
való, amely a Sacramentarium Veronense egyik ősi felajánlási könyörgése. A könyör­
gés szerint valahányszor Krisztus áldozatának emlékét üljük (huius hostiae commemo­
ratio) a megváltás műve folytatódik közöttünk (opus redemptionis exercétur). 

10 Eucharisticum mysterium, instr, 6. pont, AAS 59 (1967) 542.
11 CSERHÁTI, J., Az egyház és szentségei, SZIT, Budapest 1972, 342–45.



172 Dolhai Lajos

feltámadásába (vö. Róm 6,4), de ezek részeseivé igazán és teljesen csak 
az Eucharisztia révén leszünk.

Még az Egyházi Törvénykönyv is hangsúlyozza, hogy a többi szentsé­
gek és az apostoli  tevékenység minden műve szorosan a legszentebb 
Eucharisztiához kötődnek és az Eucharisztia rendezi őket. (897.k.).12 Az 
Eucharisztiának a csúcspont jellegéből következik a híveknek az a köte­
lezettsége, hogy vasárnap és kötelező ünnepeken szentmisén vegyenek 
részt (1247.k.).

3. Eucharisztikus ekkléziológia

A II. Vatikáni Zsinat előtti és utáni teológiában nem a szentségtan, hanem fő­
ként az eucharisztikus ekkléziológia tanítja az Eucharisztia kiemelt szerepét a  
szentségi üdvrendben.

Ez  a  sajátos  ekkléziológia  létrejöttét  főként  Henri  de  Lubacnak 
(1896–1991) köszönheti, aki az Egyházról szóló három művével készítet­
te elő a zsinat ekkléziológiáját. Már a Corpus mysticum című könyvében 
(1944) Lubac felhívta a figyelmet arra, hogy a „corpus mysticum” kifeje­
zés eredetileg az Eucharisztiát jelölte, és nemcsak Szent Pálnál, hanem 
az egyházatyák számára is az Egyház mint Krisztus teste gondolata el­
választhatatlanul kapcsolódott az Eucharisztiához, amelyben a megdi­
csőült Krisztus szómatikusan-szubsztanciálisan van jelen, és testét lelki 
táplálékként adja nekünk. Az Egyház hozza létre az Eucharisztiát és az 
Eucharisztia az Egyházat mint Krisztus testébe való betagozódást.

A II. Vatikáni Zsinaton és főként utána megszületett az „új” eucha­
risztikus  ekkléziológia,  amely  szinte  elválaszthatatlan  a  communio-
-ekkléziológiától,  amely  a  zsinaton  megújított  egyházképünk  egyik 
meghatározó eleme lett.13 Az 1985. évi rendkívüli szinódus ismét felhív­
ta a figyelmet a kommunióra, mint az Egyház megértésének vezérmotí­
vumára, s ezzel az eucharisztikus ekkléziológia elmélyítését ösztönözte. 

12Vö. ERDŐ, P.,  Eucharisztikus egyháztan jogi következményekkel, in  Teológus az Egy­
házban (Gál F. emlékkönyv), Márton Áron Kiadó, Budapest 1995, 349–365.

13 Vö. PUSKÁS, A., Az Egyház identitásának megfogalmazása a II. Vatikáni Zsinaton, in 
Teológia 36 (2002/3–4) 199–211.



Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 173

Ha azt mondjuk, hogy az Egyház lényegéhez hozzátartozik az Eucha­
risztia, ez azt is jelenti,  hogy az Egyház kommunió, éspedig Krisztus 
egész testével való kommunió. Másképpen kifejezve:  „az Eucharisztiá­
ban sohasem akarhatok csupán Jézussal egyedül kommunikálni. Ő egyetlen tes­
tet adott nekünk. Aki Ővele kommunikál, szükségszerűen minden testvérével  
is kommunikál, akik az egy test tagjai lettek”.14

Feltétlenül említésre méltó már  Schütz Antal eucharisztia-tana is. A 
nagy magyar dogmatikus a Mystici Corporis enciklika (1943) hatása alatt 
az  Egyházban  Krisztus  misztikus  testét  látta,  úgy  tekintette  mint  „a 
megtestesülés titkának titokzatos folytatását és állandósulását” (Chris­
tus prolungatus) és szoros kapcsolatba hozta azt az Eucharisztiával. 15 Az 
egyházatyákat  követve  a  „corpus  Christi  mysticum”-ot  és  a  „corpus 
Christi sacramentale”-t egymástól elválaszthatatlan, egymást feltételező 
valóságnak  tekintette  és  hangsúlyozta,  hogy  a  misztikus  Test 
„szívében” van helye az Eucharisztiának.16 „A titokzatos Krisztus alapsejt­
je és szíve, maga a Christus mysticus szentségi valóságában – ez az Eucharisz­
tia.”  „Az  Eucharisztia  egybefogja  valamennyi  szentséget,  mint  fő-  és  alap­
szentség, mint a szentségek Szerzőjének misztikai valósága.”17

A II. Vatikáni Zsinat központi témáját az Egyház misztériuma alkotta. 
Így érthető, hogy már a zsinat „első gyümölcse”, a Sacrosanctum Concili­
um is jelzi az Eucharisztia és az Egyház különleges kapcsolatát. A kons­
titúció meghatározása szerint a szentségek, főként az Eucharisztia azon 
túl, hogy az embereket megszentelik, Istennek megadják a tisztelet, va­
lamint a tanítást is szolgálják, egyszersmind építik Krisztus testét (SC 
59). Az Egyház az Eucharisztia révén jön létre, él és növekszik folyama­
tosan.  Így  az  Eucharisztia  konstitutív  valóság  az  Egyház  számára: 
„Egyetlen keresztény közösség sem fog kiépülni, hacsak nem teszi meg alapjá­
nak és szegletkövének a szent Eucharisztiát” (PO 6).

14 RATZINGER, J., A közép újrafelfedezése, SZIT, Budapest 2008, 227.
15 SCHÜTZ, A., Dogmatika II. k., SZIT, Budapest 1937, 238.
16 SCHÜTZ, A., Eucharisztia, Budapest 1943, 174–218.
17 SCHÜTZ, A., Az Eucharisztia helye a hitrendszerben, In: Titkok tudománya, Budapest 

1940, 140.



174 Dolhai Lajos

A Lumen Gentium konstitúció elénk tárta azt a benső szükségszerű­
séget, amely az Eucharisztia és az Egyház titka között áll fenn (LG 3,7, 
11,26, 28,50). Az Eucharisztia konstitutív szerepe az Egyház számára fő­
ként abban a funkciójában áll, hogy forrása és kifejezője az Egyház egy­
ségének. Nyilvánvaló, hogy itt dialektus viszonyról van szó. Az Eucha­
risztiával kifejeződik és megvalósul Isten népének egysége (LG 3, 11), és 
beteljesedik Krisztus testének építése. Ezért az egyházi kommunió az 
Eucharisztiában jelenik meg (LG 7) és valósul meg a legtökéletesebben, 
hiszen az Eucharisztia az Egyház egységének szentsége (vö. STh. 82,2,2: 
az Eucharisztia, „az egyházi egység szentsége”). 

Mi, katolikusok is egyetérthetünk a Limai dokumentum megfogalma­
zásával: „Az egy kenyérben és a közös kehelyben való részesedés egy adott he­
lyen kimutatja és meg is valósítja a részesedők egységét Krisztussal és mind­
azokkal, akik bármikor és bárhol részesedtek benne. Isten népének a közössége  
az Eucharisztiában lesz teljesen nyilvánvaló. Az eucharisztiavételnek mindig  
az egész Egyházhoz van köze, és minden helyi eucharisztiavétel az egész Egy­
házat érinti.” (Limai dokumentum 19).

Az eucharisztikus egyházszemlélet  szerint  nem elég azt  mondani, 
hogy az Eucharisztia az Egyház középpontjában áll, hanem azt is kell 
mondani, hogy az Eucharisztia alkotja meg az Egyházat. Az Euchariszti­
ának és az Egyháznak a lényegbevágó viszonyát találóan fejezi ki Szent 
Ágoston:  „Ecclesia  facit  eucharistiam, et  eucharistia facit  ecclesiam”.18 Igaz 
ugyan, hogy az Egyház ünnepli az Eucharisztiát, de még igazabb, hogy 
az Eucharisztia teremti meg az Egyházat. Az Egyház az Eucharisztiából 
fakadó közösség.

Az Úr „azt akarja, hogy ezt az ételt és italt úgy értsük, mint az ő testének  
és tagjainak közösségét: ez a szentegyház, mint az eleve elrendelteknek, meghí­
vottaknak, megigazultaknak és a megdicsőült szenteknek és híveknek közössé­
ge” (Tract. In Jn 26,15).

Nagy Szent Leó pápa megfogalmazása szerint  „a Krisztus testében és  
vérében való részesülés hatása nem más, mint hogy azzá tesz, amit magunkhoz  
veszünk” (Sermo 63,7). Nagyon fontos és mély értelmű Aranyszájú Szent  
János kommentárja:  „Mert mi a kenyér? Krisztus teste. Mivé lesznek azok,  

18 AUGUSTINUS, Contra Faustum 12,20.



Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 175

akik magukhoz veszik? Krisztus testévé; de nem sok test lesz, hanem csak egy.  
Amint ugyanis a kenyér egy, bár sok búzaszemből lett, s e búzaszemek, bár  
nem látszanak, mégis benne vannak a kenyérben, úgyhogy különállásuk eltű­
nik tökéletes és kölcsönös egybeolvadásukban; ugyanúgy mi is egyek vagyunk  
egymással és valamennyien egyek vagyunk Krisztussal.”19

Tehát, az Eucharisztia mint az Egyházat alkotó erő áll előttünk. Ez 
az  egyháztani  igazság  a  megújított  római  liturgiában  úgy  nyilvánul 
meg, hogy az eucharisztikus imádságok szerint, a konszekráció után az 
eucharisztikus közösségre is lehívjuk a Szentlélek erejét, hogy „egy test  
és egy lélek legyünk Krisztusban” (III. kánon). 

Konkrét tapasztalatunk is van arról, hogy Egyház mint élő egység 
akkor  létezik  leginkább,  amikor  az  Eucharisztiát  ünnepli.  Tagjai  itt 
egyesülnek legjobban Istennel és egymással. Nem csoda, ha az Egyház 
kegyelmi életének központja az Eucharisztia. Nem is tud másképpen 
ünnepelni. Számára az az élet, ha Fejének, Krisztusnak misztériumába 
belekapcsolódhat, és ezáltal a megváltás kegyelme jelenvalóvá lesz szá­
munkra.

Amikor  az Egyház megünnepli  az Eucharisztiát,  mindig önmagát 
valósítja meg, legmélyebb lényegét fejezi ki, a mindig jelenlévő, kereszt­
re feszített és megdicsőült Krisztussal való egységét és közösségét. Az 
Eucharisztiában minden együtt van, ami az Egyházat Egyházzá teszi: az 
Egyház feje, Jézus Krisztus, a hierarchikus struktúra és Isten országa el­
jövetelének várása. A II. Vatikáni Zsinat szerint „az Egyház a legkiválóbb  
módon akkor  lesz  láthatóvá,  amikor  Isten szent  népe  teljesen  és  tevékenyen  
részt vesz a közös liturgiában, mindenekelőtt az Eucharisztia ünneplésében, az  
egységes imádságban az egyetlen oltár körül, melynél a közösség élén ott áll a  
papságától és segédkezőitől körülvett püspök” (SC 41).

A II. Vatikáni Zsinat óta nyolc pápai és szentszéki megnyilatkozás jelent 
meg az Eucharisztiáról, és ezek mind következetesen hangsúlyozzák az 
Eucharisztia ekkléziológiai dimenzióját, hogy megvilágítsák az Egyház 
igazi természetét.20 II. János Pál pápa utolsó, Ecclesia de Eucharistia kez­

19 ARANYSZÁJÚ SZENT JÁNOS,  Homíliák  a  Korinthusiakhoz  írt  első  levélről, 24,2  (PG 
61,200).

20 Eucharisticum Mysterium,  AAS 59 (1967)  539–573;  Inaestimabile donum,  AAS 72 
(1980) 331–343;  Dominicae Cenae,  AAS 72 (1980) 113–148;  Communionis notio,  AAS 85 



176 Dolhai Lajos

detű enciklikájában részletesen kifejti azt a bensőséges köteléket, amely 
az Egyház misztériumát az Eucharisztiáéval egyesíti.21 A dokumentum 
három  fejezete  foglalkozik  kifejezetten  az  Eucharisztia  és  az  Egyház 
kapcsolatával. Az enciklika alaptézise: „Az Egyház az Eucharisztiából él.”  
„Ez az igazság nemcsak a hit mindennapos tapasztalata, hanem összefoglalóan  
tartalmazza az Egyház misztériumának lényegét”  (1. p.).  Az is figyelemre 
méltó, hogy a pápa eucharisztikus enciklikája a kommunió egyháztan­
ból kiindulva is rámutat az Eucharisztia primátusára. „Az Eucharisztia a  
kommunió epifániája” (Mane nobiscum, 23. p.).  „Az Eucharisztia az összes  
szentség  csúcspontja,  mert  a  Szentlélek  hatására  az  Egyszülött  Fiúval  való  
azonosulás által tökéletesen megvalósítja a kommuniót az Atya Istennel” (34. 
p.). Azután azért is, mert „az eucharisztikus közösség egyházi kommuniója  
közösséget jelent a saját püspökével és a római pápával” (39. p.) Sőt arról sem 
szabad  megfeledkeznünk,  hogy  az  Eucharisztia  ünneplése  nemcsak 
megteremti a vertikális és horizontális kommuniót, hanem  „nevel is a  
kommunióra” (40. p.). Tanulságos és sokatmondó számunkra az is, hogy 
a  Sacramentum Caritatis kezdetű szinódus utáni apostoli buzdítás alcí­
me:  „Az  Eucharisztiáról,  az  Egyház  életének  és  küldetésének  forrásáról  és  
csúcspontjáról”.

A zsinat megfogalmazta az eucharisztikus egyházszemlélet alapjait, 
a zsinat után pedig Y. Congar, J. Ratzinger és Bruno Forte még érthetőbbé 
és elfogadhatóbbá tette az eucharisztikus ekkléziológiát.22 Különösen is 
figyelemre méltó Joseph Ratzinger, illetve XVI. Benedek pápa ekklézio­
lógiája, amely az Eucharisztia és az Egyház elválaszthatatlan összetarto­
zását részletesen tárgyalja.23 Ő is H. de Lubac már említett tanulmányá­

(1993) 838–850; II. János Pál, Ecclesia de Eucharistia, AAS 95 (2003) 433–475; Redemptionis  
Sacramentum,  AAS 96  (2004)  549–601;  II.  János  Pál,  Mane nobiscum Domine,  AAS 97 
(2004) 337–352; XVI. Benedek, Sacramentum caritatis, AAS 99 (2007) 105–180; – A doku­
mentumok jelentőségéről bővebben, vö. MARÓTI, G., Fény és élet, Győr 2005, 121–133.

21 Vö. bővebben: PUSKÁS, A., Az Oltáriszentség teológiájának alapvető szempontjai II. Já­
nos Pál pápa: Ecclesia de Eucharistia című körlevelében, in Communio 17(2009/3–4) 167–181.

22 GACZYNSKI, Z, L’ecclesiologia eucaristica di Yves Congar, di Joseph Ratzinger e di Bru­
no Forte, Pont. Univ. Gregoriana, Roma 1998.

23 MARTUCELLI, P., Origine e natura della Chiesa; prospettiva storico-dogmatica di J.Rat­
zinger, Frankfurt am Main 2011.



Az Eucharisztia mint a szentségi üdvrend középpontja 177

ra hivatkozik mint kiindulópontra, de Ágoston egyháztanának elemzé­
se által kristályosodott ki az ő eucharisztikus egyháztana. Már az Isten 
népe fogalom kifejtése közben hangsúlyozza, hogy az újszövetségi Isten 
népe fogalom nem elvont elmélet, hanem konkrét élő valóság, ami a ke­
resztség és az Eucharisztia szentségeiben jelenik meg előttünk. „Ahogy 
régen Izrael egykor templomában tudta középpontját és tisztelte egységének zá­
logát, a közös pászkaünnepben élte át újra és újra az egységet, úgy kell az utol­
só vacsorának (illetve az Eucharisztiának) is az új nép – Isten népe – egységkö­
tésének  ünnepévé  válnia.”24 Ebben  az  összefüggésben  a  Krisztus  teste 
fogalmat a következő módon értelmezi:  „A megfogalmazás – az Egyház  
Krisztus teste – azt mondja ki, hogy az Eucharisztiában az Úr saját testét adja  
nekünk és benne vele egy testté válunk. Az Eucharisztia lesz az Egyház létre­
jöttének  mindenkori  helye.  Az  Eucharisztiában  újra  és  újra  megalapítja  az  
Egyház önmagát, ebben a leginkább önmaga, mindenütt jelen van, s mégis egy,  
ahogy Krisztus is egy.”25 

Összefoglalóan azt kell mondanunk, hogy az Eucharisztia misztériu­
mán nyugvó ekkléziológia alkalmas arra, hogy rámutasson az Eucha­
risztia megkülönböztetett jelentőségére.  A fenti megfogalmazások tük­
rözik  az  Egyház  töretlen  hitét,  amely  szerint:  az  eucharisztikus 
ünneplés  a  keresztény  istentisztelet,  az  Egyház  életének  és  minden 
krisztusi közösségnek a központja. Benne ugyanis a keresztények a hús­
véti (pascha) titok megünneplésére, a Szentlélek fogadására, Isten dicső­
ítésére gyűlnek össze és Krisztus Lelkének erejéből Krisztusra emlékez­
ve,  a  megváltás  művébe  belekapcsolódva,  Rá  várakozva  Egyházzá, 
Krisztus Titokzatos Testévé lesznek.

24 RATZINGER, J., Das neue Volk Gottes, Düsseldorf 1969, 79.
25 RATZINGER, J., A közép újrafelfedezése, SZIT, Budapest, 156.



KRÁNITZ MIHÁLY

Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben

1. Általános megközelítések

Katolikusok és protestánsok kapcsolatában az Eucharisztia közös ün­
neplésének lehetetlensége a legnagyobb nehézség és fájdalom. Az átla­
gos katolikus hívő egy másik felekezet szertartásán való részvétel lehe­
tőségére  többféle  módon válaszol.  Az  első  lehet  a  csodálkozás,  mert 
nagyon sok olyan katolikus van, aki még soha nem találkozott érdem­
ben protestánsokkal, így nem is érti ennek a kérdésnek a lényegét. A 
másik típusú hozzáállás azoké, akik csak homályos ismerettel rendel­
keznek a protestáns egyházi közösségekről, baráti vagy családi kapcso­
latoknak köszönhetően, és tudják, hogy egyházuknak határozott állás­
pontja  van  az  „interkommunió”-ról,  a  másik  keresztény  közösségben 
való „áldozásról”. Végül vannak azok a ritka kivételek, akik az ökume­
nikus elkötelezettség alapján, s gyakran vegyes házasságban élve vagy 
onnan kikerülve igyekeznek megismerni egyházuk álláspontját, s ekkor 
ezt vagy nehezen fogadják el, vagy visszautasítják, vagy pedig a meg 
nem értéstől szenvednek.

Sokan a katolikusok közül, ha a szentmise és az úrvacsora témája 
felmerül, egyházuk magatartását szigorúnak ítélik. Hasonlóan az elvált 
újraházasodottak helyzetéhez,  akik nem áldozhatnak.  Ám csodálkoz­
nak azon a jegyespárokkal kapcsolatos engedékenységen, akik esetleg 
felkészületlenül  a  házasságkötéskor  mégis  áldozhatnak,  vagy a  nagy 
keresztény összejöveteleken, amikor fiatalok látható módon nincsenek 
tudatában, hogy miért áldoznak.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 179

Amikor  a  katolikus  hívek  nagy  általánosságban  igazolni  akarják 
egyházuk álláspontját,  akkor legtöbbször négy szempontot említenek. 
Az első a protestánsok és a katolikusok közötti véleménykülönbség „a 
valóságos  jelenlétről”.  A  protestánsok  számára  Krisztus  nincs  jelen, 
csak a kenyér látható, és a vacsora nem más, mint szimbólum – mond­
ják. Általában nem tesznek különbséget a protestáns álláspontok között 
Luthertől Zwingliig, sem a XVI. századi és a XX. századi protestánsok 
között.

Egy másik különbség katolikusok és protestánsok között az Eucha­
risztia áldozati jellegéről szól, mely nem csak egy egyszerű étkezés. Eb­
ben az esetben természetesen figyelmen kívül hagyják azt a teológiai 
kutatást, gyakran mindkét részről, mely ezen a területen megtörtént és 
folyamatban is van.1

A katolikusok és protestánsok között a szolgálatról, vagyis a pap­
ságról szóló tanításban is különbség van. A protestánsoknál a lelkipász­
tor, aki az úrvacsorát is vezetheti, nem felszentelt pap, míg a katoliku­
soknál szükséges a felszentelés, amely a papot arra képesíti, hogy ő, és 
egyedül ő mutassa be az Eucharisztiát. 

Végül eltérő felfogás van katolikusok és protestánsok között az egy­
házi  hierarchiáról.  A  protestánsoknál  nincs  püspöki  szolgálat,  és  az 
apostoli szukcesszió is megszakadt. A katolikusok viszont a felszentelt 
püspököt és a hozzájuk kapcsolódó papokat az apostolok szolgálatának 
utódlási sorában helyezik el.

Tapasztalhatjuk,  hogy a katolikusok ritkán hivatkoznak az eucha­
risztikus közösség és az egyházi közösség kapcsolatára, jóllehet épp a 
hivatalos és tanítóhivatali egyházi megnyilatkozásokban ez hangsúlyo­
san megjelenik.2

1 Vö. a Limai dokumentum megállapításait: Keresztség, úrvacsora, lelkészi szolgálat, in 
Theologiai Szemle (1986/4), 193–211. Lásd még:  EGYHÁZAK ÖKUMENIKUS TANÁCSA (Hit- és 
Egyházszervezet Bizottság), Az egyház természete és küldetése (2005), in Az ökumenikus  
és vallásközi párbeszéd útja. Hivatalos egyházi megnyilatkozások (szerk. Nagypál, Sz.), L’­
Harmattan, 2009, 162–163.

2 Vö.  Unitatis redintegratio 8. A KERESZTÉNYEK EGYSÉGÉT ELŐMOZDÍTÓ PÁPAI TANÁCS,  II.  
Ökumenikus Direktórium. Az ökumenizmus elveinek és szabályainak alkalmazásáról, SZIT, 
Budapest 1996, 75–76. (Közös részvétel a szentségi életben, különösen az euchariszti­



180 Kránitz Mihály

A protestánsok esetében nem találkozunk különösebb akadállyal az 
úrvacsora közösségében való részvételnél. A gyakorlatban mégis kétféle 
választ  adnak híveik aszerint,  hogy milyen mértékben vesznek  részt 
egyházi közösségük életében és milyen az ismeretük, s aszerint, hogy 
bár tartoznak ugyan valamelyik egyházhoz, de nem gyakorló hívők. A 
kevésbé gyakorlók szerint,  amikor a katolikusok nem teszik lehetővé 
minden keresztény számára az áldozást, ez a magatartás botrányos sza­
kadék, mely elválasztja az egyházakat. Nézetük szerint a Katolikus Egy­
ház képtelen a megértésre és a másik tiszteletére. Ez esetben nincs vallá­
si  tolerancia  keresztények  között.  Mindenért  a  Katolikus  Egyház  a 
felelős, mely túlságosan zárt, s ezért kirekesztő, és nem fogad el senki 
mást, csak önmagát. A katolikusok az Eucharisztiát a szentmisében ün­
neplik, s mivel az úrvacsorának számukra nincs értéke, így annak sem, 
hogy egy katolikus az úrvacsorán egyáltalán részt vegyen. Ahhoz, hogy 
a közös asztalban osztozzanak, kötelező katolikussá lenni – mondják; 
mert az egyetlen igaz egyház a katolikus, a protestánsok viszont nem 
alkotnak egyházat.3

A protestánsok általában tudnak arról, hogy a Katolikus Egyházban 
egyedül a papnak van hatalma a kenyér és a bor Krisztus testévé és vé­
révé való átváltoztatására, jóllehet náluk mindenki képes arra, hogy ün­

ában, 122. pont.) Lásd még:  LEBEAU, P.–BOBRINSKOY, B.–HEITZ, J. J.,  Intercommunion, des  
chrétiens s’interrogent. Eucharistie, Église, Unité, Mame, Tours 1969; GOUYON, P., L’inter­
communion est-elle possible?, Éditions Saint-Paul, Paris–Fribourg 1976.

3 Vö. Dominus Iesus (2000) 17: „Azok az egyházi közösségek, melyek nem őrizték 
meg az érvényes püspökséget és az Eucharisztia misztériumának eredeti és teljes va­
lóságát, nem egyházak a szó sajátos értelmében.” (Vö. Unitatis redintegratio 22.); Res­
ponsa (2007),  5. kérdés: „A zsinat és a Tanítóhivatal zsinat utáni szövegeiben miért 
nem használja az egyház elnevezést a XVI. századi reformációból született közössé­
gekre?  Válasz: Azért, mert a katolikus tanítás szerint ezek a közösségek a papi rend 
szentségében nem rendelkeznek az apostoli jogfolytonossággal,  ezért az egyház lé­
nyegi alkotóeleme hiányzik belőlük.  Ezek az egyházi közösségek,  melyek főként a 
szolgálati papság hiánya miatt nem őrizték meg az eucharisztikus misztérium eredeti 
és ép lényegét, a katolikus tanítás szerint sajátos értelemben nem nevezhetők egyhá­
zaknak. Őszentsége, XVI. Benedek pápa a Hittani Kongregáció alulírott bíboros pre­
fektusának  (Levada bíboros)  adott  kihallgatás  alkalmával  e  kongregáció  általános 
gyűlésének fenti válaszait jóváhagyta, megerősítette és közzétételét elrendelte.” Vö. 
A Hittani Kongregáció egyháztani dokumentuma, in Teológia (2008/1–2) 108.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 181

nepelje az úrvacsorát. A papnak ezt a hatalmát általában kapcsolatba 
hozzák a valóságos jelenlét kérdésével. A katolikusok számára ugyanis 
a kenyér és a bor valóságosan (realiter et vere) Krisztus testévé és véré­
vé lesz (szómatikus jelenlét), míg a protestánsok egy része nem hisz a 
testi jelenlétben, Krisztus jelenléte csak lelki szinten valósul meg.

Még  ha  ezek  a  vélemények  túlságosan  leegyszerűsítettek,  mégis 
megtalálhatók elkötelezett protestánsok vélekedésében is, akik árnyal­
tabban fogalmazzák meg álláspontjukat, teológiai kultúrájuk, vagy egy 
ökumenikus csoporthoz való tartozásuk alapján. Ám ennél gyakrabban 
merül fel a szolgálatok kérdése, megemlítve a tényt, hogy nem létezik 
„protestáns klérus”. A katolikus részvétel az úrvacsorán nem lehetsé­
ges, mert a pásztor nem pap, s a katolikus teológia szerint nem más, 
mint  laikus,  vagyis  világi  hívő.  Protestáns  felfogás  szerint  viszont  a 
pásztor  nem az  egyetlen  szentségközvetítő.  Luther  óta  minden hívő 
pap, és képes arra, hogy az úrvacsorát ünnepelje, ha ezzel a feladattal 
megbízták.

Az úrvacsora érvényessége így nem kötődik egy konkrét klérushoz, 
ezért  egy  protestáns  szabadon részt  vehet  bármely  eucharisztián,  ha 
egyházi  közössége  kapcsolatban  áll  az  Egyházak  Világtanácsával.  A 
protestánsok számára a látható, intézményes egyháznak csekély jelentő­
sége van. Katolikus oldalról viszont, ha a pap képes a szentmise bemu­
tatására, azt csak azért teheti,  mert a püspököt képviseli,  és az egész 
Egyházzal való közösségét fejezi ki, vagyis a hierarchikus látható intéz­
ménnyel. Ha Róma elfogadná az úrvacsorát, akkor saját berendezkedé­
sét, intézményét, hierarchiáját, szolgálatait kérdőjelezné meg.

A protestáns egyházi közösségek a maguk felfogásában, főleg a mai 
liberálisabb világlátás szerint szélesebb módon fogják fel az úrvacsorát, 
nyitottabbnak, toleránsabbnak tűnhetnek. Nem gondolják, hogy ők az 
egyetlen igaz egyház, mást is elfogadnak magukon kívül. Nézetük sze­
rint nem az Egyház, hanem Krisztus az, aki meghív az úrvacsorára. A 
protestánsok meg vannak győződve arról, hogy az Egyháznak nem fel­
adata és nem illetékessége, hogy bárkit is elutasítson az áldozástól. Az 
Egyház nem foglalhatja el Krisztus helyét. Nem ő nyilvánítja ki, hogy 
egy hívő méltó-e vagy sem az Úr asztalánál való részvételre, mert egye­
dül Krisztus adja ezt a méltóságot, amikor az úrvacsorára hív.



182 Kránitz Mihály

Protestáns és katolikus különbségek között az Eucharisztia áldozati 
jellege is fölmerül, mely az interkommunió előtt akadályként áll. Az úr­
vacsorakor a protestánsok a keresztáldozatra  emlékeznek,  a liturgia ezt 
aktualizálja, de nem ismétli meg – mondják.4 A Katolikus Egyház taní­
tása szerint „valójában Krisztus áldozata és az eucharisztikus áldozat 
egy és ugyanaz az áldozat.5

A protestáns hívek gyakran a tájékozatlanság, a remény vagy az el­
utasítás között ingadoznak. Szinte egyöntetűen az a benyomásuk, hogy 
a hiba a Katolikus Egyházban van,  és emiatt  az evangélium is sérül. 
Mert mit is mondanak a nem hívők, látva a keresztények megosztottsá­
gát? Milyen egyházképet mutatunk magunkról? Még ha a protestáns 
közösségek egyes tagjai tudatában is vannak a vita ekkléziológiai kihí­
vásainak, sokkal nagyobb a vágy, hogy az ökumenizmust a közösség és 
a konkrét személyek életében helyezzék el, és ne a dogmatikai kérdések 
fejtegetésében. A protestáns hívek konkrét lépéseket akarnak. Egyesek 
úgy látják, hogy a kérdést nem pusztán intézményes úton kell megolda­
ni, mivel létezik egy helyi szint, ahol könnyebb siettetni, és előmozdíta­
ni a dolgokat. Ehhez prófétai magatartás szükséges – vallják –, olyan 
gesztusok megtétele, amelyektől az intézmények jelenleg tartózkodnak.

Más protestáns hívők viszont megértik, hogy a demonstratív, a meg 
nem engedett közös ünneplések nem járulnak hozzá a látható egység 
megvalósulásához, mert ezeknek inkább negatív hatásuk lehet. Tudatá­
ban vannak, hogy nem lehet erőltetni a katolikusokat egy olyan terüle­

4 JUNGMANN, J. A., A szentmise, Prugg Verlag, Eisenstadt 1977, 112: „Luther nézete 
szerint az egyháznak az a dolga, hogy megemlékezést, felidézést hajtson végre, Isten 
felé fordított arccal.  Az egyház újra megjeleníti  Krisztus arcát Isten előtt, és itt  fel­
ajánlja neki – természetesen azzal a szándékkal, hogy valóban tetszésére legyen. Ez 
azonban valójában nem más, mint felajánlás,  oblatio. Még a legszigorúbb lutheránu­
sok is látják ezt a logikus következményt, és emiatt elvetik az alapítás elbeszélését kö­
rülvevő imádságos keretet.  Ebben a gondolatmenetben nem fontos, hogy a hosszú 
hagyományra visszatekintő  offerre szót használjuk-e, vagy pedig eltérünk a hagyo­
mány vonalától, és a praesentare szót tesszük a helyébe. (Ahogyan pl. Taizében: »Eléd 
hozzuk… Krisztus örök áldozatának jeleit.«).” Lásd még: DEISS, L., La cène du Seigneur.  
Eucharistie des chrétiens, Centurion, Paris 1975, 79–114.

5 Vö.  ISTENTISZTELETI ÉS SZENTSÉGI FEGYELMI KONGREGÁCIÓ,  Az Eucharisztia éve 24, SZIT, 
Budapest 2004, 27.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 183

ten, ahol még nincs egyetértés, s tudják, hogy ők egyházi közösségük 
vezetői és teológusai kezébe helyezik a kérdés megoldását, ám ugyan­
akkor kételkednek a párbeszéd tényleges hatékonyságában.6

Ezen a ponton érdemes felidézni, amit a magyar prímás, Erdő Péter 
bíboros mondott a 2011-es, a keresztények egységéért végzett imahét 
megnyitója alkalmával: „Az imádságban való egység az összes keresz­
tények között már megvalósulóban van. Különösen ilyenkor, az egysé­
günkért  hirdetett  imahét  során.  Ugyanabban  a  Krisztusban  hiszünk, 
ugyanahhoz a Krisztushoz imádkozunk, vagy az ő nevében fordulunk a 
mindenható Atyához. A kenyértörés, az Eucharisztia közössége egész 
egyházi életünk és küldetésünk csúcsa és forrása, amint a II. Vatikáni 
Zsinat tanítja (pl.  Lumen Gentium 10a). Egyszerre elősegíti és kifejezi a 
keresztények teljes közösségét. A hitbeli közösségnek éppen ezért Egy­
házunk meggyőződése szerint az eucharisztikus áldozat és lakoma kö­
zösségét meg kell előznie. Ám azért imádkozunk, és azon fáradozunk, 
hogy a keresztények között – nem csupán emberi erőfeszítések eredmé­
nyeként, hanem Isten kegyelméből – létrejöjjön majd az a teljes közös­
ség, amely az Eucharisztiában való közös részesedésben ragyoghat el. 
Felemelő érzés és egyben nehéz felelősség egymást tisztelve és szeretve 
fáradozni a teljes egységért hűségben az apostolok tanításához és kitart­
va az imádságban.”7

6 Vö.  Unitatis redintegratio, 22: „Jóllehet a tőlünk elkülönült egyházi közösségek­
nek nincs meg velünk a keresztségből folyó teljes egységük, s jóllehet úgy hisszük, 
nem őrizték meg sértetlenül – főleg az ordo szentségének hiánya miatt – az eucha­
risztikus misztérium eredeti és teljes lényegét, amikor a Szent Vacsorában megemlé­
keznek Urunk haláláról és föltámadásáról, megvallják,  hogy az életet a Krisztussal 
való közösség jelenti, és várják az ő dicsőséges eljövetelét. Ezért az Úr Vacsorájáról, a 
többi szentségről, az istentiszteletről és az egyházi szolgálatokról szóló tanítás legyen 
a dialógus témája.” Vö. II. János Pál pápa Ut unum sint kezdetű körlevele (79.) szintén 
a párbeszédet sürgeti olyan témákban, melyeket el kell mélyíteni a hitbeli egyetértés 
eléréséhez (2. téma: Az Eucharisztia mint Krisztus testének és vérének a szentsége, a 
dicséret áldozata az Atyának, Krisztus áldozatának emlékezete és reális jelenléte; a 
Szentlélek megszentelő kiáradása).

7 Erdő Péter bíboros beszéde az ökumenikus imahéten. Elhangzott 2011. január 
16-án a budapesti fasori református templomban.



184 Kránitz Mihály

2. Az egyes felekezetek hagyományainak vizsgálata
a papi szolgálatról

Az egyes egyházak liturgikus hagyományainak a vizsgálata napfényre 
hozza, hogy mily sok kölcsönös félreértéssel találkozunk az Eucharisz­
tia  ünneplésével  kapcsolatban.  Egyértelmű a megállapítás,  hogy nem 
ugyanúgy fogalmaznak az egyházak és az egyházi közösségek az eu­
charisztikus  közösség  összefüggésében.  Az  első  szembetűnő  kérdés, 
hogy ki vezetheti és milyen címen az Úr vacsorájának ünneplését.

Az alapos vizsgálat kimutatja, hogy mily sok azonosság rajzolódik 
ki a keresztény közösségek között annak ellenére, hogy megmaradnak 
az  elfogadható  különbözőségek.  Eltérő  felfogásainknak  is  megvan  a 
maga forrása teológiai,  és különösen ekkléziológiai területen,  elsősor­
ban az ordináció által létrejövő lelkipásztori szolgálat értelmezésében. A 
következő megállapítások „forró pontként” merülnek fel a beható elem­
zésnél:

– Eltérő álláspont az általános papság és a pasztorális szolgálat között
– Eltérő fogalmak az ordináció jelentőségéről
– Eltérő nézetek az ordináció hatásáról
– Eltérő tanítás az apostoli folytonosság jelentéséről
– Eltérő felfogás az úrvacsorát vezető szolgálattevő kölcsönös elisme­

réséről
– Eltérő tanítás egyes ordinációk/szentelések érvényességéről

Hagyományaink  és  örökségünk  sokkal  gazdagabb,  mint  ahogyan 
azt jelenleg gondoljuk, és akár a félreértéseket vagy pedig az egyházak 
között  kialakult  tényleges  rendezetlenségeket  is  egy  nap képesek  le­
szünk meghaladni. Elég itt utalni az 1999-es Közös nyilatkozatra evangé­
likusok és katolikusok között vagy a közelmúltban pappá szentelt há­
rom  anglikán  püspökre,  akik  a  Szentszék  által  2009.  november  4-én 
jóváhagyott  személyi  ordinariátust  alkotnak  papjaikkal  és  híveikkel 
együtt.8

8 Vö. http://www.radiovaticana.org/ung/Articolo.asp?c=454578. (A kutatás ideje: 
2011. január 16.) Mivel a Katolikus Egyház nem engedi nős anglikán papok katolikus 
püspökké szentelését, ezért a Katolikus Egyházhoz csatlakozó anglikán püspököket 
(Andrew Burnham, John Broadhurst és Keith Newton atyákat) csak pappá szentelték.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 185

3. Az Eucharisztia és a szolgálat összefüggése

A katolikus teológia alapján kijelenthető, hogy soha nem volt Egyház 
papság nélkül. Bár maga az Egyház Krisztus életéből és tevékenységé­
ből jött létre a Lélek erejében, már kezdettől fogva jelen voltak benne a 
szolgálattevők. Az újszövetségi időszakban különböző formákban jelen­
nek  meg,  majd  az  apostoli  korban  folyamatosan  intézményesülnek, 
mint például a püspök, pap és diakónus hármas felosztásában.9 Az Egy­
ház élete a Szentlélek vezetése alatt zajlik, akit pünkösd napján nyert el, 
Krisztus ígérete alapján. A Szentlélek különösen is forrása az egyházi 
szolgálattevőknek, éppen azok beiktatásánál, melyre maga az Újszövet­
ség ad számos példát.10 A II. Vatikáni Zsinat tanítja, hogy „a Szentlélek 
az Egyházat, melyet elvezet a teljes igazságra, és egyesít közösségben és 
szolgálatban, ellátja és irányítja a különféle hierarchikus és karizmati­
kus adományokkal”.11 A felszentelésben kapott, a Szentlélektől szárma­
zó adomány teszi érthetővé, hogy a felszentelt szolgálattevők a Lélek ál­
tal létrehozott közösségben Krisztus nevében cselekedjenek.

Az apostoli szolgálat értelmezésével kapcsolatban érdemes felidéz­
ni, hogy Jézus még húsvét és pünkösd előtt meghívja saját küldetésébe 
a hetvenkét tanítványt (Lk 10,1), ám egyedül a Tizenkettő alapításánál – 
a tizenkét törzs számának megfelelően – hozza létre szintén még húsvét 
előtt a szolgálat elsődleges szervezetét (Mk 3,13–14).

A Feltámadottal való találkozásuk következtében az apostolok im­
már Jézus Krisztus és az ő feltámadásának a tanúi, az evangélium hir­
detői  és  küldöttek  az  egész  világra,  mivel  az  Egyház  pünkösd  után 
azért jött létre, hogy az evangéliumot hirdesse minden népnek.12 A ka­
tolikusok számára a Tizenkettő így a püspökök kollégiumát jeleníti meg, 
külön szerepet biztosítva Péter apostolnak. Anélkül, hogy sajátos képes­

9 Vö. LG 28: „Azok, akiket már  ősidőktől fogva püspököknek, áldozópapoknak, 
szerpapoknak hívnak, különböző rendekben gyakorolják az isteni alapítású egyházi 
szolgálatot.” (kiemelés: K. M.)

10 ApCsel 1,15–26; 1Tim 4,14.
11 LG 4.
12 Vö. Mt 28,19–20.



186 Kránitz Mihály

ségeikre hangsúly kerülne, mindegyiküknek az a küldetése, hogy a fel­
támadt Úr emlékét adják tovább, aki az egyetlen tekintély az Egyház­
ban és az egyházért.

Pál apostol is iktatott be véneket, presbitereket (ApCsel 14,23; 1Kor 
4,17). Ezeket a megbízatásokat konkrétan a kézrátétel és a jelölt fölötti 
imádság közvetíti (1Tim 1,18; 4,14; 2Tim 1,6; 2,2; Tit 1,15). Amikor a zsi­
nati szövegek a püspököket később, mint az apostolok utódait említik, 
akkor a Tizenkettő küldetéséből való valóságos és páratlan részesedésre 
utalnak.13 Ez azt jelenti, hogy a püspökök testületének, mely mint kollé­
gium az Egyház összes vezetőjét magában foglalja, az a feladata, hogy 
hűségesen őrködjön az apostoloktól  kapott  hitletétemény felett.  Ezért 
ők nem is annyira egyénekként, hanem közösségben az apostoli hit ta­
núiként értelmezhetők saját részegyházukkal szemben. Az Újszövetség­
ben a szolgálatok a diakónia fogalmával jelennek meg, mely a keresz­
tény közösségnek, mint a húsvét és a pünkösd eseményéből született 
papi népnek adott szolgálat.

A protestáns felfogás szerint a  papság fogalomköre egyedül Isten 
népére vonatkozik, és sohasem egy sajátos szolgálattevőre. A szolgálat­
tevők megjelölései az apostoli kor után a püspök, a presbiter és a diakó­
nus. Ezek a kifejezések vagy a profán görögből, vagy a zsidó nyelvből 
származnak. Egészen a III. századig kell várni, míg a püspöki beosztást 
papi jelleggel látják el, és végső soron ugyanez a megjelölés elsősorban 
a presbiterekre és a papokra lesz érvényes. A II. Vatikáni Zsinat is tuda­
tában van ennek a kettősségnek, ezért a papságról szóló határozatban 
inkább a presbiterek kifejezéssel, mint a sacerdotes megjelöléssel találko­
zunk.14

A püspököket és a papokat a megkereszteltek közül választják ki, 
akiknek adományai különbözőek és változatosak, ám a felszentelés nem 
csak ezeket a meglévő, előzetes adományokat ismeri el, hanem egy sajá­

13 A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciójában tizennégyszer ta­
lálunk utalást az apostoli szolgálatban való folytonosságra.

14 A  Presbyterorum ordinis határozat a papokat  száztizenhatszor említi presbite­
reknek, és huszonháromszor sacerdotesnek, amikor a kifejezés a püspökökre is vonat­
kozik. A lelki szolgálat egyszerre tartozik a karizma, a szentség és az intézmény rend­
jébe.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 187

tos kegyelmet is közvetít a szolgálat gyakorlásához azok számára, akik 
az Egyház közbenjáró imájára (epiklézis) és az ezt kísérő kézrátétel kö­
vetkeztében nyerik el a felszentelést.15

A lelkipásztori szolgálat emellett az evangélium hirdetésében is áll.16 

E küldetés  állandósága minden megkereszteltre vonatkozik,  de külö­
nösképpen teszik ezt egyháziassá a felszentelések, amelyeket a II. Vati­
káni Zsinat mind a papság, mind pedig a püspök számára elsődlegesen 
hangsúlyoz.17 A felszentelt püspök és pap tevékenysége alapvetően lel­
kipásztori, a diakónusoké pedig inkább a szolgálat, s nem annyira a kö­
zösség  vezetése.  A  tanítás,  a  megszentelés  és  a  kormányzás  hármas 
szolgálata pedig püspöki feladat.

A lelkipásztori szolgálat egyúttal vezetői szolgálat is. Aki az Egyház 
építésében elöljáró, az vezeti az Eucharisztia bemutatását is. Püspökök 
és papok – mindenki a maga felelősségi szintjén – a lelkipásztori sajá­
tosságú vezetői szolgálatot is gyakorolják. Mint vezetők, nem gyakorol­
nak minden feladatot, és nem viselik valamennyi felelősség terhét, mi­
vel  sok munkatársuk  és  együttműködőjük van.  Mivel  a  felszenteltek 
vezetik az Egyházat, ők vezetik a szentségek ünneplését, különösen pe­
dig az Eucharisztiát. A vezetés, az éberség és az ünneplés feladatainak 
az összetartozása már az első, Római Hippolytusnak tulajdonított szen­
telési szertartáskönyvben is felismerhető. A  Traditio Apostolica egyházi 
rendtartás  néven  ismert  egyházfegyelmi  gyűjtemény  azonos  Római 
Hippolytusnak azzal a művével, mely a mártírszerző szobrán felvésett 
jegyzékben Apostoli hagyomány címen szerepel, mely Rómában 205 kö­
rül keletkezett, és főleg liturgikus jellegű részei nyilvánvalóan korábbi 
eredetű szövegeket tartalmaznak. A püspök szentelésénél a következő 
imádság hangzik el:

„Szíveket ismerő Atya, add meg ennek a szolgádnak, akit a püspök­
ségre kiválasztottál, hogy legeltesse szent nyájadat, hogy kifogástalanul 
és a te dicsőségedre gyakorolja a legnagyobb papi méltóságot, éjjel-nap­

15 Vö.  DURRWELL, F.-X.,  Le mystère pascal source de l’apostolat, Les Éditions Ouvriè­
res, Paris 1970, 191–237. (Chap. X.: Le prêtre dans l’apostolat de l’Église.)

16 LG 20.
17 PO 4.



188 Kránitz Mihály

pal szolgálatodra állva, hogy szüntelenül irgalmasságra hangolja tekin­
tetedet, hogy felajánlja neked szent Egyházad adományait, hogy a leg­
főbb papság Lelkének erejében nyerje el a hatalmat arra, hogy paran­
csod szerint megbocsássa a bűnöket.”18

A szolgálatok katolikus felfogása a szolgálókban meglévő Krisztus 
jelenlétére  mutat,  ahogyan  azt  maga  Pál  apostol  is  tanította:  „Isten 
ugyanis Krisztusban kiengesztelődött a világgal, nem tartja számon vét­
keinket, sőt ránk bízta a kiengesztelődés igéjét. Tehát Krisztus követsé­
gében járunk, maga az Isten int benneteket általunk. Krisztus nevében 
kérünk: Engesztelődjetek ki az Istennel!” (2Kor 5,19–20) Ez a kijelentés 
Jézus szavaira vezethető vissza: „Aki titeket hallgat, engem hallgat” (Lk 
10,16), melyet a klasszikus reformáció is úgy említ, hogy a szolgálatte­
vők hűségesek legyenek Isten Igéjéhez.19 Krisztusnak az ilyen megjele­
nítése a Krisztus nevében (in persona Christi) való cselekvést foglalja ma­
gában, mely csak akkor helyes,  ha a szolgálattevő az Egyház hite és 
közössége alapján cselekszik (in persona ecclesiae).20

4. Az Úr vacsorája Krisztus egyetlen testébe kapcsol

Az első  Korintusi-levélből látható, hogy a feltámadt Úr vacsorája hozza 
létre Krisztus Testét, mely az új szövetség egyháza.21 A részesülők, az 
áldozók a Krisztus Testével való egységet fogadják magukba. Ez a kije­
lentés egyúttal felszólítás is, mert az Úr vacsorájának ünneplése egyet 
jelent az ő Testének, az Egyháznak az egységébe és a láthatóságába való 

18 Vö. Trad. Ap. 3, in Az ókeresztény kor egyházfegyelme (Ókeresztény írók  5), SZIT, 
Budapest 1983, 84.

19 Vö. Confessio Augustana, art. 28, n. 70. és Melanchton, Apologia 28, 358.
20 KASPER, W.,  Theologie und Kirche II, Matthias-Grünewald, Mainz 1999, 128–144 

(Der priesterliche Dienst. Repräsentation Jesu Christi als Haupt der Kirche). Kasper azt ál­
lítja,  hogy  a  közösség  egésze  saját  lelkipásztorával  alanya  a  lelkipásztorkodásnak 
(137. old.). Ez teljesen megfelel a II. Vatikáni Zsinat kommunió-ekkléziológiájának, 
amely az Isten népe teológiájából következik.

21 Az ecclesia (egyház), amelyről Pál beszél, az eszkatologikus közösség. Vö. 1Kor 
11,23–26.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 189

belépéssel. Krisztus Testének megkülönböztetése nem más, mint annak 
megértése, hogy a Testnek és a Vérnek hittel való fogadása tesz ben­
nünket egy Testté, magának Krisztusnak a Testévé. Krisztus Testének a 
megkülönböztetése egyúttal azt is jelenti, hogy az Úr vacsorájának helyi 
ünneplése eszkatologikus értékkel rendelkezik. Minden egyes és vala­
mennyi ünneplő közösségben Krisztus Teste valósul meg, egyazon hit 
és remény egységében.22

A katolikus közösség számára az eucharisztikus közösség és az egy­
házi közösség kölcsönös kapcsolatban áll egymással. A legősibb újszövet­
ségi beszámolók tanúságot tesznek arról, hogy az eucharisztikus komm­
unió nem választható el az egyházi kommuniótól: „Mi ugyanis egy test 
vagyunk, mivel mindnyájan egy kenyérből részesülünk” (1Kor 10,17). Az 
Úr vacsorája a látható közösség és a tényleges szolidaritás erejét kölcsön­
zi a közösségnek, mely abból az eszkatologikus reményből származik, 
melyet az Ige hallgatásából származó ünneplés táplál és megújít.

Ebből következik, hogy teljes értelemben akkor tagja valaki az Egy­
háznak, ha egyúttal részesülhet az Úr vacsorájában, magához veheti az 
Eucharisztiát. Az eucharisztikus és az egyházi kommunió elválasztha­
tatlan egymástól.23 A XX. század közepéig valójában ezt minden keresz­
tény egyház így tartotta.24 Ennek a teljes kommuniónak elsődleges felté­

22 Vö. CARREZ, M., La première épître aux Corinthiens, Cahiers Évangile 66, Cerf, Pa­
ris 1988, 39–40.

23 Már az ősegyháztól kezdve érvényes, hogy az a keresztény, akit kizártak az 
egyházi közösségből, azt egyúttal az eucharisztikus közösségből is kizárták, és a visz-
szatérése az áldozáshoz való újbóli megengedéssel valósul meg. Az egyházak közötti 
kapcsolat megszakítása az eucharisztikus közösségük megszakításában mutatkozik 
meg a legkézzelfoghatóbban. Vö.  ELERT, W.,  Abendmal und Kirchengemeinschaft in der  
alten Kirche, hauptsächlich des Ostens, Lutherisches Verlagshaus, Berlin 1954.

24 Történetileg a „nyílt áldozás” vagy interkommunió nem hagyományos tétele a 
reformációból származó egyházaknak.  Amikor 1973-ban az európai evangélikus és 
református egyházak első alkalommal nyilvánították ki szándékukat a közös eucha­
risztikus kommunióra a Leuenbergi konkordátumban (IV,33), akkor ezzel együtt az ige­
hirdetésben, a szentségek kiszolgáltatásában és ordinációik kölcsönös elismerésében, 
valamint az intercelebráció lehetőségében is megegyeztek. Vö. BIRMELÉ, A.–THERME, J., 
Accords et dialogues oecuméniques bilatéraux, multilatéraux, français, européens, internatio­
naux II, 32, Éditions Olivétan, Paris 2007.



190 Kránitz Mihály

tele a hitben való egység és a megfogalmazások különbözőségét elfoga­
dó egység,25 valamint az a kritérium, hogy közösen hozhatnak döntése­
ket – amennyiben ez szükséges – a hittel és a keresztény magatartással 
kapcsolatos  kérdésekben,  vagyis  közösen  tarthatnak  zsinatokat.  Ez 
utóbbi éppen a katolikus és az ortodox egyházak között függő pont, mi­
vel nincsenek teljes közösségben egymással, bár a hitben és a szentsé­
gek ünneplésében mégis sokban megegyeznek.

Ebben az ekkléziológiai összefüggésben az interkommunió kifejezése 
helytelen, mivel ha az egyházak ugyanazt a hitet és szolgálatot osztják, 
és közösen döntenek, az a teljes kommuniót feltételezi. Vagyis nem le­
hetünk teljes  közösségben az Úr  vacsoráját  illetően anélkül,  hogy ne 
vallanánk ugyanazt a hitet, és ne ismernénk el kölcsönösen szolgálata­
inkat, melyek elsősorban az egység megvalósítói.26

Az  eucharisztikus  vendéglátás  (communicatio  in  sacris),  amelyet 
azoknak a keresztényeknek nyújtanak, akik nincsenek teljes közösség­
ben azzal az egyházzal, amely azt bemutatja, csakis a püspök engedé­
lyével  képzelhető  el,  mert  a  helyi  egyházat  ő  kormányozza,  és  csak 
rendkívüli esetekben a földrajzilag saját egyházuktól elszakadt vagy lel­
kipásztorilag különleges helyzetben lévő keresztények érdekében való­
sulhat meg. Az ökumenizmusról szóló zsinati határozat értelmezi eze­
ket  a  kivételeket,  melyeket  később  az  ezt  követő  ökumenikus 
direktóriumok is szabályoztak.27

25 Ezt a fajta eljárást a Római Katolikus Egyház is igazolhatónak tartja a megiga­
zulásról szóló  Közös Nyilatkozat aláírását követően, mely a differenciált konszenzus 
vagy a megbékélt eltérések megnevezéssel lépett az ökumenikus párbeszéd területé­
re. Vö. Az evangélikus–római katolikus közös nyilatkozat a megigazulás tanításáról, és ünne­
pélyes aláírásának dokumentumai, Evangélikus Sajtóosztály–SZIT, Budapest 2000.

26 II. János Pál pápa hasonló nyelvezetet használt saját péteri szolgálatával össze­
függésben ökumenikus körlevelében: „A Szentlélek adja nekünk világosságát, és vilá­
gosítsa meg egyházaink minden lelkipásztorát és teológusát, hogy természetesen kö­
zösen meg tudjuk találni azokat a formákat,  melyekben ez a szolgálat  úgy tudjon 
megvalósulni, hogy mindkét fél a szeretet szolgálatát lássa benne.” Vö. Ut unum sint 
95, SZIT, Budapest 1996, 80. Lásd még: DESSEAUX, J. E., 20 siècles d’histoire oecuménique, 
Cerf, Paris 1983, 92–94.

27 UR 8: „A közös istentisztelet megengedettsége két szemponttól függ: kifejezi-e 
az Egyház egységét, és részesít-e a kegyelem eszközeiben?” A zsinati szöveg ehhez 



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 191

5. Eucharisztia és szolgálati papság

Az általános magyarázat az Eucharisztiával kapcsolatban XII. Piusz tan­
beli fejlődését tartja szem előtt,  aki az eucharisztikus szókészlet vala­
mennyi eddig ismert fogalmát használja,  melyre a II.  Vatikáni Zsinat 
Lumen gentium kezdetű, az Egyházról szóló dogmatikus konstitúciójá­
nak 10. cikkelye is utal. A Mediator Dei, a szent liturgiáról szóló körle­
vélben (1947. november 20.) a biztos hit (fides certa) minősítéssel látja el 
a tanítást, azaz egy olyan ismert kifejezéssel illeti, mely a kinyilatkozta­
táshoz hűséges tanítást jellemzi.28

A II.  Vatikáni  Zsinat  csak egyetlenegyszer  használja  a  „szolgálati 
papság” kifejezést, a LG 10-ben, s ezt is egy átírt idézet alapján, XII. Pi­
usz egyik felszólalásából: „Sacerdotium autem commune fidelium et sa­
cerdotium  ministeriale  seu  hierarchicum,  licet  essentia  et  non  gradu 
tantum differant, ad invicem tamen ordinantur; unum enim et alterum 
suo peculiari modo de uno Christi sacerdotio participant.”29 Az idézet 

még hozzáteszi: „Az egység kifejezése általában ellenkezik a közös istentisztelettel, 
mely viszont a kegyelem közvetítésére néha ajánlatos.” Erről a helyi püspöknek kell 
döntést hoznia, „hogy egy-egy esetben mi a teendő, okosan ügyelve a hely, az idő és 
a személyek összes körülményeire, hacsak másképpen nem határozott – alapszabá­
lyai szerint – a püspöki kar vagy az Apostoli Szentszék”. Lásd még a II. Ökumenikus  
Direktórium előírásait:  a  közös élet,  a  lelki  tevékenység,  a  közös imádság,  a  közös 
részvétel nem szentségi liturgiában, a közös szentségi részvétel, különösen az Eucha­
risztiában, közös részvétel a szentségi életben a különböző keleti egyházak tagjaival, 
közös részvétel a szentségi életben más egyházak és egyházi közösségek kereszténye­
ivel,  valamint a lelki  élet és lelki  tevékenység egyéb eszközeinek közös használata 
szabályozásában. (Vö.  A KERESZTÉNYEK EGYSÉGÉT ELŐMOZDÍTÓ PÁPAI TANÁCS,  II. Ökumeni­
kus Direktórium. Az ökumenizmus elveinek és szabályainak alkalmazásáról, SZIT, Budapest 
1996, 64–87.) A tanítóhivatal valamennyi előírása kimondja, hogy a teljes szentségi 
közösség  vagy  a  normális  eucharisztikus  osztozás  feltételezi  az  egyházi  közösség 
meglétét is. Egyetlenegy sajátos törvény sem szól a különvált keresztények általános 
meghívásáról az áldozásra, és nem is fogható fel úgy, mint a protestánsokkal való 
kölcsönös szeretetvendégség.  Erről  lásd:  RUYSSEN,  G.-H.,  Eucharistie  et  oecuménisme, 
Cerf, Paris 2008, 733.

28 Vö. XII. PIUSZ pápa, Mediator Dei, in AAS 39 (1947) 555.
29 Vö. AAS 46, 1954, p. 669. A  Dominum Magnificate Mecum allokúció a tridenti 

teológiát erősíti, és a két papság közötti különbséget hangsúlyozza. A LG 10 két fon­



192 Kránitz Mihály

módosításával  és  „azaz a  hierarchikus” (seu hierarchicum)  magyarázó 
jelzővel  a  Lumen gentium egy összehasonlítást  vezet be az egyetemes 
papság és a szolgálati papság közé, mely utóbbin a papok, a püspökök 
szolgálatát kell érteni, melyet akkor „a hierarchia”-ként jelöltek meg. A 
II. Vatikáni Zsinat érezhetően tartózkodik attól, hogy ennek a szolgálat­
nak a felfogását a pap kifejezésre szűkítse, s inkább hármas módon írja 
le a papság lényegi elemeit.

– A pap elsősorban az ige szolgája;30

– A paptól elválaszthatatlan a szentségek szolgálata, ez a papi jelle­
gű szolgálat;

– A pap az Egyház felépítésének vagy kormányzásának vezető szol­
gája.31

A szolgálati papság csak egyike a hármas jelölésnek, és nem is az 
első. Ha a II. Vatikáni Zsinat csak egyszer használja a fogalmat, hogyan 
értelmezhetjük a „szolgálati papság” kifejezés kiterjedt használatát az 
elmúlt negyed században a papság megjelölésére, egészen a tanítóhiva­
tali dokumentumokig.32 A II. Vatikáni Zsinat tudatosan tartózkodott at­
tól  határozatában,  hogy a  papokat  leszűkített  tevékenységük alapján 
minősítse, mivel az elsődlegesen szereplő címet is (De clericis) elhagyta 
az ideiglenes (De sacerdotibus) cím javára, melyet először javítva (1964) 
Decretum de presbyterorum ministerio et vitára (1965) módosítottak, hogy 

tos ponton is kijavítja ezt a felfogást. Egyfelől elhagyja a „sajátos pap” kifejezést, mint 
ami a szolgálati papság jellegzetessége; másfelől törli a zárójelet,  mely az általános 
papságot vette körül. Erről lásd: HALLEUX, A. de, Ministère et sacerdoce, in Revue théolo­
gique de Louvain 18 (1987) 426.

30 A legfőbb zsinati szövegek erősítik meg az Ige szolgálatát: „A püspökök fő fel­
adatai közt kimagaslik az evangélium hirdetése.” (LG 25) Az evangélium hirdetése „a 
püspökök legfőbb kötelességei közül is kiválik” (CD 12). „A papnak első teendője, 
hogy Isten evangéliumát mindenkinek hirdesse.” (PO 4)

31 A II. Vatikáni Zsinat a hármas felosztást a kálvini teológiából meríti. Erről bő­
vebben lásd: FUCHS, J., Origine d’une trilogie ecclésiologique à l’époque rationaliste de la théo­
logie, in Revue des sciences philosophiques et théologiques 53 (1969) 185–211.

32 A  Presbyterorum ordinis határozat a papokat általában a  presbyteri kifejezéssel 
nevezi meg, ám II. János Pál pápa Pastores dabo vobis (1992) kezdetű buzdítása három­
szor gyakrabban használja a sacerdotes meghatározást.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 193

végül  a  kihirdetett  címet  (Presbyterorum  ordinis)  nyerje  el.  A  tanbeli 
egyensúlynak ökumenikus jelentősége van, mivel egy egyetemes zsinat 
nagyon alaposan megválasztja az általa kiadott dokumentumok címét.

Az általános papság és a szolgálati papság lényegükben, és nem fo­
kozatukban különböznek.  Ez a szolgálatot,  és nem a szolgálattevőket 
különbözteti  meg.  XII.  Piusz  felfogásában nem ugyanazt  a  valóságot 
értjük, amikor a mindenkivel közös papságról és a szolgálati vagy a hie­
rarchikus  papságról  beszélünk.  Ez  utóbbi  kifejezés,  melynek  jelzői  a 
szolgálati és a hierarchikus, az ige, a szentségek nyilvános szolgálatát és 
az Egyház élete egészének a vezetését jelenti.

A IV. század óta a püspököt gyakran a sacerdos kifejezéssel illették, 
majd később tudatosan megkülönböztették a szentségek nyilvános ki­
szolgáltatásának  gyakorlatával  a  mindenkire  érvényes  általános  pap­
ságtól. A reformációból fakadó egyházak ezt gyakran helytelenül értel­
mezik, bár náluk is jelen van – igaz, más szóhasználatban. Nem minden 
keresztény helyezhető el a szolgálatban. A pap számára szükséges kü­
lönböző formákban a beleegyezés a meghívásra  az Egyház és a már 
szolgálatban lévők részéről. A pap nyilvános szolgálatában a többiekkel 
keresztény marad,  s  az  evangélikus vagy református  pásztor  a többi 
megkeresztelt elé állítható. Sem a protestánsoknál, sem a katolikusoknál 
nem elég a keresztség az Egyházban való szolgálatra, mely valamennyi 
keresztény királyi papságát biztosítja, amint ez az első Péter-levélből is­
mert.33 A katolikus lelkipásztoroknak a többi hívő szolgálatára biztosít­
ják a papi szolgálatot, mely egy olyan nyilvános szolgálat az Egyház­
ban,  amely  általában  nem  tartozik  a  többi  hívőre.  Itt  van  a  lényegi 
különbség e jelző egyszerű jelentése alapján.

Nincs két papság,  egy a felszentelt személyek, egy másik pedig a 
megkereszteltek számára, azonban különbséget kell tenni a mindenkire 
vonatkozó általános papság és Krisztus szolgálati papsága között, mely 
azokra vonatkozik, akik az egyházi közösséget vezetik. Isten népének 
papsága az első Péter-levél alapján mindenki számára közös, és testületi­
leg tartozik Isten népéhez, valamint személyesen minden egyes megke­

33 1Pt 2,5.



194 Kránitz Mihály

resztelthez. Ez a kijelentés három utólagos következményt is magában 
foglal:

– Isten előtt minden megkeresztelt pap ugyanazon a címen. Minden­
kinek közvetlen útja van Hozzá (1Pt 2,5: szent papság; 1Pt 2,9: ki­
rályi papság).

– Az emberek előtt az igazságban és a szentségben folytatott élet alap­
ján minden megkeresztelt  ugyanazon a címen pap; mert a ke­
resztség az az alap –  s  nemcsak a keresztény példamutatás  –, 
amelyre épülve a katolikus környezetben a felszentelt szolgákat 
beiktatják; és talán hasonló megy végbe a protestáns környezet­
ben is.

– Az Egyházban ellenben az üdvösség biztosítására, mely egyedül Istentől  
származik, létezik a papság szolgálata. Vajon miért nem keresztel­
heti meg magát valaki, bűneitől nem tudja magát feloldozni, sem 
egyedül ünnepelni az Úr vacsoráját, sem pedig önmagát beiktat­
ni az Egyház vezetésére? Vajon miért van szüksége minden ke­
reszténynek, beleértve a püspököket és a pápát is, egy másik ke­
resztény  szolgálatára  a  Szentlélek  közösségében,  vagyis  az 
Egyház közösségében, amellyel a hitben  áment mondanak arra, 
amit Isten tesz érdekükben másvalakinek a szolgálata által?  A 
Katolikus Egyházban annak a szükségessége, hogy az üdvössé­
get bizonyító cselekedetek miatt egy másik keresztényhez fordul­
nak, aki a szolgálati úton teljesíti Krisztus papságát, nagyon ha­
gyományos módon fejezi ki az egyedül a hit általi üdvösséget. Ez 
az értelme e helyzetben a papi szolgálatnak.  Ha a II.  Vatikáni 
Zsinat  tanítását  követve  alkalmazzuk a  hármas  felhatalmazást 
(tria munera),34 akkor Krisztus szolgálata egybeesik a szentségek 
szolgálatával.  A  Katolikus  Egyházban  a  papi  szolgálatot  azok 
nyerik el, akik az egyházi közösséget vezetik, hogy a hit szentsé­
geivel  az embereket bevezessék vagy újra bevezessék a közös­
ségbe. A felszentelésben kapott szolgálat tehát nem egy egyszerű 
szolgálat a szentségek ünneplésének a vezetésére, mivel tartalma 
nem szorítkozik pusztán a  keresztségben kapott  papságra.  Az 

34 Az Egyház tanítása alapján Krisztus próféta, pap és király.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 195

Ige szolgálatára és Isten népének vezetésére sajátosan egy papi 
szolgálatot biztosít, amely nincs benne a keresztségben.

6. A megkeresztelt, de fel nem szentelt hívő szolgálata35

Az 1917-es egyházi  törvénykönyv alapján egy nő által  kiszolgáltatott 
keresztség a kánonjog szerint érvényesnek számít.36 Ez természetesen 
nem azt jelenti,  hogy egy keresztény azonnal felhatalmazást kapna a 
papi szolgálatra is, de az érvényben lévő jog fenntartás nélkül elismeri, 
hogy szükségkeresztség esetén Krisztus papságának a szolgálatát telje­
síti.37 A XI. századtól a latin hagyományban Kelettel ellentétben a házas 
feleket úgy tekintették, mint saját házasságuk szentségének kiszolgálta­

35 A szükséghelyzet körültekintést igényel a katolikusok és a protestánsok által 
vallott  szentségek számában is.  A hetes szám rögzítése  a XIII.  századra vezethető 
vissza mind Keleten, mind Nyugaton. A szentségek elnevezései is többféle változá­
son estek  át,  amellett,  hogy mindegyiküknek  összetett  fejlődéstörténete  van.  Erről 
lásd: DOURNES, J., Le déchifrement du septénaire sacramantel, in Concilium 31 (Januar 1968) 
63–74; HOTZ, R., Sakramente im Wechselspiegel zwischen Ost und West, Benziger Verlag, 
Zürich 1979.

36 Az 1917-es kódex a következőképpen rendelkezik:
Can. 742. § 1. Baptismus non sollemnis, de quo in can. 759, § 1, potest a quovis 

ministrari, servata debita materia, forma et intentione; quatenus vero fieri potest, ad­
hibeantur duo testes vel saltem unus quibus baptismi collatio probari possit.

§ 2. Si tamen adsit sacerdos, diacono praeferatur, diaconus subdiacono, clericus 
laico et vir feminae, nisi pudoris gratia deceat feminam potius quam virum baptizare, 
vel nisi femina noverit melius formam et modum baptizandi.

§ 3. Patri aut matri suam prolem baptizare non licet, praeterquam in mortis peri­
culo, quando alius praesto non est, qui baptizet.

Az 1983-as Egyházi törvénykönyv az előzőeket megerősíti. 861, § 2. „A rendes ki­
szolgáltató távollétében vagy akadályoztatása esetén a keresztséget  megengedetten 
szolgáltatja ki a hitoktató vagy más, a helyi ordináriustól erre a feladatra kijelölt sze­
mély, sőt szükség esetén minden ember, akit megfelelő szándék vezet.” (A kánon ma­
gyarázata megállapítja, hogy a szükség esetén végzett keresztelésre nézve nem állít 
fel többé rangsort a rendkívüli kiszolgáltatók között.)

37 A patrisztikus hagyomány szerint, „ha Péter keresztel,  Krisztus keresztel,  ha 
Pál keresztel, Krisztus keresztel, ha Júdás keresztel, Krisztus keresztel”. Vö. ÁGOSTON, 
Sz., Homília János evangéliumáról, VI,7, B. A.71, p. 357.



196 Kránitz Mihály

tóit.38 Hasonló meggyőződéssel a világi híveket századokon át a betegek 
kenetének kiszolgáltatói között tartották számon, ami azonban a Trienti 
Zsinat után már nem volt lehetséges.39 Ezekben az esetekben a szentsé­
gek kiszolgáltatása kivételes, a történeti utalások inkább arra mutatnak, 
hogy a katolikus teológia továbbra is különbséget tesz a két papság kö­
zött, s folyamatos értelmezési vitában áll a reformációval. Természete­
sen a hagyomány nem nyújt példát arra, hogy laikusok vezettek volna 
papszentelést vagy eucharisztiát.40

7. Az egység szentsége: Eucharisztia és Egyház

Egy olyan világban, ahol semmi nem óv meg a széteséstől, az egység a 
legnagyobb kincs, melyben képesek vagyunk a gyógyulásra és a kien­
gesztelődésre is. Az egységet nem hozhatja létre külső tényező és sem­
milyen közös nyilatkozat, bár lehet, hogy ezek segítik a közeledést. Az 
egységet csakis az Eucharisztia valósíthatja meg, ezért amint a Szent­
írásban is láthatjuk, Eucharisztia és Egyház között a legszorosabb kap­
csolat áll fenn.41 A tény, hogy az igazság nevében egyelőre nem lehetsé­
ges, hogy a jelenlegi helyzetben valamennyi keresztény az Úr egyetlen 

38 A pap jelenlétét a Trienti Zsinat követelte meg, hogy elkerülje a klandesztin há­
zasságokat egy olyan korban, amely nem tett különbséget civil és kánonjog között. 
Vö. A Katolikus Egyház katekizmusa, 1623.

39 Vö. CHAVASSE, A.,  Étude sur l’onction des infirmes dans l’Église latine du IIIe au XIe 

siècle, t. I, Librairie du Sacré-Coeur, Lyon 1992. Lásd még: I. Ince pápa levele (416. 
március 19.) lehetővé teszi a Jakab-levél értelmezésénél, hogy „nemcsak azok, akiket a 
papságra szenteltek, hanem minden keresztény, akinek kötelessége, feladhassa a ke­
netet”. Vö. Lettre du pape Innocent Ier, à Decentius de Gubbio, in Bibliothèque de la Revue 
d’histoire ecclésiatique, fasc. 58, Louvain 1973, 30–31.

40 Egyedül Tertullianus jelenthet kivételt: „Ubi ecclesiastici ordinis non est con­
sessus, et offers, et tinguis et sacerdos es tibi solus: scilicet ubi tres, ibi ecclesia est licet 
laici.” (De exh. Castitatis 7,3: Ott, ahol nincs jelen a felszentelt szolgák testülete, te, vi­
lági, te ünnepled az eucharisztiát, és te keresztelsz, és te vagy a saját papod [sacerdos], 
mert ott, ahol hárman összejönnek, ott van az egyház, még akkor is, ha ez a három vi­
lági.) A kérdés részletes magyarázatát és bibliográfiáját lásd: COMITÉ MIXTE CATHOLIQUE 
LUTHÉRO-RÉFORMÉ EN FRANCE, „Discerner le corps du Christ”, Communion eucharistique et  
communion ecclésiale, Bayard–Cerf–Fleurus Mame, Paris 2010, 69.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 197

asztala körül összegyűljön, és részesedjen az Úr egyetlen vacsorájából, 
egy nagyon mély seb, mely Krisztus testét sújtja, s végső soron botrány.

2004 Úrnapján II. János Pál pápa meghirdette az eucharisztikus évet, 
mely a Nemzetközi Eucharisztikus Kongresszussal vette kezdetét Mexi­
kóban, és 2005 októberében fejeződött be az Eucharisztiáról tartott püs­
pöki szinódussal Rómában, azonban már XVI. Benedek pápasága alatt. 
Ezek az események mind teológiai, mind pedig pasztorális szinten meg­
mutatták azt a nagyon mély köteléket, mely jelen van az Eucharisztia és 
az Egyház között a hívő személyes életében, és magában az Egyház éle­
tében is. II. János Pál pápa Novo millennio ineunte kezdetű apostoli leve­
lében (2001) kifejezte szándékát, hogy az Egyház Krisztust szemlélje, és 
Krisztustól induljon el újra, s mindezt az Eucharisztiával való legszoro­
sabb összefüggésben,  mivel  Krisztus jelenlétének legfoghatóbb módja 
az Eucharisztia. Ezt fejtette ki még mélyebben a pápa Eucharisztiáról írt 
körlevele, az Ecclesia de Eucharistia (2003), mely szerint az Eucharisztia a 
forrása, a központja és a csúcsa a keresztény életnek, ugyanúgy, aho­
gyan az Egyház életének is, és ezzel összefüggésben az egész lelkipász­
tori  tevékenységének.  Az  Egyház  saját  küldetésében  valamiképpen 
szentséggé válik, mely így az egység és a világ békéjének jele és eszkö­
ze.42 Az Eucharisztia pedig éppen ennek az egységnek a szentsége.

A hagyományos dogmatikai kézikönyvekben nem találjuk meg „Az 
eucharisztia mint az egység jelképe” című fejezetet, mivel minden az át­
változtatás szavaira, a valóságos jelenlétre és az áldozati jelenlétre össz­
pontosul. Ha azonban kinyitjuk a Szentírást, olvassuk az egyházatyákat 
vagy a középkor nagy teológusait, akkor egészen más és szélesebb látó­
szögben tárul fel előttünk az Eucharisztia titka. Amikor Szent Pál apos­
tol  az  Úr  vacsorájáról  szólva  azt  írja,  hogy  „amikor  közösségbe 
gyűltök… egybegyűltök” (1Kor 11,18.20; vö. 14,26), akkor az Úr vacso­
rájának  ünneplése  mindig  egy  összejövetel  keretében  megy  végbe. 

41 Vö.  KASPER, W.,  Sakrament der Einheit. Eucharistie und Kirche, Herder, Freiburg 
2004.

42 LG 1. Lásd még: SC 26: „Az Egyház az egység szakramentuma.” Ugyancsak a 
szent liturgiáról szóló konstitúcióban olvassuk, hogy „a liturgia (eucharisztia) az a 
csúcs  (culmen),  amelyre  az  Egyház  tevékenysége  irányul;  ugyanakkor  az  a  forrás 
(fons) is, amelyből fakad minden ereje” (SC 10).



198 Kránitz Mihály

Ugyanezt az állítást többször is megtaláljuk a Zsidókhoz írt levélben, s ez 
az  egyházatyáknál  egy  megszentelt  kifejezéssé  lett.  Az  Eucharisztia 
megjelölésére használt egyik legősibb kifejezés a [sacra] synaxis: találko­
zás, gyülekezet, szentáldozás.43 Az ismert, hogy az ekklészia, mely a hé­
ber qahal kifejezést fordítja le, mindenekelőtt gyülekezet. Ha a két kifeje­
zést  összekapcsoljuk,  akkor  az  Egyházat  mint  eucharisztikus 
gyülekezetet határozhatjuk meg, vagyis Egyház ott van, ahol a kereszté­
nyek az Eucharisztia ünneplésére az Úr asztala köré gyülekeznek.

Ha az Eucharisztiát a Szentírás és az egyházatyák által értelmezett 
igazi érték szerint akarjuk tekinteni, akkor meg kell szabadulnunk egy 
individualista felfogástól. Ez nem azt jelenti, hogy ennek ne lenne helye 
a közösségi áldozásban és a Jézus Krisztussal való személyes egyesülés­
ben, ám a Biblia, az ókori egyház egész hagyománya és a középkori teo­
lógia az Eucharisztiában való személyes egyesülést az áldozás, vagyis a 
kommunió nagyobb összefüggésébe helyezte. A későbbiek során éppen 
ez a közösségi jelleg veszett el. A modern individualizmus és szubjekti­
vizmus hatása érvényesült az Eucharisztia felfogásában, és még inkább 
az eucharisztikus gyakorlatban. A XX. század első feléig kellett várni az 
egyházi  megújulás  jelenségére,  amely  hivatalos  elismerést  nyert  a  II. 
Vatikáni Zsinaton, s amely valójában döntő fordulópont. Ez nem annyi­
ra egy új kezdeményezést jelent, mint inkább a forrásokhoz való vissza­
térést, és az eredeti hagyomány szerinti gondolkodást.

Az Eucharisztia közösségi jellegét Szent Ágoston tárja fel, aki megér­
tette az Eucharisztia és az Egyház közötti mély kapcsolatot, és ezt írásai­
ban meg is fogalmazta. Az Eucharisztiát „signum unitatis, vinculum cari­
tatis”-nak  nevezi.44 Ezek  a  szavak  nagyon  mélyen  belevésődtek  az 
Egyház emlékezetébe. Ezeket megtaláljuk teljesebb vagy rövidebb for­
mában számos zsinati iratban, a IV. Lateráni Zsinat45 szövegeiben épp­

43 Ezt a szempontot hangsúlyozta: SCHNEEMANN, A., The Eucharist. The Sacrament of  
the Kingdom, New York 2003, 11–26; LECUYER, J., L’assamblée liturgique. Fondement bibli­
que et patristique, in Concilium n. 12 (1966), 9–22.

44 AUGUSTINUS, In Jo. 26,6,13.
45 Vö. DH 802: „Jézus Krisztus, akinek testét és vérét az Oltáriszentség, a kenyér 

és a bor a valóság színe alatt tartalmazza, miután Isten erejénél fogva átlényegült a 
kenyér testté, a bor pedig vérré, hogy az egység titkának megvalósulásához mi ma­



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 199

úgy, mint a Trienti,46 sőt a II. Vatikáni Zsinat47 dokumentumaiban. Már 
Aquinói Szent Tamásnál is felfedezhetjük ennek a visszhangját.48 Ő is­
meri a  synaxis ősi fogalmat az Eucharisztia kifejezésére,49 és az Eucha­
risztiát az egység egyházi szentségének nevezi (sacramentum ecclesiasti­
cae unitatis).50

Aquinói  Szent  Tamás számára az  Eucharisztiának mint  az  egység 
szentségének megértése nem pusztán mellékes dolog. Itt nem csak egy 
egyszerű, jámbor megközelítésről van szó, amelyet végső soron a valósá­
gos jelenlét és az Eucharisztia áldozati jellegének dogmatikus jelentései­
hez hozzá lehetne tenni, hanem éppen ellenkezőleg: az Eucharisztiának a 
közösségre,  vagyis  az  Egyházra  mutató  felfogása  a  leglényegesebb. 
Krisztus jelenléte az Eucharisztiában egy olyan „valóságra” utal, mely 
önmaga is jel, és az „igazi” valóságot tárja fel. Az Eucharisztiának ez az 
„igazi” valósága az Egyház egysége.51 Az Egyház egysége, a  res a való­
ság, az, „amiért” van Eucharisztia.

Ennek  a  megállapításnak már  következményei  vannak a  jelenlegi 
eucharisztikus vitákban. Ha mindaz, amit az imént mondtunk, igaz, ak­
kor az Eucharisztia megértése körüli kérdés végső soron az Egyház vál­
ságának a  belső magját  érinti.  Ebben a  krízisben már  nem különféle 
problémákról vagy akár külső reformokról van szó, még akkor sem, ha 
ennek  megoldását  mindenfelől  nagyon  sürgetőnek  tekintik,  mert  a 
probléma gyökere mélyebben van. A legmélyebben kell újragondolni a 
rest, azaz a valóságot, vagyis az Eucharisztia teljességének a jelentését. 
Az Eucharisztiát  nem csak egy egyoldalúan individualista felfogástól 
kell megszabadítani, hanem előfordulhat, hogy egy túl szűk és egyolda­
lú közösségi szemlélettől is. Az Egyház egységének kérdéskörébe kell 

gunk megkapjuk az övéből azt, amit ő megkapott a miénkből.”
46 Vö. DH 1635: „Az Oltáriszentség hittanításában, melyet a mi Üdvözítőnk mint 

az egység és szeretet jelképét hagyta az ő Egyházában, mely által az ő akarata szerint 
minden kereszténynek egymással össze kell kapcsolódnia, és egyesülnie.”

47 Vö. SC 47, LG 3, 7, 26 és máshol.
48 STh, III,73,6.
49 Uo. 73,5.
50 Uo. 73,3; lásd még: IV. Sent. d 45 q. 2 a, 1 c.
51 Vö. BONAVENTURA, Sent. IV. d 8, p. 2, a. 2, q. 1; AQUINÓI SZT. TAMÁS, STh III, 73,6.



200 Kránitz Mihály

magunkat elhelyezni, mely a maga részéről jele és eszköze az Istennel 
való egységnek, valamint egyúttal a világ egységének és békéjének is.52

Ismertek azok a különböző változások, melyek az individualista fel­
fogás meghaladásához vezettek, lehetővé téve a kereszténység és az Eu­
charisztia közösségi jellegének újrafelfedezését.  Ezt képviseli  Romano 
Guardini (1885–1968) közösségi gondolata és a szobornoszty, mely Alek­
szej  Komjakov  (1804–1860)  nevéhez  köthető,  de  ide  tartozik  Johann 
Adam Möhler (1796–1838) hatása, és főleg az Egyházzal való összefüg­
gésben  az  egyházatyák  teológiájának  a  felfedezése  Henri  de  Lubac 
(1896–1991) részéről, és végül, de nem utolsósorban XVI. Benedek pápa 
doktori dolgozata (1954).53

Az individuális felfogás biblikus szempontból is megkérdőjelezhető, 
mégpedig azért, mert Jézus a tanítványok nagy csoportjából sajátos mó­
don kiválasztott tizenkettőt, és csoportjukat ily módon hozta létre. Márk 
evangélista  tudósítása  szó  szerint  így  fordítható:  „tizenkettővé  tette 
(epoiészen) őket”.54 Jézus maga is olyan, a próféták által megjövendölt 
pásztornak tartotta magát, aki majd összegyűjti Izrael szétszóródott ju­
hait.55 A Tizenkettő megalapítása tehát egy profetikus cselekvő jel, mely 
nyilvánvalóvá teszi, hogy Jézus Isten népének összegyűjtését akarta. Így 
Isten eszkatologikus népének képviselőiként vesz részt a Tizenkettő az 
utolsó vacsorán, melynek során Jézus a halála utáni tanítványi közösség 
jövője felé tekint,56 „amíg el nem jön”.57

Jézus halála, feltámadása, mennybemenetele és a Szentlélek kiáradá­
sa után az ifjú közösség rendszeresen összejön a kenyértörésre.58 Ezek 
az egységes  epi to auto (ugyanazon a helyen való) találkozások az ifjú 

52 LG 1.
53 Vö. RATZINGER, J., Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, Herder, 

Freiburg 2011.
54 Vö. Mk 3,13–19.
55 Vö. Mk 6,34; Jn 10.
56 Vö. Mk 14,25.
57 Vö. 1Kor 11,26.
58 Vö. ApCsel 2,42.



Az Eucharisztia titka az ökumenikus párbeszédben 201

egyház jellemzői és alapjai.59 Már Pálnál az epi to auto kifejezés egyet je­
lent az Egyház Eucharisztiára való összejövetelével.60 Antiochiai Szent 
Ignácnál pedig ez már egy bevett és megszentelt fogalommá válik.61 

Az eucharisztikus gyülekezet és az Egyház tehát a kezdeti idők óta 
összetartozik. Ennek a kifejezését láthatjuk abban a tényben is, hogy az 
utolsó vacsora négy szentírási elbeszélése világos liturgikus stilisztikai 
jegyeket hordoz. Ezek nem csak egyszerűen Jézus utolsó étkezését be­
szélik el övéivel, hanem az ősegyház eucharisztikus lakomáját is. Kez­
detben nem találunk olyan időt, amikor ne lett volna Eucharisztia. Kije­
lenthetjük, hogy az Egyházat már a legelső időtől fogva eucharisztikus 
gyülekezetként fogták fel.

59 Vö. ApCsel 2,1.44.47.
60 Vö. 1Kor 11,18.20.
61 ANTIOKHIAI SZENT IGNÁC, Az efezusiaknak írt levél V,2: „Aki nincs az oltár kerületén 

belül, az megfosztja magát Isten kenyerétől… Aki ugyanis nem ugyanoda jár, azt már 
elfogta a fennhéjázás, és megítélte önmagát.” XIII,1: „Törekedjetek rá, hogy gyakrab­
ban  egybegyűljetek Isten dicsőségére és eucharisztiájára.”  A philadelphiaiaknak írt levél 
VI,2: „Osztatlan szívvel gyűljetek össze ugyanazon a helyen.” A magnésziaiaknak írt le­
vél VII,1: „… egy legyen az egybegyűltek imádsága… mindnyájan Isten egy templomává  
tömörüljetek, mint egy áldozati oltárra az egy Jézus Krisztusban, aki az egy Atyától 
jött és az egy Atyánál volt, s őhozzá tér vissza.” Vö. Apostoli atyák (szerk. Vanyó, L.), 
SZIT, Budapest 1980, 165, 168, 186, 173.



LISZKAI TAMÁS

Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció
rituális dramaturgiája

Az Eucharisztia  liturgiáját  komédiának  nevezni  elsőre  blaszfémiának 
hat, bár ennek oka inkább a komédia jelentésváltozásában fedezhető fel. 
Mint drámai műfajt a vígjátékkal szokás fordítani, s inkább takar egy 
komolytalan, vidám hangnemű, helyzetparódiákra építő, de boldogan 
végződő történetet,  mintsem súlyos,  az emberi  létezést  mélységeiben 
megragadó témafelvetést. A valóság azonban úgy tűnik, nem ez. A ko­
média rituális értelme messze meghaladja a színpadi komédia jelentés­
körét. Az alábbi elemzés a drámai idő szerint próbálja vizsgálat tárgyá­
vá  tenni  azt  a  vélelmezhető  axiómát,  hogy  valójában  minden  rítus 
komédia, s ennek megfelelően az Eucharisztia liturgiája is. Mindamel­
lett a rítus egyszerre liturgia és dráma. Szerkezeti felépítése tudatosan 
keres összefüggést az idő felbontásában múlt,  jelen és jövő között.  A 
dramaturgia specifikuma éppen az, hogy megkeresi az idő átlépéséhez 
vagy inkább átértékeléséhez a megfelelő origót, mint viszonyítási pon­
tot. Mondhatjuk, hogy ez a kereszténység által képviselt üdvösségtörté­
netben a Krisztus-esemény, rituális anamnézise pedig az Eucharisztia. 
Az üdvösségtörténet linearitásának közepén tehát létezik egy valóságos 
esemény, amely döntő módon értelmezi a múltat és a jövőt egyaránt. 
Az Eucharisztia mint hálaadó aktus ebben a koncepcióban nem más, 
mint ennek az üdvtörténeti középnek a folyamatos és valóságos felidé­
zése:  egyszerre  emlékezés  és  megjelenítés;  az  üdvtörténet  áttekintése 
egy konkrét nézőpontból.



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 203

1. Dante rituális komédiája

A  transzcendentális  idő  drámai  érzékeltetéséhez  jelentős  segítséget 
nyújthat  kiindulásként  Dante  Alighieri  Commediájában  a  viszonyítási 
pont mint centrum megtalálása. Nála ugyanis a komédia épp az időt 
meghaladó beteljesülésre irányul.

A  Commedia címet maga Dante értelmezte a veronai Can Grande 
della Scalához címzett levelében, melyben ezt írta: „A komédia a költői 
elbeszélés egy neme, mely minden egyébtől különbözik; anyagát illető­
leg  abban különbözik a  tragédiától,  hogy emez  eleinte  csodálatos  és 
nyugodt folyású, végén szennyes, borzadalmas; a komédia ellenben va­
lami visszással  kezdődik és boldogan végződik.  Hasonlóképp külön­
böznek az előadás módjában is: a tragédia magasztos, fenséges hangon 
szól, a komédia egyszerű, alázatos hangon”.1

Dante esetében tehát nem nehéz észrevenni a komédia és tragédia 
klasszikus arisztotelészi meghatározását. Eszerint a komédia olyan cse­
lekmény, melynek történeti iránya a szerencsétlen helyzetből  minden 
esetben a szerencsés felé halad. Nyelvezete egyszerű, ezzel is utalva az 
elnevezésben  található  »comosz«  és  »óda«  szóösszetételre,  e  kettő 
ugyanis együtt falusi éneklést jelent, egy olyan közérthető, mégis lénye­
ges tartalmat hordozó kifejezést, amely egyetemes emberi értékre hívja 
fel a figyelmet, s ennek megfelelően a komédia mindenkinek szól. Jel­
lemzője a biztos, lineáris haladás a beteljesedés felé.  Az érdekességet 
azonban mégis az adja, hogy Dante művének kibontásában a központi 
jelentőséget mintha a mű mértani közepe alkotná, a paradicsomi célsze­
rűséget megelőzően. 

Hans Urs von Balthasar Herrlichkeit c.  művében egy egész fejezetet 
szentel Danténak, s ebben arra utal, hogy az egész Commedia lényege, 
döntő jelentőségű ideje és tere nem is annyira a Paradicsom, mint in­
kább a mű közepét jelentő Purgatórium2. Úgy tűnik ugyanis, mintha az 
egész Commedia Dante és Beatrice Purgatóriumban elbeszélt találkozá­

1 Dante  összes  művei [ford.  Babits  Mihály,  Mezey  László  és  mások],  Magyar 
Helikon, Budapest 1965, 509–510.

2 URS VON BALTHASAR, H.,  A dicsőség felfénylése – Teológiai esztétika, II/2 – Teológiai  
stílusok – Laikusok, [ford. Görföl Tibor], Sík Sándor Kiadó, Budapest 2005, 417.



204 Liszkai Tamás

sa köré összpontosulna. Itt található az első nagy találkozás, ill. viszont­
látás Dante és Beatrice között. Ez a Pokol fájdalmát áttörő kezdet, a Pa­
radicsom pedig már csak ennek a döntő találkozásnak a belső dimenzi­
óit  fejti  ki.  A  Commedia  középpontja  ennek  megfelelően  az  erósz, 
mégpedig  egy  köznapi  értelemnél  emelkedettebb  formában.  A főhős 
ugyanis ebben az erószban túlnő saját szubjektivitásán és belehelyezke­
dik a szentség objektivitásába, egy olyan valóságba, ahol a szentség és a 
személyes  szeretet  átfedik  egymást.  Olyan  tapasztalat  ez,  ahol  Isten 
szubjektivitása magába foglal minden emberi szubjektivitást, ahol Isten 
áthatja az embert,  a tapasztalás tárgya azonban testi  valóságot tartal­
maz; a misztikus élmény egyfajta testi érzékelésre épül, s ez határozza 
meg a jelentkező vágyat is. Urs von Balthasar szerint a Commedia köz­
ponti eseménye is ez. Dante személyisége a szeretett ember jelenlétében 
túllép önmagán a mennyei erósz hatására és megfelel egyrészt a meg­
váltott  embernek,  másrészt  Isten  erószának.  Benne  a  bűnös  ember 
transzcendenciája valósul meg.3

Ennek a találkozásnak, mely végső soron Isten és ember viszonyára 
utal, ideje a kairosz. Danténál ez egyúttal az ókori kultúra és a keresz­
tény teológia összhangjának időbeli találkozása is, mert belső összefüg­
gésben állnak egymással. Itt a múlt, az ókori kultúra úgy jelenik meg, 
mint kezdet. Ennek szemléletes kifejeződése a Pokol. Vele ellentétben 
áll a beteljesedés, a mennyország, a keresztény hit betetőzése. S a végső 
igazság, mint találkozási hely és idő, ahol a két világ érintkezik: a Pur­
gatórium.

2. A rítus mint a dráma történeti forrása

Dante  komédia-meghatározásának  alapja  tehát  az  arisztotelészi  érte­
lemben  vett  tragédia-komédia  közti  különbség  a  történet  kétféle  irá­
nyultságának megfelelően (szerencsés-szerencsétlen). A dráma sajátos­
sága  szerint  azonban  a  bennfoglalt  történet  nemcsak  önmagában  áll 
fenn, nem egyetlen eseményre vonatkozik, hanem egy egységes világ­

3 UO, 448.



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 205

szemléletre.4 A komédia (és a tragédia) eredeti megjelenése ugyanis a rí­
tus. A dráma alapját képező rítusok a szerencsés felé irányulnak, ben­
nük az istenek halála, majd feltámadása, a jó sors megjelenése és örök 
élet elnyerése mutatkozik meg, miután az istenek sorsa csak szerencsés 
lehet. A tragikus elem annyiban kihagyhatatlan, hogy a mítoszok része 
a halál jelensége is, hiszen a feltámadáshoz előbb meg kell halni. A rítus 
drámai szerkezetében a tragédia az istenség szenvedésére és halálára 
(mely többnyire egy összeesküvés eredménye), a komédia az istenség 
feltámadására vonatkozott, s a kettő szoros egységben állt, együtt hatá­
rozva meg a rítust, mint szent cselekményt, amelyet pontosan, változta­
tás nélkül kellett megtenni; ennek megfelelően állandó rend jellemezte a 
benne kifejezett drámai aktust.5

A rítusok formai átalakulásának oka a társadalmi fejlődés, egy kiala­
kult új viszony a természethez. A természeti erők emberi személyiséget 
kaptak, melyek átvették az istenségek szerepkörét. A rítusnak új elemei 
jelentek meg, feltűntek az áldozatok, az imádságok, valamint a papnak, 
mint közvetítőnek a szerepe. A rítusban a pap megjelenít, a közösség 
passzív marad. Ez is azt fejezi ki, hogy az istenség mindvégig különbö­
zik az embertől; jelen van, de teret enged az ember által tervezett és el­
játszott formáknak is. A „rendezés megosztása” végül is hozzájárult ah­
hoz, hogy a rítus folyamatában színházi formává alakult.

Ősi formái közt az egyik legjelentősebb, a későbbi kulturális színhá­
zi alakzatokra is jelentős befolyást gyakorló mediterrán és mezopotámi­
ai kulturkör rituális környezete volt, ahol idejekorán megjelenik, hogy 
az emberi szenvedés és az isteni szenvedés összefügg, mégpedig úgy, 
hogy a szenvedés archetípus, az élet velejáró része. Ebben helyezkedik 
el az akkád Tammúz (a sumér kultúrában Dumuzi) szenvedése, halála 
és feltámadása, melynek mítosza közismert volt az ókori Keleten. Tam­
múz kozmológiai  és vegetációs istenség volt,  akinek küzdelme és ki­

4 Bécsy T., Rítus és dráma, Mécs, Budapest 1992, 164.
5 A  rítus  drámai  szerkezetében  jelentkező  komédia  épp  ezért  nem  azonos  a 

későbbi értelemben vett vígjátékkal,  amely az Új Komédiában kapta meg speciális 
karakterét,  elsősorban  Menandrosz,  és  a  rómaiak,  Plautus,  Terentius  műveiben. 
Velük szemben az Ókomédiának is nevezett Arisztophanész komédiái még rituális 
hatásokat hordoznak magukban.



206 Liszkai Tamás

szolgáltatottsága mintája lett más istenségek szenvedéseinek is.  Míto­
szában a fájdalom és az öröm egységes ünnepi rítust képezett. A rituális 
dramaturgia úgy formálódott ki, hogy benne nemcsak a vigasz a fontos 
az életre vonatkozóan, hogy a feltámadás bekövetkezik, de az istenség 
szenvedése is jelentőségteljes (tragédia előképe), ez ugyanis az egyén 
számára elviselhetővé és jelentéssel telivé teszi a szenvedést, hatása ki­
emelten az emberhez alkalmazkodik. Erre épül végül a rituális dráma, 
ahol képviselve van, hogy a szenvedés vállalható, illetőleg nem végér­
vényes állapot, hiszen követi a feltámadás, a vereséget a győzelem vi­
szonylagossá teszi. Másfelől megjelenik benne az is, hogy az igaz szen­
vedése etikus, elvégre az istenség ártatlan, igaz és bűntelen. Ezáltal a 
kiszolgáltatottság  állapota  sem  lehet  erősebb  az  ártatlanságnál  és  az 
igazságnál. Ebben az értelmezésben a feltámadás, mint új teremtés a lét 
ítéletének is bizonyul; a lét az igazságot igazolja. Mindez transzponálva 
a rítusban úgy jelenik meg már egyfajta archaikus színpadi aktusként, 
hogy az istenség drámája az ember drámájává válik.

A szenvedő istenség drámája más rituális környezetben is jelentősé­
get kap. Az egyiptomi középbirodalomban Ozirisz istenség tiszteletére 
előadott rituális játék idézte fel az istenség szenvedésének, halálának és 
feltámadásának mítoszát. A történet szimbolikus eljátszása erősen eroti­
kus, akrobatikus rítus volt. Majd a görögöknél a Dionüszosz-kultusz is 
jobbára az Ozirisz-rítus szerkezetében és nyelvi kifejezésmódjában jele­
nik meg. Az istenség tetteiről, szenvedéséről, haláláról és feltámadásá­
ról szóló kultikus ének összességében buja, mámoros játékká válik sza­
tírok és szirének szerepeltetésével6. 

A vallási kulturális hagyomány tehát mindegyik esetben megőrzi a 
drámai szerkezet azonosságát. A hangnem különbözik, az eltérő kultu­
rális környezet eszköztárai kimutathatók, de a rituális felépítés, főképp 
az időbeli mozzanatok viszonybeli egyeztetése lényegében ugyanaz. Ez 
voltaképp azt jelenti, hogy az archaikus kultuszokban következetesen 
megfigyelhető, amint a rituális cselekmény dráma-struktúráját a kezdet 
– közép – vég egyetlen egységbe foglalása jellemzi.

6 MUTH, R.,  Einführung in die griechische und römische Religion, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, Darmstadt 19982, 115.



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 207

A keret konkrét, a kezdet és a vég, s ennek megfelelően a középen 
található részmozzanatok iránya is eleve eldöntött. A vonalvezetése li­
neáris, összhang jellemzi és tervszerűség; a szerkezet állandóságát és ki­
számíthatóságát a rítus esetében az istenség biztosítja7.  De a legfonto­
sabb  szempont  mégis  az,  hogy  a  közép  milyen  viszonyban  van  a 
kerettel. Ez a tény határozza meg ugyanis az időbeosztást, a khronosz 
és kairosz különbözőségét. Amíg a khronosz a múló időre utal, a kai­
rosz a múló időnek azt a pillanatát ragadja meg, amely attól kap külön­
leges jelentést,  amilyen viszonyban áll a kezdettel és a véggel. Ennek 
megfelelően a kairosz mindig a közép, s ennek van egyedi jelentősége.

Egy színpadi drámában minden elbeszélt történet kairoszok soroza­
tából áll, a kairosz pedig a khronoszban helyezkedik el. A dráma belső 
ideje tehát kiiktatja az egysíkú kronológiát. A rítus csak a kairoszok fo­
lyamatos, megszakítás nélküli összessége, mintha a khronosz nem is lé­
tezne, ami annyit jelent, mintha nem lenne kezdet és vég, csak közép. 
Mindazonáltal a khronosz mint keret látens módon eleve feltételezve 
van a rítusban.

S úgy tűnik, hogy ez az örökség a liturgia rituális idejében is meg­
marad. A kezdet mint teremtés, vagy mint az anamnézis ideje a liturgi­
kus mozgalom egyik legjelentősebb képviselője, Odo Casel szerint a Szó 
erejével fejeződik ki, a Logosz kimondásával lesz valóságos. Ez azonban 
így  még  csak  epikus  jellegű,  nincs  igazán  cselekmény-értéke 
(legomena). A kezdet visszatérésének feltétele mindig a közép, amely 
előkészíti a véget, ám ahhoz, hogy a vég visszaállítsa a kezdetet, cselek­
vésre, vagyis drámára van szükség. S a visszatérést biztosító cselekvés 
maga a rítus, pontosabban a voltaképpeni rítus elvégzése. Az embernek 
ezt kell megtennie ahhoz, hogy azonossá váljon az isteni erőkkel (dro­
mena).8

Ebben a két összetevőben (dromena és legomena) érvényesül együtt 
az istenség sorsa (deiknümena), mint egyazon titoknak a megjelenése, 
melyben az isteni cselekvés mégis elsőbbséget élvez a szóhoz képest, 
mint misztikus-reális jelenlét, amely egyébként többnyire egy rituális ét­

7 RAHNER, H., Griechische Mythen in christlicher Deutung, Herder, Freiburg 1999, 26.
8 CASEL, O., Das christliche Kult-Mysterium, Regensburg 1932, 139.



208 Liszkai Tamás

kezés során valósul meg. A rítus „dramaturgiájának” ugyanis az a lé­
nyege,  hogy egy olyan ponton történik meg, ahol  a  szerencsétlenség 
szerencsébe fordul át, a történet a jó felé irányul. Ez a rituális fordulat. 

A rítusban a múlt értelmes, a jövő biztos, vagyis a keretidők konkré­
tak és így olvadnak be a közép eseményébe. A történet mindig ugyan­
az, nem mondhat mást vagy újat, egyformán zajlik le mindig az, amit 
benne várni lehet. A rítusban az ember ezért nem egy átmeneti állapot 
részese,  a rituális folyamat során nem érdektelen az, ami nem mond 
újat, hanem épp ellenkezőleg, állandóan ismétlődik. A visszatérő rítus 
(mint aktus és tartalom) érzékelteti, hogy a világ merre halad, mi a vég 
biztonsága. Ez pedig megnyugvást és bizalmat ad; általa az ember nem 
idegen sem az időben, sem a térben.

A rítus közepén szereplő történet, mint átmeneti rossz (vagyis az is­
tenség ritualizált halála) nem visszafordíthatatlan és maradandó rossz 
esemény, mert benne az istenség nem egyedi-személyes halált hal. In­
kább arról van szó, hogy az istenségben valamilyen dinamika, életerő 
hal meg, amely azonban képes feltámadni, mert eleve a létezéshez tar­
tozik, ez pedig múlhatatlan. A ritualizált halál így nem a végérvényes 
vég kezdete a személyes lét  megsemmisülésével,  hanem a megújulás 
kezdete. Ezt fejezi ki a rituális jelentésében vett komédia.

A rítus főszereplői számára a történeten (a középen) belül nincs vá­
lasztási lehetőség. A kezdet, a kibontakozás egyfajta prófécia (legome­
na), mely egyenletes folyamatként halad a vég, mint beteljesedés felé. A 
rítusban tehát a történetet a Vég, mint Beteljesedés határozza meg (ezt a 
khronosz értelmezi);  s  ez az egyetlen lehetséges befejezés.  Ez  jelenik 
meg a Közép drámájában, de csak akkor, ha nyilvánvaló, hogy az isten­
ség a történet főszereplője.

Urs von Balthasar liturgikus koncepciójában ilyen a szentmise rítusa 
is, mint a keresztény kultusz teatralitása. A keresztény rítus során a ke­
reszthalál és feltámadás viszonyának megjelenése ugyanis eleve látha­
tóvá teszi a bukást és a győzelmet, s ez mint „üdvtörténeti közép” újra­
értelmezi  a  teremtés  aktusát  és  biztossá  teszi  az  eszkatologikus 
dicsőséget is.9

9 URS VON BALTHASAR, H., Theodramatik. II/1. Die Personen des Spieles – Der Mensch in  
Gott, Johannes Verlag, Einsiedeln 1976, 366.



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 209

3. Az archaikus szemlélet (az örök visszatérés mítosza)
és a keresztény istentapasztalat viszonya

Az előbb tett utalásokból persze még az is következhetne, hogy az eu­
charisztikus liturgia teljesen ráépül a hellén kultúra által közvetített ar­
chaikus dráma rituális hagyományára. Érdemes ezért itt felhívni a fi­
gyelmet az archaikus és a keresztény időfelfogás rituálisan megjelenő 
különbözőségére  is,  amelyhez Mircea  Eliade  tanulmányaiban találunk 
értékes összehasonlítási alapot.10 Mindez természetesen meghatározza a 
rituális idő drámai karakterét is.

Eliade elemzése szerint az archaikus szemléletben a szenvedést az 
isteni akarat okozza, úgy, hogy közvetlenül maga az istenség avatkozik 
be az eseményekbe. Az isteni üdvrend magyarázatot ad minden egyes 
bajra, miután minden egyéni vagy közösségi szenvedésnek oka van, de 
emellett minden szenvedés el is viselhető. Ezzel szemben a zsidó-ke­
resztény tapasztalat  szerint  Isten  nem archetipikus  cselekedeteket  te­
remtő istenség,  hanem a történelembe belépő Isten,  ezáltal  ez utóbbi 
történelemszemlélete  nem  lehet  ciklikus,  csak  lineáris,  hiszen  Isten 
konkrét időpontban lép be a történelembe, amely egyszeri és megismé­
telhetetlen, legfeljebb felidézhető. Pontosan ez határozza meg az eucha­
risztikus rítust, mivel benne az eszkatologikus idő jelenik meg.

Az archetipikus cselekedet az első minta, maga a prototípus, mint 
minden létezési mód alapja jelenik meg. Megvalósulásának idejét az in  
illo tempore hivatkozás teszi pontossá. Minden, ami ekkor történt, valójá­
ban időn kívüli cselekmény. Isten kinyilatkoztatása Krisztusban viszont 
időbeli, tehát történelmi tapasztalat. Ez pedig eszkatológiai értelemben 
felértékeli az időt. Krisztus nem más, mint Isten ajándéka a nép életéért, 
akinek az a feladata, hogy átadja életét az emberiség javára. Ennek pon­
tosan meghatározott rendje a keresztény rítus.

Az archaikus cselekmények értelme a szent körforgásban mutatko­
zik meg. Mindez az istenség részéről az ember felé egy cselekedet, majd 
az embertől vissza az istenségnek ugyanaz. Krisztus tette ellenben egy­

10 ELIADE, M.,  Az örök visszatérés mítosza, [ford. Pásztor Péter], Európa, Budapest 
2006, 148.; Uő,  Misztikus születések, [ford. Saly Noémi], Európa, Budapest 1999, 235.; 
Uő, Az eredet bűvöletében, [ford. Vargyas Zoltán], Cartaphilus, Budapest 2002, 94–95.



210 Liszkai Tamás

irányú, mindig ő biztosítja a rituális cselekvés értelmét. Az archetipikus 
ismétlés tehát a történelmet lényegében elveti, mert az ismétlés és az idő 
periodikus megújítása semmissé teszi a történelmet, miután nem felté­
telez benne fejlődést. A keresztény értelmű eszkatologikus messianiz­
mus viszont a jövő beteljesedésére irányul.

A történelmen kívüli archetipikus minta már csak azért is leértékeli 
a történelmet és a történelmi eseményeket, mert szerinte az archaikus 
ember nem történelmileg létezik, az archetipikus cselekedeteknek min­
dig történelem feletti jelentősége van, mert mindig képesek újraindítani 
az időt. A történelmi személy általános hős, a történelmi esemény míti­
kus valóság. Az archaikus ember eltörölheti saját történelmét, újra tudja 
kezdeni az időt. Hisz a megtisztulás és újrakezdés pillanataiban, s ezt 
leginkább úgy fejezi ki, hogy a természetet utánozza, amely tavasszal 
megújítja önmagát, folyton ismétlődik. E gesztusában meg akarja szün­
tetni a profán időt, az «itt és most»-ot. Ha azonban vétkezik, visszazu­
han  a  történelmi  létezésbe,  vagyis  az  időbe.  A  kereszténység  ezzel 
szemben lineáris időben gondolkodik, a bűnbeeséstől a megváltáson át 
a parúziáig. Ezért benne a Megtestesülés és a Megváltás egyszeri ese­
mények.  Krisztus  egyszer  halt  meg,  ennek  jelentősége  minden  időre 
szól. Mint esemény többször nem ismételhető és nem is teremthető újra, 
mint archetipikus cselekedet, így nem lehet példa semmiféle utánzásra. 
Benne a történelmet Krisztus megváltó áldozata, mint egyszeri történel­
mi esemény határozza meg.

Az archetipikus rítus az örök jelenben való létezés tudata. Az archai­
kus ember szemében minden határozott szándékú, felelősségteljes cse­
lekvés,  tehát  ebben  az  értelemben  vett  rítus.  A profán  cselekvésnek 
nincs sem mitikus jelentése, sem mintaképe. Ezzel ellentétben az eszka­
tologikus rítusban résztvevő személyek a jövendőre készülnek fel. (En­
nek része a lakoma, mely során valaki ételt és italt vesz magához, hogy 
ereje legyen a virrasztáshoz). Az eucharisztikus rítus vallási tapasztala­
ta a hit, mint felszabadulás valamennyi természeti törvény alól. Benne a 
teremtő szabadság lehetősége nyilvánul meg. A hit jelent új mintát ah­
hoz, hogy az ember újszerű együttműködésbe lépjen a teremtéssel. S itt 
mutatkozik meg ismételten a khronosz és kairosz viszonya. Az archeti­
pikus ismétlés hagyományos szemléletével szemben ez az első és egyet­



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 211

len minta adatott meg az embernek, e szabadság forrása és mintája pe­
dig az Isten maga, aki egyedül képes igazolni a történelmet. A Kinyilat­
koztatás erejével tehát a kereszténység átformálta az archetípusok és az 
ismétlés világát.

Végül is a keresztény rituális tapasztalat mint eszkatologikus dráma 
központi megjelenése az Eucharisztia, amely mint eredeti tett és törté­
neti esemény az utolsó vacsora keretében valósult meg. A krisztushívő 
személy az Úr testében és vérében részesül, amely ezáltal rituális étke­
zés és a messiási lakoma elővételezése is egyúttal. Olyan jellegű étkezés, 
amely kiemel a profanitásból, és beemel a kiválasztottak körébe. Ugyan­
akkor Jézus feltámadása nem a misztériumkultuszok isteneinek perio­
dikus halálával és feltámadásával azonos, Jézus halála és feltámadása 
visszavonhatatlanul új időt kezdett el, ez a keresztény értelemben vett 
profánnak  minősített  világ  átalakulása.  Általa  egy  helyi  történelem 
szent és példaadó történelemmé válik és az egész emberiség üdvözülé­
sének paradigmája lesz.  A misszió pedig nem sugall  mást,  minthogy 
mindazt, ami tér és idő viszonylatában konkrétan megtörtént, egyete­
mesen kell érthetővé tenni, ezáltal azonban szimbolikus kifejezést is kö­
vetel.11

11 Lényegében ezt  erősíti  meg C.  G.  Jung is,  aki  Az átváltoztatás  szimbóluma a  
misében című tanulmányában azt  írja,  hogy  az  eucharisztikus  rítus  áldozat-értékű 
alapja  a  permanens  áldozatbemutatás.  Az  áldozatot  folytatólagosan  hozzák  meg, 
mert az örök papság gondolata társul hozzá. A misztérium lényege éppen ez az örök 
papság és az általa mindenkor Isten elé vitt áldozat, ez alkot ugyanis egy idő feletti 
rendet.

Az  átváltoztatás  konkrét  időbeliségét  is  az  időtlen  átalakulás  tartalmazza.  Az 
adományok  először  még  csak  természetes  dolgok,  sőt  alapelemek,  mégis  az 
átváltoztatás  valóságosan  és  szubsztanciálisan  történik  meg.  Ezzel  arányban  az 
áldozó is elsőként egy közönséges ember csupán. Az átváltoztatás és az áldozás során 
(mely egységes időbeli valóság) folyamatában kell neki is áldozati adománnyá válni 
(kezdve  a  bűntől  való  megtisztulással).  A  mise  rituális  cselekménye  átalakítja  az 
embert a consecratio-ig, ahol Krisztus maga az áldozatot bemutató és az áldozat, s 
ahol  Krisztus  térben  és  időben  megjelenik,  méghozzá  úgy,  hogy  ez  mégsem  egy 
történeti esemény egyszerű ismétlése (nem archetipikus cselekedet), hanem egy örök 
jelentőségű aktus  láthatóvá válása,  ami túl  van az emberi  felfogóképességen.  Egy 
olyan misztérium, amely szimbólumok által van kifejezve. Benne az emberi tudat egy 
olyan isteni kezdeményezéssel  szembesül,  amely nem függ az emberi cselekvéstől. 



212 Liszkai Tamás

4. Az eucharisztikus akció rituális dramaturgiája

Odo Casel szerint az Eucharisztia – mint minden egyes keresztény kul­
tuszforma – mindenekelőtt Isten műve, de egységben az emberi tettel. 
A misztérium alapvetően nem tanítás, hanem kultikus tapasztalat, ill. 
olyan misztikus tapasztalat Istenről, amely racionálisan nem fejezhető 
ki.12 A misztérium lényege éppen az, hogy Isten kinyilatkoztatta magát 
Jézus Krisztusban, vagyis egy sajátos isteni aktust hajtott végre, amely 
bár térhez és időhöz tartozik hozzá, mégis az örökkévalóságot és térnél­
küliséget vételezi elő.13 Ez a kettőség (idő-örökkévalóság; tér-határtalan­
ság)  egyszerre  tartozik  a  liturgiához,  amennyiben a  benne  felidézett 
kezdet egyfajta kiindulópont az örökkévalóság felé, a végső beteljesedés 
pedig az örökkévalóság, mint állapot. S közte a közép egy történelmi 
esemény, amely meghatározó az örökkévalóság szempontjából.14

Ez a misztérium a legalapvetőbb egységet képviseli minden vallásos 
tapasztalat közt,  ezáltal szent. A misztérium ugyanis hozzá van kap­
csolva egy szent cselekményhez, egy olyan akcióhoz, amelyet nem lehet 
doktrinális fogalmi világossággal kifejezni. A tett és a szóbeli kifejezhe­
tetlenség által a misztérium meghaladja az intellektuális lefedését an­
nak, ahogy a misztérium bemutatja önmagát, mert meghaladja a törté­
neti  helyzetet,  időtlen  értékű,  továbbá  nem  lehet  megérteni,  csak 

Az ember csak az isteni történés előadója, aki Isten rendelkezésére bocsátja magát (túl 
van  tudatának  kategóriáin).  Dramatikus  szempontból  eljátssza  a  szerepét,  sőt  a 
rendező géniuszának hatása alá kerül.

Az átváltoztatás így lesz egy drámai csoda, vagyis  misztérium, amit az ember 
nem képes tudatilag értelmezni, intellektuálisan nem közelíthető meg. JUNG, C. G., Az  
átváltoztatás szimbóluma a misében, in UŐ,  A nyugati és keleti vallások lélektanáról, [ford. 
Pressing Lajos], Scolar, Budapest 2005, 262.

12 CASEL, O.,  Das  christliche  Opfermysterium.  Zur  Morphologie  und  Theologie  des  
eucharistischen Hochgebetes, Verlag Styria, Graz–Wien–Köln 1968, 101.

13 CASEL, O., Mysterium des Kreuzes, Verlag Bonifacius-Druckerei, Paderborn 1954, 
85.

14 BRUGUÈS, J.-L.,  L’eucharistie et l’urgence du mystère, in  Nouvelle revue théologique 
CXXX (2008/1) 22.



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 213

érinteni vagy érzékelni. Ez az egyetlen lehetséges re-akció a misztérium 
akciójára.15

A kultusz ennek megfelelően egyszerre a tett és a részvétel a tettben; 
olyan  tett,  amely  megvalósítja  a  misztériumot,  ugyanakkor  maga  is 
misztérium. Ez a misztérium a szentségben Krisztus átmenete az emlé­
kezet világába, mégpedig oly módon, hogy Isten kegyelme eredendően 
benne van a szentségben. Ez a szentség közvetít kegyelmet a híveknek, 
akik az aktusban részt vesznek.16

A rítusban és a szimbolikus nyelv részeként fel lehet ismerni az em­
lékezet viszonyának módja szerint Krisztus jelenlétét,  valóságosan, és 
nem csak egy üdvözítő terv kifejeződéseként. A jelek nem oksági logika 
szerint vannak jelen a rítusban, hanem a jelenlét speciális logikája sze­
rint. A jel és a valóság között szoros viszony áll fenn, amely nyilvánva­
lóvá válik a szimbólumban, s nem azért, mert oka a valóságnak, hanem 
mert ő maga a valóságos jelenlét. A szentségi jelenlét a szimbólumban 
megnyilvánuló valóság.17 Erre utalva jegyzi meg Casel, hogy a kultusz 
szimbólumai nem csak pedagógiai értelemben jelentősek, hanem azért 
is, mert az isteni üdvözítő művet hordozzák magukban. Ezt az emléke­
ző (anamnetikus) dimenzió fejezi ki a kultuszban.18

Egy rítusnak tehát az isteni tett misztériumává kell válnia. Azok a 
szent  rítusok  a  misztériumok,  amelyek  reprezentálják  és  megújítják 
Krisztus misztériumát.19 Ez a misztérium rituális és szimbolikus tett, s 
általa a liturgia maga is szimbólum, egy isteni cselekvés rituális ünnep­
lése. Benne ugyanis a közösség az ünnep során egyesül a szent cselek­
mény által, mégpedig a legbensőségesebb módon: azáltal, hogy a kulti­

15 BONACCORSO, G., La liturgia e la fede – La teologia e l’antropologia del rito, Edizioni 
Messaggero Padova 2005, 172.

16 Ezzel  lényegében  a  görög  dráma  alapját  képező  Dionüszosz-kultusz 
alapjelentésével állítható párhuzamba. Ld. NOCK, A. D., Early Gentile Christianity and  
its Hellenistic Background, Harper & Row, New York 1964, 72.

17 VALENZIANO, C., Liturgia e antropologia, Edizioni Dehoniane Bologna 19982, 286.
18 MESSNER, R.,  Einführung  in  die  Liturgiewissenschaft,  Schöningh,  Paderborn–

München–Wien–Zürich 20092, 2004.
19 ALDAZÁBAL, J., Dizionario sintetico di liturgia, Libreria Editrice Vaticana, Città del 

Vaticano 2001, 379.



214 Liszkai Tamás

kus közösség részt vesz a rítusban, bekapcsolódik az Isten üdvözítő cse­
lekvésébe.20 A rituális ismétlés ezért úgy tűnik, mindig visszavezethető 
az időbeli folytonosság felfüggesztésére. Az ünnep ugyanis mint rituális 
gyakorlat, s mint vallási tapasztalat, az idővel szemben valósul meg. Az 
ismétlés és az örökkévalóság képviselete jellemzik. Elsődlegesen felold­
ja  az időbeli  folytonosságot,  ugyanakkor a vallásos tapasztalat  benne 
több mint az idő meghaladása, mindenekfelett egy találkozás az idő és 
az örökkévalóság között, amely valójában nem szemben áll az idővel, 
hanem transzcendálja az időt. Az ünnep úgy éli meg az időt, hogy az 
idő meghaladásának a vágya és érzete jelenik meg benne, egy radikális 
nyitottság valami egészen más felé. A vallásos dimenzió, amennyiben 
nyitottnak érzi magát a „más” felé, annyiban hordozza a hitet az idő­
ben.21

Az archaikus rítusokkal szemben a keresztény értelemben vett rituá­
lis ismétlés az idő jellegzetes alapelemének, a ritmusnak kifejeződése. 
Az idő nem egy megtörhetetlen folyamatosság ill. folyamatos jelen. A 
rítus ismétlés a ritmus értelmében. Ezáltal a rítus lényege nem az, hogy 
jelenné tesz valamit, ami egyszer már jelen volt a múltban, a rítus nem a 
jelen folyamatossá tétele, hanem ünneplése valaminek, amely távol esik 
tőlünk, azonban egy olyan ritmus szerint mozog, hogy kapcsolatot te­
remt az ünneplés jelene és az ünnepelt múlt között, továbbá az ünnep­
lés jelene és a beteljesült ünnep (mint, ami még jövő) között22. A rítus 
mint ismétlés nem megszüntetni akarja a távolságot a jelen és a múlt, 
valamint a jelen és a jövő között, hanem tudatosítani akarja a távolság 
létét úgy, hogy diakronikusan szemléli őket. Az idő formálása a liturgi­
ában ennek megfelelően a transzcendencia felé való mozgás időbeli ér­
zékelése, az emberi cselekvés általános összefoglalása és belehelyezése 

20 KUTZNER, H.-J.,  Liturgie  als  Performance?  Überlegungen  zu  einer  künstlerischen  
Annäherung, LIT Verlag, Berlin 2007, 192.

21 BONACCORSO, G., Il rito e l’altro – La liturgia come tempo, linguaggio e azione, Libreria 
Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2001, 59.

22 FUCHS, O., «Unbedingte» Vor-Gegebenheit des Rituals als pastorale Gabe und Aufgabe, 
in Theologische Quartalschrift CLXXXIX (2009/2) 115.



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 215

az örökkévalóság tapasztalatába. Ez az a pont, ahol az időbeli cselekvés 
új jelentést kap.23

A liturgia cselekvés és nyitottság is egyúttal a transzcendencia iránt 
(Isten mássága, ill.  az emberi közösség isteni képének mássága iránt, 
amely a jövőbeli, időtlen valóságban létező embert is jelenti egyúttal). A 
liturgia az időbeliség sajátos módja, mely újraszervezi az üdvösség ese­
ményeit a maga intim logikája szerint.24

A liturgia feltételezi az üdvösség történetét, mert mint szent történe­
tet ismétli meg magában, s közben egy olyan időre irányítja a figyelmet, 
amely üdvösségszerző isteni cselekedeteket foglal össze. Eszerint köte­
les tettként ismétli a mimészisz által Isten üdvözítő cselekvését az em­
berért abban az értelemben, hogy ez a mimészisz egy időbeli megvaló­
sítása és képviselete annak, ami már megtörtént, de a hatását újra és 
újra tudatosítani kell az ember számára. Egy olyan jellegű emberi tett, 
mely érvényesnek nyilvánítja történelmére nézve az üdvösség cseleke­
deteit.25

Azt mondhatjuk tehát, hogy az Eucharisztia liturgiája mint mimeti­
kus tett, egyfajta képmást, alakot ajándékoz az időnek.26 Benne egyfor­
mán fejeződik ki az anamnézis és az epiklézis: ez adja az eucharisztikus 
kánon kettős szerkezetét. Az anamnézis összefüggésben áll a khronos­
szal, s mint dicsőítő emlékezés utal a pászka-misztériumra, majd vissza­
vezeti az ember isteni értékelését egészen a teremtésig, de úgy, hogy 
egyúttal utalást tartalmaz a beteljesedésre, vagyis az Úr dicsőséges eljö­
vetelére is. Ezzel szemben az epiklézis Krisztus üdvözítő jelenvalóságát 
biztosítja és egységet teremt az ünneplő közösséggel, vagyis önmagá­
ban a kairoszt szenteli meg.27

23 TERRIN, A. N.,  Il  rito  – Antropologia e fenomenologia della  ritualità,  Morcelliana, 
Brescia 1999, 239.

24 MEYER-BLANCK, M.,  Christliche Liturgie in religiösen Pluralismus, in  Theologie der  
Gegenwart LII (2009/4) 254.

25 BONACCORSO, G., Il rito e l’altro, 314.
26 BONACCORSO, G., La liturgia e la fede, 196.
27 CASEL, O.,  Das  christliche  Opfermysterium,  516.;  ld.  még:  CASPANI, P., La  

celebrazione eucaristica, «origine» e «fine» dell’adorazione, in  Rivista Liturgica LXXXXIV 
(2007/6) 880.



216 Liszkai Tamás

5. Az Eucharisztia mint ünnep és Kinyilatkoztatás rituális egysége

Az Eucharisztia  ennek  megfelelően  szövetség  Isten  és  a  Krisztusban 
megújított emberség között. Isten megtapasztalása összekapcsolva a ri­
tualitás  ritmusával  –  ezt  képviseli  az  eucharisztikus  ünneplés.  A hit 
ugyanis az eucharisztikus aktus során mint tapasztalás fejeződik ki és 
egy ünnepelt cselekményben kap lehetőséget. Az ünneplés és a kinyilat­
koztatás átfedik egymást, ezzel pedig egy olyan dinamikus pillanatot 
hoznak közösen létre, amelyben Isten átadja önmagát az emberi tapasz­
talásnak.28 Így lesz az eucharisztikus cselekmény az isteni kinyilatkozta­
tás és az emberi tapasztalás együtthatása. A tapasztalás mindig egy má­
sik sajátos önkifejezése, kinyilatkoztatása, így a világ tapasztalata is egy 
másik természet megtapasztalása, egy másik Műé, amely egy vallási, 
szakrális  Hatalom.  A  tapasztalás  kinyilatkoztatja  a  másikat,  ezáltal 
meghaladja  azt  a  határt,  ameddig  a  tapasztalás  önmagától  eljuthat, 
vagyis a tapasztalás új mélységét mutatja meg. Az emberi tapasztalás az 
immanenciához kötött. Az eucharisztikus rítusban nem lehet megismer­
ni valamit, csak felismerni, ezzel szükségképpen követeli a megnyílást a 
transzcendens felé. Ami pedig közösséget teremt immanens és transz­
cendens között, az a drámai megnyilatkozás. A tett eredendő egységet 
teremt a külsődleges és a belsőséges között,  mivel a tett nem csupán 
mozdulat, amely valamit, mint célt el akar érni, inkább egy bensőséges 
magatartás, amely lehet,  hogy nem szándékol elérni semmit, sőt,  egy 
minden hatástól független értelemmel bír. A cselekvés szándéka csak a 
történettel, ill. a történelemmel együtt ismerhető meg.29 A tett sajátosan 
és bensőségesen egy történeti emlékezet, másfelől mégsem csak a törté­
neti emlékezésben áll fenn, hanem a viszonyban is több cselekvő között. 
Ez jelenti a tett dramaturgiáját. Lényegében egy teleologikus cselekvés a 
külső világ felé, alapja pedig a belső világ és a szabályozott cselekvés, s 
természete szerint mindig interaktív. Paul Ricoeur szerint ez a tett min­

28 ALDAZÁBAL, J., Dizionario sintetico di liturgia, 169.
29 BONACCORSO, G., La liturgia e la fede, 210.



Divina Commedia ‒ Az eucharisztikus akció rituális… 217

dig egy másikkal való viszonyban való viselkedés, a rítusban pedig ez a 
viszony a szakrálisra, a másikra, mint istenire vonatkozik.30

A tett és a tapasztalás közt tehát alapvető viszony áll fenn: a tett a rí­
tusban egy tapasztalat megünneplése. A döntő fontosság a közösség, ill. 
a  közösség  természetének  máshoz  való  viszonyulásában  mutatkozik 
meg.31 A megismerés átalakul egy olyan tapasztalati felismeréssé, amely 
bemutatja a mást. A cselekvés átalakul a felismerés aktusává, ahol a tett 
a másik ünneplése lesz, s ez határozza meg az Eucharisztia ünneplését 
is.32

A keresztény kultusz úgy akar megjelenni, mint Isten megtapaszta­
lásának  helye.  Benne  a  kinyilatkoztatás  nincs  ellentmondásban  a  ta­
pasztalással. Mondhatjuk, hogy pl. a Szentírás is az emberi tapasztalat­
ban lecsapódó kinyilatkoztatás,  mely  egy  olyan emberi  tapasztalásra 
irányul, hogy valaki újra és újra kézbe akarja venni a Szentírást. A litur­
gikus aktus is hasonlóképpen válik az ismétlés helyévé, mint olyan hely-
lyé, ahol a hívő közösség sajátos tapasztalatot szerez önmaga hitéről és 
Isten kinyilatkoztatásáról az üdvösséget illetően. Az Eucharisztia min­
dig egyfajta beavatás, mint tapasztalatszerzés és megnyílás Isten transz­
cendenciája felé.33

Az Ige vagyis az Írás a tettben mint kihirdetés Szentírásként jelenik 
meg, így kölcsönhatásba kerül az emberi tapasztalattal. Általa a logosz­
ból dia-logosz lesz, tehát párbeszédes viszony azzal, aki kinyilatkoztatja 
magát. Az Aktus pedig egzisztenciális értékké válik: ami korábban csak 
szöveg volt, aktuális valóság lesz. Benne a test és vér átadása mint hála­
adás mutatkozik meg, mert benne megvalósul az, amit kimond.34

30 RICOEUR, P., A kinyilatkoztatás eszméjének hermeneutikai megalapozása, in Válogatott  
irodalomelméleti  tanulmányok,  [ford.  Angyalosi  Gergely,  Bogárdi  Szabó  István  és 
mások], Osiris Kiadó, Budapest 1999, 156.

31 TERRIN, A. N., Il rito, 346.
32 CIBIEN, C., Educare all’ascolto e al servizio nel giorno del Signore, in Rivista Liturgica 

LXXXIX (2002/2) 317.
33 VALENZIANO, C., Liturgia e antropologia, 31.
34 BONACCORSO, G., Il rito e l’altro, 344.



218 Liszkai Tamás

Az Eucharisztia liturgikus akciója mint egyfajta dráma tehát úgy is 
értelmezhető, mint ami nem egyszerűen az evangéliumi Krisztus-ese­
mény és teológia időbeli sűrítése, a keresztáldozatban beteljesült meg­
váltó mű és Jézus-élet ill. hivatástudat, valamint a szeretetben megtett 
isteni önátadás precíz időbeosztásban való megjelenítése, hanem a teljes 
üdvtörténeti  idő  viszonyítási  pontjának  felidézése  és  tudatosítása;  a 
múlt és jövő között a jelennek mint középnek a meghatározása. Benne 
kap voltaképpeni jelentést az üdvtörténeti «ma»-ként értelmezett jelen. 
Az eucharisztikus rítus nemcsak időben helyezkedik el, de maga is időt 
értelmez.  Dramaturgiája  mint  időbeli  felépítés  egy  konkrét  fizikailag 
mérhető időben összefoglalja az elképzelhetetlen mértékű időt; azt az 
időt, amely a Teremtéstől kezdve a végső Beteljesedésig tart. Ez a konk­
rét rituális idő nem egy örökké visszatérő pillanat (ahogy az archaikus 
rítusok képviselik), hanem egy konkrét történelmi esemény aktuálisan 
megélt ünnepe. Hálaadás azért az isteni tettért, amely Isten és ember ta­
lálkozását úgy mutatja be, hogy benne teljes mértékben igazolódik a ta­
lálkozást előkészítő múlt és isteni terv, ill. kézzelfogható valósággá vá­
lik a jövő is. A Megváltás által bemutatott üdvösség ettől az eseménytől 
kezdve már konkrét és biztos, továbbá felvázolja magában a múlt lineá­
ris célszerűségét is.  A múlt és jövő bizonytalanságát átformálja a kai­
roszként jelentkező Krisztus-misztérium bizonyossága. Ennyiben való­
ságos  párhuzamként  állítható  hozzá  Dante  Commediájának  időbeli 
logikája. A Paradicsom nem ott kezdődik, ahol Dante bekerül a köréhez 
tartozó szférákba, s egyre beljebb halad, hanem ott, ahol Beatricével újra 
találkozik, még a Purgatóriumban (a földinek nevezett Paradicsom ha­
tárán), s egészen bizonyosan tudja, hogy az isteni Paradicsom ezzel már 
nyilvánvaló valóság a számára; mégpedig úgy, mint a jelen valósága. A 
remélt és beteljesedés felé haladó Isten Országa is a Krisztus-esemény-
nyel már jelenbeli valóság, s az Eucharisztia liturgiája ezt bizonyítja újra 
és újra a benne hívők számára. A liturgia ezért valamiképpen mégis egy 
nemes értelemben vett komédia. Isteni játék, amely valóságot tükröz és 
határoz meg. Az ember szerencsétlen helyzetét teljes biztonsággal a sze­
rencsés beteljesedés felé vezeti, mégpedig abban az értelemben, ahogy a 
«komikus» rítus osztja  be a játékidőt:  már  a „közepén” sejteni  lehet, 
hogy a boldog vég egyértelműen bekövetkezik.



KAJTÁR EDVÁRD

A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. 
században és a ma kihívásai

1. Bevezető megjegyzések

2010. június 17-én védtem meg doktori értekezésemet a Pázmány Péter 
Katolikus Egyetem Hittudományi Karán, mely értekezésben a IX. szá­
zadban született szentmise-kommentárok papképét próbáltam megraj­
zolni. A virágzásnak induló középkorban a klérus életét, liturgikus spi­
ritualitását kutattam, és amikor a 2011. januárjában, az imént említett 
Hittudományi  Karon megrendezett,  teológiai  tanárok számára tartott 
konferenciára előadónak meghívást kaptam, felmerült annak a lehetősé­
ge, hogy a disszertációm anyagát valamiképpen a mai klérus eucharisz­
tikus lelkületével összekapcsolva mutassam be. Nyilván nem arról volt 
szó, hogy a disszertációmat mutassam be, és e helyen írásban is megje­
lentessem, hanem sokkal inkább egy olyan átfogó kép vázolását gon­
doltam, gondoltuk el a szervezőkkel, amelyben a középkornak e kevés­
sé  ismert  világa  mellé  állítva  látható  az  is,  az  akkori  felfedezések, 
meglátások milyen mai párhuzamokra világítanak rá, illetve a kor teo­
lógiai-szisztematikus módszere (az allegorikus világszemlélet)  milyen 
szellemi kihívásokkal szembesíti a mai egyházi gondolkodót. E konfe­
rencián elhangzott előadásom szerkesztett változatát közlöm itt.1

1 Fontosnak tartom megjegyezni, hogy a korabeli szövegek idézésénél megtartot­
tam az eredeti írásmódot, amely számos esetben eltér a klasszikus latin szabályaitól, 
mind az írás, mind az esetleges nyelvtani különbségekben.



220 Kajtár Edvárd

2. A papok eucharisztikus életének jogi szabályozása a karoling 
időben és a hatályos jogban

Teológiai tanulmányaim során jelentős felfedezésként hatott rám annak 
felismerése, hogy az egyházjog nemcsak az egyházi cselekvés korlátozó 
pontjait fogalmazza meg („mit szabad tenni, mit kell tenni, és mit nem 
szabad megtenni”), hanem a krisztushívők különböző életállapotainak 
megfelelően körvonalazza azt is, hogy az egyes coetus-okat milyen hit­
béli karakter jellemez. Öröm volt számomra, hogy míg az akadémiai és 
a szemináriumi együttlétek során sokat vitáztunk a ma egyháza papjai­
nak spiritualitásáról, addig az egyházjog világosan meghatározza azo­
kat az alappontokat, amelyek – bárkinek bármiféle teológiai kritikája el­
lenére, az idő igazolta ezek megtartó erejét – biztos támpontokat adnak 
a klerikus számára saját spirituális életrendje megalkotásához.

A következőkben a mai hatályos jog, és a karoling kor jogalkotásá­
nak e témával kapcsolatos kánoni utasításait figyeljük meg, minden kü­
lönösebb „mélységi hermeneutika” nélkül.

2.1. A hatályos jogban

Az 1983-ban hatályba lépett Codex Iuris Canonici (magyarul Egyházi Tör­
vénykönyv)2 Előszavában a következőképpen rendelkezik a Törvényke­
ző: „Az egészséges jogi rendelkezés teljességgel szükséges ahhoz, hogy 
az egyházi közösség eleven legyen, erősödjék és virágozzék”.3 Éppen 
ezért a CIC jogot formál arra is, hogy a klérus jogai és kötelességei kö­
zött körvonalazza azt is, milyen morális és spirituális hozzáállás jelle­
mezze őket az Eucharisztia viszonylatában. Álljanak itt a hatályos jog­
ból azok a kánonok, amelyek a kérdéses témában rendelkeznek:

2 Egyházi Törvénykönyv, A Codex Iuris Canonici hivatalos latin szövege magyar fordí­
tással  és  magyarázattal,  szerkesztette,  fordította és  a  magyarázatot  írta:  Erdő  Péter, 
Szent István Társulat, Budapest, 19862. A továbbiakban a hivatalos rövidítést használ­
juk a Kódexszel: CIC.

3 „Sana ordinatio iuridica prorsus necessaria est ut ecclesiastica communitas vige­
at, crescat, floreat.” A magyar CIC kiadás 82–83. oldalain.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 221

246. kánon, 1. §: papnövendékekre vonatkozó utasítások: „Az egész 
szemináriumi élet középpontja az Eucharisztia ünneplése legyen, úgy 
hogy a növendékek naponta részesülve Krisztus szeretetében,  főként 
ebből a bőséges forrásból merítsenek lelki erőt az apostoli munkához és 
lelki életükhöz.”

276. kánon, 2. §, 2. pont: A klerikusoknak kötelességük a szentségre 
törekedni, ezért „a lelki életüket a Szentírás és az Eucharisztia asztaláról 
táplálják; tehát nyomatékosan felhívjuk a papokat, hogy naponta ajánl­
ják fel az eucharisztikus áldozatot”.

2.2. A karoling egyházi jogalkotás és a pap eucharisztikus élete
és lelkülete

A károlyi jogi rendelkezések gyűjteményéből, a több évtizednyi capitu­
lare-kollekcióból kigyűjtöttem mindazokat a capitulákat és kánonokat, 
melyek a papokra vonatkoznak, s azokból próbáltam meg a papi élet 
karoling-kori modelljét megrajzolni. Előzetesen, azonban, ehhez szüksé­
ges néhány módszertani megjegyzést tenni:

Munkám  a  MGH Capitularia  Regum  Francorum kötetét  vizsgálta,4 

vagyis a karoling törvénykezés corpus iurisának a papokra vonatkozó ca­
pituláit és kánonjait. E kötet anyagán kívüli, korabeli jogi kollekciókkal 
nem  foglalkoztam.  A  vizsgált,  összesen  tizenhat  törvénygyűjtemény 
összesen 341 capitulát/kánont tartalmaz, ezekből próbáltam meg „kifa­
ragni” a pap ikonját.
E törvénygyűjtemények:

I. Capitulare generale (pp. 32–34). Törvénygyűjtemény 769–771 közötti 
időszakból, Nagy Károly kisebb volumenű rendelkezéseit foglalja ösz-
sze, melyek különböző kódexekben és epistulákban voltak rögzítve.

II.  Encyclica de emendatione librorum et officiorum ecclesasticorum (pp. 
44–45). Nagy Károly császár egy oklevele a 776 és 784 közötti időszak­
ból. Két liturgikus  corpus használatának elrendeléseként írja e körleve­
lét.  Apja,  Pipin egész Gallia  számára elrendeli  a  római egyház ének­
rendjének és énekeinek használatát,  ő a biblikus olvasmányok helyes 

4 MGH, Legum, Sectio I: Capitularia Regum Francorum, vol. I.



222 Kajtár Edvárd

használatáról rendelkezik, illetve a montecassinoi Pál diakónus által, az 
éjszakai  zsolozsmához  (offícium)  két  kötetben  összeállított  és  kiadott 
patrisztikus olvasmányok bevezetését rendeli el.

III.  Capitulare ecclesiaticum (pp. 53–67). 789. március 23-án, Aachen­
ben keltezett törvénygyűjtemény, püspökök, papok, egyéb klerikusok 
és szerzetesek számára. E rendelkezésantológia érdekessége és erénye, 
hogy főként a korát megelőző a klerikusok és szerzetesek életére vonat­
kozó zsinati, szinódusi és egyéb dekretáliák anyagát idézi, bizonyos te­
matika szerint. Ezek értelmében a császár újat nem kívánva hozni, meg­
erősíti  a  már  meglévő,  hatályos  rendelkezéseket.  A  MGH  kritikai 
kiadásában megjelent anyag lábjegyzetben hozza az eredeti zsinati, szi­
nódusi  stb. szöveget is,  amelyekre a törzsszövegben néha csak utalás 
történik.

IV. Statuta Rhispacensia et Frisingensia (a reisbachi és a freisingi statú­
tumok – pp. 77–79). Rendelkezések, melyeket az említett két bajor vá­
rosban tartott püspöki szinódusokon hoztak; a keltezés (799. augusztus 
20.) az egyes rendelkezéseknél korábbi zsinati és pápai határozatokra 
utal, de sem a törzsszöveg, sem a kritikai kiadás nem jelöli a hivatkozás 
pontos helyét. Érdekes, ahogyan a címzésben megemlíti a papoknak az 
Eucharisztiához fűződő viszonyát: „qui pro totius christianitatis salute im­
maculatas hostias Domino debent offerere”.

V. Statuta Salisburgiensia (pp. 80–81): Salzburgi statútumok – 799. A 
hónap és  a  nap nem ismeretes,  sem a  rendelkezések  keletkezésének 
főbb körülményei.

VI.  Capitulare  Aquisgranense (pp.  87–89).  Aachen,  801.  novembere. 
Forrásunk címei beszédesek, s emiatt jelentős ezen anyag szerepe vizs­
gálatunk számára; Nagy Károly császár aacheni udvarában püspöki ta­
nácskozást tart az említett időpontban, amely során a klerikusok köte­
lességeit  dolgozzák  fel,  méghozzá  a  Szentírás  szerint  –  bár  a 
rendelkezésekben a Szentírásra nem történik utalás: „synodum examina­
tionis episcoporum et clericorum” […] haec sunt capitula ex divinarum scrip­
turarum scriptis, quae electi sacerdotes custodienda atque adimplenda censue­
runt”.

VII. Capitulare generale Aquense (pp. 105–107). 802. októberében a csá­
szár magas rangú klerikusokat és szerzetesi elöljárókat hívat magához, 



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 223

hogy az egyháziak életét szabályozó törvényeket, rendeleteket újragon­
dolják.

VIII.  Capitula  examinationis  generalis (p.  107).  A papszentelés  előtti 
vizsgaanyag listája; valószínűleg az előző törvény-corpus függeléke.

IX.  Capitula de doctrina clericorum (pp. 107–108). Az előző törvény­
gyűjteményhez, és annak függelékéhez kapcsolva a MGH két tételsort 
közöl, amely alapján a püspök a szentelés előtt vizsgáztatja a jelöltet.

X. Excerpta canonum. Capitula varia (pp. 108–109). Az előző tételsorok 
után régebbi, már említett, klerikusokra vonatkozó rendelkezések meg­
ismétlését találjuk, amolyan tárgymutató jelleggel, hiszen a rendelkezé­
seknek csak a témáját jelöli a forrás (pár szóban), majd pedig utal a ren­
delkezés helyére (pl. melyik zsinaton hangzott mindez el). 

XI. Capitularia Langobardicum duplex (pp. 109–110). 802 és 807 közötti 
időszakból származó, a longobárd törzsek által lakott területekre kül­
dött császári rendeleteket találjuk meg e név alatt.

XII.  Capitula presbyterorum (pp.  138–139).  Keletkezésének körülmé­
nyiről  semmit  sem tudunk.  A rendelkezésünkre  álló  legrégebbi  irat, 
mely e gyűjteményt közli a X. századi Codex Andagiensis.

XIII.  Amerpachius capitulái (pp. 147–148). Csak annyit tudunk, hogy 
806. őszén keletkeztek az itt közölt rendelkezések, s a X. századból szár­
mazó tegernsee-i kódexbe lettek összefűzve. Ugyanitt található meg az 
ún.  Canon Sancti Silvestri et 284 episcoporum („Szent Szilveszter pápa és 
284 püspök kánonja”), melyben témánk szempontjából csak pár érde­
kesség emelhető ki. 

XIV. Capitulare ecclesiasticum (pp. 160–161). Rendelkezések a 809. no­
vemberében, Aachenben tartott zsinaton.

XV.  Capitula de presbyteris (pp.161–162). Keletkezési körülményeiről 
semmi konkrét nem tudható, csak a promulgatio dátuma: 809. novem­
ber.

XVI. Capitulare aquisgranense (p. 162). Nagy Károly császárrá koroná­
zásának tizedik évében (810) rövid rendelkezéssort bocsátott ki, melyek 
között van néhány, mely a papokra vonatkozik.



224 Kajtár Edvárd

Vázoljuk fel tehát e jogi forrásokból a papoknak az Eucharisztia ün­
nepléséhez való („előírt”) viszonyát.5

2.2.1. A pap liturgikus lelkületének általános vonásai, a liturgikus fegyelem 
néhány általános szempontja

A papok feladatai: katekumenek oktatása, élőkért és holtakért való mi­
sézés, igehirdetés a népnek, a bűnösök bűnbánatának szolgálata: „Cate­
cuminos de fide christiana instruere soleant”,  „missas speciales sive pro de­
functis vel etiam pro vivis sciant commutare”,  „in doctrina populorum et in  
officio praedicandi”, „confessione peccatorum, qualiter eos agere doceant, qua­
liter eis remedium peccatorum imponere sciant vel procurent” (VII. 4–5.).

A papok a szent kánonok előírásai közül semmit se hagyjanak fi­
gyelmen kívül: „ut nulli sacerdotum liceat ignorare sanctorum canonum ins­
tituta” (III. 55.).6

A papok ne engedjenek nőket az oltárhoz:  „non oporteat mulieres ad  
altare ingredi” (III. 17).

A templomoknak és az oltároknak, valamint az oltár edényeinek ad­
ják meg a kellő tiszteletet; a templomban világi ügyeket ne intézzenek, 
ilyen beszélgetéseket ott ne folytassanak; a misén Istenre figyeljen min­
denki szíve, a papi áldás előtt onnan senki se távozzék: „Ut aecclesia Dei  
suum habeat honorem, simul et altaria secundum suam dignitatem veneren­
tur, et non sit domus Dei et altaria sacrata pervia canibus, et ut vasa sacrata  
Deo cum magna veneratione habeantur, et ut sacrificia sanctificata cum mag­
na diligentia ab eis colligentur qui digni sunt, vel cum honore servantur; et ut  
secularia negotia vel vaniloquia in ecclesiis non agantur, quia domus Dei do­
mus orationis debet esse, non spelunca latrorum; et ut intentos habeant animos  
ad Deum quando veniunt ad missarum sollempnia; et ut non exeant ante con­
pletionem benedictionis sacerdotalis” (III. 70.).

Minden pap gondozza a templomát; a szentek ereklyéit pedig nagy 
odafigyeléssel övezze: „Ecclesiam suam cum omni diligentia aedificet; 
et reliquias sanctorum cum summo studio […] conservet” (VI. 3.).

5 Az idézetek utáni római szám a felsorolt tizenhat joggyűjtemény sorszámára 
vonatkozik, az arab szám az adott forrásban lévő capitula/kánon sorszáma.

6 Ez talán a rubrikákra is vonatkozhat.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 225

Minden templom kötelező felszerelése: „patena, calix, planeta, alba, 
missale,  lectionarium, martyrologium, poenitentiale,  psalterium, crux, 
capsa „iuxta possibilitatem suam” (XII. 9.).

Egyetlen pap se merészeljen gabonát, vagy szénát tárolni  a temp­
lomban:  „Nullus presbyter annonam vel foenum in ecclesia mittere praesu­
mat” (XV. 5.).

2.2.2. Az Eucharisztia ünneplésének körülményei

Papok csak az Isten által kijelölt helyeken misézhetnek („in locis Deo di­
catis”), illetve ha úton vannak, akkor csak ott, ahol püspök által felszen­
telt tabernákulum és kőoltár van. Ha nem így végeznék a misét, akkor a 
lefokozás büntetése fenyegeti őket („gradus sui periculo subiacebit”) – I. 
14.

A papnak kötelező az általa celebrált misén áldoznia:  „Auditum est  
aliquos presbiteros missam celebrare, et non comunicare: quod omnino in cano­
nibus apostolorum interdictum esse legimus.” (III. 6.).

Az eucharisztikus imát követően említsék csak meg, hogy azt a mi­
sét kiért, kikért ajánlják fel, és semmiképpen se előtte:  „nomina puplice  
(sic!) non recitentur ante precem sacerdotalem” (III. 54.).

Hacsak a szükség úgy nem hozza, templomon kívül nem lehet más 
helyen misét bemutatni: „in aecclesiis dedicatis, celebrare missas audeat, nisi  
necessitas conpellit” (VI. 9).

A misézéskor a kehelybe mindig tegyenek vizet is a borhoz: „Ut in  
sacramento  corporis  et  sanguinis  Domini  semper aqua in  calice  misceatur” 
(XII. 13.).

2.2.3. A liturgikus cselekmények lekciói, énekrendje és a liturgikus igehirdetés  
előírásai

Nagy Károly császár egy oklevele a 776 és 784 közötti időszakból két li­
turgikus  corpus használatának elrendelését írja  elő.  Apja,  Pipin egész 
Gallia  számára elrendeli  a  római egyház énekrendjének és énekeinek 
használatát, ő a biblikus olvasmányok helyes használatáról rendelkezik, 
illetve a montecassinoi Pál diakónus által, az éjszakai officiumhoz két 
kötetben összeállított és kiadott patrisztikus olvasmányok bevezetését 



226 Kajtár Edvárd

rendeli el. (II.  Encyclica de emendatione librorum et officiorum ecclesastico­
rum.).

A papok a templomban a Biblia kánoni könyveit olvassák fel („cano­
nici libri tantum legantur in aeclesia”), azokat használják a laodikeiai zsi­
nat 59. kánonja értelmében.7 E rendelkezés helye: III. 20.

A klerikusok a római egyház énekrendjét és énekeit használják a li­
turgiában: „Ut cantum Romanum pleniter discant” (III. 79.).

Minden vasár- és ünnepnap hirdessék Krisztus evangéliumát a nép­
nek: „euangelium Christi populo praedicet” (VI. 4.).

Róma egyházának szokását követve a papok éjjel és nappal zsoltáro­
kat imádkozzanak: „presbiteri psalmos habeant” (VII. 3.).

3. „Könyvelt” papi lelkiség 

Mivel  az  egész  karoling  liturgikus  megújulást  képzett  klerikusok  és 
szerzetesek irányítják, a klerikusok mindennapi tevékenysége és spiri­
tualitása sajátos hangsúlyt kap. J. A. Jungmann a keresztény imádság 
történetéről írt munkájában világosan vázolja, hogy a karoling időszak 
keresztényének  spiritualitása,  személyes  imaélete  autentikus  és  mar­
káns módon merített a liturgikus megújulásból.8 A személyes imaélet 
megfelelő felépítéséhez azonban imakönyvekre is szükség van.

7 Ezt az első fejezetben már olvashattuk, de itt is fontosnak tartom közölni ezeket 
a latin elnevezéseikkel:  Ószövetség:  Genezis,  Exodus, Leviticus, Numeri,  Deuteronomi­
um, Iesu Nave (Iosue?), Iudices, Ruth, Regnorum I–IV, Paralipomenon I–II, Esdrae I–II, liber  
Psalmorum I–CL, cantica canticorum, Ecclesiastes, Iob, Esther, duodecim prophetae (Osee,  
Amos, Ioel, Abdias, Ionas, Micheas, Naüm, Abacuc, Sophonias, Aggaeus, Zacharias, Mala­
chias), Isaias, Hieremias, Ezechiel, Daniel. Újszövetség:  evangelia quatuor (Matheus, Mar­
cus, Lucas, Ioannes), Actus apostolorum, Catholicae epistolae (Petri I–II, Iacobi, epistula IIIa  
Ioanni, Iudas), epistulae Pauli XIV (ad Romanos, ad Corinthios I–II, ad Galatas, ad Ephesios,  
ad Philippenses, ad Colossenses, ad Thessalonicenses I–II, ad Timotheoum IIa, ad Titum, ad  
Philemonem, ad Hebraeos).

8 JUNGMANN, J. A., Breve storia della preghiera cristiana, Queriniana, Brescia, 1991, 71–81.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 227

3.1. Az első papi imakönyvek születése (IX. század), és azok eucharisz­
tikus vonatkozásai

E karoling időszak jelentős hozadéka, hogy megjelenik az egyéni spiritu­
ális igények kielégítésére, és a közösségi liturgikus cselekményeken való 
részvételt elősegítő „imakönyv” mint műfaj. D. A. Wilmart bencés kutató 
elvégezte a karoling időszakból fennmaradt imakönyvek kritikai kiadá­
sát,9 s e munkája több szempontból is kiemelkedő: a) a nyugati egyház 
történetének legelső, és máig fennmaradt imakönyvei ezek; b) ezen ima­
könyvek vizsgálata hitelesen tárja fel, miként hatolt a hívő ember spiritu­
alitásába a kor szellemisége, és annak gyakorlati, kultikus dimenziója.

Könyvekről van szó, vagyis e művek olvasni és olvasott információt 
érteni tudó embert feltételeznek, és ez a kritérium a kor viszonyai kö­
zött pedig eléggé behatárolható módon elsősorban a klerikusokra és a 
szerzetesekre vonatkozik. Imakönyvekről van tehát szó, mivel Wilmart 
kiadása négy, nagyjából azonos tartalmú kéziratot dolgoz fel: Libellus 
Trecensis (A.), Libellus Parisinus (B.), Libellus Coloniensis (C.), Magnus 
Libellus Turonensis (D.).

Először  készülnek  tehát  a  nyugati  egyház  történetében saját  ima­
könyvek csak a klerikusok, papok részére. Ezek alapvetően bűnbánati 
jellegűek, a szív tisztaságáért imádkozik ezekben a pap, illetve találunk 
imákat, amelyek „zsolozsma-nyomok”, vagyis utalások arra, hogy a pa­
pok is végezték, végezhették a sacrum officiumot.

A fentebb említett négy csoportból csak a „D”- sorozatban találunk 
olyan imákat, ájtatosságokat, amelyek a papok eucharisztikus lelkületé­
ről tanúskodnak. E négy imádságot ismertetni fogom e tanulmány 4. 1. 
pontjában.

3.2. A Liturgia Horarum és a szentmise kapcsolata

Az eucharisztikus ünneplés mellett a pap számára mindennapos spiritu­
alitásának másik liturgikus forrása a zsolozsma; e kettő egysége, össze­
kapcsolása mind teológiai, mind gyakorlati szempontból ismeretes volt a 
középkori klérus számára is, és a mai Liturgia Horarum is lehetővé teszi.

9 WILMART, D. A. (szerk.), Precum libelli quattuor aevi karolini, Roma, 1940.



228 Kajtár Edvárd

Paul Tirot, a középkori miserend kialakulására nagy hatást gyakorló 
cluny bencés közösség ordo missae-jének elemzésekor említi, hogy a szent­
mise délelőtt volt, és a  tertia imaórájának elimádkozásával kezdődött: a 
sekrestyében a pap kezet mosott, magára öltötte a liturgikus öltözetet – a 
kazula kivételével – majd a kórusra ment, ahol a közösséggel elimádkoz­
ta a terciát (az imát ő vezette). A zsolozsmát néhány egyéb ima követte, 
majd a pap visszament a sekrestyébe, felvette a kazulát, miközben a kö­
zösség – amennyiben ez liturgikusan megengedett vagy előírt volt arra a 
napra – a Gloria in excelsis Deo himnuszt énekelte, a pap e dicsőítés után 
visszatért a liturgia terébe, és a mise a collectával folyatódott.10

A II. Vatikáni Zsinatot követő liturgikus reform beveszi ezt a IX. szá­
zadban megjelent szerzetesi usust a mai miseliturgia lehetséges ünnep­
lési módjai közé. Az Imaórák Liturgiája11 négykötetes zsolozsmáskönyv I. 
kötete elején található Általános rendelkezések az Imaórák Liturgiájához12 12. 
pontja részletesen tárgyalja e témát:

„Az Eucharisztia megünneplése, a keresztény közösség egész életé­
nek központja és csúcsa, istendicséret és hálaadás, az üdvösség miszté­
riumainak emlékezete, könyörgés és a mennyei dicsőség elővételezése; 
ezeket terjeszti ki a zsolozsma a nap különböző óráira. Magát az eucha­
risztikus ünneplést viszont igen jól készíti elő a zsolozsma, minthogy 
megteremti és erősíti az Eucharisztia gyümölcsöző ünnepléséhez szük­
séges lelki feltételeket: a hitet, a reményt, a szeretetet, az áhítatot és az 
önmegtagadás szellemét.”

A  mise  és  a  zsolozsma  összekapcsolásának  rituáléja  szinte  teljes 
mértékben ugyanúgy alakulhat, mint az említett  cluny szertartásban.13 

Az imaórák (Reggeli és Esti dicséret, valamint a Napközi imaórák) rendsze­
rint a szentmise elejére kerülnek, de, főleg a Napközi imaórák esetében, 
a zsolozsma elimádkozható a szentáldozás után is, a misét lezáró áldás 

10 TIROT, P., Un «ordo missae» monastique: Cluny, Cîteaux, La Chartreuse, CLV, Roma, 
1981, 38–39.

11 A II. Vatikáni Egyetemes Szent Zsinat határozata alapján és VI. Pál pápa tekintélyével  
kihirdetett Szent Zsolozsma, Az Imaórák Liturgiája (Liturgia Horarum) a római szertartás  
szerint, Hivatalos Kiadás, I–IV kötetben, Budapest,1991-től.

12 A rövidítése: ÁRZS.
13 ÁRZS 93–98. pontok.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 229

előtt. A Reggeli és az Esti dicséret szövegei a miserítus különböző pontja­
ira kerülnek. A himnusz és a zsoltáros rész a mise elejére, a bűnbánati 
rítus helyére, a fohászok az egyetemes könyörgéseket válthatják ki, az 
evangéliumi  kantikumok  (a  Benedictus illetve  a  Magnificat)  pedig  a 
szentáldozás utáni hálaadás imáivá lesznek. 

4. Az Eucharisztia ünneplésének értelmezése mint spirituális
útkeresés

„A szolgálat és a lelki élet központi helyét a pap esetében is az Eucha­
risztia foglalja el, mert benne van az Egyház minden lelki java, tudniil­
lik  maga  Krisztus,  a  mi  Húsvéti  Bárányunk és  élő  kenyerünk,  aki  a 
Szentlélek által élő és éltető testével életet ad az embereknek, s arra hív­
ja őket, hogy önmagukat, munkájukat és minden teremtett dolgot vele 
együtt ajánljanak föl” – írja II. János Pál pápa a Pastores dabo vobis kezde­
tű apostoli buzdításában.14 Az Eucharisztia a papi lét és cselekvés szíve. 
A pap személyében átérzi, amit a hitében tud, vagyis hogy az Eucha­
risztia  liturgiájában,  amelynek a  végzésére  felszentelték,  ő  nem lehet 
pusztán passzív szereplő. Keresi annak a lehetőségét, hogy az bensőleg 
megérintse,  átjárja  és  meghatározza  az  Istenkapcsolatát.  Éppen  ezért 
nem mindegy, hogy az Eucharisztia, vagy pontosabban Krisztusnak az 
ő életében való eucharisztikus jelenlétének milyen „olvasatot”, magya­
rázatot ad, hogyan értelmezi azt a spiritualitás eszközei15 felől is. Néz­
zünk ennek utána a mostani fejezetben.

4.1. A misemagyarázatok születése a IX. században

Az eucharisztikus ünneplés didaktikai bemutatása régtől jelen van az 
Egyház életében, elegendő, ha az ún. müsztagógikus katekézisekre gon­
dolunk: az újonnan megkeresztelt neofitát a keresztelő püspök sajátos 
oktatásban részesítette azon szentségi jelek és cselekmények értelméről, 

14 26. pont.
15 Ilyen eszközök: a mise áhítatos bemutatása, a szentségimádás stb.



230 Kajtár Edvárd

amelyekben a keresztelése,  bérmálása,  áldozása  során részesült.16 Így 
oktatást kapott az Eucharisztiáról is, de nem a ritualitás komplexuma 
felől értelmezve a szent misztériumokat, hanem a hittitok dogmatikai 
jelentősége és spirituális/misztikus átélése felől. A mise szisztematikus, 
vagyis a cselekmény ordo missae-jét követő, ahhoz igazodó magyarázata 
a karoling liturgikus reformmal jelenik meg az Egyház életében.

4.1.1. Adalékok a karoling-kori allegória-tan megértéséhez

A görög  ἀλληγορεῖν főnévi igenév latin átírásából származó kifejezés 
jelentése:  „másképp  elmondani”.  A  fogalom,  és  jelentéseinek  széles 
spektruma az antik görög és római kultúra fontos része, sőt ott éli fény­
korát. Gruber szerint a mítoszok epikai vagy lírai elbeszélései mellett – 
ahol is lényeges az allegória adta absztrakció – az antik irodalom más 
területein is kedveltek.17 Az ókor nagyjai közül, akik előszeretettel éltek 
vele a következőket találjuk: Arisztophanész, Menandrosz, Lukianosz, 
illetve  a  latinoknál  Plautus,  Lucretius,  Vergilius,  Ovidius,  Martianus 
Capella. Az antikvitás irodalmában az allegória használata és megfelelő 
értelmezése alapvetően filozófiai látásmódot igényelt a benne foglalt, s 
más említett absztrakció feloldása miatt. Talán éppen ezért a neoplato­
nikusok kedvelt eszköze. Gruber azt is hangsúlyozza, hogy az allegória 
a keresztény szellemiséggel éppen az említett újplatonikusok révén ta­
lálkozik.18 Misemagyarázóink, látni fogjuk, egytől egyig klasszikus mű­

16 A  főbb  müsztagógiák  és  szerzőik:  JERUZSÁLEMI CIRILL/JÁNOS, Cathecheses  
mistagogicae, in PG 33, 1065–1128; MOPSZVESZTIAI THEODÓROSZ, Ex libro ad baptizandos, in 
PG 66,  1013–1016; TONNEAU,  R.,  DEVREESSE,  R. (szerk.),  Les  homélies  Cathéchétique  de  
Théodore de Mopsueste,  Studi e Testi 145, Città del Vaticano, 1949; ARANYSZÁJÚ SZENT 
JÁNOS,  Cathecheses prima et secunda ad illuminandos, in PG 49, 223–240; SCh 50bis és 
SCh  366; KACZYNSKI,  R. (szerk.),  Johannes  Chrysostomus,  Catecheses  baptismales  –  
Taufkatechesen, Fontes Christiani 6/1–2, Freiburg, 1992; SZENT AMBRUS, De mysteriis, in 
PL 16, 405–426; SCh 25bis. De sacramentis, in PL 16, 135–474; SCh 25bis; SZENT ÁGOSTON, 
Discorsi sui tempi liturgici, in Nuova Biblioteca Agostiniana 32/1; SCh 116.

17 GRUBER, J., Allegorie in Antike, in Lexikon des Mittelalters, Lexma – Artemis, Mün­
chen – Zürich, 1980-tól, 420–421. Rövidítése: LMA.

18 GRUBER, J., uo.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 231

veltségű férfiak, ezért az antikvitás e korban amúgy is „divatos” irodal­
mából meríteniük teljesen természetesnek tűnik.

Az allegória a patrisztikus exegézis fontos módszere, hogy a rejtett, 
történelmi,  pedagógiai,  és  eszkatológiai  értékek  felfedezése  lehetővé 
váljon. A Szentírás allegóriái gyakran nyúlnak pogány művészek képei­
hez. Ezzel a keresztény olvasó új értelmet tud adni a korábbi pogány al­
legóriának, és a mögötte rejlő gondolatnak. A középkor allegóriái legin­
kább a megszemélyesítésre alapulnak (pl.  Psychomachia Prudentiustól, 
vagy De Nuptiis Philologiae et Mercurii Martianus Capellától).19

A legfontosabb tagolása az allegóriának a hermeneutikai illetve az 
illusztráló allegória. A hermeneutikai leginkább adott szövegekre, míg 
az illusztráló inkább valamiféle gondolati koncepció képben való kifeje­
zésére támaszkodik.20

A görög és latin egyházatyák a Szentírás „gyógyító erejű titkait” leg­
inkább az allegória segítségével tárták fel, meglátásaik szerint ebben Pál 
apostol módszerét követik.21 A bibliai üzeneteket a patrisztikus retorika 
egyre inkább az allegória segítségével kezdte el megjeleníteni, kiegészít­
ve e módszert a szimbolika és a parabola/mese eszközeivel, noha az al­
legória több teret biztosított a teológiai perspektívának: sokoldalú her­
meneutikai  horizontja  tágabb  teret  ad  a  teológiai  gondolatnak,  de 
szükséges, hogy e jelentés-spektrum középpontjában mindig Krisztus 
misztériuma álljon.22

A karoling-kori allegória mint hermeneutikai módszer, és a szakra­
mentális teológia egyik metodológiai eszköze alapvetően szellemtörté­

19 RÄDLE, F., Allegorie in mittellateinischer Literatur, in LMA, 421.
20 RÄDLE, F., uo.
21 EMMINGHAUS,  J.  H.,  HÖDL,  L.,  RIEDLINGER A.,  Allegorie  in  patristischer  und  scho­

lastischer  Theologie,  in  LMA,  421–422.  Ezt  az  aspektust  részletezi  elég  világosan: 
MAZZA, E.,  La celebrazione eucaristica. Genesi del rito e sviluppo dell’interpretazione, EDB, 
Bologna, 2003, 153.

22 EMMINGHAUS, J. H., HÖDL, L., RIEDLINGER, A., uo.; valamint: AMALARIUS, Liber officia­
lis, lib. I., c. XIX: „Allegoria est, cum verbis sive rebus mysticis praesentia Christi et 
Ecclesiae sacramenta signantur.” Florus (De expositione missae, c. LXII): „alium enim 
videtur, aliud intelligitur: quod videtur speciem habet corporalem, quod intelligitur 
fructum habet spiritualem.”



232 Kajtár Edvárd

neti és filozófiai probléma, vagyis egyfelől beilleszkedik az e korszakot 
megelőző episztemológiai folyamatokba (a fentebb említett ókori iroda­
lomra gondoljunk), másfelől a kor szellemi kihívásainak próbál megfe­
lelni.  Az Ószövetség rabbinikus  exegézisének módszere  a keresztény 
ókor alexandriai és antiokhiai biblikus iskoláiban a görög, platonikus fi­
lozófia typos-antitypos elméletével találkozik;23 az így létrejött valóságér­
telmezés a teológiai érvelés eleme lesz, mind a szisztematikus teológiai 
kérdéseket vizsgáló traktátusokban, mind az ún. müsztagógikus kate­
kézisekben.24 Ez a hermeneutikai módszer a keresztény lét- és világfel­
fogás,  mint a hitnek a valóságról  szóló asszociációs rendszere jelenik 
meg, és egyben alkalmas eszköz a hívő ember számára a világban való 
eligazodáshoz, hiszen hite miatt az Isten Országának a saját életében és 
e világban való kibontakoztatását egzisztenciális szükségként éli  meg 
(„két világ polgára”).25

A karoling műveltség az ókori klasszikus latin és görög kultúra fel­
támasztására is vállalkozik; e törekvés nemcsak klasszikus művészet és 
irodalom feldolgozását  és  újbóli  bemutatását  tűzi  ki  célul,  hanem az 
uralkodó szellemi elit számára sajátos modus vivendit is alkot: ez igaz az 
intellektuális jellegű kapcsolattartás stilisztikai és relacionális vonatko­
zásaira,26 de az egyházi igehirdetés és katekézis írott és képzőművészeti 
alkotásaira is.27

23 Vö. DANIÉLOU, J., Sacramentum futuri. Études sur les origines de la typologie biblique, 
Beauchesne, Paris, 1950;  SIMONETTI, M.,  Esegesi patristica, in Dizionario Patristico e di 
Antichità Cristiane, Marietti (= DPAC), Genova, 1983, vol. I., 1211–1223. Az egyház­
atyák és a platóni filozófia kapcsolatáról: LILLA, S., Platonismo e i padri, in DPAC, vol. 
II., 2818–2858.

24 Vö. STUDER, B., Mistagogia, in DPAC, vol. II., 2264–2265.
25 Ld. erről a Diognétoszhoz írt levél 5–6, in Funk 397–401.
26 Nem ritka – még az egyháziak között is – a levelek címzésénél a címzettnek 

ókori személyek, héroszok nevével, tulajdonságaival való megszólítása.
27 A középkori sacramentariumokban számos miniatúra található már a Sacramenta­

rium Gelasianum Vetus-tól kezdve; ezek vagy stilizált lények, vagy biblikus figurák al­
legorikus ábrázolásai. A templomok hasonló allegorikus festményei illetve faragvá­
nyai egyértelműen jelenítik meg a hívő számára, hogy egy „másik világba” lépett. 
Vö. DURAND, J., A középkor művészete, Helikon, h. n., 2001. E kötet végén részletes bib­
liográfiát is találunk e tematikáról.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 233

Amíg Nagy Károly császár, amikor udvara és baráti köre vezető ér­
telmiségi embereivel van együtt, magát „új Dávidnak” hívatja,28 s míg a 
többi jelenlévő valamelyik ókori klasszikus nevén szólal fel, nagyrészt 
annak szókészletével, addig a képzett monachosz és a szellemileg pallé­
rozatlan egyszerű alattvaló a templomba lépve a hétköznapitól teljesen 
különböző világ képeit látja ott kifaragva, megfestve, és e világ sajátos 
igazságairól hall olyan képekben, melyek a képzeletén túl a moralitását 
is hivatottak megszólítani.29 Megfigyelhető ugyanis, hogy a dogmatikai 
vagy jogi, normatív fajsúlyú szövegek nyelvi kifejezése is olykor az alle­
góriára jellemző beavató jellegű. Dolgozatunk első fejezetében a papok­
ra  vonatkozó  kánonok  ismertetésénél  bemutatott  „Szent  Szilveszter 
pápa és 284 püspök határozata” című joggyűjtemény,30 a klerikusok bí­
rósági ügyvitelére vonatkozó szabályok ismertetését így zárja le:  „Sic  
datur mistica veritas.”31 A karoling törvénykezés nyomán a korabeli tár­
sadalom a papot izolálni próbálja a „hétköznapi realitástól”, vagyis a 
korszellem, mondhatni párhuzamos valóságok egységében szemléli az 
életet: az „egy világ” egy szakrális, hitbéli, világ, és annak profán plat­
formja kohéziójában létezik. Így a templom és a templomi cselekmény 
„a másik világ” realizációja, amelynek megértéséhez (s a benne való lé­
tezéshez) segítség annak allegóriás olvasata.32

Az allegória kép, sőt olyan kép-komplexum, amely a szakmai értel­
mezések egymásra rétegezésével (mit tanít erről az Ószövetség, az Új­
szövetség, az atyák, a pápák, a szent zsinatok kánonjai stb.) létrehozott 

28 Vö.  KATUS, L.,  A középkor története, Egyetemi tankönyv, Pannonia-Rubicon, Buda­
pest, 2000, 1.

29 Az allegória a középkori művészet megértéséhez elengedhetetlenül fontos, hi­
szen, mint művészet a valóság visszatükrözését tűzi ki célul, mégpedig olyan eszkö­
zökkel, amelyek annak a kornak a kulturális és szellemi eszköztárában fellelhetők, és 
annak a világlátásnak megfelelően, amely az akkor élt ember sajátja.

30 E szöveg pontos fellelhetőségének és keletkezésének körülményeire vonatkozó 
ismereteket az első fejezetben részletesen megtaláljuk.

31 A kiemelés tőlem.
32 „Praesens officium illud tempus nobis ad memoriam reducit, quando Christus 

in caena ascendit.” – írja Amalarius az allegória „működéséről”. Liber de ecclesiasticis  
officiis, III, c. XXI.



234 Kajtár Edvárd

összképet, a spontán képi asszociációk szabad összekapcsolásával, és az 
értelmezési rétegek összképéhez rendelésével alkot meg a szerző, s ez­
zel tovább növeli, „feszíti” e komplexitást. E módszer egyfelől, a korra 
tekintve új, mert az adott kor ismert ikonográfiájának rendszereire, ele­
meire épül, abból nő ki, másfelől viszont, amint fentebb már említettük 
a rabbinikus és patrisztikus tipológia szellemtörténetileg szerves folyo­
mánya,33 még ha azoktól már sok esetben hermeneutikailag el is rugasz­
kodik. Megfigyelhető ugyanis, hogy akár a biblikus szövegeket, akár a 
hivatkozott egyházatyákat, pápákat, zsinatokat stb. igen gyakran csak 
„asszociatív” módon idézik („erről jut eszembe”), amely nyilván a kriti­
kus vizsgálat számára módszertanilag elfogadhatatlan lépés.

Az allegória mögött sajátos, jól megfogalmazott intencionalitás áll: 
„mást látunk, mint ami a valóság”. Az allegorikus értelmezés tehát a 
mediáció eszköze, így például a mise allegóriája az ókori szakramentá­
lis müsztagógiák felújítása a tekintetben, hogy az olvasó/hallgató kép­
zeletét és esetleges, akár minimális biblikus ismereteit felszítva egzisz­
tenciális  beavatásra  ad  lehetőséget.  Lehetőségről  van  szó,  hiszen 
Amalariusnál  például  gyakori  kifejezés  az  allegória  bevezetésére  a 
„quod nos ita intellegimus”, vagy a „possumus intellegere”; így is lehet te­
hát értelmezni a valóságot, de ez nem szükségszerű. Az értelmező sza­
badságának meghagyása feltétlenül erénye e módszernek.

Az allegória tehát – mint „szakrális keretmese” – pasztorális, peda­
gógiai és spirituális célokat szolgál, szellemi, vagyis pszichológiai, filo­
zófiai és teológiai motívumokból építkezve.

4.1.2. Megjegyzések az allegorikus mise-expositioról

Häussling egyik rövid cikkében arról beszél, hogy az expositio missae va­
lójában a karoling korban születik meg mint liturgikus-teológai műfaj.34 

Meglepő lehet  ez  a  megjegyzés,  hiszen  a  patrisztika  korából  ismert, 
hogy a müsztagógikus katekézisek szerves eleme a neofita keresztségét 

33 Vö. CABIÉ, R., L’Eucharistie, in MARTIMORT A. G. (szerk.), L’église en prière, vol. II., 
Desclée, Paris, 96.

34 HÄUSSLING, A. A.,  Messe, in Dictionnaire de Spiritualité, Beauxhesne, Paris, 1932-
től, vol. X., 1083.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 235

követő áldozás, és ezzel együtt a szentmise értelmének és értékének ma­
gyarázata. Häussling e kijelentésében azt hangsúlyozza, hogy az  expo­
sitio missae több mint katekézis,  hiszen e szakramentális szintézisek a 
korabeli teológiai gondolkodás számára is készültek. 

Wilmart kifejti, hogy a szisztematikus  expositio eredője a vasárnapi 
igehirdetés, főként frissen evangelizált területen:35 a pap, a hallgatóság 
szellemi  képzettségének és  befogadó képességének megfelelően,  egy­
szerű szavakkal, már-már a mesébe hajló képiséggel vázolja számukra 
azt,  aminek ők is a részesei  – hiszen részt vesznek/vettek a misén –, 
vagyis a didaktikai szituáció mindenképpen hasonlatos a müsztagógi­
kus katekézisekéhez.

Abban a kutatók véleménye megegyezik, hogy a patrisztika müszta­
gógiája és a középkori expositio közötti híd Nagy Szent Gergely és Sevillai 
Szent Izidor:36 az előbbi a mise iránti bensőséges szeretet klímáját nyújtja 
a magyarázóknak (az élmény objektív módon megragadható), az utóbbi 
pedig a patrisztika szakmai eszköztárát (etymoligiae) inkulturálja a közép­
kori Nyugat-Európa szellemiségébe. Mint oly sok minden, talán ez is a 
keleti egyházak világából jött át a nyugati gyakorlatba, legalábbis Mar­
sili és Cabié ezt feltételezik,37 mindenesetre a mise allegorikus expositio-
ja atyjának Amalariust tartja, aki viszont járt Bizáncban, és számos litur­
gikus inspirációja bizonyíthatóan onnan származik.38 Mitchell azt állítja, 

35 WILMART, A., Expositio missae, in Dictionnaire d’Archéologie Chrétienne et Liturgie (= 
DACL), Letouzey et Ané, Paris, 1907-től, vol. V/1., 1014. Kritikai kiadásban fennmaradt 
egy  ilyen  kora-középkori  expositio E.  C.  RATCLIFF gondozásában:  PSEUDO-GERMANUS 
PARISIENSIS, Expositio antiquae liturgiae gallicanae, Henry Bradshaw Society, London, 1971.

36 MARSILI, S., Eucaristia, in Anàmnesis, Marietti, Genova, 1979-től, vol. III/2., 92. Izi­
dor ún. „etimológiái”: PL 82–83.

37 MARSILI, S., Eucaristia, i. m., 93; Cabié R., i. m., 165. Cabié összegyűjtötte a bizánci 
liturgia  középkori  történetének  leghíresebb  allegorikus  eucharisztia-magyarázóit: 
Hitvalló Maximosz, Konstantinápolyi Germanosz, Thesszalonikai Simeon, Nikolasz 
Kabaszilasz.

38 Amalarius allegorikus értekezése Krisztus szentmisén való, rituálisan végbe­
menő „húsvéti triduumának” ideája a mai napig jelen van a bizánci eucharisztia ün­
neplésben (elég, ha az oltárra terített antimenszionon megfestett ikonra gondolunk), 
és Mopszvesztiai Theodórosz egyik müsztagogikus homíliájában (IV, 26) a szentségi 
cselekménynek Krisztus passiójával való képi egysége szinte szó szerint megtalálható 



236 Kajtár Edvárd

hogy az allegorikus értelmezéssel a mise Krisztus életének, szenvedésé­
nek és halálának „tablójává” lesz,39 s ez „hosszú távon” előkészíti az Ol­
táriszentség szentmisén kívüli kultuszának kialakulását és terjedését.40

Az e korban megszülető liturgia-kommentárok atyja két egyházme­
gyés és három bencés klerikus: Metz-i Amalarius (775–850), Lyon-i Flo­
rus (779–860), valamint Rabanus Maurus (784–856), Auxerre-i Remigius 
(841–908) és Walafrid Strabo (808/9–849).

Amalarius négy könyvben magyarázza az Egyház liturgiáját, művét 
pedig a császárnak ajánlja: Ad Ludovicum Pium imperatorem.41

Florus könyve a következő címet viseli a  Patrologia Latinában (119, 
15–71): Flori diaconi opusculum De expositione missae, Ex ms. Bibliothecae  
Reginae Suecia auctius et emendatius.

Rabanus Maurus De institutione clericorum című, három részből (libri) 
álló művének első könyve foglalkozik a mise kommentálásával (34 feje­
zetben). Rabanus művét Heistulf, mainz-i érseknek ajánlja.

A  Patrologia Latina 119. kötetében Alkuin írásai között szerepel Re­
migius mise-magyarázata (ALKUIN,  Liber de divinis officiis,  caput XL: De  
celebratione missae et  ejus significatione).  Jean Mabillon kimutatta azon­
ban, hogy e misemagyarázat nem Alkuiné, hanem Remigiusé.42 Ezért e 
műnek  fejezetekre  beosztott  tördelése  nincs  a  PL  kötetben,  viszont 
nyomdatechnikailag megkülönböztették az egyes magyarázott részeket 
egymástól (a magyarázat bekezdései elkülönülnek egymástól, és a cí­
meket dőlt betűvel szedték).

Amalariusnál is. Vö. TONNEAU, R., DEVRESSE, R. (szerk.), i. m.
39 „…da considerare la liturgia come una serie di tableaux rituali che rappresenta­

vano la vita, la passione e la morte di Gesù.” In:  MITCHELL, N.,  Il culto eucaristico:  A. 
Fuori della messa, in Scientia Liturgica, Piemme, Bologna, 1998-tól, vol. III, 285.

40 Vö. MITCHELL, N., i. m., 286.
41 Amalarius liturgiamagyarázata a legterjedelmesebb.  A négy könyv összesen 

158 fejezete J.  P. Migne  Patrologia Latinájának 105. kötetében 257 oszlopot tölt meg 
(985–1242). E gigászi  méretű  expositio az egész nyugati  liturgiatörténet legnagyobb 
szabású kommentárjai közé tartozik, s nemcsak mennyiségileg, hiszen a IX. századtól 
kezdve születő  szisztematikus  kommentárok jelentős része Amalariusra épít,  az ő 
magyarázatait gondolja tovább.

42 Vö. PL 119, 1246, „j” lábjegyzet.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 237

Walafrid „De exordiis et incrementis quarundam in observationibus eccel­
siasticis  rerum” 32 fejezetben ad magyarázatokat az Egyház liturgikus 
életének elemeire, ezek egy része közvetlenül a misére vonatkozik. Mű­
vét „Ad Reginbertum episcopum” dedikációval látja el.

E művek javarészt a Migne-féle Patrologia Latina sorozatban jelen­
tek meg. Azóta újabb kiadásokat is megértek, amelyek azonban lényegi­
leg a PL kiadáshoz nem tesznek hozzá

5. A pap és a „mise a papért”

5.1. A VIII. századi missa sacerdotis értékelése

Nagy Károly egyik itáliai útján ismerkedik meg a kor egyik egyházi gé­
niuszával, a yorki bencés Alkuinnal (740–804), aki a liturgikus elképze­
léseinek kivitelezője, koordinálója lesz.43 

Alkuin  egy  levélben44 arra  buzdít  egyes  szerzetesi  közösségeket, 
hogy a valószínűsíthetően általa készített és a római liturgiában eddig 
műfajként  sem  ismert  votívmiséket  építsék  be  a  liturgikus  életükbe. 
Deshusses és Darragon,45 a megfelelő előtanulmányt követően kritikai 
kiadásban közlik a szám szerint 27 miseformuláriumot, e sorozatban a 
nyolcadik a missa sacerdotis, a papok önmagukért bemutatott miséjének 
szövege.

Vegyük górcső alá tehát a „A pap miséje önmagáért” eukológiáját. A 
formulárium öt szöveget tartalmaz, legtöbbje címmel is el lett látva.46 A 
szövegek előtti szám a kritikai kiadás teljes eukológia-anyagának folya­

43 Alkuin  életéről  nagy  számú bibliográfia  áll  a  rendelkezésünkre.  Liturgikus 
szempontból a legátfogóbb:  ELLARD, G.,  Master Alcuin Liturgist. A partner of our piety, 
Chicago, Loyola Univerity Press, 1956; jó recenziót írt erről V. Raffa: Ephemerides Li­
turgicae (= EL) 71 (1957) 339–341.

44 In MGH Epistularium vol. IV., 454 és 404–406.
45 DESHUSSES, J., DARRAGON, B., Concordances et tableaux pour l’étude des grands sacra­

mentaires, voll. I–VI., Fribourg, 1982–1983.
46 A cím nélküli collecta neve ezért van itt zárójelben – az eredetiben nem szerepel.



238 Kajtár Edvárd

matos sorszámozása: 33. (Collecta). 34. Super oblata. 35. Praefatio. VD. 
36. Ad complendum. 37. Alia.

5.1.1. Collecta47 

A pap az invokáció bővítményében a saját bűnösségét és méltatlanságát 
fogalmazza meg, és kéri a mindenható örök Istentől, hogy bűnei bocsá­
natot nyerjenek, és méltón végezhesse szolgálatát. Amit szükségesnek 
tartok kiemelni, az az említett bővítmény. Isten két dolgot akar a paptól: 
a) sacris altaribus adstare; b) sancti nominis tui laudare. A liturgikus, 
szentségi szolgálat, valamint az Isten nevének dicsérete a papi spiritua­
litás alapelemei. Isten maga akarja, kéri ezt a paptól, vagyis e tematika 
feltétlenül karizmatikus jelleggel is bír. 

5.1.2. Super oblata48

A pap itt is bűnei bocsánatáért imádkozik, illetve azért, hogy a papi lét 
számára ne ítéletet hozzon majd, hanem kegyelmet (eszkatológiai érte­
lemben).

5.1.3. Praefatio. VD49 

A pap a hétajándékú Szentlélek saját létébe való kiáradásáért imádko­
zik. A Lélektől a következő adományokat akarja megkapni: a) catholi­

47 Omnipotens sempiterne deus qui me peccatorem sacris altaribus adstare uolu­
isti, et sancti nominis tui laudare potentiam, concede quaesumus per huius sacramen­
ti misterium meorum mihi ueniam peccatorum, ut tuae maiestati digne ministrare 
merear. Per.

48 Da quaesumus clementissime pater per huius sacramenti misterium, meorum 
mihi ueniam peccatorum, ut non ad iudicium sed ad indulgentiam huius presbitera­
tus ordo mihi proficiat sempiternam. Per.

49 Qui septiformes ecclesiasticae dignitatis gradus, septemplici dono sancti spiri­
tus decorasti, praesta mihi propitius famulo tuo eundem in sanctitate uitae promerre­
ri spiritum paraclitum, quem unigenitus filius tuus dominus noster iesus christus tuis 
fidelibus mittendum esse promisit, qui meo pectori inspirare dignetur catholicae fidei 
firmitatem, et sanctae caritatis tuae dulcedinem, meque terrena despicere et amare ca­
elestia doceat. Per christum.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 239

cae fidei firmitatem; b) sanctae caritatis tuae dulcedinem; valamint se­
gítséget: c) meque terrena despicere; d) amare caelestia doceat.

5.1.4. Ad complendum50 

A szentáldozás adja meg neki az örök életet.

5.1.5. Alia51 

Deshusses  e  szöveghez csatolt  lábjegyzetében megjegyzi,  hogy egyes 
szövegvariánsokban e könyörgés post communionem névvel szerepel. Je­
len szövegünk érdekessége viszont az, hogy tartalmát tekintve collecta is 
lehetne, hiszen semmi utalás sincs benne a szentáldozásra, hanem sok­
kal inkább a már szokásosnak mondható méltatlanság tudat fogalmazó­
dik meg benne, s a Szentlélek kiáradásának kérése.52

A pap eucharisztikus lelkületének mélyebb megértéséért, idézzük itt 
a Wilmart-féle imakönyvekben található két áldozási imát, hiszen való­
színűsíthetően, mint láttuk, azok is klerikusok imái, s a mise ezen pont­
jához kapcsolódnak: 

– Libellus Turonensis, XVI, 11. Oratio ad eucharistiae perceptionem:53 

Ismerős lehet ez az ima a mai eucharisztia-ünnepléseinkből, hi­
szen ma a pap ennek az imának egy variánsát imádkozza a saját 
áldozása  előtt  a  misében.  A szöveg tartalmi  elemei:  az Oltári­
szentség megszabadít a kísértésektől és minden rossztól, és segít 

50 Sumentes domine deus salutis nostrae sacramenta, praesta quaesumus ut eo­
rum participatio mihi famulo tuo ad perpetuam proficiat salutem. Per. 

51 Aures tuae pietatis mitissime deus inclina precibus meis, et gratia sancti spiri­
tus inlumina cor meum, ut tuis misteriis digne ministrare, teque aeterna caritate dili­
gere merear. Per.

52 Mélyen elgondolkodtató, hogy a kor mennyire tudatos és bensőséges kapcso­
latban volt a Szentlélekkel. A nyugati egyház hagyományaiban is mélyen benne gyö­
kerezik tehát a Lélekre hagyatkozás, a „karizmatikusság” (!).

53 Domine Iesu Christe filii dei vivi. Qui ex voluntate patrii cooperante sancto spi­
ritu, per mortem tuam mundum vivificastis. Libera me per hoc sacrum corpus et san­
guinem tuum a cunctis iniquitatibus et universis malis. Et fac me tuis obedire prae­
ceptis. Et a te numquam in perpetuum separari.



240 Kajtár Edvárd

az Úr törvényei  iránti  engedelmességben. A kor  spiritualitását 
valamelyest ismerve újdonság az ima végén kifejezett vágy, mely 
szerint az áldozó nem akar elszakadni Jézustól.

– Libellus Turonensis, XVI, 11. Quando ad sumendum corpus et san­
guinem dominicum accedimus, ita dicatur:54 Ennek az orationak a va­
riánsa is használatos a mai misében, mégpedig ugyanott, a pap 
áldozásakor. Tartalmát tekintve szinte teljesen egyező e szöveg 
az előbbivel: az áldozó méltatlannak tartja magát az áldozás ke­
gyelmére, és kéri az Urat, hogy az áldozás ne ítéletére és kárho­
zatára legyen, hanem szívének és testének védelmére.

5.2. A papi lelkület alapelemei a mai Misekönyv papért végzett
miséiben55

A Római Misekönyv magyar nyelvű kiadásában56, hűen követve a latin 
eredeti felosztását és anyagát,  négy formuláriumot találunk (834–837. 
oldalak),57 amelyekben a pap önmagáért, illetve a papi hivatásban élő­

54 Perceptio corporis et sanguinis tui domine Iesu Christe quam ego indignus su­
mere presumo non mihi proveniat ad iudicium et condemnationem sed tua pietate 
prosit mihi ad tutamentum mentis et corporis. Qui cum patre et spiritu sancto vivis.

55 A papszentelési mise formuláriumát, illetve az elhunyt papokért végzett mise 
szövegeit  nem vizsgálom, noha teljes képet csak ezek egységében lehetne nyerni a 
papok eucharisztikus spiritualitásáról a miseszövegek tükrében.

56 Ez az 1991-ben kiadott magyar nyelvű, máig egyetlen kiadású hatályos Mise­
könyv: A II. Vatikáni Egyetemes Szent Zsinat határozata alapján és VI. Pál pápa tekintélyé­
vel kihirdetett Római Misekönyv, Szent István Társulat, Budapest, 1991. A továbbiakban: 
RM. A latin eredeti, a 2002-ben II. János Pál pápa által megújított  Missale Romanum 
Editio Typica Tertia (a továbbiakban MR) szövege: Missale Romanum, Ex decreto Sacro­
sancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum, auctoritate Pauli pp. VI promulgatum,  
Ioannis Pauli pp. II cura recognitum, Editio Typica Tertia, Typis Vaticanis, 2002. Editio 
Typica: 1970; Reimpressio Emendata: 1971; Editio Typica Secunda: 1975 (az 1991-ben 
megjelent  magyar  kiadást  ez  alapján készült);  Editio  Typica  Tertia:  2002.  E tanul­
mányban, mivel a MR egy digitális változatából dolgoztam, ahol az oldalszámok nem 
voltak feltüntetve, a latin szövegek pontos, oldalszám szerinti fellelhetőségét nem je­
lölöm meg. A latin misekönyv rövidítése: MR.

57 RM 834–837. oldalak.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 241

kért imádkozik, így ezen misék formuláriumai teljes egészében a papi 
hivatás,  illetve annak eucharisztikus dimenzióit  szemlélik. Terjedelmi 
okokból csak a 834. oldalon található formulárium rövid elemzését kí­
vánom itt elvégezni, párhuzamba állítva az előbbi alfejezetben bemuta­
tott Alkuin-féle misével. E rövid analízis a formulárium eukológiájára 
szorítkozik csak,  vagyis a kezdőének és az áldozási  ének szövegével 
nem foglalkozom.

5.2.1. Collecta

Két szöveget is hoz a misekönyv „Papokért” formuláriuma.58 A két szö­
vegben Isten megszólítása egyszerű, s a könyörgés szentháromságos zá­
radékából,  illetve  Krisztusra,  mint  „Istenünk  egyszülött  Fiára”,  vala­
mint  akinek  dicsősége  előmozdításán  dolgoznak  a  papok 
„Krisztusban”. Ezekből látszik a római liturgiára oly jellemző Atya-köz­
pontú liturgikus sajátosság, vagyis, hogy imánkat Krisztus által a Szent­
lélekben az Atyához intézzük. A megszólítást követő anamnetikus rész­
ben az első szövegben Krisztust szemlélhetjük, akit Isten „örök főpappá 
tett”,  míg a  másodikban az  üdvösség  jelen  munkájának papok általi 
szolgálata  isteni  művét  látjuk – Isten szolgái  ők,  letéteményesei  az ő 
szent  titkainak.  Az  anamnészisz  e  betétei  azért  bírnak  fontossággal, 
mert a könyörgések petitio-jában megfogalmazott szándékok e papi stá­
tuszhoz mérten érik el teljes értelmüket. A könyörgés konkrét kérései 
tehát: a) hűség a szolgálatban, b) állhatatosság Isten akaratának megva­
lósításában, c) az Atya dicsőségének előmozdítása Krisztusban.

58 „Istenünk, te egyszülött Fiadat örök főpappá tetted. Add, hogy akiket ő szolgá­
inak és szent titkaid letéteményeseinek kiválasztott, vállalt szolgálatukban hűséges­
nek bizonyuljanak.” „Urunk, Istenünk, ki népedet a papok szolgálatával kormányo­
zod, tedd őket állhatatossá akaratod megvalósításában, hogy szolgálatukkal és éle­
tükkel a te dicsőségedet mozdítsák elő Krisztusban.” („Deus, qui Unigenitum tuum 
summum  aeternumque  constituisti  sacerdotem,  praesta,  ut,  quos  ministros 
tuorumque  mysteriorum  dispensatores  elegit,  in  accepto  ministerio  adimplendo 
fideles  inveniantur.” “Domine Deus noster,  qui in  regendo populo tuo ministerio 
uteris  sacerdotum,  tribue  illis  perseverantem  in  tua  voluntate  famulatum,  ut 
ministerio atque vita tuam valeant in Christo gloriam procurare.”).



242 Kajtár Edvárd

5.2.2. Super oblata

A  Felajánló könyörgés szövege,59 mivel az már a mise áldozati részében 
van, egyértelműen utal a pap és az Eucharisztia „funkcionális” egységé­
re. E szöveg szerint a papságra való meghívásnak két fontos területe 
van: az oltár és nép szolgálata. A könyörgés petitio-ja a cselekmény je­
len idejében bemutatott áldozathoz kötődik: annak érdeméből a papok 
szolgálata legyen kedves az Atya előtt – Krisztus által.

5.2.3.  Post communionem

Az Áldozás utáni könyörgés60 két kérést terjeszt az Atya elé, a jelen cselek­
ményben felajánlott áldozat, és az abból való részesülés erejében: az Ol­
táriszentség „legyen éltető tápláléka papjaidnak” („és minden szolgád­
nak”),  valamint  az  Atyával  „örök  szeretetben  eggyé  forrva”,  méltón 
szolgálják az ő fölségét.

6. A papi apológiák mint a papi eucharisztikus lelkiség alapelemei

6.1. Az apológiák kialakulása a VIII–IX. században

A karoling kori eucharisztikus ünneplésnek a papokra vonatkozó meg­
jegyzései, kijelentései között, és a papszentelés korabeli szertartásának a 

59 „Istenünk, te úgy akartad, hogy papjaid vállalják az oltárnak és a te népednek 
szolgálatát. Ennek az áldozatnak érdeméből add, hogy az ő szolgálatuk neked min­
dig  kedves  legyen,  és  Egyházadban  örökké  maradandó  gyümölcsöt  érleljen.” 
(„Deus, qui sacerdotes tuos sacris altaribus tuoque populo ministrare voluisti,  per 
huius sacrificii virtutem concede propitius, ut eorum servitium tibi iugiter placeat, et 
fructum qui semper manet in Ecclesia tua valeat afferre.”). 

60 Urunk, Istenünk, a szent Kenyér, amelyet áldozatul felajánlottunk, majd pedig 
magunkhoz  vettünk,  legyen  papjaidnak  és  minden  szolgádnak  éltető  tápláléka, 
hogy veled örök szeretetben eggyéforrva Fölségednek méltón szolgáljanak. („Sacer­
dotes  tuos,  Domine,  et  omnes  famulos  tuos  vivificet  divina,  quam  obtulimus  et 
sumpsimus, hostia, ut, perpetua tibi caritate coniuncti, digne famulari tuae merean­
tur maiestati.”)



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 243

szövegeiben is, vissza-visszatérő motívum a miséző papnak a misézés 
közbeni pszichés és morális/spirituális megrendültségének konstatálá­
sa, vagyis hogy a kor papjának morális integritása a karoling egyházi 
világ legfontosabb kívánalma a klérus felé. A karoling egyházi törvény­
kezést ismerve nyilvánvaló, hogy a klérussal szemben támasztott elvá­
rások  mögött  alapvetően  doktrinális  és  hitbéli  okokat  is  sejthetünk. 
Mindenesetre a pap erkölcsiségével szemben támasztott igények, és a 
papnak ezzel kapcsolatos személyes megfelelni vagy meg nem felelni 
tudása olyan permanens szorongásos helyzetet okozhatott, amely átjár­
ja a liturgia végzését is. E karoling „liturgikus pietizmusnak” nyilván­
valóan köze van a gall-germán néplélek istenképéhez is, még ha azt át 
is járta,  legalábbis dogmatikailag a krisztusi  kinyilatkoztatás szenthá­
romságos istenhite.61 

Meg kell még említenünk a kor leginkább idézett egyházatyjának, 
Nagy Szent Gergely pápának spirituális hatását is a nyugati egyházi vi­
lágra. Az ő biblikus ihletésű lelkülete személyes egzisztenciális körül­
ményeibe ágyazva elősegítették az Alpokon túli, befelé-fordulásra haj­
lamos,  az  egyéni,  individuális  üdvösségen  való  intim  munkálkodást 
preferáló szemlélet megerősödését a liturgiában is.62

A VII–VIII.  századi gallikán liturgia egyik legfontosabb szertartás­
könyve az ún. Missale Gothicum. E kötetben, a húsvét ünnepének formu­
láriumában találjuk a következő címet:  Apologia sacerdotis,63 melyet egy 
hosszú, bűnbánati jellegű ima követ. A. Nocent szerint a papi apológiák 
születésének pillanata ez, a latin liturgia első textusa, első példánya – a 

61 Erről bővebben: RAFFA, V., Liturgia eucaristica. Mistagogia della Messa: dalla storia  
e dalla teologia alla pastorale pratica, CLV, Roma, 1998, 97–102.

62 Vö.  CATTANEO, E., Il culto cristiano in occidente,  Note storiche, CLV, Roma, 1992, 
107–113; BURGET, R., Rhétorique et liturgie en Gaule mérovingienne: l’exemple des rituels et  
des  oraisons  de  l’offertoire  de  la  messe,  in:  http://theses.enc.  Sorbonne.fr/docu­
ment78.html.

63 Missale Gothicum, n. 275. Az apológia szövegét nem idézzük, hiszen Enzo Lodi 
kiadásában  megjelent  antológiában  a  szöveg  203  szóból  áll,  vagyis  meglehetősen 
hosszú. Ez egyébként – vizsgálataim szerint – az apológiák történetének egyik leg­
hosszabb szövege.  A szöveg egyik fellelhetősége:  LODI, E.,  Enchiridion euchologicum 
fontium liturgicorum, CLV, Roma, 1979, 818–819.



244 Kajtár Edvárd

római liturgiában – a karoling liturgikus reform hatásaként kibontakozó 
műfajnak.64

Az apológia,65 amolyan „könyörgés önmagamért”, a középkori litur­
giában nemcsak a pap számára létezett, noha a mise cselekményében 
ebből volt több, hanem, bár elenyésző számban, de a hívek részére is 
készültek ilyenek. Az apológia a homo liturgicus kontraszt-tapasztalatát 
fogalmazza meg, amely közte és a krisztusi áldozatbemutatás szentsége 
között létesül. Ez a méltatlanságtudat, kevésség-érzés egyfelől bensősé­
gessé teszi a pap számára a cselekményt, másrészt viszont a mise így 
még pap-centrikusabbá válik. 

A karoling liturgikus reform időszakáig ezek az apológiák minden 
kifejezett rendező elv nélkül, az ordo missae-nek66 főleg a felajánlástól az 
áldozásig tartó részére koncentráltak, a karoling időszaktól kezdve vi­
szont e spontán kreativitást felváltja egy olyan szisztematikus munka, 
mely a teljes miserend lefedését tűzi ki célul, sőt számos variánst is hoz 
az egyes cselekményekhez. A papi apológia, mint a mise átélésének ke­
rete és az egyes cselekményeknek szinkronikus eleme a karoling refor­
mok egyik legnagyobb vívmányának tekinthető. Miben áll ennek újdon­
sága?

E szövegkomplexum elsősorban azért újdonság, mert erre nincs pre­
cedens a római liturgia történetében. A műfaj hatástörténetének értéke­
lésére pedig elegendő, ha arra gondolunk, hogy az apológiák mind a 
mai napig a római miserítus szerves részei. Ez a teljes rítust lefedő apo­
lógiasor a pap számára segítség, hogy a szentségi cselekmény minden 
egyes mozzanatát intimmé, bensőleg átéltté tegye. A misét a pap egy fo­
lyamatos reflexióban éli meg, amely reflexió nemcsak szubjektív, hanem 

64 „En fait, le Missale Gothicum nous donne le texte d’une apologie qui semble 
bien être un tout premier témoin.” In: Nocent, A., Les apologies dans la célébration 
eucharistique, in AA. VV., Liturgie et rémission des péchés, Conférences Saint-Serge 
XXe d’études liturgiques, Paris, 2-5 juillet 1973, CLV, Roma, 1975, 180.

65 Számos definíció  és  értelmezés  látott  már  e  témában napvilágot.  Az  egyik 
klasszikus: CABROL, F., Apologiae, in DACL, vol. I., 2591–2601.

66 Noha imákról, orációkról van szó, e szövegek nem a mise formuláriumának, 
vagyis a központi eukológiának a részei, hanem a miserendnek, az ordo missae-nek.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 245

valamelyest irányított is:  biblikus és teológiai is.67 A papi spiritualitás 
alapelemeinek hordozói e szövegek, ezért teológiatörténeti és aszkézis­
történeti jelentőségük is van. E szövegkomplexum jelentős kateketikai 
erővel bír, hiszen az apológiák már önmagukban misemagyarázatok, ex­
positio missae-k. A pap ezen imák által tudatosíthatja magában, hogy a 
szentségi cselekmény a hit által átkapcsolja őt egy másfajta létmódba. 
Némelyik rész dialogikus szerkezetű, vagyis a nép válaszol a pap imájá­
ra; ettől függetlenül az egész továbbra is papközpontú marad.

Nézzük tehát e szövegegyüttest.68

1. Ad vestitionem

Antequam sacerdos  induat  albam,  dicat  hunc  psalmum. Miserere 
mei Deus. Gloria Patri.
1-a Alia. Actiones nostras.
1-b Alia. Concede.
1-c Postea lavet manus dicens: Lavabo inter innocentes manus meas. 
Deinde induat amictum et albam dicens: 
1-d Ad zonam. Precinge cingulo fidei.
1-e Ad tunicam. Rogo te.
1-f Ad stolam. Redde mihi.
1-g Item alia. Stola iocunditatis.
1-h Ad casulam. Iugum enim tuum.

2. Introitus – Incensatio

Antequam accedat ad altare dicat: Indignum me.
2-a Tunc accedat ad altare dicens: Ante conspectum divinae maiesta­
tis tuae.
2-b Alia. Deus qui de indignis.
2-c Alia. Ignosce mihi.
2-d Benedictio incensi. Deus omnipotens, Deus Abraham. 
2-e Alia. Domine Deus omnipotens.

67 Az egyes orációk a klasszikus római sacramentariumok eukológiájának retoriká­
ját követik, a szóhasználatuk ezért patrisztikus és biblikus.

68 Az egyes imák kezdő szavait is közlöm, hiszen egészen a mai napig az egyes 
apológiák beazonosítása csak ezen a módon, mint címzésen lehetséges.



246 Kajtár Edvárd

2-f Ad offerendum incensum. Dirigatus, Domine.

3. Ante evangelium

Benedictus qui venit in nomine Domini; Deus Dominus et inluxit 
nobis.
Si diaconus legerit illud dicat ei: Corroboret Dominus sensum.
Quo finito, consignet se dicens: Benedictus Dei sermo.

4. Offertorium

Cum vero panem et vinum posuerit super altare dicat: Hanc oblati­
onem.
4-a Quando ponitur oblata super altare. Suscipe, sancta Trinitas.
4-b Alia quando profert oblata. Suscipe, sancta Trinitas.69

5. Dypticha

Memoria imperatoris et totius populi christiani. Suscipe, sancta Tri­
nitas.70

5-a Memoria sacredotis. Suscipe, sancta Trinitas.
5-b Memoria defunctorum. Suscipe, sancta Trinitas.
5-c Inde vertat se ad populum dicens: Orate, fratres.
Et respondet populus: Sit Dominus in corde tuo.
5-d. Sanctus.
Quando tractim canitur Sanctus, idem sacerdos cursim decantet. Di­
cat orationem: Deus, qui non mortem.

6. Ante secretam

Antequam inchoet secreta missae dicat: Absolve.
Postea osculetur altare et dicat: Te igitur.
6-a. Intercessiones. Memento mei.
6-b Memento etiam.
6-c. Post Supplices. Memento etiam.71

6-d. Commixtio.

69 Az előző ima egy másik, némileg rövidebb variációja.
70 A 4-a orációnak az uralkodóért való, közbenjáró variánsa. Az 5-a, 5-b hasonló 

megoldást hoz: a pap önmagáért (5-a), illetve elhunytakért (5-b).



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 247

Agnus Dei, qui tollis peccata mundi, miserere nobis.
Quando sancta mittit in calicem dicat: Haec sacrosancta commixtio.
6-e Item alia. Fiat nobis commixtio et consecratio.
6-f. Communio.
Antequam communicet dicat: Domine Ihesu Christe.
6-g Alia. Da mihi.
6-h Item alia. Corpus et sanguinis Domini.
6-i Post perceptam communionem dicat: Quod ore sumpsimus.
6-l Item alia. Praesta, quaesumus.
6-m. Discessio.
Expleto offitio, sanctum osculetur altare dicens: Placeat, tibi, sancta 
Trinitas.
6-n Tunc exutus vestimentis: In manus tuas.

Ez az amiens-i apológia-corpus a későbbi apológiák számára modell és 
vonatkozási pont lesz egészen a Trienti Zsinat ordo missae-ig. Raffa meg­
jegyzi, hogy ezzel az apológiasorral az apológiák megsokszorozódásá­
nak, gyakorta túlzásokba hajló folyamata indul el.72 E szövegek között, 
bár sok az átfedés, Raffa számításai szerint 250 és 300 közé tehető a csak 
egyszer előforduló szövegek száma (nyilván a lectio variánsok miatt vál­
tozó ez a szám).73

6.2. A mai római ordo missae apológiái

A mai eucharisztikus ünneplés miserendje csak tizenöt apológiát tartal­
maz.  Ezekben mindhárom típus megtalálható:  funkcionális  apológiák 
(pl. a kézmosást kísérő ima); dialogikus apológia a néppel közösen (pl. 
„Imádkozzatok, testvéreim…” – „Fogadja el az Úr…”); egyéni, csend­

71 Az  előzőnek  egy  teljesen  más  szövegű  variánsa  (csak  a  kezdő  szavak 
egyeznek).

72 Például  a XI.  századi minden  ordo  missae 201 apológiát  hoz a miséhez.  Vö. 
RAFFA, V., i. m., 105–107.

73 Van példa az ellenkező előjelű folyamatra is: A cluny-i monasztikus ordo mis­
sae, és két derivánsa a cîteaux-i és a grand chartreuse-i mindössze ötöt tartalmaz. Vö. 
TIROT, P., i. m.



248 Kajtár Edvárd

ben  elimádkozott  apológia  (pl.  „Alázatos  lélekkel  és  töredelmes 
szívvel…”). Íme:

I.  A pap az evangélium felolvasása előtt,  az oltár felé meghajolva 
tisztaságért, és a szent cselekményre való alkalmasságáért imádkozik: 
„Tisztítsd meg szívemet és ajkamat, mindenható Isten, hogy méltókép­
pen hirdethessem szent evangéliumodat.”74 

II. Az evangélium proklamálása után, a pap, miután megcsókolta az 
evangéliumos könyvet így imádkozik magában: „Az evangélium tanítá­
sa legyen bűneink bocsánatára.”75

III.; V. Énekes misében a pap a kenyér és a bor oltárra helyezésekor 
így imádkozik magában – csendes misében hangosan, a néppel dialogi­
zálva imádkozza: „Áldott vagy, Urunk, mindenség Istene, mert a te bő­
kezűségedből kaptuk a kenyeret. Felajánljuk neked, mint a föld termé­
sét  és  az  emberi  munka  gyümölcsét.  Ebből  lesz  számunkra  az  élet 
kenyere.”76

„Áldott vagy, Urunk, mindenség Istene, mert a te bőkezűségedből 
kaptuk a bort. Felajánljuk neked, mint a szőlőtő termését és az emberi 
munka gyümölcsét. Ebből lesz számunkra a lélek itala.”77

E  két  ima  annyiban  minősülhet  apológiának,  hogy  a  pap  ezeket 
alapvetően magában imádkozza.  E  szövegek nem bűnbánati  és/vagy 
morális jellegűek.

74 RM 378. oldal,  A nép részvételével bemutatott mise rendje (a továbbiakban  Mise­
rend), 11. pont. A szövegekhez zárójelben a latin eredetit is hozom. A szövegek után 
csak a Miserend (ordo missae) adott pontjait jelölöm meg. Jelen szövegünk: MR, Ordo  
missae, 14. pont. Munda cor meum ac labia mea, omnipotens Deus, ut sanctum Evan­
gelium tuum digne valeam nuntiare.

75 Uo. 13. pont (MR, Ordo missae, 16. pont). Per evangelica dicta deleantur nostra 
delicta.

76 RM 380. oldal,  Miserend, 19. pont (MR,  Ordo missae, 23. pont). Benedictus es, 
Domine, Deus universi, quia de tua largitate  accepimus panem, quem tibi offerimus, 
fructum terrae et operis manuum hominum: ex quo nobis fiet panis vitae.

77 RM 381. oldal,  Miserend, 21. pont (MR,  Ordo missae, 25. pont). Benedictus es, 
Domine, Deus universi, quia de tua largitate accepimus vinum, quod tibi offerimus, 
fructum vitis et operis manuum hominum, ex quo nobis fiet potus spiritalis.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 249

IV. A bor és víz kehelybe töltésekor a pap így imádkozik: „A bor és 
a víz titka által részesüljünk annak istenségében, aki kegyesen részese 
lett emberségünknek.”78

VI. A kenyér és a bor oltárra helyezését követően a pap, meghajolva 
az oltár felé így imádkozik magában:

„Alázatos lélekkel és töredelmes szívvel kérünk, Urunk, Istenünk, 
fogadj el minket, és legyen kedves színed előtt áldozatunk.”79

VII. Az előbbi ima végeztével felegyenesedik, és kezet mos e szavak 
kíséretében: „Mosd le, Uram, bűneimet, és vétkeimtől tisztíts meg en­
gem.”80

VIII. A kézmosás után a pap e szavakkal fordul a néphez: „Imádkoz­
zatok, testvéreim, hogy áldozatunk kedves legyen a mindenható Atya­
isten előtt.”81

E szöveg érdekessége,  hogy az eredeti  latin textus a többes szám 
első személyű szöveget ilyen felbontásban hozza: „meum ac vestrum sac­
rifium” vagyis: „az én és a ti áldozatotokat”. Az eredetiben tehát jobban 
kidomborodik az apologetikus jelleg. A nép felelete: „Fogadja el az Úr 
kezedből az áldozatot nevének dicséretére és dicsőségére, mindannyi­
unk és az egész Anyaszentegyház javára.”82

IX. A békecsók szertartását követően, a kenyértöréskor a pap a kon­
szekrált kenyérből letör egy darabkát, s miközben azt a kehelybe ejti a 
következő szavakkal imádkozik magában: „A mi Urunk, Jézus Krisztus 

78 RM 380. oldal, Miserend, 20. pont (MR, Ordo missae, 24. pont). Per huius aquae 
et vini mysterium eius efficiamur divinitatis consortes, qui humanitatis nostrae fieri 
dignatus est particeps.

79 RM 381. oldal, Miserend, 22. pont (MR, Ordo missae, 26. pont). In spiritu humili­
tatis et in animo contrito suscipiamur a te, Domine; et sic fiat sacrificium nostrum in 
conspectu tuo hodie, ut placeat tibi, Domine Deus.

80 Uo. 24. pont (MR, Ordo missae, 28. pont). Lava me, Domine, ab iniquitate mea, 
et a peccato meo munda me.

81 Uo. 25. pont. (MR, Ordo missae, 29. pont). Orate, fratres: ut meum ac vestrum 
sacrificium acceptabile fiat apud Deum Patrem omnipotentem.

82 Uo. Suscipiat Dominus sacrificium de manibus tuis ad laudem et gloriam no­
minis sui, ad utilitatem quoque nostram totiusque Ecclesiae suae sanctae.



250 Kajtár Edvárd

testének és vérének egyesítése váljék a szentáldozásban lelkünk üdvös­
ségére.”83

X–XI. A kenyértörést követően, mielőtt a pap megáldozna, a követ­
kező két ima egyikével imádkozik magában: „Uram, Jézus Krisztus, az 
élő Isten Fia, te az Atya akaratából a Szentlélek közreműködésével halá­
lod által életre keltetted a világot, szabadíts meg engem szent tested és 
véred által minden vétkemtől és minden bajtól: add, hogy mindig ra­
gaszkodjam törvényeidhez, és soha el ne szakadjak tőled.” 84

„Uram, Jézus Krisztus, szent tested és véred vétele ne váljék ítéle­
temre és kárhozatomra, hanem jóságodból szolgáljon lelkem és testem 
oltalmára és gyógyulására.”85

XII.  A pap a hívekkel  együtt imádkozza az áldozást megelőzően: 
„Uram, nem vagyok méltó, hogy hajlékomba jöjj, hanem csak egy szó­
val mind, és meggyógyul az én lelkem.”86

XIII–XIV. A pap halkan elimádkozott áldozási imái – a Szent Test és 
a Szent Vére vételekor: „Krisztus teste őrizzen meg engem az örök élet­
re.” „Krisztus vére őrizzen meg engem az örök életre.”87

XV. Az áldoztatás végeztével a pap, a szent edények purifikálásakor 
ezt az imát imádkozza magában:

83 RM 469. oldal, Miserend 130. pont (MR, Ordo missae, 129. pont). Haec commixtio 
Corporis et Sanguinis Domini nostri Iesu Christi fiat accipientibus nobis in vitam ae­
ternam.

84 Uo. 132. pont (MR, Ordo missae, 131. pont). Domine Iesu Christe, Fili Dei vivi, 
qui ex voluntate Patris, cooperante Spíritu Sancto, per mortem tuam mundum vivifi­
casti: libera me per hoc sacrosanctum Corpus et Sanguinem tuum ab omnibus iniqui­
tatibus meis et universis malis: et fac me tuis semper inhaerere mandatis, et a te num­
quam separari permittas.

85 Uo. Perceptio Corporis et Sanguinis tui, Domine Iesu Christe, non mihi prove­
niat in iudicium et condemnatioem: sed pro tua pietate prosit mihi ad tutamentum 
mentis et corporis, et ad medelam percipiendam.

86 Uo. 133. pont (MR, Ordo missae, 132. pont). Domine, non sum dignus, ut intres 
sub tectum meum, sed tantum dic verbo, et sanabitur anima mea.

87 RM 470. oldal, Miserend, 134. pont (MR, Ordo missae, 133. pont). Corpus Christi 
custodiat me in vitam aeternam. […] Sanguis Christi custodiat me in vitam aeternam.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 251

„Add, Urunk, hogy tiszta szívvel fogadjuk, amit ajkunkkal magunk­
hoz vettünk. Földi életünkben kapott ajándékod segítsen bennünket az 
örök életre.”88

6.3. Az apológiák újraintegrálásának mai lehetőségei

A mai Római Misekönyv olasz kiadása,89 az 1048–1051. oldalakon, opci­
onális  használati  jelleggel  közöl  apológiákat  a  trienti  ordo  missae-ből 
(mely a karoling ordo missae egy átdolgozott, annak komplexebb válto­
zata), noha azokat leegyszerűsítve, a praeparatio ad missam és a gratiarum 
actio post missam cselekményéhez. Ebből is látszik, hogy a II. Vatikáni 
Zsinatot követő  novus ordo világától  nem idegen a pap „középkorból 
örökölt” eucharisztikus áhítatának „megtámasztása” a miserend apoló­
giáin kívüli szövegekkel. 

A Praeparatio ad missam imádságai (1048–1049. oldalakon):

– Oratio S. Ambrosii
– Oratio S. Thomae Aquinatis
– Oratio ad Beatam Mariam Virginem
– Formula intentionis (két ima – a kezdősorok alapján: Ego volo ce­

lebrare Missam; Gaudium cum pace)

A Gratiarum actio post missam imái (1050–1051. oldalakon):

– Oratio S. Thomae Aquinatis
– Aspirationes ad Sanctissmum Redemptorem
– Oblatio sui
– Oratio ad Iesum Crucifixum
– Oratio universalis sub Clementis XI vulgata
– Oratio ad Beatam Mariam Virginem

88 Uo. 138. pont (MR,  Ordo missae,  137. pont).  Quod ore sumpsimus,  Domine, 
pura mente capiamus, et de munere temporali fiat nobis remedium sempiternum.

89 Messale Romano, Riformato a norma dei decreti del Concilio Ecumenico Vaticano II e  
promulgato da papa Paolo VI, Conferenza Episcopale Italiana, Libreria Editrice Vatica­
na, Città del Vaticano 1983.



252 Kajtár Edvárd

7. Ordo vaticanus – ordo tridentinus: „Melyik a misztikusabb?”

Elsőre furcsa lehet e címben hozott kérdés. A „misztikus” jelző, mint 
melléknév sajátos fokozása (középfokon) egyfajta minőségi többletet ál­
lítana egyik vagy másik, a címben jelölt rítus javára (a másik ellenében). 
E fejezet alpontjaiban végiggondolva beláthatjuk, hogy objektív, teoló­
giai és hitbeli minőségi többlettel egyik sem bír a másikkal szemben; a 
szubjektív érzés, az élményszerűség kidomborítása pedig inkorrekt, és 
ezért alkalmazhatatlan érvelési mód lenne egy tudományos vizsgálat­
ban. A mise „misztikussága” viszont hitbéli igazság: a konkrét celebrá­
ció  elválaszthatatlan  egységben  van  a  valóság,  a  realitás  szintjén  is 
Krisztus „egyszer és mindenkorra” végigvitt Húsvétjával, ezért a misén 
résztvevő, a Szentlélek műveként, a hit erejében valóságos résztvevője, 
és így „címzettje” a krisztusi üdvözítő műnek. Az Évközi idő második 
vasárnapjának Felajánló könyörgésében imádkozza az Egyház:  „vala­
hányszor  Fiad  áldozatának  emlékét  ünnepeljük,  megváltásunk  műve 
folytatódik”.90 

Ezt a „misztikus” (!) egységet a II. Vatikáni Zsinat liturgikus konsti­
túciója így fogalmazza meg: „Üdvözítőnk az utolsó vacsora alkalmával 
azon az éjszakán, melyen elárultatott, megalapította testének és vérének 
eucharisztikus áldozatát, hogy így a kereszt áldozatát a századokon át 
eljöveteléig megörökítse, és így szeretett jegyesére, az Egyházra bízza 
halálának  és  föltámadásának  emlékezetét:  az  irgalom  szentségét,  az 
egység jelét, a szeretet kötelékét mint húsvéti lakomát, melyen Krisztust 
vesszük magunkhoz, lelkünket kegyelem tölti el, s a jövendő dicsőség 
záloga nekünk adatik.”91

E fejezetben azt  szeretném vázolni,  miként merít  rituálisan a mai 
szentmise-ünneplés a középkor,  és a római liturgiatörténeti  középkor 
végét is jelentő trienti miserítus hagyományaiból, s mindezt azért, hogy 
a rítus által vezérelt eucharisztikus spiritualitás mikéntjének mai hely­
zetébe jobban belelássunk.

90 Huius hostiae commemoratio celebratur, opus nostrae redemptionis exercetur.
91 Sacrosanctum Concilium, 47. pont.



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 253

7.1. A VIII–IX. századi ordo missae és a mai közötti kapcsolat

Amikor, több mint tíz éve, liturgikus kutatásokat végezve először vizs­
gáltam meg a VIII–IX. századból származó Ordo Romanus primus92 szö­
vegét, meglepő volt, mennyire hasonlít a II. Vatikáni Zsinat miserendje 
e szövegben bemutatott mise rítusához. Michel Andrieu 1931-től publi­
kálta a kora középkori római, római-gall illetve római-germán rituálé­
kat,93 melyek kritikai feldolgozása mindenképpen megjelenik a II. Vati­
káni Zsinat megújító elképzeléseiben, úgy is, mint visszanyúlás egy a 
trienti  rituálé  világát  évszázadokkal  megelőző,  a  trienti  szándékra  is 
nyilvánvaló  hatással  lévő,  sajátosan  és  a  gall-germán  szellemiségtől 
még nem befolyásolt római hagyományhoz. 

Az Eucharisztiát az Egyház kezdettől ünnepli, így a rendelkezésünk­
re  álló  biblikus  és  patrisztikus  források  segítségével  szinte  századról 
századra rekonstruálhatjuk az ünneplés milyenségét néhány eukológi­
kus szöveggel együtt. Az OR I. megjelenésével, mely a római liturgia 
legelső,  komplexnek nevezhető rituális  menetrendje  – nagyjából  száz 
évvel Nagy Károly uralkodásának megkezdése előtt –, nemcsak a misén 
belüli cselekmények pontos egymásutánisága rögzül, hanem az egyes 
„szereplők” tevékenysége, „mozgása” is. 

Az OR I.  Róma városának egy speciális eucharisztikus ünneplését 
mutatja be: a pápa kíséretével ellátogat a város egyik plébániájára, ahol 
a helyiekkel, és a város minden egyéb egyházi egységének képviselőjé­
vel közösen ünnepli a szentmisét. A mise ezen rítusrendje mind a mai 
napig meghatározza az ünneplés mibenlétét.

A karoling kori miserend jelentős részben az OR I-re épül,94 nézzük 
tehát – csak vázlatosan –, miként épült fel a VII. századi Róma miséje a 
pápa főcelebrációjával,  mégpedig a mai miserendet szem előtt tartva, 
hiszen a mai ennek sajátos alkalmazása.

92 Rövidítése: OR I.
93 ANDRIEU, M. (szerk.), Les Ordines Romani du haut Moyen Age, voll. I–V, Leuven, 

1931–1951.
94 RAFFA, V.,  i. m., 95: „l’Ordo I ebbe larghissima diffusione e costituì la base dei 

più diversi adattamenti”.



254 Kajtár Edvárd

a)  Kezdő rítusok: A pápa megérkezik kíséretével a plébánia templo­
mához. A plébános, ministránsaival, kezükben füstölgő turribulummal 
fogadja őt kíséretével, majd a pápa bevonul a sekrestyébe, megkezdő­
dik a vestitio, miközben a segédkezők és a kántorok előkészítik a megfe­
lelő könyveket. A pápa a sekrestyéből (amely valószínűleg a templom 
bejárata közelében lehetett)95 az oltárhoz vonul, meghajol előtte, keresz­
tet rajzol a homlokára, majd békecsókot vált a jelenlévő klerikusokkal. 
Letérdel az oltár előtt (egy odahelyezett párnára), majd megcsókolja az 
evangéliumos könyvet és az oltárt; ugyanígy tesznek a neki segédkező 
diakónusok is. A kórus eközben a kezdő zsoltárt énekli responzoriális 
formában, majd utána elkezdik a Kyrie eleison refrénnel énekelt könyör­
géseket (litánia). Az énekek hosszát a pápa „szabályozza”: az ő jelzésére 
tér át a szkóla az ének záró strófájára, rendszerint a Gloria Patri doxoló­
giára.  Ha a  liturgikus idő engedi,  következik a pápa intonálásával  a 
Gloria in excelsis Deo.96 A pápa köszönti a közösséget: Pax vobis, majd el­
imádkozza a collectát.

b)  Igeliturgia:97 A szubdiakónus felolvassa az első olvasmányt (apos­
tolus). A kántorok eléneklik az Alleluiát, vagy a liturgikus időnek megfe­
lelő  tractust.  A  diakónus  áldást  kér  a  pápától,  majd  meghirdeti98 az 
evangéliumot (proclamatio). A  proclamatio végén megcsókolja a szöveg­
nél a könyvet. 

c) Felajánlás: A pápa és a közösség közötti dialógussal kezdődik: Do­
minus vobiscum. Et cum spiritu tuo. Oremus. A jelenlévő akolitusok össze­
gyűjtik a jelenlévő néptől az adományokat (kenyér és bor), közben a kó­
rus a felajánlási éneket énekli. Az adományokat elrendezik az oltáron, a 
pápa elimádkozza a secretát (felajánlási ima, halkan imádkozva).

95 A ma is meglévő, kora középkori római bazilikák építészete, struktúrája meg­
erősíti ezt.

96 A OR-k egybehangzó tanúsága szerint a Gloria intonálása püspöki privilégium 
volt szinte mindenütt, egészen az ezredfordulóig, természetesen, ha jelen volt a cse­
lekményeknél.

97 Ezen elvezéseket a mai liturgikus teológia szerint használjuk.
98 Szándékosan ezzel a kifejezéssel hozom, hiszen a proclamatio nem felolvasás; a 

liturgikus  cselekményekben az evangéliumot  sohasem olvassuk fel,  hanem az Élő 
Igét hirdetjük. 



A papi eucharisztikus lelkiség kialakulása a IX. században… 255

d) Eucharisztikus ima és az áldozati rész: Az eucharisztikus imát a pre­
fációtól a záró doxológiáig hangosan mondja a pápa (egyedül). Sanctus. 
A záró doxológiakor a pápa a diakónussal kissé felemeli a szent színe­
ket.  Pater noster és Libera nos, Domine. Békecsók-váltás. A pápa, miköz­
ben a  Pax Domini sit  semper vobiscum akklamációt mondja,  elvégzi  az 
első  immixtio-t (egyes OR-ban commixtio): egy előző miséről megőrzött 
particulát (sancta) a kehelybe ejt (az ún. fermentum gesztusa), majd béke­
csókot vált az oltár körül álló klerikusokkal, a nép is békecsókot vált. 
Fractio  panis:  a  pápa elkezdi,  és  a  jelenlévő diakónusok és  püspökök 
folytatják. A kórus közben az Agnus Dei-t énekli. Következik egy máso­
dik immixtio/commixtio. Két szín alatti áldozás. A nép áldoztatására ren­
delt borba – amely egy nagyobb „tartályban” (schiphum) van (összeönt­
ve, amit a néptől a felajánláskor átvettek) – a kehelyből konszekrált bort 
öntenek (consecratio per contactum). Az áldoztatás közben a szkóla az ál­
dozási zsoltárt énekli antifónával. 

e)  Befejező rész: Dialógus:  Dominus vobiscum. Et cum spiritu tuo. Kö­
vetkezik az áldozás utáni könyörgés. Elbocsátás: Ite, missa est. Deo gra­
tias.  A  pápa  egyszerű áldása,  majd  egyszerű  kivonulás,  miközben a 
szkóla énekel.

7.2. A trienti ordo missae használata ma: a misén való participatio spi­
rituális élményének igénye

XVI.  Benedek  pápa  2007.  július  7-én,  Summorum  Pontificum kezdetű 
motu  proprio-jával  engedélyezte  a  már  említett,  Boldog XXIII.  János 
pápa által megújított trienti rítusnak, mint a római rítus „rendkívüli for­
májának” használatát. A dokumentum születésének motivációi között a 
pápa megemlíti azt a szubjektív jellegű, de mégis a hívő közösség hit­
életétől elválaszthatatlan spirituális igényt, mely indokolttá teszi, hogy 
a ritualitás szintjén segítséget kapjanak azok, akik ezt kívánják a trienti 
rítusnak a II. Vatikáni Zsinat novus ordo-jától különböző eszköztárából a 
szakramentális istenkapcsolathoz. Idézzük: „Történelmi tény ugyanis, 
hogy az Egyház latin liturgiájának különböző formái a keresztény idő­
számítás minden korszakában sok szentet segítettek a lelki életben, és 
sok népet erősítettek meg a vallásosság erényében és tettek termékeny-



256 Kajtár Edvárd

nyé a jámborságban. […] Bizonyos régiókban azonban sok hívő szerető 
érzülettel ragaszkodott és ragaszkodik ma is a korábbi liturgikus for­
mákhoz, melyek mélyen áthatották lelki kultúrájukat.”

Összegezve tehát, elmondható, hogy a papi eucharisztikus lelkület for­
málásában a szubjektív lelki igényeknek is van „kánoni” létjogosultsága. 
A mai kor liturgikus és spirituális kihívásai igazolják, hogy egységben a li­
turgia világát is szabályozó Tanítóhivatal rendelkezéseivel, és e rendelke­
zések intencionalitásával az Egyház minden jogi és rituális eszközt a hívő, 
és jelesül a celebrációt vezető pap rendelkezésére kíván bocsátani. Álljon 
itt, mintegy zárásul a Sacrosanctum Concilium egy sokszor idézett pontja,99 

és a szövegben említett „hívek” csoportjába, teológiailag nem kifogásolha­
tó módon a szolgálati papságot értve: „Az Egyház tehát körültekintő gon­
doskodással  arra  törekszik,  hogy a  hívek necsak mint  kívülállók  vagy 
mint néma szemlélők legyenek jelen a hitnek ezen misztériumán, hanem 
azt a szertartásokon és imádságokon keresztül jól megértve, a szent cse­
lekményben tudatosan, áhítattal és tevékenyen vegyenek részt; tanuljanak 
Isten igéjéből, merítsenek erőt az Úr testének terített asztaláról, adjanak 
hálát Istennek, a szeplőtelen áldozatot nemcsak a pap keze által, hanem 
vele együtt fölajánlván tanulják meg önmagukat fölajánlani és napról nap­
ra váljanak eggyé Istennel és egymás között a Közvetítő Krisztus segítsé­
gével, hogy végül Isten legyen minden mindenben.”

8. Zárszó

Megtiszteltetés volt beszélni és e sorok által publikálni arról, amelybe 
nyolc évnyi munkát fektettem, s amelyből doktori dolgozatom megszü­
lethetett.  A dolgozatom kérdésfeltevése,  és terjedelmi  keretei  nyilván 
mások voltak, mint ezen előadás/tanulmány lehetőségei, mégis igyekez­
tem átfogóan és ugyanakkor valamennyire az egyes részletekbe is bete­
kintést engedve bemutatni a papi élet eucharisztikus vonatkozásait, a 
mai helyzetből visszatekintve az „egykor” gazdag, és sokak által talán 
nem is annyira ismert világába.

99 48. pont.



SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.

Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén
kívüli tiszteletére vonatkozó hatályos latin
liturgikus fegyelem**

1. Bevezetés

„Nullus itaque dubitandi  locus relinquitur,  quin omnes christifideles 
pro more in catholica ecclesia semper recepto latriae cultum, qui vero 
Deo debetur, huic sanctissimo sacramento in veneratione exhibeant.”1 

Ezzel a mondattal vezeti be a Trentói Zsinat (1545–1563) a legszentebb 
Oltáriszentség  irányában  kifejezett  hódolat  dogmatikai  hátterének  a 
megvilágítását, melyet a szentírási forrásokon túl (vö. Zsid. 1,6; Mt 2,11; 
Mt 28,17; Lk 24,52) IV. Orbán pápa (1261–1264) 1264-ben kiadott bullája 
alapján fejt ki.2 Ismert, hogy az egyházi intézményrendszer és az arra 
vonatkozó kánoni szabályozás a krisztusi alapításból kiindulva fokoza­
tosan bontakozott ki, az Egyház legfőbb intézményesítő tényezőinek, az 

* Készült a Premontrei Rendi Szent Mihály Apátságban (Silverado, CA) az OTKA K 
73574-es kutatási programja keretében. Elhangzott a Teológiai Tanárok 2011. január 
26-i konferenciáján (Budapest).

1 Concilium  Tridentinum,  Sessio  XIII  (11  oct.  1551)  Decretum  de  sanctissimo  
eucharistiae sacramento, Cap. 5: Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna 1973.3 

(továbbiakban: COD 695).
2 POTTHAST, A. (ed.),  Regesta Pontificum Romanorum inde ab a. post Christum natum  

MCXCVIII  ad a.  MCCCIV,  I–II.  Berlin  1875  (repr.  Graz  1957)  no.  18998–18999;  vö. 
Clem. 3.16. un.: FRIEDBERG, E., Corpus iuris canonici, II. Lipsiae 1881. 1174–1177. 



258 Szuromi Szabolcs Anzelm

élő Isten igéjének és a szentségeknek a hatására.3 A legkorábbi kánonjo­
gi források liturgikus és fegyelmi normákat tartalmaztak4 (pl.  Didakhé 
[1. sz. vége, 2. sz. eleje]5,  Traditio Apostolica [3. sz. eleje]6). A szentségek 
kiszolgáltatását rendező normákat, vagyis a liturgikus előírásokat, mi­
vel azok a Krisztustól kapott megszentelő feladat gyakorlásának legfon­
tosabb  cselekményeit  szabályozzák  –  meghatározva  a  kiszolgáltatás 
módját,  érvényességi  és  megengedettségi  feltételeit  –  mindig  jogsza­
bálynak tekintette az Egyház. A liturgikus jog gazdag és részletes forrá­
sát megtaláljuk az egyes kánonjogi joggyűjteményekben a patrisztikus 
kortól egészen a Corpus iuris canonici-ig.7 A CIC (1917), szem előtt tartva 
a jóváhagyott liturgikus könyvek által tartalmazott előírásokat, nem kí­
vánta részletesen szabályozni a rubrikákban leírt fegyelmet (CIC [1917] 
Can. 2)8, de ennek ellenére az egyes szentségek és szentelmények kiszol­
gáltatásának érvényességi  és  megengedettségi  kritériumait  egyetemes 
jelleggel rögzítette a „De rebus” – azaz a „dolgokról” szóló – III. könyv 
1–2. részében (CIC [1917] Cann. 731–1321). A különböző istentiszteleti 
szertartások  végzéséhez  tartozó  liturgikus  szövegek és  cselekmények 
pontos leírása a Rituale Romanum-ban került összegzésre.9 Miután a kö­
zépkorban a különböző egyházmegyékben és szerzetesrendekben szá­

3 ERDŐ P., Az egyházjog teológiája (Egyház és jog II), Budapest 1995. 112–113.
4 ERDŐ P., Az egyházjog forrásai. Történeti bevezetés (Bibliotheca Instituti Postgradualis 

Iuris  Canonici  Universitatis  Catholicae  de  Petro  Pázmány  nominatae  I/1),  Budapest 
1998. 20–24.

5 RORDORF, W. – TUILLIER, A. (ed.), La Didaché (Sources chrétiennes 248), Paris 1978.
6 BOTTE, B. (ed.),  La tradition apostolique de Saint Hippolyte. Essai de reconstruction 

(Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 39), Münster 1989.5
7 Pl.  Decretum  Burchardi  Wormatiensis:  BW 4.  1–52;  Collectio  Canonum  Anselmi  

Lucensis: Ans. 9. 1–49; Panormia Ivonis Carnotensis: IP 1. 123–162.
8 CIC (1917) Can. 2 – Codex, plerumque, nihil decernit de ritibus et caeremoniis 

quas liturgici libri, ab Ecclesia Latina probati, servandas praecipiunt in celebratione 
sacrosanctae Missae sacrificii, in administratione Sacramentorum et Sacramentalium 
aliisque  sacris  peragendis.  Quare  omnes  liturgicae  leges  vim  suam  retinent,  nisi 
earum aliqua in Codice expresse corrigatur.

9 Lexikon  für  Theologie  und  Kirche,  VIII.  1207–1209;  vö.  FISCHER,  B.,  Das  Rituale  
Romanum (1614–1964), in Trierer Theologische Zeitschrift 73 (1964) 257–271.



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 259

mos liturgikus kézikönyv segítette a felszentelt szolgálattevőket10 (akár 
kánonjogi gyűjtemények későbbi kiegészítéseként is11), a 16. század egy­
ségesítő törekvéseit követően V. Pál pápa 1614. június 17-én Apostolicae  
Sedis kezdetű konstitúciójával kiadta az első Rituale Romanum-ot.12 Ez a 
kiadás rövidesen átformálta az egyes területek saját liturgikus könyveit, 
annak ellenére, hogy azokat a Római Rituale kihirdetése nem helyezte 
hatályon kívül. Ilyennek tekinthető Magyarországon a Pázmány Péter 
által 1625-ben kiadott  Rituale Strigoniense.13 XIV. Benedek pápa (1740–
1758) Quam ardenti kezdetű brevéjével 1752. március 25-én módosította 
a  Rituale  Romanum-ot14 és XIII.  Leó pápa (1878–1903) 1884-ben kiadta 
annak „Editio typica”-ját. A Szt. X. Piusz pápa (1903–1914) uralkodása 
alatti  módosításokat és a CIC (1917) kihirdetését követően jelent meg 
1925. június 10-én a megújított  Rituale. Ennek utolsó – a régi fegyelem 
szerinti – átdolgozott változata 1952-ben került kiadásra.15 A II. Vatikáni 
Zsinat (1962–1965) 1963. december 4-én elfogadott Sacrosanctum concili­
um kezdetű – a Szent Liturgia méltó végzését tárgyaló – konstitúciójá­
ban ugyan nem tért ki az Oltáriszentség szentmisén kívüli tiszteletére16, 
de VI. Pál pápa (1963–1978) 1965. szeptember 3-án kelt  Mysterium fidei 
kezdetű enciklikájában külön foglalkozott az erre vonatkozó egyházi ta­
nítással.17 A zsinatot követően a Szent Rítus Kongregáció 1967. május 25-
én önálló instrukciót adott ki az Oltáriszentség tiszteletéről  Eucharisti­

10 Vö.  VOGEL,  C.,  Medieval  Liturgy:  An Introduction to the Sources (transl.  STOREY, 
W.G. – RASMUSSEN, N.K.), Washington, D.C. 1986. 1–5.

11 Vö. SZUROMI, SZ. A.,  Ivonian intention to collect the «ancient canons» together with  
new decretal materials, in  The Jurist  67 (2007) 285–310. SZUROMI, SZ. A.,  Medieval Canon  
Law Heritage of the Norbertine Abbey of Weissenau in the Hermitage of St. Petersburg,  in 
Folia Canonica 12 (2009) 119–137.

12 Theologische Realenzyklopädie, I. 773.
13 SZUROMI SZ. A., A Pázmány Péter (1616–1637) által összehívott zsinatok tekintélye és  

rendelkezései, in Miscellanea Ecclesiae Strigoniensis IV, Budapest 2008. 21–26.
14 Dictionnaire de droit canonique, VI. 600–601.
15 MCMANUS,  F.R.,  The  New  American  Ritual,  in  The  Jurist 21  (1961)  463–489, 

különösen 463–466.
16 COD 821–824, 830–832, 841–843.
17 AAS 57 (1965) 753–774.



260 Szuromi Szabolcs Anzelm

cum mysterium kezdettel,18 amely felváltotta a  Rituale Romanum korábbi 
rendelkezéseit, beleértve a legszentebb Oltáriszentség őrzésének helyére 
(rr. 52–57), az eucharisztikus áhítatgyakorlatokra (r. 58), az euchariszti­
kus körmenetekre (r. 59), a szentségkitételre (rr. 60–66), és az eucharisz­
tikus kongresszusokra vonatkozó előírásokat (r. 67). A Szent Istentiszte­
leti  Kongregáció  1969-től  megkezdte  a  Rituale  Romanum átdolgozott 
kiadását, több önálló kötetben. Ezek között jelent meg az Oltáriszentség 
szentmisén kívüli tiszteletének megújított szabályait tartalmazó liturgi­
kus könyv. Az 1973-ban napvilágot látott De sacra communione et de cul­
tu mysterii eucharistici extra missam rendelkezései tehát az Eucharisticum 
mysterium instrukció rubrikái helyébe léptek. Az új liturgikus normaal­
kotás és a Piusz – Benedek féle Kódex közötti jogi anomáliákat az 1983. 
január  25-én  kihirdetett  új  Egyházi  Törvénykönyv  oldotta  fel,  azzal, 
hogy az egyes szentségek és szentelmények tárgyalásakor átvette a Ri­
tuale egyes köteteinek általános rendelkezéseiben található elveket. Az 
új CIC elődjéhez, a CIC (1917)-hez hasonlóan, külön foglalkozik – a IV. 
könyvben – az Egyház megszentelő feladatával, azon belül a szentsé­
gekkel, az istentisztelet más cselekményeivel, továbbá a szent helyekkel 
és időkkel.19 Figyelembe véve az új liturgikus könyvek és a CIC nyomán 
kialakult gyakorlatot, valamint a megjelent eltérő, sőt időnként téves ér­
telmezéseket, az Istentiszteleti és Szentségi Kongregáció 2004. március 
25-én kiadta a Redemptionis Sacramentum kezdetű instrukciót.20 E doku­
mentum a VI. fejezetet szenteli a legszentebb Oltáriszentség őrzésének 
és a szentmisén kívüli eucharisztikus tisztelet kérdéskörének,  néhány 
helyen részleteiben pontosítva, vagy kiegészítve a Rituale Romanum vo­
natkozó  részét.  XVI.  Benedek pápa  (2005-)  a  kellő  megfontolás  után 
2007. július 7-én kibocsátott Summorum Pontificum kezdetű motu propri­
ójával21, meghatározott feltételek mellett nemcsak a szentmise bemuta­
tásának rendkívüli formáját tette lehetővé, hanem a korábbi liturgikus 

18 AAS 59 (1967) 539–573.
19 LODA,  N., Il  culto eucaristico nella  legislazione della  cattolica. I rapporti tra CIC  e 

CCEO, in Apollinaris 76 (2003) 683–726. ERDŐ P., A Codex szentségi jogának szerkezete és  
alapelvei,  in  ERDŐ P.,  Az  élő  Egyház  joga.  Tanulmányok  a  hatályos  kánonjog  köréből, 
Budapest 2006. 333–336.

20 AAS 96 (2004) 549–601.



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 261

könyvek alkalmazását a szentségek kiszolgáltatásához22 és a zsolozsma 
végzéséhez23.  Ezzel  –  a  Summorum  Pontificum-ban  rögzített  indokok 
megléte  esetén és  a  plébános  vagy templomigazgató  engedélyével  – 
újra alkalmazhatóvá vált a korábbi Rituale Romanum és rubrikái (Art. 9), 
természetesen csakis akkor, ha azok kifejezetten nem ellenkeznek a ha­
tályos Egyházi Törvénykönyv előírásaival (vö. CIC 2. kán.).

2. Az Oltáriszentség őrzése

Az Eucharisztiára vonatkozó kánonok négy nagy egységre oszthatók: 
az Eucharisztia ünneplése, a szentáldozás, az Oltáriszentség őrzése és 
tisztelete, végül a miseadományok kérdésköre. Mivel az Eucharisztia 
ünneplése – Krisztus és az Egyház cselekményeként – a liturgikus kul­
tusz tényleges  kezdete és célja,  így az Oltáriszentséggel  kapcsolatos 
minden tan- és fegyelembeli rendelkezés az Eucharisztia szentmiseál­
dozatban történő méltó megünnepléséből – a húsvéti misztérium meg­
jelenítéséből – fakad.24 A kenyér és a bor konszekráció által történő át­
lényegülése  Jézus  Krisztus  Testévé  és  Vérévé,  nemcsak  a  húsvéti 
áldozat javaiban való részesedést teszi lehetővé a szentáldozáshoz já­
rulók számára, hanem az Oltáriszentség szentmisén kívüli tiszteletét, 
folyamatos  őrzését,  és  így  a  krisztushívők  általi  megkülönböztetett 
tiszteletéből következő liturgikus és más cselekmények végzését is. A 
CIC (1917) a legszentebb Eucharisztia őrzését és tiszteletét nem az Ol­
táriszentségről szóló fegyelem integráns részeként tárgyalta, hanem at­
tól elkülönítve, a hét szentségre és a szent helyekre és időkre vonatko­
zó kánoni normákat követően, az istentisztelet rendjét szabályozó III. 

21 Vö.  MONTAN,  A.,  Benedictus  XVI,  Litterae  apostolicae  motu proprio  datae  de  usu  
extraordinario  antique  formae  Ritus  romani: Summorum  Pontificum.  Annotazione  
canoniche, in Apollinaris 82 (2009) 423–445. 

22 BENEDICTUS XVI, M.P. Summorum Pontificum (7 iul. 2007): AAS 99 (2007) 777–781. 
Art. 9 §§ 1–2.

23 BENEDICTUS XVI, M.P. Summorum Pontificum (7 iul. 2007), Art. 9 § 3.
24 SZUROMI SZ.  A.,  Az Eucharisztia  bemutatására  vonatkozó  hatályos latin liturgikus  

fegyelem, in Teológia 44 (2010).



262 Szuromi Szabolcs Anzelm

könyv 3. részének 15. címeként (De custodia et cultu sanctissimae Eucha­
ristiae) az 1265–1275. kánonokban. Az új Egyházi Törvénykönyv azon­
ban az egyes szentségeket leíró normák között, az Oltáriszentségre vo­
natkozó  kánonok  második  egységeként  foglalkozik  ugyanezzel  a 
témával (934–944. kk), minden olyan kérdésre kitérve, amelyet a CIC 
(1917) tartalmazott. 

A CIC 934. kánonja két paragrafusban rögzíti, hogy milyen templo­
mokban és kápolnákban kötelező, illetve lehet őrizni az Eucharisztiát.25 

Az Oltáriszentség őrzésének előírása visszanyúlik az ókeresztény kor­
ra, hiszen már az I. Niceai Zsinat (325) 13. kánonja rendelkezett róla.26 

Ebből, és az ezt követő számos zsinati határozatból tudjuk, hogy az őr­
zés elsődleges célja a betegek áldoztatásának biztosítása volt (vö. viati­
cum). A zsinatok sorából kiemelkedik a IV. Lateráni Zsinat (1215) és an­
nak  20.  konstitúciója,  amely  elrendelte  –  szoros  összefüggésben  a 
katolikus hitről kifejtett 1. konstitúcióban foglaltakkal27 –, hogy az Oltá­
riszentséget minden templomban zárható, biztonságos helyen őrizzék, 
megvédve attól,  hogy illetéktelenek kezébe  kerüljön.28 A zsinat  még 
ideiglenes felfüggesztést, valamint további kiszabható büntetéseket is 
kilátásba helyezett a megfelelő őrzést elmulasztó személyekkel szem­
ben.29 Valójában ez a zsinati rendelkezés az alapja mindmáig a taberná­
kulummal kapcsolatos kánonjogi előírásoknak (vö. CIC 935. és 938. ká­
nonok).  Nem  feladatunk  a  tabernákulum  kialakulásának,  illetve  a 
korábbi őrzési módok a bemutatása, mindössze megemlítjük, hogy a 
IV. Lateráni Zsinat intézkedését egyes helyeken már a 11. században 

25 ERDŐ P., Egyházjog (Szent István Könyvek 7), Budapest 2005.4 463.
26 COD 12.
27 COD 230–231.
28 Részletesen  vö.  SZUROMI SZ.  A.,  A  IV.  Lateráni  Zsinat  (1215)  határozatainak  

jelentősége teológiai, jogi és történeti szempontból, in Teológia 40 (2006) 85–95.
29 Concilum  Lateranense  IV (1215)  Const.  20:  Statuimus  ut  in  cunctis  ecclesiis 

chrisma et eucharistia sub fideli custodia clavibus adhibitis conserventur, ne possit 
ad illa temeraria manus extendi, ad aliqua horribilia vel nefaria exercenda. Si vero is 
ad  quem  spectat  custodia,  ea  incaute  reliquerit,  tribus  mensibus  ab  officio 
suspendatur,  et  si  per  eius  incuriam  aliquid  nefandum  inde  contigerit,  graviori 
subiaceat ultioni. COD 244. 



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 263

megelőzték a tabernákulumhoz hasonló és az Oltáriszentség jelenlétét 
mécsessel jelző őrzési formák.30 Az idézett zsinati konstitúciót és az ab­
ból fakadó egyéb kötelességek interpretációját több 13. századi kiemel­
kedő kánonjogász munkájában olvashatjuk31, köszönhetően különösen 
annak, hogy a határozat szövege 1234-ben bekerült a Liber Extra anya­
gába (X 3.44.1).32 A jelenleg hatályos kánoni normák szempontjából is 
figyelemre méltó magyarázatok közül érdemes megemlíteni Goffredus 
de Trano († 1245)33 Summa super titulis decretalium című művét (1241–
1242)34, mely az Oltáriszentség őrzése kapcsán kiemeli, hogy annak tisz­
ta  helyen,  biztonságosan és  tiszteletre  méltó  módon kell  történnie.35 

Ugyancsak jelentős a Hostiensis, azaz Henricus de Segusio († 1271)36 ál­
tal összeállított Commentaria (1251–1253). Ebben a szerző kitér azokra az 
Eucharisztia ellen elkövetett szentséggyalázó praktikákra, amelyek in­
dokolták a IV. Lateráni Zsinat határozatának megszületését, és ami mi­
att különlegesen is súlyos kötelessége a papnak az Oltáriszentség meg­
felelő  védelme.37 Mindehhez  további  adalékkal  szolgál  Sully-i  Odo, 
párizsi püspök, aki 1217-ben úgy rendelkezik, hogy az Úr legszentebb 
testét  kulccsal  elzártan  kell  őrizni  az  oltár  legszebb részén,  a  legna­

30 Vö.  BROWE,  P.,  Die  Eucharistie  als  Zaubermittel  im  Mittelalter,  in  Archiv  für  
Kulturgeschichte 20 (1930) 134–154.

31 Részletes  bemutatását  ld.  IZBICKI,  T.,  Temeraria  manus:  Custody  of  the  
Eucharist in Medieval Canon Law, in ERDŐ, P. – SZUROMI, SZ. A. (ed.), Proceedings  
of the Thirteenth International Congress of Medieval Canon Law. Esztergom, 3 August – 8 
August 2008 (Monumenta Iuris Canonici, C/14), Città del Vaticano [megjelenés alatt].

32 FRIEDBERG II. 649.
33 TEJERO, E., Gofredo de Trani, in DOMINGO, R. (ed.), Juristas Universales, I. Madrid–

Barcelona 2004. 405–407.
34 Summa perutilis et valde necessaria do. Goffredi de Trano super titulis decretalium, 

Lyon 1519 (repr. Aalen 1968).
35 Summa perutilis et valde necessaria do. Goffredi de Trano, fol. 165vb.
36 ORTIZ, J.F., Enrique de Susa (el Ostiense), in DOMINGO, R. (ed.), Juristas Universales, 

I. 444–448.
37 Henrici de Segusio cardinalis Hostiensis: In tertium decretalium librum commentaria,  

Venezia 1581 (repr. Torino 1965) fol. 172ra.



264 Szuromi Szabolcs Anzelm

gyobb  méltósággal  és  tisztelettel.38 Hasonló  előírást  olvashatunk  az 
1279-es Budai Zsinaton.39 Az Egyház szilárd és az apostoli kortól válto­
zatlan dogmatikus meggyőződésére, valamint a fentebb bemutatott ki­
kristályosodott kánoni normákra tekintettel fogalmazta meg a Trienti 
Zsinat az Oltáriszentséggel, őrzésével és tiszteletével kapcsolatos tanbe­
li és fegyelemi álláspontját Decretum de sanctissimo eucharistiae sacramen­
to  címmel,40 de ugyanennek az összegzését olvashatjuk a régi  Rituale  
Romanum Eucharisztiával kapcsolatos bevezető rubrikáiban is. A CIC 
(1917) 1265–1273. kánonjai is ezt a szilárd egyházfegyelmi hagyományt 
tükrözik,41 amely előírásokat a hatályos Egyházi Törvénykönyv leegy­
szerűsítve ugyan, de lényegében változatlanul hagyva vette át, kiegé­
szítve azokkal a hangsúlyokkal, melyeket a Missale Romanum (1970) Ins­
titutio  Generalis-ának 276–277. rubrikái,  valamint a Rituale Romanum 
De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra missam köteté­
nek 9–10. bevezető rubrikái tartalmaznak.42

Mindezekre figyelemmel a CIC a 934–940. kánonokban tárgyalja az 
Oltáriszentség őrzésére vonatkozó előírásokat. Az Eucharisztiát ennek 
tükrében kötelező minden székesegyházban – és azzal egyenlő elbírálás 
alá eső templomban – őrizni, továbbá minden plébániatemplomban, va­
lamint a megszentelt élet intézményei és apostoli élet társaságai egyes 
házaihoz  tartozó  templomban  vagy  kápolnában.  A  CIC  (1917)  Can. 
1265. § 1 n. 1 ehhez kapcsolódóan még kifejezetten utalt a kváziplébánia 

38 Concilium  Parisiensis (1217)  Cap.  V  can.  3:  Sacrorum  conciliorum  nova  et  
amplissima  collectio,  ed.  I.D.  MANSI,  I–XXXI,  Florentinae-Venetiis  1757–1798,  new 
edition with continuation: L. PETIT – J.M. MARTIN, I–LX, Paris–Leipzig–Arnheim 1899–
1927 (továbbiakban: MANSI) XXII. 677.

39 PÉTERFFY, C., Sacra concilia ecclesiae Romano-Catholicae in Regno Hungariae celebrata  
ab anno Christi MXVI usque ad annum MDCCXV, Posonii 1741. 110.

40 COD 693–698.
41 Vö.  CONTE A CORONATA, M.,  Institutiones iuris canonici ad usum utriusque cleri et  

scholarum,  De  Sacramentis,  II.  Taurini  –  Romae  1943.  164–172.   VERMEERSCH,  A.  – 
CREUSEN, I.,  Epitome iuris canonici cum commentariis ad scholas et ad usum privatum, II. 
Romae 1925. 342–348.

42 MARZOA, A. – MIRAS, J. – RODRÍGUEZ-OCAÑA, R. (ed.), Comentario exegético al Código  
de Derecho Canónico, III. Pamplona 1996. 669–670 (BAÑARES, J.).



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 265

templomában való  őrzési  kötelezettségre.43 Mivel  azonban a hatályos 
CIC 516. kán. 1. § alapján – amennyiben ellenkező rendelkezés nincs – a 
kváziplébániát a plébániával  egyenlő elbírálásúnak kell  tekinteni,  így 
arra külön említés nélkül is vonatkozik a 934. kán. 1. § n. 1 előírása. Az 
Oltáriszentség őrzése ezeken a helyeken túl megengedett a püspök há­
zi-kápolnájában,  valamint  a  helyi  ordinárius  engedélyével  minden 
egyéb templomban és kápolnában, beleértve a házi-kápolnákat is. En­
nek az engedélynek a megadása a CIC (1917)-ben még fenn volt tartva 
az Apostoli Szentszéknek.44 

Azokon a szent helyeken, ahol az Oltáriszentséget őrzik – amellett, 
hogy valakinek közvetlenül gondot kell rá viselnie – lehetőleg havonta 
kétszer szükséges szentmisét bemutatni. Látható, hogy a 934. kán. 2. § 
jelentős enyhítést tartalmaz a CIC (1917) Can. 1265 § 1-ben rögzített leg­
alább heti egy kötelező misealkalomhoz képest.45 Nem történt változás 
viszont abban a tekintetben, hogy az Eucharisztiát őrző templomokban, 
amennyiben nem áll fenn azt gátló súlyos ok, legalább néhány órára le­
hetővé kell tenni a krisztushívők számára, hogy az Oltáriszentség jelen­
létében imádkozzanak. A CIC 936. kán. tiltja, hogy egyazon szerzetesi, 
vagy más vallásos házban – amely utóbbi kifejezés hagyományosan ma­
gában  foglalja  a  szemináriumokat,  lelkigyakorlatos  házakat,  egyházi 
kollégiumokat, idősotthonokat, kórházakat, stb. – több helyen őrizzék 
az Oltáriszentséget. A kérdésnek régi kazuisztikája van a szerzetesintéz­
mények tekintetében, amelyről még 1918. június 3-án hiteles törvény­
magyarázat jelent meg.46 Ez azokat az eseteket érinti, amikor a szerzete­
si  közösség  által  használt  kápolna  különbözik  a  szerzetesi  házhoz 
kapcsolódó templomtól, vagy nyilvános kápolnától; valamint, ha több 
eltérő közösség lakik ugyanazon épületben.47 A 936. kánon azonban le­

43 BERUTTI, CH., Institutiones iuris canonici, IV. Taurini-Romae 1940. 244–246. 
44 VERMEERSCH, A. – CREUSEN, I., Epitome iuris canonici, 343.
45 AYMANS, W. – MÖRSDORF, K., Kanonisches Recht. Lehrbuch aufgrund des Codex Iuris  

Canonici, III. Paderborn – München – Wien – Zürich 2007.
46 AAS 10 (1918) 346.
47 WOYWOD, S. – SMITH, C., A Practical Commentary  on the Code of Canon Law, New 

York 1957.  1295.  BOUSCAREN,  L.  –  ELLIS,  A.C.,  Canon Law – A Text  and Commentary, 
Milwaukee, N.Y. 1959.3 694.



266 Szuromi Szabolcs Anzelm

hetőséget ad az ordináriusnak arra, hogy indokolt esetben ugyanazon 
épületen belül egy másik kápolnában is engedélyezze az Oltáriszentség 
őrzését (pl. ha a szerzetesházon belül önálló szárnyban idősotthon talál­
ható). Továbbra is tilos azonban az Oltáriszentséget – súlyos lelkipász­
tori szükség esetét kivéve – bárkinek magával vinnie, illetve magánál 
tartania (935. kán). Újdonság a CIC (1917) Can. 1265 § 3-hoz képest48 – 
amely XIV. Benedek pápa 1742. május 26-i Etsi pastoralis kezdetű konsti­
túciója és a Szent Hitterjesztési Kongregáció 1859. február 25-i rendelke­
zése alapján még teljes tilalmat tartalmazott – hogy a hatályos CIC szö­
vegébe bekerült a lelkipásztori szükség esete, és az ilyen körülményre 
vonatkozó sajátos megyéspüspöki előírások megtartásának kötelezett­
sége.49 A  Redemptionis  Sacramentum instrukció  132.  pontja  leszögezi, 
hogy amennyiben az elvitel a szentség meggyalázásának szándékával 
történik, úgy az ún. legsúlyosabb büntetendő cselekményt valósít meg, 
ami fenn van tartva a Hittani Kongregációnak (vö.  De delictis graviori­
bus).50 

A templomban vagy kápolnában az Oltáriszentséget tartós jelleggel 
mindössze egy, kiváló, látható, ékes és imádságra alkalmas helyen, ta­
bernákulumban szabad őrizni.  A tabernákulumnak elmozdíthatatlan­
nak, szilárdnak és nem átlátszó anyagból készültnek kell lennie, amely 
biztonságosan zárható (938. kán. 1–3. §§). Ez a megfogalmazás már nem 
utal arra, hogy a tabernákulumot oltáron kell elhelyezni. Ismert, hogy a 
régi Kódex az Oltáriszentség kötelező állandó őrzési helyéül az oltár kö­
zépső részét írta elő (CIC [1917] Can. 1269 § 1). Ez elsődlegesen a főoltá­
ron elhelyezett tabernákulumot jelentette, mivel az volt a templomok 
legkiemelkedőbb pontja. Ugyanaz a kánon azonban – szem előtt tartva 
többek között a  Sacra Congregatio Episcoporum et Regularium  1594. de­
cember 6-i rendelkezését51 – kifejezetten tartalmazta azt is, hogy ha al­

48 CIC (1917)  Can.  1265  –  §  3.  Nemini  licet  sanctissimam  Eucharistiam  apud 
retinere aut secum in itinere deferre.

49 Codice di diritto canonico commentato, Milano 2001. 770.
50 C.  PRO DOCTRINA FIDEI, Ep.  De delictis gravioribus (18 mai. 2001): AAS 93 (2001) 

785–788 (módosítása: 2010. július 5.); vö. DE PAOLIS, V., Norme “de gravioribus delictis”  
riservata alla Congregazione per la Dottrina della Fede, in Periodica 91 (2002) 273–312.

51 GASPARRI, P.–SERÉDI, I., Codicis iuris canonici fontes, IV. 661–662.



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 267

kalmasabb a hívek Oltáriszentség előtti hódolatának a végzésére, úgy 
az Oltáriszentség őrzésére a főoltár helyett más oltár is kijelölhető. A 
CIC (1917) Can. 1268 § 3 külön kitért arra, hogy a székesegyházakban, a 
társaskáptalanok templomában,  valamint  a  konventuális  templomok­
ban,  melyekben kórusimádságot  végeznek,  megfelelőbb,  ha az őrzési 
helyül egy mellékoltárt vagy kápolnát választanak.52 Ezt az elvet maga 
a Caeremoniale Episcoporum is tartalmazta. Így a II. Vatikáni Zsinatot kö­
vetően kiadott Eucharisticum mysterium kezdetű instrukció 53. pontjában 
leírt ajánlás, amely a legméltóságosabb Oltáriszentség őrzésére szolgáló 
kápolna kialakításáról szól, nem nevezhető új elvnek, hiszen lényegét 
tekintve a régi jogban már meglévő normát tartalmaz. Fontos kiemel­
nünk az 1967. évi instrukció szövegével kapcsolatosan azt is, hogy az 
továbbra is hangsúlyosan a templom „legkiemelkedőbb” részét jelölte 
meg az Oltáriszentség őrzésére rendelt tabernákulum szükséges helyé­
ül. Az 1973-ban kiadott új Rituale rubrikái ebben a tekintetben átveszik 
a korábbi instrukció rendelkezéseit; a hatályos Egyházi Törvénykönyv 
938. kán. 2. § pedig nem tartalmaz bővebb előírást.53 A kánoni norma 
megfelelő  értelmezésének  mindezt  összegezve  azt  kell  tehát  tekinte­
nünk, hogy a tabernákulumot a templom legkiemelkedőbb és legmél­
tóbb  helyén  szükséges  kialakítani  –  mely  minden  bizonnyal  maga  a 
szentély; az 1965 előtt épített templomok esetében pedig a korábbi főol­
tár –, amennyiben azonban nem lehetne biztosítani a hívek Oltáriszent­
ség előtti méltó hódolatának zavartalanságát ezen a helyen, akkor aján­
lott  más,  a  tiszteletre  jobban  alkalmas  templomon belüli  őrzési  hely 
kialakítása.  Ezt  az  értelmezést  alátámasztja  mind  II.  János  Pál  pápa 
2003. április 17-én kelt Ecclesia de Eucharistia54 kezdetű enciklikája, mind 

52 WOYWOD, S. – SMITH, C., A Practical Commentary  on the Code of Canon Law, 1296. 
BERUTTI, CH., Institutiones iuris canonici, IV. 249–251.

53 A  Szent  Istentiszteleti  és  Szentségi  Kongregáció  1983.  szeptember  12-i 
rendelkezése alapján, már nem szükséges, hogy az Oltáriszentséget valamely oltáron 
őrizzék; vö. S.C. PRO SACRAMENTIS ET CULTU DIVINO, Variationes (12 sept. 1983): Notitiae 20 
(1983) 143.

54 AAS 95 (2003) 433–475, különösen nn. 47–54.



268 Szuromi Szabolcs Anzelm

– a már korábban említett – Redemptionis Sacramentum kezdetű instruk­
ció 130. pontja.55

A helyi ordinárius súlyos okból – különösen éjszakára – a 938. kán. 
4. § alapján engedélyezheti az Oltáriszentség más, biztonságosabb he­
lyen történő őrzését. Ez irányulhat a megszentségtelenítés büntetendő 
cselekményének megelőzésére (vö. 1376. kán.)56, de ide sorolható pl. a 
háborús helyzetből fakadó veszély is. Ez utóbbira vonatkozóan a Sacra  
Congregatio de Disciplina Sacramentorum még a CIC (1917) Can. 1269 § 3-
hoz határozatot adott ki 1943. szeptember 15-én, amely a bombatáma­
dások idején és az óvóhelyeken megtartandó előírásokról rendelkezik.57 

A templomra vagy a kápolnára gondot viselő személynek minden kö­
rülmények között gondosan kell őriznie a tabernákulum kulcsát. A ha­
tályban lévő új  Rituale 10. bevezető rubrikája külön megemlíti annak a 
személynek a felelősségét is, aki áldoztatási engedéllyel rendelkezik az 
adott helyen. Egyik szöveg sem említi, hogy a kulcsot kizárólag a pap 
tarthatná magánál, azonban ez nem jelenti azt,  hogy a pap a rábízott 
templomban őrzött Oltáriszentség biztonságáért ne tartozna közvetlen 
és teljes személyi felelősséggel.

Az Oltáriszentséget az őrzési helyen cibóriumban vagy más hasonló 
edényben szükséges tartani és ügyelni kell gyakori megújítására (939. 
kán.). A cibóriumnak a Missale Romanum (2002) Institutio Generalis rubri­
kái alapján nemes anyagból kell készülnie (r. 328). A 13. századi európai 
zsinatok általában ilyennek ítélték az aranyat,  az  ezüstöt,  az elefánt­
csontot,  vagy az aranyozott sárgarezet.58 A CIC (1917) Can. 1270 és a 
régi Rituale Romanum (r. 5) mindössze szilárd és megfelelő anyagról be­
szélt. A hatályos liturgikus előírás nem nevesíti a lehetséges anyagokat, 
csak azt jelzi, hogy annak az adott területen értékesnek kell számítania, 

55 AAS 96 (2004) 586.
56 ERDŐ P., Egyházjog, 649–650.
57 AAS 35 (1943)  282;  vö.  BOUSCAREN,  L. – ELLIS,  A.C.,  Canon Law – A Text and  

Commentary, 697.
58 Részletesen vö. IZBICKI, T., Temeraria manus: Custody of the Eucharist in Medieval  

Canon Law, in ERDŐ, P. – SZUROMI, SZ. A. (ed.), Proceedings of the Thirteenth International  
Congress  of Medieval Canon Law. Esztergom, 3 August – 8 August 2008  (Monumenta 
Iuris Canonici, C/14), Città del Vaticano (megjelenés alatt).



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 269

ill.  hogy a rozsdásodástól aranyozással kell  védeni. A 939.  kánon ki­
hangsúlyozza, hogy a szentostyák száma tekintetében a krisztushívők 
szükségleteit kell szem előtt tartani. Ez egyfelől biztosítja a betegek, idő­
sek és az egyéb oknál fogva az Oltáriszentség vételéhez szentmisén kí­
vül járulók számára a szentáldozás, valamint a krisztushívők számára 
az  Oltáriszentség  jelenlétében  történő  adoráció  általános  lehetőségét; 
másfelől azt, hogy az őrzött Eucharisztia kellő gyakorisággal megújítás­
ra kerülhessen, mielőtt  anyaga megromlik.59 A szentáldozáshoz, ill.  a 
szentségkitételhez korábban konszekrált ostyák szabályos elfogyasztása 
utáni megújításának gyakoriságára vonatkozóan pontos meghatározást 
a hatályos egyetemes fegyelemben nem találunk. A kommentárok – a 
934. kán. 2. §-t figyelembe véve – a havonta legalább kétszeri megújítás­
ról beszélnek.60 Az 1629. október 4-én Pázmány Péter által összehívott 
Nagyszombati Zsinat rendelkezése alapján a miséző helyek plébánosai­
nak gondoskodni  kellett  arról,  hogy a  konszekrált  ostya  a nyolcadik 
napra, de legfeljebb a tizennegyedikre elfogyjon.61 A CIC (1917) és a régi 
Rituale Romanum sem tartalmazott konkrét időintervallumot. XIV. Bene­
dek pápa 1742. május 26-án kiadott Etsi Pastoralis kezdetű konstitúciója 
azonban, mely a CIC (1917) Can. 1272 forrásai között szerepel, rögzítet­
te, hogy a régi szentostyáknak egy hét, de legkésőbb tizenöt napon be­
lül el kell fogynia.62

Az Oltáriszentség tabernákulumban való jelenlétét – amint arra fen­
tebb utaltunk – az érett középkortól fogva az előtte elhelyezett ún. örök­
mécsessel jelezték. Mind a CIC (1917),  mind a hatályos Egyházi Tör­
vénykönyv, követve ezt a Krisztus jelenlétét és tiszteletét kifejező régi 
fegyelmi  hagyományt63,  kötelezően  előírja  egy  folyamatosan  világító 
külön lámpának az alkalmazását. A CIC 940. kánon a CIC (1917) Can. 
1271-gyel  szemben,  már  nem  részletezi  a  világításhoz  használható 

59 MARZOA, A. – MIRAS, J. – RODRÍGUEZ-OCAÑA, R. (ed.), Comentario exegético al Código  
de Derecho Canónico, III. 688–689 (BAÑARES, J.).

60 BEAL, J.P.–CORIDEN, J.A.–GREEN, T.J. (ed.),  New Commentary on the Code of Canon 
Law, New York–Mahwah 2000. 1126.

61 PÉTERFFY, C., Sacra concilia ecclesiae, 246.
62 GASPARRI, P.–SERÉDI, I., Codicis iuris canonici fontes, I. Romae 1923. 734.
63 VERMEERSCH, A. – CREUSEN, I., Epitome iuris canonici, II. 346–347.



270 Szuromi Szabolcs Anzelm

anyagokat.  Ezek  hagyományosan  az  olívaolaj  (vagy  szükség  esetén 
más, leginkább növényi olaj)  és a méhviasz volt,  de a felsorolás már 
közvetlenül a régi Kódex 1917. május 27-i kihirdetését követően kiegé­
szült az elektromos izzóval.64

3. Az Oltáriszentség tisztelete

A hatályos Egyházi Törvénykönyv a 941–944. kánonokban szabályozza 
szentségkitételt, a szentségimádást és az eucharisztikus körmeneteket. 
Robert de Thourotte, liège-i püspök, a mont-cornillon-i ágostonos ko­
lostor perjelnőjének – a később a szentek közé emelt – Juliannának a 
kezdeményezésére, az 1246-ban összeült Liège-i Zsinaton az egyházme­
gye számára bevezette az Úr Szent Testének és Vérének Ünnepét, azaz 
Úrnapját.65 Nem sokkal később, Hugo de Sain-Cher bíboros, a Szent Ró­
mai  Birodalom pápai  legátusa a birodalom minden egyházmegyéjére 
kiterjesztette ezt az ünnepet, míg végül IV. Orbán pápa 1264. augusztus 
11-én – a bolsena-i csodát követően – Transiturus kezdetű bullájával az 
egész Egyházra nézve elrendelte az Úrnapjának megünneplését,  min­
den év Pünkösd nyolcadát követő csütörtökön.66 Ennek az ünnepnek az 
egyházi kalendáriumba történt beillesztése után a magán és nyilvános 
szentségkitétel tárgyában számos különböző szintű kánoni norma jelent 
meg, melyek anyagát az első kodifikációkor felhasználták a CIC (1917) 
Can. 1274 §§ 1–2 szövegének összeállításához. A régi Kódex következe­
tesen megkülönböztette egymástól a magán és a nyilvános szentségkité­
telt. Míg az előbbi az Oltáriszentség cibóriumban történő kihelyezését 
jelentette és külön ordináriusi felhatalmazás nélkül bármely megfelelő 

64 AAS 8 (1917) 72.
65 MANSI XXIII. 689–690; vö.  CHANUT, CH.-PH.,  Concerning Exposition of the Blessed  

Sacrament, in The Veneration and Administration of the Eucharist (The Proceedings of the 
Second International Colloquium of historical, canonical and theological studies on 
the Roman Catholic Liturgy, Notre-Dame-de-Laus, France 1996), Southampton 1997. 
95–111, különösen 100–108.

66 Bullarum diplomatum et privilegiorum Sanctorum Romanorum Pontificum collectio, 
ed. F. GAUDE, I–XXIV, Augustae Taurinorum 1857–1867.



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 271

okból végezhető volt, addig a monstranciában történő nyilvános szent­
ségkitétel az egyetemes jog által Úrnapján és annak nyolcadában volt 
csak engedélyezve. A más alkalmakkor megtartandó nyilvános szent­
ségkitételek külön helyi ordináriusi jóváhagyáshoz voltak kötve, még 
az exempt szerzetesrendek tekintetében is.67 A hatályos CIC – utalva az 
új  Rituale rendelkezéseire – minden olyan templomban vagy kápolná­
ban, ahol megengedetten őrzik az Oltáriszentséget, általánosan lehetővé 
teszi mind a cibóriumban, mind a monstranciában történő szentségkité­
telt, egyúttal megtiltja a szentmise idején ugyanazon liturgikus térben 
történő expozíciót (vagyis az ún. „szentséges misék” gyakorlatát, vö. az 
új Rituale r. 83).

A szentségkitétel rendes végzője a felszentelt pap vagy diakónus.68 

A CIC (1917) Can. 1274 § 2 még úgy rendelkezett, hogy magát a szent­
ségi áldást egyedül csak pap adhatja, így a diakónus csak a kitételt és a 
visszahelyezést végezhette. Az új Egyházi Törvénykönyv és a hatályos 
liturgikus könyvek mind a pap, mind a diakónus számára engedélyezik 
a szentségi áldás kiszolgáltatását. Az új norma szerint69 a szentségkitétel 
és  visszahelyezés  rendkívüli  végzője  sajátos  körülmények  között  az 
akolitus, az áldoztatási engedéllyel rendelkező más krisztushívő, illetve 
az, aki erre szóló engedélyt kapott a helyi ordináriustól. A szentségimá­
dás liturgiájának rendkívüli vezetői azonban nem adhatnak szentségi 
áldást az Oltáriszentség visszahelyezését megelőzően.70

Megfigyelhető, hogy mind az Eucharisticum mysterium kezdetű inst­
rukció (nn. 60–66), mind az új  Rituale (rr. 82–90) kiemelkedően fontos­
nak tartja az Oltáriszentség iránti magán és közösségi szentmisén kívüli 
áhitatgyakorlatot,  amelyet a  szentségimádási  alkalmak szélesebb kör­
ben történő lehetővé tételével igyekszik előmozdítani. Sőt, ezt a hívő lel­
kületet hivatottak segíteni és kifejezni – összekapcsolva azt az Egyház 
Eucharisztiáról  szóló  tanításának  megismertetésével  –  a  regionális, 

67 CONTE A CORONATA, M., Institutiones iuris canonici, II. 173–174.
68 ERDŐ P., Egyházjog, 464.
69 Vö.  CIC Can.  943;  De sacra  communione  et  de  cultu  mysterii  eucharistici  extra  

missam, r. 91.
70 Vö. AYMANS, W. – MÖRSDORF, K., Kanonisches Recht. Lehrbuch Aufgrund des Codex  

Iuris Canonici, III. Paderborn–München–Wien–Zürich 2007. 275.



272 Szuromi Szabolcs Anzelm

nemzeti, vagy nemzetközi eucharisztikus kongresszusok.71 A CIC 942. 
kánonja ajánlja, hogy azokban a templomokban, ill. kápolnákban, ahol 
folyamatosan  őrzik  az  Oltáriszentséget,  tartsanak  évente  ünnepélyes 
szentségkitételt, melynek azonban feltétele a hívők kellő számú részvé­
tele. Ez a kánon a CIC (1917) Can. 1275-ben leírt negyvenórás szentség­
imádás72 megtartásának előírása helyett szerepel az új Kódexben, ame­
lyet évente, az adott plébánia – vagy más, az Oltáriszentség őrzésének 
jogával rendelkező – templom lehető legnagyobb ünnepén kellett vé­
gezni.73 A hatályos jog az évi ünnepélyes szentségimádások hosszúsá­
gát nem határozza meg, de megengedi, hogy annak az ideje megszakít­
ható legyen. A szentségimádások egyházmegyén belüli,  templomokra 
lebontott  alkalmait  a partikuláris jog szabályozza.74 A megyéspüspök 
számára különösen is ajánlott, hogy a nagyobb városokban meghatáro­
zott helyet jelöljön ki, ahol lehetőség van állandó szentségimádásra.75 A 
Redemptionis  Sacramentum kezdetű instrukció  azonban  azt  is  hangsú­
lyozza,  hogy  a  kihelyezett  Oltáriszentséget  még  a  legrövidebb  időre 
sem szabad őrizetlenül hagyni (n. 138). Éppen ezért, a különböző hosz-
szúságú szentségimádási alkalmak megszervezése és a hívők jelenlété­
nek a biztosítása komoly lelkipásztori feladat. A szentségimádás meg­
tartására  vonatkozó  további  liturgikus  szabályokat  az  új  Rituale 
tartalmazza, mely kitér mind az oltár díszítésére, a gyertyák számára, a 
füstölés, az imádságok és az olvasmányok rendjére, valamint a liturgi­
kus öltözetre.76 Ugyanilyen részletes előírások rendezik az Eucharisztia 
nyilvános  tisztelete  sajátos  formájának,  a  szentségi  körmeneteknek  a 

71 De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra missam, rr. 109–112; vö. 
Il diritto nel mistero della Chiesa, III (Quaderni di Apollinaris 10), Roma 1992.2 113.

72 BÁNK J., Kánoni jog, II. Budapest 1963. 330–331.
73 FORTESCUE,  A.  –  O’CONNEL,  J.B.,  The  Ceremonies  of  the  Roman  Rite  described, 

Curdridge 1996. 331–339.
74 ERDŐ P., Egyházjog, 464.
75 Redemptionis Sacramentum, n. 140.
76 De sacra communione et de cultu mysterii eucharistici extra missam, rr. 84–100.



Az Oltáriszentség őrzésére és a szentmisén kívüli… 273

megtartását, melyek közül a hatályos CIC 944. kán. 1. §-a hagyományo­
san az úrnapi körmenetet nevesíti.77

4. Konklúzió

„Az a templom, amelyben az örökmécses a tabernákulum előtt világít, 
mindig élő, mindig több, mint egy kövekből emelt  épület.”78 Joseph 
Ratzingernek ez a tömör megállapítása ráirányítja a figyelmet az Oltári­
szentség őrzésének  és  szentmisén kívüli  tiszteletének  a  fontosságára, 
amely Krisztus valóságos jelenlétéből fakad. Ez a dogmatikai meggyő­
ződés az alapja az Eucharisztiával kapcsolatos egyházfegyelmi rendel­
kezéseknek az ókeresztény kortól fogva folyamatosan. Az Egyház meg­
szentelő  feladatának  a  gyakorlása  a  történelem  egyes  időszakaiban 
ugyanazt a hitet és Isten iránti tiszteletet törekedett kifejezni. Ebben el­
sődleges szerepet töltenek be a Krisztus által alapított és az Egyházra 
bízott  szentségek, valamint a kiszolgáltatásukat szabályozó liturgikus 
előírások.  Így a liturgikus normák részletes normái,  és azok hűséges 
megtartása,  a  krisztushívőknek a  szentségek és  szentelmények,  vala­
mint  az  azokhoz  kötődő istentiszteleti  cselekmények által  közvetített 
kegyelmi eszközökben való legteljesebb részesedését szolgálják.

77 MARZOA, A. – MIRAS, J. – RODRÍGUEZ-OCAÑA, R. (ed.), Comentario exegético al Código  
de Derecho Canónico, III. 698–700 (BAÑARES, J.).

78 RATZINGER, J., The Spirit of the Liturgy, San Fransisco, CA. 2000. 90.


	Varia2011 Címnegyed jav.pdf
	Varia2011 Előszó jav.pdf
	Varia2011 Tarjányi Béla jav.pdf
	1. A szöveg: A szinoptikus evangéliumok beszámolói
	2. A megértés: A kereszthalál mint megváltó áldozat
	3. Továbblépés az Újszövetségben

	Varia2011 Kocsis Imre jav.pdf
	1. Az Eucharisztia méltó ünneplése a hitben való összetartozás tudatában (1Kor 11,17–34)
	2. Az Eucharisztia mint az Egyház egységének szentsége
	3. Összegzés

	Varia2011 Takács Gyula jav.pdf
	1. Az Eucharisztia a Szent János evangéliumban
	1.1. A kafarnaumi eucharisztikus beszéd (6,22–71)
	1.2. A kafarnaumi beszéd kontextusa
	1.3. Eucharisztikusan (szakramentálisan) értelmezhető utalások, szimbólumok a Szent János evangéliumban

	2. Az Eucharisztia a Jelenések könyvében
	2.1. Jézus mint Pászka-Bárány az evangéliumokban
	2.2. A Bárány a Jelenések könyvében


	Varia2011 Perendy László jav.pdf
	Varia2011 Orosz Atanáz JÓóó.pdf
	1. Az egyesülés Istennel Pszeudo-Dionüsziosz Areopagitész „müsztagógiájában”
	2. Szent Maximosz hitvalló és az Eucharisztia különféle vétele
	3. A szentáldozás és az isteni liturgia hatásai
	4. Az Eucharisztia eszkatologikus beteljesülése
	5. Összefoglalás

	Varia2011 Bolberitz Pál jav.pdf
	1. Előzetek
	1.1. Anamnézis
	1.2. A transsubstantiatio tana
	1.3. Az Eucharisztia kegyelmi hatása


	Varia2011 Puskás Attila jav.pdf
	1. A Trienti Zsinat tanítása Krisztus eucharisztikus jelenlétéről
	2. Az eucharisztikus átváltoztatás mint jelentés- és rendeltetésváltozás
	2.1. Az új értelmezési törekvések okai
	2.2. A jelentés- és rendeltetésváltozáson alapuló értelmezési kísérletek
	2.3. Magisztériumi állásfoglalások az átlényegülés és a jelentésváltozás viszonyáról
	2.4. A jelentés- és rendeltetésváltozáson alapuló értelmezés értékelése

	3. Az eucharisztikus jelenlét értelmezése a hit misztériumainak analógiája alapján
	3.1. Az eucharisztikus átváltoztatás, mint a megtestesülés eseményének anamnetikus-szakramentális megvalósulása
	3.1.1. Kritikai észrevételek az inkarnáción alapuló értelmezéshez
	3.1.2. Az eucharisztikus átváltozás mint a kozmosz eszkatológikus átalakulásának forrása
	3.1.3. Az eucharisztikus átváltoztatás mint húsvéti esemény és az eszkatologikus beteljesedés elővételezése
	3.1.3.1. Kritikai észrevételek Durwell értelmezéséhez

	3.1.4. Az Eucharisztia eszkatologikus jelentősége a tanítóhivatali megnyilatkozásokban



	Varia2011 Dolhai Lajos jav.pdf
	1. Történeti áttekintés
	2. Az Eucharisztia mint culmen et fons
	3. Eucharisztikus ekkléziológia

	Varia2011 Kránitz Mihály jav.pdf
	1. Általános megközelítések
	2. Az egyes felekezetek hagyományainak vizsgálata
a papi szolgálatról
	3. Az Eucharisztia és a szolgálat összefüggése
	4. Az Úr vacsorája Krisztus egyetlen testébe kapcsol
	5. Eucharisztia és szolgálati papság
	6. A megkeresztelt, de fel nem szentelt hívő szolgálata35
	7. Az egység szentsége: Eucharisztia és Egyház

	Varia2011 Liszkai Tamás jav.pdf
	1. Dante rituális komédiája
	2. A rítus mint a dráma történeti forrása
	3. Az archaikus szemlélet (az örök visszatérés mítosza) és a keresztény istentapasztalat viszonya
	4. Az eucharisztikus akció rituális dramaturgiája
	5. Az Eucharisztia mint ünnep és Kinyilatkoztatás rituális egysége

	Varia2011 Kajtár Edwárd jav.pdf
	1. Bevezető megjegyzések
	2. A papok eucharisztikus életének jogi szabályozása a karoling időben és a hatályos jogban
	2.1. A hatályos jogban
	2.2. A karoling egyházi jogalkotás és a pap eucharisztikus élete
és lelkülete
	2.2.1. A pap liturgikus lelkületének általános vonásai, a liturgikus fegyelem néhány általános szempontja
	2.2.2. Az Eucharisztia ünneplésének körülményei
	2.2.3. A liturgikus cselekmények lekciói, énekrendje és a liturgikus igehirdetés előírásai


	3. „Könyvelt” papi lelkiség 
	3.1. Az első papi imakönyvek születése (IX. század), és azok eucharisztikus vonatkozásai
	3.2. A Liturgia Horarum és a szentmise kapcsolata

	4. Az Eucharisztia ünneplésének értelmezése mint spirituális
útkeresés
	4.1. A misemagyarázatok születése a IX. században
	4.1.1. Adalékok a karoling-kori allegória-tan megértéséhez
	4.1.2. Megjegyzések az allegorikus mise-expositioról


	5. A pap és a „mise a papért”
	5.1. A VIII. századi missa sacerdotis értékelése
	5.1.1. Collecta47 
	5.1.2. Super oblata48
	5.1.3. Praefatio. VD49 
	5.1.4. Ad complendum50 
	5.1.5. Alia51 

	5.2. A papi lelkület alapelemei a mai Misekönyv papért végzett
miséiben55
	5.2.1. Collecta
	5.2.2. Super oblata
	5.2.3.  Post communionem


	6. A papi apológiák mint a papi eucharisztikus lelkiség alapelemei
	6.1. Az apológiák kialakulása a VIII–IX. században
	6.2. A mai római ordo missae apológiái
	6.3. Az apológiák újraintegrálásának mai lehetőségei

	7. Ordo vaticanus – ordo tridentinus: „Melyik a misztikusabb?”
	7.1. A VIII–IX. századi ordo missae és a mai közötti kapcsolat
	7.2. A trienti ordo missae használata ma: a misén való participatio spirituális élményének igénye

	8. Zárszó

	Varia2011 Szuromi Szabolcs Anzelm jav.pdf
	1. Bevezetés
	2. Az Oltáriszentség őrzése
	3. Az Oltáriszentség tisztelete
	4. Konklúzió




