
A II. VATIKÁNI ZSINAT:
ISTEN AJÁNDÉKA AZ EGYHÁZ
ÉS A VILÁG SZÁMÁRA



VARIA THEOLOGICA 5



A II. VATIKÁNI ZSINAT:
ISTEN AJÁNDÉKA AZ EGYHÁZ
ÉS A VILÁG SZÁMÁRA

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2013



A kötet a TÁMOP-4.2.2/B-10/1-2010-2014. számú
„Tehetségtámogatás a Pázmány Péter Katolikus Egyetem
kilenc tudományágában” tárgyú projekt keretében,
az Európai Unió támogatásával jelenik meg.

A KÖTETET SZERKESZTETTÉK:

PUSKÁS ATTILA
PERENDY LÁSZLÓ

A SZÖVEGET GONDOZTA:

PERENDY LÁSZLÓ

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 473 2

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ
KÉSZÜLT A SZÁZHALOMBATTAI EFO NYOMDÁBAN
FELELŐS VEZETŐ: FONYÓDI OTTÓ



Tartalom

Elősző 7

ERDŐ PÉTER

A II. Vatikáni Zsinat az Egyház életében 15

FEJÉRDY ANDRÁS: 
Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 22

MARTON JÓZSEF: 
A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház Erdélyben 44

LUKÁCS LÁSZLÓ: 
Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 62

REUSS ANDRÁS: 
A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 88

VÁRNAI JAKAB: 
A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 108

KOCSIS IMRE: 
Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában
és a zsinat utáni magisztériumi megnyilatkozásokban 128

SESZTÁK ISTVÁN: 
Az élő hagyomány fogalma a Dei Verbumban.
A tradíció értelmezése a nyugati és a keleti teológiában 141



KAJTÁR EDVÁRD: 
A liturgikus megújulás és a hagyomány 
a Sacrosanctum Concilium konstitúcióban 153

PÁKOZDI ISTVÁN: 
A II. Vatikáni Zsinat liturgikus változásainak
egyházmegyei recepciója 175

DIÓSI DÁVID: 
Participatio actuosa és a posztmodern 187

CZOPF TAMÁS: 
Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 199

SZUROMI ANZELM: 
A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója
mint az Egyház Alkotmányának gerince és annak forrásai 220

FEJÉRDY ÁRON: 
Krisztus és a Szentlélek kapcsolata az Egyház titkában
a II. Vatikáni Zsinat alapján. A katolikus és az ortodox
megközelítés összehasonlítása 236

TÖRÖK CSABA: 
A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának
fundamentálteológiai értelmezése 246

KRÁNITZ MIHÁLY: 
Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában és a
Gaudium et spes jelentősége II. János Pál tanítóhivatalában 264

LIVIU JITIANU: 
A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 295



Előszó

XVI. Benedek pápa a 2011. október 11-én kelt Porta fidei motu proprio ki­
adott apostoli levelében meghirdette az Egyház számára a Hit évét, s el­
rendelte, hogy ennek kezdete 2012. október 11-e legyen, napra pontosan 
a II. Vatikáni Zsinat megnyitásának 50. évfordulója.1 A hit évében szá­
mot vetni a zsinati tanítás súlypontjaival és majd' félévszázados recepci­
ójának néhány kérdésével – ez volt  a PPKE Hittudományi Kara által 
rendezett  2013-as  Teológiai  Tanári  Konferencia  célkitűzése,  melynek 
gyümölcsét e könyv formájában veheti kezébe a kedves olvasó. A kon­
ferencián elhangzott előadásokat tartalmazó tanulmánykötet bevezeté­
seként idézzünk fel a két zsinati pápa, Boldog XXIII. János és VI. Pál írá­
saiból és beszédeiből egy-egy mozzanatot, melyek fényt vetnek a két ró­
mai  püspök  zsinattal  kapcsolatos  szándékaira,  céljaira  és  magát  a 
zsinatot értelmező látásmódjukra. 

Boldog XXIII. János pápa, Humanae salutis kezdetű apostoli konstitúció­
jában, mellyel hivatalosan meghirdette a II. Vatikáni Zsinatot, így jelölte 
meg a zsinat összehívásának indítékát:

„Látva ezt a kettős jelenséget, egyfelől a világ spirituális ínségének a 
súlyos helyzetét, másfelől Krisztus Egyházának oly lendületes életerejét, 
mindjárt  pápaságunk  kezdetétől,  melyre  méltatlanságunk  dacára  a 
gondviselő Isten kegyes elhatározása emelt, apostoli hivatalunk sürgető 
kötelességének tekintettük gondot fordítani arra, hogy minden fiúnkat 
tanácskozásra összehívjuk abból a célból, hogy az Egyház egyre inkább 
alkalmasnak  bizonyuljon  a  mai  kor  embereinek  a  kérdéseire  választ 
adni.  Ezen okból,  mintegy felülről  érkező hangnak engedelmeskedve 
lelkünk belsejében, elérkezettnek láttuk az időt arra, hogy a Katolikus 

1 XVI. Benedek pápa, Porta fidei – A hit kapuja – motu proprio kiadott apostoli levele, 
amellyel meghirdeti a Hit évét, SZIT, Budapest 2012, nr. 4.



8 Előszó

Egyházat és az emberiség egyetemes családját egy új, egyetemes zsinat­
tal ajándékozzuk meg, hogy folytassa a húsz nagy zsinat sorát, melyek 
a századok során oly nagymértékben növelték a krisztushívők lelkében 
a mennyei kegyelmet és a kereszténység kibontakozását.”2 

XXIII. János pápa a modern világ spirituális ínségét abban látta meg­
nyilvánulni, hogy az egyoldalú tudományos, technikai, anyagi fejlődés 
mellett az erkölcsi-spirituális értékek háttérbe szorulnak; konfliktusok, 
erőszak és globális fenyegetés uralja a világot; a gyakorlati és a harcos, 
ideológiai ateizmus egyre nagyobb teret hódít. Úgy látta, hogy erre a 
helyzetre,  de a kölcsönös kapcsolatok átszőtte globalizálódó világban 
élő emberek békevágyára és spirituális értékkeresésére az Egyháznak 
válaszolnia kell. Egy nagy, átfogó, időszerű és célba jutó választ kell ad­
nia. A Szentlélek indításának tulajdonítva az ösztönzést arra a belátásra 
jutott, hogy egy ilyen horderejű választ csak az Egyház egy újabb egye­
temes zsinata adhat. Egyfelől úgy érezte, hogy az Egyházban megvan a 
kellő vitalitás arra, hogy a világ spirituális ínségén segítsen. Másfelől 
azonban arról is meg volt győződve, hogy magának az Egyháznak is 
szüksége van arra, hogy a Szentlélek éltette belső erői még inkább ki­
bontakozzanak. Ez utóbbit is remélte a zsinattól. Apostoli konstitúciójá­
ban az összehívott zsinat elé hármas célt tűzött ki. (1) A hit megerősíté­
sét,  fokozott  terjesztését,  újra és mélyebb elsajátítását az egyháztagok 
megszentelődése érdekében. (2) A keresztények közötti látható egység 
előmozdítását. (3) A jóakaratú emberek számára annak a békének a fel­
kínálását, mely a teremtő és megváltó Isten által megvilágosított és ve­
zetett értelemből és lelkiismeretből fakad.3

A pápa a zsinatot megnyitó Gaudet Mater Ecclesia kezdetű beszédében 
megismételte e hármas célkitűzést. Ebben a megnyilatkozásában azon­
ban fontos szempontokat fogalmazott meg arra vonatkozóan is, hogy 
mit jelent a hitletétemény őrzése, értelmezése és korszerű előterjesztése, 
melyre a zsinati munkának is alapulnia kell.

„Kötelességünk nem csupán az, hogy megőrizzük ezt a drága kincset, 
mintha pusztán csak a múltra lenne gondunk, hanem az is, hogy serény 

2 Boldog XXIII. János pápa,  Humanae salutis, apostoli konstitúció, 1961. 12. 25, in 
Enchiridion Vaticanum 1, nr. 6.

3 Uo. nr. 7–9.



Előszó 9

akarattal és félelem nélkül most annak a munkának szenteljük magun­
kat, melyet korunk megkíván, követve így az Egyház majd húsz évszá­
zados útját. (...) Ám jelenleg arra van szükség, hogy az egyetemes ke­
resztény tanítást, egyetlen részét sem mellőzve, a mi körülményeink kö­
zepette mindenki új igyekezettel, nyugodt és derűs lélekkel fogadja el, a 
gondosan áthagyományozott szavakat azzal az értelemmel fogja fel és 
öntse formába, mely a Trienti és az I. Vatikáni Zsinat aktáiból különö­
sen is előragyog. Amint a keresztény, katolikus és apostoli ügy minden 
őszinte jóakarója erőteljesen óhajtja, szükséges, hogy ugyanezt a tanítást 
jobban és mélyrehatóbban ismerjék meg, s hogy ez a tanítás teljesebben 
áthassa és formálja a lelkeket. Szükséges, hogy ezt a biztos és változat­
lan tanítást, melyet hívő engedelmességgel kell fogadnunk, oly módon 
kutassák és mutassák be, melyet korunk megkíván. Más ugyanis a hit 
letéteménye, vagyis azok az igazságok, melyeket a tiszteletreméltó taní­
tásunk tartalmaz, s más az a mód, ahogyan azokat megfogalmazzuk, 
ám mégis ugyanazzal az értelemmel és jelentéssel. E módnak nagy je­
lentőséget kell tulajdonítani, s ha szükséges, türelmesnek kell lenni a ki­
dolgozásában. A hittartalmak bemutatásának olyan módjához kell fo­
lyamodni, mely jobban megfelel a magisztériumnak, melynek jellege el­
sődlegesen pasztorális.”4

Az elhunyt XXIII. János pápát követő újonnan megválasztott VI. Pál 
pápa a Zsinat második ülésszakát megnyitó beszédében a hármas célki­
tűzés megtartása mellett a zsinat fő célkitűzését az Egyház önértelmezé­
sében jelölte meg, melynek a tradícióval való szerves egységben és an­
nak folytatásaként kell megtörténnie.

„Kétségkívül, hogy az Egyház vágya, szükséges feladata és kötelessé­
ge, hogy végre önmagáról teljesebb fogalmi meghatározást adjon. (…) 
XII. Piusz Mystici corporis kezdetű ünnepélyes enciklikája részben választ 
adott arra a vágyra, hogy az Egyház teljes tanítást adjon önmagáról; rész­
ben fokozta a vágyat, hogy az Egyház még teljesebb meghatározást adjon 
önmagáról. Már az Első Egyetemes Vatikáni Zsinat tárgyául tűzte ki ezt a 
témát (…) Nem meglepő, hogy a kereszténység húsz évszázada, vala­
mint a Katolikus Egyház és a felekezetek, melyek Krisztus nevéről neve­

4 Boldog XXIII. János pápa, Gaudet Mater Ecclesia, a II. Vatikáni Egyetemes Zsinatot 
megnyitó beszéd, 1962. 10. 11, in Enchiridion Vaticanum I, nr. 55.



10 Előszó

zik magukat és az egyházak névvel ékeskednek, nagy történelmi és föld­
rajzi fejlődése után, szükség van arra, hogy az Egyház igaz, mély és teljes 
fogalma, ahogyan Krisztus megalapította és az apostolok elkezdték építe­
ni,  pontosabb  és  gondosabb  megfogalmazást  nyerjen.  Misztérium  az 
Egyház, vagyis az isteni jelenlét hatja át, s ezért megenged mindig újabb 
és mélyebb kutatásokat.”5

VI. Pál pápa a második ülésszakot megnyitó beszédében a  renovatio 
fogalmát használva az Egyház megújulásáról is beszélt, melynek értel­
mét a tradícióval való szerves egység látószögébe állította.

„Ha valami árnyék, ha valami hiba/bűn mutatkozna a vizsgálat után 
az Egyház arcán, menyegzői köntösén, mit kellene önként és bátran ten­
nie? Világos, hogy semmi más kötelessége nem lenne, mint megújulni 
(se renovet), kijavítania önmagát (se corrigat) és az isteni mintájával való 
megfelelőségre törekedni; ezzel elsőrendű kötelességéből fakadóan tar­
tozik.”6 Majd így folytatta: „Ebből a szempontból az egyetemes zsinat új 
kikelet,  mely az Egyház ölén mintegy elrejtett hatalmas spirituális és 
morális energiákat ébreszti fel. A zsinatnak ugyanis, amint nyilvánvaló­
an látszik, az a szándéka, hogy mind az Egyház belső erői, mind nor­
mái, melyek kánoni intézményeit és rituális formáit szabályozzák, ko­
rábbi  elevenségükbe térjenek vissza.  Vagyis  a zsinat  azon iparkodik, 
hogy növekedjék az Egyház szépséges tökéletessége és szentsége, me­
lyet csak Krisztus követése és a vele való misztikus egyesülése a Szent­
lélekben tud megadni neki. Igen, a zsinat az Egyház virágzóbb megúju­
lására  (renovatio)  törekszik.  Ügyeljünk  azonban;  nem  arról  van  szó, 
hogy így beszélve és ezt kívánva azt ismernénk el,  hogy a Katolikus 
Egyházat napjaikban azzal lehetne vádolni, hogy Alapítójának szellemi­
ségét  nagy  jelentőségű  dologban  megsérti.  Sőt,  a  lényegi  dolgokban 
(quoad summas res) a Krisztus iránti hűségének a tisztább felismerése há­
lával és alázattal tölti el, és bátorságot önt belé azoknak a tökéletlensé­
geknek a kijavítására, melyek az emberi gyengeség sajátjai. Az a meg­
újulás tehát, amelyre törekszik a zsinat, sem az Egyház jelen élete felfor­
gatásának  nem  tekintendő,  sem  nem  szakítás  a  hagyományaival 

5 VI. Pál pápa, Salvete fratres, a zsinat 2. ülésszakát bevezető beszéd, 1963. 9. 29, in 
Enchiridion Vaticanum I, nr. 149–150.

6 Uo. nr. 161.



Előszó 11

mindabban, ami nagy jelentőségű (potissima) és tiszteletreméltó; sokkal 
inkább ezen hagyományoknak tiszteletét,  s megtisztításukat akarja az 
időleges  és  hibás  formáktól,  valamint  azt  szándékozik  elérni,  hogy 
ugyanezen hagyományok tiszták és termékenyek legyenek.”7

Mindkét zsinati  pápa szívesen és gyakran idézte fel  beszédeiben az 
Apostolok Cselekedeteinek azt a részét (ApCsel 1,12–14), mely Jézus menny­
bemenetele után a cenaculumban összegyülekező és a Szentlélek kiáradá­
sára együtt várakozó, imádkozó apostolokról szól. Ebben az újszövetségi 
jelenetben ismertek rá annak a nagy eseménynek az értelmére, melyet a 
II. Vatikáni Zsinat jelentett. Ennek a szentírási résznek a segítségével fo­
galmazták meg azt, hogy mit várnak és remélnek ettől a zsinattól az Egy­
ház és a világ számára. Az apostolutód-püspökök, mint hajdan az apos­
tolok, imádkozva, a hit és szeretet egységében, a Szentlélek támogató se­
gítségét  élvezve,  testvéri  közösségben  tanácskoznak  a  Szent  Péter 
bazilika cenaculumában, hogy majd innét kilépve minden ember számá­
ra  érthető  nyelven,  ugyanazt az  életadó evangéliumot hirdessék.8 Re­
ménységük volt, hogy új pünkösd lesz a zsinat, mely az Egyház spirituá­
lis erőit felvirágoztatja és kiterjeszti az emberi tevékenység minden terü­
lete  felé  és Krisztus országának növekedését hozza magával az  egész 
világra.9

Vajon beváltak ezek a remények? Vajon a zsinat pünkösdi lélekújulást 
hozott? Vajon mit értettünk meg és mit váltottunk valóra a zsinati taní­
tásból, s mi az a feladat, ami még előttünk áll? Vajon mit köszönhet az 
Egyház, a kereszténység és a világ a II. Vatikáni Zsinatnak? A II. Egye­
temes Vatikáni Zsinat megnyitásának 50. évfordulója alkalmából külö­
nösen is feladata az Egyháznak és a teológiának, hogy válaszoljon ezek­
re a kérdésekre. A mérlegkészítés sokféle formában történik: új  kom­
mentárok  látnak  napvilágot  a  zsinati  dokumentumokról  és  azok 
recepciójáról, nemzetközi szimpóziumokat tartanak a zsinatról. A 2013-
as Teológiai Tanári Konferencia is a maga szerény lehetőségeivel ehhez 

7 Uo. 164–165.
8 Uo. 134.
9 Boldog XXIII. János pápa, Gaudet Mater Ecclesia, in Enchiridion Vaticanum I, nr. 44; 

Boldog XXIII.  János pápa,  a  zsinat  első ülésszakát  lezáró beszéd,  1962.  12.  08.;  in 
Enchiridion Vaticanum I, nr. 124.



12 Előszó

a közös munkához csatlakozott és tanácskozásának mottójául a zsinat 
bezárásának 20. évfordulója alkalmából, a II. János Pál pápa által egybe­
hívott 1985-ös Rendkívüli Püspöki Szinódus záró üzenetének a címét 
választotta: „A II. Vatikáni Zsinat mint Isten ajándéka az Egyház és a vi­
lág számára”.10 XXIII. János pápa egyetemes zsinattal akarta megajándé­
kozni a Katolikus Egyházat és az emberiség nagy családját – a szinódus 
hitet tett arról, hogy a zsinat valóban ajándék volt és az is marad, Isten 
ajándéka. Az 1985-ös Rendkívüli Püspöki Szinódus mérleget készített a 
zsinat húsz éves recepciójáról is, annak szép gyümölcseiről, de nagy hi­
ányosságairól is, a zsinat utáni két évtized fényeiről és árnyékairól is Az 
Egyház – Isten Igéje alatt – Krisztus misztériumait ünnepli – a világ üdvössé­
géért című dokumentumában.11 Ebben a számvető reflexió a négy nagy 
zsinati konstitúció mentén halad. A 2013-as Teológiai Tanári Konferen­
cia  is  alapvetően  ezt  a  logikát  követte,  a  zsinat  alapdokumentumait 
igyekezett számba venni. Ugyanez a szerkezet tükröződik ennek a kö­
tetnek a felépítésében is. Az első részben található írások Erdő Péter bí­
boros úr bevezető gondolatait követően általános rápillantást adnak a 
zsinatra,  előbb  történeti  szempontból,  majd  egy-egy  sajátos  teológiai 
perspektívából, ám mindvégig a zsinat eseményének és tanításának az 
egészét hozzák szóba. Érdekes és tanulságos kontrasztkép bontakozik 
ki előttünk az egyháztörténeti tanulmányokból a magyarországi főpász­
torok és Márton Áron gyulafehérvári püspöknek a zsinati részvétellel 
kapcsolatos magatartását illetően.  Majd alapos és átfogó teológiai be­
mutatását kapjuk Joseph Ratzinger egyháztana és a zsinati ekklézioló­
gia viszonyának. Ezt követi a II. Vatikáni Zsinat eseményének és szem­
léletmódjának „külső” értékelése az evangélikus teológia szemszögéből. 
A bevezető és átfogó tanulmányok után következő írások a négy nagy 
zsinati rendelkezésre – a Dei verbum, a Sacrosanctum concilium, a Lumen 
gentium és a Gaudium et spes konstitúcióra – és recepciójukra összponto­
sítanak, mindegyik alapdokumentumhoz három-három teológiai refle­
xió tartozik. A négy nagy rendelkezés mentén haladás lehetőséget te­
remt arra, hogy az Egyház misztériumára hármas küldetésének és alap­
tevékenységének  –  a  martüriának  (DV),  a  liturgiának  (SC)  és  a 

10 Enchiridion Vaticanum 9, nr. 1770–1778.
11 Enchiridion Vaticanum 9, 1779–1818.



Előszó 13

diakoniának (GS) – az egyházi koinóniát alkotó (LG) teljes spektrumá­
ból fény vetüljön. A traditio és renovatio, a hagyomány és megújulás vi­
szonyának helyes  értelmezése  és  szerves  egységének  az  igénye  az  a 
szempont, mely mintegy vezérfonalként köti össze egymással az itt kö­
vetkező írásokat.

A Hit évében a szerkesztők azzal a reménnyel adják a kedves olvasó 
kezébe ezt a konferenciakötetet, hogy belőle a II. Vatikáni Zsinat tanítá­
sát mélyebben megismerheti, ösztönzést nyerhet katolikus hitünk tuda­
tosabb  elsajátításához  és  gyümölcsözőbb  megéléséhez,  a  Szentlélek 
megújító indításainak tanulékonyabb észleléséhez. Így serkentheti a zsi­
nati tanítás befogadása a pünkösdi lélekújulást, melyet a XXIII. János és 
VI. Pál az egész Egyház számára annyira óhajtott.

Puskás Attila





ERDŐ PÉTER:

A II. Vatikáni Zsinat az Egyház életében

A II. Vatikáni Zsinat 50 éves évfordulójára emlékezünk. Ezt a nagy ese­
ményt kell beállítanunk az egyház életének, küldetésének összefüggésé­
be. Hiszen ezért  is emlékezünk meg róla, mert aktuálisnak tekintjük, 
mert meg vagyunk győződve, hogy a II. Vatikáni Zsinatnak – mint az 
összes  egyetemes  zsinatoknak  –  alapvető  mondanivalója  van  a  szá­
munkra.

Amikor a folyamatosság vagy az újdonság kérdését vetjük fel, már az 
előttem szóló is különböző szempontokat jelölt meg, különböző idézete­
ket hozott fel, magának XXIII. János pápának majd a későbbi pápáknak 
a megnyilatkozásaiból.  Szabad legyen nekem egy egészen friss pápai 
idézettel élnem. XVI. Benedek pápa 2012. október 13-án, amikor a Zsi­
nat megnyitásának az 50. évfordulóját liturgikusan is megünnepeltük, 
azt mondta, hogy a II. Vatikáni Zsinat újdonsága éppen abban áll, hogy 
az egyház folyamatosságát a jelen korban is kifejezi, tehát az  aggiorna­
mento szónak azt a jelentést adta, mely a hagyomány folytonos eleven­
ségét fejezi ki. Vagyis erről van szó, hiszen az egyház mindig új, az egy­
ház mindig fiatal, mondta II. János Pál pápa többszörösen is. Élete vége 
felé különösen szívesen hangsúlyozta ezt. Ő, az idős ember az egyház 
fiatalságát állította a középpontba. És valóban így van ez, hiszen az egy­
ház az ember érdekében, az ember üdvösségéért, az ember boldogságá­
ért létezik. 

VI. Pál pápa úgy fogalmazta meg ezt, hogy „az evangélium hirdetése 
végett létezik az egyház”. Az evangéliumot hirdetni pedig mindig az 
embernek lehet, az élő embernek, a most élő embernek.



16 Erdő Péter

Ennek az új és egyben ősi letéteménynek nagyon érdekes, dinamikus 
élete  van.  Egy zsinat  önmagában is,  műfajánál  fogva szükségképpen 
képviseli a folyamatosságot, és képviseli a saját korával való kapcsolat 
frissességét. Miért is? Első zsinatnak szokták nevezni, bár az Újszövetség 
nem igazán ezzel a szóval illeti, a jeruzsálemi megbeszélést. Az aposto­
lok és presbiterek összejönnek, hogy döntést hozzanak az egész keresz­
ténységet  érintő  aktuális  problémáról,  nevezetesen arról,  hogy a  po­
gányságból  érkező hívőknek mennyire  kell  megtartani  a  mózesi  tör­
vény és a hozzá kapcsolódó hagyományok előírásait.

És ezt a gyűlést sokan a biblikusok közül nem is véletlenül összeha­
sonlítják a jeruzsálemi szinedriummal. Mert a Krisztust követők köré­
ben is kellett lennie egy központi vallási hatóságnak, aki ilyen kérdések­
ben kimondja az utolsó szót. A presbiter elnevezés maga is emlékeztet a 
vének  tanácsának  tagságára.  Ilyenféle  reminiszcenciák  dolgoznak  az 
emberben, ha az ókor korai zsinataival találkozunk. Például a Concilium 
Provinciae elnevezés, tudjuk jól, hogy kereszténység előtti. Amikor a Ró­
mai Birodalom megszervezi magát Keleten és Nyugaton, a hellenizált 
Keleten már él a szokás, hogy a tartományok időnként közgyűléseket 
tartanak. Nyugaton azonban maga a birodalom vezette be ezt, ott volt 
szerepe a tartomány papságának, különösen az archiflamennek. Még a 
latin kifejezések is hordozták ennek az örökségét, sőt azok a funkciók, 
amelyeket később a társadalom, vagy maga a birodalom elvárt a keresz­
tény zsinattól a IV. századtól kezdve, részben rímelnek ennek a provin­
ciális konciliumnak a hajdani szerepkörére. Tehát a szegények ügyei, a 
törvényesség megtartása,  az  ezzel  kapcsolatos  visszaélések  elleni  pa­
nasz és így tovább. Ugyanakkor azonban a saját belső egyházi szükség­
letek azok, amelyek végül is a zsinatokat kitermelik, és olyan tekintélyre 
emelik, ami a szövegek megőrzésében, később gyűjteménybe foglalásá­
ban és sajátos vallásos tiszteletében is testet öltött. 

A Nikaiai Zsinat, amit ma első egyetemes zsinatnak hívunk, még nem 
tudta magáról, hogy ebben a technikai értelemben egyetemes zsinat, hi­
szen ez az intézménytörténeti fogalom még nem volt meghatározva. Te­
hát az is már egy későbbi reflexió eredménye volt, hogy éppen a Nikai­
ában történtek fényében megpróbálták megfogalmazni, mit is jelent, mi­
lyen tekintélyt képvisel az egyházban egy ilyen gyűlés. Természetesen a 



A II. Vatikáni Zsinat az Egyház életében 17

II. Vatikáni Zsinat esetében is egy létező, egy akkor létező, ma is létező 
és konkrét egyházjogi intézményi kategóriával számoltak azok, akik a 
zsinatot összehívták, akik azon részt vettek. Ilyen értelemben kell tehát 
szemlélnünk és fogadnunk is azt, ami ott történt. Az egyetemes zsinat­
ról hisszük és valljuk, de megtalálhatjuk az Egyházi Törvénykönyvben 
is, hogy a püspökök testületének a gyűlése, ahol ez a testület egységben 
a fővel, Péter utódával, sosem nélküle, vagy ellenében, az egész egyház­
ra szóló legfőbb tanítói és kormányzói tevékenységet, a legfőbb hatóság 
jogkörét gyakorolja. Ez nagyon fontos kérdés, hiszen ez az a tény, teoló­
giai tény, jogi tény, tradícióban gyökerező tény, ami a II. Vatikáni Zsinat 
igazi tekintélyének az alapja. Tehát nem pusztán az, hogy számos em­
ber összegyűlt a világ különböző országaiból. Tudományos konferenci­
ákat és lelkipásztori gyűléseket azóta is tartottak még nagyobb számú 
résztvevővel is. Még sincs olyan tekintélyük. Miért? Mert nem annak az 
intézményes formának felelnek meg, nem azt a teológiai helyi értéket 
hordozzák.  Tehát,  amikor  azt  mondjuk,  hogy II.  Vatikáni  Egyetemes 
Zsinat, akkor már benne állunk a hagyomány összefüggésében. A teoló­
giai, a fegyelmi, az intézménytörténeti hagyományéban. De ennél több­
ről is szó van itt. A zsinatoknak a kánonjait, különösen az egyetemes 
zsinatokét, de a legrégebbi keleti helyi zsinatokét is szent kánonok né­
ven emlegeti ma is a keleti egyház, és a latin egyházban is létezik ilyen 
tradíció. A szent kánonok elnevezését pedig például a  Pszeudo-izidori  
dekretálisok nyomán  egészen  az  újkorig  arra  is  vonatkoztatták,  hogy 
Szentlélektől inspiráltnak tekintették a zsinatoknak – főleg az egyete­
mes zsinatoknak – a határozatait. Melchior Cano még így érvel egyéb­
ként, tehát egészen az újkorig hatott ez a gondolat, később a pszeudo-izi­
dori helynek a hamis voltát széles körben felismerték, így azután ezzel a 
kifejezéssel kissé takarékosabban bántak, de az imént is hallottuk itt az 
előző előadótól,  hogy az egyetemes zsinat a Szentlélek működésének 
különleges helye. Hogyne lenne az, amikor a püspökök testületében – 
és az apostolok igehirdetésében még külön-külön is –, sajátosan műkö­
dik a Szentlélek. Erre vonatkozólag az egyház hármas küldetése nagyon 
meghatározó a számunkra, hiszen az apostolok is abban részesednek, 
gyökerében pedig magának Krisztusnak a hármas küldetése áll. 



18 Erdő Péter

Mi volt ez a hármas küldetés? Ha a II. Vatikánumnak a hivatalos do­
kumentumait vallatjuk, akkor egyértelmű, szinte unalomig tér vissza, a 
Lumen  Gentiumban  még  szerkezeti  elvként  is  érvényesül  a  tanítói,  a 
megszentelői és a kormányzói küldetés. Ez a három. Tehát Krisztus a 
próféta vagy tanító, Krisztus a főpap, Krisztus a király. Nem véletlen. 
Már az Újszövetségben is erről, és igazán erről találjuk a sok és világos 
említést.  Mert  az  Újszövetség szerzői,  az  első  keresztény nemzedékek 
biztos tudatában voltak annak, hogy a választott nép messiási várako­
zásai mind beteljesültek Jézusban. Akik az igazság tanítóját várták, Jé­
zusban találhatták meg. Akik az igaz főpapot várták, benne találják a 
reményük beteljesedését.  Akik pedig Dávid fiát  várták,  a  királyt,  aki 
majd megszabadítja a népet, ők is Jézusban fedezhetik fel, hogy eljött a 
szabadító. Tehát ez az ősi várakozás Jézus személyében beteljesült, a ta­
nítványok hitében reflektálva, beépült az egyház hagyományába és im­
már, mint az apostolutódoknak, sőt az egész egyháznak a hármas kül­
detése, vagy hármas feladata – a híres Tria munera – lép elénk. És ha va­
laki ezt a régi hagyományt tisztán hangsúlyozta, akkor az éppen a II. 
Vatikáni Zsinat volt. Ilyen értelemben is nagyon erős a hagyomány és a 
zsinat viszonya. De hát milyen is lehetne? Nem azért kaptuk a krisztusi 
örömhírt, hogy mi korról korra valami hasonlót tegyünk hozzá a ma­
gunkéból, hanem hogy azt, amit kaptunk, mondjuk el, újra és újra, vál­
tozó időkben, változó nyelveken, az adott kor emberének. Tehát ezt a 
küldetést a zsinat, azt hiszem, hogy mindannyiunk számára az újdon­
ság aktualitásával teljesítette, ugyanakkor megbonthatatlanul benne állt 
a tradíció folyamatosságában. Ennek a fölismerése Benedek pápa összes 
megnyilatkozásában nagyon-nagyon hangsúlyos,  és azt hiszem, hogy 
olyan évtizedekre tekinthetünk vissza, amelyek ezt ragyogóan vissza­
igazolták.

Mi volt a zsinat eredménye? Hogyan volt „új pünkösd” a II. Vatikáni 
Zsinat? Lehet, hogy nem úgy, hogy mindenki kiment az utcára és azt 
kellett mondani a körülállóknak, hogy „bizonyára részegek ezek”. Ta­
lán nem így, de úgy biztosan, hogy az egyház egész életében átfogó és 
mélyreható változásokat generált, hűségben a tradícióhoz. Tetten lehet 
érni ezt különböző dokumentumokban és intézményekben is.  Ilyenek 
már a zsinat utáni motu proprio-k és különböző szentszéki jogszabályok, 



A II. Vatikáni Zsinat az Egyház életében 19

azután a nagyobb apostoli konstitúciók. Ugyanígy a zsinat óta elhang­
zott pápai tanítás. Nagyon fontos dolog továbbá, hogy megújult az egy­
házjog. Tehát a Codex Iuris Canonici 1983-ban, majd 1990-ben teljes egé­
szében kihirdetésre és részben megújításra került a keleti kódex, közben 
kiadta a pápa – II. János Pál – a kúria reformjáról szóló apostoli rendel­
kezését és ő maga, erre a három dokumentumra azt mondta, hogy ez az 
új Corpus Iuris Canonici. 

Tudnivaló, hogy a Trentói Zsinat után szintén át kellett tekinteni a 
régi Corpus Iuris Canonici-t, és a római korrektorok évtizedek alatt hoz­
tak létre egy olyan formát, amit 1582-ben adtak ki hivatalosan. Utána 
pedig a jogalkotó szervek is változtak, ahogyan a kúria kifejlődött. 

Az egyházjog változásán, megújulásán kívül megújult például a teoló­
giai tudatunk, abban az értelemben, hogy maguknak a zsinati dokumen­
tumoknak a gyűjteménye közkézen forog. Éppen úgy közkézen forog, 
mint  ahogyan a  Trentói  Zsinat  határozatai  annak idején.  Ahogyan  a 
trentói zsinati határozatok kiadása megvolt minden plébánián, úgy illő, 
fontos ma is, hogy a legutóbbi egyetemes zsinat okmányait mindenki el­
olvassa, ha a hitével komolyabban akar foglalkozni, vagy tanítani akarja 
a hitünket. Tehát alapvető könyvünkké vált a II. Vatikáni Zsinat határo­
zatainak gyűjteménye. Hogy mi volt a zsinat szelleme, mi volt a zsinat 
igazi üzenete? Az, amit elfogadtak a zsinati atyák. Az, amit a pápa jóvá­
hagyott, az, amit kihirdetett. Természeten. Úgyhogy örömmel tartjuk ezt 
a könyvet a kezünkben, és azt hiszem, hogy nagyon sok minden van, 
amit érdemes újra felfedezni és tanulmányozni benne. De a II. Vatiká­
num után sem állt meg itt a világ, ahogyan a Trentói Zsinat után sem, 
hanem létrejött az új katekizmus. Apostoli konstitúció tekintélyével, te­
hát legmagasabb rangú egyházi törvényként hirdette ki boldog II. János 
Pál pápa, a Katolikus Egyház Katekizmusát. Miért is? Hogy annak az alap­
ján készüljenek az összes többi katekizmusok a világon. Később segítet­
ték is ezt a munkát a Kompendium kibocsátásával. A szerkezete pedig 
ennek a katekizmusnak nagyon hasonlít a  Tridentinum nyomán megje­
lent  Catechismus ad parochos szerkezetéhez. Hiszen itt  is  kérügmatikus 
felépítéssel, nem pedig filozófiai elmélet szerint szerkesztve találjuk hi­
tünk lényeges igazságait. 



20 Erdő Péter

Ezenkívül  megújult  a  liturgia.  Megújult  a  liturgia,  új  misekönyvvel, 
szertartáskönyvekkel, ahogyan a Trentói Zsinat után is megújult a litur­
gia. Talán most konfliktusoktól  kissé mentesebb volt ez a folyamat. Ha 
meggondoljuk, hogy még a Pázmány-rítusért is bizonyos viták voltak an­
nak idején, vagy a zsinat határozatainak a végrehajtása miatt Európa-szer­
te tartományi zsinatokat kellett volna összehívni, de bizony sok helyen ez 
nagyon sokat késett, ahhoz képest azt hiszem, hogy most ez az alakulás 
viszonylag hamar végbement. Természetesen, ahogyan akkor volt a litur­
gikus rendelkezéseken további finomítani való, úgy most sem kell megle­
pődni azon, ha egy-egy részletben ez még tovább épül.  Jelentős dolog, 
hogy a liturgikus megújulás terén, vagy a hagyományokhoz való viszony 
terén,  éppen a  Sacrosanctum Concilium –  és  erről  most  az  Istentiszteleti 
Kongregáció  nagy  szimpóziumot  rendez  nemsokára  –,  szóval  éppen  a 
Sacrosanctum Concilium minden katolikus rítus számára ugyanazokat az el­
veket fogalmazza meg. Ebből látjuk, hogy milyen gazdag volt a zsinatnak 
az útmutatása. Mert abból, ami a latin egyházban úgy tűnt, hogy valami 
modernséget hozott, abból a keleti egyházak többségében – persze a zsi­
nat egyéb dokumentumait is figyelembe véve – éppen a történelmi gyöke­
rekhez való erőteljesebb visszatérés fakad. Tehát ugyanabból a szellemi 
alapból eredt mind a kettő. Ez nagyon érdekes dolog, talán szükséges is, 
és aktuális is, hogy ezt a kettőt egymással folyamatos párbeszédbe hoz­
zuk, hiszen a lelkület, a célkitűzés ugyanaz. 

Ilyenféle változások nyomán azt hiszem, hogy lassanként kiépül egy 
új galaxis. Ahogyan a Trentói Zsinat után. Van ennek még egy építőkö­
ve, talán csak egy dokumentum, jelképként sok mindenhez. Ez pedig a 
Neovulgata. Ha a hitben gondolkozunk, érvelünk, tanítunk, hivatkozási 
alapot keresünk az Isten igéjében, fontos, hogy az a szentírási szöveg, 
amit a kezünkben tartunk, biztos alap legyen. Ne kelljen megijedni at­
tól, hogy talán ezt a mondatot nem is kellene idézni, nem kellene föl­
hozni argumentumként, mert talán az eredeti szövegben benne sincs, 
vagy rosszul fordították a Vulgatában. Néha a szentírási szövegről foly­
tatott tudományos kutatások eredményeit ebben a bizonyos Neovulgata 
fordításban, a Szentszék szándéka szerint és vezetésével figyelembe vet­
ték. Kaptunk egy olyan latin szöveget, ami megfelel a bibliai tudomá­
nyok modern állásának, ugyanakkor szervesen kapcsolódik még a litur­



A II. Vatikáni Zsinat az Egyház életében 21

gikus hagyományokhoz is, hiszen ahol lehetett, azt a formát választot­
ták, ami az imádkozó egyház életében már elfogadott volt. 

Ha már imádkozó egyházról beszélünk, természetesen a zsolozsma is 
megújult, ahogy annak idején megjelent a Breviarium Romanum, ma is a 
Liturgia Horarumot tartjuk a kezünkben, amelyet szintén kisebb javítá­
sok és tökéletesítések persze kísérhetnek, de ez nem lep meg bennün­
ket, hiszen annak idején a Vulgata kiadást is viták kísérték, és az V. Six­
tus által  kiadott  Vulgatát  néhány hónap múlva bevonták,  hogy aztán 
majd VIII.  Kelemen újabb munkálatok eredményeként  adja ki  a saját 
verzióját, úgyhogy a munkabizottság tagjai közül néhányan azért köte­
lességüknek érezték,  hogy az  általuk legjobbnak ítélt  görög és  héber 
szöveget sorok közé tett latin fordítással még egyszer kiadják. Amire 
Scipione Borghese bíboros nagylelkűségéből módjuk is nyílott. Ilyenféle 
szinten bontakozott annak idején ez a galaxis, és most azt látjuk, hogy 
szinte  minden  vonalon  kezd  újra  megjelenni  egy  ilyen  összefüggő 
együttes. Ez pedig biztos alapot jelenthet egy lelkipásztori és spirituális 
megújulás számára is. Biztosak lehetünk abban, hogy ha a zsinatot és a 
nyomán létrejött értékeket, alapvető dokumentumokat követjük, akkor 
szilárd talajra építünk, és akkor a saját lelkipásztori és aszketikus erőfe­
szítéseink valóban az egyház hitére,  az egyház közösségére épülnek. 
Ezért kérjük a Szentlélektől mai olvasók, hallgatók, oktatók számára is, 
hogy a zsinat örökségének ilyen módon a legnagyobb gazdagságát ta­
lálják meg. Köszönöm szépen a figyelmet!



FEJÉRDY ANDRÁS:

Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton

1962. október 6-án kilenctagú magyar zsinati küldöttség szállt le a ró­
mai Termini pályaudvaron a vonatról. A hatfős kísérettel utazó Hamvas 
Endre  csanádi  és  Kovács Sándor  székesfehérvári  püspököt,  valamint 
Brezanóczy Pál egri apostoli kormányzót egyházi részről a Pápai Ma­
gyar Egyházi Intézet emigráns vezetői, Zágon József és Mester István, 
továbbá Tomek Vince piarista rendfőnök, állami részről pedig a Magyar 
Népköztársaság római követségének két diplomatája, Bárd Miklós taná­
csos és Bogye János konzul fogadták.12 A szentszéki fogadóbizottság hi­
ányát nem annyira az érdektelenség, mint inkább az okozta, hogy a be­
érkező információk alapján a Vatikánban a magyar részvétel lehetősé­
gét egészen az utolsó pillanatig reménytelennek tekintették, és így nem 
készültek a magyar prelátusok érkezésére.

A szovjet blokkhoz tartozó Magyarország püspökeinek részvétele a 
II. Vatikáni Zsinaton valóban nem volt magától értetődő. A kelet-közép-
európai egyházakra nehezedő erős (párt)állami kontroll által meghatá­
rozott helyzetben a döntés kulcsa ugyanis nem a részvételre kötelezett 
püspökök kezében volt, hanem állampárti fórumokon dőlt el, utazhat-e 
egy adott országból püspök a zsinatra, és amennyiben igen, kicsoda. A 
magyar részvétel kérdését tehát szükségképpen a korabeli (egyház)poli­

12 Magyar Nemzeti Levéltár Országos Levéltára (Budapest) (=MNL OL) Külügymi­
nisztérium, TÜK iratok (=XIX–J–1–j.) Olaszország 1945–1964. 5/i–008039/1962.  Magyar 
püspökök látogatása a követségen. (Róma, 1962. október 18.) és Állambiztonsági Szolgálatok 
Történeti  Levéltára  (Budapest)  (=ÁBTL).  A  Központi  operatív  nyilvántartást  végző 
szervezeti  egységek által  kezelt  dossziék,  O-dossziék (=3.1.5.)  O–14 963/2.  „Canale”. 
140. A II. Vatikáni Zsinat első részének tapasztalatai. Jelentés. (Budapest, 1963. június 6.)



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 23

tika és a szentszéki-magyar kapcsolatrendszer alakulásának összefüg­
gésében kell vizsgálnunk. 

Az alábbiakban ezért előbb röviden áttekintjük, milyen indokok ve­
zették a Szentszéket, amikor a magyar püspökök zsinati részvételének 
biztosítására  törekedett,  majd a magyar egyházpolitika  zsinattal  kap­
csolatos álláspontját meghatározó főbb tényezőket vesszük számba. Ezt 
követően térünk át annak felvázolására, milyen szempontok alapján ke­
rültek kiválasztásra a zsinat magyar résztvevői, hogy végül behatóbban 
ismertessük a magyar zsinati  atyák tevékenységét:  írásban benyújtott 
vagy szóban elhangzott hozzászólásaikat. 

A kelet-közép-európai – köztük a magyar – püspökök zsinati részvételé­
nek biztosítása mindenekelőtt a zsinat egyetemessége miatt volt fontos a 
Szentszék számára: egy egész térség püspökeinek távolmaradása ezt az 
egyetemességet súlyosan veszélyeztette volna. Hasonlóan jelentős szere­
pet játszott, hogy XXIII. János pápa halaszthatatlan feladatának tekintette, 
hogy a Szentszék újra felvegye a vasfüggönyön túli egyházzal az 1940-es 
évek végén megszakadt kapcsolatokat. Így már 1959. február 8-án állam­
titkára,  Domenico  Tardini  útján  expresszlevélben  hívta  meg  a  magyar 
püspököket római látogatásra. Miután ez a kísérlet kudarccal végződött, 
mert  a  magyar  kormány  a  püspökök  utazását  nem  tartotta 
„időszerűnek”,13 a pápa mindinkább a közeledő zsinatban látta a megfele­
lő alkalmat a közvetlen kapcsolatok felvételére. Ezzel kapcsolatban a Ró­
mában élő, és a magyar hírszerzésnek jelentéseket készítő történész Florio 
Banfinak Mons.  Sotero Sanz Villalba,  a Vatikáni Államtitkárság Rendes 
Ügyek Osztályának tanácsosa már 1959 nyarán azt állította, hogy a Vati­
kánban „a zsinattól egyenesen az egyház és a népi demokratikus államok 
viszonyának rendezését, a probléma megoldását várják: szerinte a Vatikán 
ideológiai előítéletei és bürokratikus hagyományai oly akadályokat gördí­
tenek az érdekelt kormányokkal való tárgyalások elé, amelyeket az állam­
titkárságnak nem sikerülhet leküzdeni, miért is a holtpontra jutott hely­
zetben kívánatosnak látszik egy új faktornak, ti. az egyetemes zsinatnak a 
közreműködése, mely a jelenben sikerrel kecsegtet.”14 

13 FEJÉRDY A., A Szentszék kapcsolatfelvételi kísérlete a magyar katolikus püspökökkel 1959 
tavaszán, in Valóság 49 (2006) 4, 72–77.



24 Fejérdy András

Végül, de nem utolsósorban a kapcsolatok felvételét sürgette, hogy a 
különböző csatornákon keresztül beérkezett információk alapján a Szent­
szék 1959-ben igen súlyosnak ítélte meg a magyar egyház helyzetét, és 
egyre inkább attól kezdett tartani, hogy Magyarországon is bekövetkez­
het egy a kínaihoz hasonló egyházszakadás. A skizma bekövetkezte ese­
tén felállítani kívánt titkos hierarchia irányába tett első lépések kudarca – 
az első titokban szentelt püspök, Rózsavölgyi László gyors letartóztatása 
– nyomán a pápa a magyar zsinati részvétel biztosítása érdekében enged­
ményekre is késznek mutatkozott.15 Amikor például az első ülésszak előtt 
a magyar kormány Hamvas Endre püspökön keresztül azt a kérést fogal­
mazta meg, hogy a zsinatra valamennyi magyar ordináriust, tehát a káp­
talani helynököket, általános helynököket és az apostoli adminisztrátoro­
kat is hívják meg,16 XXIII. János 1962. szeptember 28-án az elvek sérelme 
nélküli gesztusként peritus-szá nevezte ki az apostoli kormányzókat, ezál­
tal lehetővé téve számukra a zsinati részvételt.17

A  magyar  püspökök  részvételének  lehetősége  mindenesetre  döntő 
mértékben annak függvénye volt, hogyan alakult a magyar egyházpoli­
tika, a szocialista vezetés egyházképe, illetve a Szovjetunió zsinattal kap­
csolatos álláspontja.  A zsinat előkészületeivel egy időben, az MSZMP 
KB politikai Bizottsága 1958 nyarán hozott határozatai nyomán új, prag­
matikusabb egyházpolitikai  modell  kidolgozása volt  folyamatban.18 A 

14 ÁBTL  A  BM  III/I.  Csoportfőnökség  és  jogelődei  által  kezelt  dossziék,  Mt-dossziék 
(=3.2.3.)  Mt-764/4.  „Amadeo”.  157–158.  Az  egyetemes  zsinat  előkészületei.  „Amadeo” 
1959. július 21-i jelentése.

15 A feltételezett  egyházszakadásról és a titkos hierarchia tervéről ld.:  FEJÉRDY A., 
Titkos püspökszentelés(ek) Magyarországon 1960 őszén. Az első Regnum-per helye a magyar  
egyházpolitikában és a szentszéki Ostpolitikban, in Csapdában. Tanulmányok a katolikus egy­
ház történetéből, 1945–1989, (szerk. Bánkuti G. - Gyarmati Gy.), Budapest 2010, 129–
142; 150–151.

16 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/2. „Canale”. 173–174.  Hamvas Endre csanádi püspök levele  
Gustavo Testa kardinálisnak (Szeged, 1962. augusztus 24), és kísérőlevele Mester Istvánnak  
(Debrecen,  1962.  augusztus  28.)  Lásd még:  Szent  István  Alapítvány (Róma),  Zágon 
gyűjtemény  (=SZIA-Zágon)  18/1.  Mester  István  levele  Zágon  Józsefnek.  (Róma,  1962.  
szeptember 8.)

17 Diarium Romanae Curiae, AAS 54 (1962) 782–783.
18 A két határozat: Tájékoztató az MSZMP Központi Bizottsága Politikai Bizottságá­

nak 1958. június 10-i, az állam és az egyházak közötti viszonyra vonatkozó határoza­



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 25

határozatokban megfogalmazott elvi különbségtétel a „vallásos világné­
zet” és a „klerikális reakció” elleni harc között csupán a felszínen jelen­
tett változást: az egyházpolitika végső célja változatlanul a vallás és az 
egyház teljes felszámolása maradt, miként az egyházpolitika végrehajtá­
sában résztvevő állami, társadalmi és pártszervek, illetve a felhasznált 
eszközök sem változtak a  korábbiakhoz képest.19 A legfontosabb kü­
lönbség ezentúl abban állt, hogy a látványos külső beavatkozások he­
lyett az egyházpolitika végrehajtásában szerepet játszó apparátust első­
sorban az egyházak ellenőrzésére használták, és csak a „klerikális reak­
ció” ellen léptek fel ennél aktívabban. Némi leegyszerűsítéssel: a korábbi 
egyházüldözést vallás- vagy hitüldözés váltotta fel, amennyiben az ál­
lam kívánalmainak megfelelő „jó viszony” jegyében a vallásnak külső 
keretet adó egyházszervezet fennmaradását (propagandisztikus céllal) 
támogatták, míg a vallás lényegét, a hit mindennapokban való megélé­
sét elutasították és hirdetőit üldözték.

Az egyházak hosszabb távú fennmaradásával számoló, és ezért korlá­
tozott szabadságukat biztosító egyházpolitikai modellben a Szentszék 
továbbra sem puszta ideológiai, hanem a kapitalizmus oldalán álló poli­
tikai ellenfélnek számított. A Vatikánnal szemben így változatlanul azt 
tekintették feladatnak, hogy a hitelvi kérdésekben való függőség elfoga­
dása mellett minél inkább lazítsák a magyar egyház és Róma közötti 
kapcsolatokat. Ahogyan az MSZMP KB Agitációs és Propaganda Osz­
tály  egy előterjesztése fogalmazott:  „egyházpolitikánknak továbbra is 
arra kell irányulnia, hogy a Vatikán és a magyar katolikus hierarchia 
közötti politikai kapcsolatokat lazítsuk, és fokozatosan ellentétté fejlesz-
szük.”20

táról. (Budapest 1958. június 10); Az MSZMP Központi Bizottsága Politikai Bizottsá­
gának határozata a vallásos világnézet elleni eszmei harcról, a vallásos tömegek kö­
zötti felvilágosító és nevelőmunka feladatairól (Budapest, 1958. július 22.) Kiadásuk: 
BALOGH M.  –  GERGELY J.,  Állam,  egyházak,  vallásgyakorlás  Magyarországon,  1790-2005,  
(Dokumentumok), II, 1944-2005, Budapest 2005, 214. és 215. sz. dokumentumok. 

19 Az egyházpolitika végrehajtásában részt vevő párt-, állami és társadalmi szerve­
ket számba veszi:  KÖBEL SZ.,  „Oszd meg és uralkodj!” Az állam és az egyházak politikai,  
jogi és igazgatási kapcsolatai Magyarországon 1945-1989 között, Budapest 2005, 32–39.

20 MNL OL Az MSZMP Központi Szervei, Politikai Bizottság (=M-KS 288. f. 5. cs.) 
130. ő. e.  91.  Előterjesztés a Politikai Bizottsághoz egyházpolitikai kérdésekről.  (Budapest,  



26 Fejérdy András

A szocialista tömb Vatikánról  alkotott  negatív képe hosszú időre a 
szocialista országok zsinatra adott reakcióját is meghatározta. Így egé­
szen 1962 tavaszáig Georgij Alekszandrovics Zsukov, a Szovjetunió Mi­
nisztertanácsa mellett működő Kulturális Kapcsolatokért Felelős Állami 
Bizottság elnökének néhány nappal a zsinat meghirdetése után, 1959. ja­
nuár 31-én az SZKP KB számára készített jelentése szabta meg a szocia­
lista országok, köztük Magyarország zsinattal kapcsolatos – elutasító – 
magatartását. A jelentés és a nyomában megszülető javaslatok ugyanis 
egy  antikommunista  keresztény  egységfront  létrehozásának  politikai 
kísérleteként értékelték a zsinat tervezett ökumenikus dimenzióját,  és 
ezért annak megakadályozását, illetve ellensúlyozását tűzték ki célul.21

A szovjet – és ehhez szervesen kapcsolódva a magyar – egyházpoliti­
kai vezetés álláspontja 1962 tavaszán változott meg. Az új  hozzáállás 
egyértelműen tükröződik N. A. Filippovnak, a Szovjetunió Miniszterta­
nácsa mellett működő Egyházügyi Tanács új főfelügyelőjének 1962. má­
jusi jelentésében, melyben beismerte a részvételt ellenző politika kudar­
cát és a moszkvai pátriárkatus elszigetelődésének elkerülésére javasolta, 
hogy vizsgálni kell a megfigyelők küldésének lehetőségét.22 A szocialis­
ta egyházügyi hivatalok 1962. április 25–28. között Budapesten tartott 
értekezletén a formálódó új szovjet álláspontnak megfelelően új irányel­
vek születtek: az egyházon belüli „haladó” irányzat támogatására, és a 
közvetlen kapcsolatfelvétel, illetve informálódás reményében immár el­
fogadhatónak látszott a szocialista tömb katolikus püspökeinek zsinati 
részvétele.23 

1959. május. 8.)
21 A.  ROCCUCCI,  Russian  Observers  at  Vatican II,  The  „Council  for  Russian Orthodox 

Church Affairs” and the Moscow Patriarchate between Anti-religious Policy and Internatio­
nal Strategies, in Vatican II in Moscow (1959-1965), Acts of the Colloquium on the History  
of Vatican II, Moscow, March 30-April 2 1995, (szerk. A. Melloni, Leuven 1997 (Instru­
menta Theologica  20),  51–52.  A szovjet  szemléletmód magyar  átvételére  jó  példa: 
MNL OL XIX-J-1-j. Olaszország 5/b-001296/1961. Simó Gyula követ jelentése az ökumeni­
kus zsinat előkészítésével kapcsolatban (Róma, 1961. január 14.).

22 ROCCUCCI, i. m. 1997, 58-61.; A.  MELLONI,  L’altra Roma, Politica e S. Sede durante il  
concilio Vaticano II (1959-1965), Bologna 2000 (Tesi e ricerche di scienze religiose nuo­
va serie 26), 41, 75.

23 MNL  OL  Állami  Egyházügyi  Hivatal,  Tematikus  iratok  (=XIX-A-21-e.)  0028-
13/1962. Tájékoztató jelentés a szocialista országok egyházügyi hivatalai vezetőinek Budapes­



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 27

Az értekezlet mindenesetre nem hozott egységes állásfoglalást a rész­
vétellel  kapcsolatban,  csupán annak elvi  lehetőségét  fogalmazta meg. 
Ennek  nyomán –  hosszú mérlegelési  folyamat eredményeként  –  Ma­
gyarországon 1962 nyár végére született meg a döntés egy korlátozott 
létszámú magyar küldöttség részvételéről.24 A megfontolás tárgyává tett 
szempontokat és a döntés okait Prantner József, az Állami Egyházügyi 
Hivatal elnöke a következőképpen összegezte a hivatal munkatársainak 
1962. szeptember 19-én megtartott országos értekezletén: „A legnagyobb 
mérlegelést a Vatikáni Zsinattal kapcsolatban a szocialista országokban 
az jelentette, hogy részt vesznek-e a szocialista országok püspökei a zsi­
naton, vagy nem. Figyelembe kellett venni mind a két eshetőséget. […] 
Világos,  hogy nekünk sokkal könnyebb lenne,  ha  nem mennénk.  Az 
egyházpolitika  most  általában  jó,  a  nagy  kérdésekben  meg  tudunk 
egyezni, nem is sokat kell vitatkoznunk a dolgokon. Ez jó lenne, ha így 
maradna. S ha nem mennénk, munkánk továbbra is könnyebb lenne. 
[…] Na de, viszont a mérlegelésénél arra is rájöttünk, hogy nemcsak a je­
lenlegi helyzetünk és munkánk könnyebbsége szempontjából kell nézni 
a püspökök zsinaton való részvételét, hanem úgy is, hogy ez milyen ki­
hatással van a szocialista országok, hazánk nemzetközi tekintélyére, mi­
lyen kihatással van a nyugaton élő testvérpártjaink és a haladó mozgal­
mak harcára, és milyen hatással bírhat azokra az egyházon belüli erőkre 
– a Vatikánban lévőkre is –, akik valamiféle megegyezésre törekednek. 
És így eljutottunk odáig, bár munkánkat nehezíti az az eshetőség, hogy 
a püspökök részt vegyenek a zsinaton, mégis ezt kell tenni.”25

A magyar  politikai  vezetés  részéről  a  remélt  pozitívumok ellenére 
kockázatos döntésnek számított  a zsinati  részvétel  engedélyezése.  Az 
(egyház)politika zsinattal kapcsolatos terveit ugyanis nem a „konszolidált” 
hazai viszonyok között, hanem az országhatároktól távol, kifejezetten el­

ten megtartott értekezletéről (Budapest, 1962. május 9.)
24 MNL OL M-KS 288. f. 5. cs. 277. ő. e. 63–66. Javaslat a Politikai Bizottságnak magyar  

katolikus egyházi vezetőknek a II. Vatikáni Zsinaton való részvételére (Budapest, 1962. au­
gusztus 28.) és uo. 5–6: Jegyzőkönyv a Politikai Bizottság 1962. szeptember 4-én tartott ülé­
séről.

25 MNL OL Állami Egyházügyi Hivatal, Visszaminősített TÜK iratok (=XIX-A-21-
d.)  0010-3/1962.  2–3.  Tájékoztató  az  Állami  Egyházügyi  Hivatal  munkatársainak  1962.  
szeptember 19-én megtartott országos értekezletén.



28 Fejérdy András

lenségesnek tekintett közegben kellett megvalósítani. Az egyházpolitika si­
kerességében  ilyen  körülmények között  különösen jelentős  szerepet  ját­
szott a megfelelő személyek kiválasztása, kellő eligazítása és folyamatos el­
lenőrzése. A hatalom ezért nem csupán a kiutazó püspökök és kísérőik sze­
mélyének  jóváhagyására,  hanem  kiválasztására  is  igényt  tartott.  A 
kiválasztás folyamatában a hatalom struktúrájának megfelelően két állami 
szerv játszott kiemelkedő szerepet: az egyházakkal való nyílt kapcsolattar­
tásért felelős Állami Egyházügyi Hivatal és a titkos ellenőrzést végző ál­
lambiztonsági szervek.26 A zsinatra utazó főpásztorok személyéről a legfel­
sőbb döntéshozó fórumon, a Politikai Bizottságban született döntés, míg a 
kíséret összetételének jóváhagyása az ÁEH elnökének feladata volt.27

Brezanóczy Pál egri apostoli kormányzó kijuttatása az első ülésszakra 
kiváló példa arra, miként működött az állami kiválasztás folyamata. Az 
egri apostoli kormányzó kijuttatására ugyanis a magyar hatóságok nem 
csupán az egyházpolitikai status quo vatikáni elismertetésének politikai 
igénye miatt tettek komoly erőfeszítéseket, hanem azért is, mert az 1958 
óta „Kékes Pál” fedőnevű ügynökként a Belügyminisztérium III/III-as 
osztályával együttműködő főpap útján várható volt, hogy a küldöttsé­
get hatékonyabban sikerül ellenőrizni és egyúttal a zsinat érdemi mun­
kájáról,  valamint  a  püspökök  hivatalos  vatikáni  megbeszéléseiről  is 
közvetlenül lehet értesüléseket szerezni. Az egyházmegyék nem püs­
pök vezetőinek meghívására tett – fentebb bemutatott – kísérletek ku­
darcát követően ezért a következő feljegyzés született: „»Kékes« meghí­
vása még nem érkezett meg, így az Állami Egyházügyi Hivatal az Egy­
házi Törvénykönyv 224. §-a alapján más – addig még nem eldöntött – 
megyéspüspökkel, mint teljes jogú ügyvivőt kívánja a II. Vatikáni Zsi­
natra kiküldeni.”28 Az ÁEH választása az idős Papp Kálmán győri püs­
pökre esett, aki – betegségére hivatkozva – szeptember 15-én kelt meg­

26 A két szerv együttműködésének szükségességét kezdettől fogva hangsúlyozták; 
vö. ÁBTL 3.1.5. O–14 963/2. „Canale”. 240–245. Operatív terv a II. Vatikáni Zsinat elhárí­
tására (Budapest, 1962. július 27.)

27 Vö. fent 13. jegyzet, ill. MNL OL M-KS 288. f. 5. cs. 311. ő. e. 3.  Az MSZMP PB 
1963. augusztus 27-i ülésének határozata.

28 ÁBTL 3.1.5. O-14 963/2. „Canale.” 254–256. II. Vatikáni Zsinattal kapcsolatos opera­
tív terv (Budapest, 1962. szeptember 7.)



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 29

hatalmazó levelével nevezte ki Brezanóczyt ügyvivőjének.29 Miként arra 
fentebb  rámutattunk,  Brezanóczy  Pál  végül  saját  jogon,  XXIII.  János 
pápa által kinevezett zsinati szakértőként vehetett részt a zsinaton.

A korlátozott részvétel elkendőzésére a magyar állami dokumentu­
mok következetesen eufemisztikus kifejezést használtak, amikor zsinati 
atyák helyett „magyar zsinati delegációról” beszéltek,30 mintha a püspö­
kök szabadon választhattak volna ki maguk közül egyeseket arra, hogy 
képviseljék a magyar egyházat a zsinaton. Ez azonban természetesen el­
lentétes volt a kánonjoggal, mely előírja valamennyi megyés- és címze­
tes püspök személyes részvételét.31 A Szentszék kénytelen volt ugyan 
tudomásul venni a valós helyzetet, de a kánoni elvekből nem kívánt en­
gedni. Már az első ülésszak előtt, amikor a magyar püspökök zsinati je­
lenléte még szinte teljesen illuzórikusnak tűnt, valamennyi jogosultnak 
elküldte a meghívót.32 Miután pedig a magyar főpásztorok szűk cso­
portja  az  első  szesszión jelen  lehetett,  minden alkalmat  megragadott 
arra, hogy szorgalmazza: az állam minél több, lehetőleg az összes fő­
pásztort engedje ki a zsinatra. Szerepelt ez a kívánalom az első ülésszak 
végén a  kormány számára  küldött  Nota  verbale-ban,33 és  XXIII.  János 

29 MNL OL Állami Egyházügyi Hivatal, Elnöki iratok (=XIX-A-21-a.) V-37-10/1962. 
Papp Kálmán győri püspök meghatalmazása Brezanóczy Pál egri apostoli kormányzó részére  
(Győr, 1962. szeptember 15.). Az üggyel kapcsolatban vö. még: uo. Prantner József ÁEH-
elnök levele Papp Kálmán Győri püspöknek (Budapest, 1962. szeptember 14.) és MNL OL 
XIX-A-21-d. 0022-10/a/1962. Feljegyzés Kállai Gyula elvtárs részére (Budapest, 1962. szep­
tember 14.).

30 Pl. MNL OL M-KS 288. f. 5. cs. 311. ő. e. 3. Az MSZMP PB 1963. augusztus 27-i ülé­
sének határozata.

31 Vö. CIC 1917 can 223., 225.
32 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/2. „Canale”. p. 251. Jelentés a magyar rk. egyház püspökeihez  

érkezett zsinati meghívók ügyében (Budapest, 1962. augusztus 19.)
33 A Nota verbale teljes szövegét csak a hivatalos magyar fordításból ismerjük: MNL 

OL XIX–A–21–d. 0022–32/1962. Közli:  SZABÓ CS., A Szentszék és a Magyar Népköztársa­
ság kapcsolatai a hatvanas években, Budapest 2005, 69. Giovanni Barberini nem publikál­
ta a teljes latin szöveget, csupán annyit jelez, hogy a magyar prelátusoknak átadott 
Nota  verbale szövege „lényegében megfelel”  a csehszlovák püspököknek átnyújtott 
dokumentum szövegének;  vö.  La politica del  dialogo.  Le Carte Casaroli  sull’Ostpolitik  
vaticana (a cura di Giovanni Barberini), Bologna 2008 (Santa Sede e politica nel nove­
cento 7) 81–82.



30 Fejérdy András

pápa 1962 szilveszterén a magyar néphez intézett üzenetében.34 Később 
VI. Pál szintén több ízben hangot adott ilyen irányú kívánságának.35

A magyar püspökök nehéz helyzetük ellenére a maguk részéről ugyan­
csak igyekeztek eleget tenni részvételi kötelességüknek.36 Az első ülés­
szak előtt, amikor még bizonytalan volt, vajon részt vehet-e egyáltalán 
valaki a zsinaton, Shvoy Lajos székesfehérvári püspök a kánoni elvek vé­
delmét látta  elsődlegesnek.  Nem értett  egyet  azzal,  hogy a  püspökök 
egyenként folyamodjanak kiutazási engedélyért, és ezzel maguk teremt­
senek lehetőséget az államhatalomnak annak eldöntésére: kinek kérelmét 
fogadja el és kiét utasítja vissza. A székesfehérvári püspök ezzel szemben 
úgy kívánt nyomást gyakorolni a kormányra, hogy egységes fellépést kö­
vetelt.  Kijelentette:  vagy  minden  főpásztor  vehessen  részt  a  zsinaton, 
vagy ne menjen ki senki.37 Az állam szemében „reakciósnak” számító Sh­
voy püspök taktikájánál sikeresebbnek bizonyult a kompromisszumkész 
csanádi püspöké. Hamvas Endre megfelelő érveléssel el tudta ugyanis 
érni, hogy az első ülésszakon végül nem egyedüli magyarként, hanem 
Kovács Sándor és Brezanóczy Pál társaságában vehetett részt.38

A későbbiek folyamán a magyar zsinati atyák száma ülésszakról ülés­
szakra fokozatosan növekedett. A létszám és összetétel alakulásában a 
domináns szerepet a Magyar Népköztársaság kormányának követelmé­
nyei  játszották (tudniillik  csak megfelelően ellenőrizhető személyeket 
kívánt kiengedni Rómába), de teljességgel nem hanyagolható el a Vati­
kán részéről ismételten megfogalmazott  igény sem, hogy valamennyi 
jogosult főpásztor részt vehessen a zsinaton.

34 Discorsi, messaggi, colloqui del Santo Padre Giovanni XXIII, Vol, 5, Quinto anno del 
pontificato. 28 ottobre 1962 – 28 ottobre 1963, Roma, 1964, 498.

35 MNL OL M–KS 288. f. 22. cs. 1964/15. ő. e. 106–113. VI. Pál pápa beszéde a magyar  
püspökök fogadásán 1964. november 14-én, Archivio Segreto Vaticano (= ASV), Concilio 
Vaticano II (= Conc. Vat. II.), Segreteria Generale. Chiese d’Oltre Cortina 1962-1965 ( = 
B. 333), 10/3. Ungheria. Amleto Cicognani bíboros államtitkár levele Pericle Felicinek, a zsi­
nat főtitkárának (Città del Vaticano, 1965. július 14.) 

36 Az egyes püspökök Prantner József ÁEH-elnökhöz címzett leveleit ld. MNL OL 
XIX–A–21–a. V–37–1-20/1962.

37 Shvoy Lajos és Hamvas Endre levélváltását közli: SZABÓ CS., i. m. 56, 59.
38 MNL OL XIX–A–21–d. 0022–9/1962. Előterjesztés a magyar katolikus egyház képvise­

letének részvételéről a II. Vatikáni Zsinaton (1962. június 5.) MNL OL XIX–A–21–d. 0022–
9/1962.



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 31

Zsinati atyák de iure Zsinati atyák de facto
I.

ülésszak
II.

ülésszak
III.

ülésszak
IV.

ülésszak

BADALIK Bertalan
BÁRD János
BELON Gellért*
DUDÁS Miklós X
ENDRÉDY Vendel
ENDREY Mihály
HAMVAS Endre X X X X
KISBERK Imre
KOVÁCS Sándor X X X X
KOVÁCS Vince X X X
LEGÁNYI Norbert X
MINDSZENTY József
PAPP Kálmán X
PÉTERY József
SHVOY Lajos
SZABÓ Imre X X
UZDÓCZY-ZADRAVECZ István

19
64

 u
tá

n

BÁNK József X X

BREZANÓCZY Pál peritus peritus X X

CSERHÁTI József X X

IJJAS József X X

WINKLER József X X

Magyar Zsinati atyák 1962-196539

Az ülésszakról ülésszakra növekvő létszámú magyar főpásztor zsinati te­
vékenységét alapvetően passzivitás jellemezte.  Fontos szerepet játszott 
ebben, hogy az állami kiválasztás útján létrejött zsinati delegációban az 

39 ASV Conc. Vat. II. B. 333, 10/2. Ungheria, Interventi al Concilio, III periodo. (1964) * 
Belon  Gellértet  ezek  szerint  a  Szentszék annak ellenére  zsinati  atyának tekintette, 
hogy csupán kinevezett, de fel nem szentelt püspök volt, mivel a magyar hatóságok 
felszenteléséhez egészen 1982-ig nem járultak hozzá.



32 Fejérdy András

állam nyilvánvaló befolyásolási és ellenőrzési szándéka következtében a 
bizalmatlanság légköre uralkodott, ami az egységes fellépés és a közös 
munka rovására ment, mert mindenki eltitkolta a tudomására jutott in­
formációkat és egyénileg munkálkodott.40 

A viszonylagos tétlenségben ugyancsak fontos szerepet játszott – kü­
lönösen az első két ülésszak idején –, hogy a magyar püspökök idős ko­
ruk és az ezzel járó gyengeség és betegség miatt voltak képtelenek iga­
zán aktív szerepet játszani. Állandó orvosi felügyeletre szorult például 
Papp Kálmán győri és Kovács Sándor szombathelyi püspök, de a dele­
gációt vezető Hamvas Endre egészségi állapota is gyenge volt, olyany-
nyira, hogy a negyedik ülésszak közben kénytelen volt hazatérni Ma­
gyarországra.41

A magyar zsinati atyák passzivitásában súllyal esett latba továbbá a 
megfelelő  nyelvismeret  és  tárgyalókészség  hiánya.  Szabó  Imre 
esztergomi  segédpüspök  a  második  ülésszak  után  például  a 
következőképpen jellemezte  a helyzetet:  „Rendkívül  gyenge együttes 
képviseli  a  zsinaton  a  magyar  egyházat  és  egyházi  ügyeket.  Ettől  a 
vérszegény  társaságtól  alig  lehet  valamit  várni.  [...]  Rá  kellett 
döbbennünk,  hogy  szánalmasan  műveletlenek  és  elmaradottak 
vagyunk  az  ottani  követelményekhez  viszonyítva.  Ilyen  helyen  az 
olasz, francia vagy angol nyelvismeret nélkül szinte semmit sem lehet 
kezdeni.  Ami  a  latin  nyelvtudásunkat  illet,  az  –  Brezanóczyt  és 
Hamvast  kivéve  –  vagy  »szertartási  latin«,  vagy  »konyha-latin«,  de 
semmiképpen nem klasszikus.”42 Az új, többségükben Rómában végzett 

40 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/5-a. „Canale.” 216. „Molnár Béla” fn. ügynök jelentése a ma­
gyar zsinati küldöttségről. (1963. október 30.) ill. ÁBTL 3.1.5. O–14 963/4. „Canale”. 319. 
A vatikáni  zsinatról  történő  beszámoló.  „György”  fedőnevű ügynökkel  történt  beszélgetés  
(1963. december 17.)

41 ÁBTL 3.1.5.  O–14 963/7. „Canale”. 132-134.  A II.  Vatikáni Zsinat II.  ülésszakával  
kapcsolatos  összefoglaló  jelentés  (Budapest,  1964.  január  17.);  ÁBTL  3.1.5.  O–14 963/4. 
„Canale”. 310–311.  A vatikáni zsinatról történő beszámoló. „György” fedőnevű ügynökkel  
történt beszélgetés (1963. december 17.); ÁBTL 3.1.5. O–14 963/10. „Canale”. 133. Tájékoz­
tató jelentés a II. Vatikáni Zsinat IV. ülésszakán részt vevő magyar zsinati delegáció eddigi te­
vékenységéről (Budapest, 1965. november 13.)

42 MNL OL XIX-A-21-d. 0033-13/1963.  Feljegyzés Prantner elvtárs részére Szabó Imre 
püspökkel való tárgyalásról (Budapest, 1963. december 12.)



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 33

püspökök kinevezésével a harmadik ülésszaktól kezdve némileg javult 
ugyan a helyzet,  de még a negyedik ülésszak alkalmával adott pápai 
audiencia  után  is  azt  jegyezték  fel,  hogy  a  „pápa  latin  nyelvű 
beszédének megértése terén nehézségek merültek fel, mert a püspökök 
nem ismerik tökéletesen a nyelvet.”43

A magyar  zsinati  atyák tétlenségében végül  szerepet  játszott  az is, 
hogy a passzivitással valójában az állami elvárások elől kívántak kitér­
ni, illetve bénítólag hatott rájuk az a feszült légkör, amely az egyházi 
(szentszéki) és állami elvárásoknak való egyidejű megfelelési kényszer­
ből fakadt. Ezt a fajta belső feszültséget kitűnően tükrözik a már idézett 
Szabó Imre segédpüspöknek az Állami Egyházügyi Hivatalban a máso­
dik ülésszak után feljegyzett  szavai:  „Őszintén mondom, hogy itthon 
még Hugyagot is inkább vállalom, mint Rómát. [...] Kétségtelenül van 
bennem bizonyos félelemérzet. Idegileg rendkívül megviselt az az ál­
landó permanens állapot, amely arra irányult, nehogy valakinek vagy 
valahol  rosszat  mondjak,  vagy  rosszat  tegyek,  vagy  nehogy  rosszat 
mondassanak ki velem, és itthon az állam előtt végleg elveszítsem be­
csületemet.”44

A  fentiek  ellenére  a  magyar  részvétel  mégsem  tekinthető  teljesen 
passzívnak. A zsinati atyák a négy ülésszak alatt saját érdeklődésüknek 
vagy a külső elvárásoknak megfelelően – írásban vagy szóban – három 
zsinati konstitúció és négy zsinati határozat szövegéhez szóltak hozzá.

43 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/10. „Canale”. 137. VI. Pál fogadta a magyar zsinati delegációt.  
Tájékoztató jelentés (Budapest, 1965. december 8.)

44 MNL OL XIX-A-21-d. 0033-13/1963.  Feljegyzés Prantner elvtárs részére Szabó Imre 
püspökkel való tárgyalásról (Budapest, 1963. december 12.). Hugyag volt 1958–1962 között 
Szabó Imre államilag kijelölt kényszerlakhelye.



34 Fejérdy András

Zsinati
dokumentum/

schema

Zsinati atya neve, és a hozzászólás módja

szóban írásban
I.

ülésszak
II.

ülésszak
III.

ülésszak
IV.

ülésszak
Charitas Christi 
urget nos

Hamvas 
Endre

de S. Liturgia Kovács Sán­
dor
Kovács 
Sándor

de Ecclesia Hamvas 
Endre
Kovács Sán­
dor

de Episcopis ac 
dioecesium 
regimine

Hamvas 
Endre
Püspöki 
Kar

de Oecumenismo Hamvas 
Endre
Kovács 
Sándor

de Matrimonii sacr. Bánk
József

de Vita et 
ministerio 
sacerdotali

Bánk József Cserháti
József

Bánk József

de  Institutione 
sacerdotali

Bánk József

de  Ecclesia  in 
mundo  huius 
temporis

Hamvas
Endre

Hamvas Endre

Hamvas Endre

Brezanóczy Pál

A magyar zsinati atyák hozzászólásai
Történeti összefoglalás szempontjából az egyes hozzászólások ismerteté­
sénél sokkal érdekesebb és gyümölcsözőbb annak vizsgálata, mely szöve­



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 35

gek keletkeztek önálló kezdeményezésre,  és  melyek külső elvárás  nyo­
mán.  A  hozzászólások  tartalma  és  részben  ismert  keletkezéstörténete 
alapján  a  magyar  zsinati  atyák  önálló  kezdeményezésére  születhettek 
mindenekelőtt azok a hozzászólások, amelyek az állam szemében apoliti­
kusnak és ezért érdektelennek számítottak, mint a liturgiával, az egyház 
belső életével, a papság életével és szolgálatával vagy éppen a papnevelés­
sel foglalkozó szövegek. Ugyanebbe a csoportba sorolhatók továbbá azok 
a  hozzászólások,  amelyek  létrejötte  kétségkívül  valamely  zsinati  atya 
egyéni érdeklődési területére vezethető vissza. Itt mindenekelőtt a vegyes­
házassággal, illetve a házasságjoggal foglalkozó beadványok említendők, 
amelyek  megszületésében  minden  esetben  elsődleges  szerepet  játszott 
Bánk József,  az  egyházi  házasságjog neves  szakértője.  Ide  sorolandóak 
azonban a liturgikus konstitúció vitájához az első ülésszak alatt benyújtott 
hozzászólások  is,  amelyek  hátterében  a  nemzetközi  tekintélyű  liturgia 
professzor, Radó Polikárp tevékenysége érhető tetten.45

A legérdekesebb szövegek azonban ebben a csoportban azok,  ame­
lyeknek készítése során – a rendelkezésre álló források szerint – a zsina­
ti atyák igyekeztek elkerülni az állami ellenőrzést. Ilyen mindenekelőtt 
Hamvas Endrének az ökumenizmusról szóló dokumentum vitájában el­
mondott beszéde, melynek szövegét a kísérők által készített hozzászó­
lás-tervezetet mellőzve a csanádi püspök maga készítette, és amelybe a 
protestánsok és katolikusok közötti ellentétek történelmi alakulását ösz-
szefoglaló részt a következő rendszerkritikus mondattal egészítette ki: 
„A közelmúltban azonban híveik (ti. a protestánsoké) lélekben mindin­
kább közeledtek a katolikusokhoz. A közös ellenség ugyanis közös vé­
dekezésre egyesíti mindazokat, akik Istenben hisznek.”46 A hozzászólás 

45 Erre utal mindenekelőtt az, hogy Kovács Sándor szombathelyi püspöknek a pre­
fációk számának növelésére vonatkozó javaslata összecseng a brazil Clemente Gou­
vea Isnard, Nuova Friburgo-i püspök hasonló tárgyú előterjesztésével, akiről ugyan­
akkor tudható, hogy a brazil előterjesztések összeállítása során kikérte az ugyancsak 
a  Domus Mariaeban lakó Radó Polikárp tanácsát. ÁBTL 3.1.5. O–14 963/2. „Canale”. 
298. Radó Polikárp: Beszámoló 1962. okt. 4. – dec. 12-iki utamról.

46 Acta Synodalia Sacrosancti Concilii  Oecumenici  Vaticani II  (=AS), Vol.  II,  Periodus  
Secunda, Pars V, (= II/5) Congregationes Generales LXV-LXXIII, Typis Polyglottis Vatic­
anis 1973, 677. Congregatio generalis LXXII. Patrum orationes de Oecumenismo in genere.  
Andreas Hamvas. 



36 Fejérdy András

hazai hatására jellemző, hogy a Magyar Kurír egy hétig nem tudott meg­
jelenni, mert nem volt utasítása, mit hozhat le belőle, az Új Ember és a 
Katolikus  Szó pedig  „megfésült”,  illetve  „kihagyásos”  szövegeket  kö­
zölt.47 Ilyen továbbá az a két írásos beadvány, amely a püspökök pász­
tori szolgálatáról szóló dokumentum vitájához készült. A források sze­
rint ez a Hamvas, illetve valamennyi püspök nevében szerkesztett két 
dokumentum teljesen elkerülte a magyar állami hatóságok figyelmét: 
egyetlen  zsinattal  foglalkozó  jelentésben  sem  szerepelnek,  de  még  a 
püspökkari konferencián elhangzott beszámolóban sem kerültek meg­
említésre.48 Az  állami  források  hallgatása  annál  inkább  szembetűnő, 
hogy a magyar zsinati atyák által közösen jegyzett szövegben ugyan­
csak  szerepelt  egy  rendszerkritikus  mondat.  Miközben  a  szövegben 
megfelelő önállóságot szorgalmaztak a püspökök számára, egyúttal a 
túlzott decentralizáció veszélyétől is óvtak. Többek között arra hívták 
fel ugyanis a figyelmet, hogy a túlzott decentralizálás és a nemzeti egy­
házak túlzásba vitt önállósága – a diktatúrák tapasztalatának fényében 
– az egyház szabadságát veszélyezteti: „qui enim a Sancta Sede libertatem  
suam salvare volunt, alterius societatis inciderent servitutem (aki ugyanis a 
Szentszékkel szemben kívánja megőrizni saját szabadságát, más társa­
ság [ti. állam] szolgaságába juthat.”49

A magyar zsinati atyák hozzászólásaiban kifejezetten két esetben le­
het  tetten  érni  állami,  illetve  más  külső „sugallatot”.  Hamvas  Endre 
rögtön az első ülésszak elején eleget tett  annak az állami elvárásnak, 
mely a „zsinat politikailag pozitív erőinek támogatását” tette a magyar 
zsinati atyák egyik legfontosabb feladatává. Ennek felelt meg a csanádi 
püspök hozzászólása a Charitas Christi urget nos kezdetű, emberiséghez 
intézett üzenet szövegének vitájában. Hamvas ugyanis Giuseppe Anto­
nio Ferretto bíborossal szemben, aki azt az álláspontot képviselte, hogy 
az üzenetben egyértelműen essék szó a „hallgatás egyházáról”, a javu­

47 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/4. „Canale”. 296. Kivonat „Dudás” fn. ügynök 1963. december  
6-án adott jelentéséből.

48 A Magyar Katolikus Püspöki Kar tanácskozásai 1949-1965 között, Dokumentumok I-II, 
Összeáll. Balogh M., Budapest 2008, 1168–1169. A püspöki kar 1963. december 17-én tar­
tott tanácskozása.

49 AS II/5. 349. Animadversiones scripto exhibitae quoad capp. III-IV. schematis de Episco­
pis ac dioecesium regimine. Conferentia episcoporum Hungariae.



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 37

lás jeleit kiemelve sikeresen érvelt amellett, hogy az üzenet hallgasson 
az üldöztetésekről, mert emlegetésük csak kárt okoz az egyháznak.50

A külső elvárások hatása még inkább tetten érhető a 13-as schéma vitá­
jához készült hozzászólások esetében. A harmadik ülésszakra kidolgo­
zott felszólalás redakciótörténetéről  például tudjuk, hogy egyrészt Alf­
red-Jean-Félix Ancel lyon-i püspök, a schéma egyik szerkesztője szorgal­
mazta a magyar püspökök hozzászólását, egyúttal szempontokat is adva 
hozzá. Amellett érvelt, hogy a magyaroknak speciális helyzetükből kiin­
dulva kellene kifejtenie „mi az, ami hiányzik a schémából, mi az, amit 
nem vettek figyelembe, vagy túlságosan nyugati szempontból tekintve a 
szociális kérdést illetően, a magántulajdon fogalmánál stb. Lényeges len­
ne hivatkozni azokra a szociális eredményekre is, melyek végbementek, 
és melyek változást idéztek elő a nyugattal szemben a szociális struktúrá­
ban.”51

Hamvas Endre mindazonáltal  nem vette igénybe a felkínált francia 
segítséget, hanem Cserháti Józsefet és Bánk Józsefet bízta meg egy fel­
szólalás-tervezet  elkészítésével.  A  Cserháti-féle  szöveget  –  melyből 
Brezanóczy néhány túlzottan állami elvárásokat tükröző részt törölt – 
egyhangúan  elfogadták.  Hamvas  végül  mégis  kiegészítette  azt  Bánk 
szövegével,  majd  Julius  August  Döpfner  münchen-freisingi  érseknek 
adta át lektorálása, aki kihúzatta azt a bekezdést, amelyben a magyar 
zsinati atyák a sajátos magyar történelmi, társadalmi és gazdasági hely­
zet pozitív tapasztalatainak követését ajánlották a schéma III. fejezeté­
nek  bevezetőjében  szorgalmazott  újfajta  hozzáállás  és  tevékenység 
konkrétabbá  tételéhez.52 A  hozzászólás  itt  vázolt  keletkezéstörténete 

50 AS I/1. 235.  Giuseppe Antonio Ferretto Bíboros javaslata. AS I/1. 242–243.  Hamvas  
hozzászólása. AS I/1. 230–232. A dokumentum szövegtervezete. Uo. 254–256. A szöveg vég­
leges változata. A dokumentum keletkezési körülményeiről: Melloni A., i. m., 110, 131.

51 ÁBTL 3.1.5.  O–14 963/5-a.  „Canale”.  333.  Vitányi  György zsinati  beszámolója  az  
ÁEH felé (1964. december)

52 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/5-a. „Canale”. 333–336. Vitányi György zsinati beszámolója az  
ÁEH felé (1964. december) és ÁBTL 3.1.5. O–14 963/8-a. „Canale”. 257-258.  Francia és  
magyar püspökök közötti kapcsolat. Tájékoztató jelentés. (Budapest, 1964. október 20.) Vitá­
nyi közli a Döpfner kardinális által kihúzott szövegrészt, amely a szóbeli hozzászó­
lásban végül nem hangzott el, de az írásban benyújtott változatban benne maradt. AS 
III/5. 344-346. Congregatio generalis CVII. Patrum orationes De Eccl. in mundo huius tem­



38 Fejérdy András

plasztikusan elénk tárja, miként kívántak a magyar zsinati atyák az álla­
mi kívánalmaknak úgy megfelelni, hogy egyúttal ne váljanak a rend­
szer szócsövévé. A kísérlet mindenesetre Brezanóczy Pál javításai, illet­
ve Döpfner bíboros módosításai után sem sikerült maradéktalanul. Az 
egri apostoli kormányzó maga jellemezte úgy a javított szöveget, hogy 
„ebben is sok minden benne van, ami csak azért van, mert ezt Földes úr 
[a római magyar követség első titkára munkakör fedésében a magyar 
rezidentúra vezetője] kívánta.”53

A negyedik ülésszakra készített hozzászólásokban még határozottabban 
tükröződtek  a  magyar  kormány  igényei.  Hamvas  beadványát  Döpfner 
egyenesen  „házi  feladatnak”  minősítette.54 Ezzel  nem is  járt  messze az 
igazságtól,  ha figyelembe vesszük:  a  magyar  püspököknek a  negyedik 
ülésszak előtt többek között feladatként jelölték ki, hogy pozitív felszólalá­
sokkal ismertessék Magyarország gazdasági és szociális eredményeit, és 
álljanak ki a haladás és a béke ügye mellett.55 Hamvas Endre végül írásban 
benyújtott hozzászólásának tartalmán túl az is arra utal, hogy a szöveg ál­
lami kívánalom nyomán keletkezett, hogy Hamvas felszólalási igényét az 
elutazása előtti utolsó pillanatban még Budapestről, táviratban jelentette 
be a Szentszéknél.56 Brezanóczy Pálnak a béke mellett és a totális háború 
érdekében elmondott szónoklata ugyancsak az állami igényeket volt hiva­
tott kielégíteni, így nem véletlen, hogy a központi egyházi békeszerv felál­
lítására vonatkozó javaslatát az állami hatóságok nagy jelentőségűnek ne­
vezték.57 A  rendelkezésünkre  álló  hozzászólás-tervezetek  ismeretében 
mindazonáltal megállapíthatjuk, hogy a magyar zsinati atyák még ezek­

poris in genere. Andreas Hamvas. A felszólalás közel egészének magyar fordítását ld. 
VITÁNYI GY., A II. Vatikáni Zsinat, Budapest 1967, 377–379.

53 ÁBTL 3.1.5.  O–14 963/5-a.  „Canale”.  335.  Vitányi  György zsinati  beszámolója  az  
ÁEH felé (1964. december)

54 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/10. „Canale”. 129. A magyar zsinati delegáció tevékenységével  
kapcsolatos értesülések. Tájékoztató jelentés (Budapest, 1965. november 10).

55 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/10. „Canale”. 2-8. A magyar zsinati delegációról (1966. január  
5.),

56 ASV Conc. Vat. II. Segreteria Generale. Petitiones loquendi 1962–1965 (= B. 593.) fasc. 
4.  Petitiones loquendi  1965. Hamvas Endre kalocsai érsek távirata a Vatikánba (Budapest,  
1965. szeptember 8.)

57 MNL OL XIX-A-21-a. V-37-4/1966. II. Vatikáni Zsinat. Nagy László ÁEH-főosztály­
vezető tájékoztatótervezete a külképviseleteknek a zsinatról (Budapest, 1966. december 28.).



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 39

nek a határozottan állami igényeket (is) kiszolgáló felszólalásoknak az elő­
készítése során is igyekeztek finomítani a szöveg megfogalmazásán, és a 
végső változatból számos túlzottan „lojális” hangú részletet kihagytak.58

A  magyar  zsinati  atyák  tevékenysége  mindenesetre  túlnyomórészt 
nem a zsinati aulában, hanem azon kívül zajlott. Római jelenlétük el­
sődlegesen arra szolgált, hogy a magyar egyház ügyeit megtárgyalják a 
vatikáni illetékesekkel, illetve ezzel összefüggésben háttér-információk­
kal, tanáccsal szolgáljanak az 1963 tavaszán megkezdett szentszéki-ma­
gyar tárgyalásokhoz. A II. Vatikáni Zsinat ugyanis mind a Szentszék, 
mind pedig a magyar kormány számára az információszerzés kitünte­
tett terepévé vált a tárgyalások során. Ezért végső soron egyik oldalról 
sem számított elsődleges elvárásnak a kiutazó püspökökkel szemben a 
zsinat munkájában való aktív részvétel. 

A magyar zsinati atyák Szentszék számára adott információit, értéke­
lését és javaslatait nagymértékben meghatározta, hogy ezekkel részben 
saját rendszerhű viselkedésüket kívánták igazolni, részben pedig igye­
keztek személyes vagy partikuláris anyagi, illetve karrierérdekeket ér­
vényesíteni. Beszámolóikban így egyszerre érhető tetten az állami elvá­
rásoknak való megfelelési szándék, és az egyház iránti hűség megőrzé­
sének igénye. 

A tárgyalások során szem előtt tartandó állami elvárásokat legtömö­
rebben talán a következő, a harmadik ülésszak előtt készült állambiz­
tonsági javaslat foglalja össze:

„1./ A delegáció aktív szereplésével oszlassa szét azoknak a vélemé­
nyeknek a jogosságát, hogy még ma is időszerű a magyar rk. Egyházról, 
mint a hallgatás egyházáról beszélni.

2./  Aktivitásával  győzze  meg  a  Vatikánt  és  a  közvéleményt  arról, 
hogy lehetséges, célszerű és egyedül járható út, a népi demokráciákkal 
való államközi tárgyalások útján a fennálló problémák rendezése.

58 MNL OL XIX-A-21-a. V-37-8/1965. Hozzászólás-tervezet a „De Ecclesia in mundo hu­
ius temporis” constitutio pastoralis zsinati tárgyalásához; Magyar Zsinati Atyák közös fel­
szólalási tervezete a 13-i sémához. (1965. szeptember 13.)



40 Fejérdy András

3./ Aktív szerepet kell vállalniuk abban, hogy a Vatikánt a további tár­
gyalásokra  és  az  állam szempontjából  is  hasznos  kompromisszumok 
megkötésére ösztönözzék.

4./ Az exkommunikált papok ügyének rendezése érdekében pozitív ha­
tást kell gyakorolni a Vatikánra.

5./  Meg kell  értetni,  hogy az  egyház jövője  és  élete  szempontjából 
megközelítőleg sem jelent olyan veszélyt a papi békemozgalom – ame­
lyet a Vatikán eltorzítva ismer –, mint azoknak a vezető papoknak a 
magatartása, akik viselkedésükkel államellenességre ösztönöznek.

6./  A  Vatikán  illetékeseit  meggyőzni  arról,  hogy a  magyar  egyház 
helyzetét  az  itthon élők ismerik,  akik felelősséget  éreznek az  egyház 
iránt, ezért a felelős vezetőkre támaszkodjanak.

Az állammal az elvi engedmények nélküli együttműködés elkerülhe­
tetlen a hívek magatartása  miatt,  és  hogy méreteiben milyen legyen, 
bízzák a politizálni tudó és a helyzetet jól ismerő püspökökre. A Vati­
kán ennek az igénynek a jogosságát ismerje el, hogy zavartalanul dol­
gozhassanak az egyház érdekében.”59

Egyes esetekben kitűnően megragadható az azonosulás a fenti elvárá­
sok egy részével. Kovács Sándor szombathelyi püspök például az első 
ülésszak idején még magánbeszélgetésekben is a magyarországi rend­
szer által biztosított törvényi szabályozás megfelelő voltát hangsúlyoz­
ta. Az 1950-ben a püspöki kar és az állam között létrejött megállapodást 
védelmezve, annak előnyei, de legalábbis szükségszerűsége mellett ér­
velve az állam és egyház közötti jó viszony ápolása mellett a következő­
képpen állt ki:

„Ezt azért tettük, mert a Vatikánnak esze ágában sem volt a ma­
gyar  kormánnyal  egyezkedni, aminek  természetesen  meglehettek 
az okai, de nekünk is megvoltak az okaink arra, hogy egyezményt 
kössünk. Mi püspökök is a Magyar Népköztársaság népi demokra­
tikus  államrendjében élünk,  s  a  politikai  rendszerváltozás  követ­

59 ÁBTL 3.1.5.  O–14 963/7–a.  „Canale”.  317–318.  Javaslat  a  II.  Vatikáni  Zsinat  III.  
szesszióján való részvétel előkészítésére (Budapest, 1964. augusztus 12.) Közli:  KAHLER F., 
III/III-as történelmi olvasókönyv 3, A „Canale” dosszié, A magyar titkosrendőrség és a II. Va­
tikáni Zsinat, Az „Ibolya” dosszié, Hiányzó lapok „A magyarországi görögkatolikusok törté­
neté”-ből, Budapest 2005, 151–152.



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 41

keztében katolikus és magyar  felelősséggel vállaltuk az állam, vala­
mint a magyar katolikus egyház viszonyának rendezését. […] Amikor 
ezt tettük,  lelkiismereti  szabadságunk egész teljességében jártunk 
el, mert biztos tudatában voltunk annak, hogy a konkordátum meg­
kötésével a Szentszék neheztelését és rosszallását vonjuk magunkra; 
de ennek ellenére is megkötöttük, mert ezzel katolikus és magyar 
kötelességünknek véltünk eleget tenni. […] Igaz, hogy az egyete­
mes katolikus egyházat nem elégítheti ki a magyar törvényhozás, 
de a katolikus hit többé már nem államvallás nálunk, s ezért be kell 
érnünk a törvény  adta lehetőségekkel. A törvényekkel való szem­
behelyezkedés  azonban  az  egyetemes  katolikus  egyháznak  sem 
válna hasznára, viszont a magyar egyháznak sokat ártana, ezért a 
püspökök az állammal való jó viszony ápolásával törekszenek hi­
vatásukat betölteni.”60

Mindez természetesen nem jelenti azt, hogy a magyar főpásztorok ne is­
merték volna el: a magyar egyháznak igenis vannak nehézségei. Ezzel 
kapcsolatban egyedülálló forrás az a jelentés, amelyet az Államtitkárság 
alkalmazásában álló Josip Žabkar prelátus készített Brezanóczy Pállal 
négyszemközt folytatott beszélgetéséről.61 A XXIII. János pápához is el­
juttatott  feljegyzés azért  különösen értékes,  mert jelenleg szinte  ez az 
egyetlen eset, ahol nemcsak ügynökjelentésekből lehet rekonstruálni azt, 
mi is hangzott el egy fontos megbeszélésen. Az egykori innsbrucki isko­
latársak találkozója ugyanis nem egyszerű baráti beszélgetés volt: Brez­
anóczy Pál tisztában volt azzal, hogy Žabkar az elhangzottakról referá­
tumot ír a pápának, akivel Párizsban együtt dolgozott.62

A vatikáni diplomata által készített feljegyzésben jól tetten érhető, mi­
ként alkalmazta Brezanóczy a gyakorlatban azokat az elveket, amelye­
ket – az Állami Egyházügyi Hivatal felkérésére – Beresztóczy Miklós fo­
galmazott meg a zsinati atyák számára a Szentszék tájékoztatásáról, és 

60 ÁBTL 3.1.5. O–14 963/3. „Canale”. 206–207. Kovács Sándor szombathelyi püspök kije­
lentései az állam és az egyház közötti viszonyról. Tájékoztató jelentés. (Budapest, 1963. janu­
ár 30.) 

61 La politica, i. m., 37–42. Relazione di Mons Casaroli su un colloquio di Mons. Zabkar  
con Mons. Brezanóczy, Amm. Ap. di Eger. (1962. december 4.)

62 5. ÁBTL 3.1.5. O–14 963/5. „Canale”. 29. „Kékes” fn. ügynök jelentése a II. Vatikáni Zsinat­
ról. (Budapest, 1963. január)



42 Fejérdy András

amelyek valamiképpen megkísérelték közös nevezőre hozni az egyház 
iránti hűség és az állam iránti lojalitás szempontjait.63 Az egri apostoli 
kormányzó nem tagadta a magyar egyház nehézségeit: beszélt az egy­
ház életének, a fontosabb kinevezéseknek nagyfokú ellenőrzéséről,  az 
egyházügyi megbízottak tevékenységéről, a klérusnak az államtól való 
anyagi függőségéről, a papok egy részének ügynöki tevékenységéről, és 
arról, hogy bár jelenleg megfelelő a hívek hitélete, hosszú távon az ifjú­
ság elvesztése fenyegeti az egyházat. Az általa vázolt kép azonban ko­
rántsem  volt  teljesen negatív.  Apró  példákkal  igyekezett  illusztrálni, 
hogy az utóbbi időszakban lassú,  de fokozatos javulás tapasztalható. 
Ilyennek nevezte például azt, hogy az állami egyházügyi hivatal megbí­
zottai már nem a püspöki aulában folytatják munkájukat; valamint azt, 
hogy az egyházellenességéről ismert Marosán György – talán Moszkva 
nyomására – a közelmúltban kikerült a kormányból. És végül elsősor­
ban azt, hogy néhányan részt vehetnek a II. Vatikáni Zsinaton.

A Brezanóczy által rajzolt kép kétségtelenül árnyalt volt, de a pozitív 
és negatív példák, illetve a felvetett szempontok hátterében határozott 
tendenciózusság érzékelhető. Kérdéses, vajon a Vatikánban felismerték-
e: Brezanóczy – más dokumentumokban nyíltan bevallott – célja éppen 
az volt, hogy rávegye a Szentszéket bizonyos „reálpolitika” folytatásá­
ra, azaz arra: vegye fel a közvetlen kapcsolatot a magyar  kormánnyal, 
mert  a  kommunista  vezetőkkel  is  lehet  reálisan  tárgyalni.64 Ez  volt 
ugyanis Brezanóczynak a magyar hatóságoktól kapott egyik elsődleges 
feladata. Mindez azonban nem zárja ki, hogy Brezanóczy azért vállalta 
– és teljesítette oly sikeresen – ezt a megbízatást, mert felfogása szerint 
ezzel szolgálta a leginkább a magyar egyház érdekeit is. A Žabkar-fel­
jegyzésben tapasztalható meggyőző érvelés  mindenesetre  kifejezetten 
ezt látszik alátámasztani. 

63 MNL OL XIX–A–21–a. V–37–12/j/1962; vö. Püspökeink a zsinaton. Beresztóczy Mik­
lós feljegyzése. (Budapest, 1962. november 30.)

64 Vö. ÁBTL 3.1.5. O–14963/5. „Canale”. 26–50. „Kékes” fn. ügynök jelentése a II. Vati­
káni Zsinatról.  (Budapest, 1963. január 5.) 1963 tavaszán a bécsi tárgyalások során is 
ezért érvelt Brezanóczy – látszólag teljesen saját iniciatívára – amellett, hogy vegyék 
fel a tárgyalásokat a kormánnyal; vö. SOMORJAI Á., Mindszenty József vagy Hamvas End­
re? A vatikáni diplomácia, a budapesti rezsim és a Püspöki Kar, Kiútkeresés 1963 tavaszán, in 
Vigilia 74 (2009) 6, 469–470.



Magyar főpásztorok a II. Vatikáni Zsinaton 43

A leírtak összegzéseként megállapíthatjuk, hogy jóllehet a II. Vatikáni 
Zsinat XXIII. János pápa által szándékolt pasztorális jellege alapvetően 
kizárta a közvetlen politikai  implikációkat,  magyar  vonatkozásban,  a 
hozzá kötődő szentszéki és magyar (párt)állami érdekek következtében 
a  zsinat  mégsem  elsődlegesen  belső  egyházi  esemény  volt,  hanem 
mindvégig szorosan kapcsolódott a szentszéki–magyar tárgyalásokhoz. 
Mindez alapvetően meghatározta a magyar zsinati atyák római szerep­
lését. Közvetítő, majd tanácsadó szerepüknél fogva a zsinat időszaká­
ban megnőtt ugyan a kiengedett magyar főpásztorok súlya, aktivitásuk­
ra  azonban  fékezően  hatott  a  kettős  lojalitás  követelményének  való 
megfelelés kényszere. Mivel ugyanakkor a zsinati munka során csak vo­
nakodva tettek eleget az állami elvárásoknak, és igyekeztek csak azokat 
a megbízatásokat teljesíteni, amelyeket valamilyen formában maguk is 
a magyar egyház érdekében állónak tartottak, a viszonylag gyenge zsi­
nati szereplés hátterében – legalább részben – a meggyőződésükkel el­
lentétes álláspont képviselete előli kitérés szándékát feltételezhetjük.



MARTON JÓZSEF:

A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus 
Egyház Erdélyben

Az erdélyi egyházmegyékben a II. Vatikáni Zsinat alatt és az azt követő 
időszakban, a kommunista rezsim végnapjáig csak egy megyéspüspök 
működhetett: Márton Áron 1980-ig és dr. Jakab Antal 1980–1990 között. 
A Szentszék 1948-ban kénytelen volt tudomásul venni a kommunista 
hatalom által kierőszakolt állapotot, és az erdélyi püspökségek képvise­
lőjeként a gyulafehérvári főpásztort tekintette hivatalos közvetítőnek az 
állami hatóságok felé. 

Márton Áron börtönből való szabadulása után 180 fokos fordulat kö­
vetkezett be az államiak hozzáállásában.65 Mert a püspök következetes 
és egyházias álláspontja nem tetszett a kormánynak, ezért a hozzá tarto­
zó – esperességgé leminősített – püspökségeket (Szatmár-Várad, Temes­
vár) igyekeztek befolyásától mentesíteni, eltávolítani, illetve kormány­
zóikat néha-néha szembeállítani vele. Az állami hatóságok favorizálták 
Várad, Szatmár, Temesvár úgymond „espereseit” (ordinariusait / viká­
riusait), melynek ellenében nem kis árat kértek, egyik-másiktól a lojali­
táson túllépő együttműködést. Mindezekből nyilvánvaló, hogy a romá­
niai katolikus egyházmegyékből kik és milyen feltételek mellett juthat­
tak ki a II. Vatikáni Zsinatra.

Az állami hatóságok engedélyével  Romániából négy papi méltóság 
vehetett  részt  szakértőként  (peritus)  a  zsinaton:  1964-ben  Francisc 
Augustin, a bukaresti érsekség kanonokja és Pakocs Károly szatmári ka­

65 L.  bővebben  MARTON JÓZSEF,  Márton  Áron  szabadulása,  in  Studia  Theologica  
Transsylvaniensia 14/2 (2011) 288–289.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 45

nonok,  1965-ben Hosszú László  nagyváradi  vikárius  és  Petru  Pleşca 
Iaşi-i egyházmegye kormányzója. Merek úgy fogalmazni: szinte mind­
nyájan Márton Áron ellenében!

Márton Áron, valamint  Alexandru Rusu máramarosi és  Iuliu Hossu 
szamosújvár-kolozsvári  görög  katolikus  püspökök  zsinati  székei  a 
Szent Péter templomban üresen maradtak. Bár mind a négy ülésszakra 
meghívást kaptak, egyiken sem vehettek részt. A görög katolikus püs­
pökök börtönben voltak, Márton Áron pedig a börtönt követően, 1957-
től – meghatározatlan időre – szobafogságra kényszerítve. Az ítéletben 
főleg az volt a megalázó, hogy – demokráciaellenes magatartására hi­
vatkozva – rendszerint évenként jelentették be annak meghosszabbítá­
sát. A II. Vatikáni Zsinat ideje alatt tehát mindvégig érvényben volt a 
kényszerlakhelyi büntetése. Márton Áron külön kéréssel nem óhajtott 
belemenni egy kockázatos kezdeményezésbe, egyszer sem kért kiutazá­
si engedélyt a zsinatra.

*

A romániai latin főpapok zsinaton való részvételének kérdésére a vá­
laszt a kommunista rezsim és annak egészében alárendelt ortodox egy­
ház hozzáállásában találjuk meg. A zsinat kifejezetten izgatta a román 
kormányt és az Ortodox Egyházat. Amikor XXIII. János pápa meghir­
dette  a  II.  Vatikáni  Zsinatot,  a  média  azonnal  lereagálta  gúnyolódás 
szintjén: az újságírók a nyugtalan klerikális vezető körök kezdeménye­
zését Szent Péter süllyedező hajójának megmentésére tett erőfeszítésnek 
minősítették.66

De azért a hivatalos állami szervek nem viszonyultak közömbösen, 
megtették a szükséges lépéseket. Iustin Moisescu moldovai metropolita 
(rangban a pátriárkát követi) vezetésével tekintélyes püspöki küldött­
séggel  vettek részt  a  három rodoszi  ortodox konferencián (1961.  au­
gusztus  30.,  1963.  szept.  26–29.,  1964.  okt.  1.).  Ezeken  Athenagorász 
konstantinápolyi  pátriárka  a  dialógust  és  a  zsinaton  való  részvételt 
szorgalmazó álláspontjával szemben mindhárom alkalommal a román 

66 Vö.  LAKATOS ANDRÁS,  Extra omnes! Külföldi lapszemle a vatikáni zsinat előestéjén, in 
Előre 1962. október 11.



46 Marton József

püspökök kifejezetten gáncsoskodtak. Még a párbeszéd elkezdését is el­
lenezték,  magatartásukkal  hűségesen  képviselték  a  vallásügyosztály 
(Departamentul Cultelor, a romániai ÁEH) álláspontját. Hallani sem akar­
tak a zsinaton való megfigyelői státusukról. Az 1964-es rodoszi pánor­
todox konferencián VI. Pál pápa Ecclesiam suam (1964. aug. 6.) encikliká­
ját tudatosan félremagyarázták. Szerintük a pápa az ortodox egyházat 
nem ismeri el egyenrangúnak a katolikusokkal. Ezért arra az álláspont­
ra helyezkedtek, hogy a párbeszéd elkezdésénél is meg kell várni a zsi­
nati munkálatok befejezését és annak végső döntéseit.

A román kormány nyomására a Szent Szinódus mindvégig kitartott 
várakozó és támadó álláspontja mellett. Nem meglepő, hogy az auto­
kephal ortodox egyházak közül csak a román ortodoxok képviselői hiá­
nyoztak a II. Vatikáni Zsinaton.67 A Szentszék részéről kezdeményezett 
mindenfajta közeledést olybá vettek.

A román külügyminisztérium viszont másként viszonyult a II. Vati­
káni Zsinathoz, mint a vallásügyosztály nyomása alatt álló ortodox egy­
ház. A nyugati nagyhatalmak felé presztízs-kérdésnek tekintették a ro­
mániai jelenlétet. Álláspontjuk: ha az ortodox klérus egyértelműen el­
zárkózott, akkor – a „vallásszabadság” igazolása érdekében – legalább a 
római katolikusok által legyen képviselve az ország.

A zsinatra meghívott római katolikus gyulafehérvári püspökre külön 
odafigyeltek. Tudták, hogy Márton Áron az egyetlen feljogosított püs­
pök az országban, aki meghívót is kapott a zsinatra. De Márton Áron 
1962-ben (mint palotafogoly) nem volt hajlandó kérni a hatóságok kü­
lön kegyét a kiutazáshoz. Találgatásokra vagyunk utalva ebben a kér­
désben. Legvalószínűbb feltételezés: ha kérte volna a kényszerlakhelyi 
büntetésének feloldását és kiutazási engedélyét, talán megkapta volna, 
azért is, hogy szabaduljanak tőle – esetleg visszajövetelét akadályozták 
volna meg.

A  gyulafehérvári  főpásztor  és  Erdély  hívő  népe  Rómától,  a  zsinat 
székhelyétől fizikailag távol ugyan, de lélekben mindvégig jelen volt. A 
21. egyetemes zsinat megnyitása előtt Márton Áron körlevelet bocsátott 
ki, melyben felhívta a hívek figyelmét, hogy „Szentséges Atyánk szán­

67 Vö.  OVIDIU BOZGAN,  Cronica unui eşec previzibil. România şi Sfântul Scaun în epoca  
pontificatului lui Paul al VI-lea (1963–1978). Bucureşti 2004, 114–132.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 47

dékát és a zsinat munkáját imánkkal kívánjuk támogatni.”68 Elrendelte, 
hogy f.  év október 11-én,  csütörtökön éjfélkor minden plébániatemp­
lomban szentmisét mondjanak az egyetemes zsinat megnyitása alkal­
mából. Papjaitól kérte, hogy „ismertessék a nagy nap jelentőségét, s hí­
veikkel együtt buzgón imádkozzanak, hogy a zsinati atyák, a Szentlélek 
segítségével, üdvös határozatokat hozzanak az Anyaszentegyház és az 
egész emberiség javára.”69

A zsinattól távolmaradt püspök helyi szinten a hatóságokkal tovább 
vívta küzdelmét egyháza és népe érdekében. Otthonmaradásának jelen­
tősége kétségbevonhatatlan. 1963 márciusában a vallásügyosztály elnö­
ke,  Dumitru Dogaru (a romániai Miklós Imre) provokatív módon fel­
szólítja Márton Áront, hogy anyagilag támogassa a békemozgalmat. A 
püspök válaszlevelében határozottan nemet mond a felkérésnek, mert 
„a katolikus egyház jelenlegi helyzete sem mondható békésnek.” Felso­
rolja a sérelmes pontokat, melyek a romániai katolikus egyház akkori 
helyzetéről árulkodnak: „a püspök szabad mozgásában korlátozva van; 
papok és hívek lelkiismereti kényszernek vannak kitéve; a papokat aka­
dályozzák egyik legsúlyosabb kötelességük teljesítésében, a hitoktatás­
ban; az iskolákban a növedékeket büntetik, ha hitoktatáson vagy az is­
tentiszteleteken részt vesznek;  a  felnőtteket ugyanezért  munkahelyei­
ken vonják felelősségre. Legutóbb egyházunk fejének, a római pápának 
ítélték oda a »Békéért és humanizmusért« c. nemzetközi békedíjat, de 
ha ugyancsak a Pápa levelet küld a mi címünkre, azt mi nem kapjuk 
meg, s hivatalos közlönyét is 1948-ban olvashattuk utoljára.” De, levelé­
ben nem áll meg a sérelmek sorjázásánál, hanem igazi vallásszabadság­
ról értekezik: „Mi úgy véljük, hogy a béke oszthatatlan, s erősen meg 
vagyunk győződve, hogy a békemozgalom és a népek békés együttélé­
sének magasztos eszméje jelentős mértékben közelebb jutna a megvaló­
suláshoz,  ha  szabadon  követnék  lelkiismeretük  szavát,  és  szabadon 
gyakorolhatnák vallási kötelességeiket azok az állampolgárok, akik is­
tenhithez ragaszkodnak”.70

68 GYULAFEHÉRVÁRI ÉRSEKI LEVÉLTÁR (GYÉL), Num. 1171–1962. 09. 29.
69 GYÉL, Num. 1225–1962. 10. 4.
70 Márton Áron 1963. március 20-án kelt levele Dumitru Dogaru elnökhöz, in GYÉL/ 

Márton Áron Múzeum dos. 27. sz. 13.



48 Marton József

A vallásügyosztály elnöke a levélváltás után alattomos úton kívánja 
Márton  Áron  tekintélyét  megtépázni.  1963.  szeptember  17-én  felkéri 
Francisc Augustin bukaresti kanonokot, hogy tegyen jelentést a Szent­
széknek Márton Áron püspök destruktív magatartásáról,  és ugyanak­
kor  hozza tudomására  a Vatikán illetékeseinek,  hogy amennyiben őt 
mint  bukaresti  főegyházmegye  kormányzóját  meghívják  a  zsinatra, 
megkapja a kiutazási engedélyt.

Dumitru Dogaru elnököt továbbra sem hagyja nyugton a gyulafehér­
vári püspöknek a rezsim irányában tanúsított passzív, de következete­
sen egyházhű magatartása. Augustin megbízását követően egy hónapra 
(1963. okt. 12.)  Dogaru a következőket írja jegyzetében: „Márton Áron 
obstrukcionista magatartásával akarja felhívni a nemzetközi vélemény 
figyelmét  a  romániai  katolikusok  helyzetére;  provokációjával  elindít 
egy olyan újságkampányt,  amely a romániai  katolikusokat negatívan 
befolyásolja, és pedig fokozza a katolikusok vallásos életét és a fiatalok 
katekizálását; nőni fog a katolikusok részvétele a vallásos megnyilvánu­
lásokon és a speciális zarándoklatokon”.71

Ugyanekkor a külügyminisztérium más álláspontot képvisel; a vallás­
ügyosztály elnökének álláspontjától eltérően azt latolgatják, hogy a ro­
mán kormány katolicizmussal szembeni merev magatartása hátrányos 
üzenetet hordoz külföld felé. Például  Gheorghe Macovescu miniszter­
helyettes levélben tárja fel a kialakult helyzetet, Josip Slipyj ukrán bíbo­
rossal példázódva, akit a szovjetek – a kibékülés gesztusaként – kien­
gedtek Rómába. De szerinte is a végső döntés meghozatala előtt a Vati­
kánnal  egy  nem  hivatalos  kapcsolatfelvételt  kellene  kezdeményezni, 
melyen pontosítanák a feltételeket a zsinaton való részvételhez.72

1964.  évben Bukarestnek  ismét  gondot  jelentett  a  Zsinat.  Giovanni 
Cicognani bíboros Márton Áronhoz címezve 1964. február 14-én meghí­
vót küldött Konrad Kernweis temesvári ordináriusnak. Márton püspök 
örömmel továbbítja Kernweis ordináriusnak a Szentszék levelét. Gratu­

71 ASSC. Notă din 12 octombrie 1963, s/Dumitru Dogaru; idézi BOZGAN, Cronica unui  
eşec previzibil, 143.

72 Dosar Consiliul de Ministri/1963–1964, George Macovescu către Dumitru Dogaru, 30  
octombrie 1963, f. 271. Idézi BOZGAN, Cronica unui eşec previzibil, 144.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 49

lál, hogy Őszentsége a folyamatban lévő zsinat szakértői közé választot­
ta, és peritus-i feladatához Isten segítségét kéri.73

Ezzel  egy  időben  az  állami  hatóságok  ismét  tapogatóznak Márton 
Áron hozzáállása felől:  vajon hajlandó lenne-e kiutazni a zsinatra? A 
gyulafehérvári  püspök  1964.  május 6-ai  levelében közölte  Dogaru el­
nökkel,  hogy ismételten visszautasítja a zsinati meghívást, arra hivat­
kozva, hogy „amíg egyházmegyéjéből 17 pap és 14 ferences pap börtön­
ben van, ő nem vehet részt a zsinaton”.74 Egy ügynöki (Bartha Ignác 
ügyvéd, 1963. okt. 10.) jelentésből egyértelműen kihámozhatjuk, hogy 
„a minisztérium jóváhagyta volna a püspök római utazását,  ha kéri.” 
Továbbá Márton Áron azt is tekintetbe vette, hogy „fiai [papjai] még 
mindig fogságban vannak”, és az esetleges római jelenlétével „a nagyvi­
lág felé a Romániában nem létező vallásszabadságot igazolta volna”.75

1964 nyarán a vallásügyosztály is magáévá tette a külügyminisztérium 
álláspontját.  Eldöntötték, hogy legalább egy római katolikus reprezen­
tánst kiengednek a II. Vatikáni Zsinatra, de a meghívott Konrad Kern­
weis ordinárius neve nem jöhet szóba.76 Ezzel a helyzet egyelőre blokko­
lódott. Cicognani bíboros újbóli próbálkozása diplomatikus: a meghívot­
tak  listáját  minden  egyházmegyére  kiterjeszti,  a  görög  katolikus 
főpapokat is beleértve. Meghívót kapnak a kommunista hatóságok előtt 
elfogadott és ellenszenves klerikusok egyaránt.77 A vallásügyosztály el­
nöke a Szentszék meghívottjai közül csak néhány személyt javasol a zsi­
nat  harmadik  ülésszakára.  Végül,  megfelelő  instrukciókkal  ellátva 
Francisc Augustin és Pakocs Károly kanonokoknak engedélyezik a római 

73 GYÉL, Num. 475–1964.
74 Dosar MAI, vol. II/1964, Informare din 1964, idézi Ovidiu BOZGAN, Cronica unui eşec  

previzibil, 144.
75 Dr. Bartha Ignác, a kolozsvári római katolikus Szent Mihály plébánia jogtanácso­

sa,  „Bărbosu”  álnév  alatt  tette  a  tájékoztató  jelentéseit;  l.  PUSKÁS LAJOS,  Más  jövőt  
álmodtam, Charta Kiadó, Sepsiszentgyörgy 2008, 91–92.

76 ASSC. Notă din 12 august 1964, s/Dumitru Dogaru; l.  BOZGAN, Cronica unui eşec  
previzibil, 145.

77 Márton Áron Gyulafehérvárról, Francisc Augustin Bukarestből, Petru Pleşca Iaşi-
ból, Szatmárról Czumbel Lajos szatmári ordinárius és Pakocs Károly kanonok, Kon­
rad Kernweis temesvári ordinárius, Schriffert Béla nagyváradi kanonok, Iuliu Hossu 
Szamosújvár-kolozsvári  gör.  kat.  püspök  (Căldăruşani-ban  kényszerlakhelyen), 
Alexandru Rusu máramarosi gör. kat. (börtönben meghalt már 1963-ban).



50 Marton József

utat (1964. okt. 15-én). A Vatikánban mindkettőjüket fogadja Agostino 
Casaroli,  a Külkapcsolatok kongregációjának altitkára. A tárgyaláson – 
Casaroli kezdeményezésére – szót ejtenek a romániai katolikus egyház 
helyzetéről,  különös tekintettel  Márton Áronra.  A két  katolikus pap a 
kormány által szuggerált álláspontot képviselte. A kihallgatásokon moto­
rikusan szajkózták:  Romániában vallásszabadság van,  a  hívek hitüket 
gyakorolhatják, a hitoktatást a papok szabadon végezhetik, a templomok 
és egyházi épületek jó állapotban vannak stb.78 Nyilván, hogy érveléseik­
kel nem győzték meg a Szentszék hivatalnokait, de szembesítették őket a 
Romániával esetleges diplomáciai felvétel nehézségeiről.

A következő évben (1965) az állami hatóságok nem gördítettek akadályt 
az általuk is favorizált zsinatra-kiutazó katolikus papok elé. A – bevett fel­
tételek mellett – Hosszú László nagyváradi vikárius és Petru Pleşca Iaşi-i 
egyházmegye kormányzója kapott engedélyt a zsinaton való részvételre. 
Hosszú  László  öt alkalommal  találkozott  Agostino  Casarolival,  és 
másokkal, többek között VI. Pál pápával (1966. jan. 12.) is. Ő is beszámolt 
a romániai katolikus egyház kielégítő helyzetéről, a hatóságok elvárásai­
nak megfelelően bizonyítva a „vallásszabadságot.” Védelmébe vette Petru 
Pleşca és Francisc Augustin papi méltóságokat, s a róluk formált vatikáni 
jellemzést rágalomnak  minősítette. Érvelései  nem  voltak  hiábavalóak. 
Petru Pleşca-t a román kormány hallgatólagos beleegyezésével és megelé­
gedésére VI. Pál pápa 1965. december 16-án püspökké szentelte.

De Hosszú vikárius egészen másképpen vélekedett Márton Áronról. 
Megítélése szerint Márton Áron szolgálata semmi jót nem jelent a romá­
niai katolikus egyháznak, mivel a hatóságok szemében nagy szálka, és 
őmiatta  kerül  hátrányba  a  katolicizmus.  Okosabb  lenne,  ha  a  pápa 
nyugdíjazná a gyulafehérvári  püspököt,  és  helyette  a püspöki  széket 
más nyerné el.79

Hosszú László római nyilatkozataival  eleget tett  a  vallásügyosztály 
által diktált kérelmeknek és elvárásoknak. A későbbi fejleményekből is 
megállapítható,  hogy  római  szolgálatát  Bukarestben  megelégedve 

78 ASSC.  Raport despre  călătoria la  Roma a Monseniorilor  Francisc Augustin  si  Carol  
Pakocs, s/Francisc Augustin; l. BOZGAN, Cronica unui eşec previzibil, 146–147.

79 Arhivele  Secretariatului  de  Stat  pentru  Culte  (ASSC),  Dosar  personal  Ladislau  
Hosszu. Notă din 22 ianuarie 1966; idézi BOZGAN, Cronica unui eşec previzibil, 153.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 51

nyugtázták.  Egyházmegyéjének  kormányzását  zökkenőmentesen  –  a 
hatóságok elvárásainak megfelelően – végezhette, nem gördítettek elébe 
akadályt, mint a „rebellis” Márton Áron püspök elé.

*

Márton Áron „nem fogadta el a római utazás lehetőségét” – olvashatjuk 
Fejérdy András Magyarország és a II. Vatikáni Zsinat 1959–1965. c. köny­
vében.80 De a zsinatot székhelyéről figyelmesen követte, tanítását magá­
évá tette és intézkedéseit végrehajtotta. Egyházmegyéjében igazi zsinati 
hangulatot teremtett a zsinat befejezése alkalmából kiadott körlevelével. 
Szándéka az volt, hogy a zsinat ünnepélyes bezárását megelőző három 
nap lelkipásztorok és hívek együtt kérjék a Szentlélek segítségét a zsina­
ti határozatok végrehajtásához. Előírta: december 8-án, az ünnepélyes 
szentmisén  prédikáció  szóljon  a  zsinat  munkájáról  és  jelentőségéről, 
„buzdítva a híveket, hogy a határozatok végrehajtásában támogassák az 
egyházi elöljárókat, főleg azzal, hogy igaz keresztény életre törekszenek 
az evangélium szellemében”.

Márton püspök kifejezetten értékelte a zsinatot.  Körleveléből olvas­
hatjuk:

„A zsinat az isteni tanítás számos pontjának a megvilágításával, 
vallásgyakorlati  és fegyelmi bölcs intézkedéseivel,  ünnepélyes ál­
lásfoglalásaival és nyilatkozataival az egyházi és vallási élet meg­
újulását indította el, de hozzájárul az emberi értékek védelméhez, 
az emberi problémák megfelelő megoldásához is az evangélium fé­
nyében”.81

Ő maga a zsinat záróünnepségével egy időben a gyulafehérvári székes­
egyházban  szentmisét  celebrált.  Szentbeszédében  ismertette  a  zsinat 
munkálatait és főbb okmányait. Szerinte „az Egyház tudomásul vette az 

80 Klempa Sándor veszprémi apostoli kormányzónak 1965-ben – az ügynökjelenté­
sek alapján – amikor megkérdezte Márton Áront, hogy miért nem megy a zsinatra, 
többek között ezeket mondta: „Mert ott csak rosszat tudnék mondani önökről.”;  l. 
FEJÉRDY ANDRÁS, Magyarország és a II. Vatikáni Zsinat 1959–1965.  Társadalmi és művelő­
déstörténeti tanulmányok, Budapest 2011, 144.

81 GYÉL, Num. 2185–1965.



52 Marton József

adott történelmi helyzetet, és bátran a zsinat napirendjére tűzte a legsú­
lyosabb és legkényesebb kérdéseket. Sorra vette és imponáló őszinte­
séggel, nem egyszer éles önbírálattal boncolgatta azokat, és tiszteletet-
parancsoló  felelősségtudattal  hozta  meg  határozatait…”  Érdemes  to­
vább idézni a püspök ünnepi beszédéből, mert gondolataiból megálla­
píthatjuk, hogy Márton Áron együtt lélegzett a zsinati atyákkal: a zsinat 
„munkája közben egyik szemét a világra függesztette, a másikkal pedig 
Krisztusra figyelt, hogy csak azt mondja és tegye, amit isteni Alapítója 
vár az Egyháztól. Az Egyház meg akar újulni, olyan értelemben, hogy 
minél jobban megértse a világot. Közelebb akar jutni a világhoz, nem 
azért,  hogy hozzá hasonuljon,  hanem azért,  hogy közelről  és  a  világ 
nyelvén  mondhassa  a  világ  fülébe  Krisztus  igazságait.  Mozgósítani 
akarja az erőit, minden erejét, hogy a saját életében felragyogtassa, és 
célja-vesztett világnak megmutassa az örök eszményt, Jézus Krisztus ar­
cát. Nem uralkodni akar, hanem szolgálni…” Beszédének végén megál­
lapítja: „A zsinat munkáját befejezte. Most következik a végrehajtás, a 
határozatok valóra váltása, az Egyház missziójának teljesítése a mai vi­
lágban. Kezdjük a végrehajtást magunkon”.82

*

Romániában, s ezen belül Erdélyben a zsinati határozatok végrehajtása 
viszont számos akadályba ütközött. Az állami hatóságok rosszallóan néz­
ték a zsinat által szorgalmazott elveket. A vallásügyosztály megítélése 
szerint „a zsinat munkálatainak során egyre világosabbá vált,  hogy a 
Vatikán megőrizni kívánja a hagyományos centralista és kizárólagos jel­
legét.”83 Ugyanakkor a zsinati okmányokból a Vatikánnak azt a törekvé­
sét olvasták ki, „hogy egyre hangsúlyozottabb spirituális hatást kíván 
gyakorolni az egész társadalomra”, és erősíteni akarja a vallási életet. A 
liturgikus megújulást a „hívek mozgósításának”, a prédikációk szorgal­
mazását pedig a „keresztények felvértezésének” minősítették. A világiak  

82 GYÉL/  Márton Áron Múzeum, dos.  16.  sz.  3;  közzétéve:  Márton Áron írssai  és  
beszédei II. kt. (szerk. Marton J.) Gyulafehérvár 1997, 91–92.

83 ASSC,  Acţiuni  organizate  de  peste  hotare  având  ca  obiectiv  intensificarea  vieţii  
religioase în ţara noastră, 1966; idézi BOZGAN, Cronica unui eşec previzibil, 244.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 53

apostolkodásáról (AA) szóló határozatban prozelitizmusra való biztatást 
véltek felfedezni. Szerintük az  Apostolicam actuositatem „nemcsak a ró­
mai katolikus hívek vonzásának terve, hanem egy átfogó és apróléko­
san előkészített program a római katolikus egyház nagyobb befolyásá­
nak érvényesítésére, mely világosan megfogalmazza a materializmussal 
és az új társadalmi renddel szembeni ellenségeskedését; és misztifikálva 
a dolgokat azt állítja: egyedül a vallási ideológia felel meg a társadalmi 
jólétnek és fejlődésnek”.84

A vallásszabadságról  szóló  határozat  (Dignitatis  humanae)  kapcsán a 
vallásügyosztály elemzői azt írták: „a római katolikus egyház nemcsak 
vallási téren követeli magának a felsőbbséget, hanem társadalmi szinten 
is; követelésekkel lép fel az államokkal szemben, például hogy támogas­
sák a vallásszabadságot és segítsék elő a katolikus egyház küldetését”.85

A jelentések arról is beszámolnak, hogy a vallásügyosztály által foga­
natosított intézkedések sikerrel fogják megakadályozni a zsinat határo­
zatainak gyakorlatba ültetését, elsősorban azokét, amelyek ellenkeznek 
az állam felekezeti politikájával.86

Az állami hatóságok gáncsoskodása mellett akadálynak tekinthető to­
vábbá, hogy a zsinati dokumentumok később jutottak el az erdélyi klé­
rushoz, a laikusokról nem is beszélve. De, minden nehézség ellenére a II. 
Vatikáni Zsinat az erdélyi egyházmegyékben nem maradt tabutéma. Ál­
lami szinten is következményekkel járt. A rezsim engedett merevségé­
ből. A Rómába kijutó papokon keresztül a külügyminisztérium és a val­
lásügyosztály felvette a diplomáciai kapcsolatot a Vatikánnal. De a két 
évtizedet kitevő tárgyalások igen csekély eredménnyel végződtek. A ro­
mániai katolikus egyház továbbra is ex lex állapotban működött 1990-ig.

*

84 ASSC, Noile tendinţe ale Vaticanului de intensificare a vieţii religioase; l. BOZGAN, i. m. 
245.

85 ASSC, Dosar Consiliul de Miniştri, II/1867, Noţă informativă din 22 aprilie 1966; idézi 
BOZGAN, uo.

86 ASSC,  Acţiuni  organizate  de  peste  hotare  având  ca  obiectiv  intensificarea  vieţii  
religioase în ţara noastră, 1966; l. BOZGAN, i. m. 244.



54 Marton József

1965-ben Románia vezetésében jelentős változás történt:  március 19-én 
meghalt  Gheorghe Gheorghiu Dej,  és a Román Munkáspárt (júl. 24-től 
Román Kommunista Párt) Központi Bizottság tagjai Nicolae Ceauşescu-t 
főtitkárává s az Államtanács elnökévé választották. A katolikus egyház 
felé a pozitív váltás egyelőre váratott magára. A Minisztertanács eldön­
tötte (1965. május 3.): nem kezdeményez tárgyalásokat a Vatikánnal, de 
árgus szemmel figyelte a vatikáni eseményeket.87 Két év múlva a Kor­
mány egészen ellentétes lépések megtételére határozta el magát, a Vati­
kánnal  való kapcsolatfelvétel  mellett  foglal  állást  (1967. május  24.).  A 
Szentszék részéről a fő kezdeményező Agostino Casaroli volt, aki a ró­
mai román  nagykövetnek nagy ígéreteket tett.  Többek között késznek 
mutatkozott arra, hogy az elkezdődő párbeszéd diszkrét, személyes és 
nem hivatalos lesz.88 Ennek következtében a Minisztertanács (1967. jún. 
22.) jóváhagyta a nem hivatalos és bizalmas kapcsolatok kiépítését a Vati­
kánnal.

Úgy tűnt, hogy a katolikus egyház helyzete jóra fordul, és a dolgok jó 
irányba felgyorsulnak.

1968. január 24-én Ion Gheorghe Maurer miniszterelnököt és Corneliu 
Mănescu külügyminisztert kihallgatáson fogadja a pápa.89

Márton Áron püspököt feloldják házi fogságának kötelezettsége alól,90 

visszanyeri szabad mozgását.91 

87 A döntést megelőzte a szalvatoriánus rendfőnök látogatása Romániában, aki a 
Vatikán tárgyalásai szándékát közvetítette a hatóságok felé. Erre reagálva a Külügy­
minisztérium és a Vallásügyi Osztály kifejtette, hogy Románia nem írhat alá semmi­
lyen egyezményt a Vatikánnal, mert azzal a katolikus egyház kedvező helyzetbe ke­
rülne;  l.  AMAER,  Vatican 220/1965,  Notă  a  Ministerului  Afacerilor  Externe  şi  a  
Departamentului Cultelor, 27 aprilie 1965; idézi BOZGAN, i. m. 248.

88 ASSC, Dosar 1967, Notă de propuneri, 24 mai 1967, s/ George Macovescu, f. 300–304; 
l. BOZGAN, i. m. 248–249.

89 BOZGAN, i. m. 262.
90 Márton Áron 1967. december 16-án kelt körlevelében ismerteti a papsággal, hogy 

a Kormány 1967. november 22-én visszavonta az 1957. június 6-án kiadott rendelke­
zését; l. GYÉL, Num. 2580–1967.

91 A Szentszék és a román kormány közeledését,  s ezzel párhuzamosan Márton 
Áron szabad mozgását eredményezte Franz König bíboros romániai látogatása. A bé­
csi érsek-bíboros Iustinian pátriárka meghívását azzal a feltétellel fogadta el, ha talál­
kozhat Márton Áron püspökkel.  A látogatás jelentőségének utólagos méltatását ld. 



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 55

1968. október 29-én megérkezik Romániába az első szentszéki diplo­
máciai  küldöttség:  Giovanni  Cheli  államtitkár  Petru Tocănel moldvai 
származású minorita szerzetes (a Legfőbb Törvényszék tanácsosa) kísé­
retében.92 A megbeszéléseken a vallásügyosztály elnöke a katolikus egy­
ház szervezeti és működési szabályzatát szorgalmazta, felkínálva annak 
lehetőségét,  hogy megszerkesztésénél  a  szentszéki  illetékesek  együtt­
működhetnek a helyi egyházi vezetőkkel.93

A magas szinten elkezdett tárgyalások nem hoztak megnyugvást a ro­
mániai katolikusok számára. A Kormány 1970. júl. 13-án kiadott  szabá­
lyozó iratával a vallásügyosztályt túlzott hatáskörrel ruházta fel,94 növel­
ve annak önkényeskedését és az egyházak kiszolgáltatottságát. Ebben a 
„húzd meg és erezd meg” kormánypolitikában a vallásügyosztály egy­
házi kérdésekben több alkalommal a külügyminisztérium fölé kereke­
dik. Amikor (1970) például a Külügyminisztérium újra javasolja a Vati­

még  MARTON JÓZSEF,  Franz König bíboros dicsérete (a  Babeş–Bolyai Tudományegyetem 
Római Katolikus Teológiai Kara dékánjának laudációja a bíboros díszdoktorrá avatá­
sán); in Keresztény Szó 4/2004, 16–18.

92 1968-ban Cheli kétszer találkozott Márton Áronnal (nov. 1-jén és 5-én).
93 A látogatásról ld. BOZGAN, i. m. 261–270. Cheli még kétszer volt Romániában, 1969 

márciusában és 1970 augusztusában; l. uo. 271–272.
94 „Felügyeli és ellenőrzi a felekezetek egész tevékenységét, javasolja a Miniszterta­

nácsnak az új püspökségek létrehozását és jóváhagyja azok behatárolását, engedélye­
zi a felekezetek szervezeteinek és részeinek (egy plébánia egyszerű létrehozását is), 
engedélyezi a szerzetesi intézmények létrehozását, a Minisztertanácsnak elismerésre 
javasolja a felekezetek elöljáróit és a püspökségek vezetőit, elismeri a vezető szerve­
ket és az egyházi méltóságokat (vikáriusok, tanácsosok, esperesek stb.), a klérusba 
lépő személyeknek megadja a működési engedélyt, jóváhagyja a teológiai iskolák lét­
rehozását és a tanárok működését, felülvigyázza és ellenőrzi a felekezetek közti kap­
csolatokat, biztosítja a törvény betartását a felekezeteknek külfölddel való kapcsolat­
tartása terén, megoldja a fizetési gondokat, ellenőrzi a felekezetek ellátását, döntése­
ket  hoz  a  történelmi  emlékművek,  a  történelmi  és  művészi  értékkel  rendelkező 
kegytárgyak és a levéltárak megőrzésére, jóváhagyja adományok fogadását, biztosítja 
a kapcsolatot a felekezetek és az állam helyi valamint központi szerveivel (mindez az 
5-ös pontban); kérhet a felekezetektől bármilyen információkat és adatokat, amelyek­
re szüksége van feladatköre betöltéséhez (6.); felfüggesztheti a felekezet bármely kör­
levelét, előírását, szabályzatát, amely egyenes módon vagy hatásaiban ellentmond a 
törvényeknek vagy a statútumoknak, és kötelező útmutatásokat ad a törvénybe lé­
péshez (7.); l. BOZGAN, i. m. 13–15.



56 Marton József

kánnal való kapcsolatfelvételt (hivatkozva az 1970. évi árvízkor nyújtott 
vatikáni 120 ezer USD segélyre is), a kezdeményezést a vallásügyosz­
tály megakadályozza.95 S ugyanekkor engedélyezik Márton Áron püs­
pök Rómába való utazásait (1969. okt. 11–28 között a püspöki szinódu­
son, 1970. febr. 24. – márc. 6. között ismét Rómába látogat). A gyulafe­
hérvári püspök 1970-ben kérte először VI. Páltól a felmentését. A pápa 
ezt a kérését elutasítja (ezt követően még ötször!), de eleget tesz a másik 
kérésének: hajlandó segédpüspököt kinevezni utódlási joggal.96 

Közben a kommunista rezsim részéről újabb szigorítások lépnek élet­
be, éspedig Nicolae Ceauşescu intézkedésjavaslatai a politikai-ideológiai te­
vékenység javítására, a párttagok és a dolgozók marxista-leninista nevelésére 
(1971. júl. 6.), és rendelkezései az ideológiai, tanulmányi és kulturális in­
tézményekre vonatkozóan (júl. 15.). Mindezek az ateista propaganda ki­
bővítését szolgálták.97

1973-ban mégis úgy tűnt, hogy előrelépés történik a Vatikán és a ro­
mán Kormány kapcsolatában. VI. Pál pápa kihallgatáson fogadta Nico­
lae Ceauşescut (május 26.). De a román pártfőtitkár által képviselt állás­
pont (lezártnak tekinti a román görög katolikus kérdést, és a római ka­
tolikusok  helyzete  az  állam  által  is  elfogadott  statútummal 
rendezhető)98 a Szentszék részéről elfogadhatatlan volt és maradt mind­
végig. A következő években elkezdődött megbeszéléseken a román dip­
lomaták a Ceauşescu-i állásponttól nem térnek el, s ezért Jan Bukovsky 
kíséretében Luigi Poggi a keleti  országokban sajátos ügyekkel megbí­
zott nuncius romániai tárgyalásai (1973. nov. 24–27.),99 (1975. jan.  11–
25.),100 (1976. okt.  8–19.) eredménytelenül végződtek. 1976-ban csupán 
két kisebb engedményt könyvelhetett el a romániai katolikusság: római 

95 L. BOZGAN; i. m. 254–256.
96 A püspök hatszor próbálkozott lemondással, míg végül a Szentszék elfogadta. Ja­

kubinyi  György érsek szerint,  Márton Áron élete  végén már nem tudta követni  a 
Szentszék  Ostpolitik-ját,  de  mindig  engedelmes  maradt  hozzá;  l.  JAKUBINYI GYÖRGY, 
Márton Áron püspök és a Szentszék, in Keresztény Szó, 9/2005, 3–4.

97 Ezek az intézkedések is közrejátszottak abban, hogy 1968–1978 között a katoliku­
sok aránya az országban 6,5%-ról 6%-ra csökkent. A DC vizsgálata alapján BOZGAN, i. 
m. 73.

98 L. BOZGAN, i. m. 282.
99 Poggi első látogatásáról l. BOZGAN, i. m. 283–287.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 57

tanulmányi utak engedélyezését és az Acta Apostolicae Sedis valamint az 
Osservatore Romano behozatalának jogát.101

Újabb diplomáciai látogatásra 1977 júliusában (4–16.) került sor. Ez al­
kalommal a vatikáni küldöttek ígéretet kapnak, hogy a statútum elké­
szülése után a Szentatya kinevezheti az új püspököket.102 Ezért az 1977-
es (október 5–12.; december 20.),103 1978-as (június 24–30.) és 1979-es (jú­
lius 9.)104 megbeszélések a romániai katolikus egyház statútumáról szól­
tak. De Poggiék hiába mentek el a legvégsőkig, a vallásügyosztály alap­
elvéből nem engedett: tudniillik hogy a katolikus egyház működését az 
állami törvényekkel összhangban kell szabályozni.105 Tehát nem szüle­
tett meg a katolikus egyház szervezeti és működési szabályzata, de a bi­
zonytalan helyzetben mégis a II. Vatikáni Zsinat határozatai Erdélyben 
ismertté váltak, azoknak szellemiségét és tanítását a papság magáévá 
tette, s még ha késve is, a zsinati határozatok és intézkedések megvaló­
sultak.

*

A zsinat rendelkezéseinek végrehajtásában meghatározó szerepet a fő­
pásztorok játszottak: Márton Áron és dr. Jakab Antal. Márton Áron te­
metésén Jakab Antal püspök jogosan mondhatta: Márton Áron „vállalta 
és odaadással teljesítette azokat a feladatokat, amelyeket időközben a II. 
vatikáni zsinat (Christus Dominus) a püspöknek előír: az egyetemes Egy­
ház gondjaiban való részvétel, saját egyházmegyéjében a tanítás, a hí­
vek megszentelése és kormányzása. Féltő gonddal őrizte a hit és az Egy­
ház egységét, annak fegyelmét.  A zsinat kívánsága szerint korszerűen 
hirdette a mai embernek az örök és változatlan krisztusi tanítást. Külö­

100 ASSC, Dosar vizita lui Luiggi Poggi şi John Bukovsky, 11–25 ianuarie 1975 alapján l. 
BOZGAN, i. m. 292–302. 

101 ASSC, Dosar vizita delegaţiei Vaticanului 8-19 octombrie 1976, BOZGAN, i. m. 302–321. 
102 L. BOZGAN, i. m. 311–321.
103 A dokumentum szövegét l. BOZGAN, i. m. 405–411.
104A  dokumentum  szövegét,  valamint  a  román  fél  hozzáfűzött  észrevételeit  l. 

BOZGAN, i. m. 411–426.
105 A Departament által a Minisztertanácsnak 1980. december 6-án átadott dokumen­

tumot l. uo. 426–433.



58 Marton József

nös érzékkel áldotta meg Isten, hogy rámutasson, mennyire megfelel ez 
a tanítás a mai kor legmagasabb igényeinek és józan belátásának”.106

Márton Áron különösen két zsinati okmányt kedvelt és népszerűsí­
tett: az Egyházról szóló dogmatikus konstitúciót (LG) és az Egyház a 
mai világban lelkipásztori konstitúciót (GS). Mindkettőt magyar nyelv­
re fordította és a kispapoknak tartott előadásain ismertette és kommen­
tálta. Utóbbiból vaskos jegyzet született. De nem állt meg ezeknél, szá­
mára mindegyik zsinati okmány fontos volt. Elég csak a prédikációiba, 
az 1965 után elmondott papszentelési és bérmálási beszédeibe belefor­
gatnunk, rájöhetünk arra, hogy mennyire elkötelezettje volt a zsinatnak. 

A zsinat befejezését követő évben, amikor VI. Pál pápa meghirdette a 
rendkívüli jubileumi esztendőt (1966. jan. 1. – máj. 29.), Márton püspök 
lelkesen csatlakozott a Szentatya kezdeményezéséhez. A jubileumi év 
kettős célját a következőképpen összegezte: egyrészt,  „hogy hálát ad­
junk a zsinat alkalmával elért eredményekért, különösen pedig a szelle­
mi és lelki megújulásnak azért az egyetemes vágyáért, mely a zsinat, és 
a  vele  kapcsolatos  események  hatása  alatt  az  egész  egyházban 
érezhető”; másrészt „hogy az egyház minden tagja, papok és hívek, fel­
készüljenek a zsinati határozatok végrehajtására azáltal, hogy a zsinati 
határozatokat megismerik, és a zsinat legfőbb célkitűzését, a lelki és er­
kölcsi megújulást elkezdik önmagukon”.107

A papnevelést az Optatam totius papképzésről szóló zsinati határozat 
szellemében kívánta továbbvinni. 1968-ban új szabályzatot adott a Pap­
neveldének, bevezetve minden tantárgy anyanyelven való oktatását. A 
tanári kart megbízta, hogy a dekrétum elveinek megfelelően dolgozza 
ki azok konkrét alkalmazását.108 Ugyancsak 1968-ban a püspök körlevél­
ben tudatja a papsággal, hogy Szentséges Atyánk ezt az évet a hit évének  
nyilvánította. S mivel „az Egyház megújulása és a hívek megszentelése 
nagyrészt a papságtól függ, azért a zsinat nyomatékosan figyelmezteti 
és ösztönzi a papokat igazi életszentségre és szilárd erényességre”.109 A 

106 JAKAB Antal; Márton Áron püspök halála, in Istenem és mindenem. Száz éve született  
Jakab Antal, SZIT–Verbum, Budapest–Kolozsvár 2009. 54.

107 GYÉL, Num. 150–1966. 
108 GYÉL, Num. 1639–1968.
109 GYÉL, Num. 530–1968.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 59

gyulafehérvári Hittudományi Főiskolán már 1965-től elkezdik a zsinati 
dokumentumok feldolgozását.110

A zsinat által elindított megújulás a világegyházban zavaró tüneteket 
is előidézett. Ezek megelőzése érdekében a püspök 1971-ben papjainak 
tudomására hozza VI. Pál pápa az Egyház Püspökeihez intézett apostoli 
levelét. A Szentatya aggodalmaihoz csatlakozik, és kéri papjait:  őrizzék  
gondosan  mind a maguk, mind a gondjaikra bízott hívek hitének tisztaságát. 
Mert  „ma elég sokan vannak az írástudók között,  akik minden áron 
újat, meglepőt, sőt meghökkentőt akarnak mondani, és mondanak is. A 
profitra  éhes  kiadóvállalatok  és  szenzációt  vadászó  tömegtájékoztató 
szolgálatok,  s még katolikus cégér alatt  megjelenő sajtóorgánumok is 
felkapják ezeket, és terjesztik. T. Testvéreim fogadjátok kritikával és sok 
fenntartással az ilyen közleményeket vagy könyveket”.111

Az egészséges újítástól a püspök és az egyházmegyéje nem zárkózott 
el. Már 1964-ben, amikor csak cikkek és híradások alapján szerzett tudo­
mást  VI.  Pál  Sacram  Liturgicam kezdetű  motu  proprio-járól,  mellyel  a 
Sacrosanctum Concilium konstitúció egyes határozatainak végrehajtását 
szorgalmazza, az erdélyi egyházmegyék ordináriusaihoz fordult és in­
dítványozott egy egyházmegye-közi liturgikus bizottság felállítását. En­
nek feladata lett volna: a konstitúció és a  motu proprio intézkedéseinek 
gondos tanulmányozása, valamint az idők folyamán az egyházmegyék­
ben kialakult sajátos szokások anyagának összegyűjtése abból a célból, 
hogy az anyanyelvi Rituálék szerkesztésénél esetleg felhasználhatóak le­
gyenek.112 S amikor aktuálissá vált a szentmise új rendjének bevezetése 
és  lehetősége  (mert  a  misekönyveket  Magyarországról  vámmentesen 
hozhatták be) előbb a liturgikus tér kialakítását írta elő, majd 1971. nov. 
1-től az anyanyelvű misézésnek a bevezetését. A magyar nyelvű mise­
könyv szövegében módosításokat eszközölt. Hűségesen ragaszkodva a 
latin szöveghez, előírta, hogy a „te” szócska helyett az „aki” kerüljön az 
Agnus Dei magyar változatába – Isten Báránya, aki elveszed a világ bű­
neit –, s a Gloria-ban is, ahol ez a mondat előfordul. Az „e” hangzók hal­

110 PETER JÄGER, Hatvanas  évek  a  Gyulafehérvári  Teológián,  in  Seminarium Incarnatae  
Sapientiae. Jubileumi emlékkönyv, Gyulafehérvár 2003, 57.

111 GYÉL, Num. 492–1971.
112 GYÉL, Num. 1048–1964.



60 Marton József

mozása miatt a végső áldáskor „Áldjon meg benneteket” helyett „Áld­
jon meg titeket”, és az elbocsátáskor „A szentmise-áldozat véget ért. Jár­
jatok békével” formát írja elő, mert a „szentmise” szó nem fejezi ki, amit 
a pap és a hívek végeztek: az áldozatot. Az instrukció legvégén olvasha­
tó: „Az áldoztatás eddigi módját megtartjuk változatlanul, vagyis: az ál­
dozó térdel, és a pap a szentostyát az áldozó nyelvére helyezi”.113

A szentségek új szertartásának bevezetése Erdélyben is a magyaror­
szági püspöki kar intézkedései szerint történtek. Különben a gyulafe­
hérvári  egyházmegyében azért  sem volt  annyira sürgős a szentségek 
szertartásának mielőbbi bevezetése, mert a házasságkötést, a kereszte­
lést, a szentkenet kiszolgáltatását, a temetési szertartást régóta magyar 
nyelven végezték. A gyulafehérvári püspökség átvette a magyarországi 
szertartásokat, kivéve a temetésit, melybe a régi helyi hagyományokat 
is bevette. Erdélyi sajátosságra vall, hogy a püspök utasításaiban meg­
engedi, hogy ha a más vallású halott lelkésze nem lehet jelen, de tud 
róla, a katolikus pap elvégezheti a katolikus szertartást vagy annak ré­
szeit. Továbbá: másvallású temetésen katolikus pap, vagy katolikus te­
metésen másvallású lelkész mondhat beszédet, amit imával fejezhet be, 
de liturgikus öltözék és egyházi szertartás nélkül. Másvallású halotta­
kért, katolikus hozzátartozók kérésére, szentmise is végezhető. De a hi­
tét elhagyó katolikusnak vagy azok számára, akik életükben az egyház­
zal szemben ellenséges magatartást tanúsítottak, egyházi végtisztesség 
semmilyen formában nem adható.114

Az 1973-ban újjászerveződött papi koronagyűlések – évente négyszer 
– jó alkalomul szolgáltak a zsinati határozatok ismertetésére és a püspö­
ki  rendelkezések  megbeszélésére.115 Hasonlóképpen  a  káplánvizsgák 
módosításával, 1978-tól – a zsinat rendelkezéseire hivatkozva (OT 22, 
PO 19) – elrendeli a püspök a papság újszerű továbbképzését. A tovább­
képzőt – öt éves beosztással – kötelezővé tette a fiatal papok számára, 
amelybe viszont az idősebb papok is belekapcsolódhatnak.

Összegzésként: a körülményeket is beleszámítva, állíthatjuk, hogy a 
zsinat nem hagyta érintetlenül az erdélyi egyházmegyéket. A szobafog­

113 GYÉL, Num. 750–1971.
114 GYÉL, Num. 23–1978; Num. 210–1978.
115 GYÉL, Num. 1510–1973.



A II. Vatikáni Zsinat és a Római Katolikus Egyház… 61

ságra kényszerített gyulafehérvári püspököt mozgásában igen, de szó­
lásában nem tudták teljesen elhallgattatni. Tárgyalófél maradt mindvé­
gig. Intézkedéseit megfontoltan, az egyházát és népét ért sérelmek miat­
ti  tiltakozásait oly bölcsen hozta meg, hogy azokba a hatóságok nem 
köthettek bele. Segédpüspökével és egyben utódával, dr. Jakab Antallal 
együtt a szó nemesebb értelmében a zsinat emberei voltak. Példájukkal 
hatottak az erdélyi papokra és hívekre egyaránt.



LUKÁCS LÁSZLÓ:

Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat
ekkléziológiája

Az Egyház  kétezer  éves  történetében is  páratlan  XVI.  Benedek pápa 
életútja.  Az nem annyira  szokatlan,  hogy egy teológus professzorból 
püspök, majd egy fontos vatikáni hivatal vezetője, végül pápa lesz. Az 
azonban különleges, ahogyan pályája összefonódott a II. Vatikáni Zsi­
nattal. Talán csak a 4. században élt Nagy Szent Atanáz élete és tevé­
kenysége kapcsolódott össze ennyire szorosan egy egyetemes zsinattal. 
Érdekes a párhuzam: Atanáz még nem volt harminc éves, amikor – dia­
kónusként, püspökének titkáraként – már jelentős szerepet játszott az 
első egyetemes zsinaton, Nikaiában, 325-ben. Élete ettől kezdve összefo­
nódott  az Egyház Krisztus-hitének védelmezésével  a zsinat szellemé­
ben: 45 éves püspöki szolgálata alatt Alexandria érsekeként éppen úgy, 
mint száműzetései idején. – Joseph Ratzinger is alig volt még harminc 
éves, amikor – szinte véletlenül – meghívást kapott a II. Vatikáni Zsinat­
ra teológus szakértőként. Neve igazában a zsinat munkája során vált is­
mertté, amikor a nála jóval idősebb, nagynevű teológusokkal és püspö­
kökkel együtt vállvetve dolgozott azért, hogy a zsinat valóban az Egy­
ház megújulását  szolgálja.  Az azóta eltelt  ötven év során aztán neve 
elválaszthatatlanul  összefonódott  a  zsinattal:  kezdetben teológusként, 
majd a Hittani Kongregáció prefektusaként, végül pedig pápaként. 

Ratzingernek – kritikusai szerint – nincs olyan karakterisztikus teoló­
giai  rendszere,  mint  például  Hans  Urs von Balthasarnak,  nem olyan 
eredeti teológus egyéniség, mint Karl Rahner, valójában csupán egyet­
len  monográfiát  írt,  az  Eszkatológiát.  Senki  sem  tagadhatja  azonban, 
hogy az elmúlt évtizedek egyik legtermékenyebb és legnagyobb tekin­



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 63

télynek örvendő teológusa,116 aki szinte egész munkássága során egy­
háztani kérdésekkel foglalkozott. Különös egybeesés, hogy a II. Vatiká­
ni Zsinat tanításának középpontjában az Egyház, annak megújítása áll, 
a zsinat koronatanúja pedig szintén az egyháztannal foglalkozik szinte 
egész életében. Így elmondható, hogy a zsinat ekkléziológiáját legjob­
ban Ratzinger teológiáján keresztül ismerhetjük meg, Ratzinger teológi­
ája pedig nem érthető a zsinat ekkléziológiája nélkül. 

A legaprólékosabb munkával sem lehet összegyűjteni azokat a szava­
kat,  szövegrészeket,  amelyek  a  zsinati  szövegekben szó  szerint  tőle 
származnak.  Amikor  erről  kérdezték,  elhárította  a választ,  mondván, 
hogy a dokumentumok közös munkával születtek. „Közös munkában 
érlelődött  ki  egy-egy  kijelentés,  amelyben  az  egész  lényegesen több, 
mint  az  egyes  részek,  és  az  egyes  részek  sajátosságai  elmerültek  az 
egésznek mindent felülmúló dinamikájában.”117 

Ez persze nem jelenti azt,  hogy nem voltak mások, akik jóval több 
szöveg  megírásával  járultak  hozzá  a  dokumentumokhoz,  mint  akár 
Gérard Philips, vagy akik eredetibb módon és nagyobb hatással járultak 
hozzá a zsinati ekkléziológiához, talán leginkább Henri de Lubac. Két­
ségtelen viszont, hogy a zsinati ekkléziológia immár 50 éves recepciójá­
nak nincs még egy hozzá mérhető egyénisége. Ebből persze az is követ­
kezik, hogy a zsinat értelmezése körül keletkezett legkülönfélébb – és 
némi leegyszerűsítéssel szólva két irányban polarizálódott – nézetek őt 
is érintik: maga is immár ötven éve folyamatosan küzd a zsinati ekklé­

116 Egy 2002-ben készült  bibliográfiai összeállítás  86 könyvét sorolja fel, tudomá­
nyos  cikkeinek,  tanulmányainak  száma  ekkor  már  több  százra  tehető;  vö.  JOSEPH 
CARDINAL RATZINGER, Weggemeinschaft des Glaubens (a későbbiekben: WG), Sankt-Ulrich, 
Augsburg 2002, 261 sköv.

117 Joseph Ratzinger előszava THOMAS WEILER, Volk Gottes – Leib Christi című könyvé­
hez, Grünewald, Mainz 1997. (a későbbiekben TW) XIII; vö. MAXIMILIAN HEINRICH HEIM, 
Joseph Ratzinger – Kirchliche Existenz und existentielle Theologie, Frankfurt 2005 (a későb­
biekben: Heim), 160. – PETER SEEWALD, A föld sója című riportkötetében így szól Ratzin­
gerhez: „Az Ön hatása nélkül a zsinat reformjai elképzelhetetlenek” – Ratzinger elhá­
rítja a bókot: „Úgy érzem, túlértékel engem.”; JOSEPH RATZINGER, A föld sója. Keresztény­
ség és katolikus egyház az ezredfordulón,  SZIT, Budapest 2005 (Az eredeti könyv 1995-
ben jelent meg.), 58.



64 Lukács László

ziológia helyes értelmezéséért, viszont őt is ismételten érik támadások 
mindkét irányból. 

Tekintsük át először az ekkléziológia alakulását a zsinat előtti évtize­
dekben, majd a zsinaton kikristályosodott doktrínát, végül a fontosabb 
ekkléziológiai kérdések alakulását a zsinat óta.

I. Az ekkléziológia alakulása a zsinat előtt

Az Egyházról a középkor folyamán nem született önálló traktátus. A re­
formáció  nyomán  általánossá  vált  a  Trentói  Zsinat,  majd  Bellarmin 
meghatározása. Ezek szembeszálltak azokkal a reformátori nézetekkel, 
amelyek az Egyházat csupán láthatatlan valóságnak tekintették, és elve­
tették az intézményes Egyházat. Bellarmin híres meghatározása szerint 
„az Egyház éppen olyan látható és megragadható, mint a római nép kö­
zössége vagy a Francia Királyság vagy a Velencei Köztársaság”. Az is­
kolás teológia századokon át ebben a szemléletben tekintett az Egyház­
ra. Még Schütz Antal is így határozta meg 1937-ben megjelent dogmati­
kájában: „természetfölötti /célú/ vallási társaság”.118 

Ezt a megkövesedett  szemléletet először a XIX. században próbálta 
feltörni Johann Adam Möhler. Szerinte „a katolikus Egyház Isten szere­
tetének  közössége,  amelyet  szívünkbe  árasztott  Szentlelke  által”.  Az 
Egyház  „Krisztus  teste”,  amelynek  egységét  a  Szentlélek  biztosítja.119 

Ratzinger maga is idézi Möhler ironikus megjegyzését, az Egyház pusz­
tán jogi szemléletének karikatúráját: „Krisztus kezdetben a hierarchiát 

118 SCHÜTZ ANTAL, Dogmatika, SZIT, Budapest 1937, II, 242.
119 JOHANN ADAM MÖHLER, Die Einheit der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus. Dar­

gestellt im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte. Laupp, Tübingen 1825. A 
könyvet száz évvel később, 1925-ben újra kiadták. Az 1956-ban megjelent legújabb ki­
adáshoz (Köln&Olten) Josef Rupert Geiselmann, Möhler teológiájának talán legjobb 
ismerője írt értő és alapos bevezetést. Geiselmann szerint Möhler könyveiben egészen 
új hang jelenik meg: „Az egyházat már nem társaságnak (Gesellschaft) tekinti, hanem 
közösségnek (Gemeinschaft)”; JOSEF RUPERT GEISELMANN, Die katholische Tübinger Schule.  
Ihre theologische Eigenart, Herder, Freiburg i. Br. 1964, 571; vö.: TW 32 sköv. 



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 65

alapította  meg,  és  ezzel  az   idők  végéig  elegendően  gondoskodott  az
Egyházról.”120 Möhler úttörő nézeteit Matthias Joseph Scheeben folytat‐
ta  „misztériumteológiájában”.  Az  egyházatyák  (és  elsősorban  nyilván
Szent Pál) nyomán az Egyházat Krisztus testének és jegyesének mond‐
ta:   jegyesként   anya,   akinek   gyermekei   vagyunk,   és  Krisztus   teste,
amelynek tagjai vagyunk.
Az  egyháztan   igazi  megújulása  azonban   csak  az  első  világháború

után kezdődött el. Möhler és Scheeben nyomán  megindultak az ekklé‐
ziológiai kutatások. Elővették a Bibliában  szereplő képeket,121 keresve,
melyek   a   legalkalmasabbak   az  Egyház   lényegének  megvilágítására.
Ezek közül a század első felében a „Krisztus teste” Szent Pál‐i kép ter‐
jedt el a legáltalánosabban. Az Egyházat a Szentlélek által éltetett közös‐
ségnek mutatták be, Krisztus testének nevezték, túllépve ezzel az Egy‐
ház jogi és intézményi értelmezésén, az egyháztan pusztán „hierarcho‐
lógiára”   leszűkítő   szemléletén.  Yves  Congar   szerint   „1920   és   1925
között a misztikus testről annyi írás jelent meg, mint az előző húsz év‐
ben; 1930 és 1935 között pedig ötször annyi, mint 1920 és 1925 között; a
tetőpontot 1937‐ben érték el”.122 Henri de Lubac „az Egyház évszázadá‐
ról” beszélt,123 Romano Guardini szerint „az Egyház ébredezik a lelkek‐
ben”.124 
Ratzinger – kiváló tanárai hatására – már egyetemista korában megis‐

merkedett  ezekkel  az  eszmékkel.  Professzora,  Gottlieb  Söhngen  hívta

120  JOSEPH RATZINGER, Kirche,  Ökumene  und  Politik  (a  későbbiekben  KÖP),  Johannes,
Einsiedeln 1987, 14; vö. Heim, 221. 

121 CONGAR, i. m. 116 szerint csak az Újszövetségben több mint 80 képet találunk.
122 YVES MARIE‐JOSEPH CONGAR, Die Lehre von der Kirche. Vom Abendländischen Schisma

bis zur Gegenwart, Freiburg 1971 (HDG III/3c), 117.
123 HENRI DE LUBAC, Die Kirche (az eredeti mű címe:  Méditations sur l’église, 1953), Jo‐

hannes, Einsiedeln 1968, 21.
124 ROMANO GUARDINI, Die Kirche des Herrn, Werkbund, Würzburg 1965. Joseph Ratzin‐

ger nagyon tisztelte Guardinit: „mesterének” tekintette őt. Erre többször utal életrajzi
visszaemlékezéseiben, vagy akár Jézus‐könyvében.  A liturgia szelleme című művéhez
pedig tudatosan Guardini hasonló címen megjelent, klasszikussá vált könyvének cí‐
mét használta fel:  Der Geist der Liturgie, Herder, Freiburg 2000, magyarul  A liturgia
szelleme,  SZIT,  Budapest  2002.  Az  előszóban  ezt   írja:  „Szándékosan  választottam
olyan címet, amely azonnal a liturgikus teológia klasszikusára utal.”



66 Lukács László

fel  figyelmét  az egyházatyák világára.125 Ő biztatta  fiatal  növendékét 
már 1947-ben, hogy doktoráljon nála. 1950-ben pályázatot írt ki a követ­
kező címmel: „Isten népe és háza Szent Ágostonnak az egyházról szóló 
tanításában”. Ratzinger megnyerte a pályázatot, és dolgozatát elfogad­
ták doktori disszertációnak. Négy évtizeddel később így látta ennek je­
lentőségét: „A könyv váratlan aktualitást nyert a zsinat utáni vitában az 
egyházról. A zsinat új jelentőséget adott az Isten népe fogalomnak.” A 
zsinati  dokumentumok  „teljes  összhangban  vannak  könyvem  fontos 
eredményeivel, teljes egységben vannak az Egyház alapvető felfogásá­
val”.126 

Az Egyház intézményes és jogi szemlélete ezekben az évtizedekben 
egyre inkább kitágult. Az Egyház: misztérium, a Krisztus-hívők közös­
sége, Krisztus misztikus teste. A „Krisztus teste” metafora mellett azon­
ban megjelent az „Isten népe” kifejezés is. A legnagyobb feltűnést Man­
nes Dominikus Koster kritikája váltotta ki 1940-ben közzétett könyvé­
ben.  „Napjaink ekkléziológiája még a teológiát megelőző stádiumban 
van”, írta, elutasítva a Krisztus misztikus teste kifejezés használatát. Azt 
javasolta, hogy ne csak képekben gondolkodjanak (ilyen a Krisztus teste 
is),  hanem  tárgyilagos  megjelölést  alkalmazzanak,  amilyen  az  Isten 
népe kifejezés.127 Mások viszont a két kifejezés összekapcsolását javasol­
ták, hiszen azok kiegészítik egymást.128 Ez utóbbi nézet  azonban majd 
csak  az  1950-es,  1960-as években terjedt  el,  részben éppen Ratzinger 
munkássága nyomán.

125 „Söhngen jellegzetessége mindenekelőtt az volt, hogy mindig a forrásokat vette 
alapul, kezdve Arisztotelésznél és Platónnál, Alexandriai Kelemenen és Ágostonon 
keresztül Anzelmig…” JOSEPH RATZINGER, Életutam, SZIT, Budapest, 2005, 81. 

126 JOSEPH RATZINGER, Volk und Haus Gottes in Augustins Lehre von der Kirche, Mün­
chen 1954. Változatlan utánnyomás új előszóval St. Ottilien 1992. XIX. A könyv újra 
megjelent a készülő Ratzinger összkiadásban, immár XVI. Benedek pápa előszavával: 
JOSEPH RATZINGER, Gesammelte Schriften, Herder, Freiburg 2011, Bd. 1; vö.  Heim: i.  m. 
155.

127 MANNES DOMINIKUS KOSTER, Ekklesiologie im Werden,  Werkbund, Würzburg 1940; 
vö. TW 34; CONGAR, i. m. 116 sköv.

128 LUCIEN CERFAUX, La théologie de l’Église suivant saint Paul, Cerf, Paris 1942; utal rá 
CONGAR, i. m. 117 sköv.; vö. HENRI DE LUBAC; Corpus mysticum, Aubier, Paris 1949. 



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 67

A megélénkülő teológiai vitában a csúcspontot kétségtelenül XII. Pi­
usz pápa 1943-ban kiadott Mystici corporis című enciklikája jelentette. A 
pápa egyrészt védelmébe vette a „Krisztus misztikus teste” kifejezést: 
„ennél nemesebbet, kiválóbbat, istenibbet” nem lehet találni, ez a legal­
kalmasabb az Egyház lényegének bemutatására. Másrészt viszont fel­
hívta a figyelmet azokra a téves nézetekre, amelyek az előző évtizedek 
kutatásaiban jelentkeztek. Az enciklika egyensúlyt próbált teremteni az 
Egyház láthatatlan, belső valósága és látható, külső, „szocio-korporatív 
valósága” között. Mire azonban az enciklika megjelent, a teológia már 
tovább lépett. Megállapításai közül később a legtöbb vitát az a kijelenté­
se váltotta ki, miszerint Krisztus misztikus teste azonos a római katoli­
kus Egyházzal. Ebből következnék, hogy csak a római katolikus Egy­
házhoz tartozók lehetnek Krisztus misztikus testének valódi tagjai. 

Az ekkléziológia további fejlődésének alapját Henri de Lubacnak az 
egyházról szóló könyve rakta le 1944-ben.129 Történeti áttekintést ad, ho­
gyan értelmezte a kifejezést Szent Pál, majd a patrisztika és Szent Ta­
más.  Az  ő  meghatározását  idézi:  „Tota  Ecclesia  dicitur  unum  corpus  
mysticum.”130 Ez a megközelítés aztán feledésbe ment,  és csak a XIX. 
században bukkant fel újra.131 De Lubac nyomon követi azokat a tapo­
gatózásokat, amelyek olykor előre vitték a páli kép kifejtését, máskor vi­
szont téves következtetésekhez vezettek. Feltárja a kifejezés eredetét és 
történetét,  összekötve  a  szakramentum  szóval:  az  Egyház  „Krisztus 
szakramentuma”.  További  új  szempontot  ad hozzá az egyházképhez 
azzal, hogy tisztázza az Eucharisztia és az Egyház elválaszthatatlanul 
szoros kapcsolatát.  Pálra hivatkozva (1Kor 10,16–17) írja:  „Az Eucha­
risztia misztériuma és a keresztény közösség egyetlen egy misztériumot 
alkot.” A kettő összetartozásának történetét áttekintve erre a következ­
tetésre jut: „Az Egyház hozza létre az Eucharisztiát, és viszont az Eu­

129 HENRI DE LUBAC, Corpus  mysticum.  L’Eucharistie  et  l’Église  au Moyen Âge,  étude  
historique, Aubier, Paris 1944, passim; uő, Die Kirche, passim. 

130 A kép fejlődéstörténetét részletesen kifejti, számos idézettel: HENRI DE LUBAC, Die  
Kirche, 111 sköv.

131 JOHANNES FRANZELIN,  Theses  de  Ecclesia  Christi,  Roma 1877,  310;  idézi:  HENRI DE 
LUBAC, i. m. 115. „Ista igitur unio intima, realis, secundum quid physica, Christi capitis cum 
Ecclesia corpore suo, sane est in mysterio credenda per fidem, et recte dicitur mystica,  ac  
propterea Ecclesia corpus Christi mysticum.”



68 Lukács László

charisztia hozza létre az Egyházat.”132 Az Egyház eucharisztikus termé­
szete mellett végül még egy szempont egyre hangsúlyosabban megje­
lent: az Eucharisztikus kenyérből táplálkozók Krisztus egyetlen testéhez 
tartoznak,  tehát  szeretetben élő  testvérközösséget  kell  alkotniuk egy­
mással. 

1953-ban  jelent  meg  Otto  Semmelroth  könyve,  amely  rámutatott  a 
misztérium és a szakramentum fogalmának összefüggésére. A misztéri­
um Pál teológiájában maga Krisztus, akiben látható alakban, emberi tör­
ténelmünkben „megjelent Isten üdvözítő jósága” (Tit 2,11). Elmondható 
róla: olyan valóságtartalmú jel, amelyen keresztül az üdvösséghozó Isten 
megmutatkozik. Szent Ágoston szavával: „Non est aliud Christi mysterium  
nisi Christus.” Ahogyan Jézus Istennek jelenlétét valósító jele, szakramen­
tuma, úgy válik Isten kegyelmét hordozó és hirdető eszközzé, jellé az 
Egyház is. Az Egyház szakramentális szemlélete összhangba tudja hozni 
az Egyháznak a korábbi századokban szinte kizárólagosan hangsúlyozott 
intézményes, jogi, társadalmi valóságát és belső, kegyelmi lényegét. Így 
terjedt el az eleinte megbotránkoztatóan hangzó, végül mégis polgárjogot 
nyert elnevezés: az Egyház „ősszentség”, „alapszentség”, „gyökérszent­
ség”, „sacramentum radicale”. A kifejezés fő népszerűsítője, Otto Semmel­
roth abból indul ki, hogy a szakramentum klasszikus meghatározása – „a 
láthatatlan kegyelem látható jele” – nem csupán a hét szentségre alkal­
mazható, hanem teljes mértékben érvényes az Egyházra is.133 

Ratzinger disszertációja két fontos szempontot emelt ki a pezsgő egy­
háztani vita nyomán. Elsősorban de Lubac két alapvető ekkléziológiai 
művére  támaszkodva  rámutatott  arra,  hogy  az  Isten  népe  fogalom 
„nem közvetlenül Jézus Krisztus egyházát jelenti, hanem Izrael népét, 
az  üdvösségtörténet  első  fázisát.  Csak  a  krisztológiai  átalakulásban, 
vagyis  pneumatologikus  értelmezésben  alkalmazható  az  Egyházra”. 
„Isten népe akkor lesz Egyházzá, ha Krisztus és a Szentlélek újból ösz-
szegyűjtik.” Az Egyház a Szentlélek által létrehozott közösség Krisztus­

132 HENRI DE LUBAC, i. m. 115 sköv.; LOUIS BOUYER, Die Kirche, St. Benno, Leipzig 1983 
(az eredeti címe: L’Eglise de Dieu, Cerf, Paris 1970), 271 sköv.

133 Vö. OTTO SEMMELROTH, Die Kirche als Ursakrament, Knecht, Frankfurt 1953; vö. cik­
ke:  Um die Einheit des Kirchenbegriffes, in: Fragen der Theologie heute, Johannes, Einsie­
deln 1959, 328.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 69

sal. De Lubac eszmetörténeti elemzését idézi a misztérium és a szakra­
mentum kapcsolatáról, majd az Eucharisztiáról mint az Egyház éltető 
erejéről.134 Az Egyház „eucharisztikus szeretetkapcsolatban álló testvér­
közösségként tartozik Krisztushoz”. 

A zsinat kezdete előtt tehát már lényegében összeállt az az ekklézioló­
gia, amelyet aztán a Lumen gentium önthetett végleges formába. Ennek 
legfontosabb elemei: az Egyház Krisztus „misztikus” teste, Isten népe; 
az Eucharisztiából, Krisztus szakramentális testéből táplálkozók testvér­
közössége. Ratzinger tömör definíciója szerint: „Az Egyház Isten népe, 
Krisztus  testéből.”135 A  legfontosabb  fogalmakat  most nézzük  meg 
egyenként.

1. Krisztus misztikus teste

A kifejezés jelentős módosulásokon ment át  a történelem során. Leg­
alább három különböző fázist különböztethetünk meg:

• A biblikus-patrisztikus hagyományra támaszkodó szakramen­
tális-ekkléziológiai értelmezés szerint az Egyház Isten népe, amelyet az 
Eucharisztia ünneplése Krisztus testévé gyűjt  össze.  Ekkor még,  egé­
szen a XIII. századig – Szent Pálra hivatkozva – az egyházat mondják 
Krisztus valóságos testének, és az Eucharisztiát „corpus mysticum”-nak, 
misztikus, tehát a misztériumból eredő, azaz szakramentális testnek. Az 
Egyház: ecclesia = communio = corpus Christi.

• A középkorban viszont már nem az Eucharisztiát értik a Krisz­
tus misztikus teste kifejezésen,  hanem az Egyházat,  szembeállítva az 
Eucharisztiával,  amely Krisztus valóságos teste. E társadalmi-jogi,  sőt 
politikai értelmezés szerint az Egyház Krisztus „testülete” (de nem „tes­
te”), res publica christiana, populus christianus.

134 De Lubac könyve nyomán „az egyház és az Eucharisztia egységének újfajta értel­
mezése nyílt meg számomra”, írja önéletrajzában. JOSEPH RATZINGER, Életutam (a későbbi­
ekben: ÉU), Budapest 2005 (Az eredeti mű 1998-ban jelent meg: Aus meinem Leben), 90.

135 JOSEPH RATZINGER, Vom Ursprung und vom Wesen der Kirche, in Das neue Volk Gottes 
(a  későbbiekben:  NVG), Patmos, Düsseldorf 1969, 97. A tanulmány eredetileg 1956-
ban jelent meg. 



70 Lukács László

• Az újkor romantikus felfogása szerint az Egyház Krisztus misz­
tikus teste, Krisztus titokzatos misztikus organizmusa, amely a látható 
Egyház mögött rejtőzik. Ez a felfogás viszont már nem a misztérium 
szóhoz köti a misztikus jelzőt, ezért zsákutcába vezet.

Ratzinger szerint sem a második, sem a harmadik nézet nem fejezi ki 
elégségesen az Egyház lényegét. Az első fogalomból kell kiindulni, le­
győzve a történelem terhét, és a jelent az eredethez visszanyúlva meg­
újítani. Az Egyház Krisztus teste, és mindig újra azzá lesz az Eucharisz­
tia által. Krisztus a szakramentális teste által veszi föl magába a keresz­
tényeket, így bennük folytatódik a megtestesülés, bennük lesz Jézus „az 
egész Krisztussá”, amely „főből és testből áll”.136 A Krisztus teste kifeje­
zés tehát nem a keresztény lét misztikusan átláthatatlan mélyvalóságára 
utal,  hanem látható és fogható valóság az Eucharisztia ünneplésében. 
Ezt még konkrétabbá teszi az Isten népe kifejezés.

2. Isten népe

Az Isten népe elnevezés az Ószövetség meghatározó fogalma volt. Ez a 
kifejezés elsődlegesen Izraelre vonatkozik. Az Egyház sohasem feled­
kezhet meg ószövetségi eredetéről, Isten egyetlen, mindent átfogó üd­
vözítő tervéről. Isten népe azonban akkor válik egyházzá, amikor Krisz­
tus és a Szentlélek újra összegyűjti őket: így válnak „Isten új népévé”, 
ekkléziává Isten igéjének befogadásával és Krisztus testének vételével. 
„Az Egyház csak Krisztus testében és az által Isten népe”.137 Empirikus 
és szociológiai megközelítésben a keresztények nem alkotnak népet. „A 
keresztények  nem-népe  csak  azáltal  válhatnak  Isten  népévé,  hogy 
Krisztus, Istennek és Ábrahámnak fia magához vonja őket.”138 

Az Egyház is vándorúton jár, azonban az eszkatológia új távlatával. A 
liturgiában, az Eucharisztiában már jelen van a feltámadt Úr, az Egyház 
azonban még a történelem vándorútját  járva  várja  a  beteljesedést,  és 

136 RATZINGER, i. m. 83. 
137 Volk und Haus Gottes, 1992, XIV.
138 KÖP, 26.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 71

folytonos  megújulásra  szorul.  A parúzia  már  megkezdődött,  de  még 
nem vált teljessé. 

3. Eucharisztikus közösség

A megújuló ekkléziológia alaptételévé vált, hogy az Egyház az Eucharisz­
tia ünneplésében válik egyházzá, az Egyház a Krisztus testével táplálko­
zók testvérközössége. Jézus az Utolsó vacsorán alapította meg egyházát, 
amikor a kenyér és a bor színében testét és vérét adta oda. Ezért az „Egy­
ház: Eucharisztia”.139 Még egyszer idézem De Lubac meghatározását: „Az 
Egyház hozza létre az Eucharisztiát, és az Eucharisztia hozza létre az Egy­
házat.” Az Egyházat építő Eucharisztia és az Eucharisztiát létrehozó Egy­
ház nem azonos ugyan egymással, de a kettő között kölcsönhatás áll fenn. 
Az Eucharisztiát  ünneplő minden közösségben,  a legkisebben is,  maga 
Krisztus Egyháza van jelen, amely így folytatja a földön, emberlétünk kor­
látai között is, a Szentháromság szeretetközösségét.

Szakramentális testét Jézus az Egyház lényegi középpontjává tette, az 
Eucharisztia  ünneplése  pedig az  Egyház önmegvalósító  aktusa:  Isten 
népe Krisztus testéből és testeként születik. Az Egyház az a közösség, 
amely a látható és rendezett kultuszban megerősíti és beteljesíti látha­
tatlan lényegét mint Krisztus testét. De a helyi eucharisztikus közössé­
gek (tehát egyházak!)  a  püspöki  communio által  válnak az egyetemes 
Egyház részévé. 

4. Helyi Egyház – egyetemes Egyház. Communio és kollegialitás

A fentiekből adódik, hogy az Eucharisztiát ünneplő kultuszközösség a 
szó teljes értelmében: Egyház, az élén álló püspök vezetésével – ahogy 
ez már az apostoli időkben megjelent. Ezek a helyi közösségek azonban 
nemcsak önmagukban állnak, hanem ugyanakkor tagjai az egyetemes 
Egyháznak. Isten egyetlen Egyháza konkréten ezekben a helyi közössé­
gekben él, ezek communióját alkotja a püspökök communióján keresz­

139 JOSEPH RATZINGER, Zur Gemeinschaft berufen, Herder, Freiburg 1991, 70. 



72 Lukács László

tül. A püspök tehát egyrészt a helyi Egyház isteni jogon kormányzó ve­
zetője, másrészt tagja az apostoli kollégium utódjaként létrejött püspöki 
kollégiumnak. Így adódik hozzá a zsinatot megelőzően kialakult ekklé­
ziológiához a püspöki kollegialitás, a püspökök egymás közti kapcsola­
tának kérdése. Ez pedig kiegészül a püspöki kollégium és a pápai pri­
mátus viszonyának tisztázásával. Érthető, hogy a zsinat meghirdetése 
után mindez  különösen  aktuálissá  vált.140 Sok  püspök sürgette,  hogy 
folytassák az I. Vatikáni Zsinaton elmaradt traktátust a püspökökről, a 
primátus és a püspöki kollégium kapcsolatáról, és tegyék így teljessé an­
nak ekkléziológiáját. Ratzinger világosan egymás mellé állítja a kétféle 
vezetői hatalmat. „Ha egyfelől a pápai széknek kijár a sedes apostolica, 
és a primátusnak az ’apostolicus’ elnevezés, akkor megfordítva a püspö­
kökről  is  elmondható,  hogy ’az  apostolok  utódai’.  Ha a  pápának az 
egész Egyházban rendes püspöki hatalmat tulajdonítunk, és ez azt a be­
nyomást keltheti, mintha a püspökök csak a pápa hivatalnokai volná­
nak, akkor a másik oldalon igaz az a kijelentés, hogy ’a Szentlélektől’, te­
hát isteni jogon kapták hatalmukat – tehát nem pápai jogon.”141 Hozzáte­
szi, hogy mind a papalizmus, mind az episzkopalizmus elítélendő: az 
episzkopátus és a primátus egyaránt isteni adottság az Egyházban.

II. Az új egyházkép megjelenése a Lumen gentiumban

Amikor XXIII. János pápa meghirdette a zsinatot, s legfőbb céljának az 
Egyház megújulását tűzte ki, nyilvánvalóvá lett, hogy az egyik legfon­
tosabb dokumentumnak az Egyház önreflexióját kell  tartalmaznia:  az 
Egyházról tehát önálló dokumentumnak kell készülnie. A zsinati atyák 
talán legsürgetőbb kérdése ez volt: „Egyház, mit mondasz magadról?” 

140 Jól foglalja össze a kérdéses pontokat Rahner és Ratzinger közös kötete:  KARL 
RAHNER - JOSEPH RATZINGER, Episkopat und Primat, Herder, Freiburg 1961. Az is jellemző, 
hogy éppen a Questiones disputatae sorozatban jelent meg a három tanulmányt magá­
ba foglaló kis kötet, hiszen – mint az előszóban írják – itt még valóban vitatott kérdé­
sekről van szó.

141 KARL RAHNER - JOSEPH RATZINGER, i. m. 39.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 73

Amint láttuk, a válaszhoz voltaképpen minden adott volt, hiszen kiraj­
zolódtak egy olyan ekkléziológia körvonalai, amely az Egyház kétezer 
éves hagyományát foglalja össze. A megvalósítás mégsem ment köny-
nyen. Tanulságos ennek történetét röviden áttekinteni.

Az Ottaviani  bíboros vezette  „De doctrina  fidei  et  morum” bizottság 
egyik albizottsága egy 11 fejezetből álló, 123 oldalas dokumentumot ké­
szített elő az ekkléziológiáról. Az első ülésszak alatt csak általános hoz­
zászólások hangzottak el  róla,  a többség véleménye azonban az volt, 
hogy a séma jelen állapotában alkalmatlan a tárgyalásra, újat kell készí­
teni.142 Hiányolták a dokumentumból a biblikus és patrisztikus szemlé­
letet; kifogásolták, hogy túlságosan apologetikus és triumfalista jellegű; 
az Egyházat elsősorban intézménynek tekinti, nem pedig közösségnek; 
javasolták,  hogy a múlt hierarchikus szemlélete helyett az Isten népe 
fontosságát, a jogi szemlélet helyett az Egyház misztérium jellegét emel­
jék ki; eszkatologikus távlatban szóljanak a vándorló Egyházról. Akad­
tak persze aggódó, illetve a fentiekkel szembeforduló hangok is: óvtak 
az ökumenikus nyitástól és attól, hogy a pápai primátussal szembeállít­
sák a püspöki kollegialitást. 

Az első és a második ülésszak között új tervezet kidolgozására került 
sor, új összetételű bizottsággal, főleg a Suenens bíboros köréhez tartozó 
belga teológusokkal. Ahogy Ratzinger megjegyzi, egészben véve meg­
történt az az „ugrás előre”, amelyet XXIII. János pápa a zsinat megnyi­
tásakor  sürgetett.  Az  új  dokumentum  hat  fejezetből  állt:  az  Egyház 
misztériuma (az első tervezet a küzdő Egyházról írt!), az Egyház mint 
Isten népe, az Egyház hierarchikus felépítése, a világiak, az életszentség 
az Egyházban; ehhez fűzték később hozzá a Máriáról szóló fejezetet.

A részletes  tárgyalásra  a második ülésszakon került  sor.  A szóbeli 
vagy írásos hozzászólások több mint kétezer oldalt tettek ki. A zsinati 
atyák örömmel üdvözölték, hogy megváltozott a dokumentum hangne­
me, belső logikája és tartalma. Kiemelték annak dinamikus és eszkatolo­
gikus, pasztorális és ökumenikus jellegét. A vita egész hangnemét jól jel­

142 A továbbiakban Gérard Philipsnek a  Lumen gentiumhoz írt kommentárjára tá­
maszkodunk:  Lexikon  für  Theologie  und  Kirche,  Herder,  Freiburg  1966,  Bd.  12,  139 
sköv.; vö. még:  UMBERTO BETTI, Die Entstehunggeschichte der Konstitution, in  GIELHERME 
BARAÚNA, De Ecclesia, Herder-Knecht, Freiburg-Frankfurt 1966, Bd. I., 45 sköv. 



74 Lukács László

lemzi Ratzinger az ülésszakról írt jegyzeteiben. Utal annak jelentőségé­
re, hogy a séma az Egyházat misztériumként mutatja be, és így megsza­
badul attól a „tehertől”, amely a reformáció óta ránehezedett. Az egyik 
oldalon a reformátorok az Egyház láthatatlanságát emelték ki, a másik 
oldalon viszont Bellarmin egyoldalúan az Egyház látható, intézményes, 
jogi  jellegét  hangsúlyozta.143 A  Mystici  corporis enciklika ezen a téren 
nagy előrelépést hozott ugyan, de azzal a veszéllyel is járt, hogy erre hi­
vatkozva az Egyházat egyszerűen azonosítják a történelemben tovább 
élő Krisztussal,  és így „hamisan azonosságot állítanak Krisztus és az 
Egyház között”.144 

Ratzinger üdvözli, hogy a szöveg a bibliai tanúságtételre alapozva a 
Krisztus teste fogalom mellé odaállítja az Isten népe kifejezést, beszél az 
Egyház krisztológiai és pneumatológiai meghatározottságáról,  szakra­
mentális és karizmatikus struktúrájáról. Főleg két vezérmotívumot tart 
fontosnak:  1. Az üdvösségtörténeti szemléletet, „ahogy a teológia ma­
napság szívesen mondja”.145 Az Egyház mint Isten népe az emberiség­
gel együtt történelem zarándokútján jár, eszkatologikus reménnyel. In­
nen érthető, hogy még tökéletlen és még bűnös, tehát mindig megúju­
lásra szorul.  –  2. Az Egyház szakramentális szemléletét:  Isten jele  az 
emberek között, „signum sacrum”. Ebből kell levezetni az egyházi hiva­
talok, a hierarchia teológiáját is; ez azonban nem követheti a profán in­
tézmények mintáját. 

Az új dokumentum szinte hiánytalan összefoglalását adja a korábbi 
évtizedekben kialakult ekkléziológiának. Érdekes megfigyelni ugyanak­
kor a hangsúlyeltolódásokat. Az első fejezet címe: Az Egyház misztériu­
ma. Az üdvösségtörténet távlataiban mutatja be az Egyházat, de egyér­
telművé teszi azt is, hogy a misztérium szóhoz a szakramentum fogal­
ma kapcsolódik. A történelem zarándokútján vándorló Egyház feladata, 
hogy mindenkit megajándékozzon Krisztus világosságával,  az üdvös­

143 RATZINGER, i. m. 26.
144 CONGAR, i. m. 121 sköv. – TH 35. 
145 Érdekes felfigyelni erre az apró megjegyzésre: 1963–64-ben tehát még újdonság­

nak számított az üdvösségtörténeti szemlélet a teológiában! A kifejezés egyébként a 
német  teológia  szóhasználatából  („Heilsgeschichte”)  került  be  latin  fordításban 
(„historia salutis”) a zsinati szövegekbe; vö. JOSEPH RATZINGER, Theologische Prinzipienleh­
re (a későbbiekben TP), Wewel, München 1982, 180.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 75

ség szakramentumaként kinyilvánítva Krisztus misztériumát. A fejezet­
ben a misztikus testről csupán egyetlen pont szól, hozzátéve az Egyház­
ra alkalmazott többi biblikus képhez. 

A teljes második fejezet viszont az Isten népéről szól, kilenc pontban. 
Ezen belül jelenik meg több olyan kijelentés, amely meghökkentően új 
lehetett az újskolasztikus dogmatikakönyveken felnőtt zsinati atyáknak, 
hiszen addig ismeretlen távlatokat nyitott meg. Minden megkeresztelt 
hívőnek azonos a méltósága, mindnyájan részesei Krisztus egyetlen pap­
ságának. Itt megjelenik az eucharisztikus ekkléziológia, bár még csak 
csírájában. Isten egész népe, az összegyház van jelen az Eucharisztia („a 
keresztény élet forrása és csúcspontja”) körül összegyűlő helyi közössé­
gekben, a helyi és az egyetemes Egyház szorosan egymáshoz rendelt. 
„A részegyházak az egyetemes Egyház képmásai” (LG 23). „Isten egyet­
len Egyháza az egyes egyházakból áll, amelyek mindegyike az Egyház 
egészét jeleníti meg.”146

Következményeit tekintve a legnagyobb horderejű az Egyház katolici­
tásáról szóló rész. A katolicitás első jelentése szerint Krisztus megváltá­
sa  az  egész  emberiségre  kiterjed:  „a  Föld  összes  nemzeteiben  Isten 
egyetlen népe van” (LG 13). A szöveg tisztázza a különbséget Egyház és 
egyházak, illetve egyházi közösségek között, kiemelve ezek összetarto­
zását. A korábbi, jogi szemlélet csak két lehetőséget ismert: valaki vagy 
tagja az Egyháznak, vagy nem (ehhez járult még a votum lehetősége XII. 
Piusz pápa megfogalmazásában). A dokumentum szerint viszont „eh­
hez az Egyházhoz tartoznak vagy ehhez vannak rendelve („pertinent vel  
ordinantur”) mind a katolikus hívők, mind Krisztus más hívei, mind pe­
dig általában az összes emberek, akiket Isten kegyelme meghívott  az 
üdvösségre”  („sive  denique  omnes  universaliter  homines  gratia  Dei  ad  
salutem vocati”) (LG 13). A következő pontok koncentrikusan táguló kö­
rökben részletezik az  Isten  népéhez  tartozás  különböző  fokozatait:  a 
nem-katolikus keresztények, a zsidóság, az egyistenhívők, a többi vallá­
sok tagjai, sőt minden jó szándékú ember, aki Isten kegyelmével próbál 
becsületesen élni. Ez a fejezet adta meg az alaphangot az ökumenikus 
párbeszédre és a többi vallásokkal, sőt az egész világgal folytatott dialó­
gusra, ahogy ez később más dokumentumokban megjelenik. Az „extra  

146 NVG 205.



76 Lukács László

ecclesiam nulla salus” értelmezésében új utakat nyitott így a zsinat, elke­
rülve  egyfelől  a  rigorizmust,  másfelől  az  indifferentizmust.  Hogy az 
utóbbi álláspontot kizárják, a fejezet utolsó pontja az Egyház missziós 
tevékenységéről szól. Észre kell vennünk azt is, hogy ebben a fejezetben 
ismételten előkerül a communio szó: az egyes helyi egyházak communi­
óban vannak egymással és az egyetemes Egyházzal, a püspökök comm­
unióban vannak egymással – de a szó nem kap még olyan hangsúlyt, 
mint a zsinat utáni recepcióban. 

A hozzászólások nyomán a 13. pontot is át kellett dolgozni. A legna­
gyobb felzúdulást mégsem ez a nyitás okozta, hanem a harmadik feje­
zet az Egyház hierarchikus alkotmányáról és a püspöki rendről. Hogy 
az ordo teljességét a püspökszentelés adja meg (az tehát nem pusztán ju­
risdictiós vagy rangot jelentő ráadás a papi ordóhoz), az szerepelt már a 
legelső tervezetben is. Heves vitát váltott ki viszont a püspöki kollegia­
litás, illetve a pápa és a püspöki kollégium viszonyának kérdése. A ko­
rábbi  felfogáshoz  képest  újdonságot  jelentett,  hogy a  püspökök nem 
egyenként az egyes apostolok utódai, hanem a Tizenkettő apostoli kö­
zössége folytatódik tovább a püspöki kollégiumban. Ebből következik 
az is, hogy – amint Péter továbbra is egyike maradt a Tizenkettőnek –, a 
pápa primátusa sem a püspöki kollégium fölött vagy azon kívül érvé­
nyesül, hanem azon belül. A zsinat így akarta kiegészíteni az I. Vatikáni 
Zsinat dogmáját a pápai primátusról a püspöki kollegialitás definiálásá­
val. A híres 22. pont egy történeti áttekintés után először negatívan fo­
galmaz: a püspöki kollégium csak a római pápával egységben hordozó­
ja az egész Egyházra kiterjedő legfőbb és teljes hatalomnak. A pápa pe­
dig tagja ugyan a püspöki kollégiumnak, de annak fejeként cselekedhet 
önállóan, teljhatalommal, saját primátusi hatalmából kifolyóan. A püs­
pöki  kollégium sokfélesége  megjeleníti  Isten  népének sokféleségét  és 
egyetemességét, a pápával egyesülve viszont megélik annak egységét.147 

Ahogy Ratzinger kifejti: „a római püspök primátusa eredeti értelme sze­
rint nincs ellentétben az Egyház kollegiális lényegével, hanem commu­
nio-primátus”.148

147 A vitákról részletesen lásd JOSEPH RATZINGER, Die bischöfliche Kollegialität nach der  
Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils, in NVG 185.

148 JOSEPH RATZINGER, i. m. in NVG 212. 



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 77

A fentiek a zsinati atyák egy részéből heves tiltakozást váltottak ki. 
Mivel minden dokumentumnál a lehető legteljesebb konszenzus eléré­
sére törekedtek, a lényeg meghagyásával a szövegben további finomítá­
sokat eszközöltek, mielőtt a következő ülésszakon plenáris szavazásra 
bocsátották a teljes konstitúciót. Másrészt VI. Pál pápa váratlanul előze­
tes megjegyzéseket fűzött a szavazásra bocsátott konstitúcióhoz. Ezen 
sokan megütköztek, visszalépésnek érezték az elért eredményekhez ké­
pest. A szöveg közelebbi elemzéséből kiviláglott azonban, hogy a kons­
titúció  tartalmi  mondanivalóján  nem  változtatott,  csak  formai  szem­
pontból volt idegen a zsinat munkarendjétől. A későbbi elemzések rá­
mutattak arra is, hogy VI. Pál ezzel a módszerrel mégis bölcsen járt el, 
mert így tudta rábírni a konstitúciót ellenzők többségét a szöveg elfoga­
dására.

Itt nem térhetünk ki részletesen arra, hogy ez a – túlzás nélkül mond­
hatjuk – új egyházkép milyen távlatokat nyitott az ökumenizmus és a 
többi vallásokkal folytatott párbeszéd számára, nemcsak az ezekről ké­
szült  zsinati  dokumentumokban,  hanem  a  későbbi  években  is.  Elég 
utalni Ratzingernek egy 1966-ban a Lutheránus Világszövetség meghí­
vására tartott előadására, amelyben kiemel néhány további távlatot nyi­
tó szempontot a zsinati szövegekből. Az „Egyház és egyházak” kérdés­
körről kijelenti,  hogy a római-katolikus teológiai szóhasználatból ez a 
szóhasználat eltűnt az utóbbi ezer évben, a zsinat viszont újra kiemelte 
a helyi egyházak jelentőségét. Véleménye szerint ez „a zsinat egyik leg­
meglepőbb eseménye”, amelynek feldolgozása „a zsinat utáni teológiai 
párbeszéd egyik legfontosabb feladata lesz”.149 Az elmúlt századokban 
a  reformátori  egyházfelfogás  szerint  csak  többes  számban  beszéltek 
egyházakról,  az átfogó értelemben vett,  egyetlen „Egyház” nélkül.  A 
katolikus felfogás viszont azt hangsúlyozta, hogy egyetlen Egyház van, 
mégpedig nemcsak eszkatologikus értelemben, hanem konkrét,  intéz­
ményes formában is a római helyi Egyházat azonosították az összegy­
házzal. Ezt a kettős egyoldalúságot oldotta fel a zsinat, főleg két ponton. 
Egyrészt lemondott arról, hogy a római katolikus Egyházat egyszerűen 
azonosítsa Krisztus testével, és helyette a „tágasabb” subsistit [benne áll 
fönn] szót  használta („haec ecclesia subsistit in ecclesia catholica”) (LG 8). 

149 Uo. 228.



78 Lukács László

Másrészt kifejezetten beszélt egyházakról és egyházi közösségekről. Kü­
lön tanulmányt kívánna az erről később kialakult polémia áttekintése, 
amely a tetőpontját a Dominus Iesus nyilatkozattal érte el. 

III. A zsinati ekkléziológia recepciója

Ratzinger már a zsinat vége felé – főleg a XIII. sémával, a  Gaudium et  
spes első tervezetével kapcsolatban – kezdte megfogalmazni fenntartá­
sait. Bár korábban a liturgia reformját sürgette, most látnia kellett, hogy 
ezen a címen mennyi önkényeskedés történik. Bár korábban a világ felé 
nyitást a zsinat egyik legfontosabb eredményének tartotta, most egyre 
inkább aggódott,  hogy ez az Egyház elvilágiasodásához vezethet. Bár 
korábban számos részletkérdés további kidolgozását a teológiától várta, 
most zavaros teológiai nézetek felbukkanásától óvott.

Aggodalmának már 1965-ben, a zsinat befejezése előtt hangot adott: 
„Az aggiornamento örömteli eseménye, amely karizmatikus pünkösdi 
vihart váltott ki, egyre jobban elveszett a mindennapokban, és szembe­
került annak ellentmondásaival.” A mindent felforgató progresszisták 
és a múlthoz mereven ragaszkodó konzervatívok „két malomköve kö­
zött őrlődnek azok, akik együtt végigharcolták, végigszenvedték, hogy 
a megújulás létrejöjjön”.150 Ratzinger határozottan elzárkózott mindkét 
szélsőségtől.  Szerinte sok kárt  okozott,  hogy a zsinat hiteles tanítását 
akár az egyik, akár a másik irányban eltorzították, és sürgette a zsinati 
dokumentumok helyes értelmezését. 1975-ben mondotta a következőt: 
„A II. Vatikáni Zsinat ma mintegy alkonyi megvilágításban áll előttünk. 
A ’haladónak’ mondott szárny már régen teljesen meghaladottként ke­
zeli, mint olyan elmúlt dolgot, ami a jelenre nézve többé nem fontos. 
Ezzel ellenkezőleg a ’konzervatív’ szárny úgy tekinti, hogy ez a zsinat 
felelős a katolikus Egyház mai hanyatlásáért, sőt a Trienti Zsinat és az I. 
Vatikáni Zsinat felől nézve aposztáziának tartják.” E két ellentétes állás­
foglalással szemben el kell fogadni a II. Vatikáni Zsinatot úgy, ahogy 

150 JOSEPH RATZINGER, Was heißt Erneuerung der Kirche?, in NVG 267 sköv.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 79

magamagát  értette  és  világosan  kifejezte,  elfogadva  vele  az  Egyház 
megszakítatlan  hagyományanyagát.  Az  úgynevezett  progresszizmus, 
de az úgynevezett tradicionalizmus is elfogadhatatlan, legalábbis annak 
szélsőséges formáiban. A válság kialakulásáért nem lehet felelőssé tenni 
a II. Vatikáni Zsinatot.151 

A  zsinat  befejezése  után a  katedrára  visszatérve  Ratzinger  számos 
előadásban és tanulmányban elemezte a zsinat után bekövetkezett vál­
ságot mind a teológiában, mind az egyházi életben. Rámutatott, hogy az 
Egyháznak a zsinat után bekövetkezett válsága egybeesik az emberiség, 
vagy legalábbis a nyugati világ globális szellemi válságával. Másrészt 
pedig a két első egyetemes zsinatot követő hosszadalmas vitákra hivat­
kozva megnyugtatott, hogy az egyensúlynak ez a megbomlása, a bekö­
vetkezett válság „szinte mindegyik zsinat után bekövetkezett”. Ezért is 
jelentette ki ismételten, hogy a zsinat igazi recepciója még nem kezdő­
dött el.152 

Az 1985-ös rendkívüli szinódus záródokumentuma is utalt a zsinati 
folyamat ambivalens jellegére: „a hatalmas eredmények ellenére a zsi­
nat recepciójában mutatkoznak gyöngeségek és nehézségek is”. „A ne­
hézségek egyik oka a zsinat részleges és szelektív olvasata, tanításának 
felszínes értelmezése”, ami az Egyház egyoldalú bemutatásához veze­
tett.  A szinódus ezért  megállapította, hogy szükség van a zsinat mé­
lyebb recepciójára. 153 

Ratzinger kritikus helyzetértékelései és előre vivő javaslatai elsősor­
ban az ekkléziológia elméleti és gyakorlati kérdéseire vonatkoztak, hi­
szen a viták közepette is egyre határozottabban körvonalazódott az új 
ekkléziológia, amely hatalmas lendületet kapott a II. Vatikáni Zsinattal. 
Visszatekintve Ratzinger örömmel állapította meg: ezekben az években 
„egyre  világosabban  bontakozott  ki  előttem  saját  teológiai  szemléle­
tem.”154

151 UŐ, Beszélgetés a hitről, i.m. 29 sköv. 
152 UŐ, Bilanz  der  Nachkonzilszeit  –  Misserfolge,  Aufgaben,  Hoffnungen,  in  JOSEPH 

RATZINGER, TP, 385.
153 Walter Kasper (hrsg.):  Zukunft aus der Kraft des Konzils, Die außerordentliche Bi­

schofssynode ’85, Herder, Freiburg 1986, 20. 
154 JOSEPH RATZINGER, ÉU, 166.



80 Lukács László

A továbbiakban csak három szempontot emelünk ki az ekkléziológia 
zsinat utáni fejlődéséből, Ratzinger teológiájának szemszögéből.

1. Az Isten népe fogalom továbbfejlődése és torzulásai

Amint láthattuk, ez a kifejezés a maga idejében felszabadítóan hatott a 
„Krisztus misztikus teste” teológiájára. Segített abban, hogy világosabban 
rámutassanak a  „krisztológiai  differenciára”:  „az  Egyház  nem azonos 
Krisztussal, hanem szemtől szemben áll vele”.155 „A bűnösöket is magába 
foglaló Egyház egyszerre szent és mindig megtisztulásra szorul” (LG 8). 
Ebben a tisztázásban is nagy segítséget jelentett az új fogalom: az Egyház 
Isten vándornépe, amely még nem ért célba, de zarándokol végső, eszka­
tologikus beteljesedése felé. 

Ez a fogalom is adott azonban alkalmat félreértésekre, hamis szocioló­
giai, politikai értelmezésekre, redukcionizmusra: egy antihierarchikus, 
antiszakrális egyházeszme kialakulását segítette elő. Az „Isten népe” fo­
galmat  többen szociológiai-társadalmi  szintre  redukálták,  a  centraliz­
mus jogos oldására tett törekvéseket hamis demokratizmus érvényesíté­
sére használták fel. A zsinat utáni eszmék közt megjelent a „bázisegy­
ház”, „az alulról való Egyház”, „a nép egyháza” elnevezés, az egyházat 
„vallási és politikai-szociális akciók hordozójának” tekintették. „Sürgető 
feladat tehát az Isten népe fogalmat a bibliai alapokból és a hívő hagyo­
mány közepéből kiindulva megtisztítani.”156 „Az izolált Isten népe foga­
lom a zsinati ekkléziológia karikatúrájává lesz.”157 

A zsinat rosszul értelmezett ekkléziológiája ismét az Egyház elvilágia­
sodásához, eredeti és egyetlen lényegének feladásához vezethet, ha csak 
ennek a világnak megváltoztatását tűzi ki céljául. Ratzinger ezért hamis­
nak tartotta azt az elgondolást, amely a zsinatot a Lumen gentium „belter­
jes” gondolataitól a Gaudium et spes világra nyitottságáig való fejlődésnek 
látja. Ennek a gondolkodásnak megjelenését látta a politikai és a felszaba­

155 UŐ,  Theologische Aufgaben und Fragen bei der Begegnung lutherischer und katholi­
scher Theologie nach dem Konzil, in NVG 225–245; vö. TW: i.m. 294.

156 UŐ, KÖP, 34.
157 UŐ, Die Kirche als Heilssakrament, in Ratzinger, NVG, 56.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 81

dítási teológiában, ezért is fordult olyan határozottan szembe velük nem­
csak teológusként, hanem a Hittani Kongregáció prefektusaként is.158 Az 
aggiornamento meghamisítása lenne, ha az Egyház feladná belső lénye­
gét, és maga is elvilágiasodna. Miközben tehát az Egyház elismeri a világ 
(relatív) autonómiáját, úgy tudja igazán elősegíteni az emberiség fejlődé­
sét, ha tudomásul veszi radikális kisebbségi helyzetét, megőrzi igazi lé­
nyegét, és Istennek minden embert meghívó szeretetét kínálja fel az em­
beriségnek.159

2. Az Egyház az üdvösség szentsége

Ratzinger azonban nemcsak kritikát mondott, hanem kiutat is keresett. 
„A keresztények nem egyszerűen Isten népe. Isten nem a tulajdona sen­
kinek  sem,  senki  se  veheti  birtokba.  A keresztények  nem-népe  csak 
Krisztussal való kapcsolata által válik Isten népévé.”160 Az Isten népe fo­
galom krisztológiai értelmezésében sokat segített a következő fogalom: 
az Egyház mint szakramentum.

Az Egyházat mint az üdvösség szentségét bemutató tanulmányának 
bevezetőjében leírja, hogyan került be ez a fogalom a zsinati szövegek­
be.161 Az első séma szövegezője, P. Tromp – Ratzinger szerint – „nem is­
merte ezt a fogalmat”. A kifejezést a német teológusok javaslata nyo­
mán Gérard Philips illesztette be az előterjesztett séma szövegébe. Hogy 
azonban a  zsinati  atyák ne  nagyon hökkenjenek meg,  beszúrtak egy 
szócskát: „Az Egyház Krisztusban mintegy szakramentuma, vagyis jele 
és eszköze az Istennel való bensőséges egyesülésnek” (LG 1). A kifeje­
zés még kétszer található meg a LG-ben, ott azonban a szöveg már egy­
szerűen szakramentumnak mondja az Egyházat. 

Ratzinger megállapítja, hogy több mint tíz évvel a szöveg elkészülte 
után az egyház szakramentum-volta még mindig nem ment át a köztu­

158 Vö. UŐ, Zehn Jahre nach dem Konzilsbeginn – wo stehen wir? in Dogma und Verkün­
digung, Erich Wewel, München 1973, 433 sköv. 

159 Vö. NVG, 300.
160 JOSEPH RATZINGER, KÖP, 26. 
161 Vö. UŐ, Die Kirche als Heilssakrament, in TP, 45 sköv.



82 Lukács László

datba, miközben az „Isten népe” kifejezés „igen gyorsan” elterjedt – pe­
dig a két kifejezés egymást kiegészíti. „Az Isten népe fogalom csak a 
szakramentum-fogalomra építve válhat értelmes kijelentéssé.” Az egy­
házatyák gyakran használták a fogalmat. Az Egyház a szakramentum 
skolasztikus értelmében vett teljes értékű szentség, „a láthatatlan kegye­
lem látható jele”. „Az Egyház a szentségekben megnyilvánuló szakra­
mentum; a szentségek az Egyház szakramentalitásának megvalósulási 
módjai.”162 De  Lubac  szerint  „ha  Krisztust  ’Isten  szentségének’  lehet 
mondani, akkor az Egyház Krisztus szakramentuma”, Krisztusé, akiben 
Isten és ember egyesülése végbement, Krisztusé, aki Ágoston szavával 
„Isten egyetlen szakramentuma”, Krisztusé, aki a keresztény istentiszte­
letben, az eucharisztikus közösségben jelenlévővé válik, és aki magával 
és egymással egyesíti a benne részesülőket.163 

3. Az Egyház mint communio

A zsinat utáni években – részben a félreértések és hamis értelmezések 
elkerülésére,  részben  azonban  az  Egyház  misztériumának  mélyebb 
megismerése nyomán – egyre inkább  előtérbe került  az Egyház mint 
communio fogalom, bár ez az elnevezés ismert volt már a zsinat előtt is, 
többször előfordul zsinati dokumentumokban, főleg a püspöki kollegia­
litással kapcsolatban.164 Az 1985-ös szinódus az Isten népe fogalomhoz 
hozzárendelte a communio elnevezést, így akarta kizárni annak szocio­
lógiai redukcióját, másrészt viszont új távlatokba helyezte az ekklézio­
lógiát. Walter Kasper szerint „a communio-ekkléziológia a zsinati ekk­
léziológia  alapja  és  vezérmotívuma”.  Büszkén  jegyzi  meg,  hogy  „az 
Egyház mint communio eszméjét sikerült fölvetnem a vitában, majd be­
venni a szinódus záródokumentumába. Azóta a communio-ekklézioló­
gia számomra mértékadóvá vált.”165 

162 UŐ, Die Kirche als Heilssakrament, in Ratzinger, NVG, 45–50.
163 HENRI DE LUBAC, Glauben aus der Liebe, i. m. 13.
164 WALTER KASPER, Mein eigener Weg in die Ekklesiologie. Herder, Freiburg 2008, 32. 

Kasper egyébként saját ekkléziológiáját communio-ekkléziológiának nevezi.
165 Uo. 32 sköv. Kasper hozzáteszi azonban, hogy e felismeréssel nem áll egyedül: 

sok más teológus, köztük Joseph Ratzinger is erre a gondolatra jutott.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 83

Ratzinger tömören így foglalja össze a communio-ekkléziológia távla­
tait:

„Az Egyház communio: Isten egyesülése (kommunizieren) az em­
berrel Krisztusban, és így az emberek egyesülése egymással, ezál­
tal tehát az üdvösség szakramentuma, jele és eszköze. Az Egyház 
az Eucharisztia ünneplése, az Eucharisztia az Egyház; a kettő nem 
egymás  mellett  áll,  hanem  azonos  egymással.  Az  Eucharisztia 
Krisztus szakramentuma, és  mert  az  Egyház Eucharisztia,  ezért 
szakramentum, amelyhez minden más szentség hozzárendelt.”166

Ennek a communiónak a dimenziói a következők:

a/ Az Egyház ősforrása a szentháromságos communio, amely Krisztusban egy­
ségre lépett az emberrel, hogy meghívjon minden embert ebbe az eget és 
földet átfogó communióba. A lét teljessége a szeretet, Isten szenthárom­
ságos  communiója,  amely megnyilvánul az  Atya és  a  Fiú egymásnak 
adottságában,  közös  isteni  lényegében,  communiójában,  aki  maga  a 
Szentlélek. „Az Atya és a Fiú odaadottsága a tökéletes egységig nem on­
tikus konszubsztancialitás, hanem communio, vagyis nem valami általá­
nos metafizikai lényeg, hanem a személyek felől az – Isten a lényege sze­
rint perszonális.” „Kereszténynek lenni ennyi: communióvá válni, és ez­
által  belépni  a  Szentlélek  lényegébe,  aki  a  kommunikáció  ereje,  azt 
közvetíti és teszi lehetővé, s mint ilyen maga is személy.”167 

b/  Isten és ember egysége Jézus Krisztusban válik teljessé. A teremtés célja: 
az  ember  üdvössége,  fölemelése  Isten  szeretetközösségébe.  Az  egész 
üdvösségtörténet  ennek  a  communiónak  megteremtésére  irányul, 
amely már a teremtéssel kezdődik, a történelmi kinyilatkoztatásban ölt 
konkrét formát, és Krisztusban válik teljessé. „Ő az egész kinyilatkozta­
tás  közvetítője  és  teljessége.”168 Krisztus  maga  a  communio,  minden 
communio foglalata Isten és ember között, hiszen benne személyes egy­
ségben van Isten és ember. „A legmagasabb fokú egység – Isten egysége 

166 JOSEPH RATZINGER, NVG, 55 sköv.
167 UŐ, Der  Heilige  Geist  als  Communio (a  későbbiekben:  Communio),  in  WGG, 36 

sköv. 
168 Dei Verbum 1–4.



84 Lukács László

– a  communio  módján fennálló  egység,  amelyet  a  szeretet  teremt és 
amely maga is szeretet.” Ennek az egységnek mi Krisztus életáldozatá­
val egyesülve válhatunk részesévé: „A Jézus imádságával való közös­
ség közösséget teremt minden testvérével. Az együttlét az ő személyé­
vel, amely az ő imádságában való részvételből ered, hozza létre azt az 
átfogó együttlétet, amelyet Pál a ’Krisztus teste’ névvel illet.”169

c/ Krisztus az Eucharisztia által részesíti az embert ebben a communióban, és  
így hozza létre az Egyházat. „Az Isten és ember közti communio, amely 
Jézus Krisztus személyében valósul meg, közölhetővé (kommunikábi­
lissé) válik a húsvét titkában, vagyis az Úr halálában és feltámadásában. 
Az Eucharisztia a mi részesedésünk a húsvét titkában, és így hozza létre 
az Egyházat, Krisztus testét. Ebből adódik, hogy az Eucharisztia szüksé­
ges  az  üdvösséghez.  Az Eucharisztia  szükségessége pedig azonos  az 
Egyház szükségességével és megfordítva. /…/ Az Isten és ember közti 
communio legbenső titka a Feltámadott testének szentségében hozzáfér­
hető.”170

d/ Az Egyház: communio Krisztus testével, Krisztusnak az Eucharisztiából táplál­
kozó teste. „Az Eucharisztiában az Úr testét vesszük magunkhoz, és így egy 
testté leszünk vele” – ez a kijelentés mintegy rondótémaként tér vissza Rat­
zinger tanulmányaiban. Az Egyház eucharisztikus testvérközösség, az Eu­
charisztia az egyházi communio csúcsa és forrása: „Az Eucharisztia egy 
testté tesz bennünket; az Egyház nem más, mint az eucharisztikus commu­
nio által létrehozott egység: a sokak egyek az egy Krisztusban és Krisztus 
által.”171 Az eucharisztikus dimenzió mellett azonban Ratzinger fontosnak 
tartja a pneumatikus dimenziót is. A Szentlélek egyesíti az Egyházat közös­
ségben és szolgálatban.172 Általa jön létre az Egyház communio-egysége Is­
tennel és az Egyház tagjainak egymással. 

169 Mindezt részletesebben, tézisekbe foglalva fejti ki Ratzinger Theologische Grund­
legung spiritueller Christologie című tanulmányában: in  Schauen auf den Durchbohrten, 
Johannes, Einsiedeln 1984, 13 sköv.

170 J. RATZINGER, Communio, i. m. 73.
171 UŐ, Eucharistie und Mission, in WGG, 89 sköv.
172 Vö. LG 4; AG 4.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 85

Ratzinger Szent Pál eucharisztikus ekkléziológiájára hivatkozva mond­
ja:  „Az Egyház az Eucharisztiában épül fel, igen, az Egyház maga Eu­
charisztia. Az áldozás173 azt jelenti, hogy egyházzá leszünk, hiszen egy 
testté leszünk vele.” „Az Eucharisztia teremti meg a communiót és ne­
vel a communióra.” 174 

e/ Az Egyház: eucharisztikus testvérközösség. Ratzinger ekkléziológiáján vé­
gighúzódik a keresztény testvériesség gondolata. Akik Krisztus testében 
részesednek, azok maguk is Krisztus testévé lesznek, communióra lép­
nek nemcsak Krisztussal, hanem egymással is. Ahogy a 3. eucharisztikus 
ima kéri: „Küldd el Szentlelkedet, hogy mindnyájan, akik Krisztus testét 
és vérét magunkhoz vesszük, egy test, egy lélek legyünk Krisztusban.” 
Az  Eucharisztia  a  belőle  táplálkozók,  beléje  átváltozók közössége.  Az 
Egyház három szintje tehát: eucharisztikus kultuszközösség – a püspök 
vezetése alatt álló helyi vagy rész-egyház – a római püspök vezetése alatt 
álló püspöki kollégium által egységbe fogott világegyház. Teljes értékű 
Egyház tehát a helyi kultuszközösség is és a világegyház is. 

Ezzel kapcsolatban viszont fölmerült a kérdés: a kettő közül mégis me­
lyik az előbbre való. Ratzinger – és az általa vezetett Hittani Kongregáció 
1992-ben kiadott levele – szerint az egy és egyetlen, egyetemes Egyház az 
elsődleges, megelőzi még a teremtést is, „praeexistens”, hiszen a teremtés 
célja öröktől fogva az ember üdvössége.175 Történelmi szempontból is az 
összegyház az első, hiszen pünkösdkor a minden népből odasereglettek 
kapták meg a Szentlelket: az összegyház előbb jött létre, mint a helyi egy­
házak, amelyek aztán az összegyházból születtek. A II. Vatikáni Zsinat 
formuláját („ecclesia in et ex ecclesiis”) ezért elválaszthatatlannak mondja a 
dokumentum e másik kijelentéstől: „Ecclesiae in et ex Ecclesia”. 

Az állítást többen bírálták, mondván, hogy ez nem felel meg a LG 23-
ban felállított egyensúlynak. A legjelentősebb közülük Walter Kasper, aki 
egyetért ugyan az „Ecclesiae in et ex Ecclesia” formulával, de végkövetkez­

173 A német „Kommunizieren” és „Kommunion”, és az ebből lehetővé váló nyelvi já­
ték a magyarban sajnos nem adható vissza, mivel az Eucharisztiában való részese­
dést, az áldozást egészen más gyökerű szóval fejezzük ki.

174 RATZINGER, Communio, 90.
175 Lettera „Communionis  notio” su alcuni  aspetti  della  chiesa  intesa come comunione, 

Libreria Editrice Vaticana, 1994.



86 Lukács László

tetése, hogy „az egyetlen Egyház kezdettől fogva a helyi egyházakban és 
azokból állt  fenn.”176 Vitájuk részletezése messze vezetne, végeredmény­
ben azonban Ratzinger elfogadta Kasper megfogalmazását: „a helyi Egy­
ház és az egyetemes Egyház kölcsönösen egymásban vannak: perichoreti­
kusan átjárják egymást”.177

Konklúzió: eucharisztikus ekkléziológia

Áttekintve a zsinat ekkléziológiáját az előzményektől mai recepciójáig a 
végeredményt (és talán a továbbfejlődés irányát is) egyetlen kifejezés­
ben foglalhatjuk össze: Az Egyház Krisztusnak az Eucharisztiából táp­
lálkozó teste. Amikor tehát a hívek az Eucharisztiát magukhoz veszik, 
ténylegesen belétestesülnek Krisztusba, a főbe, Krisztus valóságos testé­
vé,  egyházzá  válnak.  Ratzinger  megfogalmazásában:  Krisztus  eucha­
risztikus és egyházi teste – a két valóság nem azonos ugyan egymással, 
de lényegük szerint összetartoznak. Az Egyház az eucharisztikus lako­
mából épül egyházzá; az Eucharisztia hatása, hogy az embereket Krisz­
tus testévé gyűjtse össze az Úr Lelke által. „Ha az Eucharisztia tana nem 
kapcsolódik az Egyház közösségéhez, akkor éppúgy eltéveszti a lénye­
get, mint az az ekkléziológia, amely nem az eucharisztikus középpont­
jából épül fel.”178 

Napjainkban ez az eucharisztikus ekkléziológia foglalja össze a legtel­
jesebben a zsinati egyháztant. Ennek jele II. János Pál enciklikája 2003-
ban (Ecclesia de Eucharistia), az Eucharisztia évéhez kapcsolódó 2005-ös 
püspöki szinódus, amelynek témája Az Eucharisztia: az Egyház életének és  
küldetésének  forrása  és  csúcspontja,  majd  2007-ben  XVI.  Benedek  pápa 
apostoli buzdítása, a Sacramentum caritatis.

Az enciklika és az apostoli buzdítás egymásra épül. A szentháromsá­
gos Isten nekünk ajándékozza magát a megtestesülésben, majd Jézus ke­
reszthalála és feltámadása által, aki halálát a szeretet aktusává tette, és az 

176 WALTER KASPER, i. m. 43 sköv.
177 JOSEPH RATZINGER, The Local Church and The Universal Church, in  America, 185 Nr. 

16,19.11.2001, 7 sköv.
178 UŐ, Die pastoralen Implikationen der Lehre von der Kollegialität der Bischöfe, in NVG, 

218; vö. TW, 275.



Joseph Ratzinger és a II. Vatikáni Zsinat ekkléziológiája 87

Utolsó vacsorán véglegesen és visszavonhatatlanul övéinek adta magát. 
Szentségi módon megörökített áldozata az Eucharisztiában jelenvalóvá 
lesz. Az eucharisztikus ajándékkal Krisztus magát az isteni életet közli 
velünk. Akik magukhoz veszik őt, azok hasonulnak hozzá, egyesülnek 
vele, Krisztus testévé válnak. Ennek az egységnek következtében viszont 
eggyé válnak egymással is. Így jön létre az Egyház communiója. Az Eu­
charisztia egyesít bennünket Jézus önátadásának aktusával. Részesei le­
szünk önátadása dinamikájának, amely elindítja a valóság átalakulásá­
nak folyamatát. A keresztény lét lényege szerint eucharisztikus, az önát­
adásban és a szeretetben.

Mindkét dokumentum utal az Eucharisztia – és vele az Egyház – esz­
katologikus dimenziójára is. „Az Eucharisztia eszkatologikus irányult­
sága kifejezi és megerősíti a közösséget a mennyei egyházzal.”179 Ez in­
dításokat ad történelmi utunkhoz, fokozza bennünk a jelen Föld iránti 
felelősségérzetet,  ugyanakkor  viszont  elővételezi  a  végső lakomát:  az 
örök Szabbat felé irányul. Még zarándokok vagyunk, de a hitben már 
részesedünk a feltámadott élet teljességében. „Az eucharisztikus lako­
ma számunkra a végső lakoma elővételezése.”180

179 II. JÁNOS PÁL PÁPA, Ecclesia de Eucharistia, SZIT, Budapest 2007, 19.
180 XVI. BENEDEK PÁPA, Sacramentum caritatis, SZIT, Budapest 2007, 31.



REUSS ANDRÁS:

A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése

Pünkösdi esemény

Nem megengedhetetlen túlzás a fenti alcím, ha a két megelőző zsinat fe­
lől nézzük a II. Vatikáni Zsinatot. A később Trienti Zsinat néven foga­
lommá vált zsinatra készülve, amelyet 1536-ban még Mantuába hirdet­
tek meg, Luther 1537-ben megírta a Schmalkaldeni cikkeket. Ennek három 
részében tárgyalta azokat a kérdéseket, amelyekről nincs vita, amelyek­
ből nem lehet engedni, és amelyeket „tanult és értelmes emberekkel” 
kellene megtárgyalni. 1545-ben a wormsi birodalmi gyűlésen a protes­
táns rendek, akik addig a zsinat összehívását követelték, elutasították a 
részvételt. A császár ezért háborút kezdett. A zsinat második ülésszaká­
ra a szász választófejedelemség megbízásából 1551-ben Melanchthon el­
készítette a Confessio Saxonica-t és útnak indult vele, de az újabb német­
országi  háború  miatt  Nürnbergből  visszafordult.  A  würtembergiek 
megbízásából Johannes Brenz ugyancsak 1551-ben megírta a  Confessio  
Virtembergica-t, amelyet 1552-ben egy protestáns küldöttséggel el is vitt 
a zsinatra, remélve annak megtárgyalását. Erre azonban nem került sor. 
Viszont Martin Chemnitz négykötetes monumentális munkájában (Exa­
men decretorum concilii  Tridentini; A Trienti Zsinat kiértékelése), amely 
közvetlenül a zsinat utáni években jelent meg latinul,181 nagy figyelmet 
szentelt a zsinati határozatoknak.

Meghívót 1870-ben is küldtek a nem római katolikus egyházaknak, az 
ortodoxoknak és a protestánsoknak, hogy küldjék el képviselőiket, is­
merjék fel, hogy nem a helyes úton járnak és foglalják el helyüket az 

181 1565–1573. Az egykorú német fordítás után angolul 1971-ben jelent meg.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 89

igazi egyházban. A meghívó előbb jelent meg az olasz sajtóban, mint­
hogy a címzettek kézbe vehették volna. Senki sem méltatta válaszra,182 

vagy felháborodva utasították el.183

A 20.  század első  felében a  nem katolikus  ökumenikus  mozgalom 
konferenciáira kezdetben nem hívták meg a katolikus egyházat, amikor 
pedig mégis, akkor a katolikus egyház válaszolt elutasítóan.184 Nem hi­
vatalosan egyéni résztvevők ennek ellenére is meg-megjelentek ilyen al­
kalmakon, 1961-ben azonban az Egyházak Világtanácsa Új-Delhiben tar­
tott világgyűlésén hivatalosan már öt római katolikus megfigyelő vett 
részt. Óriási meglepetést keltett,  amikor a II.  Vatikáni Zsinatra (1962–
1965) meghívást kaptak bizonyos egyházak, ökumenikus szervezetek és 
szakértőnek tekintett teológusok. Bár az a várakozás, hogy a nem katoli­
kus keresztyénség teljes jogú részvételére nyílik lehetőség, szükségsze­
rűen túlzott reménységnek bizonyult.185 A mintegy hetven megfigyelő 
meghívásának és részvételének ténye, fogadtatásuk módja a zsinaton és 
a zsinati munkában, és az, ahogyan ők éltek a részvétel lehetőségével, 
bátorít annak kimondására, hogy a zsinat valóban Szentlélek adta kai­
rosz volt. Mintha mindkét oldalon eljutottak volna annak felismerésé­
hez,  hogy  nem  nélkülözhetik  egymást.186 „Úgy  még  nem  hallgattak 
evangélikus teológusokra a katolikus egyházban, mint ezen a zsinaton 
és azután is” – idézi fel a páratlanul új jelenséget az evangélikus zsinati 
megfigyelő, Vajta Vilmos.187

Ökumenikus zsinatra hívott XXIII. János pápa. A zsinat hírét minde­
nütt reménységgel és aggodalommal fogadták, a kezdeményező pápa 

182 HAMPE 1964, 350.
183 JEDIN 1998, 123.
184 Az 1910-ben Edinburghban megtartott missziói világkonferencia szervezői szán­

dékosan nem hívták meg sem a római katolikus, sem az ortodox egyházat. Az Egye­
sült Államokban az episzkopális egyháznak az egyik bizottsága azonban, amely kez­
deményezte a Hit és Egyházszervezet kérdéseinek megbeszélését a keresztyén közös­
ség egészében, meghívást küldött a Szentszéknek, amely XV. Benedek alatt sem el 
nem utasította, sem el nem fogadta azt; vö. Dictionary of the Ecumenical Movement, Ge­
neva 1991, 882. Lásd még XI. Piusz Mortalium animos körlevelét (1928).

185 KNALL 1985, 644.
186 „Die beiden Kirchen können heute einander nicht entbehren.”
SKYDSGAARD, in 1962, 166.
187 1990, 121; = 1998, 195.



90 Reuss András

halálát veszteségként élték meg, utódjának megválasztását az egész ke­
resztyénség imádságban hordozta. Mélyreható változások következtek 
be a római katolikus egyháznak a többi keresztyén felekezettel való vi­
szonyában. A zsinat kezdete óta megnövekedett annak lehetősége, hogy 
a különböző keresztyének egymást  megismerjék,  megtanuljanak egy­
másra nem ellenfélként gondolni.  Mindez roppant jelentőségű a nem 
római  katolikusokra  nézve  is.  Új  párbeszédek  kezdődhettek,  melyek 
ugyan – ökumenikus vonatkozásban és a római katolikus egyházon be­
lül – eddig is folytak. A szakadás a németeknél volt a legélesebb, min­
dent elkövettek, hogy a szakadást örök szakadássá tegyék. Most új alap­
állással néztek egymásra – állapította meg önkritikusan egy német egy­
házi vezető.188 Négyszáz év szakadása után nem azt kérdezték, hogy ki 
vesse a másikra az első követ.189 Meghirdetésének megfelelően a II. Vati­
káni Zsinat így valóban ökumenikus zsinat lett. Nemcsak abban az érte­
lemben,  hogy  a  magát  katolikusnak,  ökumenikusnak,  egyetemesnek 
tartott világegyház zsinata volt, hanem abban is, hogy az egész világke­
resztyénségnek máig tartó indításokat adott.

A megfigyelők részvétele és munkája

A nem katolikus megfigyelők kifelé hallgatási kötelezettséggel, de belül a 
megszólalás mindenféle lehetőségével vehettek részt a munkában. Meg­
tisztelő helyet kaptak az üléseken, ami lehetővé tette, hogy mindent hall­
janak és lássanak.190 Kézhez kapták az egyébként nyilvánosságra nem ho­
zott tervezeteket is.191 A plenáris üléseken ugyan nem szólalhattak fel, de 
az intézményi és protokolláris lehetőségek határáig menően véleményt 
nyilvánítottak és ezzel a zsinatot saját ügyükké is tették. Konkrét szöve­
gekkel kapcsolatban is  kikérték a véleményüket.192 Meghallgatásuk bi­
zonysága,  hogy  a  zsinati  szövegek  megfogalmazásánál  a  változtatási 

188NIEMÖLLER, in HAMPE 1964, 12–13.
189 HAMPE 1964, 19.
190 HAMPE 1964, 350.
191 CULLMANN, in Wir sind gefragt 1966, 186.
192 HAMPE 1964, 351.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 91

szándék indoklására visszatérő érv volt, hogy „ökumenikus okokból”.193 

A zsinati atyák nem egy esetben szó szerint átvették a megfigyelők érve­
léseit vagy ellenvetéseit. Fontos volt ezen túlmenően az is, amint Fried­
rich Weber braunschweigi evangélikus püspök kifejtette, hogy a zsinat a 
többi felekezettel kapcsolatban nem beszélt már többé eretnekekről vagy 
hamis hitről, hanem „elszakadt testvérekről”.194 Mivel a megfigyelők nem 
csupán protokolláris vagy reprezentatív részvételi lehetőséget kaptak, te­
hát valóban  dilectissimi observatores voltak,195 mindmáig szinte felmérhe­
tetlen jelentőségű lépés volt a nem-katolikusok bevonása a zsinat tanács­
kozásaiba. A megfigyelők jelenléte, az irántuk tanúsított nyitottság és az 
ő konstruktív részvételük csoda.196 Egy kicsit az első pünkösdi csodához 
hasonlóan, ahol a világ különböző tájairól összegyűlteket összekapcsolta 
a  Krisztusról  szóló  evangélium.  Új  korszak  vette  kezdetét,  amelyben 
megfigyelők meghívása és küldése szinte már megszokottá vált gyakor­
lat.197 Újabb és újabb országokban és egyre több kérdésben tapasztalható 
olyan törekvés, hogy tervezett döntéseikről ne csak informálják, hanem 
azokba be is vonják egymást az egyházak. Bár olykor váratlan és csaló­
dást keltő meglepetésekben is részesítik egymást.198

A  megfigyelők  a  zsinaton  számos  új  tapasztalatra  tettek  szert.  Az 
egyik az, hogy mennyire sokszínű volt a megfigyelők csoportja. Néme­
lyikük közelebb a római katolicizmushoz, mint egymáshoz.199 A másik, 

193 „bis an die Grenzen ihrer institutionellen und protokollarischen Möglichkeiten einge­
mischt und tatsächlich insoweit das Konzil auch zu ihrer Sache gemacht”. Otto Hermann 
PESCHt idézi FRANK 2012, 36.

194 Friedrich  Weber  nyilatkozata;  in  Az  FSSPX-szel  zajló  diskurzus  ökumenikus 
szempontból is fontos (forrás: www.kath.net – 2012. február 16.) http://webcache.goog­
leusercontent.com/search?q=cache:xCXvI1B7Fp0J:katolikushonlap.freeweb.hu/1201/
weber.htm+&cd=40&hl=hu&ct=clnk&gl=hu&client=firefox-a (letöltés: 2012.12.20.)

195 BARTH, in HAMPE 1964, 407. = in Zwischenstation 1963, 9.
196 CULLMANN, in HAMPE 1964, 358.
197 Tulajdonképpen már Új-Delhitől kezdve (1961, Egyházak Világtanácsa 3. nagy­

gyűlése) Montrealon (Hit és Egyházszervezet 4. világgyűlése, 1963. július) és Helsin­
kin át (1963. augusztus, Lutheránus Világszövetség 4. nagygyűlése) mindmáig.

198 Kiragadott példaként említhető itt a Hittani Kongregáció Dominus Iesus c. nyilat­
kozata  2000-ben,  és  a  Magyarországi  Református Egyház Zsinatának határozata a 
Heidelbergi Káté új fordításával kapcsolatosan 2012-ben.

199 CULLMANN, in HAMPE 1964, 356.



92 Reuss András

hogy a római egyház a maga egészében sokkal színesebb, mint a protes­
táns keresztyénség, és annál is, amit a római katolikus egyház szakértői­
nek  tekinthető  megfigyelők  maguk előzetesen  tudtak  vagy elképzel­
tek.200 Ez a sokféleség nemcsak a világegyházi létből következő ténysze­
rű adottság, hanem tudatos vezetési stílus is, politika, amelyet a római 
egyház a különböző országok helyzeteiben201 – de minden bizonnyal az 
ökumenikus kapcsolatokban is – alaposan végiggondolva alkalmaz.

A megfigyelők számára, akik az ökumenizmus elkötelezettjei és a ró­
mai katolikus egyházzal foglalkozó szakértők voltak, nagy kihívás volt, 
hogy megtanulják a  zsinat  nyelvét  és úgy mondják el  észrevételeiket, 
hogy az érthető legyen a zsinati részvevők számára. Mert hiszen nem­
csak másik nyelvről van szó, hanem eltérő gondolkodásmódról is. Érde­
kes tapasztalat volt, hogy Montrealban, ahol csak protestánsok és ortodo­
xok vettek részt, egyes vélemények szerint olyan absztrakt szöveg kelet­
kezett, amely távolabb van a protestánsoktól, mint a II. Vatikáni Zsinat 
némely dokumentuma.202

Hazai evangélikus értékelések

Ha belegondolunk, hogy az állami szerveknek milyen fenntartásaik vol­
tak és milyen félelmek mozgatták őket akár a zsinatra meghívást kapott 
magyar püspökök kiutazásának engedélyezésében, akár a zsinati dönté­
sek elképzelt hazai hatásában, tulajdonképpen meglepő lehet,  hogy a 
korabeli protestáns egyházi sajtó viszonylag nagy terjedelemben foglal­
kozott a zsinattal.203 Ezek az értékelések egészében véve igényes és tár­
gyilagos elemzések, némelyikük azonban nem nélkülözte a felekezeties 
polémiát vagy pedig a regnáló politikai rendszer tetszésének igyekezett 
megfelelni.

200 UŐ, in HAMPE 1964, 357.
201 LINDBECK, in Konzil und Evangelium 1962, 63–64.
202 UŐ, in HAMPE 1964, 360.
203 1963 és 1966 között a Lelkipásztor evangélikus folyóirat 8, 1962 és 1966 között az 

Evangélikus Élet hetilap 48, 1961 és 1968 között a Theologiai Szemle 24 cikkben számolt 
be a zsinat eseményeiről és döntéseiről.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 93

Egy protestáns értékelés kritériumai

Protestánsként értékelve a zsinatot, kézenfekvő lehetne a zsinat konzer­
vatív  vagy  progresszív  kritikusaiba  kapaszkodni,  rájuk  hivatkozni. 
Mindenesetre meglepő, hogy talán nincs is olyan protestáns elismerés 
és talán nincs olyan protestáns elmarasztalás sem, amit ne fogalmaztak 
volna meg római katolikus oldalon is. Ezeket sem felsorolni, sem ele­
mezni itt nem áll módunkban. Nem hiszem, hogy bárki azt várná tőlem, 
hogy bekapcsolódjak ebbe a vitába.

Számon lehetne kérni a zsinat eredményeit a magyarországi katoliciz­
muson és egyházon. Nem hiszem, hogy az én feladatom lenne. Nem is 
lennék képes rá. Különben is, megteszik ezt sokan mások a római kato­
likus egyházon belül  hosszabban vagy rövidebben idehaza és külföl­
dön.

Próbálkozhatnék azzal, hogy mint valami szomszédvár vagy egy má­
sik tábor megfigyelője szóljak.204 Ebben az esetben azt keresném, hogy 
mennyiben közeledett a római egyház az elszakadt testvérekhez. De hát 
így önmagamat, önmagunkat tenném mértékké. Ez méltatlan lenne ah­
hoz, hogy valójában Krisztus testéről van szó.

A nem katolikus ökumenikus mozgalom részéről elhangzott különfé­
le értékelések kapcsán Karl Barth, a nagy református teológus annak a 
véleményének adott hangot, hogy azokkal szemben nincs ellenvetése, 
mégsem elégedett velük.205 A zsinat – Barth véleménye szerint – a római 
katolikus egyház belső ügye, melynek nem az ökumenizmus volt az el­
sődleges célja, és nem az, hogy tanuljanak a nem katolikusoktól, hanem 
hogy a mai világban rendezze a saját sorait, miközben persze felvilágo­
sítást  kíván adni magáról  és –  a szó legjobb értelmében – imponálni 
akar.206 Bár  éppen  az  egész  egyház  érdemi  küldetésének  teljesítése, 
vagyis a misszió szempontjából egyáltalán nem mellékes az egység kér­
dése.

204 HAFENSCHER 2002, 3–5. REUSS 2005, 6–9. = 2004, 22–29.
205 BARTH, in Zwischenstation 1963, 9.
206 BARTH, in HAMPE 1964, 407–408. = in Zwischenstation 1963, 9–11. NAGY 1965, 97 az 

eseményeket úgy foglalta össze, hogy a zsinat a római katolikus egyház belső vitája 
volt önmagával, a nem katolikus keresztyénekkel és a világgal.



94 Reuss András

Az értékelés és megítélés mértéke mégsem lehet az ökumenikus elkö­
telezettség, bármennyire is fontos ez. De nem lehet a mérték a mi saját – 
protestáns – identitásunk, bármennyire is elkötelezettek vagyunk irán­
ta. Csak az igazság lehet a mérték, Krisztus, aki azt mondta magáról, 
hogy „Én vagyok az út, az igazság és az élet, senki sem mehet az Atyá­
hoz, csakis énáltalam” (Jn 14,6). Ennek az igazságnak, Krisztusnak va­
gyunk mi mind elkötelezve, ezt az igazságot keressük és akarjuk követ­
ni. Ezért inkább az tűnik helyesnek, hogy a zsinatot annak alapján érté­
keljük, hogy mennyiben adott indítást arra, hogy rálépjünk és járjunk a 
Krisztus követésének az útján.

A szövegek értelmezési problémái

A zsinati határozatok szövegét értékelő irodalom beláthatatlanul bősé­
ges,207 még a magyar nyelven megjelent írások teljes áttekintésére sem 
vállalkozhatunk.208 A szövegek protestáns értékelése azok elkészülte óta 
folyamatosan zajlik. Tanulságos arra figyelnünk, ahogyan protestánsok 
értékelik a zsinati dokumentumok szövegét, de nem kevésbé izgalmas, 
hogy miként zajlik ez az értelmezés a római katolicizmuson belül. Ter­
mészetesen fontos szempontunk, hogy mi ezeknek a szövegeknek a je­
lentősége az ökumenikus kapcsolatokban, de az is, hogy milyen felis­
merésekkel gazdagítanak az egyház mai életére nézve. Szakszerű, tár­
gyilagos értelmezésre,  a  zsinati  szövegek megfelelő  hermeneutikájára 
van szükség.209

207 Ebben az összefüggésben utalok a Lutheránus Világszövetség strasbourgi inté­
zetének  a  zsinat  megkezdése  előtt  (Konzil  und  Evangelium 1962),  megnyitása  után 
(Dialog unterwegs 1965),  majd befejezése után (Wir sind gefragt 1966) kiadott tanul­
mánykötetére; LACKMANN ötkötetes, részletekbe menő teológiai tudósítására (Mit evan­
gelischen Augen 1963–1966); HAMPE egykötetes, de rendkívül informatív dokumentum­
gyűjteményére (Ende der Gegenreformation? 1964).

208 Hazai evangélikus sajtóban (a teljesség igénye nélkül): [UZON?] u. l. 1964;  NAGY 
1965; VEÖREÖS 1966/6; 1966/7; 1966/11; MAGASSY 1969; KNUTSON 1971; KNALL 1985. Refor­
mátus: PÁSZTOR 2002.

209 Konzilshermeneutik; vö. WEBER 2012.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 95

Mindjárt  a  zsinat  bezárása  után hívta  fel  a  figyelmet  Vajta  Vilmos 
arra, hogy szembe kell nézni a szövegek bizonyos ellentmondásaival. 
Például ilyenekkel: a spirituális-misztikus egyházkép – és ugyanakkor a 
jogi-kanonikus;  a  Szentírás tekintélyének elismerése és az igehirdetés 
hangsúlyozása – és ezzel szemben az Írás mégis a hagyomány alá van 
rendelve, az igehirdetés pedig a szentségek alá; Isten népének apostol­
kodása, minden hívő papsága a keresztség alapján – és ugyanakkor a 
hierarchia sajátos elhívása és a sajátos papság felelőssége és hatalma a 
laikusokkal szemben; a keresztség mint a keresztyén élet alapszentsége 
és mint az egyház egységének kifejezése – de a keresztyén közössége­
ket,  amelyek ilyen keresztséget gyakorolnak, mégsem ismerik el egy­
háznak. Metodikai egyenetlenség is van: hol mély bibliai alapvetésre, 
hol patrisztikai érvekre, míg némely dokumentumban vagy azok részei­
ben szinte kizárólag az elmúlt száz év pápai enciklikáira hivatkoznak.210 

Ugyanakkor a zsinat egyes kijelentései mind a katolikus egyházat, mind 
a nem-katolikusokat „tanácstalanságban hagyta, milyen utat kellene az 
egyházak új közösségéhez választani”.211

A szövegek még alaposabb megismerésén és megértésén tehát mind­
annyiunknak tovább kell fáradoznunk. A zsinat munkája és szellemisé­
ge persze a zsinati szövegekben csapódott le. De nem elég csak a szöve­
gek vizsgálata. Ez pusztán teória lenne, amely kimerülhet íróasztal mel­
letti  okoskodásban.  Diplomaták  fegyverszüneti  tárgyalásaihoz  vagy 
mediátorok  kompromisszum-kereséséhez  lenne  hasonló,  ahol  patika­
mérlegre tett kifejezésekkel igyekeznek mindkét félnek eleget tenni. Di­
namikus értelmezésre van szükség. Ezen azt értem, hogy nem pusztán 

210 VAJTA, in Wir sind gefragt 1966, 205. Ehhez közel álló véleményt fogalmazott meg 
a katolikus Peter NEUNER is (2012, 15): „Az például, hogy hivatalos egyházi dokumen­
tumokban melyik zsinati részeket idézik, elsősorban nem a szakszerűségtől, hanem a 
választott egyházképtől függ. Vannak, akik arra törekednek, hogy a II. Vatikáni zsi­
natot úgy állítsák be, mint amely mindenben megfelel az I. Vatikáni és a Tridenti zsi­
natnak. Mások viszont azt hangsúlyozzák a zsinatból, amely túlment a korábbi zsina­
tok kijelentésein.  Mivel  a zsinati  szövegekben egymás  mellett  érvényesül  mindkét 
egyházi alapmodell, a konfliktusok előre programozottak voltak, és ez rányomja bé­
lyegét a zsinat óta eltelt évekre és javarészt a mai egyházzal kapcsolatos tapasztalatra 
is.”

211 Hivatkozás FRIEDRICH WEBERre, forrása lásd 14. lábjegyzet.



96 Reuss András

diplomatikus egység-formulát kell  találni,  nem megemlékezni kell  az 
ötven éve történtekről, vagy ünnepelni azt, hanem újra és újra felmérni, 
mi következik ebből. A zsinat indításokat is adott és ad, kérdéseket is 
tett és tesz fel, és adott esetben esetleg újabb válaszokat is vár.

Defectus és plenitudo vagy redundantia

A zsinati szövegek visszatérő érvelése, hogy a római katolikus egyház 
birtokolja a Krisztus ajándékainak, az üdvösség eszközeinek teljességét 
(plenitudo). A nem római egyházak viszont, bár Krisztus sok ajándékát 
birtokolják, mégis bizonyos hiányokat mutatnak (defectus).

Evangélikusok számára gondot jelent annak megértése, hogy a közö­
sen vallott solus Christus mellett hogyan kaphat nagy hangsúllyal helyet 
olyan hitigazságok állítása, amelyek a mi szemünkben ezt a solus-t relati­
vizálják, gyengítik. Miközben a római katolikus teológiai gondolkodás a 
reformáció  számos tanítását  képes  beépíteni  rendszerébe  –  mondván, 
hogy ezeket a katolikus hit is vallja –, nem mindig értjük, hogy mindezt 
hogyan egyeztethetik össze más, véleményünk szerint ezzel ellentétes ta­
nokkal. Számunkra úgy fogalmazódik meg a kérdés, hogy akkor most 
valóban azt a reformátori tanítást fogadják el, amit mi is vallunk, vagy ez 
csak valami tág szívű mindent átölelő, már-már szinkretista hajlam. Oly­
kor hiányzik nekünk a határok világos meghúzása.212 Kétségtelenül egy­
értelmű az a nem keresztyén és a szekuláris világra vonatkozó határvo­
nal, amelyet a Hittani Kongregáció Dominus Iesus nyilatkozata meghúzott 
– ami a másik oldalon persze explicit ekkléziológiai elhatárolódást jelen­
tett ki a protestáns egyházakkal szemben is.

Előremutató és figyelemre méltó, ahogyan Oscar Cullmann közelítette 
meg a katolikus többlet és a nem katolikus hiány kérdését. Haladást eb­
ben akkor lehet elérni, az ő véleménye szerint, ha a katolikusok ezt a pro­
testáns kevesebbet nem feltétlenül negatívumként értékelik, nem hiány­
ként (defectus) vagy önkényes beszűkülésként, hanem a Szentlélektől ka­
pott  tudatos  koncentrációként  arra,  hogy  hitünk  egyedüli  közepének 

212 Vö. VAJTA, in Wir sind gefragt 1966, 208.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 97

Krisztusnak kell maradnia.213 Először ezt a közöset kellene hangsúlyozni, 
azt számon kérni – folytathatjuk Vajta Vilmos érvelésével – és így tár­
gyalni az ellentéteket, például a mariológia kérdésében.214 Az evangélium 
megszólaltatásában a protestánsoknál olykor határozottabb és a világ ak­
tuális kérdéseiben náluk egyértelműbb és elkötelezettebb római állásfog­
lalások kapcsán Karl Barth egészen olyan, protestáns fül számára hajme­
resztő megállapításig is eljutott, miszerint mindezek fényében még az is 
megtörténhet,  hogy még a Mária-dogmák és a pápai tévedhetetlenség 
miatt jogosan hangoztatott protestáns bírálatok is elveszíthetik jelentősé­
güket.215 A solus Christus, sola gratia római katolikus értelmezését ugyanis 
a protestánsok számára alaposan megterhelik az előbbi és a hozzájuk ha­
sonló tanítások a római egyházban, amelyeket mi nem teljességnek, ha­
nem fölöslegeseknek tartunk (redundantia).

Érdekes megfigyelni, hogy a személyes benyomások és találkozások 
nyomán nemcsak az evangélikus megfigyelők, hanem általában a pro­
testantizmusban a korábbi csaknem egyöntetű elutasítás helyett a zsinat 
óta érdeklődő figyelemmel tekintenek a pápákra és tevékenységükre. 
Ez  is  egyik kiszélesedést,  nyitást  jelentő következménye a  zsinatnak. 
Ugyanez viszont beszűkülést is jelent, mivel a római pápa fennhatósá­
gának és szukcessziójának elismerése a feltétele a római egyházon belül 
az egyházhoz tartozásnak, kifelé pedig a katolikusok ökumenikus rész­
vételének.216 Ezért felbecsülhetetlen jelentőségű fejlemény, hogy II. Já­
nos Pál a maga különös felelősségének adott hangot, „hogy – amint írta 
– meghalljam a felém irányuló kérést: találjam meg a primátus gyakor­
lásának olyan formáját, mely – küldetésének egyetlen lényeges mozza­
natáról sem mondva le – kitárul az új helyzet felé”, és felvetette a pri­
mátus kérdéséről folytatandó „türelmes, testvéri dialógus” lehetőségét, 
amelynek során a terméketlen vitákat felváltva meghallgathatnák egy­
mást az egyházak.217 Ennek kapcsán örvendetes momentumként  tart­
hatjuk számon, hogy a zsinat szükségesnek tartotta, hogy „örömest elis­

213 CULLMANN, in HAMPE 1964, 358.
214 VAJTA, in Wir sind gefragt 1966, 211.
215 BARTH, Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, in HAMPE, Ende der Gegenre­

formation? 1964, 414. = in Zwischenstation 1963, 15.
216 VAJTA, 1990, 121. = in uő, Amíg időnk van 1998, 196.
217 Ut unum sint 1995, Nr. 95. 96.



98 Reuss András

merjék és értékeljék mindazokat az igazán keresztény javakat, amelyek 
a közös örökségből forrásoznak,  és megtalálhatók különvált  testvére­
inknél”, és hogy ne tévesszék szem elől mindazt, „amit a Szentlélek ke­
gyelme különvált  testvéreinkben megvalósít”.218 Egybecseng ez XXIII. 
János pápának azzal a kijelentésével, hogy sokkal erősebb az, ami össze­
köt, mint az, ami elválaszt.219 Ezt erősítette meg II. János Pál 1995-ben 
kiadott enciklikája, amely bizonyos kölcsönös gazdagodást is lehetsé­
gesnek tartott olyan más közösségek révén, „melyekben a keresztény 
misztérium bizonyos elemei olykor erősebb megvilágítást nyernek.”220 

Ezek a kijelentések általában lelkes visszhangra találnak protestáns kö­
rökben,  amelyeknek  azonban  gondot  jelent  annak  pontos  tisztázása, 
hogy csak a keleti és a nyugati egyház viszonylatában vagy a protestan­
tizmust is belefoglalva lehet-e ezeket a kijelentéseket érteni.

A változás mibenléte és mértéke

Az evangélikus értékelések sem mentesek a már-már szélsőséges meg­
állapításoktól – a katolikusokéihoz hasonlóan. Akár azt az állítást, hogy 
a római egyház a legkevésbé sem változott, akár azt, hogy radikálisan, 
alapjaitól kezdve megváltozott, hamisnak tartja Oscar Cullmann.221 Alig 
tudta azonban valaki is elképzelni, hogy a mozdíthatatlannak hitt római 
katolikus egyház képes ilyen változásra, miközben persze ugyanaz is 
maradt, állapította meg a dán Kristen E. Skydsgaard professzor.222

218 Unitatis redintegratio, Nr. 4.
219 XXIII. JÁNOS: „Das, was uns verbindet, ist viel stärker als das, was uns trennt.” Forrás 

megjelölése nélkül idézi PANNENBERG 2004, 17.
220 Ut unum sint 1995, Nr. 14.
221 CULLMANN, in Wir sind gefragt 1966, 185.
222 SKYDSGAARD, in: Wir sind gefragt 1966, 195.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 99

Az ellenreformáció vége223 – először feltehetően George A. Lindbeck 
amerikai professzor, evangélikus zsinati megfigyelő jellemezte így 1963 
tavaszán lelkesen a zsinatot.  Az állítást  megerősítette  Kurt Scharf,  az 
Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) elnöke, aki tovább vitte a gon­
dolatot: „A katolikus egyháznak ez a zsinata az ellenreformáció végét 
jelenti,  függetlenül attól,  hogy miként halad tovább.” Rómában is el­
hangzott, egyetértően és vitatva.224 Az ellenreformáció vége? De vajon a 
zsinat, amennyiben nem tesz mást, mint hogy ugyanazt mondja, amit 
eddig is, csak éppen másként, nem lesz más, mint csupán az ellenrefor­
máció folytatása más eszközökkel? – kérdezte az EKD egyetlen zsinati 
megfigyelője, Edmund Schlink.225

Elgondolkodtató Paul Althaus kijelentése is, miszerint megmutatko­
zott „Luther késői hatása a római katolikus oldalon. Ennyiben Luther ti­
tokban részt vett a zsinaton.”226 Valóban: számosan sokat tanultak a re­
formációból, miközben katolikusok maradtak. A római katolikus egy­
ház  a  zsinat  által  evangélikusabb,  evangéliumibb  (evangelischer) lett. 
Ennyiben jogos a kérdés, hogy vajon a reformáció nem vesztette-e el ér­
telmét?227 A kérdés nyomán a lutheranizmus önvizsgálatára van szük­
ség, amit Edmund Schlink, az EKD megfigyelője így fogalmazott meg: 
„Számomra nem kétséges, hogy azt a megbízatást, amit Isten a reformá­
ció egyházainak adott, a zsinat nem vette el tőlük. Az azonban kétséges, 

223 A protestánsok az ellenreformáción általában nemcsak a Trienti Zsinatot közvet­
lenül követő történelmi és egyházpolitikai korszakot értik, hanem a római katolikus 
egyháznak azt a fajta viszonyulását is a protestantizmushoz, amely a teológiában a 
felekezeti polémiával, a mindennapi érintkezésben az elzárkózással és az elszigetelés­
sel, a társadalomban pedig a pozícióharccal és a kiszorítással jellemezhető. Nem ta­
gadható, hogy ebben a mentalitásban volt kölcsönösség, bár az eredményt a politikai, 
társadalmi, hatalmi erőviszonyok határozták meg.

224 JOHANN CHRISTOPH HAMPE 1964, 17; vö. még KENT S.  KNUTSON előadását a Lutherá­
nus Világszövetség Evianban tartott nagygyűlésén 1970-ben (1971, 134).

225 HAMPE 1964, 17.
226 „Man muß von einer Spätwirkung Luthers  auf katholischer Seite sprechen. Insofern  

nahm Luther heimlich am Konzil teil.” Paul Althaust idézi DIETZFELBINGER, in Wir sind ge­
fragt 1966, 217.

227 DIETZFELBINGER, in Wir sind gefragt 1966, 215.



100 Reuss András

hogy vajon az evangélikus egyház a feladatát ma úgy tölti-e be, amint 
Isten elvárja tőle.”228

Kiemelték a  zsinat  megszólalásának  pastoralis  jellegét.229 A zsinat  – 
XXIII. Jánosnak a megnyitó beszédében kifejezett útmutatását követve – 
megkülönböztette a hit tartalmát, ami változatlan (depositum fidei) a hit 
hirdetésének módjától  (modus enuntiandi).230 A hivatalos tanítást adta a 
zsinat modern formában. Nem eretnekségeket ítélt el. Nem új dogmát 
definiált. Nem a régieket ismételte meg.231 Ezzel lehetővé tette, hogy a 
római katolikus egyház konstruktív módon járuljon hozzá ökumenikus 
dokumentumok létrejöttéhez, mint a Limai dokumentum (1982),232 a Nice­
a-konstantinápolyi hitvallás közös magyarázata Németországban (1991),233 

az evangélikus – római katolikus dialógusok megindulása és ennek leg­
látványosabb gyümölcse, az Augsburgban 1999-ben aláírt  Közös nyilat­
kozat a megigazulás tanításáról,234 valamint egyéb bilaterális dialógusok.

A zsinat „nemcsak római-katolikus, hanem az egész kereszténységet 
érintő esemény” volt. Meghatározta az Evangéliumnak a modern világ­
ban történő hitelt érdemlő hirdetését, megnyitotta az egyházak ökume­
nikus együttéléséhez az utat, és végrehajtotta „a római-katolikus Egy­
háznak az ökumenikus mozgalomba való belépését”. Ezen kívül „a ke­
leti  egyházak  pozícióját  és  a  reformáció  és  a  reformált  egyházak 

228 „Mir ist es nicht zweifelhaft, daß der Auftrag, den Gott den Reformationskirchen gege­
ben hat, ihnen vom Konzil nicht abgenommen ist. Wohl aber ist mir zweifelhaft, ob die evan­
gelische  Kirche  ihren  Auftrag  heute  so  erfüllt,  wie  es  Gott  von  ihr  erwartet.” Idézi 
DIETZFELBINGER, in Wir sind gefragt 1966, 216.

229 VISCHER, Bericht über die erste Sitzungsperiode, in HAMPE 1964, 371.
230 VISCHER, i.m., in HAMPE 1964, 372.
231 CULLMANN, in Wir sind gefragt 1966, 186.
232 Keresztség, úrvacsora, lelkészi szolgálat (Limai dokumentum). Theologiai Szemle (Új  

folyam, 29) 1986/4, 193–211.
233 Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz und des Rates der Evangelischen Kirche in  

Deutschland (EKD) zur 1600 Jahr-Feier des Glaubensbekenntnisses von Nizäa-Konstantino­
pel, in Der Lobpreis des Dreieinigen Gottes im Heiligen Geist. 1600 Jahre Bekenntnis von Ni­
cäa-Konstantinopel, Tutzinger Studien 2/1981, 103–105.

234 Az evangélikus – római katolikus Közös Nyilatkozat a megigazulás tanításáról és ünne­
pélyes aláírásának dokumentumai (ford. Hafenscher Károly – Kránitz Mihály – Puskás 
Attila – Reuss András [Vincze Katalin]) Evangélikus Sajtóosztály – Szent István Tár­
sulat, Budapest 2000, 108 o.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 101

reformista kívánságait és véleményeit is átvette”. Példa erre a zsinat li­
turgikus reformja, mely az evangélikus istentiszteleteket is „megtermé­
kenyítette és befolyásolta”, valamint a Szentírásra való koncentrálás a 
Dei Verbum kinyilatkoztatási konstitúcióban. Ökumenikus szemszögből 
mindenekelőtt a zsinatnak az ökumenizmusról szóló dekrétuma és az 
egyházi konstitúció jelentős. Ezek sok mindent elindítottak, és minden 
szinten magától értetődővé tették az ökumenikus együttélést,235 bár so­
kan úgy látják, hogy különösen a felekezeti vegyesházasságok kérdésé­
ben követett római magatartás rácáfol az ökumenikus elkötelezettség­
re.236

A római katolikus egyháznak a zsinaton – a megszokott sztereotípiák­
hoz és az előzetes várakozásokhoz képest – meglepetést keltően meg­
mutatkozó evangéliumi elkötelezettsége a protestantizmus egyes terü­
letein azzal a következménnyel is járt, hogy „saját önértelmezésük vo­
natkozásában is  elbizonytalanodtak”237 a  felekezeti  klímának ebben a 
jelentős megváltozásában. Ez az új helyzet azonban óriási lehetőség is, 
mert arra ösztönöz, hogy a protestánsok „saját hitük tulajdonképpeni 
alapját” újra megvizsgálják, a keresztyén együttélést jobban szolgálják 
és erősödjék dialóguskészségük és ökumenikus felelősségérzetük.238

Egyesek szerint a zsinat túlságosan elébe ment a világnak, és felteszik 
a kérdést, hogy megfelelően szót adott-e Istennek? S vajon nem a ke­
reszt  botránya  nélkül  szólt-e?239

Az evangéliumot hirdette-e a zsinat? Ami a túlzott alkalmazkodást illeti 
a világhoz, fejlődés-pártiságát úgy fejezte ki a római katolikus egyház, 
hogy eközben nem vesztette el belső struktúráját, nem lett hűtlen lelki­
ségéhez, római katolikus maradt. Megállapítható, hogy a protestánsok 
is átérezték azokat a roppant kihívásokat, amelyekkel a 20. század köze­
pén az egész világnak és benne az egész keresztyénségnek együtt kellett 
szembenéznie, és amelyek „jelentéktelenné teszik a finom teológiai dis­
tinkciók luxusát.”240 Hogy végül a protestantizmus vagy a római katoli­

235 Hivatkozás Friedrich WEBERre, forrása lásd 14. lábjegyzet.
236 RÉVÉSZ 1964, 735–736; NAGY 1965, 104; VEÖREÖS 1966, 428; KNALL 1985, 651.
237 KNALL 1985, 647.
238 KNALL 1985, 647.
239 SKYDSGAARD, in Wir sind gefragt 1966, 197.
240 KNUTSON 1971, 141.



102 Reuss András

cizmus alkalmazkodása az egyoldalúbb abban a tekintetben, hogy nem 
eléggé kritikusan hasonul a korhoz és szellemiségéhez, vagy lojális az 
éppen regnáló hatalom iránt, ez igen messzire vezető, nehéz, de életbe­
vágóan fontos kérdés.241

A sajtót és a többi keresztyén egyházat, így a nem katolikus ökumeni­
kus mozgalmat is elsősorban érdeklő és izgató mindezen változásoknál 
sokkalta  fontosabb  azonban  a  római  egyháznak  a  belső  megújulása, 
amely életre hívta a II. Vatikáni Zsinatot, és amely óriási belső újraépít­
kezést indított el. A Süddeutsche Zeitung tudósítója az első ülésszak után 
„a Szentlélek élénk fúvásáról” írt, amint Karl Barth idézte.242 A reformá­
tus teológus továbbment, amikor a lényegi változást abban a lelki moz­
gásban látta, amelyet talán sodró ereje miatt olyan földcsuszamlásnak 
mondott, ami ötven évvel korábban elképzelhetetlen lett volna. Szimbo­
likus számára a zsinat megnyitó ülésén a középpontba helyezett evan­
géliumos könyv, amely nem csupán díszlet volt,  hanem jele annak a 
Szentírás felé forduló figyelemnek, amely már évtizedek óta zajlott. És a 
kicsiny  kovászéhoz  hasonlítható  következménye  annak  az  igének, 
amely a római misekönyvben és breviáriumban sok más mellett – szá­
mos  protestáns  véleménye  ellenére –  mégiscsak  jelen  volt.  Nem bíz­
tunk-e túl kevéssé abban, hogy ez az ige valóban élő és ható – kérdezi 
Barth, és megállapítja, hogy a Szentírásra irányított figyelem megmutat­
kozott  abban, hogy számos dokumentum – a protestánsoknak szinte 
ámulatát keltve – meghaladta a Trienti vagy az I. Vatikáni Zsinat szöve­
geit. Tapasztalható mindez az elmélyültebb igehirdetésekben, de a bib­
liaolvasás terjedésében, sőt még a templomépítészetben is. Johann Bap­
tist Metz nyomán a római katolicizmusban a Szentlélek támasztotta vi­
hart említ Magassy Sándor evangélikus lelkész, amikor a küzdelmeket 
és feszültségeket felelevenítő zsinati visszatekintését így zárja: „nyilván­

241 DIETZFELBINGER, in  Wir sind gefragt 1966, 216. XXIII. János pápának az elsősorban 
az emberi jogok kérdésével foglalkozó Pacem in terris enciklikáját olyan szövegnek te­
kinti  Karl Barth, ami nemcsak beszélt,  hanem mondott  is  valamit;  vö. Karl  BARTH, 
Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, in HAMPE 1964, 413. = in Zwischenstati­
on 1963, 16.

242 „ein wahrhaft temperamentvolles Wehen des Heiligen Geistes”, Karl BARTH, Überlegun­
gen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, in HAMPE 1964, 408. = in Zwischenstation 1963, 11.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 103

való, hogy a vihart nem ember támasztotta. Így az is nyilvánvaló, hogy 
ember nem is lehet úrrá fölötte.”243

A lelkesedés az azóta eltelt ötven évben minden bizonnyal lelohadt. 
Az ámulatot keltő új vonások mellett, amelyek egykor teljesen lekötöt­
ték a protestánsok figyelmét is, ma jobban látjuk azt is, ami nem válto­
zott, és azokat az erőfeszítéseket is, amelyek az újnak a szellemét vissza­
szorítani igyekeznek. Azonban minden kijózanodás és minden esetleges 
negatív tapasztalat ellenére sem engedheti meg magának a protestantiz­
mus, hogy úgy gondoljon önmagára, mintha az ő háza táján minden 
rendben volna, mintha már túl lenne a reformáción, amire azonban még 
Rómának szüksége van. Sokkal inkább használna a protestáns egyhá­
zaknak – még ha van is jogosnak tartott kritikájuk – ha nem a 16. század 
óta használt sablonjaikat vetítenék rá a mai római egyházra, hanem ta­
nulnának elkezdett megújulásából.

Megújulás

A zsinat összehívásának egyik szándéka az egyház megújítása volt. A 
megújulás nem olyasmi, amit a protestánsok, az evangélikusok egyol­
dalúan számon kérhetnek a katolikus egyházon. Ne követeljünk semmit 
a római katolikus egyháztól, amit mi magunk még nem valósítottunk 
meg – figyelmeztetett Willem Visser 't Hooft, az Egyházak Világtaná­
csának főtitkára a zsinat kezdetekor.244

Oscar Cullmann pedig arra emlékeztetett, hogy bár – nekünk, protes­
tánsoknak is – reménységünk a római egyház megújulása, ez a megúju­
lás azonban nyilvánvalóan a katolicizmus alapján fog megtörténni, mert 
nem lehet elvárni tőle, hogy protestantizmussá vagy ortodoxiává vál­
jék.245 És a római katolikus egyház megújulásáról nem lehet úgy beszél­
nünk, mintha a protestantizmusnak nem lenne szüksége megújulásra, 
mintha a Bibliához ragaszkodva nem szűkült volna be és mintha nem ej­
tett volna el bizonyos bibliai elemeket. Megújulásra tehát a nem római 

243 1969, 589.
244 Idézi: HAMPE 1964, 9.
245 CULLMANN, in HAMPE 1964, 357.



104 Reuss András

katolikusoknak  is  szükségük  van.246 Ugyanezt  a  gondolatot  folytatta 
Kristen E. Skydsgaard, amikor kijelentette, hogy a protestantizmus nem 
maradhat változatlan, hanem a római katolikusokkal együtt kell keres­
nie az egyház jövőbeli útját.247 Ezért is lett  az evangélikus megfigyelők 
zsinat utáni beszámoló kötetének címe:  Wir sind gefragt, meg vagyunk 
kérdezve,  megkérdezettek  vagyunk.  Karl  Barth  egyenesen  azt  várja, 
hogy a protestánsokat indítsa a zsinat arra, hogy hatalmas seprűvel se­
perjenek a saját (egy)házuk előtt.248

A zsinat római katolikus részről is új korszakot nyitott, amelyet már 
nem annyira az egymással folytatott harc, de nem is valami hamis irén­
izmus jellemez, hanem az igazság közös keresése (ApCsel 17,11), egy­
más segítése Krisztus követésében, aki a világ egyetlen reménysége. Az 
egyház vándorlásának útján a protestáns keresztyéneknek úgy kell me­
netelniük, hogy ha kell, igent, és ha az kell, akkor nemet mondjanak, és 
ugyanakkor a maguk részéről készek legyenek a római katolikus egy­
háztól az igent és a nemet meghallani és meghallgatni.249

A kérdés a protestantizmus számára nem is az, hogy mennyiben érvé­
nyesülnek a római katolikus egyházban a zsinat határozatai, bár ez sem 
mellékes kérdés. A vitákat látva együtt örülünk az örülőkkel, együtt sí­
runk a sírókkal… A kérdés igazában az, hogy a római katolicizmus és a 
protestantizmus meghallja-e a zsinat szavában is, és az egymással foly­
tatott  párbeszédben is a  Jó Pásztor hangját,  aki  mindannyiunkat hív: 
Jobban szeretsz-e engem? Legeltesd az én bárányaimat! Te kövess en­
gem! (Jn 21,15.22)

246 CULLMANN, in HAMPE 1964, 358.
247 SKYDSGAARD, Geschichtliche Verborgenheit der Kirche (1963), in HAMPE 1964, 393.
248 BARTH, in HAMPE 1964, 414. = in Zwischenstation 1963, 17.
249 SKYDSGAARD, idézi HAMPE 1964, 10.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 105

Irodalom

KARL BARTH,  Überlegungen zum Zweiten Vatikanischen Konzil, in  HAMPE, 
Ende der Gegenreformation? 1964, 406–415. =  Zwischenstation. Festschrift  
für Karl Kupisch zum 60. Geburtstag (hrsg. Ernst Wolf), Chr. Kaiser Ver­
lag, München 1963, 9–18.

MARTIN CHEMNITZ,  Examination of the Council of Trent (trans. Fred Kra­
mer), Part 1–4, Concordia Publishing House, St. Louis/Missouri 1971.

OSCAR CULLMANN – LUKAS VISCHER,  Zwischen zwei Konzilsessionen. Rück­
blick und Ausschau zweier protestantischer Beobachter, EVZ-Verlag, Zürich 
1963, 62 o.

OSCAR CULLMANN,  Verwirklichungen des ökumenischen Gedankens auf dem  
Konzil, in HAMPE, Ende der Gegenreformation?, 1964, 355–359.

OSCAR CULLMANN,  Das Konzil und die Frage nach dem Kern und den wan­
delbaren Elementen der christlichen Botschaft, in Wir sind gefragt, 1966, 185–
190.

Dialog unterwegs. Eine evangelische Bestandsaufnahme zum Konzil (hrsg. 
im Auftrag der Lutherischen Stiftung für ökumenische Forschung von 
George A. Lindbeck), , Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen 1965, 275 
o.

HERMANN DIETZFELBINGER, Nachwort, in Wir sind gefragt 1966, 214–220.
JOACHIM FRANK,  Die Kurve gekriegt. Die Lehre des Ersten Vaticanum vom 

Primat des Papstes bestimmte auch das Zweite Vaticanum, in Zeitzeichen (13) 
2012/9, 36–38.

HAFENSCHER KÁROLY,  Bizalommal a jövő felé, in  Egyházfórum (17) 2002/4, 
3–5.

JOHANN CHRISTOPH HAMPE,  Ende der Gegenreformation? Das Konzil. Doku­
mente  und Deutung,  Kreuz-Verlag,  Stuttgart  -  Berlin;  Matthias-Grüne­
wald-Verlag, Mainz, 1964, 447 o.

HUBERT JEDIN, A zsinatok története (ford. Víz László), Ecclesia, Budapest, 
1998, 221 o.



106 Reuss András

ERNST KINDER,  Was ist ein ökumenisches Konzil? Eine dogmatische Besin­
nung, in Konzil und Evangelium (szerk. Kristen E. Skydsgaard), 1962, 18–
39.

DIETER KNALL,  Ökumenikus reménységek és aggodalmak a II. Vatikáni Zsi­
nat  után.  (A római  katolikus  egyház  egy  osztrák  protestáns  szemszögéből.) 
(ford. Bízik László), in Lelkipásztor (60) 1985/11, 643–656.

KENT S. KNUTSON,  A lutheránus egyházak reagálása a mai római katolikus  
egyházra és teológiára, in Lelkipásztor (46) 1971/3, 132–143.

Konzil und Evangelium. Lutherische Stimmen zum kommenden römisch-ka­
tholischen Konzil.  (szerk.  Kristen E.  Skydsgaard),  Vandenhoeck & Ru­
precht, Göttingen 1962, 215 o.

MAX LACKMANN,  Mit  evangelischen  Augen.  Beobachtungen
eines  Lutheraners  auf  dem  Zweiten  Vatikanischen  Konzil,  Verlag  Styria, 
Graz – Wien – Köln, 1963–1966, 1–5. kötet.

GEORGE LINDBECK, Der römische Katholizismus am Vorabend des Konzils, in 
Konzil und Evangelium (szerk. Kristen E. Skydsgaard), 1962, 63–94.

GEORGE LINDBECK,  Montreal,  Helsinki,  Rom:  ein  Vergleich,  in  JOHANN 
CHRISTOPH HAMPE,  Ende der Gegenreformation? Das Konzil. Dokumente und  
Deutung, Kreuz-Verlag, Stuttgart - Berlin; Matthias-Grünewald-Verlag, 
Mainz 1964, 359–365.

MAGASSY SÁNDOR, A „Zsinat Lelke” a Zsinat utáni katolicizmusban, in Lel­
kipásztor (44) 1969/10, 583–590.

NAGY GYULA,  Vaticanum II. A zsinat első három ülésszakának mérlege, in 
Lelkipásztor (40) 1965/2, 97–111.

PETER NEUNER,  Az egyház a  II.  Vatikáni  zsinat  tanításában (ford.  Wild­
mann János), Egyházfórum (27) 2012/4, 8–15.

MARTIN NIEMÖLLER, Vorwort, in HAMPE 1964, 12–14.
OTTLYK ERNŐ,  A katolicizmus útja az első és második vatikáni zsinat tükré­

ben, in Lelkipásztor (38) 1963/4, 200–212.
WOLFHART PANNENBERG,  Der ökumenische Weg seit  dem II.  Vatikanischen  

Konzil – aus evangelischer Sicht, in Kerygma und Dogma 50 (2004/1) 17–24.
PÁSZTOR JÁNOS,  A II. Vatikáni zsinat jelentősége. Ahogy azt egy református  

teológus látja, in Vigilia 2002/11, 847–854.



A II. Vatikáni Zsinat protestáns értékelése 107

REUSS ANDRÁS, A reformáció eredeti céljai és a katolikus megújulás a II. Vati­
káni Zsinat után, in  Lelkipásztor (80) 2005/1, 6–9. =  Ökumené (57) 2004/4, 
22–29.

RÉVÉSZ LÁSZLÓ,  A II. Vatikáni Zsinat az egyházfogalom mérlegén, in  Lelki­
pásztor (39) 1964/11, 660–664; 1964/12, 733–742.

P. FRANZ SCHMIDBERGER, Die Zeitbomben der Zweiten Vatikanischen Konzils.  
Vortrag  gehalten  am 9.  April  1989.  vor  der  Bewegung „actio  spes  unica”  
(überarbeitet  und  ergänzt) ©  Priesterbruderschaft  St.  Pius  X.  Stuttgart 
1989;  4.  Auflage  2008,  18  S. www.medrum.de/files/Zeitbomben_des
%20Konzils.pdf (letöltés: 2012.11.27.)

KRISTEN E. SKYDSGAARD, Das kommende Konzil, Absicht und Problematik, in 
Konzil und Evangelium 1962, 95–138.

UŐ,  Das Konzil und die evangelisch-lutherischen Christen,  in  Konzil und  
Evangelium (szerk. Kristen E. Skydsgaard), Göttingen, 1962, 139–167.

Uő,  Geschichtliche Verborgenheit der Kirche (1963), in  HAMPE 1964, 392–
393.

[UZON LÁSZLÓ ?] u. l., A Biblia a II. Vatikáni Zsinaton, in Lelkipásztor (39) 
1964/11, 679–680.

VAJTA VILMOS, Zur Interpretation der Konzilsbeschlüsse, in Wir sind gefragt 
1966, 205–213.

UŐ,  Ökumenikus tapasztalatok  (1941–1990),  in  Lelkipásztor (65) 1990/4, 
119–124.

VEÖREÖS IMRE,  A második  vatikáni  zsinat  négy esztendeje,  1962–1965,  in 
Lelkipásztor (41) 1966/6, 357–384; 1966/7, 412–430.

VEÖREÖS IMRE, A második vatikáni zsinat után, in Lelkipásztor (41) 1966/11, 
675–680.

LUKAS VISCHER, Bericht über die erste Sitzungsperiode, in HAMPE 1964, 371–
375.

FRIEDRICH WEBER, „In der Schar derer, die da feiern”. Gegenseitig einladen –  
gemeinsam feiern. Bericht des Catholica-Beauftragten der Vereinigten Evange­
lisch-Lutherischen Kirche Deutschlands. Texte aus der VELKD Nr. 165, No­
vember 2012, 15–29.

Wir sind gefragt… Antworten evangelischer Konzilsbeobachter (herausge­
geben von Friedrich Wilhelm Kantzenbach und Vilmos Vajta), Vanden­
hoeck & Ruprecht, Göttingen 1966, 220 o.



VÁRNAI JAKAB:

A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében

A kinyilatkoztatásról alkotott felfogás az egyik legjobban körvonalazha­
tó terület, ahol felismerhető a II. Vatikáni Zsinat teológiai jelentősége. A 
Dei  Verbum dogmatikus  konstitúció  I.  fejezetében  fogalmazódik  meg 
egyértelműen az a váltás, amelyet Gerhard Ludwig Müller később így 
jelöl:  elszakadás  az  „információelméleti  modelltől”  és  odafordulás  a 
„kommunikációelméleti modellhez”.250 Más szavakkal: A kinyilatkozta­
tásban Isten nem elsősorban és nem kizárólag tételes igazságokat közöl 
velünk, hanem önmagát. A konstitúció e tételének zsinat utáni recepció­
ja nem mondható túlságosan eseménydúsnak. A Dei Verbum hatástörté­
netének kutatására több szempont is kínálkozik, gondolok itt például a 
Fides et Ratio enciklika I. fejezetére, amely hit és ész viszonyának kifejté­
séhez éppen a Dei Verbum I. fejezetét tekinti alapnak, vagy arra a jelen­
tős megnyilatkozásra, amelyet alig egy éve kaptunk a Nemzetközi Teo­
lógiai Bizottságtól a teológiai munkához, és amely  A teológia ma: távla­
tok, alapelvek és kritériumok címet viseli.251

A hatástörténet kiemelkedő eseménye viszont a 2008-as püspöki szinó­
dus és az annak nyomán 2010 novemberében megjelent apostoli buzdí­
tás, a Verbum Domini. Ebben az előadásban röviden felidézem a Dei Ver­
bum főbb tételeit a kinyilatkoztatásról, majd megvizsgálom, hogy mind­

250 GERHARD LUDWIG MÜLLER, Katolikus dogmatika a teológia tanulmányozásához és alkal­
mazásához, Kairosz, Budapest 2007, 43–47.

251 NEMZETKÖZI TEOLÓGIAI BIZOTTSÁG, A teológia ma: távlatok, alapelvek és kritériumok. 2011. 
XI. 29-i dátummal hagyták jóvá, 2012 februárjában tették közzé a vatikáni honlapon: 
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20
111129_teologia-oggi_hu.html



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 109

ez hogyan él tovább a Verbum Domini-ban, illetve hogy milyen irányban 
halad tovább a teológiai reflexió és az egyházi tanítás. 

A Dei Verbum I. fejezete

A konstitúció hányatott előtörténetéből tudjuk, hogy az első szövegterve­
zetek csupán a kinyilatkoztatás  továbbadásával foglalkoztak. A kinyilat­
koztatás fogalmát viszont még a szöveg 3. változatában is csupán egy elő­
szó írta volna le, amelyből csak a második ülésszak utáni bizottsági mun­
ka  folyamán,  1964  áprilisában  csináltak  „első  fejezetet”.252 Joseph 
Ratzinger a konstitúció létrejöttében az egyik legfontosabb lépésnek ne­
vezi  ezt.253 A kinyilatkoztatásról  tanúskodó dokumentumok vizsgálata 
előtt a zsinat felteszi a még alapvetőbb kérdést, hogy „mi is történik való­
jában, amikor Isten »kinyilatkoztatja magát«, és ezzel új módon gondolja 
át magát a keresztény egzisztencia lényegét és alapját”.254 Peter Eicher 
szerint a Dei Verbum azért állította a kinyilatkoztatás felfogását az Ige teo­
lógiájának horizontjába, mert a bizottságban az első zsinati ülésszak után 
helyet kapott az Egységtitkárság vezetője, Augustin Bea bíboros.255

A konstitúció tehát az 1–6. pontokban a kinyilatkoztatás definiálásával 
kezdődik. Immár fél évszázada ez a néhány bekezdés jelenti a katolikus 
teológiában a kinyilatkoztatás alapvető fogalmi keretét. Ennek a résznek 
a fő kijelentései:

a) Isten egyetemes üdvözítő szándéka a kiindulópont  (egységben 
marad a megváltás és a kinyilatkoztatás szándéka)

b) A kinyilatkoztatás „beszélgetés” Isten és ember között, de ebben 
Isten nem csupán egyes kijelentéseket, hanem önmagát nyilatkoztatja 
ki. Nem csupán kapunk valamit tőle, hanem közösségre jutunk vele 
(a kommunikáció egysége)

252 1964. április 20-án; vö. Umberto Betti, a zsinat meghatározó ferences teológusa, in Vi­
gilia 2012/7, 543, az eredeti olasz kiadásban 38.

253 J. RATZINGER, in LThK 13, 506.
254 Uo.
255 PETER EICHER, Offenbarung. Prinzip neuzeitlicher Theologie, Kösel, München 1977, 518.



110 Várnai Jakab

c) A kinyilatkoztatásnak üdvtörténeti alapszerkezete van: történel­
mi eseményeken és szavakon keresztül történik (gestis verbisque), en­
nek középpontja és fő eszköze Jézus Krisztus.

d) A krisztusi kinyilatkoztatás is egységes: benne minden eszközévé 
válik a kinyilatkoztatásnak, nem különíthető el semmi a többi rovásá­
ra.

e) Az  önmagát  feltáró  Istennek  „a  hit  engedelmességével”  tarto­
zunk, mellyel az ember először is „szabadon Istenre bízza egész ön­
magát”. Az ember egész lényét átfogó válaszhoz gyökeresen hozzá­
tartozik az is, hogy „értelmével és akaratával teljesen meghódol a ki­
nyilatkoztató Isten előtt” (DV 5).

Ahogy ebben az összefoglalóban már érzékeltetni próbáltam, a  Dei Ver­
bum kinyilatkoztatás-tanának van egy vonása, amely explicit formában 
talán nem, de implicit módon jellemző: a kinyilatkoztatás egységes szem­
lélete. Erre utaló elemek a szövegben: a kinyilatkoztató isteni szó egység,  
közösség létrehozására  hivatott  (1.),  az  üdvtörténet  fogalma (oeconomia  
revelationis, 2.), a Jézus-jelenség mint középpont egységes bemutatása (4.). 
A dokumentum elemzői szerint ez a szemlélet patrisztikus örökség.256 

A továbbiakban megnézzük, hogy a Dei Verbum fent vázolt alapkijelen­
tései és egységes szemlélete hogyan élnek tovább? Vizsgálódásunk hipo­
tézise, hogy a kinyilatkoztatás egységes szemlélete akkor érvényesül, ha közép­
pontban marad az „Isten Igéje” mint egységesítő kategória.257 A Dei Verbum-tól 
a  Verbum Domini-ig a  kinyilatkoztatás egyházi tanítása megmarad az  Ige  
teológiájának, így őrzi meg a kinyilatkoztatás egységét.258 Az egység témájá­

256 Még akkor is, ha az „Isten önközlése” témáját inkább a 20. sz.-i protestáns teoló­
giából,  távolabbról  pedig  Hegel  filozófiai  örökségéből  merítették  –  így  elemzi 
FRANÇOIS NAULT, Révélation sans théologie, théologie sans révélation, in PHILIPPE BORDEYNE – 
LAURENT VILLEMIN (szerk.),  Vatican II et la théologie. Perspectives pour le XXIe siècle, Cerf, 
Paris 2010, 142–146.

257 A kifejtés során nem tudok majd következetes szóhasználatot érvényesíteni az „Is­
ten Igéje” és az „Isten Szava” változatok tekintetében, melyeket lényegében fölcserélhe­
tőnek tekintek. A kérdéshez ld. FARKASFALVY DÉNES, Testté vált szó, I. rész, Prugg, 1986, 46.

258 A „Dei Verbum” címet csak 1965. október 1-én kapta meg a dokumentum: „Hasz­
nos változtatás a  Sacrosancta Synodus kezdetű tervezet kezdőszavaiban. Mons. Volk 
javaslatára, akit Philips támogat, eldöntjük, hogy tegyük be eléje a Dei verbum religiose  



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 111

nak fontosságát alátámasztja az is, hogy  A teológia ma c. 2012-es doku­
mentum a maga témájában az egység és sokféleség egyensúlyát keresi.

A Verbum Domini I. része

Talán némileg több ismertetést igényel a  Verbum Domini c.  dokumen­
tum. Induljunk ki ennek szándékából. Miről szólt a 2008-as püspöki szi­
nódus?  „Isten Szaváról  az Egyház életében és küldetésében”.  Nem a 
Szentírásról, és nem is a kinyilatkoztatás fogalmáról.

Paolo Martinelli összefoglalja a dokumentum előtörténetét és kiemeli 
a fundamentális teológiai témák szerepét a folyamatban.259 Csak a gon­
dolatmenetünkre vonatkozó pontokat emelem ki. 

A 2007. április 27-én kiadott első tervezet, a  lineamenta említ néhány 
nehézséget, amelyet a szinódusnak majd tárgyalnia kellene: tudatlanság 
és bizonytalanság a kinyilatkoztatás és az Isten Igéje felől, a Biblia nincs 
jelen sokak életében, nem jól használják, az Ige igazságát elfeledve rela­
tivizmusba esnek stb. A tervezet javasolja a kinyilatkoztatásról szóló ta­
nítás  fölelevenítését:  „Isten  Igéje”,  az  egységes  üdvtörténet,  Krisztus 
központi szerepe és a két Szövetség kapcsolata, a Szentírás értelmezése. 
Különösen jelentős szövegtörténeti adat, hogy már itt felmerül az igény, 
hogy az „Isten Igéje” kifejezés jelentésszintjeit elkülönítsék. 

2008.  május  11-én  teszik  közzé  a  munkadokumentumot 
(instrumentum laboris), amely megfogalmazza a problémát, hogy a hívek 
kevéssé ismerik a Dei Verbum zsinati dokumentumot. A tervezet abban 

audiens et fidenter proclamans kifejezést, egyrészt mert ezek a szavak jobb felütést ad­
nak  a  dokumentumnak,  másrészt  mert  egy  másik  zsinati  dokumentum,  a 
Sacrosanctum Concilium liturgikus konstitúció már hasonló szavakkal kezdődik.”; vö. 
Umberto Betti, a zsinat meghatározó ferences teológusa [naplórészletek] (vál., ford. Várnai 
Jakab), in Vigilia 77 (2012/7) 544.

259 PAOLO MARTINELLI OFMCap,  L’interesse  teologico fondamentale della  XII Assemblea  
generale ordinaria del sinodo dei vescovi sulla Parola di Dio nella vita e nella missione della  
Chiesa, in  CARMEN APARICIO VALLS – SALVADOR PIÉ-NINOT (szerk.),  Commento alla Verbum 
Domini, Gregorian and Biblical Press, Roma 2012, 9–39.



112 Várnai Jakab

lép előre, hogy a kinyilatkoztatás és az „Isten Igéje” témát egy dinamika 
keretében helyezi el: „a megszólaló Isten misztériumának” keretében.260

A 2008 októberében lezajlott szinódus dokumentumaiban a kinyilat­
koztatás felfogása szempontjából fontos fejlemény, hogy a hozzászólá­
sok előtti összegzésben (relatio ante disceptationem) „helyet kap a kinyi­
latkoztatás dialogikus nézete”, továbbá hogy az Ige mindig „összehívó” 
szó, a szövetség Igéje.261 A hozzászólások utáni összegzésben pedig elő­
térbe  kerül  Isten  Igéjének  jelen  idejű  valósága,  „a  most megszólaló 
Isten”, akit a személyes, hívő hallgatás képes befogadni. 

A szinódus terméke végül az az 55 „javaslat” (propositiones), amelyet a 
Szentatyának átadtak, és amely az elemzések szerint mind be is került a 
kiadott apostoli buzdításba.262 A témák alapvető elrendezése már ekkor 
kialakul: 

  I. Isten Igéje az Egyház hitében 
 II. Isten Igéje az Egyház életében
III. Isten Igéje az Egyház küldetésében

Két adatot emelnék ki. Az egyik, hogy a 3. javaslat fontos lelkipásztori 
feladatként jelöli meg: segítsék hozzá a híveket az „Isten Igéje” kifejezés 
különféle jelentéseinek megértéséhez. A másik pedig az, hogy az Isten 
Igéje és az eucharisztia kapcsolata az I. részbe került (7. javaslat), tehát 
szisztematikus kérdés, nem csupán lelkipásztori alkalmazás kérdése.

A  szinódus  utáni  apostoli  buzdítást  végül  Verbum  Domini címmel, 
2010. szept. 30-i keltezéssel, de csak 2010 novemberében adta közre XVI. 
Benedek pápa. A dokumentum szerkezete az eddigi anyagok sémáját 
követi, a három rész latin címet kapott, amelyet a különböző nyelvekre 
történő fordítás során általában meghagytak latinul:

  I. rész: Verbum Dei
 II. rész: Verbum in Ecclesia
III. rész: Verbum in mundo 

260 PAOLO MARTINELLI, i. m., 18.
261 Uo. 20.
262 Uo. 29.



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 113

Az első, teológiai jellegű rész az Isten Igéjének teológiáját nyújtja, mint­
egy ebben helyezi el a kinyilatkoztatás teológiáját is. A kinyilatkoztatás 
eseményét mint Isten Szavának hozzánk érkezését írja le. Nem találjuk 
meg benne azt a felosztást, amelyet a Dei Verbum követ: a kinyilatkozta­
tás lényege (I.  fej.)  és továbbadása (II.  fej.).  Ez lényeges kijelentésnek 
tartható: a kinyilatkoztatás mindvégig egy hagyomány keretében játszódik 
le, és a krisztusi kinyilatkoztatás is egy hagyomány („a második temp­
lom zsidósága)  sajátos  fordulata.263 Ha  előadásunk  témája  a  „hagyo­
mány” lenne, ezt a pontot érdemes volna kiaknázni.

A Verbum Domini első, teológiai része azután ismét három fejezetre oszlik:

1. Isten, aki beszél (6–21. pontok)
2. Az ember válasza a beszélő Istennek (22–28)
3. A Szentírás magyarázata az Egyházban (29–49)

Mivel  az  előadásban  a  kinyilatkoztatás  fogalma  a  témánk,  ezért  a 
Verbum Domini-ból a továbbiakban csak az I/1. fejezetet vizsgálom. Az 
első tanulság az eddigiekből már látható: a „kinyilatkoztatás” fogalma 
helyett az „Isten Igéje” fogalma áll a középpontban – ugyanaz, de még­
sem. Induljunk ki abból a kérdésből, amire már szintén felhívtam a fi­
gyelmet: az „Isten Igéje” analogikus szóhasználatából.

Az „Isten Igéje” kifejezés analogikus szóhasználata

A  Verbum Domini dokumentummal az Isten Igéjének analogikus szó­
használata végképp elfogadottá lett az egyházi tanításban és így remél­
hetőleg a teológiában is. Ahogy a dokumentum írja:

„…föl kell hívnunk a figyelmet arra, amit a szinódusi atyák mond­
tak azzal kapcsolatban, hogy hányféle értelemben használjuk az »Is­
ten Szava« kifejezést. Joggal beszéltek a Szó  szimfóniájáról,  egyetlen 
Szóról, amely különféle módokon fejezi ki önmagát mint »többszóla­

263 LARRY W. HURTADO kifejezésével: „vallási újítás”, ill. „mutáció”, ld. UŐ, Hogyan lett  
Jézus Istenné a földön? A Jézus-tisztelet történeti gyökerei, Bencés Kiadó, Pannonhalma 
2008, főleg a könyv 8., utolsó fejezetét, 313–358.



114 Várnai Jakab

mú ének« (DCE 1). A szinódusi atyák e témakörben az emberi nyelv 
analóg használatáról beszéltek Isten Szavával kapcsolatban. E kifeje­
zés ugyanis egyrészt a közlésre vonatkozik, melyet Isten önmagáról 
ad, másrészt különféle jelentéseket hordoz, melyeket gondosan kell 
vizsgálnunk és kapcsolatba kell hoznunk egymással.” (VD 7)

Ez azért nagy esemény, mert a római Gergely Egyetem tanára, Pié-Ni­
not szerint az analogikus szóhasználat „gyakorlatilag hiányzik az Isten 
Igéjéről  szóló  teológiai  traktátusokból”,  és  hogy  „a  katolikus  hagyo­
mányban inkább ritka az ilyen reflexió”.264 Karl Barth híres megkülön­
böztetését „a kinyilatkoztatott, a leírt és a hirdetett Ige” között Pié-Ni­
not röviden idézi, de bővebb kifejtést nem ad róla. 

A szinódust közvetlenül megelőző időszakban ennek a témának az el­
fogadtatásáért igen sokat tett Frédéric Manns jeruzsálemi ferences bib­
liatudós, aki  Sinfonia della Parola címmel megjelentetett egy vázlatot az 
Ige teológiájáról.265 Könyvében a „szimfónia” nem is annyira a szigorú 
teológiai fogalmiság eredménye, hanem arra vonatkozik, hogy a rabbi­
nikus,  és ennek nyomán a patrisztikus irodalom számos  metaforával 
fejti ki az Ige jelentőségét (Manns 17 képet elemez!), és ezek együtt al­
kotják az Ige „szimfóniáját”. 
Carlo Maria Martini tanulmánya

Pié-Ninot szűkszavúságát némileg fejcsóválva fogadhatjuk, mert még 
a  Gergely Egyetem rektoraként  Carlo  Maria Martini  (†2012.  aug.  31) 
1980-ban egy kiváló előadást tartott, majd tett közzé a témáról.266 Martini 
öt jelentésszintet különít el. A szintek egymással az analógia viszonyá­
ban  állnak,  összetartozásuk  és  megkülönböztetésük  egyaránt  fontos. 
Martini kifejtése érdemes arra, hogy részletesen megismerjük.

264 SALVADOR PIÉ-NINOT, Il Dio che parla. Verbum Domini, nn. 6–21, in CARMEN APARICIO 
VALLS – SALVADOR PIÉ-NINOT (szerk.), Commento alla Verbum Domini, Gregorian and Bib­
lical Press, Roma 2012, 53–63, itt: 55.

265 FRÉDÉRIC MANNS, Sinfonia  della  Parola.  Verso una teologia della  Scrittura,  Edizioni 
Terra Santa, Milano 2008.

266 CARLO MARIA MARTINI, La Parola di Dio alle Origini della Chiesa, Roma 1980, 56–58. 
Erre a Raymond F. Collins hívja fel a figyelmünket: Jeromos Bibliakommentár III., a Su­
galmazás c. tanulmány 68. pontjában (magyar kiadás 43. oldal). 



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 115

1. A Szó a Szentháromság belső életében
Az első jelentésszintet akkor látjuk meg, ha a kinyilatkoztatást szenthá­
romságos összefüggésben nézzük. Isten Szavának első valósága az „Ige, 
mely kezdettől Istennél volt” (vö. Jn 1). A keresztény kinyilatkoztatás 
végső alapját az a hit jelenti, hogy Istenben öröktől fogva bensőséges 
kommunikáció létezik. Ezt fejti ki Karl Rahner is: „Hogy Isten kimondja 
önmagát kifelé, annak az a feltétele, hogy örök teljességében kimondja 
önmagát immanens módon, és ez utóbbit  éppen az nyilatkoztatja  ki, 
hogy azonos az előbbivel.”267 Isten öröktől fogva „kimondja önmagát” – 
ezzel a megfogalmazással azt a misztériumot próbáljuk megközelíteni, 
hogy a Szentháromság a szeretet és a közösség ősmintája, ősforrása, így 
minden kommunikáció  ősforrása  is.  A 2008-as szinódus  utáni  doku­
mentum ezt így emeli ki:

„Istenben nem volt olyan idő, amikor a Logosz nem létezett volna. 
Az Ige a teremtés előtt létezik. Ezért az isteni élet szívében közösség 
van, abszolút ajándék van. … Isten úgy ismerteti meg önmagát ve­
lünk, mint a végtelen szeretet misztériumát, amelyben az Atya örök­
től fogva a Szentlélekben mondja ki a maga Szavát.” (VD 6)

2. Isten Szava Jézus Krisztusban
A második jelentésszintet Martini Jézus Krisztusban jelöli meg: Ő a köz­
tünk élő Ige, „a történelemben számunkra kimondott és megnyilvánult 
Isten”. Annyiban pontosítja, hogy Jézus nemcsak történeti létezésében 
„Isten Szava” hozzánk, hanem feltámadásának erejénél fogva azóta is, 
szüntelenül kinyilvánítja nekünk az Atyát (vö. Jn 17,26a: „Megismertet­
tem velük nevedet, és továbbra is megismertetem”). Mindaz, amit az 
Egyházban valamilyen módon „Isten Szavának” nevezünk, Jézus Krisz­
tusra vonatkozik – sőt, Martini kitárja ezt a jelentésszintet az egész tör­
ténelemre.  Ezáltal  két  irányban  értelmezhető  az  „Isten  Szava  Jézus 
Krisztusban” kifejezés: 

a) Legnagyobb mélységét, „intenzitását” a kereszthalálban és a feltá­
madásban éri el. Jézus itt azonosul a teljes emberi valósággal.

267 KARL RAHNER, A hit alapjai, Szeged 1998, 184–185. 



116 Várnai Jakab

b) Legnagyobb kiterjedését,  „extenzióját” akkor éri  el,  amikor Isten 
lesz minden mindenben (vö. 1Kor 15, 28). „Kimondhatjuk, hogy Isten­
nek az ember felé való közlése csak ebben a pillanatában éri majd el ex­
tenzív kifejezésének végleges és teljes arányait, még akkor is, ha, mint 
mondtam, fenntartjuk, hogy az intenzív kifejezés teljes aránya a kereszt 
és a feltámadás marad.” Az „Isten Szava” extenzív teljességét Martini 
azért  hangsúlyozza,  hogy kiemelje:  az Isten által  a történelemben ki­
mondott más szavak önmagukban nem teljesek, a beteljesedés felé mu­
tatnak.

3. Isten szavai az üdvtörténelemben
A harmadik jelentésszinten az „Isten Szavából” az üdvtörténelemben 
„Isten szavai” lesznek. Itt már a többes szám használata indokolt. Ezek 
a próféták és az apostolok által  kimondott  szavak, melyek kimondják a 
megvalósulásra váró, vagy Jézus Krisztusban megvalósult isteni tervet. 
A  Szentírás rendszerint  a  prófétai  és apostoli  igehirdetésnek ezeket  a 
szavait  nevezi  „Isten Szavának”.  A kimondott szó elsőbbsége mellett 
szól a szóbeliség elsőbbsége is az Ó- és Újszövetség korának kultúrájában.

4. Az isteni sugalmazásra leírt szavak
A kimondott, hirdetett szótól csak ebben a negyedik mozzanatban lé­
pünk át a leírt szóhoz. Az analógiának ezen a negyedik szintjén nevez­
zük „Isten Szavának” a leírt szentírási szavakat, amelyek a prófétai és 
apostoli tevékenység nyomán isteni sugalmazásra írásos formát nyertek 
az író próféták, az apostolok, az evangélisták, a bölcsek, a történetírók, a 
törvényhozók és a költők által. 

Ezáltal Martini a Szentírást belehelyezi Izrael és az ősegyház prófétai 
és apostoli szavának közegébe, de kapcsolatba hozza Krisztussal és az 
Atyával, a sugalmazó Szentlélek közvetítésével. Emiatt jelenti ez a szó a 
kinyilatkoztatás kiváltságos mozzanatát. „Az Igével való kapcsolat, melyet 
ez a szó a Szentlélek által birtokol, Isten megnyilatkozásának élő és ál­
landó erejévé teszi ezt a szót minden idők számára.”



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 117

5. A ma hirdetett isteni Szó
A leírt Szentírás nem jelenti Martini számára az utolsó jelentésszintet az 
„Isten Szava” kifejezés  értelmezésében.  Ötödik  szintként  nevezi  meg 
ugyanis az élő keresztény  igehirdetés szavát, utalva az  ApCsel 19,10-re: 
„Pál  két  esztendeig  ott  maradt  és  tanított  a  zsinagógában,  úgyhogy 
Ázsia minden lakója, zsidó és görög egyaránt hallotta az Úr szavát”. E 
szavak tartalma az ApCsel 19,8-ban fejeződik ki: „Pál vitatkozott és meg­
győzéssel élt az Isten országáról”, vagy, ahogy az ApCsel 20,27-ben sze­
repel, meghirdette és prédikálta Jézust, Isten Fiát (vö. ApCsel 9,20). Ami­
kor a hitről, a megtérésről, Jézus Krisztusról igehirdetés hangzik el, ak­
kor az Egyházban olyan esemény játszódik le, amely valóban az „Isten 
Szavának” nevezhető.

A Dei Verbumban
Donath Hercsik megállapítása szerint már a  Dei Verbum is  tudatában 
volt az „Isten Igéje” kifejezés különféle jelentéseinek.268 Erre utaló ele­
mek a szövegben: a „gestis verbisque” kifejezés, amely a kinyilatkoztató 
tettek és szavak sokféleségét érzékelteti (DV 2.), Isten kezdettől beszél 
az emberrel (3.) – és ez ugyanaz az Isten, mint aki Krisztusban hív meg 
minket; valamint az Ige teremtő, hívó, kinyilatkoztató, megváltó tevé­
kenységeinek említése. Hozzátehetjük: ide tartozik az is,  hogy a DV 1 
szerint az  Igét hallgató és hirdető Egyház „Szent János  szavait követi”. 
Ez a kifejezésmód különbséget tesz „Isten Szava” és „Szent János sza­
vai” között. Isten Szava, a Szentírás és az Egyház igehirdetése nem egy­
szerű azonosságban állnak egymással – írja erről a konstitúciót elemezve 
Josef Schmitz.269 A  Dei Verbum  további szakaszaiban olvashatunk még 
több árnyalt megfogalmazást is, amely a Szentírás és az Isten Igéje közti 
szoros kapcsolatot de „nem egyszerű azonosságot” érzékeltetik:

„Isten igéje, mely Isten ereje minden hívő üdvösségére, az Újszö­
vetség  könyveiben  csodálatos  szépségben  jut  el  hozzánk 
[praesentatur] és mutatja meg erejét” (DV 17.)

268 DONATH HERCSIK SJ,  L’importanza  della  „Parola”  per  la  teologia  fondamentale,  in 
CARMEN APARICIO VALLS – SALVADOR PIÉ-NINOT (szerk.),  Commento alla  Verbum Domini, 
Gregorian and Biblical Press, Roma 2012, 161–178.

269 JOSEF SCHMITZ, Offenbarung, Patmos, Düsseldorf 1988, 69–70.



118 Várnai Jakab

„az evangéliumok … tanúskodnak [testimonium sint] a megteste­
sült Igének, a mi Üdvözítőnknek életéről és tanításáról” (DV 18.)

„Az isteni írások … változatlanul közvetítik [impertiant] magának 
Istennek igéjét,  és a  prófétáknak és az apostoloknak szavaiban a 
Szentlélek hangját  szólaltatják meg [vocem personare faciant].” (DV 
21.)

„A Szentírás Isten igéjét tartalmazza [continent], s sugalmazott lé­
vén, valóban Isten szava (DV 24.)

Más szerzők
A teológiában a kinyilatkoztatásnak a Szentírással szembeni többlete elfo­
gadott tételnek mondható. Elég felidézni Rahner és Ratzinger 1965-ös 
munkáját, melyben a hagyomány létezését éppen ezzel a többlettel ala­
pozzák meg.270 A kinyilatkoztatás eszerint transzcendálja a  Szentírást, 
mintegy túlnyúlik azon. A Szentírás a kinyilatkoztatás tanúsítása. A ki­
nyilatkoztatás két irányban nyúlik túl a Szentíráson: fölfelé, mint Isten 
szava és cselekvése, valamint lefelé, mindabban, amit a kinyilatkoztatás 
kivált mint hitaktust, a Szentírás közvetítésén túl. Hiszen lehet olvasni a 
Szentírást úgy is, hogy nem vagyok részese a kinyilatkoztatásnak. A ke­
resztény hit – belépés Krisztus jelen idejű valóságába, amelyről a Szent­
írás tanúskodik, de amely egyáltalán nem maga a Szentírás.

Az „Isten Igéje” kifejezés analogikus szóhasználatának egyik fontos kö­
vetkezménye tehát: Isten Szava és a Szentírás nem egyszerű azonosságban 
állnak egymással. Jó tíz éve Leo Scheffczyk is felhívta erre a figyelmet:

„A megtestesülés elve alapján érthető, hogy a Szentírás mint »Got­
teswort im Menschenwort« és így mint az Egyház könyve tehető for­
málisan azonossá Isten Szavával. Az egyházi tanúk szerzősége révén 
hiteles és tévedhetetlen  tanúsága marad Isten Szavának. Ez a tanúság 
jóllehet azzal a különleges minőséggel bír (ismét csak a szentségi isten­
emberi misztérium párhuzama-képpen), hogy a tanúság magában fog­
lalja és megjeleníti a tanúsított valóságot. A magában-foglalás azonban 

270 KARL RAHNER – JOSEPH RATZINGER, Offenbarung und Überlieferung, QD 25., Freiburg - 
Basel - Wien 1965, 34–36; vö. GIOVANNI ROTA, Il concilio Vaticano II e la Tradizione: i punti  
nodali di un dibattito, in Teologia 37 (2012) 415–449.



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 119

nem jelenti azt, hogy Isten Szava benne lehetne az Egyház könyvében, 
mint valami tárgy egy zárt dobozban és az lezárható volna. Ez inkább 
egy olyan  benne-lét,  amely összekapcsolódik egy  fölötte-léttel, amiben 
az Isten Szava mindig megmarad az Írást felülmúló, túllépő valóság­
nak, amely a misztériumába való mindig újabb fölhatolásra késztet.”271

Verbum Domini
A Verbum Domini már az I/1. fejezetben, a 7. pontban felhívja a figyelmet 
az „Isten Szava” kifejezés analóg jelentéseire:

„E kifejezés ugyanis egyrészt a közlésre vonatkozik, melyet Isten 
önmagáról ad, másrészt különféle jelentéseket hordoz, melyeket gon­
dosan kell vizsgálnunk és kapcsolatba kell hoznunk egymással, mind 
a teológiai reflexió, mind a lelkipásztori gyakorlat szempontjából.”

Ez a szakasz bővebb kifejtés nélkül összegzést ad az analógia szintjeiről. 
Eszerint „Isten Szavának” nevezhetjük az alábbi valóságokat:

1. Isten örök Igéje (külön kifejtés még a 6. pontban)
2. Jézus Krisztusnak, az Atya emberré lett örök Fiának személye 
3. a teremtés, a természet könyve
4. az üdvtörténet, amely a húsvéti misztériumban teljesedik be
5. az apostoli igehirdetés és az Egyház élő hagyománya
6. a Szentírás, melyet úgy értünk meg, „mint Isten Szavát az Aposto­

li Hagyomány keretén belül, amelytől elválaszthatatlan”.

Figyelemre méltó, hogy a VD, bár némileg eltérő beosztást ad, mint Marti­
ni, mégis hasonlóan és feltűnően nem az első helyre teszi a Szentírást, sőt 
kimondottan is  elutasítja  a  kereszténység muszlim eredetű  besorolását, 
mint „könyv-vallást”.272 Úgy tűnik, a Dei Verbum tud az „Isten Igéje” ana­
logikus  szóhasználatáról,  de  nem tartja  fontosnak módszeres  kifejtését. 
Ugyanezt mondhatjuk el a  Katolikus Egyház Katekizmusáról is. A mai egy­
házi tanítás azonban fontosnak tartja az analogikus szóhasználat kifejezett 
bemutatását és a híveknek való kifejtését.

271 LEO SCHEFFCZYK, Die heilige Schrift – Wort Gottes und der Kirche, in  Int. Kath Zeit­
schrift Communio 2001/1, 44–57, itt 53.

272 VD 7, lásd még: KEK 108.



120 Várnai Jakab

„Szentírás-vasárnap”?
Ezek a szempontok arra késztethetnek minket, hogy egy kicsit elgondol­
kodjunk a „Szentírás-vasárnap” lelkipásztori  szokásáról.  Magyarorszá­
gon kevesen tudják, hogy ez az „ünnep” nem általános a katolikus Egy­
házban. Nálunk 1965 táján vezethették be, az elsők között lehettünk az 
Egyházban. 1969-ben Augustin Bea bíborosnak, a Keresztény Egységtit­
kárság akkori elnökének hatására jön létre a Katolikus Bibliaszövetség273, 
amely a protestáns bibliatársulatok eszköztárából átveszi azt a program­
pontot, hogy szentírás-vasárnapokat, Biblia-heteket stb. rendezzen.274 

A VD által is hangsúlyozott szempontok alapján feltehetnénk a kér­
dést: Vajon nem volna megfelelőbb „Isten Igéjének” szentelni ezt a va­
sárnapot? Kellőképpen felhívjuk-e a hívek figyelmét erre az összefüg­
gésre?  Merjük-e  megtenni  a  finom  megkülönböztetéseket,  amelyeket 
fentebb a Dei Verbumból idéztünk, vagy amelyeket a Verbum Domini hoz 
(kiemelések tőlem):

„Jóllehet Isten Igéje megelőzi és felülmúlja a Szentírást, mégis, mi­
vel a Szentírás Istentől sugalmazott, »páratlan módon« tartalmazza 
az Isteni Szót” (VD 17.).

„Az Egyház abban a bizonyosságban él, hogy Ura, aki a múltban 
beszélt, folyamatosan közli ma is az Ő szavát az Egyház élő Hagyo­
mányában és a Szentírásban. Ugyanis Isten Szava adja magát a Szent­
írásban, mint a kinyilatkoztatás által sugallt tanúságtétel.” (VD 18.)

Persze – gondolhatjuk tovább – kell-e ennek külön vasárnap, ha pl. Ka­
rácsony  napján  elhangzik  az  evangélium,  hogy  „Kezdetben  volt  az 
Ige…”? Vagy pl. az éppen most elmúlt vasárnap (C 3; Lk 4,14–21), ami­
kor a názáreti zsinagógában az élő Jézus jelenti a felolvasott Írások be­
teljesedését? Melyik vasárnap ne lehetne és kellene odafigyelni az Ige 
sokrétű működésére az olvasmányokban – és magában az eucharisztiá­
ban, amely az Ige eseménye?275

273 World Catholic Federation for the Biblical Apostolate, 1990 után egyszerűbb német 
elnevezéssel Katholische Bibelföderation.

274 Érdekes mozzanat: 2009. ápr. 26-án a Pápa a Regina Coeli imádság után üdvözli a 
lengyel zarándokokat, akik „idén először ünneplik a Szentírás-vasárnapot” – az otta­
ni bibliatársulat kezdeményezése nyomán… 

275 Vö. DV 21 és 26, de főleg VD 54–55!



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 121

Mi is a tétje ennek a teológiai kérdésnek? Maga a VD kifejti nekünk: 
„Amint a szinódusi atyák mondták, valóban az »Isten Szava« ki­

fejezés analóg használatával állunk szemben, és ezt tudatosítanunk 
kell.  Ezért a hívőket jobban rá kell nevelni arra, hogy fölismerjék 
ennek különböző jelentéseit és értsék egyetlen értelmét.  Teológiai 
szempontból is el kell mélyíteni a különböző jelentések szétválasz­
tását,  hogy jobban fölragyogjon  az isteni  terv egysége,  és  benne 
Krisztus személyének központi szerepe.” (VD 7.)276

A kérdés tétje tehát „az isteni terv egysége, és benne Krisztus személyé­
nek központi szerepe”. Egyre inkább előtűnik tehát a  Dei Verbummal 
kapcsolatban már felvetett  szempontunk, az egység.  Mielőtt  azonban 
ezt részletezzük, végezzük el a VD és a DV összevetését.

A Verbum Domini ige-teológiája

Ha a Verbum Domini már a 7. pontban rendszerezte az „Isten Szava” kife­
jezés jelentéseit, akkor mi lesz az egész fejezet témája? Mi a jelentősége az 
I/1. fejezetnek? Úgy mondhatnánk, hogy a VD I/1. bővebben kifejti a DV 
I. főbb kijelentéseit. A teológus ilyenkor azt is kérdezi, hogy mennyivel 
több ez a kifejtés, mint egy előző egyházi tanítás kötelező idézése? Való­
jában milyen Ige-teológiát ad a VD, és ez hogyan viszonyul a DV-hoz? 
Talán érdemes egy táblázatban összesíteni a kettőt. Szerepeltetünk azon­
ban még egy oszlopot.  A tételes teológiai kijelentések mellett ugyanis 
szinte  mindegyik  pontban  szerepel  egy  „apologetikus  szempont”.  Ez 
nem valamilyen eretnekség „anatémája”, hanem az adott kérdésben el­
képzelhető tévedések, elcsúszások, lelkipásztori következmények megfo­
galmazása, aktuális alkalmazása. Nagy részük jelen van már a szinódus 
által megszavazott javaslatokban is, de ebben a formájában XVI. Benedek 
pápa rendszerezését mutatja és az ő gondolkodását tükrözik.

276 Ennek igényét fogalmazta meg a 3. propositio is: „A lelkipásztorok tehát neveljék 
rá Isten Népét, hogy az ’Isten Szava’ kifejezés különböző jelentéseit felfogják” (Il Re­
gno 19 (2008) 644.).



122 Várnai Jakab

A Verbum Domini
8–21 tételei

„apologetikus
szempontok”

DV 
utalás

8. A Szó kozmikus természete 
– „ez a Szó az egész minden­
ség alapja”

a létezés értelmes volta DV 3

9. Az ember teremtése – „pá­
ratlan és kiváltságos helye  a 
teremtésben”

„természeti  törvény” – az evan­
géliumi  törvény  ezt  „magában 
foglalja és megvalósítja”

---

10. A Szó realizmusa – „rea­
lista  az,  aki  fölismeri  Isten 
Igéjében mindenek alapját”

„Erre különösen most van szük­
ségünk…” –  „birtoklás,  élvezet, 
hatalomvágy” ellenében

---

A Szó krisztológiája: (11–13)

11. Ószövetség, majd:
megtestesülés  – „Az Ő egyet­
len és páratlan története Isten 
végső Szava az emberiségnek.”

„a keresztény  lét  kezdetén nem 
egy etikai  elhatározás  vagy egy 
nagy eszme áll…”

DV 14
---

12.  Verbum abbreviatum –  Az 
Atyának szól, de nekünk is – 
„a  föltámadott  Szó  a  végső 
világosság utunkon”

--- (DV 4)

13. A „Szó krisztológiájának” 
szíve: az isteni terv egysége a 
megtestesült Igében

--- (DV 4)

14.  Isten  Igéjének  eszkatoló­
gikus  természete  –  Jézus 
Krisztus Isten végső Szava

„segítsük  a  híveket  jól  megkü­
lönböztetni Isten Szavától a ma­
gánkinyilatkoztatásokat”

(DV 4)

15.  Isten Szava és a Szentlé­
lek – Jézus élete a Lélekben

„A Fiú küldetése és a Szentlélek 
küldetése  elválaszthatatlan  és 
egyetlen üdvrendet alkotnak.” – 
(vö. Red. Miss.!)

---

16.  A  Szentlélek  szerepe  az 
Írás megértésében

„nem lehet megérteni a Szó értel­
mét,  ha valaki  nem fogadja  el  a 
Vigasztaló tevékenységét az Egy­
házban és a hívők szívében”

(DV 12)



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 123

17. A Hagyomány
és a Szentírás

--- DV 7,8

18. a megtestesülés analógiája

„a Szentírás minden szavával 
Isten egyetlen szót mond”

„fontos, hogy Isten népét világo­
san megtanítsák és neveljék arra, 
hogyan közeledjék az Egyház élő 
Hagyományához kapcsolódó 
Szentíráshoz, fölismerve bennük 
Isten Szavát.”

DV 13

(DV 21)

19. A sugalmazás 
és
az Írások igazsága

„a Szentírást (ne) a történész kí­
váncsiságával olvassuk”
„e valóságokat ma megfelelően 
el kell mélyítenünk”

DV 9

DV 11

20. Az Atyaisten a Szó eredete 
és forrása – kezdet / 
csúcspont / út az Atyához – 
exitus/reditus séma

21.  „Isten  a  hallgatásával  is 
beszél” – a Kereszt

„ma  is  része  sok  hívő  életútjá­
nak”

Alig  találunk olyan  szempontot  a  Dei  Verbumban,  amely  nem vissz­
hangzik a Verbum Domini tételeiben. Említést érdemel talán, hogy a Dei  
Verbum erőteljesebben hangsúlyozza a történelmet mint a kinyilatkozta­
tás legfontosabb közegét. Sok vita előzte meg a „gestis verbisque” gondos 
megfogalmazását a DV 2. pontjában.277 

Martinelli a két dokumentum viszonyát úgy jellemzi, hogy a kinyilat­
koztatás-teológia szokásos kérdéseit – Isten Igéje, Szentírás, Hagyomány, 
Tanítóhivatal, hermeneutika, sugalmazás, a Szentírás igazsága –, melyek 
a  Dei Verbumban már helyet kaptak, a  Verbum Domini a  szentháromságos,  
üdvtörténeti és dialogikus horizontban próbálja mélyebben megérteni.278

Pié-Ninot elemzése szerint a VD a kinyilatkoztatás fogalmi megköze­
lítésekor Órigenész és Hans Urs von Balthasar nyomán „a megszólaló 

277 Umberto  Betti,  a  zsinat  meghatározó  ferences  teológusa  [naplórészletek] (vál.,  ford. 
VÁRNAI JAKAB), in Vigilia 77 (2012/7) 543–4.

278 PAOLO MARTINELLI, i. m. 30–31.



124 Várnai Jakab

Isten” misztériumát  idézi  fel.  „Szentháromságos  inklúziót”  alkalmaz, 
amennyiben az Atyaisten tervének misztériumáról szóló 6. és 20. pont 
átfogja a szakaszt,  a közepén pedig a Szentlélek misztériumát jeleníti 
meg a kép a „két kézről” (15–16.). Pié-Ninot a VD három legfontosabb 
teológiai témájául az „Isten Igéje” analogikus jelentéseit (7.), az Ige koz­
mikus vonatkozását (8–9.), és az Ige krisztológiáját (11–13.) nevezi meg, 
és megjegyezi, hogy ez a három téma nem megszokott teológiai traktá­
tusokban és egyházi tanításban.279 A VD tehát ennyiben újdonságot is 
hoz a DV-hez képest.

Vajon mennyiben adódik a fentiekből a következtetés, hogy a teológia 
alapkategóriájának az „Isten Igéjét” kell fölvennünk a „kinyilatkoztatás” 
helyett? Peter Knauer ezt próbálja megtenni művében.280 Ellenvélemény­
ként ő maga idézi Heinrich Fries nézetét a kérdésről: 

„Az »Isten Igéje« kategória is magyarázatra szorul.: Olyan szó ez, 
amit maga Isten mond ki – és az hogyan képzelhető el? –, vagy ez 
az a hiteles szó, amely Istenről szól? De kellően kifejezésre jut-e az 
»Ige« fogalmában az, hogy a hitben és a teológiában főleg esemé­
nyekről, történelemről, tettekről és személyekről van szó? Nem vi­
tatható,  hogy ezek is összekapcsolhatók az »Isten Igéje« fogalmá­
val. Az »Isten Igéje« megjelölés kapcsán azonban mindez nem min­
den további nélkül látható be.”281 

Szerinte az egész valóság lehet hierofánia, a fundamentális teológia vi­
szont  a  speciális  természetfeletti  kinyilatkoztatás  lehetőségét  keresi. 
Knauer azt akarja bemutatni, hogy keresztény értelemben vett „kinyilat­
koztatás” valójában csak mint „Ige” létezhet, az emberek közti kommuni­
káció közegében. Az „Isten Igéje” fogalom így a keresztény hit megérté­
sének kulcsfogalma lesz. A fogalom teológiai használatában mindjárt ér­
vényesít  egy  megkülönböztetést:  „nem  voltaképpeni  értelemben”  (im  
uneigentlichen Sinn), vagy „közvetett” értelemben Isten Igéje mindaz, amit 
a teremtett világból Istenről megtudhatunk, vagyis a természetes istenis­

279 PIÉ-NINOT, i.m. 53–55.
280 PETER KNAUER SJ, Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie, 

Herder, Freiburg - Basel - Wien 1991.
281 HEINRICH FRIES,  Fundamentaltheologie,  Graz  -  Wien  -  Köln  1985,  154.;  idézi  P. 

KNAUER, i. m. 85.



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 125

meret. „Voltaképpeni”, vagy közvetlen értelemben pedig Isten önközlése 
az emberi szó által.282 Knauer ez utóbbi kifejtésében következetesen ha­
lad:  ha  a  voltaképpeni  értelem első  szintje,  ahogy  megállapítja,  Isten 
szentháromságos Igéje, akkor először ezt kell bemutatni.283 Ha pedig a 
második jelentésszint a megtestesült Ige, akkor ez kell, hogy legyen a kö­
vetkező anyagrész.284 Harmadik lépésben szerepel a hirdetett igére adott 
emberi válasz, a hit.285 Knauer rendszere azonban nem bizonyult átütő 
erejűnek, hanem – úgy tűnik – egy maradt a többi rendszer közül. A VD 
gondolkodásmódja nyomán talán érdemes lenne ismét elővenni.

Az Ige egysége
A Verbum Domini legfontosabb teológiai tanulságának azt tartom, hogy a 
DV-hez képest kifejezett, alapvető szempontként viszi tovább az  egység 
témáját. Az „Isten Szava” kifejezés az analógiák szintjén túl egyetlen ér­
telmet hordoz, ami hangsúlyozza az isteni terv egységét, és benne Krisz­
tus személyének központi szerepét – figyelmeztetett a fogalom kifejtése­
kor (7.). Befejezésül három szempontot kínálnék ehhez a gondolathoz.

Az isteni terv egysége
A VD kifejtése a 13. pontban elérkezik a „Szó krisztológiájának” a szívé­
hez, és itt hangsúlyozza „az isteni terv egységét a megtestesült Igében”. 
A húsvéti  misztérium tárja  fel  az  Írások  igazi  értelmét,  voltaképpeni 
egységét, Isten egységes tervét. Így jut el oda, hogy a húsvéti hit alapján 
„szemlélhetjük a teremtés és az újjáteremtés, s a Krisztusban beteljese­
dett egész üdvtörténet mélységes egységét”. Az „egység” nem a részek 
darabonkénti összeadása nyomán keletkezik, hanem „szemlélés” által 
ragadhatjuk meg. Hans Urs von Balthasar műveinek ismerői ezen a pon­
ton felismerik, mennyire összecseng a gondolat Balthasar felfogásával.

Az egységes isteni terv gondolata fejeződik ki a Liber Naturae hagyo­
mányos teológiai gondolatában. A Szentatya itt többször is idézi Szent 

282 P. KNAUER, i. m. 88.
283 Uo. 113–130.
284 Uo. 130–154. 
285 Uo. 162–188.



126 Várnai Jakab

Bonaventurát, akinél a „könyv” alapvető hermeneutikai fogalom, és a 
valóság egészének megragadására irányul.286 

Az egység középpontja
A VD szavaiból az tűnik ki, hogy egységről akkor beszélhetünk, ha an­
nak van egy középpontja. Az „isten terv egységét” a VD „a megteste­
sült Igében” látja (13.). Ez a középpont nem fogalmi eljárás, hanem az 
isteni  terv  egységének  eleven  és  éltető  lényegét  akarja  kimondani. 
Krisztus egységesítő szerepe azon alapul, hogy a keresztény lét kezde­
tén egy találkozás áll, „találkozás egy eseménnyel, egy személlyel” (11.).

A krisztusi „redukció” a Szentíráson keresztül is érvényesül: „a Szent­
írás a maga sokféle tartalmát sokféle formában egységes valóságként” 
mutatja be. Ugyanis „a Szentírás minden szavával Isten egyetlen szót 
mond: az ő egyszülött Igéjét” (18.). Ezért ki tudja mondani végül Szent 
Ágoston nyomán: „Isten beszéde egy, … és egy az Ige”.287 A patrisztikus 
és középkori szentírás-magyarázat ilyen értelemben idézi a Róm 9,28-at: 
Verbum abbreviatum fecit Dominus super terram – Krisztusban mindent el­
mondott  nekünk.  Nem  véletlen,  hogy  az  üdvtörténet  teljességét  és 
Krisztus szerepét a VD úgy képes szemlélni, mint

„egy olyan szerző művét, aki a teremtés »szimfóniájával« fejezi ki 
magát. E szimfónián belül bizonyos ponton megjelenik valami, amit 
zenei nyelven  assolo-nak nevezhetnénk, azaz egy szóló hangszerre 
vagy hangra bízott téma; és ez annyira fontos,  hogy tőle  függ az 
egész mű tartalma. És ez az „assolo” Jézus (...). Az Emberfia össze­
foglalja magában a földet és az eget, a teremtést és a Teremtőt, a tes­
tet és a Lelket. Ő a kozmosz és a történelem középpontja, mert ben­
ne egyesül a Szerző és a műve, anélkül, hogy összekeverednének.”288

286 „A könyv egy tartósan fennálló jel, amely a szerző világát bizonyos teljességgel 
kifejezi  és  az olvasót ennek ismeretére  akarja eljuttatni”,  WINTHIR RAUCH, Das Buch  
Gottes. Eine systematische Untersuchung des Buchbegriffes bei Bonaventura, Max Hueber, 
München 1961, 13.

287 Vö. KEK 102.!
288 Benedek pápa beszéde, 2009. jan. 6.



A Dei Verbum – a Verbum Domini fényében 127

Az egység a befogadó, a hívő felől
Ha az Isten Igéjének egységes tervét „szemlélés” által ragadhatjuk meg, 
akkor fontossá  válik  a befogadás módja  is.  Az alany oldalán történő 
„megérkezés” része az Ige eseményének, ettől lesz valóban kinyilatkoz­
tatás a kinyilatkoztatás. Ezért Martinelli javasolja a „jelenlétként való ér­
telmezés”  (l’ermeneutica della presenza)289 megközelítését:  Isten Igéjének 
legfontosabb jellemzője a jelenvaló hatás, elevenség, személyes megszó­
lítás. Ez a Szentírás megértésének is az első kritériuma, ahogy arra a VD 
több helyen is utal: 

„Az Egyház abban a bizonyosságban él, hogy Ura, aki a múltban 
beszélt, folyamatosan közli ma is az Ő szavát az Egyház élő Hagyo­
mányában és a Szentírásban” (VD 18.)

„Isten Szava élő,  és  életünk jelen idejében szól  mindegyikünk­
höz” (VD 37.)

„A liturgia ugyanis az kiváltságos hely, ahol Isten a mi életünk 
jelen idejében szól hozzánk, ma beszél a népéhez, mely hallgatja és 
válaszol” (VD 52.)

„A Szentírás nem a múlt tartozéka, mert alanya – Istennek az Ő 
általa sugalmazott népe – mindig ugyanaz, ezért a Szó mindig ele­
ven az élő alanyban” (VD 86.)

Ha pedig az Ige üzenete egységes, és a befogadó érzékeli ennek harmóni­
áját, akkor megjelenik a kinyilatkoztatás teológiájának egy újabb, Hans 
Urs von Balthasartól ismert kategóriája – a  szépség. Ezt azonban a VD 
nem fejti ki, csak néhány utalást tesz rá. 

Talán sikerült  érzékeltetni,  hogyan  olvassa  újra az egyházi  tanítás a 
Dei Verbum zsinati konstitúciót fél évszázaddal később a Verbum Domi­
ni apostoli  buzdításban.  A kinyilatkoztatás  fogalmát  az  „Isten  Igéje” 
teológiájának jegyében,  Krisztus mint  középpont köré  építő  egységes 
szemlélettel fejti  ki.  Egyetérthetünk Donath Hercsik megállapításával: 
„Az »Isten Igéje« az egyetlen fogalom, amely képes összefogni azt a sok 
és sokféle aspektust, amely Isten és a világ kapcsolatát kifejezi.”290

289 PAOLO MARTINELLI, i. m. 31.
290 DONATH HERCSIK SJ, i. m. 171.



KOCSIS IMRE:

Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában 
és a zsinat utáni magisztériumi
megnyilatkozásokban

A szentírás-magyarázat alapelvei a Dei Verbum szerint

Az isteni kinyilatkoztatásról szóló –  Dei Verbum kezdetű – dogmatikai 
konstitúciót  többszöri  megvitatás  és  átdolgozás után 1965.  november 
18-án fogadták el a zsinati atyák. Érdekes, hogy az első változat megvi­
tatására még a Zsinat első szekciója során, 1962 őszén sor került, de a 
végső formát csak 1965 novemberében, kevéssel a Zsinat bezárása előtt 
szavazták meg a püspökök.291

A dokumentum 6 fejezetből áll, amelyekben az alábbi témákról van 
szó:  a  kinyilatkoztatás  –  az  isteni  kinyilatkoztatás  továbbadása  –  a 
Szentírás isteni sugalmazottsága és a Szentírás magyarázata – az Ószö­
vetség – az Újszövetség – a Szentírás az Egyház életében. 

Bennünket közelebbről a 3. fejezet érdekel, hiszen a szentírás-magya­
rázat alapelveit ott találjuk lefektetve. A 3. fejezet három egységből te­
vődik össze: az első, amely a sugalmazásról szól, és a harmadik, amely 

291 A konstitúció előkészítésének és megvitatásainak történeti körülményeiről töb­
bek között a Zsinat dokumentumainak hivatalos magyar nyelvű kiadásában olvasha­
tunk részletesebben: A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai II (szerk. Diós I.), SZIT, Buda­
pest 2000, 407–425; vö. még J. RATZINGER,  Einleitung (Dogmatische Konstitution über 
die göttliche Offenbarung), in Das Zweite Vatikanische Konzil. Dokumente und Kommen­
tare II (LThK) (szerk. H. Vorgrimler et alii), Herder, Freiburg 1967, 498-503; J. G. PRIOR, 
The Historical Critical Method in Catholic Exegesis, Editrice Pontificia Gregoriana, Roma 
1999, 129–159.



Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában… 129

Isten  leereszkedését  hangsúlyozza,  keretként  veszi  körül  a  Szentírás 
magyarázatára vonatkozó irányelveket. Már ez a felépítés is sokatmon­
dó. Az első egység tudatosítja: a Biblia értelmezésénél szükségszerű an­
nak szem előtt tartása, hogy az Ó- és az Újszövetség minden könyvét „a 
Szentlélek sugalmazására írták le” (DH 4215).292 A sugalmazás tényéből 
fakad, „hogy amit Isten a mi üdvösségünkre le akart íratni a szent ira­
tokban, azt a Szentírás könyvei biztosan, hűségesen és tévedés nélkül 
tanítják” (DH 4216). Ám a sugalmazás nem gépies irányítást jelent. „A 
szent könyvek megírására Isten embereket választott ki, akiket erejük és 
képességeik birtokában úgy használt föl, hogy miközben bennük és ál­
taluk Ő maga cselekedett, mint valódi szerzők mindazt, de csak azt fog­
lalják írásba, amit Ő akar” (DH 4215). 

A fejezet befejező egysége éppúgy fontos a Szentírás értelmezésére 
vonatkozólag. A Zsinati dokumentum „az örök Bölcsesség csodálatos 
leereszkedését”  hangsúlyozza,  s  ezzel  azt  a  tényt  tudatosítja,  hogy a 
Szentírásban Isten  emberi  nyelven fejezte  ki  magát,  s  így „igazodott 
hozzánk beszédmódjával” (DH 4220). Ezzel összefüggésben a konstitú­
ció  a  megtestesülés  misztériumával  von  párhuzamot:  „Isten  emberi 
nyelveken kifejezett igéi ugyanis hasonlóvá váltak az emberi beszédhez, 
amint egykor az örök Atya Igéje a gyönge emberi test fölvételével ha­
sonlóvá vált az emberekhez” (DH 4220).

Az elmondottakból jól kivehető a konstitúciót átható alapmeggyőző­
dés, amelyet mindenképp szem előtt kell tartanunk, ha a Bibliához he­
lyesen akarunk közeledni, s a Bibliát helyesen akarjuk magyarázni. Ez 
az alapmeggyőződés röviden így adható vissza: a Szentírás Isten kezde­
ményezésére  jött  létre  emberek  aktív  közreműködésével.  Másképp 
megfogalmazva: a Szentírás Isten szava emberi nyelven.

A  kifejezetten  szentírás-magyarázatra  vonatkozó  központi  részben 
éppen az imént hangsúlyozott alapelv a kiindulópont: „Mivel pedig Is­
ten a Szentírásban emberek által emberi módon beszélt, a Szentírás ma­

292 A dokumentum magyar fordítását az alábbi kiadásból vettem: Hitvallások és az 
Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai (szerk. H. Denzinger – P. Hünermann), 
Örökmécs/SZIT, Bátorterenye/Budapest 2004. A fordítás egyébként megegyezik az­
zal, amely a kizárólag a II. Vatikáni Zsinat dokumentumait tartalmazó kötetben talál­
ható. Lásd az 1. lábjegyzetet.



130 Kocsis Imre

gyarázójának, hogy megláthassa, mit akart velünk közölni Isten, figyel­
mesen meg kell vizsgálnia, hogy a szent írók mit akartak mondani, és 
szavaik által mit akart kinyilatkoztatni Isten” (DH 4217).

Hogyan történjék mindez? E tekintetben két fontos alapelvet találunk 
lerögzítve. A konstitúció először is azt hangsúlyozza, hogy a vizsgálat 
során nagy hangsúlyt kell fektetni az iratok irodalmi műfajának megha­
tározására. Mindegyik könyvben az üdvösségre irányuló igazság feje­
ződik ki, de a különböző irodalmi műfajoktól (történeti, prófétai, költői 
stb.) függően más-más módon.293 Ugyancsak figyelemmel kell  lenni a 
keletkezési korban szokásos beszédmódokra, kifejezési formákra és tár­
sadalmi érintkezési gyakorlatokra. A szentírás-magyarázat első alapve­
tő követelményét ez a mondat összegzi: „A magyarázónak tehát azt az 
értelmet kell keresnie, melyet a szent szerző az adott körülmények kö­
zött a maga korának és kultúrájának megfelelően, az akkori irodalmi 
műfajok segítségével akart kifejezni és fejezett ki” (DH 4218)

A szentírás-magyarázatra vonatkozó másik lényeges alapelv: „Mivel 
pedig a Szentírást ugyanazon Szentlélek segítségével kell olvasni és ma­
gyarázni, mint akinek sugalmazására készült, a szent szövegek helyes 
értelmezésénél ugyanilyen gonddal kell szemmel tartani a teljes Szent­
írás tartalmát és egységét, figyelembe véve az egész Egyház élő hagyo­
mányát és hit analógiáját” (DH 4219). Figyelemre méltó a mondat beve­
zetése: „a Szentírást ugyanazon Szentlélek segítségével kell olvasni és 
magyarázni, mint akinek sugalmazására készült”. Érdekességként meg­
említem, hogy ez a mondat kevéssel a végső szavazás előtt került be a 
szövegbe.294 

A szóban forgó mondat tudatosítja: a magyarázónak „azonos hullám­
hosszra” kell lépnie a bibliai könyvek egykori szerzőivel. Ez pedig csak­
is a Szentlélek által lehetséges. A Szentlélek, aki a szerzőt az irat elkészí­
tésekor vezette, teszi lehetővé, hogy a mai bibliaolvasó és bibliaértelme­
ző valóban Isten üzeneteként fogja fel a leírtakat. 

293 Érdemes felfigyelni arra, hogy a latin szövegben a történeti műfajra vonatkozó­
lag ez áll: „vario modo historico”, vagyis eltérő módon történeti.

294 I. DE LA POTTERIE,  L’interpretazione della Sacra Scrittura nello Spirito in cui è stata  
scritta, in Vaticano II: bilancio e prospettive venticinque anni dopo (1962-1987) I (szerk. R. 
Latourelle), Cittadella editrice, Assisi 1987, 204–242, 205 és 224. Néhány püspök to­
vábbi kiegészítést javasolt: „a hit fényében”; uo. 229., 69. jegyzet.



Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában… 131

De  mit  is  jelent  a  Szentlélek  segítsége  a  Szentírás  értelmezésénél? 
Nyilván nagyon fontos a Szentléleknek való megnyílás: annak kérése, 
hogy ő világosítsa meg értelmünket. Ám a dokumentum ennél többet 
sugall. Ha egyszerűen csak a Szentlélekre hivatkozunk, mindig fennáll 
a szubjektivizmus veszélye. Éppen ezért fontos ahhoz igazodni, amiben 
a Szentlélek működése konkrétan fogható: ez pedig a Szentírás egésze, 
az Egyház hagyománya és a hit analógiája. Isten üdvözítő terve a Biblia 
egésze alapján tárul fel, ezért az egyes részeket sohasem radikálisan el­
különítve, hanem a Szentlélek által létrehozott nagy egységben, a Biblia 
egészét szem előtt tartva kell magyarázni.  Mivel a Szentlélek alapvető­
en az Egyház Lelke, ezért a szentírás-magyarázat során nem lehet elte­
kinteni az Egyház élő hagyományától.  Végül figyelembe kell venni a 
„hit analógiáját”. Ez a kifejezés voltaképp a Róm 12,6-ból való. Ebben a 
versben Szent Pál azt írja, hogy a prófécia karizmáját a „hit mértéke” 
szerint kell gyakorolni, ami nem jelent mást, mint összhangban lenni a 
keresztény hittel. Így ez az utolsó szempont, „a hit analógiája” szorosan 
kapcsolódik az előző kettőhöz, hiszen a keresztény hittartalom a Szent­
írás egésze és az Egyház teológiai hagyománya alapján tárul fel előt­
tünk.  Várnai  Jakab szerencsés megfogalmazása szerint „egységet kell 
feltételeznünk a kinyilatkoztatás egészében, és az egyes szakaszokat az 
üdvtörténet és a hittételek rendszere keretében kell értelmeznünk.” 295

Megjegyzendő, hogy a kifejezetten szentírás-magyarázatra vonatkozó 
egység a Tanítóhivatal  szerepének kiemelésével   zárul:  „A Szentírás-
magyarázóknak tehát az a dolguk, hogy e szabályok szerint törekedje­
nek  a  Szentírás  értelmének  mélyebb  megértésére  és  kifejtésére.  Így 
mintegy az ő előkészítő munkálkodásuk alapján fog kiérlelődni az Egy­
ház döntése. Mindez ugyanis a Szentírás-magyarázatot illetően végső 
fokon az Egyház ítéletének van alávetve,  mert az Egyház Isten igéje 
megőrzésével és magyarázásával isteni parancsot teljesít és isteni szol­
gálatot lát el” (DH 4219). 

295 VÁRNAI J., Dei Verbum. Dogmatikai konstitúció az isteni kinyilatkoztatásról (1965), in 
A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából (szerk. Kránitz M.), SZIT, Bu­
dapest 2002, 321–349, 336.



132 Kocsis Imre

A katolikus exegézis helyzete a II. Vatikáni Zsinat után és a Pápai 
Biblikus Bizottság „Szentírás-magyarázat az Egyházban” című
útmutatása

A Dei Verbum konstitúció nagy lendületet adott a katolikus szentírástu­
dománynak,  amelynek  eredményei  széles  körben  nyertek  elismerést. 
Ugyanakkor, a zsinati útmutatásokat illetően, némi egyoldalúság mu­
tatkozott.  Igen nagy hangsúlyt helyeztek arra az alapelvre,  miszerint 
gondosan kell kutatni az irodalmi műfajokat és a korabeli kifejezési esz­
közöket azért, hogy a szerző által szándékozott értelmet meg tudjuk ha­
tározni. Ugyanakkor a másik, a Szentírás egységére, az Egyház hagyo­
mányára és a hit analógiájára vonatkozó alapelv – ha nem is merült fe­
ledésbe  –  de  mindenképp  háttérbe  szorult.  A  katolikus  biblikusok 
körében is kiemelt helyet kapott, sőt nem ritkán egyeduralkodóvá vált a 
történeti-kritikai módszer,  amely a bibliai  szövegek keletkezési  folya­
matát szándékozott rekonstruálni. A figyelem sokszor a végső szöveget 
megelőző állapot, azaz a felhasznált források és hagyományok vizsgála­
tára összpontosult. Nyilván sok hipotézis is napvilágot látott, amelyeket 
a  szakemberek ösztönző munkaeszközként,  mások inkább zavaró té­
nyezőként értékeltek. Sokak megítélése szerint a módszer kevésbé lát­
szott gyümölcsözőnek a teológia és a lelkiség viszonylatában. Ráadásul 
egyes exegéták szélsőséges álláspontra jutottak olyan fontos hitbeli kér­
désekben, mint Jézus szűzi fogantatása, feltámadása és istenfiúsága. 

Az 1970-es és 1980-as évek helyzetét szabadjon korabeli megállapítá­
sokkal jellemeznem. A II. Vatikáni Zsinat megnyitásának 25. évforduló­
ja alkalmából kiadott egyik gyűjteményes kötetben Ignace de la Potte­
rie, a Pápai Biblikus Intézet professzora sajnálattal állapítja meg, hogy a 
Zsinatot követő két évtizedben mindössze egyetlen tanulmány készült a 
Dei Verbum azon követelményéről,  miszerint „a Szentírást ugyanazon 
Szentlélek segítségével kell olvasni és magyarázni, mint akinek sugal­
mazására készült”, míg az irodalmi műfajokra vonatkozó, illetve a szer­
ző szándékának kiderítésére irányuló zsinati útmutatásról rendszeresen 
értekeztek a szakemberek.296 Egy másik professzor, Albert Vanhoye egy 
helytelen hermeneutika példájaként Jean-Marie Sevrin leuveni biblikus­

296 I. DE LA POTTERIE, L’interpretazione della Sacra Scrittura, 205.



Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában… 133

nak a Revue théologique de Louvain folyóiratban olvasható megjegyzéseit 
idézi: „Mivel az exegézis az emberi ész autonóm gyakorlása, nem hagy­
hat helyet a hitnek saját eljárásaiban és kritériumaiban… Miután elérke­
zett az emberi és járulékos értelem megragadásához, az exegéta átadja a 
stafétabotot a teológusnak, …akinek feladata annak kimutatása, hogyan 
lehet ez az emberi értelem ténylegesen Isten szava.”297 A dallasi egyete­
men oktató Farkasfalvy Dénes egy 1987-ben megjelent tanulmányában 
így jellemzi a szentírástudomány akkori helyzetét: „A teológia minde­
nekelőtt a Szentírásra akar építeni, de a szentírástudomány egyre kizá­
rólagosabban nyelvészettel,  archeológiával és történelemmel foglalko­
zik s a szövegmagyarázatot tekintve egyedül a történeti kritika módsze­
rére  hagyatkozik.”298 Farkasfalvy  úgy  véli,  hogy   a  történeti-kritikai 
módszer alkalmazásánál a katolikus tudósok „túl óvatlanok voltak” és 
nem ismerték fel „a sokszor elhallgatott feltételezések (a hermeneutikai 
„Vorverständnis”) fonákságait”.299

Az előzőekből nemcsak a Zsinat utáni  bibliatudományban gyakorta 
megmutatkozó egyoldalúság látható, hanem az is, hogy ezt az egyolda­
lúságot a biblikus szakemberek egy része is érzékelte. A helyzet javítása 
érdekében – a történeti-kritikai módszer kiegészítésére vagy éppen he­
lyettesítésére –  újabb módszerek láttak napvilágot,  amelyek az iratok 
végső szövegének irodalmi jellegű vizsgálatát tűzték ki célul,  illetve a 
Biblia végső, kánoni formáját tették meg értelmezési kritériumnak (ez az 
ún. kánoni exegézis). Az újabb módszerek születése azonban sokakban 
további  bizonytalanságot  keltett.  Ezért  tartotta  szükségesnek  a  Pápai 
Biblikus Bizottság, hogy a szentírás-magyarázat alapelveiről és módsze­
reiről eligazítást adjon.300 A dokumentum 1993-ben jelent meg. Magyar 

297 Idézi: A.  VANHOYE,  Dopo la  Divino afflante Spiritu. Progressi e problemi dell’esegesi  
cattolica,  in  Chiesa  e  Sacra Scrittura.  Un secolo  de magistero ecclesiastico  e studi  biblici  
(szerk. P. Laghi - M. Gilbert - A. Vanhoye), Editrice Pontificio Istituto Biblico, Roma 
1994,  35–51,  45.  Az idézett  mondatok eredeti  helye:  J.-M.  SEVRIN,  L’exégèse  critique  
comme discipline théologique, in  Revue théologique de Louvain 21 (1990), 146–162, 157 és 
159.

298 FARKASFALVY D., A szentírástudomány új útjai, in Teológia XXI (1987) 136–142, 138.
299 Uo.
300 A Pápai Biblikus Bizottság 1971 óta már nem a Tanítóhivatal szerve, de élvezi a 

Tanítóhivatal bizalmát, s voltaképpen annak munkáját segíti. Tekintélyét az is alátá­



134 Kocsis Imre

címe: „Szentírásmagyarázat az Egyházban”.301 Nem titok, hogy a doku­
mentum létrejöttéhez a Hittani Kongregáció akkori prefektusa és a Pápai 
Biblikus Bizottság elnöke, Joseph Ratzinger adta az ösztönzést.302

A dokumentum négy részből áll: I. A magyarázat során alkalmazott 
módszerek és megközelítési irányok – II. Hermeneutikai kérdések – III. 
A katolikus magyarázat jellegzetességei – IV.  Szentírásmagyarázat az 
Egyház életében.

A módszerek tekintetében az alábbiak nyernek bemutatást: A/ A tör­
téneti-kritikai módszer – B/ Az irodalmi elemzés új módszerei (retori­
kai, narratív és szemiotikai elemzés) – C/ A Szentírás hagyományon ala­
puló megközelítése (kánoni megközelítés; megközelítés a zsidó értelme­
zési hagyomány útján; megközelítés a szöveg hatástörténete felől) – D/ 
Megközelítés a humán tudományok segítségével (szociológia, kulturális 
antropológia, pszichológia és pszichoanalitika) – E/ A Szentírás gondo­
latrendszertől  függő  megközelítése  (felszabadítás  teológia;  feminista 
megközelítés) – F/ A Szentírás fundamentalista értelmezése. 

A  dokumentum  készítői  alapvetően  nyitottak  minden  tudományos 
módszer felé, de azt is nyíltan kimondják, hogy egyetlen módszert sem 
szabad kizárólagosnak tekinteni.  Mindegyiknek vannak értékei  (vagy 
legalábbis ösztönző elemei) és határai. A sokat vitatott történeti-kritikai 
módszerre vonatkozólag nyíltan ki van mondva, hogy alkalmazása nél­

masztja, hogy elnöke a Hittani Kongregáció prefektusa.
301 Lásd: PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG,  Szentírásmagyarázat az Egyházban,  Szent Jeromos 

Bibliatársulat, Budapest 1998. A dokumentum bővebb ismertetéséhez és kiértékelésé­
hez vö. J. KREMER, A Biblia értelmezése az Egyházban. Széljegyzetek a Pápai Biblia Bizottság  
legújabb dokumentumához, in  Mérleg 31 (1995/1),  45–63; J. G. PRIOR,  Historical Critical  
Method, 229–289; P. S. WILLIAMSON, Catholic Principles for Interpreting Scripture. A Study  
of the Pontifical Biblical Commission’s The Interpretation of the Bible in the Church, Editrice 
Pontificio Istituto Biblico, Roma 2001.

302 J. Ratzinger az egyik konferencián határozott kritikát fogalmazott meg a történe­
ti-kritikai módszer egyoldalú használatával szemben; vö. J. RATZINGER,  Biblical Inter­
pretation in Crisis. On the Question of the Foundations and Approaches of Exegesis Today, in 
Biblical Interpretation in Crisis: The Ratzinger Conference on Bible and Church (szerk. R. J. 
Neushaus), Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids 1984, 1–24. Az előadás, il­
letve tanulmány tartalma német nyelven is megjelent: J. RATZINGER, Schriftauslegung im 
Widerstreit. Zur Frage nach Grundlagen und Weg der Exegese heute, in Schriftauslegung im  
Widerstreit (szerk. J. Ratzinger) (QD 117), Herder, Freiburg 1989, 15–44. 



Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában… 135

külözhetetlen,  ám nem léphet  fel  abszolút  igénnyel.  Szükséges,  hogy 
egyéb módszerekkel kiegészítsék.303 Csak egyetlen magyarázati formá­
val szemben fogalmazódik meg teljes elutasítás, éspedig a fundamenta­
lista olvasattal szemben. Ennek a megközelítésnek az az alapvető hibája, 
hogy „képtelen elfogadni a megtestesülés teljes igazságát… Nem akarja 
elismerni, hogy Isten sugalmazott igéje emberi nyelven fejeződött ki, és 
az isteni sugalmazás hatására emberi szerzők írták le, akiknek képessé­
gei és adottságai korlátozottak voltak”.304 

A hermeneutikai fejtegetésben a sugalmazott Írásnak a szentírás-ma­
gyarázó által keresendő értelméről, illetve értelmeiről van szó. E tekin­
tetben főképp a sensus litteralis, azaz szó szerinti (vagy litterális) értelem 
és a sensus spiritualis, azaz lelki (vagy spirituális) értelem emelhető ki. A 
szó szerinti értelem nem más, mint az az értelem, amelyet a szerző a 
közvetlen olvasóknak kifejezésre akart juttatni.305 A lelki értelem lénye­
ge pedig ez: olyan értelem, „amelyet akkor fejeznek ki a szentírási szö­
vegek, ha azokat a Szentlélek hatása alatt, Krisztus húsvéti misztériu­
mának s a belőle következő új életnek az összefüggésében olvassuk.”306

Szót ejthetünk még arról, miben határozza meg a szóban forgó doku­
mentum a katolikus szentírás-magyarázat sajátos jellemzőjét. A katolikus 
exegézist  nem valamiféle  különleges  tudományos módszer  használata 
jellemzi, hiszen alapvetően nyitott minden olyan tudományos módszer 
felé, amely a fentebb említett értelmek meghatározását segíti. „Jellemzője, 
hogy tudatosan követi az Egyház élő hagyományát, amelynek legfőbb 
célja  megőrizni  a  kinyilatkoztatást,  úgy,  amint  arról  a  Biblia 
tanúskodik… Így a magyarázata folytonosságban marad azzal az értel­
mezési dinamizmussal, amely magában a Szentírásban kezdődik és az 
Egyház életében folytatódik.”307

E tekintetben külön említést érdemel az a tény, hogy magán a Biblián 
belül is megfigyelhető egy értelmezési folyamat. A későbbi iratok gyak­
ran hivatkoznak korábbiakra, de úgy, hogy azok értelmét az új helyzet­

303 Szentírásmagyarázat az Egyházban,11. és 16. 
304 Uo. 42.
305 Uo. 49.
306 Uo. 52. A dokumentumban szóba kerül még az ún.  sensus plenior, amely azon­

ban szoros kapcsolatban áll a sensus spiritualis-szal; vö. uo. 53 sköv.
307 Uo. 55.



136 Kocsis Imre

nek megfelelően világítják meg, fejtik ki és bővítik. Erre az eljárásra a 
relecture, azaz újraolvasás kifejezést szokás használni.

XVI. Benedek pápa teológiai exegézisre irányuló irányelvei

XVI. Benedek pápa mind a  Názáreti  Jézusról írt  könyvében,308 mind a 
Verbum Domini kezdetű apostoli buzdításában309 fontos irányelveket fo­
galmaz meg a Biblia értelmezésére vonatkozólag. Mivel csak a Verbum 
Domini tekinthető kifejezetten tanítóhivatali  megnyilatkozásnak,  ezért 
ismertetésem erre alapul.310 

Az apostoli buzdítás a 2008-ban megtartott püspöki szinódus meglá­
tásait összegzi. Három részből áll: az elsőben általános értelemben van 
szó Isten Igéjéről, a második részben az Igének az Egyházban betöltött 
szerepéről olvasunk, a harmadik rész pedig a világnak szóló isteni Szó­
ra  összpontosít.  A  szentírás-magyarázat  alapelvei  az  első  rész  végén 
nyernek megfogalmazást.311 

Különösen azok a részek érdemelnek figyelmet, amelyekben XVI. Be­
nedek nyomatékosan tudtunkra adja, hogy a Zsinat által meghatározott 
minden alapelvet komolyan kell venni. Egyfelől annak az értelemnek 
feltárására kell törekedni, amelyet a szerző a keletkezés idején kifejezés­
re akart juttatni, másfelől – a „Biblia isteni természetének”312 szemmel 
tartásának érdekében – figyelemmel kell lenni a Szentírás egységére, az 

308 J. RATZINGER / XVI. BENEDEK, A Názáreti Jézus I–II, SZIT, Budapest 2007/2011.
309 XVI. BENEDEK, Verbum Domini, SZIT, Budapest 2011. 
310 A Jézusról írt könyv első kötetének bevezetésében XVI. Benedek nyíltan kimond­

ja: „ez a könyv semmiképpen sem tanítóhivatali aktus, hanem csupán «az Úr arca» (vö. 
Zsolt 27,8) személyes keresésének kifejeződése részemről. Így mindenki szabadon el­
lentmondhat nekem. Mindössze a rokonszenvnek azon megelőlegezését kérem az ol­
vasóktól, amely nélkül nem létezik semmilyen megértés.” Názáreti Jézus I, 18. Ennek el­
lenére a két kötetben, főleg azok előszavában figyelemreméltó útmutatás olvasható. Az 
1. kötet előszavában például a pápa a fentebb említett relecture fontosságát hangsúlyoz­
za. A két kötethez egyébként alkalmam volt értékelést írni: lásd Vigilia 77 (2012) 792–
794. Az időközben megjelent, de magyarra még le nem fordított harmadik kötet tartal­
mát a tanulmány megírásának idején még nem tanulmányoztam behatóan.

311 XVI. BENEDEK, Verbum Domini, 38–65.
312 Uo. 44.



Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában… 137

Egyház hagyományára és a hit analógiájára. A szerző szándékának ku­
tatása a történeti-kritikai módszerrel történik, a többi fentebb említett 
szempontok alkalmazását teológiai módszernek nevezi a pápa. „Csak 
akkor lehet beszélni teológiai exegézisről, a Szentírás megfelelő exegézi­
séről, amikor a kétfajta módszert, tudniillik a történetkritikai és a teoló­
giai módszert egyaránt alkalmazzák.”313

Ebből következik, hogy mind a litterális, mind a spirituális értelem fel­
tárására nagy hangsúlyt kell fektetni.314 Ez utóbbira vonatkozólag főképp 
a patrisztikus exegézis figyelembevételét szorgalmazza a pápa. „Az egy­
házatyák ugyanis még ma is nagyon értékes teológiát képviselnek, mely­
nek  középpontjában  a  Szentírást  a  maga  egészében  szemlélő  kutatás 
áll.”315 A patrisztikus exegézis a Szentírás vallásos megközelítésére nyújt 
példát, mert megtanulhatjuk belőle, hogy „a bibliai szövegek rendelteté­
séhez csak annyiban vagyunk hűségesek, amennyiben az értelmezés so­
rán próbáljuk megtalálni a hit valóságát, melyet kifejeznek, és ha ezt a 
valóságot összekapcsoljuk a mi világunk hívő tapasztalatával.”316

A pápa óva int attól, hogy a magyarázó egyfajta semleges álláspontot 
igyekezzen képviselni, és a bibliai szövegekhez „közömbös” olvasóként 
közeledjen. „A hit hermeneutikájának hiánya a Szentírás esetében nem 
légüres teret jelent; a helyére elkerülhetetlenül belép egy másik herme­
neutika,  egy  pozitivista  szekularizált  hermeneutika, melynek kulcsa az a 
meggyőződés,  hogy az isteni valóság nem jelenik meg az emberi törté­
nelemben. E hermeneutika szerint, amikor úgy tűnik, hogy valami iste­
ni elem jelent meg, azt másképp kell értelmezni, emberi keretek közé 
kell szorítani.”317

Ennek összefüggésében a Szentatya a hit és az ész korrekt kapcsolatára 
utal:„A szentírásmagyarázat két szintjének egysége összhangot tételez föl a  

313 Uo. 45. 
314 A Verbum Domini magyar fordításában a „betű szerinti értelem” és a „spirituális 

értelem” megnevezések szerepelnek. Ezt az eljárást nem tartom szerencsésnek. Én a 
„szó szerinti”, illetve „lelki értelem” vagy pedig a „litterális”, illetve „spirituális érte­
lem” kifejezéseket javaslom.

315 Uo. 48.
316 Uo. 50. A pápa itt voltaképp a Pápai Biblikus Bizottság fentebb említett doku­

mentumát idézi.
317 Uo. 46.



138 Kocsis Imre

hit és az ész között. Egyrészt olyan hitre van szükség, mely megfelelő kap­
csolatot tartva a becsületes ésszel, soha nem torzul hiszékenységgé, mely 
a Szentírással kapcsolatban pártolná a fundamentalista olvasatokat. Más­
részt olyan észre van szükség, mely a Bibliában föllelhető történeti ele­
mek kutatása közben nyitottnak bizonyul, és nem utasít el a priori min­
dent, ami felülmúlja a saját határait.”318 

A hit és az ész helyes kapcsolata lehetővé teszi, hogy a Szentírás értel­
mezése során elkerüljünk két szélsőséget: az egyik a pozitivista szekula­
rizált hermeneutika alkalmazása, a másik a fundamentalista értelmezés. 
Ez utóbbira vonatkozólag, a Pápai Biblikus Bizottság fentebb említett 
dokumentumához hasonlóan, XVI. Benedek pápa is kijelenti: a funda­
mentalista olvasatok „nincsenek tekintettel a szent szöveg igazi termé­
szetére”, s ezért elutasítandók.319

Záró reflexió

a)  A  legutóbbi  hivatalos  megnyilatkozások  a  hit  hermeneutikájának 
szükségességét hangsúlyozzák. Ez nyilván a bibliai szövegek sajátos jel­
legéből  adódik,  hiszen  a  szentírási  könyveket  hívők  írták  hívőknek. 
Voltaképp minden irodalmi  alkotás  megértéséhez  szükséges  egyfajta 
„előzetes  megértés”  (Vorverständnis),  amely  azon  az  élő  kapcsolaton 
nyugszik, amely az értelmező és azon valóság között áll fenn, amelyről 
a szöveg beszél.320 Mivel a szentírási könyvek íróit hívő meggyőződés 
vezette, igazi szándékuk csakis akkor tárul fel, ha a magyarázó is hittel, 
éspedig egyházi közösségben megélt hittel közeledik hozzájuk. Ahogy 
a bibliai szerző hite nem izolált valóság, hanem szervesen kapcsolódik 
az Isten népének élő hitéhez és annak a liturgiában és egyéb külső for­
mákban történő kifejezéséhez, ugyanúgy a szentírás-magyarázónak is 

318 Uo. 48.
319 Uo. 58. Megjegyezzük, hogy az apostoli konstitúcióban érdekes megjegyzések 

olvashatók még a Biblia,  az Ó- és az Újszövetség kapcsolatáról (uo. 53–55) és a Biblia 
„sötét” lapjairól (uo. 55–56).

320 A Pápai Biblikus Bizottság dokumentuma ezzel kapcsolatban a R. Bultmann és 
Gadamer meglátásaira hivatkozik; vö. Szentírásmagyarázat az Egyházban, 45.



Szentírás-értelmezés a Dei Verbum tanításában… 139

élő kapcsolatban kell állnia az Egyházzal, és aktívan részt kell vennie 
kora hívő közösségének életében.321

b)  A  tanítóhivatali  megnyilatkozások  azt  is  hangsúlyozzák,  hogy  az 
exegézis legyen teológiai, s így az egész teológia lelke.322 Ennek érdeké­
ben a történeti módszert és a teológiai módszert együtt kell alkalmazni. 
Ezen a ponton – úgy vélem – érdemes valamit megfontolást tárgyává 
tenni: voltaképpen a történeti-kritikai módszernek is van egyfajta teoló­
giára való irányultsága. Nem feledhetjük: a szentírástudományhoz tar­
tozik a biblikus teológia is, amelynek célja, hogy a szentírási könyvek­
ben levő teológiai tartalmat összegezze. Érdekes, hogy a biblikus teoló­
gia a 18. század végén, vagyis a történeti-kritikai módszer létrejöttével 
egy időben vált önálló tudománnyá. A korábbi gyakorlattól eltérően a 
kutatás célja immáron nem abban állt, hogy egyes hittételeket különbö­
ző bibliai helyek alapján igazoljanak, hanem abban, hogy az egyes bibli­
ai szerzők sajátos teológiai koncepcióit megragadják.  Ugyanakkor az 
sem tagadható, hogy a biblikus teológiai művekben a figyelem főképp 
az egyes bibliai  könyvek vagy részhagyományok teológiájára irányul 
(pl. Deuteronomium, Papi kódex, Izajás, Deutero-Izajás, Pál, Lukács, János 
stb.  teológiája).  Az,  hogy ezekből  hogyan áll  össze  az  Ószövetségnek 
vagy az  Újszövetségnek, illetve a  Bibliának mint egésznek a teológiája, 
sokszor figyelmen kívül marad. Sőt egyesek nyíltan kimondják, hogy 
szerintük az egyes könyvek témái oly szétágazóak, s a bennük levő teo­
lógiai szemlélet oly különböző, hogy nem lehetséges egységesítő fonalat 
találni  közöttük.323 Így  tekintve  persze  már  nem  is  beszélhetünk  az 

321 Uo. 61; XVI. BENEDEK, Verbum Domini, 40.
322 Dei Verbum 24 (DH 4231); XVI. BENEDEK, Verbum Domini, 41 és 62. 
323 Így vélekednek például R. Bultmann és tanítványai; vö. R. BULTMANN,  Theologie  

des Neuen Testaments, J. C. B. Mohr, Tübingen 1958, 585–589 (magyar fordítás: Az Új­
szövetség teológiája, Osiris, Budapest 1998, 467–470); E. KÄSEMANN, Begründet der neutes­
tamentliche Kanon die Einheit der Kirche?, in UŐ, Exegetische Versuche und Besinnungen I, 
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 19654, 214–223; H. BRAUN,  Die Problematik einer  
Theologie des Neuen Testamentes, in UŐ,  Gesammelte Studien zum Neuen Testament und  
seiner  Umwelt,  Mohr Siebeck,  Tübingen 19672,  325–341.  A közelmúltat  tekintve  H. 
RÄISÄNEN javaslata emelhető ki, miszerint az újszövetségi könyvek vizsgálatánál min­
denfajta teológiai kérdésfelvetéstől el kell tekinteni. Ebben a szigorúan véve vallástör­
téneti vizsgálatban nincs helye olyan fogalmaknak, mint kinyilatkoztatás, sugalmazás 
vagy  hit;  vö.  Neutestamentliche  Theologie?  Eine  religions-wissenschaftliche  Alternative, 



140 Kocsis Imre

Ószövetség teológiájáról, vagy az Újszövetség teológiájáról, csupán ószö­
vetségi, illetve újszövetségi teológiákról. Ha egy bibliatudós csak ezek 
bemutatására vállalkozik,  és semmiféle belső összefüggést nem keres 
közöttük,  akkor voltaképp teológiatörténeti,  és nem teológiai  alkotást 
ad közre. Mindezt szem előtt tartva a teljes Szentírás egységének figye­
lembevételét  szorgalmazó  tanítóhivatali  megnyilatkozások  nagyon  is 
aktuálisnak  mondhatók.  Persze  azt  sem  szabad  elhallgatnunk,  hogy 
mind protestáns, mind katolikus körökben figyelemre méltó próbálko­
zások vannak arra, hogy az Ó- és az Újszövetség teológiáját illetően a kü­
lönbözőségekben  megmutatkozó  egységet  nyilvánvalóvá  tegyék.324 

Ezeknek a próbálkozásoknak a bemutatása azonban már egy különálló 
tanulmányt igényelne.325

Stuttgart 2000. Érdekes, hogy a katolikus J. GNILKA is inkább az újszövetségi teológiák 
közötti különbözőségekre helyezi a nagyobb hangsúlyt, bár összefüggésüket is elis­
meri: „Hálózatszerűen kapcsolódnak össze az újszövetségi teológiák, bár megmarad 
és kiteljesedik az egyes művek önállósága.” (Az Újszövetség teológiája, SZIT, Budapest 
2007, 413). 

324 Protestáns részről mindenekelőtt B. S. Childs a Szentírás egészét szem előtt tartó 
biblikus teológiája, valamint F. Hahn és U. Wilckens „monumentális” vállalkozásai 
emelhetők ki: B. S. CHILDS, Biblical Theology of the Old and the New Testament. Theological  
Reflexion on the Christian Bible, SCM Press, London 1992; F. HAHN, Theologie des Neuen  
Testaments I–II, Mohr Siebeck, Tübingen 2002; U. WILCKENS, Theologie des Neuen Testa­
ments.  Band  I:  1–4;  Band  II:  1–2,  Neukirchener,  Neukirchen-Vluyn 
2002/2003/2005/2007/  2009.  Katolikus  részről  W.  Thüsing és  Th.  Söding törekvései 
mondhatók különösen is figyelemre méltóknak:  W. THÜSING,  Die neutestamentlichen  
Theologien und Jesus Christus I–II–III, Aschendorff, Münster 1996/1998/2001 (a harma­
dik kötet kiadását Th. Söding gondozta); TH. SÖDING, Einheit der Schrift? Zur Theologie  
des biblischen Kanons (QD 211), Herder, Freiburg 2005.

325 Az érdeklődő olvasó hasznos eligazítást talál az alábbi műben: BALLA P.,  Az új­
szövetségi  teológiát  ért  kihívások,  Keresztyén  Ismeretterjesztő  Alapítvány,  Budapest 
2008. 



SESZTÁK ISTVÁN:

Az élő hagyomány fogalma a Dei Verbumban. 
A tradíció értelmezése a nyugati és a keleti
teológiában

Bevezetés

Számos helyen olvashatjuk, hogy a keresztény önazonosságunk legin­
kább megvilágító, isteni kinyilatkoztatás keresztény fogalmának, teoló­
giatörténeti értelemben, Magna Chartája a Dei Verbum kezdetű dogmati­
kai  konstitúció,  melynek  fundamentálteológiai  vonatkozásában  talán 
leglényegesebb mondanivalója a  hagyomány fogalma.326 Sőt, zsinati be­
számolók szerint bizonyos atyák szerint itt található az egész dokumen­
tum gondolati középpontja.327

XVI. Benedek pápa, híres, a 2005-ös évet értékelő beszédében328, a zsi­
nat helyes értelmezéséről szólva, azt mondja: „a zsinat igazi szelleme az 
újdonság felé irányuló törekvéseiben figyelhető meg, melyek a szöve­
gekben  rejlenek:  csak  ezek  jelenítik  meg  a  zsinat  igazi  szellemét,  és 
ezekből kiindulva és azokhoz alakulva kellene előre haladni… Egyszó­
val: nem a zsinat szövegeit kell követni, hanem annak szellemét.”329 

326 BAGYINSZKI, Á., A Dei Verbum és a hagyomány teológiája, in Vigilia 77 (2012) 669.
327 Uo. 669–670.
328 Ld. XVI. BENEDEK PÁPA, A II. Vatikáni Zsinat helyes értelmezéséről…, in Sapientiana 2 

(2009/2) 102.
329 Uo. 103. Hasonlóról ír  II. János Pál pápa, amikor a  Harmadik évezred küszöbén 

(Tertio Millennio Adveniente 36.) kérdezi meg a hívektől, hogy befogadták-e a zsinat 
eredményeit; vö. SESZTÁK I., Négy évtized távlatából – visszatekintés a II. Vatikáni Zsinatra, 



142 Seszták István

A Szentatya a zsinat valós hermeneutikáját keresve írja ezeket a sza­
vakat, melynek lehetséges „reform” műfaja akkor valósul meg, mikor a 
szolgálat szellemében egy zsinaton a hűség és a dinamizmus szinte tel­
jesen eggyé válik.330

A reform kritériumait, Yves Congar, akit sokan a reform teológusá­
nak neveznek, így foglalja össze: a reformert (is) mindig a szeretet kell, 
hogy vezesse, hiszen az igazság mindig a szeretetben nyilvánul meg. 
Az Egyházzal való közösségben maradás óhaja kell, hogy vezesse, még­
pedig a Tanítóhivatal őrködése alatt. A reformernek is mindvégig türel­
mesnek kell maradnia, hiszen a sietség tévutakra, sőt eretnekségekhez 
vezet. Az igazi reformer elsődlegesen hátra tekint, mégpedig a „nagy­
betűs Hagyományra”,  s  felismeri  azt  az éltető  forrást  (princípiumot), 
mely  az  egyház  (Írás-atyák-liturgia)  által  őrzött  nagy  kincseket  ter­
mett.331

De mit jelent a hagyomány fogalmában, annak zsinati interpretációjá­
ban a hűség és dinamizmus eggyé válása? E tanulmány bizonyos mér­
tékben erre próbál választ keresni és adni!

A hagyomány fogalma

A hagyomány fogalma igen sok szempontból meghatározható,332 elsőd­
legesen azokat az „irányok” megtalálására törekszem, ami az „élő ha­
gyomány” kifejezés megértéséhez segíthet.

„Ez az apostoloktól származó hagyomány a Szentlélek segítségével az 
Egyházban  bontakozik  ki: egyre  teljesebb  lesz  az  áthagyományozott 
dolgok és szavak megértése, részben a hívők elmélkedése és keresései 
folytán,  akik  a  szívükben  el-elgondolkodnak  rajtuk (vö. Lk  2,19.51); 
részben a tapasztalt lelki dolgok benső megértéséből; részben azok ige­

in Athanasiana 15 (2002) 57–68.
330 XVI. BENEDEK PÁPA, op. cit. 103–104.
331 Vö.  http://www.cdmisrvv.it/CDM/cdm_news/Numero4/Scriptorium/tradizione 

_yves_congar_3_ARusso.htm
332 Vö. W. BEINERT, A katolikus dogmatika lexikona, Budapest 2004, 204.



Az élő hagyomány fogalma a Dei Verbumban… 143

hirdetéséből,  akik a püspöki utódlással  együtt megkapták az igazság 
biztos karizmáját is. Az Egyház ugyanis a századok folyamán állandóan 
az isteni igazság teljessége felé tart, míg csak be nem teljesednek benne 
Isten igéi.” A DV 8 szavait a Nemzetközi Teológiai Bizottság  Teológia  
ma c. határozata így vezeti fel: „A Hagyomány élő és éltető dolog, olyan 
mozgásban lévő folyamat, ahol a hit egysége a nyelvek sokféleségében 
és a kultúrák különbözőségében jut kifejezésre. Megszűnik hagyomány­
nak lenni, ha megkövesedik”.333

A keresztény, különösen a katolikus gondolkodás úgy tekint a hagyo­
mány fogalmára, mint az az erő, mely az embert nagyban segíti önmaga 
megértésében és önazonosságának meghatározásában. A teológus szá­
mára a hagyomány olyan esemény vagy éppen eseménysorozat, mely 
képes a hit, az Istenre való ráhagyatkozás mélyebb és teljesebb értelmét 
megvilágítani.334 Sőt azt is mondhatjuk, hogy a nehezen meghatározha­
tó hagyomány fogalom sohasem lehet mellékes a hit és a hívő ember 
számára.335 Hit és hagyomány egymást átjáró, összhangjukat kereső fo­
galmak, melynek „megtalálásában” rejlik a fundamentális teológia sajá­
tos feladata és módszere, amely arra törekszik, hogy megpróbálja a ha­
gyomány tartalma, alanya és az átadás folyamata közötti kapcsolatra, 
összefüggésre felhívni a figyelmet.336

Keresztény gondolkodásunk lényege, hogy Isten az általa megterem­
tett és megszólított embert magához emelje, mégpedig meghívva őt egy 
különleges és  sajátos kapcsolatra.  Ez  a „kapcsolat”,  melynek minden 
szempontból meghatározó kerete, mondhatnám alfája és ómegája maga 
az isteni kinyilatkoztatás, mely mint isteni szándék, amint Congar maga 
is megfogalmazza, már magától megjeleníti a küldetés és a hagyomány 
struktúráját.337 A kinyilatkoztatás misztériuma magába foglalja azt az is­
ten-emberi szövetséget, melyben kiemelt szerepe van a „hallásból és lá­

333 NTB 26. Érdemes még hozzáfűzni, hogy a Hagyomány a Szentlélekből merítve 
erejét, megtartja az Egyházat az apostoli gyökereihez való hűségben, lehetővé teszi a 
hit biztos átadását és bátorít az evangélium mindig időszerű bemutatására.

334 H. J.  POTTMEYER,  Bevezetés a hagyomány fundamentális teológiájába, in  Sapientiana 5 
(2012/2) 70.

335 C.  IZQUIERDO,  Uso della Tradizione nella Teologia Fondamentale, in  FISICHELLA, R.,  La  
Teologia fondamentale, Casale Monferrato 1997, 165.

336 H. J. POTTMEYER, op. cit. 71.



144 Seszták István

tásból” fakadó tapasztalásnak, mely a tapasztalókat tanúvá és tanúság­
tevővé teszi. Ez az „emberi” magatartás, melynek szüksége van emberi 
együttműködőkre, s mely arra hivatott, hogy közösséget, hitet ébresztő 
és tápláló Egyházat formáljon.

Természetesen az isteni önátadás titkában a hagyomány keresztény 
szemlélete azon a hitben megragadható üdvtörténeti eseményen alap­
szik,  hogy  Isten  kinyilatkoztatta  önmagát  választott  népének  Jézus 
Krisztusban, ez a titok az  emberek üdvösségét jelenti,  s mindenkihez 
szól. Ez a „cél”, mely nem pusztán az Isten megismerésének ismeretel­
méleti útját jelenti, hanem magába foglalja az ember üdvösségét is, je­
lenti Congar számára azt a minőségi dinamizmust, amit a hagyomány 
fogalmának  folyamatosan  hordoznia  szükséges.338 A  történetiség,  az 
emberi közvetítés, ugyanakkor az üdvtörténeti szerep (egyetemesség) 
jeleníti meg a keresztény hagyomány feszültségét: azt a meggyőződést, 
hogy a megváltás eseményének jó hírét és átformáló erejét – éppen a 
történelmi közvetítés folyamatában – szükséges minden nemzedéknek 
hozzáférhetővé tenni.339 Ennek az örökségnek a munkálása, ez a szolgá­
lat az Egyház számára nem opció, nem választás kérdése. A kinyilat­
koztatás „folytatása” (ha szabad így fogalmaznom) tehát kiolvasható az 
isteni üdvözítő akaratból, mely által elénk tárul, feltárul a szenthárom­
ságos Isten élete.

337 http://www.cdmisrvv.it/CDM/cdm_news/Numero4/Scriptorium/tradizione_yve
s_congar_3_ARusso.htm

338 Uo.
339 H. J. POTTMEYER, op. cit. 73.



Az élő hagyomány fogalma a Dei Verbumban… 145

A hagyomány kérdése a II. Vatikáni Zsinaton340

Előzmények
A reformáció „írásközpontú” kritikájára a Trentói Zsinat nem egy ki­
dolgozott hagyomány-teológiával válaszol, hanem megerősíti Krisztus 
evangéliumának, mint minden üdvözítő igazság és keresztény élet for­
rásának, egyetlenségét és egységét, ami „írott könyvekben és íratlan ha­
gyományokban” hozzáférhető számunkra,  s  mindkettőt  egyenlő jám­
borsággal és megbecsüléssel kell fogadni és tisztelni. Ez az evangélium, 
mely bizonyos értelemben több mint az Írás: Isten Igéje, az üdvösség, az 
élő Evangélium üzenete, mely feltárja számunkra az Isten titkát és az 
ember üdvösségének útját,341 hozzátéve, hogy egyedül az Egyház illeté­
kes az Írás  és az Evangélium valódi jelentését és helyes értelmezését 
megállapítani.342 Tágabb értelemben ez arra a  receptio Ecclesiae-ra utal, 
mely a hit és az evangélium dinamikáját jelenti. A II. Vatikáni Zsinat e 
dinamikus látásmód szellemiségéhez tud majd kapcsolódni (folytonos­
ság).343 

A Trentói Zsinatot követően a katolikus teológia a maga erősen apo­
logetikus „világában és kihívásaiban” jelentős mértékben foglya maradt 
az un. „kettős forrás elmélet” szemléletének (et-et), mely a Szentírás és a 
Szenthagyomány között meghúzható tartalmak és határok pontos mi­
benlétét  igyekezett  „objektíve”  meghatározni.  Ennek  részeként  egyre 
inkább szükségszerűvé vált meghatározni, különös a sensus Ecclesiae el­
halványulásával, azt a tekintélyt, ami képes a hagyomány felett „őrköd­
ni”. Így jutunk el ezekben az évszázadokban a Magisztérium megerősö­

340 Nem célom a hagyomány fogalmának teológiatörténeti áttekintése, talán csak az 
elmúlt  öt évszázadnak,  „az élő hagyomány” gondolatához kapcsolódó jelentősebb 
„állomásokat” említem meg, melyek elengedhetetlenül fontosak a II. Vatikáni Zsinat 
és Congar megértéséhez.

341 G.  ROTA,  Il  Concilio  Vaticano  II  e  la  Tradizione:  i  punti  nodali  di  un dibattito,  in 
Teologia 37(2012) 418.

342 DS 1507
343 POTTMEYER, op. cit. 76. és ROTA, op. cit. 420



146 Seszták István

déséhez. Ebben a folyamatban a Tanítóhivatal egyre inkább a hitletéte­
mény garanciája és a hagyományozás „szerveként” jelenik meg.344

A Tübingeni Iskola által használt „élő hagyomány” fogalom megérté­
séhez látnunk kell a történelem és a történés jelentést hordozó szerepé­
nek előtérbe kerülését.345 A hagyomány statikus értelmezésével szemben 
Möhler és „társai” úgy tekintenek a hagyományra, mint az Egyház Ige­
hirdetésében jelen levő élő evangéliumra. Ebben a gondolatban ott rejlik 
az egyházi tanítás fejlődésének a lehetősége, mely a hit belső szükséges­
ségéből fakad. A XIX. sz. közepén jelentős munkássággal bíró „római is­
kolának”  (Perrone,  Passaglia,  Schrader,  Franzelin)  köszönhetően  két 
igen jelentős alapelvet olvashatunk még ki:  mégpedig a Tanítóhivatal 
befolyásának szinte kizárólagosságát és a dogmatikai fejlődés fogalmát. 

Mielőtt  a II.  Vatikáni Zsinatra  tekintenénk,  egy pillanatra  meg kell áll­
nunk  J.  H.  Newman személyénél,  akinek  a  kinyilatkoztatás  fogalmában 
nagy szerepet játszott az a tény, hogy a kereszténység maga egy történelmi 
valóság, ahol a Krisztusba vetett hit megtapasztalásának lehetősége az Egy­
ház életében folyamatosan benne van.346 Másik megkerülhetetlen személy a 
laikus-filozófus Maurice Blondel, akinek jelentősége a megismerés történeti 
és dogmatikai szempontjainak megértésében elvitathatatlan. Blondel szerint 
a Hagyomány az a valóság, mely konkrét megjelenésformái előtt már meg­
jeleníti a történelem és a dogma (beleértve az egyházi gyakorlatot is) harmo­
nikus szintézisét.347 A keresztény hagyomány forrása maga Krisztus, az Ő 
személye, aki létéből fakadóan az Egyházra utal (mutat).

A bevezetőben már utaltam a II. Vatikáni Zsinat jelentőségére, vagy 
inkább kérdésként tehetjük fel a zsinat hagyományról szóló tanításában, 
hogyan jelenik meg a hűség és a dinamizmus „reformkereső” egysége, 
összhangja? Tagadhatatlan tény, hogy az isteni kinyilatkoztatásról szóló 
szövegváltozatok (kettő átbeszélt, egy, ami nem is került a zsinati atyák 
elé) története, ami szinte teljesen összefonódott a zsinat eseményeinek 
és  üléseinek  többéves  folyamatával,  nemcsak  a  történészek  számára 

344 POTTMEYER, op. cit. 77.
345 http://www.cdmisrvv.it/CDM/cdm_news/Numero4/Scriptorium/tradizione_yve

s_congar_3_ARusso.htm
346 Uo.
347 IZQUIERDO, op. cit. 169.



Az élő hagyomány fogalma a Dei Verbumban… 147

„igazi csemege”, hanem a teológusok és a teológia számára is igen ko­
moly üzenettel bír! 

A zsinat végén megszavazott végleges szöveg azonban már a neves 
teológus Latourelle szerint az első átfogó dokumentum a Tanítóhivatal 
részéről, mely a hagyományról szól.348 Beinert szerint a DV 7-10 a hagyo­
mány lényegére irányítja a figyelmünket, hiszen a maga átfogó-szakra­
mentális  értelmezésében  úgy  állítja  elénk  az  isteni  kinyilatkoztatást, 
amely nem két forrás által, hanem a továbbadás két módján jut el az em­
berhez; az élet, a tanítás és a kultusz együttesen alkotják a hagyományt, 
amelyet apostoli eredete és a teljes egyházra kiterjedő recepciója miatt 
meg kell jeleníteni az egyházban.349

Rövid elemzésemben igazán a zsinat szellemiségét keresem, s ebben a 
nagy teológus Congar szerepét és gondolatait, aminek igen jelentős for­
rását az 1963 tavaszán írt  Jegyzetben találjuk meg, amelyet a  De divina  
Revelatione szövegtervezetéhez írt.350

A zsinati szellemiség és a congari gondolat megértésében, amit a DV 
dogmatikai konstitúció második fejezete explicit módon is „deklarál” 
(Congar a zsinati naplójában világosan elismeri, hogy a DV második fe­
jezetének szövegezése az ő feladata volt), az isteni kinyilatkoztatást egy 
szélesebb  horizontból  kell  szemlélnünk,  mégpedig  a  „továbbadott 
Evangélium”  szempontjaival  összefüggésben.  Ez  az  isteni  örömhír, 
mely magába foglalja a Krisztusban gyökerező teljes valóságot és ke­
resztény üzenetet, arra rendeltetett, hogy továbbadassék. Az isteni üze­
net teljessége nem a szavakból, hanem Krisztus misztériumából, külö­
nösen is a húsvéti „történésekből” olvasható ki (krisztusközpontúság). 

A Hagyományban és az Írásban rejlő igazság-többlet kérdésének magja 
is, Congar szerint a kinyilatkoztatás fogalmának értelmezésében rejlik, hi­
szen ha azt a maga organikus egységében, mint a Jézus Krisztusban törté­
nő „istenkapcsolat” valós feltárójaként értelmezzük (amint ezt láttuk, azaz 
a kinyilatkoztatás perszonalisztikus-dialogikus modellje szerint), akkor el­
fogadható, hogy a Szentírás legalább implicit értelemben ennek teljességét 

348 FISICHELLA, op. cit. 122.
349 BEINERT, op. cit. 206.
350 U. BETTI, La dottrina del Concilio Vaticano II sulla trasmissione della rivelazione, Roma 

1985, 307–315.



148 Seszták István

tárja fel. A Kinyilatkoztatás szentháromságos dimenziója igen egyértelmű 
a DV szövegében, s így a hagyomány, mely a kinyilatkoztatás továbbadá­
sa is  egészen Krisztus személyében gyökerezik.  Ebből fakadóan hagyo­
mány és Szentírás a kinyilatkoztatást nem versenytársként adják tovább, 
hanem sokkal inkább harmonikusan, szinte teljességgel átjárva egymást. 
(A DV 9-ben részletezett, a hagyomány és a Szentírás kölcsönös kapcsola­
tának a kérdése szinte mindvégig megosztotta a zsinati atyákat, ám a vég­
leges szöveg nem engedte a Szentírás elégtelenségének tézisét megerősíte­
ni. A kettő kapcsolata sokkal inkább mennyiségi, mintsem minőségi.351 A 
zsinat világosan megjelöli a Szentírás helyét a hit világában, annak norma­
tív szerepe mellett, éppen a hagyomány jelzi és jelenti, hogy a Kinyilat­
koztatás túllép a Szentíráson (trascende). Mindkettő garanciája és princípi­
uma a Szentlélek.

Egy beszélgetésben Congar arról „vall”, hogy a hagyomány egyszerre 
átadás és alkalmazás. A hagyományban van valami abszolút és valami 
relatív, történelmi.352 A hagyomány a kereszténység eredeti,  hiteles, s 
mindig, mint „teljes egész” igen sajátos továbbadása, mely mint „élő át­
adás”, folyamat, egy igazi realitásnak (valóságnak) a megjelenítése. 

A hagyomány valósága mindig több mint szó, kifejezés, gesztus, ösz-
szességében azt gondolhatjuk, hogy „azok összessége”. A hagyomány a 
teljes keresztény valóságot adja át, amint a DV 8 írja: „Amit pedig az 
apostolok áthagyományoztak tartalmazza mindazt, ami Isten népének 
szent életét és hitének gyarapodását szolgálja, s így az Egyház a maga 
tanításában, életében és istentiszteletében megörökíti és az összes nem­
zedéknek továbbadja mindazt, ami ő maga, és mindazt, amit hisz”.

Az élő hagyomány (melynek jelentése azért nem mindig egyértelmű a 
congari szóhasználatban) mindig az apostoli hagyományban gyökere­
zik, annak élő módon való megjelenítése az egyházi hagyomány által.353 

Ez a hagyomány, mely mindig „továbbadott Evangélium” és tovább­
adása mindannak, „amit az Egyház hisz”, szinte magában hordoz egy 
nagyon erős dinamizmust, aktivitást, mely nem pusztán egy üzenet-tar­

351 ROTA, op. cit. 436.
352 Y. CONGAR, Nem a Zsinat felelős a jelenlegi nehézségekért (interjú)!, in Mérleg (1976) 

319.
353 ROTA, op. cit. 430.



Az élő hagyomány fogalma a Dei Verbumban… 149

talom kommunikációját jelenti, hanem a Krisztusból, az ő Evangéliumá­
ból forrásozó teljes valóssággal való találkozást és szembesülést.354 

(Congar szerint tehát a nagybetűs Tradíció a traditum-nak, Isten Sza­
vának, pontosabban a kinyilatkoztatásnak a továbbadása, míg a kisbe­
tűs tradíciók azok a történelmi, alapjában felekezeti formák, ahogyan 
ki-ki befogadja és éli a Tradíciót – ökumenikus alaphelyzet.)355

Ezen a ponton Congar hangsúlyozza az élő hagyomány szubjektumá­
nak (alanyának) meghatározását és azt a változást, a fejlődés útját (nem 
szükségszerűen evolutív), melyet a Szentlélek vezetése alatt az egyház a 
hitletétemény teljesebb megértésének folyamatában „nyerhet el”.356 Eb­
ben nem mindig elegendő a szavak üzenete, hanem fontos a „mögöttes, 
titokzatos teljességgel való találkozás”, melyből az egyház és a hívő em­
ber lelki tapasztalatot szerez. A hagyomány fejlődése, mely mindig „sub 
assistentia Spiritus Sancti” történik, egyben rámutat a hagyomány eszka­
tologikus dimenziójára is.

A hagyomány szubjektumáról (soggetto) beszélve, Congar szerint az 
nem szűkíthető le pusztán a Tanítóhivatalra. A hit depozituma az egész 
Egyházra lett rábízva (mégpedig a továbbadás és a megőrzés szellemé­
ben),  s  csak általa  és benne,  igaz különös módon, a  Magisztériumra, 
melynek sajátos feladata a hitletétemény értelmezése és „tartalmának 
mindig hiteles és tévedhetetlen meghatározása”. Ez a Congar számára 
igen fontos „különbségtétel” a DV 10-ben explicit módon is megfogal­
mazódik.  Congar a Magisztérium mibenlétét  az Egyházban csak úgy 
képzeli el, hogy azt nem szigetelhetjük el az Egyház élő valóságától.357

Congar gondolatai, annak ellenére, hogy a munkásságát jól ismerő teoló­
gusok nem nevezik őt szisztematikus gondolkodónak, szinte teljes egészé­
ben áthatják a zsinati szövegeket, annak szellemiségét jelentik. Congar a 
hagyományt a dinamikus és élő egyház szívének nevezi,358 melyek (már­

354 IZQUIERDO, op. cit. 171.
355 Y. CONGAR, - B. LAURET, Őszi beszélgetések, in Mérleg (1977) 275.
356 http://www.cdmisrvv.it/CDM/cdm_news/Numero4/Scriptorium/tradizione_yve

s_congar_3_ARusso.htm
357 Lásd bővebben Y.  CONGAR,  A „Magisztérium” formái és a teológiai tanítókkal való  

kapcsolatai, in Mérleg (1980) 103.
358 http://www.cdmisrvv.it/CDM/cdm_news/Numero4/Scriptorium/tradizione_yve

s_congar_3_ARusso.htm



150 Seszták István

mint az egyház és a hagyomány) a Szentírással  kiegészülve dialektikus 
egységet alkotnak. A Hagyomány és a Szentírás, amint a II. Vatikáni Zsinat 
fogalmazza, teljes harmóniában a Trentói Zsinattal (hűség), sőt magán vi­
selve az egyház másfél évezredének a „hagyományát”, szoros és egymásra 
utalt kapcsolatban állnak, s együtt a maguk teljességében megadják az egy­
ház által, az egyházban hirdetett üdvözítő igazság ismeretét!

(Congar szerint a II. Vatikáni Zsinat által meghozott áldás az a triden­
tinizmus felülmúlásában keresendő, aminek – szavai szerint – semmi 
köze sincs a Tridenti Zsinathoz.)359

Congarnak a zsinatot  is  átható dinamizmusa,  mint  „aggiornamento” 
abban a látásmódban figyelhető meg, mely az egyházi tapasztalat szere­
pére irányítja a figyelmet, mely képes az Isten ajándékait befogadni, a 
„tanítók” vezetésével a Szentlélek működésének eredményeként. Ez a 
fejlődés azonban sohasem történhet  a  depositum fidei rovására.  Ennek 
megítélésben – Congar szerint – különösen is nagy jelentősége van a 
Szentírásnak,  a  liturgiának  és  a  Szentatyák  szellemiségének,  akik  az 
Egyház és a teológia számára azt a forrást jelentik, melyből a szárazság 
idején a megújuláshoz is szükséges éltető vizet merítheti.360 

Összességében, a II. Vatikáni Zsinat – igen nagy mértékben Yves-Ma­
rie Congarnak is köszönhetően – a hagyomány átfogó szemléletére és 
megértésére törekedett. Különösen is az egyházi életében való szerepé­
nek, ill. történeti és teológiai dimenziójának szélesebb megvilágítása ál­
tal.361

A hagyomány fogalma a keleti teológiában

A keleti kereszténységet gyakran nevezzük hagyományos kereszténység­
nek, teológiáját is gyakran illetjük az ősi hagyományokra való hivatkozás­
sal. Mit is jelent ez valójában? Hogyan él a keleti teológiai gondolkodás­
ban a hagyomány fogalma?

359 Y. CONGAR, Őszi beszélgetések, 273.
360 Azt hiszem ez egy igazi kapcsolódási pont a keleti kereszténység teológiájához.
361 POTTMEYER, op. cit. 78.



Az élő hagyomány fogalma a Dei Verbumban… 151

A hagyomány meghatározásának hátterében a  keleti  kereszténység 
gondolkodása a keresztény üzenet organikus egységét látja, amelyben 
éppen a valóság képmás (ikon) jellegű magyarázatából indul ki, ahol a 
látásból fakadó tapasztalat „idézőjelben elsőbbséget élvez” a hallással 
szemben.  (s  így  akár  az  Írás  szövegszerűsége  akár  háttérbe  is 
szorul(hat).362

Egy keleti keresztény számára az Isten ismeretének titka elválasztha­
tatlan  az  Egyház  látható  és  láthatatlan  valóságának  kiapadhatatlan 
misztériumától, s így az emberi élet és gondolkodás is szinte kötelezően 
magában hordoz egy belső és mély egyházi(as) valóságot, ami nélkül a 
hagyomány és a hagyományosságra való hivatkozás sem érthető.  Az 
élet mindig a közösség életéből és hitéből fakad, ahol az Isten Igéje és 
annak „életre váltott magyarázata”, mint Hagyomány elválaszthatatlan 
egymástól. Így Írás, Hagyomány, Egyház, Élet valami egészen sajátos 
szimbiózist  alkotnak!  A  Hagyomány  mindig  az  Írás  medre,  az  Írás 
maga pedig mindig szerves része a Hagyománynak – írja Basilio Pet­
ra.363 „A Hagyomány az üdvözítő élet,  az élő üdvösség szele, ami az 
apostoloktól hozzánk mindazon keresztül jut el, ami maga az Egyház”, 
ezért a Szentírás értelmezője a hagyományt teremtő egyház. Boulgakov 
szavaival:  „A Hagyomány léte magából az Egyház identitásából és a 
benne élő Lélek egységéből ered… Úgy tekinthetjük, mint egy élő erő­
forrást, mint egy szervezet lelkiismeretét, ahol annak teljes múltja benne 
van. Ezért a hagyomány folyamatos és kimeríthetetlen. Ugyanakkor a 
hagyomány  nemcsak  múlt,  jelen  is,  melyben  mindig  ott  van  a 
történés… A hagyomány mindig folytatódik”.364 „A hagyománynak élő­
vé kell válnia – folytatja a neves teológus -, mégpedig akkor, amikor a 
hívő  ember  életében  azt  megkapja,  azzal  szembesül,  abban 
„érlelődik”.365 

Ezért nincs statikus hagyomány! Boulgakov szerint ez a keleti keresz­
ténység mai megítélésének is a záloga, ti. meglátják-e benne a hagyo­

362 Vö.  Teologia orientale, in  Dizionario enciclopedico dell’Oriente  Cristiano, a cura di 
Farrugia E.G., Roma 2000.

363 B. PETRA, La Chiesa dei Padri, Bologna 2007, 24.
364 S. BOULGAKOV, L’Orthodoxie. Essai sur la doctrine de l’Eglise, Lausanne 1980, 33–34.
365 Uo. 40.



152 Seszták István

mány teremtő erejét, ami nem engedi azt valami formálissá, élet-idegen­
né, távolivá „degradálni”.

Boulgakov nézete azonban kevésbé domborítja ki a keleti keresztény­
ség egy másik lényeges vonatkozását a hagyomány meghatározásában, 
mégpedig egy bizonyos korszak (ha lehet így fogalmazni) hagyományá­
nak regulatív és normatív szerepét: ami a keleti kereszténység gondol­
kodásában tagadhatatlanul az első évszázadok atyáinak hagyománya! 
Georgij Florovszkij lesz az a teológus, aki a hagyomány kritériumát ille­
tően az atyák szerepét elsődlegesen – ha fogalmazhatunk így – a puszta 
„létükhöz” kapcsolja.  A kinyilatkoztatásból az apostolok igehirdetése 
által kinövő egyház megerősödik a patrisztikus atyák tanításában, s forr 
össze az apostoli hagyomány a szentatyák korával. Az apostoli alap így 
nemcsak megőrződik az Egyházban, hanem mint depositum juvenescens 
tovább is él. Az atyákra való hivatkozás a keleti kereszténységben, nem 
pusztán egy múltbeli, történeti emlék felelevenítése, hanem sokkal in­
kább az „atyák mentalitásának”, mint konstruktív elemnek az újra felfe­
dezése, akik maguk is a Szentírás szolgái voltak, akik igazi exegézist vé­
geztek.  Ebben az  értelemben is  teológiájuk  mindvégig  szentírás-köz­
pontú!  Ez  a  szempont  ugyanakkor  egyfajta  figyelmeztetés  is  az 
újításokat illetően, melyek csak a „folytonosság” szellemében válhatnak 
a hagyomány részévé.366 Összességében elmondhatjuk, hogy a keleti ke­
reszténység  hagyomány  fogalma  kevésbé  törekszik  annak  objektív 
meghatározására. Az elsődleges szempont a hagyomány és az egyház(i 
élet) kapcsolódásának a megtalálása.

366 PETRA, op. cit. 26–27.



KAJTÁR EDVÁRD:

A liturgikus megújulás és a hagyomány
a Sacrosanctum Concilium konstitúcióban

1. Mikor kezdődik a jelen?

Engedjék meg, hogy egy személyes élményemmel vezessem fel előadá­
somat. Amikor falusi plébános voltam, ez talán 2007-ben történt, egy hi­
deg téli délelőtt becsöngetett hozzám a helyi általános iskola egy diá­
kokból álló kis csoportja, élükön egyik tanárukkal, és megkérdezték tő­
lem, hogy „Szabad-e regölni?” Én ezt örömmel vettem, s így átélhettem 
sok évszázados népi kultúránk egy rég elfelejtett  élményét:  kiskama­
szok veretes magyar nyelven visszaröpítettek talán ennek az ezer éves 
magyar falunak is a múltjába, elregélve, elénekelve, elmozogva az ál­
dást, a jót, amit a magyar ember Istentől mindig is várt az új évre. Meg­
ható volt, de mégis, a gyerekek hibátlan és nagy beleéléssel elvégzett rí­
tusát szemlélve furcsa gondolatok kezdtek kavarogni bennem. A szer­
tartást  betanító  és  a  gyerekeket  elkísérő,  nálam talán csak pár  évvel 
idősebb tanárnő pécsi volt, onnan járt a ki a faluba dolgozni, vagyis ez a 
tipikusan falusi szertartás nem volt az „övé”. A facebook és a számító­
gép előtt felnövekvő és a szabadidejük nagy részét ott agorázó kis „elő­
adóművészek” talán nem is értették, mit is csinálnak, ez a rítus az övék 
sem volt. Köztük nem egy cigánygyerek is volt, akiknek a kultúrájához 
a regölés, és pláne ezzel a veretes „középkori falusi magyarsággal” so­
hasem tartozott hozzá – az ő hagyományuk sem volt ez. A faluban so­
kakhoz eljutott e kis csapat, általában mindenki örömmel fogadta őket, 
de nem hiszem, hogy a „magyarnak lenni” és a „hívőnek lenni” fontos­
ságának alapélményén túl mást is kiváltott volna belőlük ez a „jelenbe 



154 Kajtár Edvárd

hozott múlt”. A regölésnek talán már száz éve e községben nincs ha­
gyománya…

A hagyomány a jelen része, és ezért a hagyományainkhoz való eleven 
és tudatos kötődésünk valamiképpen az identitásunk lényeges eleme is. 
„Az egyházi hagyományokat különösen azokat, amelyek nem akadá­
lyozzák a hitünket – úgy kell megőriznünk, ahogy őseink ránk hagyták” 
– írja 71. levelében Szent Jeromos.367 Ebből is kitűnik, hogy a hagyomány 
jobban jelen, mint múlt. De mi számít hagyománynak? Ki dönti el, mi 
az, s mi nem? És a múlt értékeiből mikor lesz jelent tápláló, meghatározó 
elem?  Mikor  kezdődik  a  jelen?  Mikor  kezdődött  a  Sacrosanctum 
Concilium?368 Nem a II. Vatikáni Zsinat, hanem annak első, és talán rákö­
vetkező egyházi évtizedeket leginkább meghatározó konstitúciója? Li­
turgiatörténészek rengeteget írtak és beszéltek arról, hogy milyen szak­
mai, liturgiatörténeti és liturgikus-teológiai előzményei voltak e doku­
mentumnak, de arról talán kevesebbet, milyen egyházi és profán jelenbe 
lépett be. 

A nemrég megboldogult Dr. Goják János, egyházmegyés paptestvé­
rem és tanárom, a zsinati teológia avatott ismerője, Bernard Häring jeles 
tanítványa egy beszélgetésünkkor azt mondta, hogy a Zsinat első doku­
mentuma, a SC nem értelmezhető a maga szellemtörténeti teljességében 
az utolsó dokumentum, a Gaudium et spes nélkül;369 mely konstitúció a 
II. Vatikáni Zsinatot éppen befejező Egyház jelenéről szól (és amely lel­
kipásztori konstitúció első magyar lefordítója és magyarázója Dr. Goják 
János volt). Mi a SC jelene, melynek konstitutív eleme a hagyományhű­
ség, és amely hagyományokhoz való hűségből születik meg a reformok 
sürgetésének bátorsága? Talán messze visz a témánktól, és erőltetettnek 
is tűnhet ezen okfejtés, de én sokszor elgondolkodtam azon, mi is volt, 
mi lehetett az SC jelene. Tegyük meg ezt mi is röviden, itt és most.

367 Epistula ad Lucinum, 6; a szöveg magyar kiadása: SZENT JEROMOS, Levelek, Szenzár 
Kiadó, I. kötet, Budapest 2005, 336.

368 A továbbiakban SC, illetve a szóismétlések elkerülése végett olykor LK-nak is 
rövidíteni fogom (Liturgikus Konstitúció), vagy egyszerűen csak mint Konstitúció.

369 A  Gaudium et spes szinte napra pontosan két  évvel  a SC után lett kihirdetve, 
vagyis 1965. december 7-én. E két konstitúciója, az első és az utolsó keretezik be a 
Zsinatot,  de annak szellemisége alakjának is végleges meghatározottságot adnak – 
legalábbis a zsinati szövegek tekintetében.



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 155

A SC liturgikus konstitúciót 1963. december 4-én írja alá és hirdeti ki 
VI. Pál pápa. Ekkor már a távközlés fejlettsége és a nagy teljesítményű 
repülőgépekkel  megoldott  légi  közlekedés  következtében a  bolygónk 
már „egyre kisebb”. Négy hónap múlva nagyszámú katonasággal belép 
a vietnami háborúba az Egyesült Államok hadserege (1964. április). Egy 
év múlt el a kubai rakétaválság (1962. 10. 14–28.) óta. Másfél éve lett ön­
álló állam Algéria (1962. 03. 19.), és ezzel összeroppan a francia gyarmat­
birodalom. Terjed a nyugati  világban a kábítószer-fogyasztás,  csúcsra 
tör a szexuális forradalom, a nyugat-európai gazdaság éves GDP-je kez­
di megközelíteni, majd lehagyni a II. világháború előtti csúcsot. Két hó­
napja tört ki Londonban az ún. „Beatlemania” (1963. 10. 13.), mely végső 
soron a gyakorlati liberalizmus úttörő mozgalma lesz Európában, előké­
szítve a terepet az 1968-as diákmozgalmaknak. És hát nem feledkezhe­
tünk meg (sohasem!) arról, hogy a „vasfüggönytől keletre” minden idők 
egyik legvéresebb vallás, és kifejezettem keresztényellenes diktatúrája 
alatt nyomorog emberek sok tízmilliós közössége… (…) Ez volt a római 
egyház jelene, ez volt az SC jelene, ez volt az SC szövegén dolgozó zsi­
nati atyák és szakértők jelene.

A liturgia az Egyházé, az élő Egyházé, a jelenben küldetésének élő 
Egyházé, aki egy isteni Vőlegényével, Krisztussal, így a liturgia az Egy­
ház és Krisztus egységének megvalósulása, ünnepe: „Mert a kereszten 
elszenderült Krisztus oldalából fakadt az egész Egyház csodálatos szak­
ramentuma.”370 „E  nagy  műben,  amely  Istent  tökéletesen  dicsőíti  és 
megszenteli az embereket, Krisztus mindig maga mellé veszi szeretett 
menyasszonyát, az Egyházat, mely Urának hívja Őt és általa tiszteli az 
örök Atyát.”371 A hagyomány és a reform, tehát a liturgiában olyan ál­
landó „belső egyházi dialógus”, amelynek hitbéli tétje a hívek megszen­
telésére, és a világ evangelizálására nézve felmérhetetlen.

370 SC 6. pont.
371 SC 8. pont.



156 Kajtár Edvárd

2. A SC mint tradíció-követő egyházi megnyilatkozás

„Végül a hagyományhoz híven a Szentséges Zsinat […] óhajtja, hogy 
ahol szükséges, megfontoltan, de egész terjedelmükben az egészséges 
hagyomány szellemében vizsgálják fölül (a liturgia rítusait), s napjaink 
viszonyainak és igényeinek megfelelően új élettel töltsék meg őket.”372 

A „hagyományhoz híven”, az egészséges hagyomány szellemében” – 
de vajon mi is ez a hagyomány? E fogalom meghatározása itt és most 
nem tisztem, és nem is lenne korrekt eljárás a jelen előadás, tanulmány 
alaptézisét egy tételmondatba „betonozni”, s mindezt mindjárt minden­
nek az elején, hiszen ennek körüljárása az alapintenciónk. Valami olyas­
mit kell magunk előtt látnunk, amely lokális és egyetemes érvényű szo­
kások, kötelességek, jogok és lehetőségek olyan halmaza, amely valami­
képpen  mindig  fennmarad  az  idő  szüntelen  változásokat  generáló 
rostáján. Olyan szellemi komplexum, amely bár magában hordozza le­
tűnt korok patináját, mégis maga valamiképpen új és friss, vagy pedig az 
új és friss szülőjévé válik. A hagyomány nem élettelen hagyaték, nem 
múzeum vagy skanzen, ahol nosztalgiázni ideig-óráig veszélytelenül le­
het, de élni nem. Éppen ezért az, amit reformnak nevezünk, nem lehet 
más, mint a liturgikus élet egészének „az egészséges hagyomány szelle­
mében való felülvizsgálata”. A SC intencióit szem előtt tartva nem erőlte­
tett, tehát a II. Vatikánum „tradíció-követő reformjairól” beszélni.

Az Egyház liturgiája azonban nemcsak a kisbetűs hagyományt ismeri, 
mint számára konstitutív valóságot, hanem szoros teológiai egységben 
van az Egyház Hagyományával, az isteni kinyilatkoztatás lényeges ré­
szével, mégpedig két szempontból is. Egyrészt a liturgia a Hagyomány 
egyik gyümölcse, abból származik,373 másrészt a Hagyomány a liturgiá­
ban, mint a kinyilatkoztatás egyik kiemelt terében jelenik meg.374 A li­

372 SC 4. pont.
373 Vö.  ApCsel 2,42 – a kenyértörésben, a liturgikus ünneplésben való hűség is az 

Egyház egységének lényeges eleme.
374 Vö. 1Kor 11, 23–26. Szent Pál az első, aki 54 körül az utolsó vacsora rítusát írásban 

rögzíti az Újszövetségben. A kenyér és a bor konszekrációjának szavai, mint a jézusi ki­
nyilatkoztatás lényeges elemei tehát szóban már léteztek, és kötelezően rögzített mó­
don, s úgy, hogy a Szentírásban még nem lettek leírva. A közösségi ünneplés a kinyi­
latkoztatás tere. E szövegben Pál úgy vezeti be a korintusiaknak az eucharisztia liturgi­



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 157

turgia egyszerre a Hagyomány epifániája és hordozója, szolgája is. Ami­
kor e helyen a SC-ról, mint a hagyomány és a reformok egységének zsi­
nati  konstitúciójáról  beszélünk, mind a „két hagyományt” szem előtt 
kell tartanunk, mert a kisbetűs hagyomány csak akkor konstitutív, építő 
az Egyház számára, ha nemcsak az időnek, hanem a nagybetűs Hagyo­
mánynak a rostáján is fennmarad. Sőt: ami megőriz az idő folyamatá­
ban jelen értékűnek egy lokális vagy egyetemes elemet a liturgia világá­
ban,  az alapvetően az örök, változhatatlan Hagyománnyal való belső 
kapcsolata miatt lehetséges. A Hagyomány, a tradíció tehát nem dogma 
és nem parancs, bár a hitbéli dogma alapja, és a kötelezően megszólít a 
hit hiteles liturgikus gyakorlatában.

A reform nem mindig jelent újat, új alkotást. Sok esetben a reform nem 
más, mint felszabadítása annak, ami a hagyomány része, de a kor vagy a 
kultúra kihívásai eddig nem hozták azt helyzetbe. Ebből szempontból kell 
a SC reformjait is látnunk, vagyis a LK nem evolucionista, hiszen az élő és 
örök, változhatatlan Hagyományhoz ragaszkodik, és nem „kreacionista”, 
mert csak a hagyományra, annak részleteire való tekintésben új, de nem 
annak lényegében – az változatlan. Ennek bizonyítására álljon itt jelen esz­
mefuttatásom. Előrebocsátom, hogy körkörösen fogom témámat kibonta­
ni, ezért előre elnézést kérek, ha a vissza-visszatérő gondolati elemek,375 

melyek, reményeim szerint, egyre kibontottabbak lesznek, nehezen követ­
hető és meddő ismétlésnek fognak tűnni.

Induljunk ki abból, hogy a LK az Egyházi Tanítóhivatal, a Magisztéri­
um  hivatalos,  a  pápa  által  aláírt  és  promulgált  dokumentuma,  mint 
konstitúció. Az SC-ban a Tanítóhivatal definiálja a liturgia, de a liturgi­
kus tradíció vagy hagyomány mibenlétét is. Eddig a Tanítóhivatal ezt 
nem  tette  meg  így  soha,  XII.  Piusz  pápa  liturgikus  enciklikáját,  a 
Mediator Dei-t kivéve.376 A Trienti Zsinat óta a Rítuskongregáció, illetve 

ájának témáját, mint olyasmit, amit ő maga is hagyományként kapott, és amelyet most 
rájuk hagyományoz:  „azt  hagytam rátok (quod tradidi vobis – a  Vulgata szövegében), 
amit magam is kaptam”. Tradidi vobis – a liturgia mindig a hagyományozódás, a tradí­
ció dinamikájában él.

375 Ezt a módszert én „méhecske-módszernek” hívom: a méh is több kört ír le a vi­
rág körül, egyre szűkebb körsugárban, míg óvatosan „landol rajta” (ugyanígy landol­
nak a helikopterek is a tengeren hánykolódó hajókon).

376 AAS 39 (1947) 528–580.



158 Kajtár Edvárd

az egyes liturgikus könyvekhez írt pápai és/vagy kongregációs bullák 
csak mederben próbálták tartani a kor kultúrája, emberképe és teológiá­
ja mentén a „hagyományozódást”, és ez alapvetően nem volt más, mint, 
leegyszerűsítve, a hagyományok lekonzerválása, és e zárt rendszer fe­
letti őrködés.377 Jól példázza e mentalitást ennek a záró akkordja, vagyis 
amikor  Boldog XXIII.  János  pápa,  azzal,  hogy revideáltatja  az  akkor 
használt  Missale  Romanum liturgikus jogrendjét  (előírások,  definíciók) 
megnyitotta e zárt és merev meder falában azt a zsilipet a hagyomány 
újragondolása  felé,  amely  miatt  XVI.  Benedek  pápa  a  Summorum 
Pontificum motu proprio-ban ennek használatát rendelte el, mint a római 
liturgia rendkívüli formájának misekönyvét, mert ez már a SC dinami­
kájának erőterében áll, noha időben éppen megelőzi azt. Éppen ezért a 
SC előtti utolsó nagy tanítóhivatali megnyilatkozás, a Mediator Dei a li­
turgikus hagyományról és a liturgikus reformról kimondott igazságai 
szükségesek a SC hagyomány- és reform-teológiája megértéséhez. E két 
dokumentum összehasonlítását itt nem tesszük meg, csak jelezni akar­
juk, hogy a SC semmikképpen sem „égből pottyant mese”: része annak 
a kétezer éves egyházi önértelmezési ívnek, amelynek hitelességére az 
ezen zsinati konstitúcióra „ráütött” pápai placet a feltétlen garancia. 

A SC határozottan különbséget tesz a  Traditio és a tradíció, vagy in­
kább consuetudo között, és ez azért is nagyon fontos, mert a LK a II. Va­
tikáni Zsinat első dokumentumaként, és konstitúciós rangban (!) meg­
határozza a későbbiek, a továbbiak szellemiségét is a régi és az új ötvö­
zésében.  Ezért  is  mer bátran arra biztatni,  hogy „csináljuk másként”, 
hiszen ezt évszázadokig, a Trienti Zsinattól kezdve nem lehetett meg­
tenni. Az Odo Casel, de főleg Salvatore Marsili bencés teológusok nevé­
vel fémjelzett misztérium-teológia378 volt az a liturgikus-teológiai néző­
pont, amely e különbségtételhez segítette a zsinati atyákat, és amelyeket 
a hivatalos egyházi tanítás a szent liturgiáról a SC 5–13. pontjaiban tett 
markánsan magáévá és közkinccsé. E pontok a Hagyomány szempont­

377 A reformáció elégséges okot adott arra nézve, hogy miért kellett ilyen merevnek 
lennie e rendszernek – akkor ezt volt az egyház, és a trienti liturgia-reform jelene.

378 Átfogó képet rajzol meg misztérium-teológiájukról  Burkhardt Neunheuser:  B. 
NEUNHEUSER, Mistero, in D. SARTORE, - A. M. TRIACCA (szerk.),  Nuovo Dizionario di Litur­
gia, San Paolo, Cinisello Balsamo, 19956, 810–814 és 819–820.



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 159

jából ezért is nagyon fontosak, hiszen a SC ezekben lerakta a teológiai 
alapot (és korrekt módon) a liturgia és a Hagyomány egységének tekin­
tetében is. Az SC tehát, ahogyan már említettem, és még fogom is, ezért 
nem evolucionista és nem is kreacionista. E pontok vázlatos tartalma:

• 5. A húsvéti misztérium áll minden liturgikus cselekményünk 
szívében.

• 6.  Az  Egyház  a  liturgiában folytatja  az  üdvözítés  művét,  az 
Egyház a húsvéti misztériumból él.

• 7. Krisztus tevékeny és „sokformájú” jelenléte a liturgikus cse­
lekményekben garantálja azok üdvözítő hatékonyságát.

• 8. A földi és az égi liturgia szimultán és totális egysége az Egy­
ház minden liturgikus cselekményében.

• 9. Az Egyháznak egyéb feladatai is vannak a liturgia mellett – a 
liturgia nem a „minden”, hanem

• 10.  a liturgia az Egyház minden tevékenységének csúcspontja 
és forrása.

• 11. A liturgikus cselekményeken résztevők számára az ünne­
pelt és aktualizált üdvösség tudatos, tevékeny és gyümölcsöző részvéte­
lük által lesz életük része, amelyet 

• 12. szükségszerűen meg kell támasztaniuk személyes lelki éle­
tükkel, 

• 13. valamint a liturgia világától nem idegen áhítatgyakorlataik­
kal.

Az SC nemcsak előzményei, főként a Mediator Dei nélkül nem áll meg, 
hanem ugyanígy elválaszthatatlan a rákövetkező évtizedekben megjele­
nő liturgikus könyvekben és liturgikus rendelkezésekben kinyilvánított 
reform időszakától is. Minden új könyv fejlécében ugyanis ott van a ki­
fejezett hivatkozás a SC-ra (a  Martyrologium Romanum e sorozatban az 
utolsó könyv 2001-ből, illetve a Missale Romanum harmadik kiadása, az 
editio typica tertia 2008-ból). A SC utáni időszak nemcsak értelmezi a LK-
t, hanem mintegy „meghosszabbítja azt”, ezekben a Konstitúció tovább 
él. Erről már más fórumon is értekeztem.379

379 KAJTÁR E., A zsinat és a ma liturgiája, in Vigilia 77 (2012) 670–676.



160 Kajtár Edvárd

3. Négyszáz év „tradicionalisták” nélkül?

Az SC sokszor hivatkozik a Trienti Zsinatra, vagyis a SC kötődik szelle­
mében nagy elődjéhez, de ugyanakkor „tradicionalistább” is, mint a Tri­
enti Zsinat. Jó példa erre XVI. Benedek pápa Summorum Pontificum motu 
proprio-ja,  amelyet sokan, helytelenül, tridentista rendelkezésnek tarta­
nak.  Helytelen e  megfogalmazás,  hiszen a Trienti  Zsinat  után az  azt 
megelőző rendszert nem lehetett folytatni, újra elővenni, míg a SC utáni 
új szellemiség ezt megengedi. Igen, Benedek pápa – éppen mert jól értel­
mezi a SC hagyomány-tanát – mer ilyen lépést tenni, noha ennek nyil­
ván más oka is volt. De nemcsak erről van itt szó. Sok „középkor-rajon­
gó” éppen azért üdvözölte az LK-t, mivel azt remélte tőle, hogy a SC 
újra legitimálja a Tridentinum előtti gyakorlatokat, vagyis bizonyos régi, 
Tridentinum előtti liturgikus hagyományok, a trienti „hagyomány-befa­
gyasztással” szemben újra, mint folytatólagosság megjelenhetnek a ró­
mai egyház jelen liturgikus gyakorlatában. Trient konzerválta a tradíci­
ót: négyszáz évig szinte semmi sem változott, változhatott a római litur­
gia  világában,  éppen ezért  a  Trienti  Zsinatot  követő  négyszáz évben 
nem lehetett teológiailag korrekt módon használni az Egyházban a „tra­
díció-követő” jelzőt senkire a liturgia világában, hanem inkább a „litur­
gikus előírásokhoz hű”, és annak ellentéte, „az abúzust, visszaélést, sza­
bálytalanságot elkövető” magatartás, mentalitás létezett mind az egyhá­
zi közbeszédben, mind az egyházkormányzati és teológiai gyakorlatban. 
A SC ezen mert változtatni, ezt a „konzervet” ki merte nyitni, és elsősor­
ban teológiai értelemben (vö. a már sokszor hivatkozott SC 5–13.), így a 
hagyomány helyes kutatása és újraértékelése a reformok kiindulópontja 
lett.380

380 „Hogy az egészséges hagyomány sértetlen maradjon és lehetőség nyíljon a tör­
vényes  fejlődés  számára,  a  liturgia  egyes  részeinek felülvizsgálatát  mindig előzze 
meg alapos  teológiai,  történeti  és  lelkipásztori  kutatás.  Ezenkívül  figyelembe  kell 
venni a liturgia belső szerkezetének és szellemének törvényeit, valamint a közelmúlt­
ban történt liturgikus újítások és az itt-ott megadott engedmények tapasztalatait. Vé­
gül csak akkor vezessenek be újításokat, ha azokat az Egyház lelki haszna valóban és 
biztosan követeli; de akkor is ügyelni kell arra, hogy az új formák a már meglévő for­
mákból szervesen nőjenek ki.” (SC 23).



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 161

A hagyomány tehát nem köti meg sohasem a kreativitást és benne a li­
turgia résztvevőinek mozgásterét, sőt, az ezekre való nyitottság lehet a ha­
gyomány része; Trient viszont ezt egyáltalán nem engedte meg. Mindezek 
ellenére ki kell jelentenünk, hogy az LK a Trienti Zsinat, SC-hoz hasonló­
an ugyancsak nem definiált liturgia-teológiájára épít: jó példa erre egyes 
új, reformált (!) könyvek megjelenési dátumának szimbolikája is (pl. a tri­
enti és a vatikáni Missale Romanum megjelenési dátuma között kerek négy­
száz év van: 1570–1970).

Sokan a római liturgia kb. ezerötszáz éves történetének hagyományát 
(hagyományait?!)  az  örökkévalóság leképezésének tartják,  mivel  nem 
tudnak különbséget tenni a liturgiában jelenlévő örök, tehát változha­
tatlan Hagyomány, és az időben esetleges, tehát korszellemtől, civilizá­
ciós kihívásoktól stb. függő, változó liturgikus valóságok között (ezekre 
használja a SC a  consuetudines kifejezést). Mi lenne ezek alapján a ha­
gyomány definíciója (a liturgiában is), ha az Egyháznak lesz még leg­
alább 10 ezer éve itt a földön, a megszámlálhatatlan korszakos újdon­
sággal az ókor végéhez, kora középkorhoz képest, amikor is a sajátosan 
római liturgia megszületett?

Fontos leszögeznünk tehát két dolgot: ami szokatlan és új, az a) nem 
biztos, hogy helytelen, pláne nem abúzus; b) nem biztos, hogy ellene 
van az eddigi hagyománynak. Vagy talán a hagyomány az lenne, ami 
„nem új”? Az abúzusoknak, visszaéléseknek nem a SC az oka, és még 
csak azt sem lehet mondani, hogy az SC ezekre lehetőséget adott volna 
az új könyvekben, hiszen minden rítus végzésének van egy jól leírt for­
gatókönyve a könyvekben, és az egyéb, e könyvekhez csatolt rendelke­
zések még meg is támasztják és pontosítják is mindezt. Az abúzusok 
eredője minden kor liturgikus gyakorlatában az emberi gőg és/vagy tre­
hányság, és nem a vélt vagy valós jogi vagy teológiai kiskapuk egy szer­
tartásban. Az SC előtt is volt bőven visszaélés, hibás gyakorlat, és sok­
szor a korabeli előírások is felülvizsgálatra szorultak amiatt,  hogy oly­
kor kivitelezhetetlen morális és jogi keretek közé szorították a liturgia 
résztvevőit.381 A hagyomány azt is jelenti tehát, hogy az idő és a ponto­

381 E tekintetben a legérdekesebb liturgikus-jogi (és erkölcsi) problematika a liturgia 
méltósága és szentsége kereteinek betartatása szempontjából a pl.  pollutio  nocturna 
problémája. A mise „hibátlan” (sine defectu) bemutatása kapcsán az V. Piusz-féle mi­



162 Kajtár Edvárd

san tartott  liturgikus gyakorlat  olykor felszínre hozza a korrigálandó 
elemeket,  vagyis  azokat,  amelyek  nem a  római  liturgia  hagyománya 
szerintiek, vagy már nem lehetnek azok.
Vizsgáljuk meg tehát a LK hagyomány-tanát!

4. A SC vázlatos hagyomány-doktrínája382

Az eddigi fejtegetéseink során talán a legtöbbet a SC 4. pontjával talál­
koztunk s ez nem véletlen, hiszen ebben fogalmazza meg a Zsinat azt a 
szándékát, mely szerint feltétlenül hagyománykövető egyrészről a ró­
maitól  különböző legitim rítusok elfogadásában és azok tiszteletében 
(traditioni denique fideliter obsequens), másrészt a római liturgia világára 
alkalmazandó,  e  dokumentumaiban  megfogalmazott  reform-elveiben 
az évszázados és  „egészséges”  (!)  hagyományt  teszi  meg mindennek 
alapjául (ad mentem sanae traditionis reconoscantur).383

Az „egészséges hagyomány” tehát – mondhatjuk így – az a szikla-a­
lap, „melynek sértetlennek kell maradnia” (ut sana traditio retineatur),384 

és amelyre a reformok háza ráépül,385 mégpedig a következő módon: 

sekönyv rendelkezéséiben a pap személyével kapcsolatosan ezt találjuk: Ha a papnak 
éjszakai magömlése volt, és morálisan „tehetett róla”, nem misézhet és nem áldozhat, 
hacsak előtte meg nem gyónta; ha „nem tehetett róla”, akkor viszont misézhet és ál­
dozhat – ez lenne röviden az előírás lényege, amely a misekönyve elején volt megta­
lálható:  Ritus servandus in celebrationem Missae, De defectibus in celebratione Missarum  
occurrentibus, IX. De defectibus Dispositionis Corporis, 5. casus. A XXIII. János pápa-féle 
Missale Romanumból (1962) viszont ez hiányzik, és bizonnyal nem véletlenül. Hogyan 
lehet ilyenkor megállapítani, hogy mi az abúzus és mi nem? „Ahogy érzed?” És e ki­
hagyás az 1962-es kiadásból szembemegy-e a négyszáz éves tradícióval?

382 E részben a SC szövegében megjelenő traditio fogalmának előfordulásait gyűjtöt­
tem össze, és azok elemzését végzem el. 

383 „Végül a hagyományhoz híven a Szentséges Zsinat kijelenti, hogy az Anyaszent­
egyház az összes törvényesen elismert szertartást egyenjogúnak tartja és egyenlő tisz­
teletben részesíti; azt akarja, hogy ezek a szertartások a jövőben is megmaradjanak és 
mindenképpen ápolják is  őket;  és  óhajtja,  hogy  ahol  szükséges,  megfontoltan,  de 
egész terjedelmükben az egészséges hagyomány szellemében  vizsgálják fölül, s nap­
jaink viszonyainak és igényeinek megfelelően új élettel töltsék meg őket.”

384 SC 23. pont.
385 A Mt 7, 24–25 képét felhasználva.



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 163

• nyíljék  lehetőség  a  törvényes  fejlődés  számára  (legitimae  
progressioni aperiatur);

• reform-munka az egyes részek felülvizsgálatával kezdődik;
• a felülvizsgálatot előzze meg alapos történeti és teológiai kuta­

tás, amely magával hozhatja azt a feladatot is – a hagyomány igazi szel­
lemét követve –, hogy a SC megszületésekor használt trienti rítust meg­
előző római liturgikus hagyományból (ex anteriore traditione) is merítsen 
a reform;386

• a következő lépés a liturgia belső szerkezetének és szellemének 
szem előtt tartása mellett;

• az eddigi apró reformok és engedmények eredményeinek kiér­
tékelése;

• ezután fel kell tenni a kérdést, hogy igényli-e ezt az Egyház lel­
ki haszna;

• és végül nem szabad elfelejteni, hogy az új formák a meglévők­
ből nőjenek ki (organice crescant).387

A zsinati reform tehát „organikus folytonosság” és nem evolúció vagy 
„creatio ex nihilo”. Ezért is mondja VI. Pál pápa a SC aláírásakor, a Zsinat 
második periódusának lezárásakor, hogy a konstitúció célja „a Szent Li­
turgia tisztaságának visszaadása,  sajátos természetének megmutatása, 
igazsága és a kegyelme forrásainak a megközelíthetőbbé tétele”388.

Amikor a Zsinat a hagyományról beszél, a fogalmat a maga egyete­
mes és teológiai jelentésében és valóságában kezeli, ez jelenti egyfelől a 
keleti és nyugati keresztény hit egységét (quem testatur venerabilis rituum 
cum orientalium tum occidentalium traditio)389, és a világos különbségtételt 
a „hagyománynak” nevezett, és a történeti veretessége miatt akár tiszte­
letre méltó (laudabilis) „szokás”, a consuetudo,390 és az egyes népek, kul­

386 109. pont, a) alpont.
387 Uo.
388 VI. PÁL PÁPA,  Allocutio  Tempus iam advenit secunda ss. Concilii periodo exacta, 

Sessio III, 4. december 1963, in AAS 56 (1964) 35.
389 24. pont.
390 Pl. a 77. és 107. pontokban. A 105. pontban ugyan a traditio kifejezéssel találko­

zunk, de a szöveg egyértelműen inkább a „szokás” kifejezéssel adható legjobban visz-
sza: „Az Egyház az év különféle időpontjain, a ránk hagyományozott szokások (iuxta  



164 Kajtár Edvárd

túrák  „kisbetűs”  hagyományai391 között.  Éppen  ezért,  főleg  az  egyes 
művészeteknek a liturgiához való viszonyában, az Egyház mindenkor 
„fenntartja magának a jogot, hogy ítélkezzék”392 abban, mi része a litur­
gikus hagyománynak, és mi az, ami csak szokás. Amikor a SC-ot hagyo­
mánytalansággal, vagy a hagyománnyal való szakítással vádolják meg, 
akkor egyrészt ez iménti világos különbségtétel hiányzik az argumentá­
cióból; vagy, másrészt ebben az érvelésben az egyházról való kép lehet 
hiányos, vagy rosszul felfogott (esetleg a kettő együtt). Az egyházkép és 
a  hagyomány egységét  szolgálja  a  szenteknek,  vagyis  a  megdicsőült 
egyház tagjainak hagyománykövető liturgikus tisztelete is (Sancti iuxta  
traditionem in Ecclesia coluntur).393

Ezen szokásoknak és az egyes népek és kultúrák hagyományainak (ex  
traditionibus  ingenioque  singulorum  populorum,  vagy  condicionibus  et  
traditionibus singularum regionum) tere lehet tehát a reformok között, de 
csak a mintarítusok lokális alkalmazásában, azokkal harmonikus kapcso­
latban (in traditione christiana)  és a szükséges egyházi jóváhagyás mel­
lett.394

Az egyes liturgikus cselekmények megújításában a SC fontosnak tart­
ja,  hogy  az  esetleges  rituális  leegyszerűsítés  a  cselekmény  teológiai, 
szakramentális  lényegének  markánsabb  hangsúlyozása  végett  történ­
jék.395 Ez a lényeg továbbra sem lehet más, mint Krisztusnak a húsvéti 
misztériuma, a megváltás műve, amelynek az Egyház mindenkori jele­

traditas disciplinas) szerint elmélyíti a hívők nevelését a testre és lélekre egyformán 
ható jámbor gyakorlatokkal, oktatással, imádkozással, a bűnbánat és az irgalmasság 
cselekedeteivel.”

391 40. pont, 1. alpont; 81. pont.
392 122. pont.
393 111. pont.
394 Mivel  pedig  különböző  helyeken  és  bizonyos  körülmények  között  sürgetően 

szükséges a liturgia mélyebbre ható, ezért nehezebben megoldható alkalmazása, emi­
att: 1) A 22. pont 2. §-ában megnevezett területileg illetékes egyházi tekintélynek gon­
dosan és bölcsen meg kell fontolnia e dologban, hogy az egyes népek hagyományaiból 
és lelkiségéből mit lehet beépíteni az istentiszteletbe. A hasznosnak vagy szükségesnek 
ítélt  alkalmazásokat  az Apostoli  Szentszék elé kell  terjeszteni és annak jóváhagyása 
után kell bevezetni. (40. pont). Ld. még a 65. és 81. pontokat is.

395 77. és 81. pontok.



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 165

nében való ünneplése maga a liturgia.396 Az Egyház e liturgikus öntuda­
ta, misztérium-tudata az apostoli kezdetektől (ex traditione apostolica) a 
Hagyomány szerves és lényeges része, amelytől a Zsinat nemhogy nem 
akar elvonatkoztatni, hanem amelynek hangsúlyozása, annak minden 
jogi  és  fegyelmi  következményével  (normas  ac  praecepta  ecclesiasticae  
traditionis et disciplinae servans)397 feladata és kötelessége.

Amikor a LK a zsolozsma megújításáról beszél,398 a hagyomány fogal­
mát is tovább pontosítja. Ebből kitűnik, hogy a reformok során a hagyo­
mánykövetés az adott liturgikus cselekmény teológiai és rituális körül­
ményeihez való ragaszkodást jelenti (ex antiqua traditione christiana, és: 
ex venerabili universae Ecclesiae traditione) míg az egyéb, strukturális vál­
toztatások ennek függvényében (pl.  cursus Horarum traditus) alakulhat­
nak az Egyház küldetésének jelenben való jobb megéléséhez mérten.

396 Ld. a SC 106. pontja a vasárnapról: „Az Egyház a húsvéti misztériumot a Krisz­
tus föltámadása napjából eredő apostoli hagyományra támaszkodva, a nyolcadik na­
pon  ünnepli,  melyet  méltán  neveznek  Úr  napjának,  dies dominica-nak.  E  napon 
ugyanis a Krisztus-hívőknek össze kell jönniük, hogy hallgatván Isten igéjét és része­
sedvén az Eucharisztiában megemlékezzenek az Úr Jézus szenvedéséről, föltámadá­
sáról és dicsőségéről, hálát adván Istennek, aki őket »élő reményre szülte újjá Jézus 
Krisztusnak a halálából való föltámadása által« (1Pt 1,3). Így tehát a vasárnap az ős 
ünnepnap, amit a jámbor hívekkel meg kell ismertetni és a lelkükre kell kötni, úgy, 
hogy ez a nap az öröm és a munkaszünet napja is legyen. Más ünnepet nem szabad 
elébe helyezni, kivéve a valóban legnagyobb jelentőségűeket: az Úr napja ugyanis az 
egész liturgikus évnek alapja és magja.”

397 112. pont.
398 84. pont: A zsolozsmát ősi  keresztény hagyomány szerint úgy szerkesztették 

meg, hogy Isten dicséretével a nappalt és az éjszakát megszentelje. Amikor tehát a 
papok és az egyházi törvény alapján zsolozsmára kötelezettek, vagy a Krisztus-hívők 
a pappal együtt jóváhagyott formákban a dicséret e csodálatos énekét zengik, akkor 
ez a vőlegényéhez beszélő menyasszony hangja, sőt Krisztus és az Ő testének imád­
sága az Atyához.

88. pont: Mivel a zsolozsma célja a nap megszentelése, azért az imaórák hagyomá­
nyos rendjét úgy kell megújítani, hogy amennyire lehetséges, feleljenek meg a tényle­
ges időpontoknak; ugyanakkor figyelembe kell venni a mai életkörülményeket is, fő­
ként az apostoli szolgálatban tevékenykedők szempontjait.

89. A zsolozsma megújításánál ezért a következő szabályokat tartsák meg: a) A lau­
dest mint reggeli imádságot és a vesperást mint esti imádságot – melyek az egyetemes 
Egyház tiszteletreméltó hagyománya szerint a mindennapi zsolozsma két sarkpontja 
– a fő imaóráknak kell tekinteni és így kell végezni őket.



166 Kajtár Edvárd

E hagyomány-doktrína érdekessége, hogy a LK a hagyomány és a li­
turgikus ének és zene kapcsolatával milyen részletesen foglalkozik.399 

Ennek talán a szakmai megokolás mellett  az is oka lehet,  hogy a SC 
atyái  mintegy előre  láthatták,  vagy inkább sejthették,  hogy a  hagyo­
mányról való gondolkodás e ponton amolyan „érzelmi teologizálásba” 
válthat majd át sokakban, nem kevés feszültséget generálva olykor a 
közösségek liturgikus életében. „Az egyetemes Egyház zenei hagyomá­
nya (Musica traditio Ecclesiae universae) fölbecsülhetetlen értékű kincs”400, 
s a római egyház e zenei önkifejezésében „nagy megbecsülésben része­
sül  az  orgona,  mint  hagyományos  hangszer  (instrumentum  musicum 
traditionale)”401, de nem hagyható figyelmen kívül az Egyházban élő né­
peknek a liturgiában megjelenő „sajátos – mind a vallási, mind a polgári 
életben  nagy  jelentőségű  –  zenei  hagyománya  (propria  est  traditio  
musica)”402 sem, ezért, főleg a missziókban gondozni kell a hívők liturgi­
kus  képzésében  „az  adott  nép  hagyományos  zenéjét  (traditionalem 
earum gentium musicam)  mind az iskolákban,  mind a szent  cselekmé­
nyekben”.403

5. Az SC korrekciói a teológiailag nem helyes tradíció-reform egység 
értelmezésre

„Bene scit qui bene distinguit” – mondták a középkorban. Az iménti, a ha­
gyomány fogalmi mibenlétét hordozó szöveg-kollázs világos distinkció­
kat ad, de egyéb korrekciókkal is jelentkezik a szent liturgia ügyének 
zsinati intenciója világossá tételében.

A helytelenül értelmezett tradicionalizmus, tradíció-értelmezés a leg­
több esetben,  ez sok mai példából is  látszik,  ún.  „pánliturgizmust”404 

idézhet elő. Az SC 9. pontja ezért is nagyon fontos a hagyományra te­

399 A 91., 112., 119. (itt a traditio fogalma kétszer is előfordul) és 120. pontokban.
400 112. pont.
401 120. pont.
402 119. pont.
403 Uo.
404 Nagyjából  ilyesmit  érthetünk alatta:  „Minden liturgia”,  „minden a liturgiáért 

van”, „mindennek van liturgikus valósága” stb.



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 167

kintés szempontjából: „a szent liturgiában nem merül ki az Egyház min­
den cselekedete”.405 A liturgia tehát része és hordozója a Traditio-nak és 
a  tradíciónak/consuetudo-nak,  de  sem  a  Traditio Ecclesiae,  sem  a 
consuetudo ecclesiae/ecclesiarum nem merül ki a liturgiában. Alapigazság 
tehát, hogy a liturgia „csúcs, amely felé az Egyház cselekvése irányul, és 
hasonlóan, forrás, amelyből ereje származik”406, de a kettő között nyil­
ván más is van. „A szombat lett az emberért” – mondja Jézus (Mk 2, 27), 
vagyis, témánknál maradva, a „liturgia van az emberért”: e képlet meg­
fordítására voltak/vannak ugyan próbálkozások,  de,  ki  kell  mondani, 
ezek mögött helytelen tradíció-felfogás áll. A tradíció és a reform talál­
kozási pontja az az alapigazság, amely a SC már idézett 10. pontjának 
folytatásában lett  markánsan megfogalmazva:  a  liturgia  „az emberek 
megszentelése  és  Isten  megdicsőítése  Krisztusban”.  Voltak  például 
olyan  lelkiségi  csoportok  vagy  szerzetesi  kezdeményezések  a  római 
egyházban az egyháztörténelem során, amelyek in concreto, még ha leír­
va nem is, de magáért a liturgiáért (propter chorum), a liturgikus életért 
jöttek létre,  de aztán az idő bebizonyította,  hogy ezek nem tűnnek a 
szerzetesi conversio morum és vita consecrata hosszú távon megtartó erejű 
közösségeinek.407

A házasságkötés szertartáskönyvének első kiadása Szent József ünne­
pén (március 19.) jelenik meg.408 Ebből is látszik, hogy a Hagyomány 
nem egyenlő azzal, hogy „mindig így  szoktuk”409, hogy már négyszáz 
éve „így csináljuk” (másként nem is lehetett!). A hagyomány ennél mé­
lyebb hitbéli valóság a liturgiában, és a liturgikus reform attól autenti­
kus, hogy ezzel nem akar szembemenni (ha ez mégis megtörténik, ak­

405 Sacra Liturgia non explet totam actionem Ecclesiam.
406 SC 10; ezt itt most fontos latinul is idézni: „culmen ad quo actio Ecclesiae tendit et  

simul fons unde omnis eius virtus emanat”.
407 Vö.  OROSZ A.,  Perfectae caritatis,  Határozat a szerzetesi  élet  korszerű megújításáról  

(1965), in KRÁNITZ M. (szerk.),  A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából  
1962–2002, A zsinati dokumentumok áttekintése és megvalósulása, Szent István Társulat, 
Budapest 2002, 213.

408 Az első kiadás –  editio typica – 1969-ben, míg a második –  editio typica altera – 
1990-ben.

409 Rómában hallani  olykor a tréfás, de sokat mondó szólást:  „Ami egyszer  már 
volt, az hagyomány.”



168 Kajtár Edvárd

kor jönnek az utólagos korrekciók, ami nem baj). A hagyomány, az ün­
nephez hasonlóan nem más, mint újból és újból a lényegbe nézés, de 
mindig „a mostani jelenben”.410 A hagyomány nem a múlt folytatása, 
hanem a múlt minden momentumában ott lévő üdvösség örök jelené­
nek  mostani  celebratio-ja:  „quia  quoties  huius  hostiae  commemoratio  
celebratur, opus nostrae redemptionis exercetur” (mert valahányszor ezt az 
áldozatot ünnepeljük, üdvösségünk műve folytatódik),411 amit a SC is 
idéz legelső lábjegyzetében, és nyilván a SC születésekor használt trienti 
Missale Romanumból.412 Hiszem, hogy a LK legnagyobb reformja a tradí­
ció, a hagyomány, sőt a hagyományok (így többes számban!) újrafelfe­
dezése, újraértékelése volt, s máig az. Mondjuk ki tehát bátran: a SC tra­
díció-követő.

6. Latin nélküli római hagyomány?

A SC konkrét reformjavaslatai alapvetően a római liturgia világára vo­
natkoznak (SC 3), amely liturgikus család történetileg természetes nyel­
vi kifejezéstára, születése pillanatától a latin nyelv. Mint mondani szo­
kás, minden nép és kultúra alapvetően és elsősorban a nyelvében él, így 
a római, latin liturgia is.413 E tekintetben a nyelvhez való kötődés a ha­
gyomány lényegi  velejárója  (totius  traditionis  latinae  Ecclesiae),414 noha 
tudjuk azt is, hogy kulturális szempontból az ember pont a nyelvében 
változik  élete  során  a  leginkább.415 Miben  áll  vajon  a  tradíció 

410 Vö. A. GRÜN - M. REEPEN, Gyógyító egyházi év, Az egyházi év mint pszichodráma, Ben­
cés Kiadó, Pannonhalma 2000, 7–26.

411 Ez az oráció megtalálható három helyen is a vatikáni Missale Romanumban (editio 
typica tertia, 2008), de a magyar hivatalos kiadásban is:  Missa in cena Domini oratio  
super oblata; dominica II per annum oratio super oblata; missa votiva de Domino nostro Iesu  
Christo summo et aeterno Sacerdote oratio super oblata.

412 A trienti Missale Romanumban: Oratio super oblata dominicae IX post Pentecosten.
413 Noha tudjuk, hogy nem az egyetlen liturgikus család a római, amelynek „anya­

nyelve” a latin, pl. a ma is létező nyugati liturgiák mindegyikéé, így az ambróziáné és 
a hispano-mozarabé. 

414 91. pont.
415 E tekintetben elgondolkodtató példa lehet számos ősi,  keleti  liturgikus család 

mai liturgikus-nyelvi helyzete megváltozott nyelvi környezetben. Az Egyesült Álla­



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 169

nyelvisége? Vessünk tehát egy pillantást a már sokszor hivatkozott sana 
traditio szellemében a SC a latinitáshoz való hozzáállására. E kérdéssel a 
konstitúció négy pontjában találkozunk: 36, 54, 91, 101.

A 36. pont tekinthető e tematika kulcspontjának. A szövegben mind­
járt az első paragrafusban egyértelművé válik, hogy a LK meg kívánja 
tartani a római liturgiában a latin nyelv használatát, de a praktikumban 
engedélyezi a népnyelv alkalmazását is egyes, jól körülírt esetekre.416 Az 
54. pont gyakorlatilag megismétli ezt az elvet a szentmisére alkalmazva, 
és szem előtt tartva az inkulturáció kihívásait, melyek miatt a latinnal 
szemben a népnyelv használata nagyobb teret kaphat. A 91. és a 101. 
pontokban a SC a zsolozsma zsoltárait még latin nyelven imádkoztatja, 
főleg a klerikusok által végzett zsolozsmában, és teszi ezt a hagyomány­
ra hivatkozva (Iuxta saecularem traditionem ritus latini),  míg az Egyház 
többi  tagja  számára  megnyitja  a  lehetőségét  a  népnyelvű  zsolozsma 
előtt.417 Ahogyan az idézett szövegekben is láthattuk, a latin és a nép­

mokba emigrált koptok a liturgiáik során egyre kevesebb szöveget használnak kopt 
nyelven, sőt már az arab verziók is „archaikusak” és nehezen érthetők. Az amerikai 
„asszimilált” koptok liturgiája nyelvében már egyre inkább angol, noha a szövegek, a 
gesztusok, a szimbólumok a IV–V. századi hőskorszak autentikus lenyomatai. Lehet, 
hogy egyszer újra visszatér a fáraók nyelve a liturgiájukban, de vajon a digitális vi­
lágban szocializált hívő amerikai-egyiptomi fiatalok facebook-profilján is ez lesz-e a 
kommunikáció nyelve?

416 „1. § A latin nyelv használatát, a részleges jog érvényben maradása mellett a la­
tin szertartásokban meg kell tartani. 2. § Mivel azonban mind a szentmisében, mind a 
szentségek kiszolgáltatásában, mind a liturgia más területein gyakran nagyon hasz­
nos lehet a nép számára anyanyelvének használata, nagyobb teret kell számára bizto­
sítani. Ez elsősorban az olvasmányokra és a felszólításokra, bizonyos könyörgésekre 
és énekekre érvényes az alábbi fejezetekben erre vonatkozó részleges szabályok sze­
rint. 3. § E szabályok keretén belül az anyanyelv használatáról és annak módjáról a 
22. pont 2. §-a szerint a területileg illetékes egyházi tekintély hivatott a döntésre, me­
lyet adott esetben a szomszédos, azonos nyelvű területek püspökeivel egyeztetni kell 
és az Apostoli Szentszéknek kell jóváhagynia, azaz megerősítenie. 4. § A latin szöveg­
nek a liturgiában használt anyanyelvű fordítását az előbb említett, területileg illetékes 
egyházi tekintélynek kell jóváhagynia.”

417 „101. 1. § A latin szertartás sok évszázados hagyománya szerint a klerikusoknak 
a szent zsolozsmában meg kell maradniuk a latin nyelvnél. Az Ordináriusnak azon­
ban hatalmában áll, hogy megengedje egyes esetekre nézve, a 36. pontban foglaltak 
szerint az anyanyelv használatát olyan klerikusok számára, akiknél a latin nyelv ko­



170 Kajtár Edvárd

nyelv közötti választás felett mind a Szentszék, mind a SC által megne­
vezett egyéb illetékességi fórumok (SC 22) kontrollal bírnak.418 Jelen té­
telünk számára, vagyis a hagyomány és a reform SC által megkívánt 
szinergiája és egészséges szimbiózisa szempontjából jelentős igazságot 
fedezhetünk  itt  fel:  a  hagyomány  felülbírálása,  a  hagyomány  egyes 
részleteinek a gyakorlatban való megtartása („tradíció”), vagy elhagyá­
sa („reform”), vagyis hogy mi a tényleges és változhatatlan Hagyomány 
az Egyház liturgiájában és mi nem az, azt az Egyház kormányzati hatal­
mával (munus gubernandi) felruházott apostoli tekintély dönti el, és a la­
tin nyelv vonatkozásában is. Tehát nem a liturgia teológusai, történé­
szei, egyik-másik részének kutatói,  exegétái, nem a gyakorló lelkipász­
tor, nem a szerzetesközösség. Meggyőződésem, hogy a SC megjelenése 
után, annak gyakorlati alkalmazásakor kirobbant, a hagyomány és a re­
formok közötti összes feszültség (pl. a latin nyelv használata kapcsán is) 
ennek az utolsó tételnek a meg nem tartásából is fakadt. A LK után sor­
ra megjelenő új liturgikus könyvek mintakiadásait (editio typica) Szent 
Péter mindenkori utóda, a pápa kézjegyével látta el, és apostoli határo­
zattal (constitutio apostolica) adta át a használatnak – ez a traditio vivens 
legszilárdabb pontja, ettől hagyomány a hagyomány.

moly akadályt jelentene a zsolozsma helyes végzésében. 2. § Szerzetesnőknek és a tö­
kéletes életre vállalkozó közösségek tagjainak, akár klerikus férfiak, akár nők, az ille­
tékes elöljáró megengedheti az anyanyelv használatát a kórusban, amennyiben a for­
dítás jóvá van hagyva. 3. § A zsolozsma végzésére kötelezett klerikus, ha a híveknek 
egy csoportjával vagy olyanokkal társulva, akikről a 2. §-ban történt említés, a nép 
nyelvén végzi el a zsolozsmát, eleget tett kötelességének, amennyiben a fordítás jóvá 
van hagyva.”

418 „1. § A szent liturgia irányítása egyedül az egyházi tekintélytől függ: az Apostoli 
Szentszékre és a jogszabályok szerint a püspökre tartozik. 2. § A jogtól megállapított 
mértékben a liturgia irányítása a bizonyos területekre törvényesen fölállított különfé­
le jellegű püspöki karokra is tartozik a körülírt határokon belül. 3. § Éppen ezért egy­
általán senki másnak, még a papnak sincs megengedve, hogy saját elgondolása sze­
rint a liturgiához valamit hozzáadjon, abból valamit elvegyen, vagy abban valamit 
megváltoztasson.”



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 171

7. A Hagyomány és a reform interakciója – a folytonosság
hermeneutikája és nem a múlt folytatása

XII. Piusz pápa liturgikus munkássága jelentős fejezet a római liturgia 
történetében, és itt most nem csak a Mystici Corporis419 ekkléziológiai, és 
a fentebb már többször említett Mediator Dei liturgikus enciklikákra kell 
gondolnunk, vagy e pápa közismert reformjára a Húsvéti Szent Három­
nap ünneplésében, hanem pl. az ordo szentsége dogmatikai kritériumai­
nak,  a  materia  – forma mibenlétének  újrafogalmazása  is  ide  tartozik, 
amely eljárás  természetesen és  szükségszerűen liturgikus  jellegű ma­
giszteriális aktus is,  hiszen a szentségi ünneplés lényegét érinti.420 VI. 
Pál pápa ilyen jellegű dogmatikai döntést egyes szentségek ünneplésé­
vel kapcsolatosan többször is tett, melyek az új könyvet bevezető apos­
toli  rendelkezésben,  és  a  könyv  előzetes  tudnivalóiban  (praenotanda 
vagy institutiones generales) promulgálva lettek. VI. Pál tehát folytatja a 
pápai Tanítóhivatal Hagyomány-értelmezését a szentségek dogmatiká­
jában, s teszi ezt a SC-ra hivatkozva, hiszen az új szentségi szertartás­
könyv címlapján a Konstitúció tekintélyére hivatkozik. Ez a szentségi 
dinamika egyébként érdekes, új  színezetet kapott XVI. Benedek pápa 
Summorum Pontificum kezdetű motu proprio-jában, amelyben a pápa sza­
badon használhatóvá teszi a Trienti Zsinat liturgikus könyveinek hasz­
nálatát, mint a római liturgia rendkívüli formáját minden liturgikus cse­
lekményben, így a szentségek kiszolgáltatásában is, vagyis a SC előtti 
matéria-forma érvényességi feltételrendszer követésével.421 Két dogma­
tikai hagyomány egymás mellett egy liturgikus családon belül.

XVI. Benedek pápa liturgiával kapcsolatos megnyilvánulásaiban gya­
korta  visszatérő  kulcsfogalom  a  „folytonosság  hermeneutikája”422, 
amely nem más, mint a hagyomány és az újítás (reform) egységének sa­
játos axiómája, amelyből az iménti szentségtani példa által is látható, 
hogy ennek az axiómának a SC teljességgel megfelel, mind szövegében 

419 AAS 35 (1943) 200–243.
420 AAS 40 (1948) 5–7 (= DH 3857–3861).
421 Kiváló példa erre a betegek kenetének régi és új kiszolgáltatásában a megkenés 

módjának, helyeinek, és a megkenés közbeni szavaknak variálódása. 
422 Vö. Insegnamenti di Benedetto XVI, vol. I. (2005), Libreria Editrice Vaticana, Città 

del Vaticano.



172 Kajtár Edvárd

– gondoljunk a szentségi rítusok megújításával kapcsolatos rendelkezé­
seire423 –, mind a LK-t megvalósító új szentségi liturgikus könyvekben 
közöltekre. Ezért is érdekes tapasztalat, hogy az 1962-ben kiadott, XXIII. 
János pápa által revideáltatott trienti Missale Romanum ma újra kapható, 
és a vatikáni könyvesboltban egymás mellett található a 2008-as vatiká­
ni zsinati  Missale Romanummal (editio typica tertia) – az sem kizárt, ezt 
nem ellenőriztem (kár!), hogy a Typis Polyglottis Vaticanis, vagyis a va­
tikáni nyomda ugyanakkor nyomtatta ki mind a kettőt (a János pápa fé­
lét változatlanul újranyomva), és nyilván ugyanott, ugyanazzal az eljá­
rással, ugyanolyan papírra stb. A hermeneutika mint értelmezéstan – az 
arisztotelészi filozófia kategóriáival élve – nem más, mint hogy nem ke­
verjük össze a lényeget és a járulékokat, vagyis a járulékok koronkénti 
és kultúránkénti mutációinak (és olykor transzmutációinak) vizsgálata 
közben nem veszítjük szem elől a lényeget, mert pont azt keressük. A 
folytonosság hermeneutikája tehát nem jelent direkt levezethetőséget az 
előző gyakorlatokból, szokásokból, s az említett dogmatikai fegyelem 
miatt sem. A Tanítóhivatal őrködése a liturgia lényege felett ekklézioló­
giai szükségszerűség, s csak ennek biztonságában található meg, fedez­
hető fel a Hagyomány igazi mibenléte.

8. A hagyomány „újratöltve”

A SC már idézett 4. pontjában – mint láttuk – érdekes jelzővel illeti a Zsi­
nat a hagyományt: az „egészséges hagyomány” (sana traditio) szellemé­
ben kell az egyes rítusokat a liturgikus életben felülvizsgálni. Vajon mit 
takarhat e jelzős szerkezet? Mitől „egészséges” a hagyomány? Hogyan 
nézzen ki ez in concreto? Egy dél-koreai paptól hallottam Rómában, hogy 
az ő egyházuk a zsinati liturgikus könyvek latin nyelvű mintakiadásai­
nak koreai nyelvre történő lefordítása előtt elkezdte a jelentősebb patrisz­
tikus iratok koreaira való lefordítását, hogy ezzel a megfelelő szókincset, 
de főleg a traditio igazi szellemiségét honosítsák meg Koreában, majd, mi­
után ezek átjárták a koreai hívek hitéletét, vallási mentalitását, érzületét, 
nekiláttak a liturgikus könyvek koreai kiadásának. E módszertani szem­

423 SC 47–89 (a szentmise ünneplésével kapcsolatos rendelkezésekkel együtt).



A liturgikus megújulás és a hagyomány… 173

pont – noha az újkorban Dél-Korea egyházában éltek vele így eleddig 
először – nem koreai találmány. Az új liturgikus mintakiadások összeállí­
tásánál a szakértői testületek az adott rítus biblikus, patrisztikus, és euko­
lógia-történeti (a cselekményben használt könyörgések, szövegek eredet­
története) feltérképezése, valamint az így talált eredmények feldolgozása 
mentén jártak el.424 A novus ordo hagyománykövető, sőt egyes esetekben, 
teológiailag és történetileg mélyebben és hitelesebben (már ami a forrás­
ismeretet és a források kezelését illeti), mint olykor pl. a trienti liturgia 
egyes rítusai. Milyen kár, hogy erre nem hívják fel a figyelmet a liturgiát 
oktató műhelyekben, sőt mintha az ellenkezőjéről győzködnék a liturgia 
iránt érdeklődőket! Az új bevezetése viszont nemcsak a tartalmi és teoló­
giai hagyományőrzést tartotta szem előtt, hanem, noha csak a későbbi 
reflexiókban került ez előtérbe, főleg a mostani pápa, XVI. Benedek litur­
gikus munkássága révén, a hagyomány formai megjelenése és megmara­
dása (!) is a zsinati célok között volt és van. A megújuló liturgikus élet 
1968-tól megjelenő szabályai, könyvekben közölt rítusai a „teljes kicseré­
lődés” érzetét váltották ki sokakban: a trienti szertartás helyére az új lép, 
a trienti liturgikus térkoncepciót felváltja az új, amit akkor nem lehetett, 
ma már igen stb. Érdekes, és ugyanakkor rendkívül fájdalmas, hogy ez 
egyes országokban, főleg Nyugat-Európában és az Egyesült Államokban 
amolyan „liturgikus képrombolásként” jelent meg, súlyosan megsebezve 
így sok hívő (klerikusok és laikusok) hitét és vallásosságát, de a hagyo­
mány egészséges koncepcióját, felfogását is. A legszomorúbb ebben az, 
hogy sokszor ezt a „liturgikus ikonoklaszta eljárást” a SC-ra hivatkozva 
tették.  Sajnos,  be  kell  ismerni,  hogy a  zsinati  liturgikus reformnak az 
„egészséges  hagyomány”  értelmezése  körüli  bizonytalanságai  pro és 
contra feszültséggócok, és egymással olykor engesztelhetetlen viszonyban 
lévő „pártok”(!) kialakulásához vezettek. Ha e tekintetben az ún. Lefèbv­

424 Amikor a IV. században Róma egyháza a liturgiájában átáll a görögről a latin 
nyelvre, ugyanezt az eljárást alkalmazta, csak akkor a „bázisnyelv” az akkor megjele­
nő, és Damazusz pápa által Szent Jeromossal e célra elkészíttetett Biblia Vulgata fordí­
tás szolgált. E témáról, annak a korabeli latin egyházi írók (pl. Ambrosiaster) és egy­
házatyák (Szent Ambrus, Szent Ágoston, Szent Hiláriusz stb.) írásaiban megjelenő ál­
lásfoglalásairól  kitűnő  összefoglalást  hoz  Enrico  Cattaneo nagyszabású 
monográfiájában: E.  CATTANEO,  Il culto cristiano in occidente, Note storiche, CLV, Roma 
19922, 87–88.



174 Kajtár Edvárd

re-mozgalomra gondolunk, azt is láthatjuk, hogy sokak számára a novus  
ordo el nem fogadása (az állítólagos „hagyománytalansága” miatt) egyet 
jelent a II. Vatikáni Zsinat egészének el nem fogadásával – a Zsinat szelle­
me és konkrét mibenléte egy, tehát a liturgiájának szellemével, formájá­
val és tartalmával. Aki tehát az alázat szabadságával köti magát a hatá­
lyos  liturgikus  joganyaghoz (rendelkezések,  előírások és  rubrikák),  és 
így, akár a novus ordo, akár az ordo antiquus szerint végzi, a római liturgiát 
az  a  szó  legteljesebb és  legnemesebb értelmében is  „tradíció-követő”, 
„egészségesen tradíció-követő”.

Sajnos, az áteredő bűn következményeként az Egyházban a megosz­
tottságnak, a pártoskodásnak, s olykor a gyűlölködő, másikat ilyen-o­
lyan címkével ellátó veszekedésnek is tradíciói vannak. Emiatt sem fe­
ledkezhetünk  meg  a  híres  dogmatikus  igazságról:  Ecclesia  semper  
reformanda,  vagy ahogyan a római liturgia egyik nagy „reformátora”, 
Szent X. Piusz pápa mondaná: Instaurare omnia in Christo.



PÁKOZDI ISTVÁN:

A II. Vatikáni Zsinat liturgikus változásainak 
egyházmegyei recepciója

„Ahogy távolodunk a Zsinattól, annál jobban látjuk, hogy igazi eredmé­
nye nem is az a néhány határozat volt, amit egy kötetben össze lehet 
foglalni, hanem a szellem, amit képviselt, illetőleg ami azóta is bontako­
zóban van…” – írta Gál Ferenc teológus csupán két évvel a befejezés 
után.425 Ez még inkább áll  a későbbi évekre, évtizedekre, ahogy hala­
dunk előre a Zsinat utáni egyházi életben.

Vizsgáljuk meg a Zsinat (illetve a hozzá kötődő) liturgikus rendelke­
zések alakulását egy olyan szemüvegen keresztül, amely láthatóvá teszi 
a helyi változásokat. Ez pedig nem más, mint az egyházmegyei körleve­
lek sora, a litterae circulares, amelyek olyan hivatalos egyházi híradások, 
amiket a főpásztor egyházmegyéje papságának tájékoztatására bocsát ki 
rendszerességgel.  (Ettől különböznek az országos, a püspöki kar által 
kiadottak,  amelyeket  általában  a  híveknek  a  szentmiséken  olvasnak 
fel.426)  Ezeknek a körleveleknek a vizsgálata keresztmetszetet  adhat a 
60-as, 70-es évek liturgikus változásairól, ahogyan azok az Esztergomi 
Főegyházmegyében zajlottak.

Az 1962-es körlevelek első – kissé mosolyt fakasztó – liturgikus vonat­
kozású híradása:  a  Szentszék Dr.  Schwarz-Eggenhoffer  Artúr  apostoli 
kormányzó számára, aki az impeditus Mindszenty József bíboros, herceg­
prímás távollétében volt az egyházmegye ordináriusa, máskülönben pro­
tonotárius, kanonok – aranymiséje alkalmából – lila pileolus viselési en­

425 Az üdvtörténet misztériumai  című könyvében (Függelék),  Szent István Társulat, 
Budapest 1967, 223.

426 Vö. MKL VII, 357.

(Az Esztergomi egyházmegye Circularéinak tükrében)



176 Pákozdi István

gedélyt ad.427 Nyilvánvalóan ez még a SC (130. pontja428) megfogalmazása 
előtt történt. Ugyanebben az évben, szintén még a zsinat megnyitása előtt 
a Szertartások Kongregációja korábbi rendelkezésére hivatkozva a körle­
vél  változásokat  ad a papság tudtára a misemondás rítusában. Ezek ma 
már nevetséges apróságoknak tűnnek, ám akkor előremutató jelek vol­
tak. Ilyen például: a miséző mise előtt a sekrestyében mondandó imái fa­
kultatívak, a birétum használta nem kötelező, a könyörgéseket hangosan 
kell mondani, a kéztartás magassága már nincs előírva… A „változások a 
misézésnél előforduló hiányok tekintetében” részben olyan kis dolgok is 
előkerülnek, mint „ha légy, vagy pók esik a kehelybe átváltoztatás után, 
a miséző vegye ki, mossa le borral és a mise végeztével égesse el. A ha­
mut  és  a  folyadékot  öntse  a  sacrariumba.”429 A  62-es  őszi  körlevéltől 
kezdve sokszor előfordul, hogy imádságot rendelnek el „az egyetemes 
zsinatért”. Ez végezhető minden mise után, a Leó-ima helyett.430 Schwarz 
kormányzó úr december 27-én közzétette XXIII. János pápa zsinati üze­
netét a magyar ordináriusokhoz és a néphez, amelyből a főpásztorok azt 
a mondatot emelik ki: „Ne azt keressétek, ami elválaszt, hanem ami kö­
zelebb hoz benneteket!” (nyilvánvalóan a nehéz politikai helyzetre utal­
va).431 Szintén ez év decemberi újítása az, hogy János pápa elrendelte a 
szentmise kánonjában a Boldogságos Szent Szűz neve után Szent József 
nevének beiktatását (amelyet „szép, olvasható írással be kell vezetni a 
misekönyvbe”).432 Egy már igazán zsinati szellemű újítás: a Credót a va­
sár- és ünnepnapi szentmisékben magyarul, közösen imádkoztassuk a hí­
vekkel, a Pater noster-t pedig a misézővel együtt hangosan, latinul mond­
ják.433

427 1962/VI./1622. szám. – A kormányzó személyében egy bécsi születésű,  a Páz­
máneumban végzett,  fizika-matematika szakos tanár, intelligens ember vezette egy 
évtizeden át (1959-69 között) a főegyházmegyét, akire ma is tisztelettel gondolnak az 
Érseki Gimnázium egykori diákjai és az egyházmegye idős papjai.

428 „Illő, hogy a főpapi jelvények használata azoknak az egyházi személyeknek le­
gyen fenntartva, akik valóban püspökök…”

429 1962/VI./1700. szám.
430 1962/VII./2242. szám.
431 Körlevél a zsinatról (kiadja a Magyar Püspöki Kar).
432 1962/VIII./26. szám.
433 1962/VIII./50. szám.



A II. Vatikáni Zsinat liturgikus változásainak… 177

Az  1963-as  körlevelekből  kiemelendő  a  zsinat  sikeréért  végzendő 
imádság további végzése,434 némi visszalépésnek számít az a rendelkezés, 
miszerint énekes misében csak a  pap énekelheti  (latinul)  a Mi Atyán­
kot.435 Ugyan ezen évben „lelkipásztori eligazítások és rubrikális útmuta­
tások” jelennek meg a  Collectio Rituummal kapcsolatban.436 Az új pápa, 
VI. Pál is küld üzenetet a magyar nemzetnek (ebben visszaemlékezik az 
Eucharisztikus Kongresszuson való jelenlétére, Pacelli bíboros kíséreté­
ben és a hívek nagy tömegének részvételére), de hangsúllyal említi azt is: 
„Reménységtől duzzadó jó híreket várunk határaitokon belül a katolikus 
Egyházról, főpásztoraitokat pedig magunkhoz ölelni hőn vágyunk a II. 
Általános (helyesen: Egyetemes) Vatikáni Zsinat legközelebbi ülése alkal­
mával.”437 Ugyanezen évben még egyszer elrendelik az „oratio imperata de  
Spiritu Sancto” végzését a Zsinatért,438 valamint az Oltáriszentségről szóló 
votív  mise  végzését  az  egész  napos  szentségimádások  alkalmával.439 

Ugyanez a  körlevél ajánlja a  Magyar  misekönyv megvásárlását (43.-  Ft-
ért).440

Az 1964-es körlevelekben is nyomon követhető a liturgikus élet: újból 
szorgalmazza a zsinatért  végzett  imádságot  (naponta végezve 500 napi 
búcsúval is ellátva).441 Ekkor jut el a híre a Pontificale Romanum új kiadásá­
nak (az első résznek) Magyarországra (ez még a zsinat előtti kiadás 1962. 
febr. 28).442 1964. tavaszán pedig a Magyar Püspöki Kar külön körlevélben 
tudatja a Zsinat liturgikus konstitúciója megjelenésének a hírét, amelyet 
átvesz és továbbít az Esztergomi Főegyházmegye is. Ennek hat pontja fon­
tos újításokat emel ki: a lelkipásztorkodó papság kötelessége vasár- és ün­
nepnapokon az evangélium után – miután azt magyarul felolvasták – ho­
míliát  (szentbeszédet)  tartani.  E  kötelesség  alól  csak  jogos  ok  menthet 
fel… Az esketések lehetőleg nászmise közben legyenek. Az arra kötelezet­

434 1963/III./1018. szám.
435 1963/III./1019. szám.
436 1963/IV./19–26. szám.
437 1963/IX./37. szám (július 26-án).
438 1963/X./2718. szám.
439 1963/X./2716. szám.
440 1963/X./2725. szám.
441 1964/I./87. szám.
442 1964/I./98. szám.



178 Pákozdi István

tek a napi kishórák közül azt az egyet választhatják, amely annak a nap­
szaknak megfelel. Igen fontos: „minthogy… a Szent Liturgia terén minden 
irányítás kizárólag az Apostoli Szentszék és meghatározott kereteken be­
lül a püspökkari konferencia kizárólagos joga, ezért komolyan figyelmez­
tetjük papjainkat, hogy semmiféle egyéni kezdeményezéssel ne változtas­
sanak semmit sem a szent Liturgia végzési módján” (5).443 Ebben az évben 
születik határozat a papság szentségi böjtjének enyhítésére vonatkozólag: 
a szentáldozás előtt három óra a szilárd ételre és alkoholos italra, egy óra 
a nem alkoholos italokra.444 Szintén a zsinati konstitúció hatására megala­
kul a Főegyházmegyében is a Liturgikus Bizottság.445 A körlevél megküldi a 
pápa apostoli buzdítását (amelyet szentföldi zarándokútja után adott ki) a 
keresztények egységéért. Ugyanez a pont elrendeli, hogy a Főegyházme­
gye valamennyi plébániatemplomában 1964. szept. 14-én (a Zsinat 3. ülés­
szakának kezdetén) tartsanak ájtatosságot és a plébános adjon pápai ál­
dást.446 A változások sebessége nő:  Decretum jelenik meg a hívek szentál­
dozásával  kapcsolatban:  az  eddigi  (szótlan)  áldozás  helyett  a  pap  azt 
mondja: „Corpus Christi”, a hívő pedig ráfeleli: „Amen.” A körlevél ezen 
pontja el is magyarázza, hogy ez az új forma egy VIII. századig használa­
tos ősi forma felújítása, amely a cselekvő és gyümölcsöző részvételt segíti 
elő.447 Érdekes nyomon követni, hogy a főpásztor egyre erélyesebb sza­
vakkal tiltja a papság körében terjedő egyéni újításokat (minden hívő és 
pap részére „csak a saját  egyházmegyéjük körlevele lehet irányadó”).448 

Az „Áldott legyen az Isten” kezdetű engesztelő imádságba beiktatják az 
„Áldott legyen a Vigasztaló Szentlélek!” szavakat.449 Az őszi püspökkari 
konferencia döntése értelmében (az Országos Liturgikus Bizottság javasla­
tára) elhatározta, hogy Advent 1. vasárnapjától kezdve (1964. november 
29-től) a hívek részvételével mondott szentmisékben a szentleckét és az 
evangéliumot, valamint az ordinárium tételeit (Kyrie stb.) népnyelven vég­

443 1964. február 25-én.
444 Vö. L’Osservatore Romano, 1964. jan. 12; közzéteszi az 1964/III./1053. szám.
445 Elnöke: Radó Polikárp; tagjai: Gigler Károly, Kovách Zoltán, Körmendy Béla; ld. 

1964/IV./1532.
446 1964/V./1966. szám.
447 1964/V./2042. szám
448 Uo., 21. oldal.
449 AAS 1964/338; körlevél 1964/V/2043. szám.



A II. Vatikáni Zsinat liturgikus változásainak… 179

zik.450 Az év utolsó körlevelében pedig eligazítást kapnak a papok a szent­
lecke és az evangélium népnyelvű felolvasásának részleteiről (az oltártól, 
vagy az áldoztató rácstól vagy az ambótól, esetleg a szószékről).451

1965 az az év, amikor az egész szentmise átfogó megújítása érvényre 
lép a magyar egyházmegyékben. A Magyar Püspöki Kar körlevélben tu­
datja: VI. Pál pápa 1963. december 4-én kihirdette a liturgikus konstitúci­
ót, majd 64. január 25-én egy motu proprio-val létrehozta a „Consilium ad  
exsequendam Consitutionem de Sacra Liturgia” – Rítuskongregáció mellett 
működő Tanácsot a végrehajtás koordinálására. A magyar püspökök elő­
ször is arra hívják fel a figyelmet, hogy a rendelkezések nem rövidítések, ha­
nem egyszerűsítések.452 Érdekes az indoklás: „a mai ember életritmusa na­
gyon felgyorsult. Lehet, hogy az idősebbek közül egyesek szívesen elme­
rengnek meg nem értett szövegek, vagy aktusok misztikus érzelmeket 
keltő hatásán, az ifjúság azonban egyszerűbb, érthetőbb és elevenebb li­
turgiát kíván…” (Ez az az argumentum, amelyről soha sehol semmiféle 
precíz felmérés nem készült.) Az 1965. március 7-től (Nagyböjt 1. vasár­
napjától) életbe lépő változások 4 általános normát követnek: a szimultán 
kettősség megszűnik (amit a kórus vagy a nép énekel, azt a papnak nem 
kell mondania, ugyanígy az olvasmányokat, ha azokat más olvassa fel). 
Néhány rítus egyszerűsítése: a kórus üdvözlése, incenzálása egyszerűsö­
dik, csak az oltárt tömjénezik, minden kézcsók elmarad. A misében azon­
ban 60, a többi szentség kiszolgáltatásában 9 módosítás lép hatályba. Em­
lítsünk meg ezek közül néhányat! A lépcsőimában a 42. zsoltár imádkozá­
sa  elmarad.  A  kánont  lezáró doxológiát  a  pap  énekli  vagy hangosan 
mondja az eddig szokásos keresztvetéseket elhagyva, a szent színeket 
csak a nép által felelt „Ámen” után teszi le az oltárra… A Mi Atyánkot a 
nép is együtt mondja, vagy énekli a pappal. Az utolsó evangélium elma­
rad a Leó-imádsággal együtt. A leckét lector vagy ministráns is felolvas­
hatja, ezalatt a pap ül. „A homília a napi liturgiának szerves része.” – A 
szentségekkel kapcsolatban: a szükségkeresztség kiszolgáltatásakor bizo­
nyos exorcizmusok elhagyhatók, az esketés lehetőleg nászmisében tör­
ténjen, a gyertya- és a hamuszenteléskor elegendő egy könyörgés elvég­

450 1964/VI./3249. szám.
451 1964/VII./3296. szám.
452 A MPK rendelkezései a Liturgikus változások bevezetésére, Budapest, 1965. február 4, 1.



180 Pákozdi István

zése. Ez az a dokumentum, ahol először megjelenik a római  Instructio 
(nem a SC) alapján a „versus populum” oltár felállítása, de minden esetben 
„a  Főpásztor  engedélyével.”453 A  körlevél  felhívja  a  papság  figyelmét 
arra,  hogy „a  liturgikus  változásokat híveinknek megmagyarázzuk és 
folytonosan emlékeztessük őket arra, hogy »conscie, pie et actuose« ve­
gyenek részt a szent cselekményekben.”454 Ez a hosszú körlevél azonban 
a végén jelzi, hogy csak „bevezetés” a teljes reform megvalósulásáig. – 
Szintén 65-ben teszik közzé a böjti fegyelem egységes rendjét (1 óra).455 

Kiegészül  a  Főegyházmegye  Liturgikus  bizottsága  (eddigi  3  tag  volt, 
most 30 lett).456 Február 22-én Schwarz kormányzó körlevélben fordult a 
hívekhez a liturgikus változásokat magyarázva.457 Még ugyanebben az 
évben megjelenik a  Ritus celebrandi római kiadása (1965. január 27-én), 
amelyet magyarul március 1-én közöl az ordinárius. Alapelvek: kéz és 
szerek csókolása elmarad; fejhajtás csak Jézus, Mária és a napi szent és a 
pápa nevének említésekor; az igeliturgia különüljön el az Eucharisztia li­
turgiájától (papi székek, ambó). A részletes rubrikákban igen sok az egy­
szerűsítés, pl. a Gloria-t, Credo-t összetett kézzel intonálja a pap, a kánon 
szavait  csak  a  Sanctus-Benedictus elhangzása  után  kezdheti  mondani 
stb.458 A  körlevél  ugyanezen száma hosszú és  részletes  ún.  Liturgikus  
szentbeszéd-vázlatokat közöl, amelyekkel a nagyböjti vasárnapokon a pap­
ság magyarázza a változásokat a híveknek (a végén bőséges ajánlott iro­
dalmat  is  találunk).459 Még  mindig  a  65-ös  év  újdonsága  a  „Ritus  
servandus in concelebratione Missae” a papok együtt bemutatott szentmise­
áldozatáról.460 Az Oratio fidelium (Hívek egyetemes könyörgései) elrendelése 

453 Uo., 5.
454 Uo., 5.
455 1965/II./473. szám.
456 1965/II./475.  szám. Köztük van Bárdos Lajos,  Dobszay László,  Mezey László, 

Rajeczky Benjamin stb. 
457 1965/III./647. szám (itt már megjelenik az új  Ordo Missae, amelyet tüzetesen ta­

nulmányozni kell és a híveknek oppurtune, importune magyarázni…. (ld. 14. old.).
458 1965/IV./760. szám.
459 1965/IV./743. szám.
460 1965/IX./2759. szám. Ebben érdekes a kitétel: „egyszerre csak annyian konceleb­

rálhatnak, amennyien körül tudják állni az oltárt” (Praenotanda, 4).



A II. Vatikáni Zsinat liturgikus változásainak… 181

is ebben az évben történt.461 És ebben az esztendőben máris befejeződött a 
Zsinat.

A Püspöki Kar 1966. januárjában körlevélben fordult a papsághoz és a 
hívekhez: Hatvanad vasárnapon, a Szentírás (akkori) ünnepén a Zsinat 
mintájára készítsenek trónt a Szentírásnak és ünnepélyesen helyezzék 
el.462 Majd hírt ad az esztergomi körlevél a szentmise magyar nyelvű ál­
landó szövegeinek bevezetését elrendelő püspökkari döntésről.463 Ekkor 
az ordinárius még megfontolást kér a szembenéző oltárok felállításának 
kérdésében.464 Ezután közli a nagypénteki ünnepélyes könyörgések szö­
vegeiben történt változást,465 valamint a Hívek könyörgéseinek szövege­
it előbb a pünkösdi ünnepkörre, majd egy végső könyv megjelenéséig 
tovább. A római megjelenése után nem sokkal a magyar papság is kéz­
be vehette az új perikópa-sorozat adventi és rendkívüli alkalmakra ren­
delt lelőhelyeinek jegyzékét.466

1967 elején jelent meg a MPK körlevele a Szentírásvasárnapról, majd 
újabb szövegek a Hívek közös könyörgéseihez.467 Ugyanígy a prefációk 
új magyar szövege és kottája.468 Majd a papi zsolozsma egyszerűsítésé­
ről.469 Szeptemberben pedig a Magyar Püspöki Kar kiadta a Szentmise 
magyar  nyelvű állandó szövegeinek bevezetését,  amelyben „türelmet 
kér  és  fegyelmezettséget  kíván.”470 Az  1967.  május  4-én  megjelent 
Instructio altera és a Variationes közlését a magyar püspökök 1967. szep­
tember 13-án tették közzé. Ebben sok változást írnak le a miseformák 
megválasztásáról, a térdhajtások és oltárcsókok lecsökkentéséről, az os­

461 1965/X./3217. szám.
462 1966.  jan.  19.  Ebben részletesen  leírják,  hogy a  zsinat  minden ülésén  „maga 

Krisztus helytartója helyezte trónra az Evangéliumot, kifejezve ezzel: az egyetemes 
zsinatokon Krisztust illeti a trón!”

463 1966/I./3134. szám; megjelent A szentmise állandó részei füzet (Szent István Társu­
lat Bp. 1966).

464 1966/VII./3134. szám.
465 1966/IV./994. szám (a Rítuskongregáció 1965. márc. 7-i döntése.)
466 1966/VIII./3896; a Consilium Liturgicum okt. 11-i kibocsátását követően.
467 1967/II./391. szám.
468 1967/II./609. szám.
469 1967/II./2199. szám.
470 A magyar szövegek használatához ugyanebben az évben már megvolt a római jóvá­

hagyás is: Prot. Nr. 227/66. szám alatt (febr. 7-i keltezéssel).



182 Pákozdi István

tya állandóan a paténán marad, a cum populo misékben a pap az egész 
kánont hangosan mondja, a miséző papnak nem kötelező a hüvelyk- és 
a  mutatóujját  összezárva tartania  átváltoztatás  után stb.  Ez  a szöveg 
már több ponton tényként szól a szembemisézésről. Gyászmiséken és 
szertartásokon a fekete szín helyett a viola is használható, a manipulus 
használata nem kötelező.471 Ez a szöveg még tiltja a kánon magyar nyel­
vű  használatát  (hivatalos  szöveg  hiányában).  Ezután  ugyanezzel  az 
1967. szeptember 13-i dátummal a MPK részletes magyarázatot is közzé 
tett az Eucharisztia ünnepléséről.472 Ebben dogmatikai tisztázás is olvas­
ható (a mise áldozat, emlékünnep és szent lakoma), valamint katekét­
ikai jellegű kifejtés. Ez egy nagyon részletes leírása a liturgikus reform 
során bevezetett változtatásoknak, itt szerepel például a vigília-misék, a 
szombati előesti mise, a hívek két szín alatt történő áldoztatásának kér­
dése is.  Szó szerint megtalálható benne: „ajánlatos a napi misézés.”473 

Az Eucharisztia őrzési helyéről ez áll: „a tabernákulum a főoltár vagy a 
mellékoltár közepén, vagy – az Egyházmegyei Hatóság engedélye alap­
ján – a templom más előkelő, díszes helyén legyen. Szembeoltáron is 
megengedett kicsiny, de a célnak megfelelő tabernákulum.474 Szentség­
kitétel ideje alatt ugyanazon templomban misét – ún. szentséges misét – 
mondani tilos.475 Az ehhez fűzött  Végrehajtási utasítás szorgalmazza az 
ugyanabban a szentmisében konszekrált ostyával történő szentáldozást 
(felajánlási  asztalka,  pixis,  körmenet).  Mind a térdelve  mind az állva 
történő áldozás jogosságát elismeri a dokumentum, a lelkipásztorra bíz­
za a mód kiválasztását.476 Ugyanezen dátummal kiadták a MPK rendel­
kezéseit a De Musica in Sacra Liturgia témájában is. A „szent zene” fogal­
mába a gregorián, a régi és újkori polifónia, az egyházi zeneművek, va­
lamint  a  liturgikus  és  vallásos  egyházi  népénekek  tartoznak. 
Kifejezetten kívánja ez a dokumentum, hogy a néppel végzett liturgikus 
cselekményeket lehetőleg énekelve végezzék. Meg kell azonban tartani 

471 Ld. 24. 26. pontok.
472 5 oldalon és még 8 oldalon a Végrehajtási utasítás a körlevélhez.
473 II. rész 4. fejezet.
474 III. rész 2. fejezet.
475 III. rész 5. fejezet.
476 Ld. Végrehajtási utasítás VI. pontban.



A II. Vatikáni Zsinat liturgikus változásainak… 183

az ünnepélyes, énekes és olvasott mise közti különbséget.477 A MPK en­
gedélyt adott a Szent vagy, Uram! és egyéb alkalmas egyházi népéneke­
ink liturgikus énekként való használatára.478

Óriási lépést, változást jelentett a szentmise kánonjának magyar nyelvű 
bevezetése 1968-ban. Az esztergomi körlevél érzi ennek a felelősségét és 
felszólítja a papságot a hívek méltó felkészítéséről, illetve gyakorlati el­
igazítást ad: „ne túl gyorsan, hadarva, de ne is patetikus lassúsággal vagy 
kenetteljességgel  végezzük”.479 Ugyanebben a  körlevélben a  templomi 
hangosítás terveit szakvélemény és engedélyezés végett kéri a Főhatóság 
felterjeszteni.480 A következő lépés a zsolozsmában a 9 zsoltár 3-ra redu­
kálása,481 valamint  az  új  perikópa-rend  ad  experimentum közzététele.482 

Még ugyanebben az évben változást eszközöltek a misekánon fordításá­
ban: az „imádandó szent kezébe” helyett a „tiszteletreméltó szent kezé­
be” kifejezés lépett.483 Érdekes az egyházmegye ordináriusának megálla­
pítása: „a II. Vatikáni Zsinat liturgikus megújulása az istentiszteleti rend­
ben is jelentős változásokat hozott… emelkedett a szentmisén résztvevők 
száma.”484 Ezért általánossá lettek az esti szentmisék. Felül kell vizsgálni 
a templomok és kápolnák istentiszteleti rendjét, hogy azokat a legmegfe­
lelőbb időpontban végezzék. Szükséges, hogy a szomszédos plébániák … 
rendjét összehangolják. Itt jelenik meg először az ifjúsági mise fogalma, il­
letve a binálás, trinálás szűkítése. A SC szellemében adja tovább a körle­
vél VI. Pál pápa motu proprio-jának rendelkezését a főpapi jelvények hasz­
nálatáról. A nem püspök és kormányzó szerzetes apátok, valamint apos­
toli  kormányzókon kívül  azok,  akik  nem jogosultak  főpapi  jelvények 
viselésére „le is mondhatnak róla. Az ezután kinevezendők azonban már 
nem viselhetnek főpapi jelvényeket.”485 Ugyanez a szentszéki dokumen­
tum Instructio-t bocsátott ki a főpapi szertartásokkal kapcsolatban, egy új 

477 Instructio de Musica in Sacra Liturgia, I.
478 Uo., I. 2. oldal.
479 1968/II./396. szám.
480 1968/II./306. szám.
481 1968/III./828. szám.
482 1968/III./830. szám.
483 1968/IV./1000. szám.
484 1968/VIII./2712. szám.
485 1968/IX./3154. szám.



184 Pákozdi István

Caeremoniale Episcoporum kiadásáig is: szorgalmazza a papok együtt misé­
zését a püspökkel; felszentelt diakónus(ok) szolgálatát;  a  püspöki trón 
helyett a cathedra használatát. A püspök ruhái is egyszerűsödnek, s nem 
helyezhetők az oltárra.486

Az 1969-es körlevelekkel együtt szétküldik az új magyar nyelvre for­
dított eucharisztikus imák (kánonok) szövegét.487 Rendelkezik a körle­
vél a templomi filmezésről és televízió-felvételek készítéséről, amelye­
ket engedélyhez kötnek.488 Az „új Ordo Missae” bevezetésével kapcsolat­
ban  ajánlja  a  körlevél  november  30-át,  Advent  1.  vasárnapját,  ám  a 
szövegek  késése  miatt  a  latin-magyar  Misekönyv  I  (állandó  részek) 
megjelenéséig fakultatív.489

1969 volt a VI. Pál pápa által elrendelt új miserend megjelenési éve. A 
következő,  1970-es  évben  –  március  26-án  –  pedig  megjelent  az  új 
Missale  Romanum.  Egy  tavaszi  körlevele  tudtára  adják  a  papságnak, 
hogy szombaton vagy ünnepeket megelőző napon délután vagy esti órák­
ban eleget lehet tenni a vasár- és parancsolt ünnepnapi mise kötelezett­
ségének (a Szentszék öt évre ad experimentum adott engedélyt a magyar 
ordináriusoknak). A híradás bőven leírja a feltételeket, ill. óv a vasárna­
pok elszürkülésétől.490 Szól a templomaink  megújításáról a Zsinat igé­
nyei szerint (az Egyházmegyei Művészeti Bizottság szerepéről).491 Az év 
végén pedig püspökkari körlevél tudatja a magyar-latin Misekönyv I. és 
a magyar  Ordo Lectionum Missae I.  kiadását.492 Ez azt jelenti,  hogy „a 
könyvek kézhezvétele után a hívek részvételével mondott miséken ha­
zánk területén kötelezően be kell vezetni a megújított miserendet.”493 Az 
új magyar misekönyvben a Proprium anyagát csak az utolsó lapnál lévő 

486 1968/IX./3175. szám.
487 1969/IV./1215. szám.
488 1969/VI./2545. szám.
489 1969/VIII./3278. szám.
490 1970/III./462. szám a Sacra Congregatio pro Clericis 1969. okt. 25-én kelt N. 126394/

I. sz. indultuma alapján.
491 1970/V./1540. szám.
492 A Magyar Katolikus Püspöki Kar liturgikus rendelkezései, Bp., 1970. november 29.
493 „Azok az idős vagy beteg papok, akiknek az új miserend megtanulása nehézsé­

get okoz, engedélyt kérhetnek az illetékes Ordináriustól arra, hogy a nép részvétele 
nélkül mondott miséjüket a régi rend szerint végezhessék” (ld. uo. Bevezetés).



A II. Vatikáni Zsinat liturgikus változásainak… 185

műanyag tartóval tudták megoldani, amelyekbe cserélni kellett minden 
mise szövegét (ezek voltak a betétlapok). Az olvasmányos könyvek kö­
zül legelőször a „C”-éves lectionarium látott napvilágot magyarul (sten­
cil-kiadásban). Sajnos, ebben a körlevélben olvasható: „a Püspöki Kar 
engedélyt ad, hogy kivételesen, indokolt estben az evangélium előtti két 
szentírási olvasmány (olvasmány vagy szentlecke) közül az egyiket el­
hagyják…”494 Sok pap ezt fölszabadító módon minden miséjében alkal­
mazza (de az osztrák és a bajor papság is). – Ezek a kiadványok, főként 
a Misekönyv lezárta azt a folyamatot, amit röviden zsinati átalakulás­
nak, a liturgia reformjának mondhatunk Magyarországon. A későbbiek­
ben azután kiderült, hogy a miseolvasmányok nyelvezete, pontatlansá­
ga, magyartalansága hamarosan javításra szorul.

Az 1971-es első esztergomi körlevél tudatja, hogy a szentmise új litur­
giájának itthoni recepciója során „hazánk egész terültén kötelezően be 
kell vezetni a megújított miserendet.” Ezt még határozottabban megfo­
galmazzák:  „haladéktalanul  vezessék  be”  a  felelős  lelkipásztorok!495 

Erre azonban nem nagyon kellett őket biztatni, volt, aki jóval a körleve­
leket megelőzően fabrikált magának könyvet, és írógéppel másolta a li­
turgikus szövegeket.

Ebből az áttekintésből világos, hogy a kommunizmus szorítása között 
élő magyar egyház mennyire szoros lépést tartott a világegyház liturgi­
kus változásaival, azokat pontosan, híven és a nyomdatechnika akadá­
lyai, vagy akadályoztatása ellenére mégis időre közvetítette. Még azt is 
hozzá kell tennünk, nem elhamarkodva, sőt sokszor hangoztatva a pap­
ság felelősségét, a józanságot és a türelmet.

A már idézett Gál könyv a zsinati liturgiáról ezt állítja: „Az új liturgiá­
nak abba az irányba kell fejlődnie, hogy az istenit és az emberit érzékel­
hetően összekapcsolja, illetőleg hogy benne az egész ember találkozhas­
sék Istennel.”496 Egy a zsinat idején igen aktív másik magyar teológus a 
60-as években így foglalta össze, vajon mit visznek tovább a 3. évezred 
keresztényei a II. Vatikáni Zsinat határozataiból: „szokásból senki sem 
lesz keresztény. Mindenki maga küzd meg a hitéért. Az Úr asztala köré 

494 Uo., O. L. ismertetése e) pont.
495 1971/I./521. szám, valamint a MPK 1971. nov. 29-i körlevele, 9.
496 GÁL FERENC, Az üdvtörténet…, 228.



186 Pákozdi István

gyülekeznek, abból az egy kenyérből esznek és kehelyből isznak, ami az 
Úr maga, s így hajtják végre a szeretet és hűség egységét Krisztussal és 
egymással. Krisztus halálát ünnepelve Krisztus halálába rejtik saját ha­
láluk és életük minden sötétségét…”497 Ez áll a liturgikus megújhodás 
magyar valóságára is.498

497 NYÍRI TAMÁS, A zsinatról egy beszédben, kézirat, Nyíri Tamás Alapítvány 74. kiad­
vány, Budapest 2012.

498 Hálás köszönet Szerencsés Zsolt Bp.-Soroksári plébánosnak, akinek könyvtárában 
minden körlevél és központi kiadvány megvan, s azokat kutatásra a rendelkezésemre 
bocsátotta.



DIÓSI DÁVID:

Participatio actuosa és a posztmodern

A participatio actuosa kétségtelenül a liturgikus reform zászlaján címerré 
stilizálódott. Sok liturgikus szakember,499 s kevésbé szakember lovagolt 
már ezeken a fogalmakon az elmúlt száz esztendőben. „Lerágott csont­
nak” tűnik. Sok újat már aligha lehet erről a témáról mondani, s valószí­
nűleg én sem fogok egy „kopernikuszi fordulatot” eszközölni a liturgi­
kus teológia „univerzumában”. 

Azután ott van a „posztmodern” szavunk. Divatos kifejezés – beval­
lom –, de úgy igazán a helyét ő sem kapja. Nehéz ugyanis korunkat de­
finiálni, fogalmakkal címkésíteni. Nekem – legalábbis egyelőre – még 
mindig a „posztmodern” tűnik a legtalálóbb fogalomnak. Nem azért, 
mert ez olyan nagyszerű és sokatmondó kifejezés volna, hanem inkább 

499 A  következőkben  csak  a  legfontosabb  irodalomra  utalok:  MARTIN STUFLESSER, 
Actuosa Participatio – Zwischen hektischem Aktionismus und neuer Innerlichkeit. Überle­
gungen zur »tätigen Teilnahme« am Gottesdienst der Kirche als Recht und Pflicht der Ge­
tauften, in LJ 59 (2009) 147–186; E. J. LENGELING, Was besagt „aktive Teilnahme“?, in LJ 11 
(1961)  186–188;  BERND JOCHEN HILBERATH, „Participatio  actuosa”.  Zum ekklesiologischen 
Kontext eines pastoralliturgischen Programms, in Hansjakob Becker - Bernd Jochen Hil­
berath - Ulrich Willers (Hrsg.), Gottesdienst - Kirche - Gesellschaft. Interdisziplinäre und  
ökumenische Standortbestimmungen nach 25 Jahren Liturgiereform (Pietas liturgica 5), St. 
Ottilien 1991, 319–338;  DIANA GÜNTNER,  Das Prinzip der Participatio und die Strukturen  
der  Lebenswelt.  Eine  soziologisch-theologische  Studie, in  ALW 38/39  (1996/1997)  1–24; 
JOSEF PASCHER, Das Wesen der tätigen Teilnahme. Ein Beitrag zur Theologie der Konstitution  
über die Hl. Liturgie, in  Miscellanea Liturgica I (FS Giacomo Lercaro), Rom 1966, 211–
229; FRANZ KOHLSCHEIN, Bewußte, tätige und fruchtbringende Teilnahme. Das Leitmotiv der  
Gottesdienstreform als bleibender Maßstab, in  Theodor Maas-Ewerd (Hrsg.),  Lebt unser  
Gottesdienst? Die  bleibende Aufgabe der  Liturgiereform (FS Bruno Kleinheyer),  Freiburg 
1988, 38–62; JOSEPH RATZINGER, A liturgia szelleme, Budapest 2002, 154–159.

Egy vitatott téma újragondolása korunk vallásosságának fényében



188 Diósi Dávid

azért, mert időközben annyira elvonttá „nőtte ki magát”, hogy lényegé­
ben minden korjelenség beletölthető. Persze jól tudom, hogy ami első 
látásra e fogalom erős oldala, egyben a gyenge pontja is, hisz ha minden 
belefér,  akkor  vajon  mi  marad  kívül?  Nos,  ez  a  kérdés  is  „lerágott 
csont”! Lerágott csontokról meg köztudott, hogy nem lehet sok húst le­
fejteni. Még kettőről sem. 

Kevés dolgot hangsúlyozott  az egyház ilyen erélyesen az elmúlt idő­
szakban, de kevés dolog is szült ennyi vitát, félreértést, sőt talán még ideo­
lógiát is. Erről árulkodnak már a latin kifejezés magyar fordításai is: „tevé­
keny”, „tevőleges”, „tényleges” részvétel – amelyek háttéri megfontolásai 
felett most nem tartom szükségszerűnek, hogy elidőzzünk. Sőt mi több, a 
fogalom már születésekor „frizurát váltott”, hisz ha még életre hívásának 
első pillanatában, azaz X. Szent Piusz pápa Tra le sollecitudini motu propio-
jában – az eredeti olasz szövegben partecipazione attiva szerepelt, az azt kö­
vető első latin változatban (versio fidelis) az attiva fordítása egyszerűen ki­
maradt, majd pedig a későbbi Rítuskongregáció által közzétett eredeti la­
tin fordításban (versio authentica) az attiva fordítása actuosa és nem a kézen­
fekvőbb  activa lett.500 Valószínűleg  tudatosan  esett  a  választás  a  két 
fogalom közül a teológiai szempontból is a helyesebbre. A latin osus vég­
ződésű  melléknevek  ugyanis  átfogóbb,  teljesebb  jelentésűek,  ami  a  mi 
actuosa szavunkra vonatkoztatva azt jelenti, hogy az nem csupán a külsőd­
leges aktivitást hivatott kifejezni, hanem egy olyan, tevékenységet, amely 
a teljes cselekvő embert átfogja, igénybe veszi, lefoglalja, azaz egy teljes ér­
tékű cselekvésről van szó. Ezen nincs is mit csodálkoznunk, hisz a liturgi­
ában – az antropológiai törvényszerűség értelmében – a teljes ember áll Is­
ten színe előtt: testével-lelkével, akaratával-érzésvilágával, figyelmével és 
fegyelmével, s így a részvétel nem jelent pusztán külső mozgolódást, akti­
vitást az aktivitás kedvéért. A Sacrosanctum concilium zsinati konstitúció a 
participatio főnév mellé más mellékneveket is illeszt, amelyek úgyszintén 
sokat elárulnak a részvét milyenségéről: tudatos/conscia (11, 48, 79), teljes/

500 Említésre méltó továbbá, hogy a partecipazione latin fordítása nem participatio, ha­
nem communicatio, amely fordítás valószínűleg az 1Kor 10,16-ban szereplő görög koi­
nónia latin megfelelőjére támaszkodik. A római liturgiában a participatio kifejezés ter­
jedt  el,  amelynek  legeminensebb  lelőhelye  a  római  kánon:  „qui  ex  hac  altaris  
participatione sacrosanctum Filii tui corpus et sanguinem sumpserimus.” 



Participatio actuosa és a posztmodern 189

plena (14, 21, 41), áhítatos/pia (48, 50), belső és külső/interna et externa (19) s 
a legfontosabb – amelyre lényegében minden liturgikus cselekvés irányul 
– gyümölcsöző/fructuosa (11). Azt is mondhatnánk, hogy minden liturgi­
kus részvét csak akkor helyes és helyénvaló, ha az gyümölcsöző is. Persze 
ezt – a kultikus cselekmény hatását érintő – kategóriát aligha lehet külső 
kritériumok alapján meghatározni.501

Konferenciánkat a II. Vatikáni Zsinat megnyitásának 50. évfordulója al­
kalmából tartjuk. 50 év nem kevés idő, főleg, ha az utolsó 50 évről van 
szó. Sok minden megváltozott, s manapság olyan időket élünk, amelyek­
ről a zsinati atyák még legmerészebb rém-álmaikban sem mertek volna 
gondolni. 

Ma könnyen az lehet az érzésünk, hogy egy „poszt”-világban élünk, 
egy  utó-világban,  egy  teljesen  másképp  élni  akaró  társadalomban, 
amely nem tudja pozitívan meghatározni, mit akar, s lényegében csak 
arra fecséreli erejét, hogy lehetőleg semmit se tegyen úgy, mint eddig. 
Nevezték  már  korunkat  poszt-tradicionálisnak,  poszt-historikusnak, 
poszt-nacionálisnak (a nemzeti identitás elvesztése a globalizáció forga­
tagában),  poszt-humánusnak  (a  humán genom  manipulálása),  poszt-
szexuálisnak (gender-elmélet) és poszt-szekulárisnak. Az utóbbi valame­
lyest témánkat is érinti. Hisz kétségtelen, hogy korunkban egyre gyak­
rabban  lehetünk  tanúi  posztszekuláris  megnyilvánulásoknak.  Persze 
ezeket nem szabad túlértékelnünk. Nem jelenti a vallás győzelmét a fe­
jét veszített racionalizmus hulláján. Nem jelenti azt,  hogy a katolikus 
egyház, vagy bármelyik más keresztény egyház a dogma és erkölcs ket­
tős pillérjére épült diadalíven keresztül trombitaszóval és ovációk köze­
pette bevonul társadalmunkba. Sporadikusan felvillanó, bizonytalanul 
kereső fényjelekről van szó, amelyek a társadalmunkból kilakoltatott, il­
letve exkulturált Isten nyomát fürkészik: egy olyan „se veled, se nélkü­
led élni nem tudok” játszadozás Istennel. 

A Christ in der Gegenwart freiburgi katolikus hetilap idei második szá­
mában – vagyis ezelőtt alig három héttel – olvashattuk, hogy az amerikai 

501 Erről részletesebben DIÓSI DÁVID, Identitásfaktor: kultusz. Zsákutca vagy kihívás?, in  
Marton József - Oláh Zoltán - Kovács F. Zsolt (szerk.), Itt vagyok, engem küldj! Tanul­
mányok a papságról, Szent István Társulat - Verbum, Budapest - Kolozsvár 2010, 207-
216, itt 212 sköv.



190 Diósi Dávid

Pew Research Center legújabb felmérése szerint az ateizmus a keresztény­
ség  és  az  iszlám  után  a  földkerekség  harmadik  legnagyobb 
„világvallása”.502 Ezelőtt egy évtizeddel még a negyedik helyen szerepelt. 
Mára már megelőzte a hinduizmus követőit. A hét milliárdot kitevő föld 
lakosságából minden hatodik hitetlen. Persze még most is mellünket ver­
ve elmondhatjuk, hogy a „pódiumon” még mindig a miénk az első hely – 
mármint a kereszténységé – rögvest kijózanodunk azonban, ha berkeink­
ben a hitélet dinamikáját vesszük górcső alá. Rögtön kiderül, hogy a ke­
reszténység javarésze csupán „okleveles keresztény”, vagy – ahogyan a 
múltkorában hallottam – „négykerék-keresztény” („Vierräder-Christen”): 
keresztelésre autóval hozzák őket a templomba, esküvőre szintén autóval 
jönnek Isten házába, temetésükkor meg szükségszerűen ugyancsak autó­
val szállítják őket a temetőkápolnába.  Az ún. „kulturális keresztények” 
évközben ritkán  –  esetleg  húsvétkor  és  karácsonykor  –  eljárnak  még 
templomainkba és valamilyen szinten még most is kötődnek az egyház­
hoz, hiszen rangosabb családi eseményekkor továbbra is ragaszkodnak 
az ünnepélyességet kölcsönző egyházi szertartásokhoz. Ez a cselekede­
tük mögött a transzcendencia látens elismerése jelenik meg.503 Egy szó, 
mint száz közösségeinkből kifogytak templompad-koptató híveink. S ha 
régebben a  participatio actuosa-ra való felszólítás a templom falain belül 
„időző” híveket célozta meg, hogy azok – a zsinat fogalmazása szerint – 
„ne csak mint kívülállók, vagy mint néma szemlélők legyenek jelen” a 
szentmisén, ma legtöbb helyen „híveink” aligha járnak el rendszeresen a 
templomba. Az idők megváltoztak. Manapság sok helyütt még azzal is 
megelégednénk, ha híveink legalább participatio passiva-val díjaznák erő­
feszítéseinket, az ellenszenv vagy az indifferencia helyett. A  participatio  
actuosa egy lejárt lemez lenne? Egy túlfeszített húr, amely elpattant? 

502 „Weltreligion” Nr. 3, in CIG 65 (2013) 21.
503 FÖLDVÁRI MÓNIKA – ROSTA GERGELY, A modern vallásosság megközelítési lehetőségei, in 

Szociológiai Szemle 8 (1998/1) 127–137.



Participatio actuosa és a posztmodern 191

Nézzük  csak  meg  röviden  korunk  emberének  vallásosságát.504 Ma 
mindenkitől elvárják, hogy életét vallásos szinten  is saját maga vegye 
kézbe. Bármilyen intézményes gyámkodás elfogadása az egyéni akarat­
erő, az egyéniség átütő erejének gyengeségének számít. 

Az  egyén lényegében  véve,  olyan  vallásos  kompetenciát  tulajdonít 
magának, amit még nemrégiben kizárólag a „profik” dolga volt. Sokan 
úgy érzik, hogy a régi, több generáció által „kitaposott út” zsákutcába 
torkollik.  A  „szubjektum  önfelhatalmazásának”505 lehetünk  tanúi.  Él­
ménytársadalmunkban506 a posztmodern vallásosság prototípusa a spiri­
tuális507 élmény-tapasztalatot kereső „vándorló”, aki saját individuális 
útját járva önmaga (s ideális esetben csak önmaga) „pápája és dogmati­

504 Korunk vallásosságáról lásd részletesebben:  DIÓSI D.,  Egyház és posztmodern. Ko­
runk  vallásossága  és  esztétizáló  hajlama,  Budapest-Kolozsvár 2012,  33–108  (letölthető: 
www.seminarium.ro); UŐ, Posztmodern vallásosság? Milyen módon vallásos korunk embere? 
in Vigilia 76 (2011) 722-730; UŐ, Időzés a Szép vonzásában. A liturgia az esztétizálás és az  
esztétika tükrében, in Vigilia 77 (2012) 101–110; RÁCSOK GABRIELLA, Posztmodern vallásosság  
és médiatelítettség, in Sárospataki Füzetek 2010/3 79–92; HORVÁTH-SZABÓ KATALIN, Az én és  
a vallás a posztmodern korban, in Távlatok 56 (2002/2) 238–247; FÖLDVÁRI MÓNIKA – ROSTA 
GERGELY, A modern vallásosság megközelítési lehetőségei, in  Szociológiai Szemle 8 (1998/1) 
127–137; HANS-JOACHIM HÖHN, Postreligiös oder postsäkular? Wo heute religiöse Bedürfnisse  
aufleben. Herder-Korrespondenz. Spezial (Renaissance der Religion. Mode oder Megathe­
ma?) 2006/10, 2–6; PETER L. BERGER, A vallás és a Nyugat, in Beszélő 11 (2006/1) (letölthe­
tő: http://beszelo.c3.hu); TOMKA MIKLÓS, Vallásosság Kelet-Közép-Európában. Tények és ér­
telmezések, in Szociológiai Szemle 19 (2009/3) 64–79; UŐ,  Hagyományos (vallási) értékek a  
modern társadalomban, in Educatio 2001/3, 419–433; JOSÉ CASANOVA, A vallás helye a szeku­
láris Európában, in 2000. Irodalmi és társadalmi havilap 2010/szeptember, 1–9 (letölthető: 
http:/www.ketezer.hu);  GRACE DAVIE, A vallás szociológiája (Napjaink Teológiája Sorozat 
15), (ford. Wessely Anna), Pannonhalma 2010.

505 Vö.  WINFRIED GEBHARDT, „Die  eigene  spirituelle  Erfahrung  zählt”, in  HerKorr 64 
(2010), 286–290, 287: „Selbst-ermächtigung des religiösen Subjekts“.

506 Az  élménytársadalom (Erlebnisgesellschaft)  fogalma Gerhard Schulze (*1944)  német 
szociológus és bambergi egyetemi tanár nevéhez fűződik; vö.  GERHARD SCHULZE, Die  
Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, Frankfurt a. M. – New York 1992; 
UŐ, Entgrenzung und Innen orientierung. Eine Einführung in die Theorie der Erlebnisge­
sellschaft, in Gegenwartskunde 42 (1993) 405–419; UŐ, Auf der Suche nach dem schönen Le­
ben, in Jörg Huber – Alois Martin Müller (Hrsg.):  „Kultur” und „Gemeinsinn”, Basel 
1994, 269–295; UŐ, Projekt des schönen Lebens. Zur soziologischen Diagnose der modernen  
Gesellschaft, in Alfred Bellebaum – Klaus Barheier (Hrsg.), Lebensqualität. Ein Konzept  
für Praxis und Forschung, Opladen 1994, 13–36.

http://www.seminarium.ro/
http://beszelo.c3.hu/


192 Diósi Dávid

katanára”508. Az ész hegemóniája után (felvilágosodás, modernizmus) a 
tapasztalaté következett. Az egyéni tapasztalat a mérvadó vallásos té­
ren is:509 a földi boldogságérzet megtapasztalása, a jóérzet generálása az 
„itt és most”-ban. A vallás csak akkor hasznos, ha most, ebben a pilla­
natban tesz boldoggá, nem pedig majd valamikor a túlvilágon. Vagyis 
korunk embere a vallástól nem azt várja el, hogy a túlvilági boldogságra 
érett embert faragjon belőle, hanem egy olyan érzést generáljon lelki, 
szellemi  és testi értelemben, ami számára megnyugvást, békét, egyen­
súlyt garantál. Ma az ember a vallásos pszichikai-terapeutikus hatásait 
vadássza, azokat a vallásos elemeket, amelyek őt pillanatnyi állapotá­
ban, jelen élethelyzetében igenlően megerősítik, s ezért gyakran kimerül 
korunk emberének vallásossága – amely pontosabban a vallásos érzés 
kategóriájába tartozik – a puszta önigenlésben, a jó kedélyű önigazolás­
ban, illetve önmegerősítésben. Az egyén saját maga gyurmázza meg ön­
maga számára istenét, egy békés – ha ugyan nem is mindent, de saját 
magamat „úgy, ahogy vagyok” mindenképpen elfogadó – szerető szi­
rup-istent. 

Első  látásra tehát könnyen úgy tűnhet, hogy ez az erősen szubjektív 
töltetű vallásosság automatikusan individualizált formát ölt. Úgy néz ki 
azonban, hogy a közösségben tapasztalt vallásos élmény utáni igény to­
vábbra  is  megmaradt.  Nem  keletkezik  egy  szociális  vákuum.  Persze 
nem a jól ismert klasszikus formában, vagyis nem az eddigi megszokott 
szociológiai és ekkléziológiai keretekben. Korunk embere számára az ad 

507 A „spiritualitás” kifejezés ma használatos homályos jelentéséhez lásd:  DIÓSI D., 
Posztmodern spiritualitás? Egy divatfenomén az egyház szolgálatában?, in Studia Theologica  
Transsylvaniensia 14 (2011) 173–185.

508 MARTIN ENGELBRECHT, Die Spiritualität der Wanderer, in Winfried Gebhardt - Chri­
stoph Bochinger - Martin Engelbrecht (Hrsg.), Die unsichtbare Religion in der sichtbaren  
Religion.  Formen  spiritueller  Orientierung  in  der  religiösen  Gegenwartskultur,  Stuttgart 
2009, 35–81, 78.

509 JOSEF SUDBRACK, Neue Religiösität. Herausforderung für die Christen, Mainz 1987, 230; 
MARKUS ENDERS, Ist der Mensch von Natur aus religiös? Zur Aktualität und Wiederkehr der  
Religionen, in M. Enders (Hrsg.), Postmoderne, Christentum und Neue Religiösität. Studi­
en zum Verhältnis zwischen postmodernem, christlichem und neureligiösem Denken, Ham­
burg 2010, 207–234, itt 216–222.



Participatio actuosa és a posztmodern 193

hoc-közösségformák a legelfogadhatóbbak,510 hisz a hozzájuk való tartó­
zás lazább és kötelezettség-nélküli  „vállalkozás”,  amelynek összetartó 
ereje csupán az egy időben egy helyen egyazon vallásos tapasztalatot él­
ményként megélni szándékozó emberek közös motivációjában rejlik. Él­
ményközösségekről  van szó,511 amelyek jellegzetességei:  egy bizonyos 
időre és térre korlátozott kapcsolatok, bármely pillanatban revideálható 
tagság és parciális identifikáció. Ha ugyanis egy közösséghez tartozik, 
úgy érzi, annak kultusza is kötelezi, ezt pedig inkább visszahúzó, mint­
sem hordozó erőnek tapasztalja meg. Olyan erőnek, amely gúzsba köti 
és szabadságában korlátozza. Ezért vallásos megnyilvánulásaiban bizo­
nyos névtelenséget és egyedüllétet favorizál, olyan vallásos magatartás­
formát,  amely  számára  bizonyos  távolságot  garantál  a  közösséggel 
szembeni. Összefoglalva az eddig elmondottakat főleg két jellegzetessé­
ge domborodott ki korunk emberének vallásosságában: az egyéni úton 
történő értelemkeresés és az élménytapasztalat fontossága. Ha jól meg­
gondoljuk,  az  emberek  valami olyat  keresnek,  amit  az  egyházban is 
megtalálhatnak, olyasvalami után fürkésznek, ami nem idegen a liturgia 
számára sem. Az egyház tehát – liturgiájával egyetemben – nem nevez­
hető „kifutó modellnek” egy olyan világban, ahol az értelem-források 
kimerülőben vannak.512 Éppen ezért az egyháznak sokkal jobban kellene 
tudatosítania, hogy kincsestárában az emberek vágyaira reális gyöngy­
szemeket tartogat. Ezeket azonban meg kell hitelesen csillogtatni. 

A  kultikus  esemény  ugyanis  élmény-esemény.  Természetesen nem 
egy felületes élményt  ajándékozó történés.  A liturgia olyan esemény, 
amely az egyént kihívás elé állítja. Olyan történés, amely az ember szá­
mára saját kiteljesedésre szoruló létének esendőségéből, létkoordinátái­
nak reális  feltérképezéséből  kiindulva valós,  elérhető,  létét  beteljesítő 
távlatot nyit meg, olyan távlatot, amely nem merő utópia, nem pusztán 
csalóka délibáb, hanem önmagamhoz való megérkezésem „legrövidebb 

510 Ez nem csupán vallásos közösségekre érvényes. Hasonló helyzetben vannak vi­
lági intézmények is (politikai pártok, sportegyesületek, stb.); vö. DAVIE (lásd 223. láb­
jegy.), 133–136.

511 HANS-JOACHIM HÖHN, Sinnsuche und Erlebnismarkt, in ThPQ 143 (1995) 361–371, itt 
364 sköv.

512 CHRISTOPH SCHÖNBORN, Idegen test vagy gyökér? A kereszténység és jelentősége Európa  
számára (ford. Török Csaba), in Communio 19 (2011/3–4) 37–52, 51.



194 Diósi Dávid

és legegyenesebb útja”. A liturgia a Szenttel való találkozás élményét 
hivatott létrehozni. A Szent jelenvaló-léte nélkül a kultusz nem kultusz, 
pontosabban fogalmazva tárgynélküli „valami”. A kultusz lényege pon­
tosan a találkozásban rejlik, egy olyan találkozásban, amely több akar 
lenni  egy  „udvariassági  protokolltalálkozásnál”,  több  akar  lenni  egy 
olyan találkozásnál, ahol az ember – eddigi megszokott életmódját kö­
vetve – létében semmilyen számottevő erőfeszítés nélkül kényelmesen 
megbújhat a ritualizált forma mögött. A rítus nem a földhöz ragadt élet­
vitelünk „alibije”, sem pedig immanens céljaink „amulettje”. A liturgiá­
ban – annak rituális strukturáltságában – minden a találkozás objektív 
garantálása érdekében történik. 

A kultikus esemény mezején az ember ráébred arra, hogy élete nem a 
szappanoperák világára redukálható eseménysorozatok vég nélküli lán­
colata, hanem az üdvösségtörténeti esemény drámájának szerves része. 
Az „Ismeretlen”, pontosabban a „Kiismerhetetlen”, vagyis egyéni mik­
rokozmoszom konzumigénye számára nem domesztikálható „Egészen-
Más” az embert életének vertikális kalandjára hívja meg. Ebbe a számá­
ra meglepetéseket tartogató kalandba – amely lényegében participatio az 
isteni életben – a „lélekben és igazságban” (Jn 4,23) történő imádás lel­
kületét ápoló, azaz nyitott és befogadásra kész ember belebocsátkozhat. 
A liturgia tehát élet az Életben, részesedés az Életből, Isten életéből. Is­
ten  életünkben történő  participatio  activa-ja  számunkra  az  Ő életében 
„fürdőző” participatio actuosa-vá válik, egy olyan részvétellé, amely a ré­
szesedésből  táplálkozva  teljes  embervoltunkat  átöleli.  Az  emberi 
participatio actuosa az isteni participatio activa szócsöve. 

A kultusz-esemény ugyanakkor  értelem-esemény,  vagyis  az  ember 
élete számára értelmet hordozó esemény, s így a kultikus esemény – 
mint az előreláthatatlan élménylehetőségek „színpada” – létére energe­
tikus és hermeneutikus relevanciával bír. A liturgia oázis az értelemke­
resés számára, hisz hatékonysága magától a Logosztól, a Teremtő Érte­
lemtől függ. Ő minden lét értelme és alapja. 

Nem szabad elfelejtenünk, hogy minden liturgia kegyelmi esemény. 
Isten jelenléte benne felülmúl minden emberi elképzelést, okoskodást, 
elvárást és lehetőséget. Nem tudásunktól és erőbevetésünktől függ, ho­
gyan érinti meg Isten az embereket a liturgiában. A liturgia dinamizmu­



Participatio actuosa és a posztmodern 195

sa nem az emberi cselekmények spontaneitásától, komplexitásától függ. 
A liturgiában nem rendkívülit  kell  kreálni,  hanem a  benne  működő 
„Rendkívülit” felismerni,  észlelni,  érzékelni.  A liturgia a „szokatlan”, 
„meglepetésszerű” Isten cselekvéséből él. S így a kultikusan cselekvők 
egyedüli feladata – mely egyben kötelessége is – a megszokott, ismert 
liturgiának olyan végzése, hogy abban az elvárásainkat felülmúló „Szo­
katlan” üzenete az ember teljes énjét megérinthesse, áthathassa. Min­
dent meg kell tenni, ami a liturgia e dimenzióját elősegíti, s mindazt lé­
nyegtelennek, „Lélek-telennek” tekinteni, ami ezt elhomályosítja, vagy 
szükségtelenül beködösíti. Az életközelség érvével spontán módon fel­
törő „magacsinálta liturgiák” csak látszólag gazdagítják az ünneplést; 
valójában azonban a résztvevők figyelmét a találkozás mélységéről el­
vonva felhígítják azt. Magyarán mondva az embernek csak és csakis azt 
kell cselekednie, ami az ünneplésben megvalósuló találkozást számára 
gyümölcsözővé teszi. Az embernek meg kell értenie, hogy a liturgia tu­
lajdonképpeni lényege – bocsánat a kifejezésért – a látható „kulisszák 
mögött” történik. A voltaképpeni actio a mélyben történik. A liturgia Is­
ten tevékenységére, cselekvésére épül. Ő tölti be élettel. A liturgia tény­
leg  élet-közeli  –  sőt  mi  több  életbevágó –  esemény-történet,  de  nem 
olyan értelemben, hogy azt lerángatjuk a banális hétköznapok szintjére. 
Isten élete lüktet benne,  amelyben az ember mint a részesedés lénye 
részt vehet. A tevékeny részvétnek – hangsúlyozzuk ki újra – tartalmaz­
nia kell a nyitottságot is, hisz az csak úgy lehet gyümölcsöző. A felüle­
tes hozzáállás, amely nélkülözi a változni akarás lelkületét s csupán a 
status quo érzelmi ringatására, „elmélyítésére”, megerősítésére, s igenlé­
sére szolgál, ennek ellentmond. 

A liturgikus reform (annak kivitelezésére értem) – akárcsak minden 
más emberi irányzat – saját korának gyermeke, korszellemének tükör­
képe, egy olyan időszaké, amely erősen hitt a racionalitás, a megmagya­
rázhatóság erejében, egy olyan koré, amely a liturgia rituális értelmezé­
sével  szemben meglehetősen szkeptikus  volt,  annak  –  kissé  kiélezett 
megfogalmazással élve – inkább csak szövegkeretező szerepet tulajdo­
nított. A liturgia rituális dimenziójának ezen alábecsülése szükségszerű­
en egy racionalisztikus „fecsegés-kultúrához” vezetett, amely a rituális-



196 Diósi Dávid

kultikus cselekményt merő emberi megnyilvánulásként értelmezte s a 
benne „megtestesülő” Szentet már nem érezte. 

A kultikus-rituális cselekedetet a szimbólum élteti.513 A szimbólum a 
Szent  érzékelhető,  az  érzékek útján  mindegy „kézzelfogható” módon 
konstatálható és megmutatkozó – de mégsem birtokba vehető – reveláci­
óját jelenti: a Szent kilépését az érzékek számára elérhetetlen isteni szfé­
rából. A valóság többdimenziójú voltának köszönhetően az empíria-túli 
„láthatatlan-háttérbeli” valóság az érzékekkel észrevehető „látható-elő­
térbeliben” „testi”, „anyagi” formát ölt,514 természetesen anélkül, hogy 
ezzel a „dologi” valósággal identikus lenne. A szimbólumban a profani­
tás és a szentség találkozik, immanens és transzcendens csókot vált. A 
szent  jelenlétével  megszenteli  a  profánt,  földi  perspektívából pedig a 
profán a szent dicsőségének ruhájába öltözik. A szimbólum tehát az epi­
fánia, pontosabban a hierofánia, a teofánia helye. A kultikus cselekvésbe 
bevont szimbólum egy valóságosabb Valóságról regél;  az érzékelhető 
valóság értéktöbbletéről tudósít. Azt akarja, hogy a világunkat és életün­
ket eredetiben, s nem mimetikus másolatként szemléljük.515

Fontos jellemzője a szimbólumnak a visszafogottság, a „várakozó” ál­
lapot, a „alázatos hívogatás”. S ha azt akarjuk,  hogy megszólaljon, el 
kell csendesülnünk, figyelnünk és fülelnünk kell. Köztudott: „Sok be­
széd szegénység!”  A  szimbólumok világára  ez  hatványozottan  érvé­
nyes. Nekik maguktól kell beszélniük. S nem biztos, hogy mindegyik­
nek egyszerre s mindenkihez. Ezt hinni nemcsak naivitás volna, de az 
ember túlterhelését eredményezné, „agyonütné” az embert. A szimbó­
lum hallgat s hallgatva kimond valamit. Maga a beszélő csend. Az Igé­
től, a Szótól, a Logosztól veszi hangját, s emberi szabadságunk tisztelet­
ben tartása  végett  a  csend „ruhájába öltözik”.  „A hallgatásban nincs 
semmi negatívum – írja Max Picard († 1965) svájci német nyelvű kultúr­
filozófus –, az nem pusztán nem-beszélés,  csendben maradás,  hanem 
valami egészen pozitív, teljes és magában való világ. A hallgatás nagy­

513 BURCKHARD DÜCKER, Rituale. Formen - Funktionen - Geschichte: Eine Einführung in die  
Ritualwissenschaft, Stuttgart – Weimar 2007, 32–37.

514 FRANZ-JOSEF NOCKE, Általános szentségtan (ford. Varga B. József), in Theodor Schnei­
der (szerk.), A dogmatika kézikönyve II, Vigilia, Budapest 1997, 195–233, 218.

515 LEO ZOGMAYER, If  you  celebrate  it.  Ästhetik  und  Spiritualität, in  HerKorr.Spezial 
2012/1, 34–37. 



Participatio actuosa és a posztmodern 197

sága abban áll, hogy jelen van. Azáltal nagy, hogy ott van. Tiszta meglé­
tében rejlik a nagysága. … Ahol hallgatás van, ott a csend szemléli az 
embert. Jobban, mint az ember a csendet. Nem az ember vizsgáztatja a 
csendet, hanem a csend vizsgáztatja az embert.”516 Ha a szimbólumok 
nem beszélnek, akkor azt vagy azért nem teszik, mert mi elhallgattattuk 
őket azáltal, hogy helyettük „szövegelünk”, s így üresre beszéljük őket, 
vagy pedig méltóságuktól megfosztva s „vakvágányra” helyezve őket 
nem performáljuk azokat hivatásuknak megfelelően. A szimbólumokat 
– mint a Szenttel való kommunikációnak a szabadság-terét – nem lehet 
megérteni,  intellektuálisan  „üvegpalackba  zárni”.  A  szimbólumokat 
nem megérteni kell, hanem hagyni, hogy hassanak ránk – illetve teoló­
giailag helyesebben –, hogy rajtuk keresztül Isten üzenete jusson el hoz­
zánk.  A  megértettségében  kimerülő  szimbólum  halott  szimbólum. 
Olyan, mint a kalitkába zárt madár. A szimbólum, amely „lelke” és hi­
telesítő kritériuma a nagybetűs Szép immanens szépsége, teológiai szó­
cső:  Istenről  beszél.517 Amint  az  ember  dilettantizmusával,  túlbuzgó 
okoskodásával belekontárkodik, „összetörik”, giccsé, hazug médiummá 
degradálódik. Hiszünk-e még a szimbólumok „szfinxi némaságában”? 

A liturgia participatio activa dei. Az actio divina pedig non propter Deum,  
sed propter nos homines et propter nostram salutem történik. Ez minden em­
beri ténykedés ősforrása, motorja és kerete. Minden más, ettől „emanci­
pált” emberi cselekedet a liturgiában hiábavaló erőlködés, „sziszifuszi 
kőgurigázgatás”. Éppen ezért fontos, hogy a liturgiában visszatérjen a 
csend, ami több a szavak inflációjának hiányától. Hisz a liturgiában lár­
mát lehet csapni mind verbális, mind pedig non-verbális úton. A litur­
giában nem az a lényeg, hogy az ember – ahogy a székely bácsi monda­
ná – „kibeszélje a pityókát a földből”, vagyis másokat s önmagát meg­
győzze saját igazáról, hanem, hogy az isteni üzenetre figyeljen. Csak így 
tapasztalható meg a körünkben időző Isten. Talán pontosan erre tanít­
hat meg korunk vallásossága, még akkor is, ha annak külső megnyilvá­
nulásaival nem értünk – nem érthetünk – egyet. Belső motivációja ellen­

516 MAX PICARD, A csend birodalma (ford. Szabóné Révész Mária), h.n. é.n., 7.
517 Erről részletesebben DIÓSI DÁVID, A szimbólum lelke: a szép, avagy A szép mint szak­

ramentális valóság, in Studia Theologica Transsylvaniensia 14 (2011) 211–218; UŐ, A szim­
bólum hitelesítő kritériuma: a szép, in Vallástudományi Szemle 8 (2012/3) 47–55.



198 Diósi Dávid

ben elgondolkoztathat bennünket: az értelem-keresés és az élmény-ta­
pasztalat. Talán pontosan ez segíthet bennünket abban, hogy értékein­
ket féltőbben őrizzük, s meggyőzőbben prezentáljuk. Talán pontosan ez 
vezet el arra, hogy liturgiánkban nemcsak elméleti, hanem gyakorlati sí­
kon is ismét felismerjük az Isten-találkozás élmény-tapasztalatát. Mind­
annyiunk számára jól ismertek Karl Rahner szavai:518 A „jövő kereszté­
nye  misztikus  lesz,  vagy  egyáltalán  nem  is  lesz  keresztény”519,  ahol 
misztikán a német teológus „Isten valódi, az egzisztencia középpontjá­
ból fakadó megtapasztalását” érti, vagyis egy olyan keresztény embert, 
aki  „megtapasztalja  Istent  és  Isten  felszabadító  kegyelmét”.  Záróak­
kordként analóg módon elmondhatjuk, hogy a jövő egyházának liturgi­
án azok fognak részt venni, akik a szent cselekmények révén nem csu­
pán önmagukat, a papot, sőt mi több nemcsak az egyházat,520 hanem 
magát Istent tapasztalják meg. Akik pedig a liturgiában megtapasztal­
ják Isten jelenlétét, erejét és üzenetét, azoknak a participatio actuosa már 
nem  csupán  elvárás,  követelmény,  illetve  ideológia,  hanem  Istenben 
gyökerező létükből fakadó csendes s mégis oly sokat mondó hála. 

518 KARL RAHNER, Frömmigkeit früher und heute, in Uő, Schriften zur Theologie VII: Zur  
Theologie des geistlichen Lebens, Einsiedeln - Zürich - Köln 1966, 11–31, 22: „Der Fromme  
von morgen wird ein »Mystiker« sein, einer, der etwas erfahren hat, oder er wird nicht mehr  
sein.” Uő, Zur Theologie und Spiritualität der Pfarrseelsorge, in Uő, Schriften zur Theologie 
XIV: In Sorge um die Kirche, Zürich - Einsiedeln - Köln 1980, 148–165, 161: „... daß der  
Christ der Zukunft ein Mystiker sei oder nicht mehr sei.”

519 K. RAHNER, A jövő egyházának spiritualitása (ford. Görföl Tibor), in Vigilia 77 (2012) 
891–899, itt  896 (=  Elemente  des  Spiritualität  in der  Kirche der  Zukunft,  in K.  RAHNER, 
Schriften zur Theologie XIV: In Sorge um die Kirche, Zürich - Einsiedeln - Köln 1980, 368–
381). 

520 JOSEPH RATZINGER, Újra megtalálni a liturgia lelkét, in Communio 9 (2001/2, 3–17, 10: 
„… ha egy olyan liturgia valósulna meg, amelyben az ember csak az Egyházzal talál­
kozik, az bizony, elégtelen lenne.”



CZOPF TAMÁS:

Az Isten népe fogalmának felvirágzása
és hanyatlása

Bevezetés

Hogy mi is történt valójában az „Isten népe” fogalmával a II. Vatikáni 
Zsinaton,  ennek  leírására  Norbert  Lohfinknál  találtam egy  találó  ké­
pet.521

Ő ezt a folyamatot a „zsákbamacskához” hasonlítja, és úgy véli, hogy 
amikor a zsinati atyák az Isten népe fogalmát favorizálták tudatosan és 
szándékosan akartak zsákbamacskát venni. Mikor aztán hazatértek és a 
híveik előtt kezdték kibontani a zsákot, hirtelen olyan biblikus macska 
ugrott ki belőle, mely kissé másként nézett ki, mint amit vártak, és néha 
még fújt is.522 

Előadásomban megpróbálok e macska után osonni és sorsa alakulását 
három lépésben felvázolni:

1. Hogy került ez a macska ebbe a zsákba és miért tűnhetett az 
atyáknak ez a „zsákmány” olyan vonzónak?

2. Miért kezdett a cica – amikor kinyílt a zsák – fújni és karmo­
lászni?

3. Mi történt mára a macskával, megszelídült-e vagy talán elszö­
kött?

521 NORBERT LOHFINK, Unsere großen Wörter, Freiburg i.Br. 1977.
522 Uo. 125 sköv.



200 Czopf Tamás

A kis történet hátterében az a hipotézis rejlik, hogy az Isten népe fogal­
ma, miközben a zsinaton az egyháztan kulcsfogalmává vált, jelentésé­
ben többé-kevésbé ismeretlen, ill.  tisztázatlan maradt. Ezáltal a zsinat 
megint csak prófétainak bizonyult, hiszen anélkül, hogy tudatában lett 
volna, hogy pontosan mit tesz, a legalkalmasabb fogalmat választotta ki.

De nem telt sok időbe és visszaéltek a fogalommal, veszélyes módon 
kezdték értelmezni, ami azután oda vezetett, hogy az érintettek másik ré­
sze tartózkodni kezdett tőle. Időközben néhányan kiábrándultak belőle és 
fel is adták. Felmerül a kérdés, hogy azóta megbarátkozott-e velünk ez Is­
ten népe fogalom és ma jobban megértjük-e, mint a zsinat idejében. 

Zárójelben megjegyzem, ha valaki a macska képében iróniát vélne fel­
fedezni,  ez nem magával a fogalommal függ össze,  hanem legfeljebb 
annak történetével, recepciójával, tehát azzal, hogy részben ügyetlenül 
bántunk vele.

1. A megkedvelt macska a zsákban – vagyis az Isten népe fogalmának 
karrierje

1.1. Az Isten népe fogalmával szembeni szimpátia okai a zsinaton
Hogy miért örvendett e fogalom a zsinati atyák közt ilyen közkedvelt­
ségnek és vonzalomnak, ennek két fő okát látom:

1. A pozitív ok abban rejlik, hogy a fogalom rendelkezésre állt és 
a  köztudatban volt.  Méghozzá két  különböző forrásból:  Az egyik 
forrás különösen a Katolikus Egyház számára jelentős: a liturgia. „Is­
ten népe” a himnuszokban, könyörgésekben, prefációkban és termé­
szetesen az olvasmányokban is folyamatosan előfordul. A másik for­
rás a modern exegézis,  amely különösen a 20. század kezdete óta 
előszeretettel használta és több terjedelmes monográfia címében is 
viselte ezt a fogalmat. Ez nem csak a protestáns bibliamagyarázókra 
érvényes (pl. Dahl, Opeke, Käsemann), hanem katolikus teológusok­
ra is (mint pl. Koster, Peterson, Congar, Lubac). Ezáltal nem csupán 
megszokottság és  evidencia  fűződött  ehhez a kifejezéshez,  hanem 
innovációs erő is. 



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 201

2. A fogalom karrierjének másik oka negatív jellegű és az egyház, 
ill. az egyháztan állapotával függ össze. Egy túlságosan szűk hierar­
chikus,  jurisztikus,  klerikális  és  triumfalista  egyházfogalom  után, 
melyet különösen XII. Piusz pápa Mystici corporis kezdetű encikliká­
ját (1943) követően többen kritizáltak, az „Isten népe” mint egyház­
fogalom  korrektúraként,  szinte  azt  lehet  mondani,  kontrasztfoga­
lomként hatott, és nem egyszer programszerű jelszónak is megfelelt. 
Így tehát a fogalom nem csupán közismert, hanem közkedvelt és vi­
tatott is volt.

Címszavakban felsorolnám e fogalom fő előnyeit,  ill.  ígéreteit,  melyek 
arra képesítették, hogy egy megzilált és bajbajutott egyházi helyzetben 
apró fényes csillagként kiutat mutasson. 

Ezek az előnyök két fogalom köré csoportosíthatók: Egység és konti­
nuitás. 

– A szóban forgó egység horizontális irányban magába foglalja 
az egyház és Izrael összetartozását – egy különlegesség és szerintem 
a zsinat recepciójának kulcsa, amire még vissza kell térnünk. 

– Ezen kívül az egyházon belüli egységre is utal. Az Isten népe 
fogalom alkalmas arra, hogy a keresztény egyházak közötti szakadé­
kokat áthidalja. Ez az ökumenikus funkció minden bizonnyal a foga­
lom egyik legnagyobb előnye.

– Az említett egység vertikális irányban és érvényes: az egyház 
összes tagjának egységét foglalja magában. A hierarchia és az ún. 
nép, a hivatal és a laikusok közösen képezik Isten népét (pl. LG 30).

– A kontinuitás az üdvtörténelem teljességére mutat rá: Az egy­
ház mindenkor folyamatosságban áll Izraellel mint Isten választott 
népével; ezen túl Jézus művével mint ennek a népnek a megújításá­
val, valamint a fiatal egyházzal, mely lehetővé tette, hogy a pogá­
nyok is csatlakozhassanak ehhez a néphez. 

– Ez a folyamatosság azonban nem csupán a múltra vonatkozik, 
hanem a még előttünk álló történelemre is. Még akkor is, ha az egy­
ház önmagát  a  végidő kezdetének is  tartja,  továbbra  is  „adventus  



202 Czopf Tamás

medius”523-ban, „köztes adventben“ él, az ígéretek érvényben marad­
nak, mígnem az idők végén Isten végleg megdicsőül Krisztusban.

– Így vált a „vándorló Isten népe” fogalma különösen népszerű­
vé, amely az egyházi valóság tökéletlenségét és reformra szorulását 
is szem előtt tartja. A szakramentális-ontológiai dimenzió mellett az 
egyház emberi dimenziója is megnyugtató módon előtérbe került.

1.2. Magas evidencia mélységélesség nélkül

Bár paradox módon hangzik, de  Norbert Lohfink metaforája azt inszi­
nuálja, hogy az Isten népe fogalma azért is futhatott be ilyen nagy karri­
ert, mert a Bibliából származik, a liturgiában otthon van, de bibliai gyö­
kerei valójában nem voltak kifejlődve, átgondolva és így alig játszottak 
szerepet.

Ennek  a  gyanakvásnak  a  megértéséhez  segíthet,  ha  pontosabban 
szemügyre  vesszük  az  egyházról  szóló  konstitúció  kezdő  szavait: 
„Lumen gentium cum sit  Christus”.  Általában már azzal meg vagyunk 
elégedve, hogy a mondat alanya nem ecclesia, hanem Krisztus, ő a „vi­
lág fénye, világossága”. 

Lábjegyzet nélkül is sejti  az ember, hogy szentírási kifejezésről van 
szó.  Ha utána nézünk a Vulgatában,  a  lumen gentium szókapcsolatot 
nem fogjuk megtalálni. Létezik lux gentium (Iz 42,6; 49,6), lumen gentibus 
(ApCsel 13,47),  lux  populorum (Iz 51,4)  és  végül  lumen ad  revelationem 
gentium (Lk 2,32). Ha tovább kutatunk, feltűnik, hogy a „népek fényes­
sége” bibliai motívum az Újszövetségben háromszor fordul elő, mégpe­
dig Lukács művében, és Lukács mindhárom esetben Izajás prófétát idé­
zi, aki ennek a metaforának szinte kizárólagos szerzője az  Ószövetség­
ben.524 

523 Vö. CLAIRVAUX-I SZENT BERNÁT, In Adventu Domini, serm. III,4. V,1: PL 183,45A.50C–
D.

524 Izajás két legegyértelműbb példája az 1. és 2. Isten-szolgája-énekből való, melyek 
individuális alakban perszonifikált Izraelt éneklik meg: „Megtettelek a népnek szö­
vetségül, és a nemzeteknek világosságul.” (Iz 42,6), „Kevés az, hogy szolgám légy, s 
fölemeld Jákob törzseit, és visszatérítsd Izrael maradékát. Nézd, a nemzetek világos­



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 203

Azonnal szemet szúr, hogy a koronatanú, az öreg Simeon próféciája 
(Lk 2,32), ahol a legtisztábban jelentkezik ez a bibliai motívum, Krisztus 
küldetését, ill. hatását párhuzammal írja le: a még kisgyermek Jézus bár 
„fény lesz a nemzeteknek”,  de ez csupán küldetésének egyik fele.  A 
párhuzam másik vonala, amely nélkül az első nem képzelhető el, hogy 
ő egyúttal „Isten népének, Izraelnek dicsőség” (doxa). Az éremnek ez a 
két  összetartozó oldala  szintén Izajástól  származik.  Iz 60.  fejezetének 
első versei különleges módon írják le ezt az úgy látszik őseredeti össze­
függést: „Kelj föl, ragyogj föl, mert elérkezett világosságod... Népek jön­
nek világosságodhoz…” stb. – a karácsonyi ünnepkörből még fülünk­
ben van a szöveg: itt Isten dicsősége (kavod) először Izraelben fénylik fel 
és azt követően jönnek a nemzetek ennek a fénynek a vonzásában, mely 
egyszerre Isten és Izrael fénye is.525 

Ez a gondolat pontosan megfelel  a zsinat szándékának is,  hogy az 
egyház arcán tükröződő krisztusi fényt fényesebbé tegye. Isten népének 
fénylenie kell, mert egyébként Isten dicsőségének fényforrása hiányoz­
na a világban.

És épp ezen a ponton merül fel a kérdés: Vajon észrevették az atyák, 
hogy mit  érintenek meg ezzel  az idézettel?  Tudatában voltak annak, 
hogy nem világíthat a fény a népek számára, ha nem valósul meg Isten 
népének, Izraelnek dicsősége? Komolyan vették-e, hogy annak a fény­
nek, amelyet Krisztus jelent a népeknek, legalábbis Izrael békéjével egy­
be kell esnie, azzal kell kezdődnie? Vagy netán az atyák magától értető­

ságává tettelek, hogy üdvösségem eljusson a föld határáig.” (49,6).
Az  ApCsel-ben érkezik el ez a fény először a népekhez – a pizídiai Antiochiában 

(13,47 || Iz 49,6) – Cezareában Agrippa király előtt (26,23 || Iz 49,6). Pál apostol szá­
mára ez volt bizonyára élete nagy felfedezése, hogy ez a fény, melyet  Tóraként mint 
hűséges zsidó jól ismert, most Krisztusban tündöklik fel és a zsidók egy részének el­
lenállása révén a pogányokhoz jut: vö. Lk 2,32; ApCsel 13,47; 26,23. Izajásnál a követ­
kező helyeken fordul elő a téma explicit módon: Iz 42,6; 49,6; 51,4; 60,3.

525 Iz 60,1–3: „Kelj föl, ragyogj föl, mert elérkezett világosságod, és az Úr dicsősége 
felragyogott fölötted! Mert még sötétség borítja a földet, és homály a nemzeteket, de 
fölötted ott ragyog az Úr, és dicsősége megnyilvánul rajtad. Népek jönnek világossá­
godhoz, és királyok a benned támadt fényességhez.“ A szakasz exegéziséhez vö. ODIL 
HANNES STECK, Lumen gentium. Exegetische Bemerkungen zum Grundsinn von Jesaja 60,1–
3,  in  Walter  Baier  (Hg.),  Weisheit  Gottes  -  Weisheit  der  Welt.  Festschrift  für
Joseph Kardinal Ratzinger zum 60. Geburtstag, St. Ottilien 1987, 1279–1294.



204 Czopf Tamás

dő módon, automatikusan, vagy tudatosan azonosították, behelyettesí­
tették Izaiás és Simeon Izraelét az Egyházzal, anélkül, hogy ezt átgon­
dolták és megfogalmazták volna? 

Az Izajástól átvett összefüggés Lukácsnál azt mutatja, hogy Izrael és a 
népek sorsa egymástól függ. És ebben az egyház nem valamiféle har­
madik kategória, hanem a kettő közötti kapocs. A „Nunc dimittis” ígére­
te ennek a kapcsolatnak alapvető fordulatára céloz: a népek többé nem 
Izrael ellenségei,  kizsákmányolói,  nem fenyegetés Izrael  számára,  ha­
nem immár annak megdicsőítéséhez járulnak majd hozzá; és Izrael azt a 
fényt fogja tükrözni, amit a népek keresnek. 

Ezt  a  fordulatot  kereste  vonakodva,  de  hívő  ösztönnel  a  zsinat  a 
Nostra aetate kezdetű nyilatkozatban.

1.3. A fogalom használata a zsinaton526

Miközben az „egyház” kifejezés (én a német megfelelőket néztem át a la­
tin szöveg tükrében, ami körülbelül megfelel a magyar fogalmiságnak) 
nagyjából 900-szor fordul elő a zsinat szövegkorpuszában és a „test” ill. 
„Krisztus  Teste”  az  egyházra  alkalmazva  jó  100-szor,  addig  „Isten 

526 A fogalom bibliai előfordulásához néhány adat: 1. A Bibliában „Isten népe” for­
dulat csupán kétszer szerepel: Bír 20,2, 2Sám 14,13) Ezzel szemben a pontosabb zsidó 
megnevezés „JHWH népe“ 17-szer található meg. Igen gyakran beszél a Szentírás az 
„én”, „te”, „ő” népéről – az ún. szövetségi formula 34 előfordulásával együtt 337-szer 
találkozunk velük; vö. N. LOHFINK, Unsere großen Wörter, 113 sköv.

2. A héber am és goj szavak, amelyeket szívesen használnánk és találnánk az Isten 
népe és a pogány nép megkülönböztetésére, a kognitív tartalom alapján nem mutat 
szignifikáns különbséget. Hasonló a helyzet a görög laosz és ethnosz kifejezésekkel is. 
Egy különbséget jelent a gojim kifejezés – a „népek” többes számban, mely szinte min­
den alkalommal a pogányokat jelenti. Ehhez még az is hozzá jön, hogy a kifejezések 
pontos jelentése minden bizonnyal más irányba mutatott, mint amilyen asszociáció­
kat a mi mai „nép”, „nemzet”, „etnikum”, „állam-lakosság” fogalmaink legkésőbb a 
19. századtól bennünk keltenek. 

3. Az Újszövetségben nem játszik különleges szerepet az Isten népe fogalom. A Jé­
zus követőire használt új szakkifejezés itt  ekklészia lesz. Ez azonban nem jelenti azt, 
hogy a keresztények nem becsülték volna eléggé ezt a kifejezést,  hanem sokkal in­
kább azt mutatja, hogy a fogalom magától értetődő volt.



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 205

népe” szintén az egyházra értve összesen mintegy 160-szor szerepel – 
tehát igencsak szép számban. 

Elgondolkodtató jelenség azonban, hogy a zsinat az ószövetségi Izra­
elt, ill. a zsidó népet sohasem nevezi szó szerint „Isten népének” (kivéve 
olyan fordulatokat, mint az „ő népe”). Az idiomatikus és veszélytelen 
distinkció: „az Ószövetség, ill. Újszövetség népe” meglepően ritkán buk­
kan fel.527

Csak olyan helyeken, ahol az üdvtörténet, ill. a zsidóság és keresz­
ténység kapcsolata kifejezetten a reflexió tárgyát képezik (DV 14–15, LG 
9-13, NA 4), csak ott találkozunk egy árnyaltabb szemlélettel és fogalmi­
sággal.528 

Ezt a megfigyelést érdemes összehasonlítani egy jóval fiatalabb szö­
veg szóhasználatával.  2001-ben írta alá  Joseph Ratzinger bíboros a Pá­
pai Biblikus Bizottság  „A zsidó nép és szentírása a keresztény Bibliá­
ban” címmel kiadott értekezését. A közreműködő teológusok a kérdést 
– szemben a zsinati dokumentumokkal – kiterjesztették a „jelen kontex­
tusára” is, melyhez – ahogy írják – a „soá sokkja” kifejezetten hozzátar­
tozik, ami által a kérdésfeltevés „más fénybe kerül”. Ez a „más fény” el­
sősorban nem a tanulmány teológiai felfogásán változtat a II. Vatikáni 
Zsinattal szemben, de egész nyilvánvalóan módosítja a  szöveg nyelve­
zetét és atmoszféráját. A „nép” fogalom ebben a tanulmányban, mely 
kb. kétszer akkora terjedelmű, mint az egyházról szóló zsinati konstitú­
ció szövege,  majdnem 300-szor szerepel.  Ez jóval  több,  mint  a zsinat 
minden szövege együttvéve. „Isten népe” ezzel szemben ritka, összesen 
csupán kilencszer, de minden esetben vagy Izraelre, vagy pedig Izraelre 
is  érvényes  jelentésben,  sohasem kizárólag az  egyházra  értve.  Olyan 

527 Összesen minden dokumentumban ötször: „Újszövetség népe”: LG 21, NA 4, 
UR 2, „Ószövetség népe”: NA 4, SC 5.

528 Én tízszer találtam a „nép” fogalmat és 8-szor az „Isten népe” fogalmát univer­
zális általában eszkatológiai irányba mutató értelemben: ide meghívott, ill. hozzá fog 
csatlakozni minden nép (a zsidók is), mialatt „nép” 22-szer referál Izraelről (ebből 
több mint a fele a NA ill. LG szövegében). Különösen feltűnő ez a jelenség az „egész” 
ill. „szent” vagy „az egész szent Isten népe” kifejezések használata esetében. Ezek ki­
vétel nélkül minden esetben az egyházra vonatkoznak minden utalás nélkül a zsidók 
Isten népének hiányára, ill. egyáltalán létére. 



206 Czopf Tamás

szavak, mint „Izrael”, „zsidók” ill. „zsidó” mint melléknév több mint 
400-szor bukkan fel. 

Majdnem 40 évvel a zsinat szövegei és javaslatai után itt már gyümöl­
csök észlelhetők, melyek a zsinati dokumentumok mélységéről és he­
lyes voltáról tanúskodnak.

Egy másik példa viszont azt szemlélteti, hogy nem lehet szó az Isten 
népe fogalmának egyenes vonalú homogén recepciójáról, hanem a tu­
datosság szituációtól és témától függ. 2000-ben jelent meg pl. a Dominus  
Jesus nyilatkozat „Jézus Krisztus és az Egyház egyetlen és egyetemesen 
üdvözítő voltáról”. Ebben nem csupán az Isten népe kifejezés hiányzik, 
hanem az Isten népe gondolat minden nyoma is. Bár 20 oldalon keresz­
tül foglalkozik a szöveg az egyház „másokhoz” való viszonyával, az Iz­
rael szó egyszer, az „Isten népe” egyszer sem és a „nép” mint az egyház 
megnevezése csupán egyszer bukkan fel egy zsinati idézetben.

Azt látjuk tehát, hogy a tanítóhivatali dokumentumok terminológiája 
ingadozik, ami egy nem egységes gondolati háttérről tanúskodik. Egy­
séges gondolatrendszer a teológiai szakirodalomban sem fedezhető fel. 
Ezzel elérkeztünk a második fő ponthoz.

2. És a macska karmolászni kezdett – törések az Isten népe gondolat 
recepciójában

2.1. Néhány előzetes megjegyzés 

Nem minden, ami a zsinat  után történt történt a zsinat  miatt. A zsinat 
utáni egyház színterén számos fejlődési rendellenesség vagy krízisjelen­
ség a zsinattól függetlenül, ill. annak ellenére jött létre. Tévedés lenne 
azt állítani, hogy a zsinat túl gyenge volt, tele kompromisszumokkal, 
szakadással és még mindig megrekedt a múltban. Ha meg akarjuk érte­
ni a zsinat hatásának látszólagos erőtlenségét, egyértelműségének és át­
ütő  erejének  állítólagos  hiányát,  valószínű helyesebb inkább  abba az 
irányba gondolkodni, hogy a zsinat helyes volt és erős is, de elkésett. 
Mint a reformációra, ill. a felvilágosodásra adott válasz – igencsak kés­



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 207

lekedett. Ráadásul nem tudta, vagy nem merte magát úgy értelmezni, 
mint a holokausztra adott választ. Ennek okaival most nem tudunk fog­
lalkozni, de néhány következmény a témához tartozik.

Úgy  látom,  hogy  a  zsinat  startlövése  utáni  elmúlt  50  év  teológiai 
áramlatai között mindenek előtt két olyan terület létezik, ahol az Isten 
népe fogalma jelentős szerepet játszott.

1. Az első terület az ún. „felszabadítás-teológiája”. Ez azt a kérdést 
vetette fel, hogy ki az „Isten népe” ill. általánosságban az a „nép”, aki­
ről az Írás és a hagyomány beszél. Mialatt az egyház a szegényekhez 
fordulást saját szükségszerű életfunkciói egyikének tartotta – lásd a 
diakonia és  caritas címszavakat –, teológusok növekvő tábora kezdte 
azt vallani, hogy a „szegények” az egyház tulajdonképpeni és egyetlen 
alanya, ill. azzá kellene válniuk.

2. A második terület az egyház és Izrael – a zsinagóga és ekklészia 
kapcsolatát érinti. Itt az Isten népének egyetlensége, exkluzivitása a 
kérdés magva. Hány Isten népének szabad, ill. kell léteznie? Ez a kér­
dés az ún. „pluralista valláselmélettel” is összefüggésben áll. Miköz­
ben az egyház a Nostra aetate óta egyre inkább felfedezte, hogy közös 
identitással rendelkezik a hívő zsidósággal és Izrael Isten népe voltá­
nak részese, egyszer csak balról megelőzik azok, akik azt mondják: 
nem a vallások és konfessziók közötti egység az, amire törekedni kell, 
hanem a sokféleség.

Lássuk ezt a két területet kissé közelebbről.

2.2. A felszabadítás teológiájának tragédiája

A zsinat nem tudta és nem is akarta az „Isten népe” fogalmát az egy­
háztan szuper-terminusává felfújni. A fogalom új  hangsúlyokat kapott 
és ellensúlyként szolgált, de nem kívánta az egyházat egy szál magában 
definiálni.  A zsinattal  nagyjából  egyidejűleg és  bizonyára  belőle  erőt 
merítve  indult  meg  Dél-Amerikában  a  Gustavo  Gutiérrez 1971-ben 
megjelent könyvcíméről elnevezett „Felszabadítás teológiájának” moz­



208 Czopf Tamás

galma (Teología de la liberación), amely hamarosan Európát és más konti­
nenseket is magával ragadott.

Ugyanazok a nagy kérdések mozgatták ezeket a teológusokat, mint a 
zsinatot: Hogyan válhat az üdvösség effektív módon megtapasztalható­
vá az egyházban és meghatározóvá a közös életben; hogyan lehet a li­
turgiában és a tettekben szemléletessé tenni az egyház történetiségét, 
elementáris kapcsolatát az itt és most konkréciójához? De ugyanígy fog­
lalkoztatta a zsinatot kezdettől fogva az is: Hogyan szabad és kell meg­
határozniuk a szegénységnek, ill. a szegényeknek az egyház arcvonása­
it?

„Tragédiáról” azért lehet szó, mert egy autentikusan megélt hit-gya­
korlat és egy helyesen reflektált hit-tan került egymással konfliktusba; 
mégpedig azért, mert a felszabadítás teológusainak jó részt hiányzott a 
helyes reflexió, a tanító hivatalnak pedig nagyrészt hiányzott a megélt 
tapasztalata. 

A mi összefüggésünkben e mozgalom legfőbb tünete a „nép” ill. „Is­
ten népe” fogalmának egyidejű túlzott kitágítása és redukciója.

Joseph Ratzinger,  akinek  a  Hittani  Kongregáció  prefektusaként  tevé­
kenységének kezdetén sok dolga akadt e teológiai irány képviselőivel, hi­
bájukat frappánsan így fogalmazta meg: 

„Az Isten népe fogalmának zsinati hangsúlyát egy marxista mí­
tosszá  változtatták.  A  ’nép’  tapasztalata  magyarázza  az  Írást;  a 
’nép’ egyben a hierarchia ellen-fogalma és minden intézményé is, 
melyeket az elnyomás hatalmaiként aposztrofálnak. A ’nép’ végső 
soron azokat jelenti, akik részt vesznek az osztályharcban; a ’nép­
egyház’ a hierarchikus egyház ellentétévé válik.”529 

Ezekhez az ellentétekhez társul hamarosan az európai és pusztán aka­
démikus  teológiától  való  elhatárolódás,  melynek  helyét  egy  a  „hívő 
néptől” származó teológiának kell átvennie.530

529 JOSEPH RATZINGER, Die Theologie der Befreiung, in Uő, Auferstehung und ewiges Leben.  
Beiträge zur Eschatologie und zur Theologie der Hoffnung Gerhard Ludwig Müller, Frei­
burg i.Br. - Basel - Wien 2012 (Gesammelte Schriften 10), 510–523, 518.

530 „Többé nem a gazdagok, hanem a szegények fogják űzni a teológia mesterségét; 
többé  nem  európai,  hanem  latin-amerikai  nézetből,  nem  kizárólag  akadémikusan 
képzett  hivatásos  teológusok,  hanem  mindenekelőtt  a  szegények  hívő  népe.”; 



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 209

Az „Isten népe” fogalmának ilyen formában történő „demokratizálá­
sa”, súlyos hibát követ el az Isten népének bibliai felfogásával szemben.

Norbert  Lohfink egy másik  tanulmányára  szeretnék  hivatkozni,  ez 
egy a 80-as évek kezdetén a jezsuita rend megbízásából készült szakvé­
lemény a felszabadítás teológiájának kihívásáról.531 A tanulmány a fel­
szabadítás teológia néhány vezérgondolatának és -fogalmának ószövet­
ségi gyökereit vizsgálja meg. Mindenekelőtt az „exodus” és a „szegé­
nyek” fogalmáról van szó. 

A tanulmány szerint az Ószövetségen belül fejlődés észlelhető a szegé­
nyek fogalmának jelentésében. Az „első exodus” az elnyomott ’héberek­
nek’ szólt Egyiptomban, akiket  JHWH nyomorukban megszánt. De Isten 
nem csak szabadulást hoz nekik, hanem népévé teszi őket, és földet, ha­
zát ad nekik, de egy olyan életrendet és közösségi formát is, amely eltér 
Egyiptom és a „népek” szociális rendjétől. Ezen a ponton joggal beszél­
hetünk Isten „szegények melletti opciójáról” – szintén kulcsfogalom a 
felszabadítás teológiai irodalmában. 

A „második exodus” a babiloni fogságból vezet ki, és már nem csu­
pán szegények és elnyomottak egy csoportjának szól, akiken Isten meg­
könyörül. A szegények ez alkalommal már nem voltak úgyszólván tisz­
ta lap, üres papír – mondja Lohfink: 

„Saját árulásuk és annak következményei alakították őket. Ezzel 
egyidejűleg rájuk nyomta eltörölhetetlen bélyegét az is, hogy ahhoz 
az Istenhez tartoznak, aki hajdanán kivezette őket Egyiptomból és 
egy történetet kezdett velük, amit az árulás se képes megsemmisí­
teni. Ezeknek a deportáltaknak a nyomora e történelemhez való ki­
törölhetetlen hozzátartozásuk miatt az üldözés karakterét is magán 
viseli. Ezek a szegények a világtörténelem különcei lettek. Ők „Jah­
ve szegényei”. Jahve odafordulása a szegényekhez az „ő szegényei­

GIANCARLO COLLET, Theologie der Befreiung, „Vom Einbrechen der Armen in die Geschichte”,  
Zur Entstehung von Befreiungstheologien, Carsten Barwasser (Hg.),  Theologien der Ge­
genwart. Eine Einführung, Darmstadt 2006, 7–52, 11.

531 NORBERT LOHFINK,  „Option für die Armen” Das Leitwort der Befreiungstheologie im  
Lichte der Bibel, in Wolfgang Seibel (Hg.),  Daß Gott den Schrei seines Volkes hört. Die  
Herausforderung  der  lateinamerikanischen  Befreiungstheologie,  Freiburg  i.Br.  -  Basel  - 
Wien 1987, 43–67.



210 Czopf Tamás

hez” való odafordulássá válik, azokhoz, akiket miatta kínoznak, és 
akik miatta süllyedtek nyomorba.”532 

A felszabadítás célja tehát nem csupán a politikai viszonyok megváltoz­
tatása  volt,  hanem  mindenekelőtt  Isten  népének  megalkotása,  azé  a 
népé, amely az Isten vezette történelem útját járja, ami azt jelenti, hogy 
mércéit  a  politikában sem önmagából  meríti,  de  nem is  a  szegények 
vagy a gazdagok szükségleteiből, hanem Isten akaratából. 

A jezsuita bíráló ítélete végül mindkét oldalnak szól: 
„Az  Isten  népének  az  exodus  folyamán  történő  konstitúciója, 

megalkotása úgy tűnik, hogy a felszabadítás teológiája számos kép­
viselője  számára  éppoly  rejtély,  mint  a  teológiai  bizottság  tagjai 
számára, és így az a benyomás alakul ki, hogy bár szüntelenül exo­
dusról van szó, végső soron mégsem számítanak a szegények való­
di kivonulására, sem a kivonultak új társadalmának létrejöttére.”533

Ezzel a pillanatfelvétellel egyszerre nyertünk betekintést a felszabadítás 
teológiájába és az Isten népe fogalmának tartalmába.  „Felszabadítás”, 
„szegénység”, „kivonulás”, „nép” – ezek mind olyan fogalmak, melye­
ket a bibliai Izrael egyre újabb lökésekben reflektált története már defi­
niált.  Az  univerzalitás  és  partikularitás  dilemmája  itt  már  kilépett  a 
nemzeti és nemzetegyházi perspektívától és átkerült a fent említett iza­
jási kapcsolat-kategóriába, amely Isten népe és a népek között feszül. 

Ezzel elérkeztünk az Isten népe fogalmához kapcsolódó másik kér­
déskörhöz, de teológiailag ugyanannál a problémánál maradunk.

2.3.  Az  üdvtörténet  egy  még  nem  feldolgozott  alapszerkezete  –az  egyház
és Izrael kapcsolata

Benedek pápa figyelemre méltó kritikának adott hangot a zsinattal kap­
csolatos összegyűjtött írásaihoz az elmúlt évben publikált előszavában. 

532 UO. 58.
533 NORBERT LOHFINK,  „Option für die Armen” Das Leitwort der Befreiungstheologie im  

Lichte der Bibel, 56.



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 211

Ebben a zsinat legrövidebb,  de feltehetőleg legnagyobb hatású doku­
mentum, a Nostra aetate dekrétum „gyengeségéről” is ír a pápa:534 

„a vallásról kizárólag pozitív értelemben szól, és nem törődik a 
vallás beteg és fogyatékos formáival,  melyeknek történelmileg és 
teológiailag nagy horderejük van. A keresztény hit ezért kezdettől 
fogva úgy befelé, mint kifelé valláskritikus is volt.”

Ha az Isten népe fogalom egy a tolerancia, ill.  konkurencia jelszavaitól 
hangos légkörbe kerül, gyakran arra kényszerül, hogy levetkőzze bibli­
kus tartalmát és téves szerénységből háttérbe vonuljon. Ilyen levegőt lé­
legez az ún. „pluralista valláselmélet”, mely módszertani optimizmust 
képvisel más vallásokkal szemben és módszertani „kordában tartást” a 
katolikus Egyházzal szemben. Mivel az egyház a partikularitás és kontex­
tualitás tekintetében osztozik minden más vallással, ezért univerzalitá­
sát és abszolút voltát is csak velük együtt közösen szabad felvállalnia.535 

Az Egyházról szóló konstitúció egyik megfogalmazása az „Isten népe” 
fejezet kezdetéről segít a helyes pozíció meghatározásában. Ebben arról 
kapunk üdvtörténeti átlátást, hogy e két dimenzió: a helyhez és időhöz 
kötöttsége valamint Isten teremtő és megváltó gondolatának univerzali­
tása, hogyan összeegyeztethetők a bibliai minta szerint. Érdemes ebből 
néhány sort szó szerint idézni: 

„Jóllehet bármely időben élő és bármely nemzetből származó em­
ber kedves Isten előtt, ha féli őt és teszi az  igazságot (vö.  ApCsel 
10,35),  mégis úgy tetszett Istennek,  hogy az embereket ne egyen­
ként, minden társas kapcsolat kizárásával szentelje meg és üdvözít­
se,  hanem  néppé  tegye  őket,  mely  Őt  igazságban  megismeri,  és 
szentül szolgál Neki. Így tehát az izraelita népet kiválasztotta tulaj­
don népévé, szövetséget kötött vele és fokozatosan oktatta...” (LG 9)

Azonnal feltűnik a szövegben az egyszerű igitur, így tehát, amely a két 
mondatot összekapcsolja: Isten célja mindenki, ezért, ebből az okból választ 

534 J. RATZINGER, Vorwort, 8.
535 A pluralista valláselmélet kérdésfeltevésébe és szemléletébe ad sokrétű áttekin­

tést és betekintést  PERRY SCHMIDT-LEUKEL in  Grundkurs Fundamentaltheologie, München 
1999; mindenekelőtt a 11. fejezet:  Außerhalb der Kirche kein Heil? Offenbarungsglaube  
und Religionstheologie 181. oldaltól és a 15. fejezet:  Wie kann Kirche ‚katholisch‘ sein?  
Universalität und Kontextualität der Kirche a 257. oldaltól.



212 Czopf Tamás

ki egy népet. Itt tehát Isten működésének kauzalitásáról van szó. Úgy is 
körül lehetne írni ezt a kijelentést: ahhoz, hogy Isten minden embert és 
népet  egy néppé  tegyen,  egy  speciális  népre  van  szüksége,  amelyet 
olyan módon szerel fel és formál meg, hogy bárki a népek közül csatla­
kozhasson hozzá, aki megérti és meg kívánja valósítani Isten tervét. 

Újra ugyanannál a gondolatnál vagyunk, mint az imént a felszabadí­
tás teológiájánál: Isten nem azért tüntet ki egy nemzetet különleges pri­
vilégiumokkal, hogy a „népeknek”  követésre méltó példát adjon arra, 
hogyan lehetnek ők is különleges nemzet. Isten kiválaszt egy csoportot 
– (hiszen nemzetről még nem lehet szó), és egy „Isten népét” formál be­
lőlük. Nem új vallást kezdeményez, hanem beleolt a világba egy kritikát 
és  új  keletű  társadalmat  teremt.  (A  Lohfink-testvérek  korábban  ezt 
„kontraszt-társadalomnak” nevezték, de időközben feladták ezt a fogal­
mat,  mert  túlzottan  félreérthető.)  Egy  olyan  társadalomról  van  szó 
ugyanis,  amely  arra  specializálódott,  hogy  a  praktikus  igazságot,  az 
igazságosságot keresse. És ennek a népnek, ennek a keresésnek a mér­
tékegységeit szüntelen Isten adta és adja, mivel az ész és a lelkiismeret 
saját  erőből  általában nem elég  letisztult  és  megtisztult  ahhoz,  hogy 
mérce legyen. 

Zsidóság és kereszténység mindketten a valláskritikából jöttek létre. 
„Isten népe” tehát nem egy zsidó-ószövetségi specialitás, amit az egy­
ház metaforaként vagy másolási mintaként átvehet a „népek” számára. 
„Isten népe” – amint láttuk – Istennek üldözött, el-elbukott, mindig csak 
egy apró maradékában szent „rokonsága”, amelynek az a rendeltetése, 
hogy mindazokat, akik hasonlóak, jobbak vagy rosszabbak nála, felve­
gyen önmagába. Ezt a lépést Isten népének történetében – egy behatá­
rolt egzisztenciából az egyetemes létbe – mint a messiási végidő legerő­
teljesebb jelét Jézus váltotta ki. Nem mintha ezt direkt módon tette vol­
na meg, vagy mondta volna ki, hiszen Izrael határain belül maradt. De 
írásmagyarázatának és tetteinek ez a konzekvenciája.

Látjuk, hogy az ominózus macska, ha nem biblikus étellel etetik, kel­
lemetlenkedni tud és kész a belé vetett reményeket megcsalni. Ez tör­
tént az Isten népe fogalmával a felszabadítás teológiájában és így törté­
nik ez egy differenciálatlan vallásteológiában is. 



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 213

3. Mi történik a jelenben a zsákból származó macskával? Elkergették, 
avagy netán maga szökött meg...?

3.1. Isten népének egysége nem kívánatos

Az univerzális, egyetlen Isten népe gondolatához való közeledés a zsi­
nat  hatástörténetében nem csak értetlenséget,  hanem idegenkedést  is 
váltott ki. A zsidó oldal nem csak egyetértést szignalizált, amennyiben 
üdvözölte az egyházban a másokkal, így a zsidókkal való békés együtt­
élés irányában elindult áthangolódást, hanem szkepszist és elutasítást is 
megfogalmazott. 

Talán a legközismertebb reakció  Jacob Neusnerhez, a  Benedek pápa 
első Jézus-könyve révén ismertté vált amerikai judaista nevéhez fűző­
dik. Ő a pápa által idézett könyvében ezt írja: 

„[A kereszténység] sohasem tekintette magát a régebbi, a zsidó 
hit  merő folytatásának vagy reformjának (hiszen azt mindig kor­
rupt, romlott és szóba se jövő félként ábrázolta), hanem új kezdet­
nek  tartotta  magát.  […] A zsidóság  egy másik  vallás,  nem csak 
nem-kereszténység.”536 

Neusner már korábbi könyveiben is feltette a kérdést: „Vajon beszélt-e a 
zsidó és a keresztény vallás valaha is egyazon kérdés kapcsán ugyanarról 
a témáról? A kereszténység nem a zsidóság „leányvallása” és nem létezik 
közös  „zsidó-keresztény”  hagyomány.  Zsidóságnak és  kereszténységnek 
nincs közös metszete – még a Biblia közös olvasása esetében sem.537

Ez a radikális álláspont sokkal inkább az egyház évszázados „szubsz­
titúció-elméletére” reagál mintsem a zsinatra.  Neusner csupán a keresz­
ténység és zsidóság közötti tényleges távolságot szilárdítja meg teológi­
ai, ill. vallástörténeti szempontokkal, a zsinat új hangját iróniájával ig­
norálja. Meg kell jegyezni, hogy Neusner rabbi sajnos valószínűleg sok 
katolikus szívéből is szól: „Tolerancia igen, kooperáció esetleg szintén, 

536 JACOB NEUSNER, Ein Rabbi spricht mit Jesus. Ein jüdisch-christlicher Dialog, München 
1997, 10 sköv.

537 UO. 12



214 Czopf Tamás

de kilátás az Isten népének teológiailag megalapozott egységére – in­
kább nem.”

3.2. Egy elmélyült reflexió gyümölcsei

A zsidó-keresztény dialógusban a fent említett bibliai alapszerkezet fel­
dolgozása  területén katolikus  oldalról  időközben történt  előrelépés  – 
mégpedig hivatalos oldalról  is.  Az alábbi  idézetek érzékeltetik,  hogy 
ezen a területen nemcsak új szelek fújnak, hanem a hajó kezd új irányba 
mozdulni.

1991-ben  II.  János  Pál pápa  itt,  Budapesten  zsidó  képviselők  előtt 
mondta a következőket:

„Ez volt a II. Vatikáni Zsinat nagy tanítása, mely az egész egyhá­
zat  felszólította,  hogy  gondolkodjon  el  a  ’közös  lelki  örökség’ 
(Nostra aetate, Nr. 4) azon gazdag kincséről, mely az egyházat egy­
befűzi Ábrahám törzsével, hogy ebből az örökségből új lendületet 
nyerjen a hithez és a tettekhez.”538

E szerint a zsidóságról való elgondolkodás az egyház megújulásának 
feltétele.

A Pápai Biblikus Tanács az Írás egységéről szóló már említett doku­
mentumának zárómondata így hangzik:

„A múltban léteztek olyan korok és helyek, melyeken a zsidó nép 
és Jézus Krisztus egyháza közötti törés teljesnek tűnhetett [rottura 
completa]. Az Írás fényében látjuk, hogy ennek soha nem lett volna 
szabad megtörténnie. Mivel az egyház és a zsinagóga közötti teljes 
törés ellentmond a Szentírásnak.”539

Itt bár kérdéses, hogy mit jelent a „teljes törés”, viszont a szöveg szán­
déka világos. 2008. október 15-ei általános kihallgatáson  BENEDEK pápa 
Pál apostol egyházfelfogásáról többek között ezeket mondta:

538 II. JÁNOS PÁL pápa a magyar zsidó közösségek képviselői előtt tartott beszédéből 1991. au­
gusztus 18-án, Budapesten.

539 „Das Jüdische Volk und seine hl. Schrift in der...” 2002, in Nr. 85.



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 215

„Külön  meggondolást  érdemel  az  ’Isten  népe’  megnevezés, 
amely Pálnál alapvetően az Ószövetség népére és ezt követően a 
pogányokra vonatkozik, akik „nem-nép” voltak és hála a Krisztus­
ba való betagozódásnak az ige és a szentség révén Isten népévé vál­
tak. […] Isten hívta egybe az egyházat, mely ezért minden megva­
lósulásában egyetlen...

Pál az Efezusi levélben részletesen foglalkozik az egyház egységének 
fogalmával, mely kontinuitásban áll  az Isten népének, Izrael népének 
fogalmával, melyet a próféták ’Isten jegyesének’ tekintettek, kinek hiva­
tása, hogy jegyesi kapcsolatban éljen vele...

Pál a keresztények mozgalmának ellenzője volt, mivel az Isten népe 
hagyományát látta veszélyben.

„A  feltámadott  Krisztussal  való  találkozása  után  –  folytatja  a 
pápa – Pál megértette, hogy a keresztények nem árulók. Ellenkező­
leg: Izrael Istene a Krisztus által létrejött új helyzetben meghívását 
kiterjesztette minden népre, és ezáltal minden nép Istene lett... Töb­
bé már nem volt szükség semmi olyan megkülönböztető jelre, me­
lyet  különleges  normák és előírások határoztak volna meg,  mert 
most mindenki a maga különbözőségében arra lett hivatott, hogy 
Krisztusban az Isten egyetlen népének, ’Isten egyházának’ része le­
gyen.”540 

Tehát az egyházban zsidók és pogányok a maguk különbözőségében ré­
szei Isten egyetlen népének.

2011 szeptemberében BENEDEK pápa Berlinben a zsidó közösségek kép­
viselői előtt „Izrael és az egyház szerető és értő egymásban létéről (Inei­
nander)” beszélt.

Végül KURT KOCH bíboros, aki a zsidósághoz fűződő vallási kapcsola­
tok pápai tanácsának is illetékese, szintén 2011 szeptemberében Mün­
chenben fogalmazott így: 

„Izraelről és az egyházról nem beszélhetünk úgy, mint a szövet­
ség két népéről, hanem csak mint egyetlen szövetségi népről.” 

540 XVI. BENEDEK, „Wir sind Tempel Gottes”: Generalaudienz am Mittwoch, 15.10.2008, 
Rom 2008,  in  http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2008/docu­
ments/hf_benxvi_aud_20081015_ge.html (letöltve: 18.11.2013).



216 Czopf Tamás

A zsinat nem merte a zsidókat és keresztényeket közösen Isten egy né­
pének nevezni, hanem az Egyházról még mint „Isten új népéről” szólt 
és ezzel tisztázatlanul hagyta, hogy a régi vajon eltűnt vagy most eset­
leg kettő van belőle.  Miközben az egyház legfőbb vezetése új  utakra 
merészkedik, bizonyos teológusok munkássága révén az Isten népe fo­
galom kezd felbomlani.

3.3. A közösség fogalmának kiselejtezése és az Isten népe fogalom kontúrvesztése

Körülbelül  egy évtizede érzékelhető a német nyelvterületen tevékeny 
pasztorális teológia köreiben az a tendencia, hogy a közösség fogalmát 
újra értelmezzék. A háttérben e fogalom újrafelfedezése húzódik, mely a 
zsinaton az Isten népe fogalmával párhuzamosan ment végbe; valamint 
a 70-es években ebből fakadó fogalmi átalakulás: pl. a ’plébániából’ ’plé­
bániai közösség’ lett. E mögött az a szándék húzódott, hogy egy állam- és 
népegyházi igazgatási struktúráktól meghatározott egyházi gyakorlatot 
átformáljanak egy olyan egyházias érzületre, melyben minden keresz­
tény az egyház minden életterületén nagykorú, önkéntes és felelős mó­
don működik együtt. Most, alig néhány évtized elteltével ezt a kísérletet, 
hogy közösségek szülessenek az Újszövetség szellemében, többen meg­
hiúsultnak könyvelik el. Az oikodomé (vö. 1Kor 14), a közösségépítés kife­
jezést, amely még nemrég a pasztorális tevékenység centrumának minő­
sült, ez az új iskola szinte ellentétes irányba újra értelmezi. Mivel „közös­
ség” eredetileg az Isten népének a Bibliában megrajzolt ős-sejtje volt, az 
egyetemes Isten népének helyi megvalósulása, így ez az eljárás elemen­
tárisan érinti az Isten népe fogalmat is.

Herbert Haslinger paderborni pasztorálteológus 2005-ben megjelent 
monográfiája programszerű címet visel:  „Élettér mindenkinek – a kö­
zösség új értelme”. Nem könnyű e gondolkodás illusztrálására idézete­
ket hozni, mert igen békés és előzékeny hangnemben szólnak és a ve­
szélyt csupán egy enyhe hangsúlyeltolódás jelenti. Egy példa: 

„A határhúzások és megkülönböztetések az Isten népén belül nem 
szabad, hogy valakinek másvalaki által való kirekesztését jelentsék. 
Sokkal  inkább arra kell  szolgálniuk,  hogy védelmet nyújtsanak  a 



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 217

manipulált indoktrinációval és indokolatlan előítéletekkel szemben. 
[…] Aki Isten népe tagjának tartja magát, annak ebből a látószögből 
minden emberre úgy kell tekintenie, mint akik közt nincs különbség 
rang, ill. szeretetreméltóság vonatkozásában, és hogy különbség nél­
kül minden embernek helye és értéke van Isten népében.”541

Itt a határ beszűkítésnek, a megkülönböztetés személysértésnek, az Is­
ten népe pedig minden ember gyűjtőmedencéjének tűnik, hiszen azo­
nos méltósága alapján mindenki oda meghívott. A szerző nem veszi fi­
gyelembe,  hogy Isten  egyetemes  szándéka,  hogy minden embert  egy 
néppé tegyen, és így vonjon bele az üdvösség terébe, a történelem során 
kizárólag egy partikuláris, kezdetleges és ilyen értelemben nem teljes Is­
ten népében realizálható.

Haslinger tanulmánya bevezetésében megnevezi „közösségelméleté­
nek”  alapelveit.  Az első  pont  a  közösség és  az  egyén kapcsolatában 
fennálló sokatmondó hangsúlyelosztást árul el.

„Ez az elmélet a közösséget olyan helynek írja le, ahol minden 
egyén méltóságát konzekvensen komolyan kell venni, ahol követ­
kezésképpen az egyén elsőbbsége érvényesül mindennemű közös­
ségi formával, tehát magával a ’közösséggel’ szemben is; ezért a kö­
zösség kulcskérdése nem az, hogy hogyan járulhat hozzá az egyén 
a közösséghez,  hanem, hogy hogyan támogathatja  a közösség az 
egyes ember életét.”542

Itt a közösség szinte veszélyként lép fel, mellyel szemben az individu­
umnak fel kell vérteznie magát. Természetesen ez az irodalom sem az 
egyház közösségi voltának filozófiai megalapozást, sem a közösség lé­
nyegének bibliai vázlatát nem kívánja nyújtani, hanem praktikus-teoló­
giai érvekkel a tapasztalatból argumentál. Mégis ezzel mintha azt a bib­
liai életmintát fojtaná meg, mely a személyes döntésen és annak követ­
kezményein alapul, és mely ismeri a szétválasztás, a szakadás, ill.  az 
ellenségeskedés kategóriáit is.

Hadd szemléltesse ezt a problémát egy másik szentírási kép. Láttuk, 
hogy a „népek világossága” Isten népének pótolhatatlan relációját defi­

541 HERBERT HASLINGER, Lebensort für alle. Gemeinde neu verstehen, Düsseldorf 2005, 168.
542 UO. 10.



218 Czopf Tamás

niálja mindazokhoz, akik még nem tartoznak hozzá. A Jelenések könyvé­
ben  találunk  egy  másik  allegóriát  a  határok  elengedhetetlenségéről, 
melynek célja nem az elhatárolódás, hanem az, hogy ez a ’hely’ min­
denki számára a megváltás helye maradjon: a mennyei Jeruzsálem képé­
ről van szó (Jel 21).

Ez a város a történelem célja. Mindenki ide térhet haza, és itt találhat 
beteljesedésre. A város a mennyből száll alá, senki sem konstruálhatja 
meg maga, a Magasságbelitől származik. De leszáll az „új földre”, mivel 
a földön kell megvalósulnia: hiszen Emberek alkotják – tehát az új Jeru­
zsálem az Isten népének, ill. az egyháznak képe. Két építészeti elemet 
ábrázol a leírás feltűnő részletességgel: A városnak vastag falai vannak, 
melyek körülhatárolják (Jel 21,14.18–20). Tehát nem azonos, nem egybe­
vágó az új földdel,  létezik bent és kint,  nem csupán inkluzív, hanem 
exkluzív is. Ez a drága alapfal, ez a határvonal a város identitásához tar­
tozik. A falak identitása 12 alapkövön nyugszik, mégpedig a 12 aposto­
lon. Még valamit megad pontos adatokkal a leírás: A városnak 12 kapu­
ja is van és ezek szintén felbecsülhetetlen értékűek: Izrael 12 törzsének 
neveit viselik (Jel 21,12–13.21). És a kép csúcspontja, hogy a kapuk min­
dig nyitva vannak (Jel 21,25) – ez egyébként szintén szó szerint az idé­
zett Iz 60-ban is így van (11. v.).543 Bár létezik a határ, és a városnak kon­
túrjai vannak, de a fal áteresztő, nyitott minden irányban, hogy a népek 
bejöhessenek kincseikkel (Jel 21,24; Iz 60,11). Ez a város nem egyszerűen 
univerzális. Oda kell menni, és be kell lépni ahhoz, hogy hozzá tartoz­
zak. És ezt bárki megteheti. De nem mindenki teszi meg.

Egyébként logikusabbnak tűnne, ha az apostolok lennének a kapuk és 
a törzsek a statikus alapok.  De fordítva van megrajzolva ez a kép a 
Szentírásunk végén. Hiszen az egyház egyetemes volta nem tolja el Je­
ruzsálem falait, hanem mindenkit, aki akar, befogad, és így az ószövet­
ségi  meghívás egyetemességét  valósítja  meg,  hogy mindenki  magára 
érthesse a zsoltár szavait erről a városról: „Minden forrásom belőled fa­
kad.” (Zsolt 87,7) 

543 „Kapuid mindig tárva lesznek, sem nappal, sem éjjel nem zárják be őket, hogy 
behordhassák a népek gazdagságát, és királyaikat is idevezessék, hozzád.” (Iz 60,11).



Az Isten népe fogalmának felvirágzása és hanyatlása 219

„Várakozó szó”
Ha a  felszabadítás  teológiájában az Isten népe fogalmának politikai  de­
mokratizálása történt, akkor az imént említett pasztorálteológiai kísér­
letben az Isten népének feloldása zajlik a tolerancia fogalmának segítsé­
gével; és ez visszalépést jelent az Isten népe bibliai fogalmától a „kien­
gesztelt  sokféleség”  atomizált,  anonim  szintjére.  Mégis  az  előadásom 
címében szereplő „hanyatlás” kifejezés az Isten népe fogalom összefüg­
gésében túlzásnak tűnik.

Benedek pápa utolsó Jézus-könyvében szép kifejezést talált, amivel zár­
ni szeretnék: A szűzi születés ill.  Iz 7,14 összefüggésében a „várakozó szó­
ról” ír.544 Ebben az esetben a LXX-ban szereplő  parthenosz, „szűz”, kifeje­
zésről van szó. Évszázadokon át ez a szó, ill. vers érthetetlen és megma­
gyarázhatatlan  volt,  mígnem  elérkezett  a  történelem  egy  pillanata, 
melyben ez a szó Márián keresztül  értelmet  nyert  és találó kijelentéssé 
vált.

Az „Isten népe” szónak várakoznia kellett a zsinatra. A zsinat rátalált, 
és így ez a kifejezés a zsinaton eseménnyé vált. De ennek a szónak a tel­
jes bibliai jelentése – ahol a ’lumen gentium’ és a ’gloria Israel’ az egyház­
ban egybeesnek – ez a szó még mindig várakozik. Talán a zsinat óta kis­
sé nyugodtabban várakozik – vagy éppen nyugtalanabbul – ránk, teoló­
gusokra  is,  akik  ennek  a  fénynek  és  ennek  a  határokban  valamint 
nyitottságban oly gazdag városnak már most haszonélvezői vagyunk.

A macska tehát nem szökött meg, de a zsák már nem takarja. Ha min­
den öntörvényűsége ellenére jobban megszeretjük, még nagyon hasz­
nossá fog válni.

544 JOSEPH RATZINGER,  XVI.  BENEDEK,  Die  Kindheitsgeschichten,  Prolog,  Freiburg  i.Br. 
2012, 58.



SZUROMI ANZELM:

A II. Vatikáni Zsinat  Lumen gentium kezdetű 
konstitúciója  mint  az  Egyház  Alkotmányának 
gerince és annak forrásai*

BEVEZETÉS

Vitus Pichler S.J. 1728-ban, híres kánonjogi kézikönyvében világosan ki­
fejti,  hogy mivel az Egyháznak természetfeletti  célja van (pl.  a bűnök 
alóli feloldozás), így nincsen felhatalmazva saját életének belső tartal­
mától – azaz a katolikus hittől – eltérő cselekvésre; a Krisztus által az 
alapítással rábízott feladat kötelezően meghatározza működését.545 Az 
Egyház „alkotmányát” tehát maga a Szentírás, a tradíció, a szentségek, 
a megszentelés egyéb formái, a Krisztusra visszanyúló diszciplináris ke­
retek és a tanítói küldetés együttesen adják, amelyek közösen definiál­
ják működését, tevékenységét, és a tagjait összekapcsoló kötelékeket.546 

Ennek  ellenére,  a  kánonjogtudomány  ágainak  megkülönböztetésekor 
több helyen – különösen német területen – az „alkotmányjog” kategó­

545* Készült a TÁMOP 4.2.2 és az OTKA K 106300 program keretében. Elhangzott 
angol nyelven a Premontrei Rendi Szent Mihály Apátságban (USA, Silverado, CA) 
2012. december 20-án és Rómában 2013. január 25-én a Lumen gentium konstitúció 50 
éves évfordulója tiszteletére.

V. PICHLER, Ius Canonicum, Ingolstadt 1728, 23.
546 ERDŐ P.,  Az egyházjog teológiája intézménytörténeti megközelítésben (Egyház és jog 

II),  Budapest  1995,  95;  vö.  SZUROMI SZ.A.,  Egyházi  intézménytörténet (Bibliotheca 
Instituti  Postgradualis  Iuris  Canonici  Universitatis  Catholicae  de  Petro  Pázmány 
nominatae I/5), Budapest 2003, 1.  SZUROMI SZ.A.,  Tekintély és szentségi jelleg a katolikus  
egyházban, in Teológia 42 (2008) 236–249, különösen 236. 



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 221

ria, az egyház hierarchikus működésének egyházjogi kereteire alkalma­
zott szakkifejezéssé vált.547 Ezt a kifejezést megtaláljuk Bánk Józsefnél is, 
akinek megfogalmazása szerint: „Míg az államnál alkotmányjogi szem­
pontból a különböző kormányzati formák között a lehetőségek hosszú 
sora képzelhető el, addig az Egyháznál a fejlődés lehetősége elég szűkre 
szabott,  mert (…) Krisztus rendelésén nyugszik.  Így az alapokmányt 
maga a ius divinum, az isteni jog állapítja meg.”548

Az első kodifikáció, azaz a CIC (1917) kihirdetése után negyvenkét 
évvel XXIII. János pápa (1958–1963) 1959. január 25-én, a római egyház­
megyei zsinat és az új egyetemes zsinat (vö. II. Vatikáni Zsinat) összehí­
vása mellett bejelentette a kánonjog reformját és az Egyházi Törvény­
könyv megújítását is.549 1963. március 28-án megalakult a Pápai Kódex­
revíziós Bizottság, mely első ülésén (1963. november 12-én) úgy döntött, 
hogy munkájukat a zsinat befejeződése után kezdik meg, mivel annak 
témái között számos, az egyházjog rendszerét, különösen az egyházról 
kialakított koncepciót érintő kérdés szerepelt.550 A zsinat alapvető céljai 
között kapott helyet a keresztény élet megújítása, és ezzel egyúttal meg­
határozta az új Kódex jellegzetességeit is.551 A jogalkotó lényegi hang­
súlyt helyezett a törvénykönyv szerkezetének és tartalmának a II. Vati­
káni  Zsinat  irányelveivel  való  összehangolására.552 Ennek  talán  leg­
szembetűnőbb példája, az egyház hierarchikus felépítésére vonatkozó 
rész kidolgozása, a  Lumen gentium kezdetű konstitúció alapján. A  Lex  
Ecclesiae fundamentalis – azaz egy önálló egyházi Alaptörvény – összeál­
lítása is megkezdődött a kódexrevízió során, de kibocsátására végül, ép­

547 ERDŐ P., Egyházjog (Szent István Kézikönyvek 7), Budapest 20054, 54, 203.
548 BÁNK J., Egyházi jog. Az alkotmányjog alapjai, Budapest 1958, 6.
549 S. KUTTNER, The Code of Canon Law in Historical Perspective, in The Jurist 28 (1968) 

129–148.
550 A. M.  STICKLER, Der „Codex iuris canonici” von 1983 im Lichte der Kodifikationsge­

schichte des Kirchenrechts, in The new Code of Canon Law (5th International Congress of 
Canon Law, Ottawa 1984), Ottawa 1986, 97–104.

551 R.  METZ,  La nouvelle codification du droit de l’Église, in Revue de droit canonique 33 
(1983) 110–168.

552 Vö. J. BEYER, Dal Concilio al Codice. Il nuovo Codice e le istanze del Concilio Vaticano II 
(Il Codice del Vaticano II), Bologna 1984.



222 Szuromi Anzelm

pen a fent vázolt alapelvekre tekintettel, nem került sor.553 Ennek tükré­
ben a  Lumen gentium-ot554 így méltán tekinthetjük a Katolikus Egyház 
„alkotmánya” gerincének, amely a ius divinum talaján állva, a kinyilat­
koztatással,  az egyházatyák és a római pápák állásfoglalásaival,  vala­
mint a korábbi egyetemes zsinatok ekkléziológiai döntéseivel integráns 
egységben  került  megfogalmazásra.  Erre  az  alapra  épül  rá  mind  a 
Christus  Dominus kezdetű zsinati  határozat  5.  pontja  alapján,  VI.  Pál 
pápa által kiadott  Apostolica sollicitudo kezdetű  motu proprio a püspöki 
szinódus intézményéről (1965. szeptember 15.),555 az új Egyházi Törvény­
könyv (1983. január 25.), mind az ezeket követően kibocsátott további al­
kotmányjogi jellegű kánoni jogszabályok rendszere, különös tekintettel 
a Pastor Bonus apostoli konstitúcióra (1988. június 28.)556 és a Keleti Egy­
házak Kánonjainak Kódexére (1990. október 18.). 

I. A LUMEN GENTIUM SZÖVEGÉNEK ELŐKÉSZÍTÉSÉRŐL ÁLTALÁBAN

Az egyházról szóló konstitúció kidolgozásának első szakaszában az elő­
készítő bizottság munkáját meghatározta az I. Vatikáni Zsinat nyomán 
1925-ben, többek között Lambert Beauduin által megfogalmazott igény 
az  egyház  tanítására  és  püspökeire  vonatkozó  dogmatikus  határozat 
megszövegezésére.557 Az Egyházról szóló dogmatikus konstitúció kidol­
gozására felállított előkészítő bizottságot a klasszikus iskola meghatáro­
zó egyénisége, Ottaviani bíboros vezette 1960. június 5-től. Az I. schéma 
1963. március 5-re készült el, többek között a Gabriel-Marie Garonne558 

553 ERDŐ P.,  Az  egyházjog  forrásai.  Történeti  bevezetés (Bibliotheca  Instituti 
Postgradualis Iuris Canonici Universitatis Catholicae de Petro Pázmány nominatae I/
1), Budapest 1998, 243.

554 Concilium Vaticanum II, Sessio V (21 nov. 1964),  Constitutio dogmatica de ecclesia: 
COD 849–900.

555 PAULUS VI, M.P. Apostolica sollicitudo (15 sept. 1965): AAS 57 (1965) 775–780. Mó­
dosítva: BENEDICTUS XVI, M. P. Ordo Synodi Episcoporum (29 sept. 2006): AAS 98 (2006) 
755–776.

556 IOHANNES PAULUS II, Const. Ap. Pastor Bonus (28 iun. 1988): AAS 80 (1988) 841–912.
557 G. ALBERIGO (ed.), Storia del concilio Vaticano II, I. Bologna 1998. 
558 LThK3 IV. 295–296.



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 223

mellett  tevékenykedő Jean Daniélou és Yves Congar közreműködésé­
vel.559 A II. schéma, amelynek részletes megvitatására 1963. szeptember 
29-én került sor, lényegi módosításokat eszközölt a korábbi tervezet szö­
vegén,  beépítve  azoknak  a  vitáknak  a  kikristályosodott  eredményét, 
amelyek különösen a III. fejezettel, vagyis az egyház hierarchikus alkot­
mányának  kifejtésével  és  meghatározásával  kapcsolatosan  folytak.  A 
végső verzió mindezek után 1964. november 21-ére készült el, amelynek 
nyolc fejezete közismert: I. Az egyház misztériumáról; II. az Isten népé­
ről; III. Az egyház hierarchikus alkotmányáról, különösen a püspökség­
ről; IV. A világi hívőkről; V. Az életszentségre szóló egyetemes meghí­
vásról az egyházban; VI. A szerzetesekről; VII. A zarándok egyház esz­
katologikus jellegéről és a mennyei egyházzal való egységről; végül a 
VIII. fejezetben Isten Anyjáról, a boldogságos Szűz Máriáról, Krisztus és 
az egyház misztériumában.560 A Lumen gentium kezdetű konstitúció vég­
ső verziójának elfogadására, hosszú egyeztetések után, tehát 1964. no­
vember 21-én került sor.561

II. AZ EGYHÁZ MINT SACRAMENTUM

A német teológusok értekezéseiben már jóval a II. Vatikáni Zsinat ösz-
szehívása előtt újra megjelent az a patrisztikus korra visszamenő szó­
használat,  hogy maga az Egyház is  Sacramentum,  hiszen az üdvösség 
objektív eszköze.562 Ennek leírásában elsődlegesen Otto Semmelroth563, 

559 G. ALBERIGO, (ed.), Storia del concilio Vaticano II, 141.
560 Részletesen vö.  SZUROMI SZ.  A.,  Karl Rahner szerepe a II. Vatikáni Zsinat egyházról  

szóló dogmatikus konstitúciójának megszületésében, in In memoriam Karl Rahner (Sapientia 
füzetek 6), Budapest 2006, 267–276, különösen 272–273. 

561 Vö.  Acta synodalia sacrosancti concilii  oecumenici vaticani secundi, I–IV. Typ. Pol. 
Vat.  1972,  különösen  II/2  (Congregationes  generales  XL–XLIX)  és  II/3 
(Congregationes generales L–LVIII).

562 SZUROMI SZ.  A.,Authority and sacramentality in the Catholic  Church.  A Canonical-
Theological  Schema,  in J.I.  ARRIETA (a cura di),  Ius divinum (Atti  del  XIII.  Congresso 
Internazionale di  Diritto  Canonico),  Venezia 17–21 settembre 2008),  Venezia  2010, 
1157–1158.

563 O. SEMMELROTH, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt am Main 1953.



224 Szuromi Anzelm

Karl Rahner564 és Edward Schillebeeckx565 játszott meghatározó szerepet, 
kifejtését pedig a Lumen gentium konstitúció több bekezdésében is meg­
találjuk (vö. LG 1; 9; 48b; 59), de más zsinati dokumentumokban is (pl. 
Ad gentes, 1a; Gaudium et spes, 45a). A kifejezés lényeges elemévé vált a 
Lumen gentium tartalmának, amely ebben a formában minden bizonnyal 
a német szakértői csoportnak köszönhetően kapott jelentős helyet a szö­
vegben. A felsorolt szerzőkön túl, itt feltétlenül meg kell említenünk Jo­
seph Ratzinger, Klaus Mörsdorf, Johannes Hirschmann, Hans Küng, és 
Hubert Jedin szerepét.

A  Lumen gentiumelőszavában megjelenik a  sacramentum unitatis egy­
háztani kifejezés, amellyel először Szent Cipriánnál találkozunk.566 Szt. 
Ciprián több írásában beszél a püspökök feladatköréről, az apostoloktól 
áthagyományozott tanítás megőrzéséről, és természetesen a pápa sajá­
tos tekintélyéről.567 Ezek között a művek között helyezkedik el az egy­
ház egységéről (De ecclesiae unitate) szóló alapvető munkája, melynek a 
hangsúlya a törvényes pásztorokkal való közösség megőrzésén van: 

„Ezt az egységet elsősorban nekünk, püspököknek kell rendíthe­
tetlenül  megtartanunk  és  védenünk,  akik  elöljárók  vagyunk  az 
Egyházban, hogy a püspökség egységét és oszthatatlanságát bizo­
nyítsuk (…).”568

Ezt az ekkléziológiai alapvetést egészíti ki Szt. Ciprián a „sacramentum 
unitatis” fogalmával, melyet az egyházra vonatkoztat:

„Az egységnek ezt a szentségét,  a megtörhetetlenül összefüggő 
egyetértésnek a kötelékét ábrázolta számunkra Urunk Jézus Krisz­
tus köntöse az evangéliumban. Ezt a köntöst nem osztották szét, 
egyáltalán nem hasították el, hanem aki a Krisztus köntösére sorsot 

564 K. RAHNER, Kirche und Sakramente, Freiburg-Basel-Wien 1960.
565 E. BORGMAN, Edward Schillebeeckx Een theoloog in zijn geschiedenis, I. Baarn 1999, 4–

11.
566 De unit. Eccl. 7: Szent Cyprianus művei (Ókeresztény írók 15), Budapest 1999, 248; 

vö. Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, III/1. Vindobonae 1868, 215–216.
567 Vö. V.  GROSSI,  Episcopus in Ecclesia,The importance of an ecclesiological principle in  

Cyprian of Carthage, in The Jurist66 (2006) 8–29, különösen 21–29.
568 De ecclesiae  unitate,  5:  Szent  Cyprianus  művei  (Ókeresztény írók 15),  Budapest 

1999, 246; vö. Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, III/1. Vindobonae 1868, 213–
214.



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 225

vetők közül megkapja, és magára fogja ölteni Krisztust, az egész öl­
tözetet kap, romlatlant és osztatlan tunika kerül birtokába. (…).”569

A Krisztus által  alapított  szentségek vétele tehát  az,  amely kifejezi  a 
Krisztussal való egységet. A szentségek kiszolgáltatójától,  azaz a püs­
pöktől való elszakadás pedig, az egyház egységéből való kiszakadást je­
lenti. Ciprián 55. levelében leszögezi, hogy az egységes püspöki feladat­
körben számos püspök részesül szerte a világon, ami az egyház egysé­
gének a kötelékét jelenti az egységes hitben. A 253 és 255 között íródott 
66. levélben pedig arra tanít, hogy az egyház azokból az emberekből áll, 
akik egységben maradnak püspökükkel.570

A fent leírtak egyértelműen visszacsengenek a Lumen gentium 1. pont­
jában, ahol azt olvassuk:

„(…) az Egyház Krisztusban mintegy szentsége, azaz jele és esz­
köze az Istennel való bensőséges egyesülésnek és az egész emberi 
nem egységének (…).”571

A szentségi jellegből következik tehát az egyház egysége, és az ezt konk­
rétan megvalósító – az egyháztörténelem folyamán megjelenő – intéz­
ményes formák. Így nem véletlen, hogy John Henry Newman572 és Yves 
Congar573 is a szentségi elvet nevezi az egyház egysége elvének, amely 
összekapcsolja nemcsak az egyház egyes hierarchikus szintjeit, hanem a 
krisztusi  felhatalmazással  tevékenykedő apostolokat és  tanításukat  az 
egyház mai működésével. Ennek az egységnek megjelenítője elsődlege­
sen a legfőbb egyházi hatóság, különösen a péteri funkció; kifejezői pe­
dig az egyes szentségek. Ha egy pillantást vetünk a Lumen gentium szö­
vegének további patrisztikus forrásaira, jóval világosabbá válik ennek az 

569 De ecclesiae  unitate,  7:  Szent  Cyprianus  művei  (Ókeresztény írók 15),  Budapest 
1999, 248; vö. Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, III/1. Vindobonae 1868, 215–
216.

570 Epist. 66, 8. 3: Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum, III/2. Vindobonae 1871, 
732–733.

571 A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai (Szent István Kézikönyvek 2), Budapest 20002, 
141.

572 J. H. NEWMAN, The Arians of the Fourth Century, London 19013, 50–51.
573 Y.  CONGAR,  Die Lehre von der Kirche. Vom Abendländischen Schisma bis zur Gegen­

wart (Handbuch der Dogmengeschichte III/3), Freiburg - Basel - Wien 1971, 96.



226 Szuromi Anzelm

egységnek a teológiai háttere. Erre kiemelkedő példák a Szt.  Ágoston 
egyháztani állásfoglalásaira való utalások, melyekből egyértelműen kife­
jezésre jut az Egyház egy, szent, katolikus és apostoli jellege. Ágoston 
hangsúlyosan beszél az egyházi tanítói tekintély egységének szükséges­
ségéről, amely a püspökök pásztori kötelességeinek teljesítésével együtt 
a péteri szék tekintélyének felügyelete alá tartozik. Erre utal a  Lumen 
gentium 19. pontja, felhasználva többek között az Enarrationes in Psalmos-
t (86,4).574 Megjegyzendő, hogy hasonló gondolatokat olvashatunk Szt. 
Ágoston 54.  levelében és  137.  beszédében is.575 Érdemes megemlíteni 
Róma Szt. Kelemennek a Korintusiaknak írt levelét is, amely visszacseng a 
Lumen gentium 20. pontjában. Szt. Kelemen az apostolokat követő püspö­
kökről  értekezik,  akik az egész egyházzal  való egyetértésben jutottak 
arra a szolgálatra, amelyet alázatosan kell végezniük Krisztus nyájáért. 
A Lumen gentium-ban pedig azt olvassuk, hogy „A püspökök tehát segí­
tőkkel, az áldozópapokkal és a szerpapokkal átvették a közösség szolgá­
latát, Isten helyett állnak a nyáj élén, melynek – mint tanítómesterek, az 
istentisztelet papjai és a kormányzás szolgái – pásztorai.”576

III. AZ EGYHÁZ HIERARCHIKUS ALKOTMÁNYA A LUMEN GENTIUM 18–29 ALAPJÁN

Az Egyház hierarchikus alkotmányát kifejtő és az „Egyház hierarchikus 
alkotmányáról, különösen a püspökségről” címet viselő fejezet577 előké­
szítésekor  zajló viták homlokterében elsődlegesen a kollegialitás  és a 
pápai  primátus  egymáshoz  való  viszonya  szerepelt.  Maga  a  Lumen 
gentium-hoz fűzött Nota explicativa praevia is578 elsődlegesen éppen a kol­

574 PL XXXVII. 1103.
575 Epist. 54, 1:  Opera di Sant’Agostino (Nuova Biblioteca Agostiniana), XX/1. Roma 

1969,  436.  Sermo137:  Opera  di  Sant’Agostino (Nuova Biblioteca Agostiniana),  XX/1. 
Roma 1990, 286; vö. SZUROMI SZ. A., Tekintély és szentségi jelleg, 240.

576 A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai,159–160.
577 Concilium Vaticanum II, Sessio V (21 nov. 1964), Constitutio dogma-tica de ecclesia, 

Cap. III.  De constitutione hierarchica ecclesiae et in specie de episcopatu, nn. 18–29: COD 
862–874.

578 Enchiridion Vaticanum, I. Bologna 1976, 628–633.



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 227

legialitás kérdését volt hivatva tisztázni. A kérdés kidolgozását az LG 
21b–24b pontjában találjuk:

„A püspökszentelés a megszentelés hivatalával magával hozza a 
tanítás és a kormányzás hivatalát is, melyeket azonban természete­
sen csak a kollégium fejével és tagjaival hierarchikus közösségben 
lehet  gyakorolni (…) a püspökök kiemelkedő és szemmel látható 
módon magának Krisztusnak tanítói, pásztori és főpapi hivatalában 
részesednek és az ő személyében cselekednek. (…) A püspökök kol­
légiumának vagy testületének csak akkor van tekintélye, ha a római 
pápát, Péter  utódát mint főt értelmezi,  és az ő primátusi hatalma 
csorbítatlanul érvényesül a pásztorok és a hívek felett. (…).”579

A Lumen gentium III. fejezete látható módon részletes kifejtését adja az I. 
Vatikáni Zsinat formulájában már meglévő alapelveknek. Nyilvánvaló, 
hogy a szöveg összeállításakor a bizottság különös tekintettel volt az I. 
Vatikáni Zsinat Pastor aeternus kezdetű dogmatikus konstitúciójára.580 A 
II.  Vatikáni Zsinat letisztult megfogalmazása így világosan összegzi a 
pápai primátusról szóló – az 1870 és 1959 között a Tanítóhivatal által ki­
adott  értelmező  megnyilatkozásokban  már  megtalálható  –  normatív 
tanbeli meggyőződésnek. A dokumentum kidolgozásában kiemelkedő 
szerepe  volt  Mons.  Gérard  Philips  (1889–1972)  liège-i  egyházmegyés 
papnak, aki a pápai Gergely Egyetemen doktorált dogmatikából, majd 
szemináriumi  teológiai  tanári  tevékenység  után  a  Leuveni  Katolikus 
Egyetem Teológiai Karának professzora lett. A II. Vatikáni Zsinat idején 
a Szent Officium teológiai előkészítő bizottságának tagjaként szakértő­
ként vett részt az Egyházról szóló dogmatikus konstitúció kidolgozásá­
ban; 1963-tól pedig a Teológiai Kommisszió helyettes titkára.581 Neki kö­
szönhető többek között az azóta híressé vált „subsistit in” szakkifejezés 
alkalmazása (vö. LG 8b), amint arra kifejezetten utal a Hittani Kongre­
gáció 2007. június 29-én kiadott válasza is. Philips alapvető munkát vég­

579 A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, 162–163.
580 Concilium  Vaticanum I,  Sessio  IV (18  iul.  1870),  Contitutio  dogmatica  prima  de  

ecclesia Christi: COD 811–812; vö. DS 1821 (3050).
581 Részletesen:  L. DECLERCK - W. VERSCHOOTEN (ed.),  Inventaire des papiers conciliaires  

de Monseigneur Gérard Philips, secrétaire adjoint de la commission doctrinale(Instrumenta 
Theologica, 24), Leuven 2001.



228 Szuromi Anzelm

zett a kollegialitásra vonatkozó koncepció részletes előkészítésében. A 
püspöki testületen belüli, ill. a püspököknek Szt. Péter utódjával való 
kollegialitását Szt. Péter és az apostolok között fennálló kollegiális kap­
csolat analógiájára írta le. Philips – szemben több kortárs és későbbi ér­
telmezővel – világosan rögzítette a kollegialitás szakkifejezés jogi és teo­
lógiai elemeinek egymáshoz való viszonyát és tartalmának sajátos jelle­
gét.  Ezzel  lényegében  tisztázta  a  püspök  hármas  küldetésének 
(kormányzói, tanítói, és megszentelői) egyedi helyét és működését azon 
krisztushívők  tekintetében,  akik  a  püspökre,  mint  saját  pásztorra  rá 
vannak bízva (vö. egyházmegyéjében), illetve az egyetemes egyházon 
belüli  pásztori  funkció  vonatkozásában (vö.  a  püspökök testületének 
közös cselekvése az egyetemes zsinaton és egyéb – jogilag meghatáro­
zott  –  módokon).582 Már  a  zsinati  dokumentum  megszövegezésekor 
több szakértő, főképp a római teológus kör, attól tartott, hogy a „kollé­
gium” szakkifejezés alkalmazása olyan – a teológiatörténetben már ko­
rábban is felbukkant – téves nézet megjelenését erősítheti, miszerint a 
collegium minden tekintetben egyenlő rangú és kompetenciájú tagokból 
álló társaságot, ún. societas aequalium-ot jelöl. Erre maga a jogi termino­
lógia önmagában lehetőséget is adhatott volna,583 amely így viszont ép­
pen az I. Vatikáni Zsinaton rögzített alapelveket veszélyeztette volna, 
különösen is a primátus tekintetében. Ahhoz nem férhet kétség – amint 
arra Knut Walf 2000-ben az új Egyházi Törvénykönyv 330. kánonjához fű­
zött kommentárjában rá is mutat – hogy a collegium szó jogi és teológiai 
jelentéstartalma nem teljesen fedi egymást, amely félreértésekre adhat 
okot.584 Sajátosan is igaz ez akkor, amikor magában a II. Vatikáni Zsinat 
szövegében a collegium szó a legtöbb helyen pasztorális és nem jogi szó­
használatban szerepel.  A bizottság teológus szakértői  közül többen a 
corpus kifejezés használatát részesítették volna előnyben a collegium-mal 
szemben.  Ennek  jogi  jelentése  azonban  –  különösen,  ha  figyelembe 
vesszük a személyegyesületekre vonatkozó kategória római jogi hátte­
rét – teljesen egyenrangú tagokból álló társaságot jelentett volna, vagyis 

582 G. ALBERIGO (ed.), Storia del concilio Vaticano II, II. Bologna 1996, 328–329.
583 Dictionnaire de Droit Canonique, III. Paris 1942, 999–1000.
584 J. P. BEAL - J. A. CORIDEN - T. J. GREEN (ed.), New Commentary on the Code of Canon  

Law, New York, N.Y. 2000, 429–431.



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 229

éppen az ellenkezőjét annak, amit a kollegialitás Philips által rögzített 
értelmezése és a hierarchikus communio terminológiájának bevezetése le­
írni szándékozott. Philips azonban kitartott a XII. Piusz pápa 1943. júni­
us 29-i  Mystici  corporis kezdetű enciklikájának ekkléziológiai modellje 
mellett  (vö.  nn.  14,  40,  42)585,  annak  biblikus  forrásai  alapján.586 Ez  a 
megközelítés egyértelműen követte az I. Vatikáni Zsinat Pastor aeternus 
kezdetű dogmatikus konstitúciójának III. fejezetében foglaltakat, a ró­
mai pápa egyházkormányzati hatalmának legfőbb, teljes, közvetlen és 
egyetemes jellege tekintetében.587 Megjegyzendő, hogy a pápai hatalom 
ezen lényegi tulajdonságainak ugyanilyen formában történő felsorolását 
– bár a  Pastor aeternus forrásai között nem szerepel – már III. Sándor 
pápa (1159–1181) 260. levelében is megtaláljuk.588 A püspökök által gya­
korolt  potestas ordinaria tehát a  ius divinum, vagyis az isteni jog alapján 
áll, ám ez csak a kánoni küldetés törvényes elnyerésével, azaz a püspök 
által ellátandó egyházi hivatal kijelölésével válik gyakorolhatóvá, amint 
azt a Nota explicativa praevia hangsúlyozza.589 A püspökök által alkotott 
kollégium feje a római pápa, akinek a hatalma – mint Péter utódáé – 
suprema potestas. Ez a legfőbb hatalom Krisztustól, mint az Egyház fejé­
től  ered,  a püspökök testülete tagjává pedig „a szentségi  felszentelés 
ereje és a kollégium fejével s tagjaival való hierarchikus közösség” tesz 
(LG  22a).  Így  a  collegium nem  szakítható  el  annak  fejétől:  azaz  a 
collegium csak a pápával együtt nevezhető ténylegesen collegium-nak,590 

vele  együtt  azonban teljes  mértékben testületileg hordozója  az  egész 

585 PIUS XII, Litt. Enc. Mystici corporis (29 iun. 1943): AAS 35 (1943) 193–248.
586 Vö. J.  GROOTAERS,  Le rôle de Mgr G. Philips à Vatican II. Quelques réflexions pour  

contribuer à l’étude de Vatican II, in Ecclesia a Spiritu Sancto edocta.  Lumen Gentium, 53.  
Mélanges théologiques Hommage à Mgr Gérard Philips, Gembloux 1970, 343–380.

587 Concilium  Vaticanum I,  Sessio  IV (18  iul.  1870),  Contitutio  dogmatica  prima  de  
ecclesia Christi, Cap. III: COD 813–815.

588 Regesta Pontificum Romanorum ab condita ecclesia ad annum post Christum natum 
MCXCVIII, ed.  P.  JAFFÉ -  G.  WATTENBACH,  curaverunt S.  LOEWENFELD [JL]  -  F. 
KALTENBRUNNER [JK] -  P. EWALD [JE],  I.  Lipsiae 18852.  JL 11047. PL CC. 301–302;  vö. 
SZUROMI SZ. A., Authority and sacramentality in the Catholic Church, 1154–1155.

589 Concilium Vaticanum II, Sessio V (21 nov. 1964),  Constitutio dogmatica de ecclesia, 
Ex actis ss. oecumenici concilii Vaticani, Nota explicativa praevia, 2: COD 899; vö. CIC 
Can. 375; ERDŐ P., Egyházjog, 313.

590 Vö. G. ALBERIGO, Storia del concilio Vaticano II, II, 334.



230 Szuromi Anzelm

Egyház  feletti  legfőbb  és  teljes  hatalomnak  (vö.  CIC  336.  kán.).591 A 
problémakör érzékenységét jól jelzi, hogy még Karl Rahner is a societas  
aequalium alapján értelmezte a szövegtervezetet tárgyaló felszólalásában 
a collegium jelentését, az Egyház hierarchikus szervezetén belül a püspö­
ki testületen túlra is kiterjesztve azt. Ez az értelmezés vezetett a bizott­
ság ülésén jelenlévő VI. Pál pápa határozott fellépéséhez a collegium ki­
fejezés félreértelmezésével szemben, beleértve Rahner érvelését is;592 ill. 
később a Nota explicativa praevia megszövegezéséhez.

A communio ekkléziológiai fogalom alkalmazása hasonló – a collegium 
kifejezéshez is több ponton kötődő – jelentőségű a Lumen gentium szöve­
gében. Velasio De Paolis 2003. január 24-én, A kánonjog tudomány szerepe  
a  legutóbbi  húsz  évben címmel megtartott  előadásában rávilágított  Szt. 
Ágoston donatisták ellen írt  De Unitate Ecclesiae művének a  communio 
kifejezés ekkléziológiai alkalmazásának történetében betöltött  egyedül­
álló szerepére.593 Szt. Ágoston egyértelműen leszögezi, hogy az Egyház 
az egész világon communio-ban létezik (n. 20).594 Nem kétséges, hogy ez 
a gondolat meghatározó hatással volt a  Lumen gentium szövegére (vö. 
LG 50), valamint, hogy a  communio-ekkléziológia a II. Vatikáni Zsinat 
okmányainak egyik legalapvetőbb központi kérdésköre.595 A  communio 
jól látható és konkrét valóságot jelent, amely egyértelműen megnyilvá­
nul az Egyház tagjainak a krisztusi hármas feladatban való részesedésé­
ben és annak gyakorlásában (vö. CIC 204. kán.).596 Ez minden krisztus­
hívő Egyházon belüli alapvető állapotának egyedi jellegzetessége az új 
egyházi  jogalkotásban – ha tetszik  alkotmányjogi  alapelve a jelenlegi 
kánoni jogrendszernek – (LG 8; 9-17; 22; 34–36; 38). Csakis ennek tükré­

591 ERDŐ P., Egyházjog, 276.
592 Acta synodalia  sacrosancti concilii  oecumenici  vaticani secundi,  II/2. Typ. Pol.  Vat. 

1972. 484–487.
593 V. DE PAOLIS,  Il ruolo della scienza canonistica nell’ultimo ventennio,  in Vent’anni di  

esperienza canonica 1983-2003 (Atti della giornata academica nel XX anniversario della 
promulgazione  del  Codice  di  Diritto  Canonico,  Aula  del  Sinodo  in  Vaticano  24 
gennaio 2003), Città del Vaticano 2003, 117–158, különösen 127.

594 (…) Nullo interprete indigent canonicarum scripturarum testimonia, quae commendant  
Ecclesiam in totius orbis communione consistere (…). PL LVI, 434.

595 ERDŐ P., Az egyházjog teológiája, 152.
596 V. DE PAOLIS, Il ruolo della scienza canonistica, 130.



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 231

ben tudjuk értelmezni a CIC 208. kánonját az összes krisztushívő méltó­
ság és  cselekvés tekintetében való  egyenlőségéről;  az Egyházzal  való 
közösség megőrzésének kötelességéről szóló 209. kánont; illetve a hit­
vallás, a szentségek és az egyházkormányzat kötelékének a közösségét 
(vö. CIC 205. kán.). 

A Lumen gentium megfogalmazásában a Szentlélek elvezeti az Egyhá­
zat a teljes igazságra és összefogja a szolgálatban, a közösségben, vala­
mint különböző hierarchikus és karizmatikus ajándékokkal látja el.597 A 
„hierarchikus közösség” kifejezés (communio hierarchica) tekinthető a II. 
Vatikáni Zsinat egyik új szókapcsolatának és talán a Lumen gentium do­
kumentum által tárgyalt második legfontosabb kérdésnek.598 Ez a foga­
lom  egységbe  forrasztja  a  legrégebbi  ekkléziológiai  hagyományt,  az 
egyház látható, strukturált, centralizált és hierarchikusan működő vol­
tával.599 A  Nota explicativa praevia a „munus” (feladatkör) és a „potestas” 
(hatalom) megkülönböztetésével sikeresen hidalja át az egyházról szóló 
konstitúció egységes „feladatkör” szóhasználatának félreértelmezhető­
ségét. Megjegyzendő, hogy a zsinati szöveg korábbi schémája mindkét 
kifejezés helyett a „hatalom” szót használta. Ha egy pillantást vetünk a 
jóval később, 1983-ban kihirdetett új Egyházi Törvénykönyv II. könyv, 
1. címének kánonjaira, láthatjuk, hogy azok teljes mértékben tükrözik a 
II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium konstitúciójának szemléletét. Ez külö­
nösképpen  is  szembetűnő  a  teológiai  jellegű  kánonok  szövegében, 
amelyre talán a 330. kánon az egyik legjobb példa. Itt a pápát és a püs­
pökök testületét szorosan összekapcsolva említi a jogalkotó:

597 LG  4:  (…)  Ecclesiam,  quam in  omnem  veritatem  inducit  (cf.  Io  16,  13)  et  in  
communione et ministratione unificat, diversis donis hierarchicis, et charismaticis instruit ac  
dirigit, et fructibus suis adornat (…). COD 850–851.

598 G.  F.  GHIRLANDA,  “Hierarchica  communio”.  Significato  della  formula  nella  Lumen  
Gentium, Roma 1980; L.  SCHEFFCZYK,  Communio hierarchica.  Die Kirche als Gemeinschaft  
und  Institution,  in  W.  BRANDMÜLLER -  H.  IMMENKÖTTER –  E.  ISERLOH (Hrsg.),  Ecclesia  
militans. Festschrift für R. Bäumer, Paderborn 1988, I. 553–569.

599 Vö.  G.  F.  GHIRLANDA,  De  hierarchia  communione  ut  elemento  constitutivo  officii  
episcopalis iuxta “Lumen gentium”, in  Periodica69 (1980) 31–57, különösen 46.  SZUROMI 
SZ. A.,  Karl Rahner szerepe a II. Vatikáni Zsinat dogmatikus konstitúciójának létrejöttében, 
in Vigilia 69 (2004) 827–832.



232 Szuromi Anzelm

„Ahogyan az Úr rendelése  szerint Szent  Péter  és  az apostolok 
egyetlen  testületet  alkotnak,  úgy kapcsolódnak  egymáshoz  Péter 
utóda, a római pápa és az apostolok utódai, a püspökök is.”600

Ebbe a testületbe – amint azt a collegium jelentésénél előbb kifejtettük – a 
püspökszenteléssel lépnek be a tagok.601 A püspökökre mint saját pász­
torokra rábízott krisztushívők csoportjában, vagyis az ún. részegyház­
ban, az egyetemes Egyház képe jelenik meg, amely így jól kifejezi, hogy 
az Egyház egyetemes jellege elsődleges annak partikuláris egységeivel 
szemben. A  Lumen gentium 23a ezzel kihangsúlyozza Szt. Ciprián ko­
rábban már hivatkozott 55. és 66. levele alapján, hogy az egyetemes Egy­
házat nem lehet a részegyházak szövetsége alapján elképzelni, hiszen 
az Egyházban az egyetemes megelőzi a partikulárist.602

Amint arra már többször utaltunk, a  Lumen gentium-hoz fűzött ma­
gyarázó megjegyzésnek, vagyis a  Nota explicativa praevia-nak603 kiemel­
kedő szerep jutott az Egyházról szóló dogmatikus konstitúciónak, a jog­
alkotó szándékát tükröző értelmezésében, különösen az Egyház hierar­
chikus felépítésére vonatkozó rendelkezések tisztázása tekintetében. A 
dokumentum összeállítására – melyet a II. Vatikáni Zsinat általános tit­
kára, Pericles Felici érsek látott el kézjegyével – nemcsak a zsinati előké­
szítő bizottságban tapasztalt félreértések és viták megnyugtató rendezé­
se  miatt  volt  szükség,  hanem az Egyház ekkléziológiai  tanításának a 
Lumen gentium kezdetű konstitúció kihirdetését közvetlenül megelőző 
nyilvános – már sajtóhírként is megjelenő – félreértelmezésekkel szem­
beni védelme miatt is. A Nota explicativa praevia világos és logikus leírá­
sával  egyértelművé  tette  a  collegium,  a  kollegialitás,  a  communio és  a 
communio hierarchica fogalmának jelentését és annak értelmezési  hori­
zontját. A magyarázat kitér arra, hogy a kollégium kifejezés alkalmazá­

600 Vö. CIC Can. 336.
601 LG 21; vö. ERDŐ P., Egyházjog, 268–269.
602 LG 23a: „(…) Singuli episcopi, qui particularibus ecclesiis praeficiuntur, regimen suum 

pastorale super portionem populi Dei sibi commissam, non super alias ecclesias neque super  
ecclesiam universalem exercent. Sed qua membra collegii episcopalis et legitimi apostolorum  
successores singuli ea sollicitudine pro universa ecclesia ex Christi institutione et praecepto  
tenentur, quae, etiamsi per actum iurisdictionis non exerceatur, summopere tamen confert ad  
ecclesiae universalis emolumentum(…).” COD 867.

603 COD 899–900.



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 233

sa nem a kollégium tagjainak minden tekintetben való egyenlőségének 
szűk jogi  tartalmát  jelenti  (vö.  „non intelligitur  sensu  stricte  iuridico”), 
melyben a tagok akaratától  és az általuk gyakorolt delegációtól függ a 
közülük  kiemelkedő kompetenciával,  tekintéllyel  és  hatalommal  ren­
delkező tag személye és jogköre; hanem éppen ellenkezőleg: a collegium 
felépítése és a benne érvényesülő tekintély magából a kinyilatkozásból 
fakad, azaz isteni jogon áll fenn,604 és a collegium maga csakis a pápával 
együtt nevezhető teológiai  értelemben létező valóságnak.605 A szöveg­
ben felismerhető Gérard Philips-nek az apostoli kollégium analógiájára 
történő és az előkészítő bizottságban elhangzott érvelése, amely helyet 
kapott a Lumen gentium főszövegében is (vö. LG 19–20). A testületi jogi 
személynek ez a sajátos jelentése, szemben a CIC (1917) Can. 100 § 2-
ben foglalt rövid definíciójával606, visszatükröződik a hatályos Egyházi 
Törvénykönyv 115. kán. 2. §-nak meghatározásában.607 Ha végigtekin­
tünk a kérdés irodalmán, láthatjuk, hogy mind Joseph Ratzinger608, Yves 
Congar609, mind Leo Scheffczyk610 komoly tanulmányt szentelt a problé­
ma  teológiai  megvilágításának,  melyekben  kiálltak  a  Nota  explicativa  
praevia megfogalmazásának szükségessége mellett.  A kiegészítő értel­
mező  megjegyzés  aláhúzza,  hogy  a  communio nemcsak  lelki,  hanem 
egyúttal alapvető és meghatározó jogi jelentést is hordoz magában. En­
nek alapja, hogy az Egyház nem tekinthető tisztán emberi szervezetnek, 
hanem éppen ellenkezőleg, a krisztusi alapításból fakadóan egyszerre 
isteni és emberi valóság, így lényegileg szakramentális jellegű, amely 

604 Nota explicativa praevia, 1: COD 899.
605 Nota explicativa praevia, 4: COD 899900.
606 CIC (1917) Can. 100 – § 2. „Persona moralis collegialis constitui non potest, nisi ex  

tribus saltem personis physicis.”
607 CIC Can. 115 – § 2. „Universitas personarum, quae quidem nonnisi ex tribus saltem 

personis constitui potest, est collegialis, si eius actionem determinant membra, in decisionibus  
ferendis concurrentia, sive aequali iure sive non, ad normam iuris et statutorum; secus est  
non collegialis.”

608 J.  RATZINGER,  La collegialità episcopale: spiegazione teologica del testo conciliare, in G. 
BARAÚNA (a cura di), La Chiesa del Vaticano II, Firenze 1965, 733–760.

609 Y. CONGAR (dir.), La collégialité épiscopale. Histoire et théologie (Unam Sanctam 52), 
Paris 1965.

610 L.  SCHEFFCZYK,  Die Kollegialität der Bischöfe unter theologischem und pastoral-prakti­
schem Aspekt, in Episcopale munus, Assen 1982, 83–99.



234 Szuromi Anzelm

magában hordozza  kezdettől  fogva  a  jogi  rendezettséget,  amint  arra 
többek között Winfried Aymans is rámutat.611 A Nota explicativa praevia 
dokumentum végén olvasható utolsó bekezdés külön felhívja a figyel­
met arra, hogy a hierarchikus kommúnió nélkül nem különböztethető 
meg az Egyházon belüli egyes feladatkörök (vö. munus) gyakorlásának 
szakramentális-ontológiai jellege, azok kánonjogi vonatkozásaitól.

611 W. AYMANS, Communio, in S. HAERING –H. SCHMITZ (ed), Diccionario Enciclopédico de  
Derecho Canónico (ed. española: I. P. DE HEREDIA y V. J. L. LLAQUET), Barcelona 2008, 182–
184. 



A II. Vatikáni Zsinat Lumen gentium kezdetű konstitúciója… 235

KONKLÚZIÓ

A fentiekben kísérletet  tettünk a  II.  Vatikáni  Zsinat  Egyházról  szóló 
dogmatikus konstitúciójának, a  Lumen gentium kezdetű dokumentum­
nak egy sajátos szemszögből történő bemutatására. Mivel a konstitúció 
teljes egészének a részletes elemzése önálló monográfiát tenne szüksé­
gessé, így arra szorítkoztunk, hogy a dokumentumot, mint a hatályos 
katolikus egyházfegyelem ekkléziológiai alapokmányát vizsgáljuk. Az 
elemzés rávilágított a collegium, a kollegialitás, a communio, és a hierarchi­
kus communio fogalmak kiemelkedő fontosságára; a teológiai és jogi ér­
velés hátterében megtalálható biblikus, patrisztikus és pápai források 
meghatározó voltára; valamint az első századoktól kezdve kikristályo­
sodott, töretlen ekkléziológiai képre. Ennek érvényesülését nemcsak  a  
Lumen gentium szövege, hanem a Nota explicativa praevia, és az 1965 utá­
ni jogalkotás is tükrözi, amely sajátosan is megjelenik a hatályos Egyhá­
zi Törvénykönyvben, a Keleti Egyházak Kánonjainak Kódexében és a 
Pastor Bonus kezdetű apostoli konstitúcióban.  A legutóbbi időben még 
inkább érzékelhetővé vált az Egyházról szóló dogmatikus konstitúció 
letisztult  teológiai  kategóriáinak  fontossága  a  világegyház  életében, 
melynek kapcsán elég csak a Hittani Kongregáció által 2000. augusztus 
6-án kiadott Dominus Iesus állásfoglalásra,612 az ehhez 2007. június 29-én 
hozzáfűzött válaszra613; vagy akár a korábban (1998. október 31-én) köz­
zétett, pápai primátusról szóló dokumentumra614 utalnunk.

612 CONGREGATIO PRO DOCTRINA FIDEI, Decl. Dominus Iesus (6 aug. 2000): AAS 92 (2000) 
742–765.

613 CONGREGATIO PRO DOCTRINA FIDEI,  Resp. ad  quaestiones  de  aliquibus  sententiis  ad  
doctrinam de Ecclesia pertinentibus (29 iun. 2007): AAS 99 (2007) 604–608.

614 CONGREGATIO PRO DOCTRINA FIDEI,  Consid.  Il  Primato  del  successore  di  Pietro  nel  
mistero della Chiesa (31 oct. 1998): Communicationes 30 (1998) 207–216.



FEJÉRDY ÁRON: 

Krisztus és a Szentlélek kapcsolata az Egyház 
titkában a II. Vatikáni Zsinat alapján.
A katolikus és az ortodox megközelítés
összehasonlítása

Megtiszteltetés és öröm számomra, hogy nemrég Fribourg-ban leadott 
doktori  értekezésem témájáról  beszélhetek  ezen a  II.  Vatikáni  Zsinat 
megnyitásának 50. évfordulóján rendezett tanári konferencián. Témám 
Krisztusnak és a Szentléleknek az ökonómiában és az Egyházban meg­
mutatkozó kapcsolata. Hitünknek erről a titkáról a II. Vatikáni Zsinat 
dokumentumaiból kiindulva gondolkodtam, azonban – főleg a katoli­
kus tanítás logikájának mintegy megvilágításául – az ortodox teológia 
szempontjaival is foglalkoztam. A Léleknek és a Megtestesült Igének a 
kapcsolata, és ahogyan felénk, emberek felé fordulnak, egész megváltá­
sunkat és az Egyház titkának alapjait érintik.

Kiindulásként azt az egyszerű kérdést föltéve olvastam a zsinati do­
kumentumokat, hogy mit mondanak arról, mit tesz Krisztus és mit tesz 
a Lélek a mi üdvösségünkért?

Ha  végigvizsgáljuk  az  összes  zsinati  dokumentumot,  figyelve  az 
egyes dokumentumok sajátos  súlyára  is,  jól  látszik,  hogy alapvetően 
mély  egység  van Krisztus  és  a  Lélek  között.  Mindketten ugyanazon 
munkálkodnak, és küldetésük egysége a szóhasználat terén is nyilván­
valóan megmutatkozik.

Maga a küldetésük ténye is, amely gyakran a latin mittere igével van 
kifejezve, egyértelműen erről az egységről tanúskodik. 



Krisztus és a Szentlélek kapcsolata az Egyház titkában… 237

„Isten ugyanis azért küldte el a Fiát (misit  Deus Filium suum) 
[…] hogy mindenki Tanítója, Királya és Papja, Isten fiai új és egye­
temes népének a feje legyen. Végezetül Isten ezért (ti. hogy szétszó­
ródott  gyermekeit  egybegyűjtse)  küldte  el  Fiának  Lelkét  (misit 
Deus Spiritum Filii sui) az Urat és Éltetőt, aki az egész Egyház és 
minden egyes hívő számára a közösség és az egység princípiuma 
az apostolok tanításában,  a  közösségben,  a  kenyértörésben és az 
imádságban.” (LG 13)

Nem csak ugyan azt a kifejezést használja a Zsinat, hogy mindkét sze­
mélyt elküldte az Atya, hanem a küldetésük célja is ugyanaz, hogy álta­
luk Isten egységbe vonja az embereket egymással és saját magával.

Már ebben az idézetben is fölfedezhetjük, hogy az alapvető egységük 
mellett mégsem teljesen azonos vagy párhuzamos csak a Léleknek és a 
Fiúnak a küldetése, hiszen a Lelket, mint Fiának Lelkét említi a szöveg. 
Illetve a Lélek nem egyedül, hanem az apostolok tanításában, a közös­
ségben, a kenyértörésben és az imádságban lesz az egység és a közösség 
princípiuma.

Krisztus és a Lélek küldetésének egysége jól megmutatkozik abban is, 
hogy mindkét Személy küldetésének lényege az, hogy kinyilatkoztas­
sák Isten üdvözítő tervét és nekünk adják az üdvösséget. A két Személy 
közös  szerepe  a  kinyilatkoztatásban  ugyancsak  nyomon követhető  a 
zsinat  szóhasználatában.  Krisztussal  és  a  Lélekkel  kapcsolatban  egy­
aránt  használja  a  Zsinat az  illuminare,  docere,  manifestare,  communicare 
igéket. 615

Az is nyilvánvaló, hogy a világba jött Ige és a Szentlélek nem csak a 
kinyilatkoztatásban működnek közre, hanem valóban meg is akarnak 
ajándékozni bennünket azzal,  amit kinyilatkoztatnak, az isteni élettel. 
Ezen a téren is teljes egység mutatkozik a két elküldött Személy között 
már a dokumentumok szóhasználatában is. A zsinati dokumentumok­
ban mindkét Személy előfordul, például mint a regenerare, renovare igék 

615 Pl.  DV  4  „Verbum,  qui  omnes  homines  illuminat”;  LG  25  „Episcopi  […]  fidem 
credendam […]  sub  lumine  Sancti  Spiritus  illustrant”;  DV 19  „Dei  Filius,  vitam inter  
homines  degens,  ad  aeternam  eorum  salutem  reapse  fecit  et  docuit  […].  Apostoli  […] 
eventibus gloriosis Christi instructi et lumine Spiritus veritatis edocti”; AA 8 „[…] Sancta  
Ecclesia […] se totam caritatis vinculo circa Christum unitatem manifestabat […].”



238 Fejérdy Áron

alanya. Mindkét személy azért jött, hogy végbevigyék az ember újjáte­
remtését.616

Krisztus és a Lélek kapcsolata ugyanakkor nem csak mint teljes egy­
ség mutatkozik meg, hanem természetesen sok különbséget is találunk 
abban, amit és ahogyan az üdvösségünkért művelnek. A zsinati doku­
mentumokat vizsgálva kétféle különbségre találunk Krisztus és a Szent­
lélek  tevékenysége  között.  Egyrészt  vannak  dolgok,  amelyek  csak 
Krisztusra vonatkoznak és Krisztus sajátságai,  másrészt vannak tevé­
kenységek, amelyek mindkét Személyre jellemzők, de inkább tulajdo­
níthatók a Szentléleknek.

Egyértelmű, hogy mindaz, amit kifejezetten Krisztus tesz értünk, és 
ami Krisztus sajátja, az a megtestesülés titkával áll összefüggésben. A 
megtestesülésből következik, hogy Krisztus az egyetlen Közvetítő Isten 
és az emberek között (pl. LG 8, LG 14, LG 28). 

Míg Krisztus a Közvetítő (Mediator), Üdvözítő (Salvator) és Megváltó 
(Redemptor), a Szentlélekre sohasem alkalmazza a Zsinat ezeket a címe­
ket. Mindez természetesen nem jelenti azt, hogy a Szentlélek nincs jelen 
és nem aktív az emberek üdvözítésének a művében.

Krisztus üdvözítő tevékenységében a zsinati dokumentumokat olvas­
va háromféle szempontot különböztethetünk meg. 

Egyrészt Krisztus saját, a megtestesülésből következő küldetése, hogy 
példakép legyen az emberiség számára. Ő a megváltás minta-oka. Sok 
zsinati dokumentum nevezi Krisztust exemplar-nak az egész emberiség­
gel,  az Egyházzal,  vagy az Egyház különböző tagjaival kapcsolatban. 
Például  AG  8:  „Krisztus  ugyanis  szerzője  és  ősmintája  (Christus 
principium et exemplar) a megújított, testvéri szeretetre, őszinteségre és 
békés lelkületre hajló embernek, akit oly kívánatosnak tart mindenki.” 
Ugyancsak  LG  32:  „az  Egyház  pásztorai  az  Úr  példáját  követve 
(exemplum  Domini  secuti)  szolgálnak  egymásnak  és  a  hívőknek”. 
Krisztusnak  ebben  a  példa-mivoltában  osztozik  az  egész  Egyház  és 
minden tagja.

616 AG 7 „[…] az embert a maga képére és hasonlatosságára teremtő Isten terve ak­
kor fog megvalósulni, amikor mindazok, akik az emberi természet részesei és Krisz­
tusban a Szentlélek által újjászülettek (in Christo per Spiritum Sanctum regenerati) 
együtt szemlélve Isten dicsőségét, elmondhatják: ’Mi Atyánk’.”



Krisztus és a Szentlélek kapcsolata az Egyház titkában… 239

Emberségében Krisztus nem csak jele, példaképe a megváltott emberi­
ségnek, hanem az ő embersége lett a megváltás eszköze: embersége által 
adja nekünk az isteni élet ajándékát. Mindazt, amit Krisztus az üdvössé­
günkért tesz, emberségében és embersége által teszi. Krisztusnak ez a 
szerepe gyakran előkerül implicite a zsinati dokumentumokban, de két 
helyen konkrétan is nevezi a Zsinat Krisztus emberségét az üdvösség 
eszközének (instrumentum, organum). 

Az egyik hely SC 5, melyet rövidítve idézek: „Az Ő embersége ugyan­
is  az  Ige  személyével  való  egységben  üdvösségünk  eszköze volt 
(instrumentum nostrae salutis). […] Az emberek megváltásának és Isten 
tökéletes dicsőítésének e művét […] az Úr Krisztus teljesítette be főként 
áldott  szenvedésének,  a  halálból  való  föltámadásának  és  dicsőséges 
mennybemenetelének húsvéti misztériumával […]. Mert a kereszten el­
szenderült Krisztus oldalából fakadt az egész Egyház csodálatos szak­
ramentuma.”

Anélkül, hogy mélyebben belemennénk ennek a résznek az elemzésé­
be, érdemes megjegyeznünk, hogy egyfajta szoros kapcsolat fedezhető 
föl  Krisztus embersége,  mint  az üdvösségünk eszköze és az Egyház, 
mint szentség, szakramentum között. Gondolunk itt arra, ahogyan LG 1 
meghatározza  az  Egyház  misztériumát:  „[…]  az  Egyház  Krisztusban 
mintegy szentsége (veluti sacramentum), azaz jele és eszköze az Isten­
nel való bensőséges egyesülésnek és az egész emberi nem egységének.” 

Azzal, hogy Krisztus embersége az üdvösségünk eszköze, még ponto­
sabban összecseng,  amit LG 59-ben olvasunk:  „Istennek úgy tetszett, 
hogy az emberi  üdvösség szakramentumát ünnepélyesen csak azután 
hozza nyilvánosságra, hogy a Krisztustól megígért Szentlelket kiárasz­
totta”. Az Egyháznak Krisztus egyetlen közvetítésében való részesedése 
azt jelenti, hogy részesedik Krisztus szent emberségének eszköz-mivol­
tában, instrumentális okságában. A másik helyen LG 8-ban a Zsinat az 
organum szóval fejezi ki ugyanezt: „Amint ugyanis az isteni Igének a 
fölvett természet mint az üdvösség Vele elválaszthatatlanul egyesült élő 
szerve szolgál (vivum organum salutis) ugyanígy szolgál az Egyház tár­
sadalmi szerkezete az őt éltető Léleknek, Krisztus Lelkének a test növe­
kedésére (vö. Ef 4,16).” 



240 Fejérdy Áron

A Relationes szerint a Zsinati Atyák itt az organum (szerv) szót szinoni­
maként használják az instrumentum (eszköz) szóval.617

Végül Krisztus,  az Ő emberségében nem csak üdvösségünk instru­
mentális ható oka, hanem a végső célunk és beteljesedésünk is Őbenne 
valósul meg: „Isten Igéje ugyanis, aki által minden teremtetett, megtes­
tesült, hogy mint tökéletes ember, mindenkit üdvözítsen és összefoglal­
ja a mindenséget.” (GS 45). Ez a cél-okság, amelyet Krisztus az emberi­
séggel kapcsolatban kifejt, szorosan kötődik az Ő minta-okságához (GS 
22) és gyakran a „configurari, conformari” igékkel jut kifejeződésre a zsi­
nati dokumentumokban (pl. LG 7; AG 36; PO 2).

Térjünk most át azokra a tevékenységekre, amelyeket mind Krisztus, 
mind a Szentlélek művelnek értünk, de mégis inkább a Lélek működé­
séhez köthetők.

A zsinati dokumentumok alapján a Szentléleknek tulajdonított műkö­
dés  közvetlenül,  úgymond belsőleg  érinti  az  embert.  A  Lélek  sugall 
neki,  belülről mozdítja (intus movet LG 40;  intus operat AG 4),  indítja, 
lendületet ad neki618 és vezeti619. Érdekes, hogy igen gyakran előkerül a 
Lélek vezetése a PO-ban (PO 12, PO 13, PO 15, PO 17, PO 18, PO 32). 
Egyrészt azt jelzi ez, hogy éppen azoknak van a legnagyobb szükségük 
a Lélek vezetésére, akikre mások vezetése van bízva. Másrészt pedig – 
miként erre még visszatérünk – az is nyilvánvaló ebből, hogy a Lélek 
szívesen használja az embert, mint egyfajta eszközt ahhoz, hogy máso­
kat általa Krisztushoz vezessen.

A másik dolog, amit megállapíthatunk a Lélek működéséből éppen az, 
hogy mindig Krisztushoz teszi hasonlóvá, Krisztushoz vezeti, az embert 
és így rajta keresztül az Atyához. Így LG 4 szerint a Lélek „bevezet a tel­
jes igazságba (in omnem veritatem introducit) és az Egyházat elvezeti a 
Jegyesével való teljes egységre (Ecclesiam […] ad consummatam cum 
Sponso suo unionem perducit)”.

617 Vö.  FRANCISCO GIL HELLIN, Concili Vaticani II Synopsis, Constitutio Dogmatica de 
Ecclesia, Lumen Gentium, Libr. Ed. Vat., Città del Vaticano 1995, 60–61.

618 AA 33-ban például párhuzamosan találjuk Krisztus szavát és a Lélek ösztönzé­
sét: „A Szentséges Zsinat tehát kérve-kéri az Úrban az összes világi hívőt, hogy Krisz­
tus szavára, mely ebben az órában még sürgetőbb, és a Szentlélek ösztönzésére szíve­
sen, nagylelkűen és készséges szívvel válaszoljon.”

619 A Lélek vezetéséről van szó (ducere) pl. GS 3, GS 11, GS 43, PO 17, PO 22.



Krisztus és a Szentlélek kapcsolata az Egyház titkában… 241

A harmadik dolog, amire már utaltunk, és ami a Lélek működéséről 
egyértelműen kiderül a zsinati dokumentumokból, az az, hogy a Szent­
lélek, noha az emberi szívekben működik, mégis működésével kötődik 
Krisztus emberségéhez és általában valamely emberi közvetítést hasz­
nál. Mindez például különösen is látszik a Lélek megszentelő művében.

Több szöveg kifejezetten utal arra, hogy a „megszentelést” a Szentlé­
lek  emberi  elemeken keresztül  viszi  végbe  és  így a  Lélek  működése 
Krisztus  művéhez  van  rendelve.  A  Szentlélek  ugyanis  elsősorban  a 
szentségek és a papi szolgálatok által szenteli meg az Egyházat és az 
embereket. A Szentségek és a papi szolgálatok azonban teljességében 
Krisztus személyes misztériumától függnek, és abból merítik erejüket. 
LG 12-ben olvassuk „[…] a Szentlélek az Isten népét nemcsak a szentsé­
geken keresztül és a papi szolgálatokkal szenteli meg, vezeti és ékesíti 
erényekkel,  hanem  ajándékait  »tetszése  szerint  juttatva  kinek-kinek« 
(1Kor 12,11), minden rendű és rangú hívőnek különleges kegyelmeket 
is  ad,  melyekkel  alkalmassá és készségessé teszi  őket különféle tevé­
kenységek vagy hivatalok  vállalására  az  Egyház megújhodása  és  to­
vábbépítése érdekében. E karizmákat, akár a legragyogóbbakat, akár az 
egyszerűbbeket és gyakoribbakat, mivel az Egyház szükségleteihez iga­
zodók és nagyon hasznosak, hálaadással és vigasztalódással kell fogad­
nunk.  […]  valódiságuk és  célszerű fölhasználásuk  megítélése  azokra 
tartozik, akik elöljárók az Egyházban, s kiknek különösképpen feladata, 
hogy ki ne oltsák a Lelket, hanem mindent mérlegeljenek, és a jót tart­
sák meg (vö. 1Tessz 5,12.19–21).”620

Az is nyilvánvaló tehát, hogy a Szentlélek a megszentelést a különféle 
karizmatikus adományok által is végzi, amelyeket titokzatosan helyez 
el az emberek szívében, mégis ezek az adományok is csak azoknak az 
embereknek  közreműködésével  hoznak  gyümölcsöt,  akik  ezeket  az 
adományokat kapták.  Ráadásul ezek az adományok mind az Egyház 
építésének vannak alárendelve, és az Egyház elöljáróinak kontrolljára 
vannak bízva.

Úgy tűnik tehát, hogy a Lélek küldetése és megszentelő műve több 
módon is Krisztus megszentelő, megváltó művéhez van rendelve, még­
pedig különösképpen Krisztus embersége miatt. Ugyanakkor van egy 

620 Vö. AA 3.



242 Fejérdy Áron

másik  aspektus  is,  amelyről  nem  szabad  megfeledkeznünk,  anélkül, 
hogy abszolút kölcsönösséget, tökéletes reciprocitást vezetnénk le belő­
le Krisztus és a Lélek kapcsolatában. A Szentlélek egyrészt azon keresz­
tül az emberségen keresztül működik, amelyet csak a Fiú vett magára, 
ugyanakkor Krisztus az Ő emberségében, maga is a Lélek által tevé­
kenykedik és azt a Lelket adja tovább, aki betöltötte Őt emberségében. 
„Krisztus ugyanis, […] önmagáról mondta: »Az Úr lelke rajtam, mert 
fölkent engem. Elküldött, hogy örömhírt vigyek a szegényeknek, hogy 
gyógyítsam a megtört szívűeket, a foglyoknak a szabadulást hirdessem 
és a vakoknak a látást« (Lk 4,18)”. (AG 3)

Van tehát bizonyos kölcsönösség is Krisztus és a Lélek működése kö­
zött, azonban mindez inkább csak Krisztus emberségére vonatkoztatha­
tó. A kölcsönösségen belüli rendet jól megvilágítja, hogy a Szentlelket 
többször  hívja  a  Zsinat  is  „Krisztus  Lelkének”,  a  „Fiú Lelkének”,  de 
Krisztust, sosem hívják a „Szentlélek Krisztusának”, vagy a „Lélek Fiá­
nak”.

Összegezve  megállapíthatjuk,  hogy a  II.  Vatikáni  Zsinat  szerint  az 
embernek  Szentlélek  által  történő  megszentelése  elválaszthatatlan  a 
megtestesülés misztériumától és, hogy Isten minden ajándéka valami­
képpen Krisztus emberségén keresztül jut el az emberhez. A Szentlélek, 
noha az ember belsőjében munkálkodik, mégsem érintheti meg az em­
bert,  csak valamiképpen Krisztus miatt,  aki mindenben magára vette 
emberségünket. Mindez azonban semmiben sem csökkenti a Szentlélek 
és Krisztus egyenlő dicsőségét és küldetésük egyenlőségét, és nem csor­
bítja  közös istenségüket,  hanem egyfajta  rendre  utal  abban,  ahogyan 
mindketten az Atyához vezetnek bennünket.

Miután megvizsgáltuk, hogy a zsinati dokumentumok alapján hogyan 
van kapcsolatban Krisztus és a Szentlélek a mi üdvösségünk művében, 
konkrétabban azt keressük, hogy hogyan vonatkozik Krisztusnak és a 
Léleknek ez a kapcsolata az Egyház misztériumára?

Ennek a misztériumnak a II. Vatikáni Zsinat tanításában megmutat­
kozó latin szemlélését mintegy kontrasztként jól megvilágítja ennek a 
kérdésnek az ortodox gondolkodásmód szerinti vizsgálata. Mivel az or­
todox teológiában nincsen a II. Vatikáni Zsinatnak megfelelő egységes 



Krisztus és a Szentlélek kapcsolata az Egyház titkában… 243

érvényű dokumentum,  néhány  kortárs  teológus  szemléletére  hagyat­
koztunk  és  abból  próbáltunk  általánosabb  megállapításokat  leszűrni. 
Természetesen tudatában vagyunk annak,  hogy szűkös és  egyáltalán 
nem elég mély ez az ismeretanyagunk ahhoz, hogy valódi összehasonlí­
tásról lehessen szó. Az ortodox látásmóddal egybevetve azonban vilá­
gosan látszik a Zsinat tanításának koherens, a különböző aspektusokat 
egységben tartó megközelítése.

Ortodox testvéreink – legalább is azok a teológusok, akiknek műveit 
vizsgáltam  –  alapvetően  háromféle  megközelítés  szerint  értelmezik 
Krisztusnak és a Szentléleknek az ökonómiában megmutatkozó kapcso­
latát. Ez a három megközelítés nem zárja ki egymást, hanem gyakran 
egyszerre van jelen.

Az ortodox teológusok Krisztus és a Szentlélek kapcsolatában a két 
Személy különbségét  és  küldetésük sajátságát  hangsúlyozva  gyakran 
egyfajta  párhuzamosságot  látnak,  mely  szerint  mindketten  a  maguk 
módján munkálkodnak az  emberek  üdvösségéért,  de  működésükben 
nincsen mélyebb egység. Ez a párhuzamos szemlélet legfőképpen Vla­
dimir Lossky-nál látható, aki néhol az üdvösség két útjáról, két ökonó­
miáról beszél.621

Krisztus és a Szentlélek kapcsolatát úgy is értelmezik, mint szigorú 
kölcsönösségen alapuló kapcsolatot és teljes reciprocitást látnak közöt­
tük az üdvösség művében. A Lélek Krisztushoz vezet, Krisztust adja, 
Krisztus pedig a Lélekhez vezet, a Lelket adja. Ez a látásmód markán­
sabban Paul Evdokimov-nál622,  vagy Boris Bobrinskoy-nál623 fedezhető 
föl.

Végül  találunk  olyan  megközelítést  is,  egy-egy  dologban  még  az 
előbb említett szerzőknél is, amely nagyon közel áll  a mi latin szemlé­
letmódunkhoz, mégpedig, hogy a Léleknek és Krisztusnak az üdvössé­
günk  munkálásában  megmutatkozó  kapcsolatára  egyfajta  rendezett 
egység jellemző, amelyben központi szerepe van Krisztusnak, és a meg­

621 V. LOSSKY, Théologie mystique de l’Eglise d’Orient, Éditions Montaigne, Paris 1944.
622 P. EVDOKIMOV, Présence de l’Esprit Saint dans la tradition orthodoxe (Foi vivante 179), 

Cerf, Paris 1977.
623 B. BOBRINSKOY, Le mystère de la Trinité, Cours de théologie orthodoxe, Cerf, Paris 1996, 

és B. BOBRINSKOY, Le mystère de l’Eglise, Cours de théologie dogmatique, Cerf, Paris 2003.



244 Fejérdy Áron

testesülés  titkának.  Ez a szemléletmód leginkább Georges Florovsky-
nál624 tapasztalható.

Ez a háromféle megközelítés mind ekkléziológiai  következményt is 
von maga után. Lossky például (a dupla ökonómiának megfelelően) az 
Egyház kettős struktúrájáról beszél, egy krisztológikus és egy pneuma­
tológikus struktúráról.

Az ortodox szerzők világosan látják  Krisztusnak és a Szentléleknek 
az egységét a küldetésük forrásában. Mindkét Személyt az Atya küldi. 
Ugyancsak  világos  az  egységük  a  küldetésük  célja  szempontjából. 
Mindketten az üdvösségünkön munkálkodnak, azon, hogy az embere­
ket teljes egységre vezessék egymással és a Szentháromsággal. Igazából 
üdvözítő  küldetésük beteljesítésnek módját  tekintve  tűnik úgy,  hogy 
nem ragadják meg annyira a Krisztus és a Szentlélek közötti teljes, való­
di egységet. Szívesen beszélnek egyfajta egyensúlyról és szimultaneitás­
ról Krisztus és a Lélek között, amely egyensúlyra folyton figyelni kell. 
Azonban ez  az  egyensúly  mégiscsak  törékeny,  és  mégsem világít  rá 
egyfajta  alapvető  egységre.  Hiszen  az  egyensúly  elve  szerint,  ha  az 
egyik Személy fontosságát hangsúlyozom, akkor attól kell félnem, hogy 
valamit elveszek a másik Személy jelentőségéből.

A vatikáni zsinat ortodox megfigyelői például gyakran felvetik, hogy 
szerintük a Zsinat  pneumatológiája hiányos,  vagy,  hogy a Szentlélek 
nominális  jelenléte  ellenére  a  Zsinat  mégis  túlzottan krisztocentrikus 
marad. Így például Nikos Nissiotis, a Dei Verbum kapcsán többek között 
a Szentlélek szerepének kevésbe vételeként említi az Egyházi Tanítóhi­
vatal szerepét a Katolikus Egyházban.625 Az emberi közvetítés jelentősé­
ge, amely Krisztus emberségére utal, számára mintegy kisebbíti a Szent­
léleknek tulajdonított jelentőséget.

Ez az egyensúlyként keresett egység Krisztus és a Szentlélek működé­
se  között,  könnyen  vezet  egyfajta  dualista  tendenciához  az  Egyház 
misztériumában. Úgy tűnik számunkra, hogy ez áll azoknak a szemlé­
letmódoknak a hátterében, amelyek ellentétet vagy csupán egyensúlyt 

624 C. KÜNKEL, Totus Christus, Die Theologie Georges V. Florovskys, Göttingen 1991.
625 WERNER SCHATZ (Hrsg.), Was bedeutet das Zweite Vatikanische Konzil für uns? : sechs  

Vorträge, von OSCAR CULLMANN, JOHANNES FEINER, HERWIG ALDENHOVEN, PATRICK C. RODGER, 
NIKOS A. NISSIOTIS, ERNST LUDWIG EHRLICH, F. REINHARDT, Basel 1966, 57–188.



Krisztus és a Szentlélek kapcsolata az Egyház titkában… 245

látnak a történelem és az eszkatológia, az anamnézis és az epiklézis, a 
kegyelem és a papi szolgálat (intézmény és karizma),  kollegialitás és 
primátus között.

Ezzel a kettős szemlélettel ellentétben, a II. Vatikáni Zsinat dokumen­
tumaiban a katolikus teológia mélységes egységben látja Krisztus és a 
Lélek működését nem csak küldetésük eredetében és céljában, hanem 
az üdvösség konkrét megvalósításában is. Az üdvösség művének vég­
bevitelében a  két  személy közötti  mélységes  egység helye  nem más, 
mint Krisztusnak az embersége. Úgy tűnik, hogy Krisztus emberségé­
nek és embersége eszköz-okságának újra-fölfedezése segít abban, hogy 
teljes egységben lássuk Krisztus és a Szentlélek működését az üdvösség 
művében és az Egyházban. Krisztus emberségében és embersége által 
jut el az üdvösség minden emberhez, és az Ő szent embersége által ada­
tik a Szentlélek, akivel együtt az Atya és a Fiú is hozzánk költözik, hogy 
bennünk lakjék a Szentháromság.

Az Egyház valamiképpen Krisztus emberségének titokzatos meghosz-
szabbítása. Az Egyház egésze és minden tagja Krisztus Lelkét Krisztus 
embersége által folyton befogadva egyre inkább Krisztushoz hasonlóvá 
alakul. Így tagjaiban és egészében az Egyház, Krisztus titokzatos Teste a 
Szentlélek által folytatja Krisztus művét: Krisztusban, a Szentlélek által 
példaként hívja az üdvösségre az embereket; Krisztusban, a Szentlélek 
által az üdvösség szakramentumaként az isteni életet és a Szentlelket 
ajándékozza az embereknek; valamint Krisztusban, a Szentlélek által az 
Egyház valóban az üdvösség végső célja is lesz, ahol megvalósul az em­
berek teljes egysége Istennel és egymással.



TÖRÖK CSABA:

A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának 
fundamentálteológiai értelmezése

A II. Vatikáni Zsinat egyik leggyakrabban idézett szöveghelye a GS 22, 
amelynek központi gondolata – Jézus Krisztus mint emberré lett Isten 
kinyilatkoztatja az embert az embernek – rendkívüli hatást gyakorolt a 
zsinat utáni  teológiára.  Leginkább a dogmatikai  diszciplínák (minde­
nekelőtt  a  krisztológia/szótériológia  és a teológiai  antropológia)  érzik 
sajátjuknak  ezt  a  GS-pontot.  Az  alábbiakban  kísérletet  teszünk  arra, 
hogy a szöveghely más szempontból történő értelmezését végezzük el, 
ezáltal feltárva olyan (fundamentálteológiailag releváns) jelentési síko­
kat, amelyeknek eddig kevés figyelmet szenteltek a teológiában.

1. A szöveg pozicionálása

Mint minden zsinati szöveg, a GS is hosszú szerkesztési munka ered­
ménye. Ez a dokumentum azonban nem a csatározások vagy viták okán 
állt  össze  igen aprólékos  és  rendkívül  nagy munkával,  hanem azért, 
mert ez az egyetlen irat, amely nem egy önmagában már előzetesen lé­
tező tervezetszöveg korrekciója,  újraírása  révén született  meg. A GS-
ben a zsinat mintegy szintézisét nyújtja egész munkájának, fáradozásai­
nak, teológiájának és lelkipásztori elkötelezettségének. Ez az utolsóként 



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 247

elfogadott és kihirdetett konstitúció összegzése és koronája a zsinati ta­
nításnak.626

1) A dokumentum egésze

A GS három fő részből áll össze, ezek közül az első, amely nem visel sor­
számot, előszó (GS 1–3) és bevezetés (GS 4–10) gyanánt szolgál, s eleget 
tesz az „auditus temporis”,  az „auditus hominis” és az „auditus alterius” 
hármas kritériumának: felvázolja az idők jeleit, kitekintést nyújt az em­
beri valóságra, és a nem katolikusok, sőt a nem keresztények felé is nyi­
tottságról és érzékenységről tanúskodik.

A második egység (számozás szempontjából: első rész) nyújtja a do­
kumentum tanításának az általános teológiai keretét (GS 11–45), fokoza­
tos előrehaladás révén tárja fel „az Egyház és az ember hivatását”.

A harmadik egység (számozás szempontjából:  második rész)  olyan 
részletkérdésekkel  foglalkozik,  amelyek az  első  és  a  második  egység 
vizsgálódásainak alapján állva relevánsak az Egyház élete szempontjá­
ból a mai világban (GS 46–90).

Mint látható, az első két egység (előszó, bevezetés és első rész) és a 
harmadik egység (második rész) ugyanannyi pontból állnak, mondhat­
ni teljes egyensúlyt tartanak. Az első negyvenöt pont felfogható a hit ki­
fejtésének, a második negyvenöt pedig az arra alapozó, abból forrásozó 
gyakorlat ismertetésének. E kétszer negyvenöt pont után a befejezéssel 
(GS 91–93) zárul a GS. 

626 A dokumentum keletkezéséhez ld.  CHARLES MOELLER,  Die Geschichte der Pastoral­
konstitution, in LThK2 K3, 242–278. Az újabb kutatások eredményeit is hozó keletke­
zéstörténet és kommentár: HANS-JOACHIM SANDER, Theologischer Kommentar zur Pastoral­
konstitution über die Kirche in der Welt von heute Gaudium et spes, in  Herders theolog­
ischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil [=HThK] (szerk. Peter Hünermann 
- Bernd Jochen Hilberath), vol. 4, Herder, Freiburg i.Br. 2005 (Sonderausgabe WBGG, 
Darmstadt 2009), 581–869.



248 Török Csaba

2) Az I. rész (Az Egyház és az ember hivatása)

A teológiai alapvetést feltáró első rész négy tematikus fejezetből épül 
fel, amelyek így összegezhetők:

–  Az emberi személy méltósága:  istenképiség, bűn, test-lélek, érte­
lem, lelkiismeret, szabadság, halál, ateizmus, az Egyház ezzel kap­
csolatos magatartása, Krisztus az új ember (GS 12–22).

– Az emberek közössége: az emberi hivatás, a közjó, az individualiz­
mus nehézségei, felelősség és sorsközösség (GS 23–32).

–  Az ember tevékenysége a világban: az emberi tevékenység értéke 
és rendje, a földi dolgok jogos autonómiája, a bűn hatása, a húsvéti 
misztérium, az új föld és az új ég (GS 33–39).

–  Az Egyház feladata a világban: kölcsönös kapcsolat a világ és az 
Egyház között, segítség a világnak az Egyház részéről, segítség az 
Egyháznak a világ részéről, Krisztus az A és Ω (GS 40–45).

Mint látható, az első és a második, valamint a harmadik és a negyedik 
fejezet áll párban. Az első két fejezet majdnem azonos terjedelmű, s egy­
fajta teológiai antropológiai alapvetést kínál – ez a megközelítés lesz a 
meghatározó később a dokumentum egyes részeinek az értelmezése so­
rán is. A harmadik és a negyedik fejezet egyforma terjedelmű, s egymás 
mellett, mondhatni egymás komplementereként mutatja az ember és az 
Egyház világban végzett tevékenységét.

Mit mondhatunk el  az egyes fejezetek belső felépítéséről? Minden­
képpen észre kell vennünk, hogy mind a négy fejezet azonos séma sze­
rint épül fel, amely felfedezhető úgy a tematikai előrehaladásban, mint 
az üdvrendi szemlélet kibontásában:

– Tematikai felépítés: teológiai alapvetés – konkrét felmerülő prob­
lémák – lehetséges (negatív) válaszok – szintetikus keresztény válasz

– Az üdvrendi szempont kibontása: teremtés és az Istentől akart álla­
pot, a(z emberi) természet alapvető konstitúciója – a bűnbeesés (a 
megromlott természet) – a megváltásra szorulás – a húsvéti misztéri­
um/az eszkatológikus  teljesség.  Ez  a  linearitás  magán hordozza a 
dogmatikai kézikönyvek és egyetemi kurzusok rendjének lenyoma­
tát, a De Deo creante-tól elvezetve az olvasót a De Deo elevante-ig.



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 249

3) Az 1. fejezet (GS 12–22)

Az első fejezet belső szerkezetét a fentiek alapján a következőképpen 
tárhatjuk fel:

Tematikai fel­
építés

Üdvrendi  
szempont

GS

alapvetés teremtés Az ember istenképűsége (GS 12)

felmerülő prob­
lémák

bűnbeesés A bűn (GS 13)

megváltásra 
szorulás

A bűn által  megrontott emberi  termé­
szet és teremtett valóság konstitúciója  
(test-lélek,  GS  14;  értelem,  GS  15; 
lelkiismeret,  GS  16;  szabadság,  GS 
17; halál, GS 18)

lehetséges ne­
gatív válaszok

Az ateizmus  (GS  19–20) és  az  azzal  
kapcsolatos egyházi magatartás (GS 21)

szintetikus ke­
resztény válasz

a húsvéti misz­
térium és az 

eszkatologikus 
teljesség

Jézus Krisztus, az új ember, az istenké­
pűség beteljesítője (GS 22)

Mit is tudunk meg a fentiek alapján a GS 22-ről? A legelső és szembe­
szökő válasz, hogy a GS 22 közvetlenül az ateizmussal kapcsolatos egy­
házi álláspontot taglaló, az üdvösségre vonatkozó reményteli és pozitív 
véleményt kifejező pont után következik. A GS 22 egyszerre válasz az 
ateizmusra, és a Kontrapunkt-ja is ennek a jelenségnek. Túl ezen az álta­
lunk vizsgált rész az egész fejezet szintetikus összegzése, lezárása, öko­
nómiai megkoronázása.

Ugyanakkor észre kell vennünk egy sajátosságot az első fejezet egé­
szének a szerkezetében:  a  GS 12 (teremtett  istenképűség) és  a  GS 22 
(krisztusi, megváltott és üdvösséges istenképűség) keretet alkot. Az em­
beri istenképűségének a hittitka az az alaphang, amely az egész fejeze­
tet végigkíséri, az a központi kijelentés, amelynek fényében a teljes első 
fejezet értelmeződik.  Ha ehhez hozzávesszük még azt is,  hogy itt  az 
első rész (teológiai alapvetés) első fejezetéről (a teológiai alapvetés teo­



250 Török Csaba

lógiai alapvetéséről) van szó, akkor azt kell mondanunk, hogy a GS 22 
mint e fejezet szintézise magában hordozza a teljes GS teológiájának a 
kulcsát. Mintha azt erősítené meg, hogy Egyházunk üzenete a mai kor­
hoz és a mai emberhez nem más, mint ez az egyszerű igazság: minden 
emberi személy istenképű, és ebben gyökerezik elidegeníthetetlen mél­
tósága, még akkor is, ha tagadja Istent. Ez a képmásiság és méltóság Jé­
zus Krisztusban, „az emberekhez küldött emberben” teljesült be.

2. A GS 22 mint a keresztény antropológia alapja?

1) Az 1. bekezdés: krisztológiai alapvetés
Egyes szerzők szerint a  GS 22 első bekezdése egy „kis krisztológia”, 
amelyben az összes jelentős krisztológiai téma megjelenik:627

Az ember misztériuma csak a megtestesült Ige misztériumában 
világosodik  meg  igazán  [megtestesülés].  Ádám,  az  első  ember 
ugyanis  [teremtés]  az  eljövendőnek,  tudniillik  az  Úr  Krisztusnak 
előképe volt. Krisztus, az új Ádám, az Atya és az ő szeretete misz­
tériumának kinyilatkoztatásában [megváltás,  kereszt,  húsvét] teljesen 
föltárja  az  embert  az  embernek  [két  természet,  kinyilatkoztatás,  Is­
ten–ember-viszony], és megmutatja magasztos hivatását [eszkatológi­
kus távlat]. Nem csoda tehát, ha ezek az igazságok belőle fakadnak 
és benne érik el csúcspontjukat (GS 22,1 – a szerző betoldásai).

Nem csoda, hogy már közvetlenül a zsinat után a jelentősebb kommen­
tárok egyfajta krisztológiai antropológia megalapozását látták ebben a 
szövegrészben.628 Amikor a ’70-es évek elején V. Alesiani doktori disz-
szertációját  készítette,  egyenesen  „a  keresztény  antropológia  Magna 
Chartája”629 megjelöléssel illette a fenti szakaszt. Ezt a megközelítést ké­

627 HThK 4, 740.
628 JOSEPH RATZINGER,  Gaudium et  spes.  Erstes  Kapitel  des ersten Teils.  Kommentar,  in 

LThK2 K3, 313–354, 350.
629 VINCENZO ALESIANI, Vocazione storica ed escatologica dell’uomo nella »Gaudium et spes«  

(Diss. ad Doct.), PUL, Roma 1975, 6.



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 251

sőbb megerősítette boldog II. János Pál,630 amikor a Fides et ratio kezdetű 
enciklikájának a 60. pontjában így fogalmazott:

A II. Vatikáni Zsinat nagyon gazdag és termékeny tanítást adott 
a filozófiáról. Nem hagyhatom említés nélkül, főként ezen enciklika 
kereteiben, hogy a Gaudium et spes konstitúció egyik fejezete szin­
te összefoglalja a bibliai antropológiát és ad indításokat a filozófia 
számára. E zsinati szöveg az Isten képmásául teremtett emberi sze­
mély értékéről szól, megalapozza a többi teremtmények fölötti mél­
tóságát,  és  kimutatja  az emberi  ész  transzcendens  képességét.  A 
Gaudium et spes az ateizmus kérdéséről is tárgyal, és pontosan ki­
mutatja e filozófiai fölfogás főként az emberi személy elidegeníthe­
tetlen méltósága és szabadsága elleni tévedéseinek okait. Kétségte­
lenül komoly filozófiai jelentése van azoknak a mondatoknak, me­
lyeket  Redemptor  hominis kezdetű  enciklikámban  idéztem,  és 
tanításom  szilárd  tájékozódási  pontjai  közé  tartozik:  »Az  ember 
misztériuma csak a megtestesült  Ige misztériumában világosodik 
meg igazán. Ádám, az első ember ugyanis az eljövendőnek, tudni­
illik az Úr Krisztusnak előképe volt. Krisztus, az új Ádám, az Atya 
misztériumának  és  szeretetének  kinyilatkoztatásával  megmutatja 
az embernek magát az embert, és föltárja előtte nagyszerű hivatá­
sát«.

Ennek  a  pápai  megnyilatkozásnak  sajátos  színezetet  kölcsönöz  az  a 
tény, hogy a zsinat során K. Wojtyła krakkói érsek a lengyel püspökök 
képviselőjeként részt vett a GS I. rész 1. fejezetének a végső megszöve­
gezésében.631 Emiatt nem csodálkozhatunk azon, hogy a GS 22, s külö­
nösen is annak első bekezdése a leggyakrabban idézett zsinati tanítás II. 
János Pál pápa tanítóhivatalában.

2) A 2. bekezdés: „játék” a teológiai alapfogalmakkal
Ahhoz, hogy a zsinati szöveg sajátos szóalkalmazását, hangsúlyait meg­
érthessük,  érdemes  a  latin  nyelvű  hivatalos  verziót  szemügyre  ven­
nünk, ahol ezt olvassuk:

630 HThK 4, 740, 72. lábjegyzet.
631 HThK 4, 740, 72. lábjegyzet.



252 Török Csaba

Qui  est  »imago  Dei  invisibilis«  (Col  1,15),  Ipse  est  homo 
perfectus,  qui  Adae  filiis  similitudinem  divinam,  inde  a  primo 
peccato deformatam, restituit (GS 22,2).

Közismert a katolikus teológiában, hogy (legalábbis Lyoni Szt. Irenaeus 
teremtéstani felosztása óta) szokásos elkülöníteni az ember istenképűsé­
gének és Istenhez való hasonlóságának az állítmányait. Az imago a ter­
mészetes istenképűség, míg a  similitudo:  természetfölötti  istenképűség 
leírására szolgál a hittani nyelvezetben. Az ősbűn – lényege szerint – 
épp a similitudo-t veszti el, ugyanakkor (bár homályba borított állapot­
ban) meghagyja az imago-t.

Krisztus  üdvözítői  küldetése  tehát  abban  áll,  hogy  helyreállítsa  a 
similitudo-t, s ezáltal az  imago visszanyerje ragyogását, híven tükrözze 
vissza  ősképét.  A  megtestesült  Fiú  az  „imago  Dei  invisibilis” (vö.  Kol 
1,15),  aki  éppen  megtestesültként  válik  tökéletesen  kinyilatkoztatott 
imago-vá.

A zsinati terminológia – miként erre Ratzinger kommentárja is utal – 
azonban eltér a klasszikus skolasztikus, patrisztikus alapon nyugvó termi­
nológiától, amikor „similitudo deformata”-ról beszél. Ugyanis épp a fentiek 
alapján látható, hogy – a klasszikus terminológiát alkalmazva – az ősbűn 
okán az imago az, ami deformata, torzult és sebesült lett, a similitudo azon­
ban egyenesen elveszett. Ily módon a GS 22,2 nyelvezetében kilép a sko­
lasztikus kategóriák szorosságából,  s  optimista  emberképet  jelenít  meg, 
amely radikális formában állítja az istenképűséget és az Istenhez való ha­
sonlóságot az emberről, lévén, hogy még a bűn ellenére is számol nem 
csak az imago, hanem a similitudo (bár torzult, de mégis jelenvaló) fennállá­
sával.632

632 Ezen a ponton röviden utalunk Puskás Attila professzor megjegyzésére, aki elő­
adásunk után felhívta rá a figyelmünket, hogy Szt. Ágoston teológiájában nem követi 
az  imago és a  similitudo világos elkülönítésének a módszerét, hanem olykor szinoni­
maként alkalmazza a kifejezéseket. Ebben az esetben a „similitudo deformata” kifeje­
zésforma  nem  bír  különösebb  tartalmi  szemponttal.  Ezzel  együtt  azonban  mégis 
megvalósul a skolasztikus terminológiától való ellépés, mégpedig Szt. Ágoston „javá­
ra”. Ez a szempont akkor válik majd érdekessé, amikor egybevetjük a GS 22-t a DV 
Bevezetésével  és  I.  fejezetével,  amely szövegek  alaphangjára nagy  hatást  gyakorolt 
Hippo püspökének hittani látásmódja.



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 253

3) Az ökonómiai szemlélet kifejtése
A második bekezdésben nem csak a fenti fogalmak használata kelt fel­
tűnést, hanem ezzel a szövegrészlettel át is lépünk a GS 22 azon részé­
be, amely a krisztológiai alapozás után kifejti az üdvrendi szemléletet. 
A bekezdések az ökonómia lineáris rendjét követik.

a) GS 22,2: megtestesülés
A második bekezdés – miután a megtestesülés dogmatikai mélyszövetétől 
kezdte meg vizsgálódását – egészen hétköznapi képekkel, cselekvésekkel 
folytatódik: [Jézus Krisztus] „emberi kézzel dolgozott, emberi értelemmel 
gondolkodott,  emberi  akarattal  cselekedett,  emberi  szívvel szeretett”.  A 
nyelvezet egyértelműen visszatükrözi a II. Vatikáni Zsinat alapvető lelki­
pásztori  irányultságát:  a  kifejtett  tanítást  pasztorális  távlatba  helyezve 
„közel hozza” a konkrét emberi valósághoz.

Hogy itt  nem csak stílusgyakorlatról,  vagy  éppenséggel  valamiféle 
formai alapállásról van szó, hanem lényegi tanításról, az nyilvánvalóvá 
válik abban a kijelentésben, amely már ízig-vérig dogmatikai súllyal bír: 
[Jézus  Krisztus]  „megtestesülésével  valamiképpen  minden  emberrel 
egyesült”. Ezzel együtt jár az is, hogy eggyé vált mindennel, ami embe­
ri, a bűnt kivéve: „valóban egy lett közülünk, a bűnt kivéve mindenben 
hasonló lett hozzánk”. A zsinati szöveg itt a Zsidókhoz írt levél tanítá­
sát idézi: „Főpapunk ugyanis nem olyan, hogy ne tudna együtt érezni 
gyöngeségeinkkel, hanem olyan, aki hozzánk hasonlóan mindenben kí­
sértést szenvedett, a bűntől azonban ment maradt” (Zsid 4,15). 

b) GS 22,3: az ártatlan bárány áldozata
J. Ratzinger felhívta rá a figyelmet, hogy a megtestesülés misztériumát 
lehet önmagában véve is szemlélni, s ekkor úgy áll a szemeink elé, mint 
valamiféle egészen sajátos ontológiai jelenség, a transzcendens és az im­
manens találkozása,  egyesülése,  egy rendkívüli  „metafizikai  misztéri­
um”.633 Az  „istenemberi” mivolt ilyetén értelmezésének az idők során 
számos példáját fellelhetjük.

633 Ld. LThK2 K3, 350.



254 Török Csaba

A keresztény tanítás azonban nem felejtheti el, hogy a megtestesülés 
nem önmagában álló és minden mástól független hittitok. Belső lényege 
szerint a megváltásra és az üdvözítésre irányul. Krisztus teste a kereszt­
re  feszített  test,  amely  feltámadt.  Vagyis  a  „metafizikai  misztérium” 
üdvrendi kulcsban értelmezhető helyesen, enélkül elszakadhat a konk­
rét evangéliumi üzenettől, annak lényegi tartalmától.

A GS 22 a maga folyamatos szövegvezetésében viszi át a tematika fona­
lát a megtestesülés szemléléséből a megváltás konkrét ökonómiai megva­
lósulásába, azonban ez az átmenet nem „zökkenőmentes”. Nem nyer kü­
lön kifejtést a megtestesülés és a megváltás interdependenciája, kölcsönös 
egymástól való függősége, egymás nélkül való értelmezhetetlensége. A 
két bekezdés mintha egymás mellett állna, a gondolat az egyikből átveze­
tődne a másikba, anélkül hogy valódi szerves egység, szintézis valósulna 
meg közöttük. Vélelmezhetjük, hogy ez az egyenetlenség a dokumentum 
keletkezéstörténetével magyarázható. Azonban találunk pozitív példát is 
a megtestesülés és a megváltás hittitkának szintetikus egységbe fogására 
a zsinati tanításban, mégpedig a DV 4-ben.

Ezen a ponton visszakanyarodhatunk röviden J. Ratzinger kommen­
tárjához,  aki  rámutatott,  hogy a megtestesülésnek a kereszt fényében 
való olvasása megmutatja, hogy az nem csak valamiféle lételméleti tör­
ténés, a  Sein-nak a feltárulása. Jézus ugyanis nem pusztán a tökéletes 
Sein (mint esse), hanem ő a legtökéletesebb proexistentia, amely megtes­
tesült  existentia-ként  áll  előttünk.  Szt.  Pál  hitvallása,  legszemélyesebb 
vallomása ezt az igazságot tükrözi vissza: [Jézus Krisztus] „szeretett en­
gem, és önmagát adta értem” (Gal 2,20).

c) GS 22,4: a feltámadás misztériuma
Jézus Krisztus húsvétja úgy jelenik meg a szövegben, mint a totális kö­
zéppont, „fons et fastigium” (vö. GS 22,1). A húsvéti látásmód összeköti 
az üdvrendi történéseket az eszkatológikus szemponttal, ezáltal teremt­
ve meg a végső beteljesedés fényében megvalósuló szintetikus gondol­
kodás lehetőségét. A szöveg értékeként külön ki kell emelnünk az erő­
teljes pneumatológiai szemléletet, amely visszatükrözi a zsinati doku­



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 255

mentumok  mindegyikében  fellelhető  hangsúlyozottan  szentháromsá­
gos megközelítésmódot.

d) GS 22,5: az üdvösség problémája
A GS 22 utolsó bekezdése olyan kérdést érint, amely a legelső korok óta 
foglalkoztatta a keresztény hittudományt: milyen a viszony a hit és az 
üdvösség között? Csak az egyházi, látható hitközösségbe tartozók jut­
nak el az üdvösségre, vagy létezik másik út is? A kérdéskör gócpontjá­
ban a híres „extra Ecclesiam nulla salus” formula áll, amelynek kapcsán a 
zsinat hajnalán (és XII. Piusz  Mystici corporis kezdetű enciklikája nyo­
mán) komoly viták bontakoztak ki.634

A GS 22 sajátos tematikájában a kérdés így tételeződik: a húsvéti ese­
mény totális krisztusközpontúsága kizárja-e az üdvösségből a nem ke­
resztényeket  (vagyis  azokat,  akik  nem  kapcsolódtak  látható  módon 
Krisztushoz)? A zsinati aulában lefolyt viták jegyzőkönyvei alapján lát­
ható, hogy az atyák kérték a nem keresztények üdvössége lehetőségé­
nek  a  kimondását.  Ennek  teológiai  megalapozása  végül  a  következő 
szövegrészlet lett:

Mivel  ugyanis  Krisztus  mindenkiért  meghalt,  s  minden  ember 
végső hivatása azonos, tudniillik isteni hivatás, vallanunk kell, hogy 
a Szentlélek mindenkinek fölkínálja a lehetőséget,  hogy csak Isten 
előtt ismert módon csatlakozhassanak e húsvéti misztériumhoz (GS 
22,5).

Amint látható, a fő kérdés – a quo modo, a hogyan – Isten titkos rendelésé­
re van bízva, az Egyház nem akar erről nyilatkozni, ugyanakkor mégis ki 
akarja jelenteni azon hitbéli bizonyosságát, miszerint a látható, intézmé­
nyes módon megvalósuló Krisztushoz tartozás hiánya nem jelenti auto­
matikusan az érintett egyén elkárhozását. A végső alapot ezen meggyő­
ződéshez a Krisztus-esemény egyetemessége és a vocatio, az Istentől em­
bernek  szánt  hivatás  egyetlen  mivolta  jelenti,  amely  utóbbi  a 
teremtéstanban gyökerezik (vö. GS 12 és 22,1).

634 A kérdés teológiatörténeti összefoglalásáról és szisztematikus értékeléséről ld. 
BERNARD SESBOÜÉ, Hors  de  l’Église  pas  de  salut.  Histoire  d’une  formule  et  problèmes  
d’interprétation, Desclée, Paris 2004.



256 Török Csaba

A GS 22,5 szövege a viták során nyert még egy végső finomítást, pon­
tosítást.  Az  eredetileg  tervezett  „se  consocient”  formula  helyett 
„consocientur” került be a dokumentum definitív szövegébe. A magyar 
fordítás egyáltalán nem adja vissza a kettő közötti különbséget („csatla­
kozhassanak”), sőt bizonyos értelemben elfedi a lényegi kijelentést: az 
ilyen emberek nem önnön döntésükből, nem tudatosan (mint egy hívő, 
aki válaszol a kegyelem hívására), hanem passzív módon, Isten akaratá­
ból és kegyelméből „csatlakoznak” a húsvéti eseményhez, s ily módon 
rendkívüli úton jutnak el az üdvösségre, amely út lehetőségét hiszi az 
Egyház, működésének mikéntjét azonban nem ismeri.

Zsinattörténeti szempontból érdemes megemlíteni, hogy ennek a be­
kezdésnek van egy „ellenpólusa” a II. Vatikánum tanításában, mégpe­
dig a LG 16:

Az isteni Gondviselés azoktól sem tagadja meg az üdvösséghez szük­
séges segítséget, akik önhibájukon kívül nem jutottak el Isten kifejezett 
ismeretére, de – nem az isteni kegyelem nélkül – iparkodnak becsülete­
sen élni.  (…) Az emberek azonban gyakran,  mert a Gonosz rászedte 
őket, belevesztek okoskodásukba és Isten igazságát hazugsággal cserél­
ték föl azáltal, hogy inkább szolgáltak a teremtménynek, mint a Terem­
tőnek (vö. Róm 1,21.25), vagy Isten nélkül élve és meghalva ebben a vi­
lágban a végső kétségbeesés fenyegeti őket.

Mint  látható,  a  LG 16 megfogalmazása  szűkebb és szigorúbb,  nem 
annyira a nem hívők kapcsán érzett üdvreményt fejezi ki, hanem sokkal 
inkább az üdvösség törékeny mivoltát, kegyelmi megalapozottságát és 
a kárhozat veszélyét helyezi a középpontba. Ez magyarázható a két do­
kumentum eltérő karakterével, illetve irányultságával. Míg a LG dog­
matikus konstitúció, amely inkább ad intra fogalmazza meg a világos ta­
nítást, addig a GS lelkipásztori, amely ad extra szeretné átadni az evan­
gélium üzenetét,  párbeszédben a  „mai  világgal”.  J.  Ratzinger  szerint 
emellett a zsinati folyamatban egyfajta dogmatikai előrelépés, haladás 
figyelhető meg a LG 16 és a GS 22 között.635 Sander nem fogalmaz eny-
nyire erőteljesen, ő a két dokumentum kapcsán a kérdés eltérő lelki­
pásztori helymeghatározásáról szól.636

635 LThK2 K3, 352 sköv.
636 HThK 4, 741, 75. lábjegyzet.



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 257

3. A nem vizsgált kérdés: a kinyilatkoztatás szempontja
a GS 22-ben

Amint látható, a GS 22 értelmezése és kifejtése alapvetően a krisztológia 
és a teológiai antropológia távlatában áll. A következőkben szeretnénk 
arra felhívni a figyelmet, hogy e bevett megközelítés mellett számot kell 
vetnünk  a  kinyilatkoztatás-teológiai  olvasat  lehetőségével,  sőt  sajátos 
fontosságával és jelentőségével is. Ez egyébiránt már az első bekezdés 
terminológiájának az elemzésekor megmutatkozik, ahol azt látjuk, hogy 
a  kinyilatkoztatás-tani  szakkifejezések  rendkívül  nagy  gazdagságban 
fordulnak elő, mintegy visszahangozva a DV nyelvezetét:

Reapse nonnisi  in mysterio Verbi incarnati mysterium hominis 
vere clarescit. Adam enim, primus homo, erat figura futuri, scilicet 
Christi  Domini.  Christus,  novissimus  Adam,  in  ipsa  revelatione 
mysterii  Patris  Eiusque  amoris,  hominem  ipsi  homini  plene 
manifestat eique  altissimam  eius  vocationem  patefacit.  Nil  igitur 
mirum  in  Eo  praedictas  veritates suum  invenire  fontem  atque 
attingere fastigium [kiemelések a szerzőtől].

Éppen ezért ahhoz, hogy a vizsgált zsinati szövegrész teljesebb értelmét 
megragadhassuk, röviden szólnunk kell arról az evolúcióról, amelyen a 
kinyilatkoztatás fogalma az I. és a II. Vatikánum tanításában átment. Az 
I. Vatikáni Zsinat (követve a barokk teológia hagyományát) úgy fogal­
mazott, hogy Isten önmagát és akaratának dekrétumait nyilatkoztatja ki 
(DH 3004). Az ezt követően felvirágzó neoskolasztika kinyilatkoztatás-
felfogásában az vált lényegi elemmé, hogy vannak az emberi értelem ál­
tal  el  nem érhető,  üdvösséghez szükséges természetfölötti  igazságok. 
Ezek kinyilatkoztatása egyfajta „necessitudo moralis” a bűnbeesett ember 
számára,  hiszen ezek nélkül (bűn által  homályba vont  értelme és  el­
gyengített akarata miatt) nem juthatna el az üdvösségre. A hit nem más, 
amint a feltárt igazságoknak az akarattal és az értelemmel való feltétel 
nélküli elfogadása, a meghajlás az isteni tekintély előtt, amely végső so­
ron önmagában hitelesíti a kinyilatkoztatás tartalmát.

Mi ennek az értelmezésnek a végeredménye? Az, hogy a kinyilatkozta­
tás (legalábbis a kortárs tankönyvek és a dogmatikai szakirodalom sze­
rint) alapvetően az átadott (fogalmi) tartalomról szól (materiális/kvantita­



258 Török Csaba

tív szemlélet). Ez a látásmód determinálja az összes vonatkozó kérdésfel­
vetést is, lásd például a Szentírás–Szenthagyomány-viszony értelmezését 
a II. Vatikánum előtti korban. Ez a konceptualizmus végül teljességgel 
absztrakttá  vált,  s  a  kinyilatkoztatásban  egy  olyan  eseményt  látott, 
amelynek végeredménye a doktrinális értelemben vett hitletétemény lett. 
Ily módon az önmagát és akaratát kinyilatkoztató Isten (egyoldalú és te­
kintéllyel végbevitt kommunikáció révén) az üdvösséghez szükséges, ön­
erőből elérhetetlen ismereteket közli a bűnös emberrel.

A II. Vatikáni Zsinathoz vezető úton valódi áttörést jelentett a teológia 
megújulása ezen a téren. Megjelent a személyközpontú kinyilatkoztatás-
szemlélet és a krisztocentrizmus (P. Rousselot, M.-D. Chenu, R. Guardini, 
O. Semmelroth). Ugyanilyen kiemelkedő hatást gyakorolt a katolikus gon­
dolkodásra az üdvtörténeti látásmód alkalmazása (J. Daniélou, J. Mouroux, 
H. U. von Balthasar, K. Rahner). Ezen teológusok munkásságának eredmé­
nyeként a kinyilatkoztatás oka, tárgya és célja is másként, új fényben mu­
tatkozott meg. Nem csoda, hogy a zsinat az első ülésszakon elkezdte meg­
vitatni, majd XXIII. János pápa személyes közbeavatkozása révén elvetette 
a klasszikus álláspontot tükröző De fontibus Revelationis c. tervezetet.

Az új tervezet elkészítésével megbízott Vegyes Bizottság munkája so­
rán már zsinati szinten bukkant fel a  Revelatio  hominis gondolata. Két 
vázlatot, szövegtervezetet kell ennek kapcsán kiemelnünk.

a) A De revelatione Dei et hominis in Jesu Christo facta című, K. Rahner és 
J. Ratzinger nevével fémjelzett, 1962 októberében végső formát nyert szö­
vegvázlat.637 Ennek I. fejezete Az ember isteni hivatásáról szól. Első pontjá­
ban meghatározást nyer Isten szavának és cselekvésének a tulajdonkép­
peni végcélja, ami nem más, mint Isten országa. A kinyilatkoztató Isten 
minden fáradozása arra irányul, hogy a teremtett világ az ő országává le­
gyen. A 2–4. pontok az Ország viszonylatában írják le az embert és hiva­
tását. Az Istentől teremtett ember meghívást nyert arra, hogy az Ország 
tagja legyen. E célból hordozza magában az ehhez szükséges képességet, 
ugyanakkor szüksége van a kinyilatkoztatásra is, amely legtökéleteseb­
ben a megtestesülésben valósult meg. Az emberré lett Fiúban Isten ki­
nyilvánította szeretetét és az ember isteni hivatását.

637 Az eredeti  latin szöveg német fordítással:  Glaube im Prozess (FS Karl Rahner) 
(szerk. Elmar Klinger - Klaus Wittstadt), Herder, Freiburg i.Br. 1983, 33–50.



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 259

b)  Gabriel  Garrone  érsek előszó-tervezete (1962 novembere),638 amelynek 
szellemi atyjaként J. Daniélou-t nevezhetjük meg.639 Ennek második pont­
ja úgy állítja elénk Krisztust, mint a kinyilatkoztatót, a Bárányt, aki fel­
nyitja a könyvet (vö. Jel 5,2). Itt olvasható a következő megszövegezés is:

In ipso, Deo et homine, vero Deo et vero homine, nobis revelatur 
veritas Dei et veritas hominis – Benne, az Istenben és emberben, a 
valóban Istenben és valóban emberben, kinyilatkoztatik nekünk Is­
ten igazsága és az ember igazsága.

Hogy ennek a Garrone- (Daniélou-) féle vázlatnak mekkora volt a hatá­
sa, azt a DV 4 definitív szövegén mérhetjük le:

Miután sokszor és sokféleképpen szólt Isten a prófétákban, »ezek­
ben az utolsó napokban a Fiúban szólt hozzánk« (Zsid 1,1–2). Elküld­
te ugyanis Fiát, tudniillik az örök Igét, aki megvilágosít minden em­
bert, hogy az emberek között lakozzék és elmondja nekik Isten titkait 
(vö.  Jn 1,1–18).  Jézus Krisztus,  a megtestesült  Ige,  az »emberekhez 
küldött ember« tehát »Isten igéit mondja« (Jn 3,34), és véghezviszi az 
üdvözítő művet,  melyet  az Atya bízott  rá,  hogy megtegye  (vö. Jn 
5,36; 17,4). Ezért Ő – akit, ha valaki lát, az Atyát is látja (vö. Jn 14,9) – 
egész jelenlétével és minden megnyilvánulásával, szavaival és tettei­
vel, jeleivel és csodáival, főként pedig halálával és a halálból való di­
csőséges föltámadásával, végül az igazság Lelkének elküldésével be­
teljesítvén tökéletessé teszi  a  kinyilatkoztatást,  és isteni tanúsággal 
erősíti meg azt, hogy velünk az Isten, hogy kiszabadítson minket a 
halál és a bűn sötétségéből s föltámasszon az örök életre.

Ezen háttér és zsinattörténeti megfontolás tükrében nem túlzás azt állí­
tanunk, hogy a GS 22 tulajdonképpen jelentős részben a DV keletkezése 
során felszínre jutott  teológiai  érlelődés gyümölcseként  fogható fel:  a 
benne foglalt megtestesülési paradigma sajátos kinyilatkoztatás-teológi­
ai alappal és következményekkel bír. Ennek fényében azt kell monda­

638 AS VI–1, 319–320.
639 Ehhez ld. PIETRO PIZZUTO, La teologia della rivelazione di Jean Daniélou. Influsso su Dei  

Verbum e valore attuale (Tesi Gregoriana, S. Teologia 96), PUG, Roma 2003, kiemelten 
is az 1. fejezet. A kötet végén megtalálható a szöveg eredeti francia nyelvű vázlata 
(525–527).



260 Török Csaba

nunk, hogy a GS 22 elemzése nem csupán a dogmatikának, de a funda­
mentális teológiának is sajátos feladata.

4) Az Egyház és a világ kapcsolata a GS 22 értelmében

Az előző fejezetben röviden felvázoltuk új szempontunkat, miszerint a 
GS 22 értelmezése nem csak a teremtéstan, a krisztológia és a teológiai 
antropológia, illetve az eszkatológia, hanem a kinyilatkoztatás-teológia 
felől is megközelíthető.

Milyen következményekkel  bír  ez az új  szempont? Az alábbiakban 
pár elemet szeretnénk vázlatosan felmutatni:

a)  A kinyilatkoztatás szentháromságos dinamikája.  Szemben a klasszikus 
lineáris  megközelítéssel  (a  kinyilatkoztató  Atya–a  Fiú,  mint  nuntius  
divinus–a Lélek mint sugalmazó, mint „pecsét”) megragadhatjuk a kinyi­
latkoztatás mint esemény belső dinamikáját, amely a szentháromságos 
Személyek közösségéből indul ki, s az Isten és az ember közötti közös­
ség létrehozására irányul. Belépve a világba a kinyilatkoztatás-esemény 
egyszersmind az ember és  ember közötti  közösséget  is  felemeli.  Erre 
azért van szükség, mert az ősbűn okán megromlott az emberi közösség. 
Ám a kinyilatkoztatás s az abból fakadó hit (miként ez kivételesen hang­
súlyossá válik a jánosi teológiában) magával hozza az emberi közösség, 
a hitből fakadó közösség új minőségét is. Krisztus nem egyszerűen el­
hozza a kinyilatkoztatás tartalmát az emberek számára, de önnön isten­
emberi személyében tökéletes közösséget hoz létre Isten és ember, em­
ber és ember között (vö. 1Ján 1,1–4).

b) Közösség és kommunikáció. Minden közösség, communio előfeltétele a 
kommunikáció,  communicatio. Ezen a ponton nem feledkezhetünk meg 
az evangéliumi tanítás koinonia-fogalmának eredeti jelentéssíkjáról, ami 
nem más, mint részt adás, valaminek a megosztása.640 Vagyis nem pusz­
ta információcseréről, információközlésről van itt szó (vö. az I. Vatikáni 

640 Ehhez ld. TÖRÖK Csaba, Az Egyház mint communio. A közösség-gondolat teológiai ér­
telmezésének kritériumai, in Communio 19 (2011/1–2) 61–93.



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 261

Zsinat kinyilatkoztatás-felfogása), hanem egyfajta kommunikációs dina­
mikáról,  amelynek eltérő síkjai  tárulnak fel  a kinyilatkoztatás  esemé­
nyében:

– a Szentháromságos kommunikáció,
– az Isten és az ember közötti kommunikáció,
–  kommunikáció  Krisztusban  a  két  természet  között 

(communicatio idiomatum),
– kommunikáció Krisztus és az apostolok között (a kinyilatkozta­

tás átadásának apostolisága),
– kommunikáció az apostolok és a keresztények, illetve a még 

nem hívők között (érdemes ezen a ponton megjegyeznünk, hogy a 
hiteles  communicatio  Christi mindig mint  traditio  Christi kell,  hogy 
megvalósuljon, vagyis az Egyházban a közösség-kommunikáció el­
választhatatlan a helyesen értett hagyományelvtől).

A kinyilatkoztatás tehát a II. Vatikánum tanításában mint kommunikatív 
esemény áll előttünk. Ez a kommunikáció azonban nem tisztán verbális, 
hanem „verbis gestisque” történik (vö. DV 2). Ez természetesen implikálja a 
kijelentést,  miszerint  Jézus Krisztus istenemberi,  megtestesült  személye 
már önmagában valódi és tökéletes kommunikációt jelent, nem csak mint 
a két természet egysége, hanem mint kinyilatkoztatás-teljesség is. Ezért is 
fogalmazhat  úgy a  Communio  et  progressio kezdetű dokumentum,  hogy 
„Christus perfectus communicator”, Krisztus a tökéletes kommunikátor (nr. 
11).641 Ennek okán a krisztusi kinyilatkoztatás átadása szükségképpen ma­
gával hozza az emberi (hit)közösség megteremtésének az igényét is.

c)  Krisztus  Egyháza  a  kinyilatkoztatás  szolgálatában.  A  zsinati  tanítás 
bontakozására nagy hatást gyakorolt az első és a második ülésszak kö­
zött megválasztott VI. Pál pápa első enciklikája, az Ecclesiam suam kez­
detű.642 Érdekes megfigyelnünk, hogy ez az enciklika a GS által leggyak­
rabban idézett tanítóhivatali dokumentum. 67. pontjában olvashatjuk az 
alapvetést:  „Az  Egyháznak  párbeszédbe  kell  kezdenie  a  világgal, 

641 Magyarul megjelent a következő kötetben:  Egyházi megnyilatkozások a médiáról.  
Inter  Mirifica–Communio  et  Progressio–Aetatis  Novae,  MKPK  Tömegkommunikációs 
Irodája–Magyar Katolikus Újságírók Szövetsége, Budapest 1997.

642 Magyarul in Az Egyház küldött. VI. Pál pápa apostoli műve (szerk. Kránitz Mihály), 
Szent István Társulat, Budapest 2009, 135–184.



262 Török Csaba

amelyben  él.  Az  Egyház  magát  teszi  szóvá,  üzenetté,  párbeszéddé”. 
Amennyiben a megtestesülési dinamikát tesszük meg az egyházi kom­
munikáció alapjául, akkor a világgal párbeszédbe lépő Egyház nem úgy 
jelenik meg, mint  az éppen aktuális,  kortárs  divatokat  kergető intéz­
mény, hanem úgy, mint az evangélium hiteles hirdetésére törekvő, hit­
ből fakadó közösség. Ez lesz az evangélium kultúrába való belépésének 
a kezdete is (vö. VI. Pál gondolatait a kultúrák evangelizációjáról). Ezzel 
együtt megváltozik a „túlpartról”, a nem hívőkről alkotott kép: minden, 
amit még nem ért el a hit fénye, potenciálisan Krisztushordozó valóság. 
Ily módon érthető, hogy az inkulturációs teológia később előszeretettel 
hivatkozott a GS 22-re, mint a hit emberi kultúrában való megtestesülé­
sének zsinati megalapozására.

Szólnunk  kell  azonban  a  gyenge  pontokról,  nyitott  kérdésekről  is. 
Ezek közül csak párat hozunk itt, említés szintjén:

– hiányos vagy hiányzó pneumatológia (bár a GS 22 a feltámadás 
kapcsán örvendetes szentlelkes érzékenységről tanúskodik, a meg­
testesülés-teológia  és  annak  ilyen-olyan  olvasatai  rendre  háttérbe 
szorítják, ha nem egyenesen elfelejtik a pneumatológiai szempontot),

– a kultúráról alkotott kép elavultsága (a GS 53-ban foglalt kultú­
radefiníció korántsem annyira nyitott és a kortárs világra érzékeny, 
mint a GS 22 teológiai látásmódja),643

– ez előbbi együtt járt a későbbiekben a kultúra merőben passzív/
befogadói szerepének egyoldalú szemléletmódjával,  ahogyan az az 
inkulturációs teológiában megmutatkozott (s ahogy azt sokan szá­
mon is kérték ezen a paradigmán),644 

– az előző pont azért is veszélyes, mert nem számol azzal, hogy 
nem csak a hit inkulturációjára, de a kultúra inkrisztianizációjára is 

643 E  problémával  részletesen  foglalkoztunk  doktori  értekezésünkben;  ld.  TÖRÖK 
CSABA,  A  hit  és  a  kultúrák  viszonyának  új  paradigmája  pneumatocentrikus  szemléletben 
(Diss. ad Doct.), PPKE–HTK, Budapest 2007, 2.2.1 fejezet (A II. Vatikáni Zsinat).

644 Az inkulturáció eme kritikus pontjára is igyekeztünk rávilágítani licenciamun­
kánkban; ld. TÖRÖK CSABA, Kirche und Kulturen. Eine Kritik des Inkulturationsparadigmas 
im Lichte  des  modernen  Kulturbegriffs  und  des  kulturellen  Pluralismus’ (Diss.  ad Lic.), 
PUG, Roma 2005, 2.2.3 fejezet (Kritische Punkte der Kulturanschauung des nachkonzilia­
ren Lehramtes).



A GS 22 „istenemberi” teológiai paradigmájának… 263

sor  kerül  adott  esetben  (megint  csak  visszautalva  a  GS  22-re  és 
Krisztusra mint a tökéletes kommunikátorra),

–  nehéz  számot  vetni  a  kulturális  ellenállás  tapasztalatával 
(vagyis  a megtestesülési–kommunikációs  dinamika tudatos és  kö­
vetkezetes visszautasításával), ennek kapcsán a LG 16 megfontolása­
inak érvényét senki sem vitathatja.

Összegezve azt mondhatjuk, hogy a GS 22 kinyilatkoztatástani, funda­
mentálteológiai elemzése az értelmezés és továbbvezetés, alkalmazás új 
távlatait nyitja  meg a vizsgálódó előtt.  Emellett  azonban számolnunk 
kell azzal is,  hogy ennek során nyitott  kérdésekre,  vagy éppenséggel 
nem kielégítő válaszokra lelünk. Éppen ezért – és kifejezetten a GS 22 
tanításának szellemében – a teológiának erőfeszítéseket kell tennie arra, 
hogy a megtestesülés mint isteni és emberi, istenemberi kinyilatkozta­
tás-teljesség és kommunikációs esemény gondolatát a mai kor kultúrá­
jában, a kortárs ember valósága felé való nyitottsággal, érzékenységgel 
fejtse ki és ültesse át az egyházi gyakorlatba.



KRÁNITZ MIHÁLY:

Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes
megalkotásában és a Gaudium et spes
jelentősége II. János Pál tanítóhivatalában

1. II. János Pál pápa fáradhatatlan tevékenysége az emberért

Az egyház és a világ, az egyház és az ember, ez volt II. János Pál misszi­
ós programja. A mára már egyértelmű konkrét eredményeket – melyek 
a zsinati megbeszélésekből, és kifejezetten XXIII. János és VI. Pál kezde­
ményezéseiből fakadtak – II. János Pál pápa valósította meg, mégpedig 
a párbeszéd révén. A Gaudium et spes születése meghatározta a nagy pápa 
életművét, melynek tanítása szinte az utolsó pillanatig jellemezte.

Ötven éve a II. Vatikáni Zsinat után általános tapasztalat – természe­
tesen vannak kivételek –, hogy a dokumentumokat az új nemzedék kö­
rében még mindig kevesen olvassák. Esetleg a Gaudium et spes az egy­
ház és a világ kapcsolatáról szóló dokumentumot, annak is csak néhány 
részét,  mely a családdal vagy éppen a jövővel,  a világ átalakulásával 
foglalkozik.645

A pápa, akit éveken át Isten atlétájának, az Úr globetrotterének (világ­
járónak),  a  nagy  kommunikátornak  neveztek,  három szempontból  is 
meghatározó volt az emberekhez szóló kifejezéseiben: a fizikai jelenlét, 
a szimbolikus gesztusok és a nagy világnyelveken megfogalmazott vilá­
gos beszéd eszközeivel.  II.  János Pál szellemi és fizikai törekvéseinek 
célja az emberek elérése volt, Isten és a világ összekapcsolása, meglátása 

645 E. CATTANEO, La „profezia” del Concilio Vaticano II, in La Civiltà Cattolica (5 Gennaio 
2013), 14.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 265

szerint a Gaudium et spes pedig Isten és a világ találkozásainak időszerű 
magyarázata.646

Ennek érdekében huszonhat év alatt 15 apostoli buzdítást írt, 11 apos­
toli  konstitúciót,  45 apostoli  levelet,  30  motu propriót.  104 világ körüli 
utazást tett – 129 ország felkeresésével – 144 utazást Rómán és Castel 
Gandolfón kívül, 748 látogatást a római egyházmegyében, Rómában és 
Castel Gandolfóban. Pápasága alatt 3228 beszédet tartott Olaszország­
ban és a világban, 1338 boldoggá avatást és 482 szentté avatást – össze­
sen  1820  szertartás  keretében  –  hirdetett  ki.  Kanonizációi  lefedik  az 
1594–2000 közötti szentté avatásoknak több mint a felét (melyek száma: 
784). Apostoli útjai során összesen 1 271 000 km-t tett meg (harmincegy­
szer kerülhette volna meg a Földet). II. János Pált a Gaudium et spes szel­
lemében valóban a legfőbb hídépítőnek (summus pontifex), vagyis az em­
berek közti testvériség, a párbeszéd, a szolidaritás és a béke építőjének 
mondhatjuk.647

2. A Gaudium et spes lelkipásztori konstitúció kezdetei

XXIII. János szándéka szerint a zsinatnak meg kellett valósítania a világ 
felé való nyitást, melyet VI. Pál pápa is elfogadott, és első körlevelében 
(Ecclesiam suam, 1964) a párbeszéd fogalma köré csoportosított. Ezzel a 
programszerű enciklikával és az ehhez kapcsolódó szimbolikus utazá­
saival előkészítette II. János Pál pápa pasztorális jellegű tevékenységé­
nek az alapját.648

A zsinat arra törekedett, hogy ne csak önmagában szemlélje az egyhá­
zat, hanem az egyházzal együtt mindazt a valóságot, mely őt körülve­
szi, s amellyel bizonyos mértékben kapcsolatban áll. Alapvető felisme­
rése volt, hogy az egyház kifejeződése ezért az egész emberiséget és an­
nak minden kérdését  érinti.  Ez az a többrétű valóság (szimbólumok, 

646 II. JÁNOS PÁL pápa, Átlépni a remény küszöbét, 89.
647 G. MARCHESI, La morte del papa, in La Civiltà Cattolica (16 Aprile 2005), 168.
648 VI. Pál pápa apostoli útjai egybeestek a jelentősebb zsinati dokumentumok meg­

szövegezésével:  szentföldi  útja  a  Dei  Verbum,  az  indiai  látogatása  az  Unitatis  
redintegratio, az ENSZ közgyűlésén való felszólalása pedig a Gaudium et spes megfo­
galmazásának idejére esett.



266 Kránitz Mihály

struktúrák, szervezetek, tevékenységek, értékek), amelyen keresztül az 
egyház az üdvösség szentségeként működik,  s  ez a valóság egyetlen 
szóval kifejezve: a világ.

A  Gaudium et  spes szerint  a  zsinat  „az emberek világát tartja  szem 
előtt, vagyis az egyetemes emberi családot a környezetet alkotó dolgok 
összességével együtt; a világot, az emberi nem történelmének színpa­
dát, melyet az emberi törekvések, kudarcok és győzelmek jellemeznek; 
a világot, melyet a keresztények hite szerint a Teremtő szeretetből alko­
tott és tart fönn, s mely a bűn szolgaságába került ugyan, de a megfeszí­
tett és föltámadt Krisztus megtörvén a Gonosz hatalmát, megszabadí­
totta, hogy Isten terve szerint átalakuljon és elérje a beteljesedést.”649

Giovanni Battista Montini (1897–1978) bíboros több püspöktársa nevé­
ben 1962. október 18-i dátummal levelet írt Amleto Cicognani (1883–1973) 
államtitkárhoz,650 amely a zsinati programmal és tervvel kapcsolatos.651

A milánói bíboros hét pontban foglalta össze egy lehetséges tervezet 
vázlatát, mely – amint azt levele végén a Post Scriptumban írja – nem érin­
ti a szkémák tartalmát. A milánói érsek és a mögötte álló püspökök a kö­
vetkező szempontokat tartották fontosnak vázlatszerűen megemlíteni:

1. az egész zsinat témája az egyházról szóljon, köré rendeződjön;
2. annak alapítójáról, Krisztusról nyilatkozzon;
3. a péteri tisztségről, amely körül felépül az egyház;
4. a hierarchikus egyház titkáról;
5. az egyházak missziójáról;

649 Gaudium et spes, 2.
650 F.  G.  BRAMBILLA,  La  ricerca  faticosa  di  una  via  per  il  concilio:  Giovanni  XXIII.  e  

Montini-Paolo  VI.,  in  Teologia.  Rivista  della  facoltà  teologica  dell’Italia  Settentrionale  37 
(settembre 2012), 335–360. A cikk függelékében található Montini bíboros levele, 357–
360.

651 F. G. BRAMBILLA, i. m. 357: „Con profonda umiltà spinto da altri vescovi, della cui 
saggezza, non posso dubitare, tra i quali i miei venerati Confratelli dell’Episcopato 
Lombardo. Mi permetto di richiamare la Sua considerazione, sul fatto, che a me ad 
altri  Padri  del  concilio  sembra  molto  grave  della  mancata  o  almeno  della  non 
annunciata esistenza d’un disegno organico, ideale e logico, del Concilio, felicemente 
inaugurato  e  seguito  dagli  occhi  di  tutta  la  Chiesa  e  di  quelli  anche  del  mondo 
profano.”



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 267

6. az egyháznak a világgal való kapcsolatáról;
7. végül az egyház szeretetének kifejezéséről.652

Montini szükségesnek érezte, hogy – másokkal egyetértésben, s itt gon­
dolhatunk a krakkói érsekre is – kifejezze érzéseit, gondolatait az éppen 
megkezdődött zsinattal kapcsolatban,653 remélve, hogy mindaz, amit ja­
vasol,  és amit a bíboros államtitkár figyelmébe ajánlva alázattal leírt, 
nem csak „fantázia”.654

Az ajánlott tervezetből a 6. pontot érdemes megvizsgálni alaposabban, 
amelyet a milánói bíboros érsek és püspöktársai (lombardiai püspökök) 
az egyház és a világ kapcsolatáról megfogalmaztak, s amely többnyire 
helyet kapott később a Gaudium et spes pasztorális konstitúcióban.655

652 Uo.
653 Uo. 360.
654 Uo.  „Forse  questa  è  una  fantasia  che  si  accompagna  alle  molte  altre  che 

pullulano  in  questa  fervorosa  stagione  spirituale.  Vostra  eminenza  giudicherà 
L’averla espressa a me risparmia il rimorso del silenzio, e mi offre l’occasione per 
confermare  i  miei  sentimenti  devozione  al  papa,  alla  Chiesa,  al  concilio.  E  per 
baciarLe umilmente le  mani e professarmi di Vostra Eminenza, R.ma devotissimo 
servitore. + G. B. Card. Montini Arciv.”

655 Uo. 359: „In fine una terza sessione sarà necessaria, riguardante le relazioni della 
chiesa con il mondo ch’è intorno, fuori e lontano da lei. E cioè 1) le relazioni con i 
fratelli separati (trattare di questa questione all’inizio del concilio pare a me che sia 
compromettere la soluzione); 2) le relazioni con la società civile (la pace, i rapporti 
con gli  stati ecc.);  3)  le relazioni con il  mondo della cultura, della scienza…, 4) le 
relazioni con il mondo del lavoro, dell’economia, ecc. …; 5) le relazioni con le altre 
religioni; 6) le relazioni con i nemici della Chiesa; ecc. Questi temi interessantissimi 
per  gli  uomini  del  nostro  tempo,  sia  credenti  che profani,  non potrebbero  essere 
trattati con lo stile dei precedenti, ma in forma di „messaggi” che la Chiesa lancia 
all’umanità che vive e spera fuori dall’ambito suo; messaggi, nei quali risuonassero 
forti i principi propri dalla Chiesa e poi squillasse, con qualche afflato profetico, il 
richiamo di ogni singolo settore umano considerato a qualche motivo nuovo a amico 
contatto con la luce e la salute, di cui solo la Chiesa cattolica è vera sorgente.”



268 Kránitz Mihály

3. II. János Pál tevékenységének kulcsa a Krisztusra irányított
humanizmus656

II. János Pál pápa 1958. július 4-én kapta meg krakkói segédpüspöki ki­
nevezését, majd 1963. december 30-án lett krakkói érsek. Karol Wojtyła 
a II. Vatikáni Zsinat valamennyi ülésén részt vett, gyakran felszólalt a 
vitákban és az előterjesztésekben.657 1962. október 5-én indult el Rómá­
ba. Tapasztalata szerint a zsinat az egész egyháznak, és mindenkinek, 
aki azon részt vett, nagy ajándék volt. Később így nyilatkozott: „Ez az 
egész emberiség családjának szóló ajándék, és a Szentlélek szemináriu­
ma volt.”658

Amint George Weigel, a pápa életrajzírója megállapítja, Karol Wojtyła 
nem volt naiv.659 Nagyon jól tudta, hogy a készülődő zsinatnak a jelen­
tősége és a hatása sokkal nagyobb lesz, mint azt kezdetben gondolták. 
Ökumenikus zsinat addig mindösszesen csak húsz volt, és ezek csak öt 
helyen zajlottak: Kis-Ázsiában, Észak-Itáliában, Franciaországban, Né­
metországban és Rómában. Némelyik néhány hónapig, de más összejö­
vetelek évekig is eltartottak. Ezeken a legtöbbször dogmákat fogalmaz­
tak meg és hitvallásokat írtak elő, illetve a szentség-kiszolgáltatás rend­
jét  határozták  meg,  vagy  akár  császárt  tettek  le  s  küzdöttek  az 
egyházszakadás ellen, és a keresztények egységéért léptek fel. 

Karol Wojtyła tevékenyen részt vett a négy zsinati ülésen, és mint a 
munkacsoportok tagja, az ülések közötti időben másokkal együtt dolgo­
zott a zsinati dokumentumok megfogalmazásán. A zsinatot vallási, és 
nem politikai eseménynek tekintette, ahol a főszerep a Szentléleké, és 

656 G. WEIGEL, Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. Eine Biographie, Schöningh, Pader­
born 2002, XVIII.

657 Karol Wojtyła zsinati felszólalásai: 1962. november 7. (a liturgiáról); 1962. novem­
ber 21. (a kinyilatkoztatásról); 1964. szeptember 25. (a vallásszabadságról); 1964. október 
8.  (a  világiak hivatásáról);  1964.  október 21.  (az egyház és a világ viszonyáról);  1965. 
szeptember 22. (a vallásszabadságról); 1965. szeptember 28. (a keresztény világképről és 
az ateizmusról). Emellett 1965. január–április között Aricciában és Rómában Az egyház  
és a mai világ  zsinati dokumentumon dolgozott. Több püspöktársával együtt két héttel 
megelőzve VI. Pál pápa történelmi jeruzsálemi látogatását (1964. január 5.), felkereste a 
Szentföldet és Egyiptomot (1963. december 5–15. között).

658 Vö. II. JÁNOS PÁL pápa, Átlépni a remény küszöbén…
659 G. WEIGEL, i. m. 161.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 269

nem a különböző egyházi csoportoké. A zsinatot csakis belülről lehet 
megérteni – vallotta püspökként és pápaként egyaránt. A krakkói püs­
pök, a későbbi II. János Pál pápa „a zsinat gyermeke” volt.660

1959  júniusában  a  zsinati  előkészítő  bizottság  kérdéseire  Karol 
Wojtyła krakkói segédpüspök is válaszolt. Válaszlevelében gondolatait, 
de kérdéseit is megfogalmazta a conditio humana mai állapotáról, és ar­
ról, hogy mit szeretnének korunkban azok, akik az egyházhoz tartoz­
nak. Számára a személy volt érdekes, mert az ember a Teremtő páratlan 
alkotása, s bár az anyagi világban él, de szellemi törekvései vannak, s 
így önmagának és másoknak is titok. A világ ma az egyház véleményé­
re kíváncsi, s ez az emberi személlyel, a conditio humanával állt kapcso­
latban. A társadalom az egyház válaszát várja a keresztény humaniz­
musról, az emberi létezés keresztény szempontjairól.661

II. János Pál pápa nagy élménye volt a II. Vatikáni Zsinat, melyen nem 
egyszerűen tagok,  hanem zsinati  atyák vettek részt.  Nem hivatali  te­
remben, hanem aulában gyűltek össze, a belépésnél nem a személyi ok­
mányokat, hanem a megbízó iratot kellett felmutatni, nem magasztos 
beszédeket tartottak, hanem felszólalást, egy szakértő (peritus) segítsé­
gével latin nyelven. A zsinati gyűlések reggel kezdődtek, ám az érdekes 
viták nem az aulában, hanem a Szent Péter-bazilikában kialakított két 
kávézóban zajlottak, melyeket rögtön Bar Jona és Bar Micvá névre ke­
reszteltek.662

Karol Wojtyła a harmadik ülésszakon szólalt fel az Isten népe-foga­
lom megvitatásában 1963 őszén.663 Wojtyła írásban is kifejtette, hogy az 
egyház lényege a megszentelődés. Minden megkeresztelt az életszent­
ségre kap meghívást, s ez nemcsak a papság vagy a hierarchia ügye, ha­
nem mindenkié, hogy Krisztus megszentelődjék az igazságban, s ő ezért 
küldte övéit a világba (vö. Jn 17,18 sköv.). A szentség, amelyre a keresz­
tények meghívást kaptak, végső soron a Szentháromság szentségében 
való részesedés.664

660 Uo. 161–162.
661 Uo. 165–166.
662 Uo. 167.
663 Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani II, II–3, 154–157.
664 Uo. II–4, 340 sköv; lásd: G. WEIGEL, i. m. 178.



270 Kránitz Mihály

4. Az emberrel és a világgal foglalkozó zsinati dokumentum születése

A második és a harmadik zsinati ülésen Karol Wojtyła már krakkói ér­
sekként, és nem fiatal segédpüspökként vett részt.665 A 3. ülésszakon a 
lengyel püspökök nevében készített el egy írásbeli hozzászólást az egy­
házról szóló dogmatikus konstitúció Máriával foglalkozó részéhez. Eh­
hez  egy  személyes  bevezetőt  fűzött,  melyben  kifejtette,  hogy  Máriát 
nem a dokumentum végére, hanem az első fejezet, „Az egyház miszté­
riumáról” szóló részt követően kell elhelyezni.666 

A  lengyel  főpásztor  3.  ülésszakon  még  a  világiak  apostolkodása 
tárgykörében is felszólalt, kifejtve, hogy a világi hívők  apostolkodásá­
nak forrása a keresztség. Ebben a különleges vitában Karol Wojtyła volt 
az egyetlen, aki szavait a nők jelenlétére is utalva így kezdte: „Tisztelen­
dő atyák, testvérek és nővérek!” (Venerabiles patres, fratres et sorores!)667 

1964. szeptember 25-én felszólalt a vallásszabadság, az ökumenizmus, 
valamint az egyház és az állam kapcsolatának a kérdéseiben.  Ezen a 
ponton  említésre  méltó  körülmény,  hogy  a  magyar  Kovács  Sándor 
szombathelyi  püspök  a  második  ülésszakon  felszólalásában  hangsú­
lyozta a VI.  Pál  által  továbbvitt  gondolatot,  mely szerint  a  zsinatnak 
pasztorálisnak kell lennie.668

Karol Wojtyła jelentős mértékben részt vett a XIII. szkéma kidolgozá­
sában.  Ami  gondolkodására  jellemző  volt,  az  ott  visszhangzik  a 
Gaudium et spes előszavában: „Nincs olyan igazán emberi érzés, amely 

665 1964. március 8-án került sor beiktatására Krakkóban, és a zsinat után 1967. júni­
us 28-án kreálták bíborossá.

666 Acta Synodalia, III-2, 178 sköv.
667 Vö.  A.  BONIECKI,  Kalendarium życia Karola Wojtyły,  Znak, Kraków 2000. Később 

majd pápaként Karol Wojtyła mindig így kezdte beszédét: „Kedves testvérek és nő­
vérek!” (Ezt legtöbbször olasz nyelven hallottuk tőle: „Cari fratelli e sorelle!”)

668 Acta  Synodalia,  II-4,  234–237:  Concili  Oecumenici  Vaticani.  finem  primarium  
pastoralem esse debere Summi Pontifices Ioannes XXIII f. rec. et Paulus VI feliciter regnans,  
sollemniter  affirmarunt.  Hic  finis  et  character  pastoralis  renovationem  totius  Ecclesiae  
intendit, nam – ut verbis Pii Papae XII occassione in dictionis Annus Sancti dictis utar – „si  
umquam alias, hodie potissimum necesse est, Evangelii veritate virtuteque reformare omnia” 
(AAS 41, 1949, 258.). Unde haec Sacrosancta Synodus veritates evangelicas vitam regentes  
et transformantes homini hodierno ita annuntiet  oportet ut christifideles  inter conditiones,  
relate ad alia tempore, prorsus novas existentes eas intelligere et in praxim deducere queant.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 271

szívünkben visszhangra nem találna.”669 Az egyház a világ és az ember 
felé fordul. A megszületett dokumentumot pasztorális konstitúciónak 
nevezték. Ez egy olyan neologizmus, melyet a Gaudium et spes-re hasz­
náltak elsőként, és jól jelzi a szöveg tulajdonságait. Az első rész ugyanis 
egy teológiai magyarázat az ember hivatásáról és az egyház szerepéről, 
míg a második rész egy gyakorlati fejtegetés néhány égető kérdésről.670

A „pasztorális” jelző ebben az  értelemben a  fundamentális  teológia 
hátteréből értelmezhető. A zsinat „pasztorális elve” a hit igazságának az 
emberi létezéssel való összekapcsolásában áll. Ez megjelenik az Isten és 
az ember viszonyának a leírásában a Dei Verbum dogmatikus konstitú­
ció első fejezetében.671

Karol Wojtyła a központi albizottság tagja volt, mely 1965 februárjá­
ban a Róma közeli Arriciában egy héten át vitatta a tervezetet. Mintegy 
29  zsinati  atya,  38  teológiai  szakértő  (peritus),  20  világi  hívő  és  több 
megfigyelő  vett  részt  a  munkacsoport  megbeszélésein.  Így  Wojtyła 
együtt dolgozhatott Gabriel-Marie Garonne (1901–1994)  érsekkel, Yves 
Congar domonkos és Henri de Lubac, valamint Jean Daniélou jezsuita 
teológusokkal. Utóbb mind a négyet bíborossá kreálták. Garonne és Da­
niélou VI. Pál alatt, de Lubac és Congar pedig II. János Pál idején kapta 
meg a bíborosi kalapot.672 Yves Congar naplójában feljegyezte, hogy a 
Gaudium et spes második fejezetéről folytatott vitában Wojtyła kijelentet­
te, hogy „mi itt a mai világ által felvetett kérdésekről és problémákról 
tárgyalunk, de ez a kérdés válaszokat is vár. Wojtyła személyisége meg­
határozó volt.  Ebben az emberben élet és  mágneses erő van, prófétai 
megnyilvánulással. Lehetetlen neki ellenállni”.673 

669 GS 1. Karol Wojtyła bizottsági  tevékenységéről  lásd: G.  WEIGEL,  i.  m. 173–175 
(Die Kirche und die Welt von heute).

670 Uo. 955 (n. 63).
671 Vö. DV 2: „Jézus Krisztus, a megtestesült Ige által a Szentlélekben az Atyához já­

rulnak az emberek, és az isteni természetben részesülnek. A kinyilatkoztatásban a lát­
hatatlan Isten mint barátaihoz szól az emberekhez, társalog velük, hogy őket meghív­
ja és befogadja saját közösségébe.” Lásd még: B. SEVESO, Vaticano II. L’indole pastorale, 
in Teologia. Rivista della facoltà teologica dell’Italia Settentrionale 37 (settembre 2012), 407.

672 R. LA VALLE, Il concilio nelle nostre mani, Morcelliana, Brescia 1966, 102.
673 Y. CONGAR, Journal du concile, in Ut Unum Sint, Bulletin de liaison de la Province 

de France, (575), Novembre 1994, 180 sköv.



272 Kránitz Mihály

A 4. ülésszakon (sessio), 1965. október 20-án Karol Wojtyła hozzászó­
lása  mellett  írásban  is  beadott  egy  vázlatot,  amelyben  részletezte  a 
Gaudium et speshez kapcsolódó észrevételeit. Mondanivalójában kifejtet­
te, hogy Az egyház a mai világban címet csak összehasonlító értelemben 
szabad felfogni, mivel a világ, ahol az egyház él és kifejti tevékenységét, 
az „több világból” áll, mint például a gazdaság, a társadalom vagy a po­
litika világából.674

Wojtyła az ateizmus kérdéséhez is hozzászólt. Javasolta, hogy az egy­
háznak az ateizmussal való párbeszédét – melyre már VI. Pál pápa is 
utalt  Ecclesiam suam kezdetű első körlevelében – nem az Isten létéről 
szóló érvekkel vagy bizonyítékokkal kell kezdeni, hanem az emberi sze­
mély „belső szabadságáról” folytatott megbeszéléssel.675 Wojtyła szerint 
az egész világ teológiai sarkpontja a Gaudium et spes 22. pontja, mely az 
új emberről szól. Ezt egészíti ki a Gaudium et spes 24. cikkelyének filozó­
fiai és erkölcsi alapkijelentése az emberi testvériségről, mely eredetileg a 
GS  22  bővítése  lett  volna  a  krisztusi  antropológia  folytatásaként.676 

Wojtyła szerint az odaadás törvénye az emberi élet drámai felépítésé­

674 Acta Synodalia, III-5, 299. old.: „Oportet bene considerare, quod titulus »Ecclesia in  
mundo  huius  temporis«  sensum  analogicum  prae  se  fert.  Etsi  enim  verum  sit  dicere  
»mundum«, in quo exsistit, Ecclesia esse unum, nihilominus – respectu habito condicionem  
vitae humanae non est unus, sed plures »mundi«, in quibus Ecclesia contemporanea vivit et  
operatur.” Wojtyła felhívja még a figyelmet arra, hogy a megnyilatkozások ne egyol­
dalú  kijelentések  legyenek: „Caveamus  autem,  ne  schema  nostrum  soliloquium  fiat.” 
300.old: „Loquendo »mundus«, hominem semper in mente habeamus – hominem, qui vivit in  
diversis mundis –, sub diversis systematibus oeconomicis, socialibus, politicis.”

675 WEIGEL, Zeuge der Hoffnung, 175. Wojtyła felszólalásába az ülést levezető Döpfner 
müncheni bíboros itt beavatkozott: „Excellenciád fejezze be, az ideje lejárt.” Wojtyła 
meghajolva a hozzászólásokat levezető elnök előtt költői módon zárta le gondolatait 
a számára fontos „perszonális elvről”: „Minél inkább közeledik az ember Istenhez, 
annál inkább közelebb kerül saját emberlétének és a világ igazságának kérdéséhez. A 
keresztény hit nem elidegenítő, sőt az emberi szabadság egyedülálló értelmében fel­
szabadító. Ezt kell az egyháznak a mai világ számára felmutatni.” Vö. Acta Synodalia, 
IV-2, 660–663.

676 GS 22: „Az ember misztériuma csak a megtestesült Ige misztériumában világo­
sodik meg igazán…” GS 24: „Isten, mindnyájunk gondviselő Atyja azt akarta, hogy 
az emberek egyetlen  családot alkossanak,  és  testvérnek tekintsék egymást.  Hiszen 
mindannyian Isten képére vannak teremtve… Továbbá mindnyájan egy és ugyan­
azon célra vannak hivatva, és ez maga az Isten.”



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 273

ben található.677 A II. Vatikáni Zsinat a modernitás kihívásaira is vála­
szolni  akart,  bár  ez  idő  és  energia  híján  csak  utalásszerűen valósult 
meg.678

A zsinat kezdetén többen hiányolták a pontos „cselekvési tervet”, s 
ezt Suenens bíboros 1962. december 4-én, az első sessio végén – akit elő­
ző nap XXIII.  János fogadott,  s így mint az ő szóvivője – kijelentette, 
hogy míg az I. Vatikáni Zsinat központi témája a pápai primátus volt, a 
II. Vatikáni Zsinaté az egyház, mely a népek világossága (ez a két szó 
lett  később  a  Lumen gentium dogmatikus  konstitúció  címe).  A zsinat 
ezért – fejtette ki a bíboros – két tengely körül kezdte meg a munkáját. 
Az egyik esetben az egyház önmagába (ad intra)  tekint,  míg a másik 
esetben az egyház a világ, az ember felé fordul (ad extra).679

Bár sokan megkérdőjelezték a zsinat tevékenységének meghatározását 
ebben a leegyszerűsített formában, ám a későbbiek folyamán is ez a fel­
osztás egy egyszerű logikai eszköznek minősült a zsinatról való gondol­
kodásban. A milánói érsek, Montini bíboros is hiányolta a „vezérgondo­
lat”, egy központi irányulás meghatározását, mely képes összefogni a 
hatalmas erőfeszítéssel elkezdett munkát.680

A két nagy pólus, melyek köré a zsinati dokumentumok rendeződtek: 
a  Lumen gentium és a  Gaudium et spes. Míg a  Lumen gentium az egyház 
önmeghatározását jelentette, melyhez a liturgikus élet, a kinyilatkozta­
tásról szóló tanítás, de az egyház missziós és ökumenikus törekvése is 
odatartozik, addig a Gaudium et spes az emberrel és az egyháznak a vi­
lágban betöltött szerepével foglalkozik. A Lumen gentium és a Gaudium 
et spes egymástól elválaszthatatlan, és egymást kiegészítő dokumentu­
mok. Veszélyes lenne eltekinteni a  Gaudium et spestől a  Lumen gentium 
tanulmányozása során, mivel a Lumen gentium a Gaudium et spes nélkül 
befejezetlen maradna, mert az egyház életében a kortárs világban való 
jelenlét nem másodlagos, hanem egy olyan követelmény, amely alapve­
tő missziós elkötelezettségéből fakad.681

677 G. WEIGEL, i. m. 176.
678 B. SEVESO, Vaticano II. L’indole pastorale, 408.
679 P. HAUBTMANN, Le IIe concile du Vatican, in La Documentation Catholique, n. 2492 (17 

Juin 2012), 586–587.
680 Uo. 587.
681 Uo.



274 Kránitz Mihály

A Gaudium et spes vitára való előkészítésében Karol Wojtyła hozzászó­
lásait nem minden esetben fogadták megértéssel. Ernesto Ruffini (1888–
1967) bíboros, aki a zsinat központi előkészítő bizottságának volt a ve­
zetője, az egész tervezetet az egyház missziós küldetése szempontjából 
átdolgozásra javasolta, „máskülönben a zsinat az ENSZ egyik alosztá­
lya lenne” – nyilatkozta.682

A német és a francia teológusok 1965. szeptember 17-én egy „zsinati 
stratégiai” összejövetelt tartottak, ahol Yves Congar elvetette a tervezet 
átírásának lehetőségét, inkább annak jobbítására tett javaslatot. Végül, 
szeptember 21-én Gabriel Garrone toulouse-i érsek mutatta be a terve­
zetet a zsinati aulában, kijelentve, hogy a szkéma lelke maga az emberi 
probléma, melyet egy „keresztény antropológia” vonásaival kíván be­
mutatni.683 A vitanap végén egy új, de világosabb és rövidebb szövegre 
tettek javaslatot.

A németajkú püspökök és teológusok – köztük Rahner és Ratzinger – 
a nézetük szerint a francia teológusok hatásának tulajdonítható, túlsá­
gosan optimista  hangvételt  kérdőjelezték meg.  Julius  Döpfner  (1913–
1976) müncheni érsek nyolcvannégy németajkú püspök nevében kérte a 
szöveg társadalmi és gazdasági életről  szóló részek átdolgozását.  Ez­
után Döpfner bíboros az északi országokhoz tartozó és a német nyelvű 
kilencvenegy zsinati atya nevében megállapította, hogy bár a tervezet a 
jó  irányba sokat  változott,  de  a természeti  és  a  természetfölötti  rend 
megkülönböztetése  nem  elég  alapos.  A  bolognai  csoport  Giacomo 
Lercaro (1891–1976) bíborosnak írt levelében az egész tervezetet alkal­
matlannak vélte (hiányosságai és ellentmondásossága miatt).684

Bea bíboros viszont a szöveg kevésbé érthető latin nyelvezetét bírál­
ta.685 Giuseppe Siri és Franz König bíborosok olyan alapvető elemeket 
hiányoltak a  szövegben,  mint  a  bűn,  a  kereszt  igazsága,  a  bűnbánat 

682 Ruffini bíboros levele G. Siri bíboroshoz 1965. augusztus 12-én.
683 Acta Synodalia, IV-1, 553–558.
684 J. A. KOMONCHAK, Le valutazioni sulla „Gaudium et spes”: Chenu, Dossetti, Ratzinger, 

in J. DORÉ - A. MELLONI, Volti di fine concilio. Studi di storia e teologia sulla conclusione del  
Vaticano  II,  Il  Mulino,  Bologna 2001,  136–144;  G.  LERCARO,  Per la  forza  dello  Spirito, 
Edizione Dehoniane, Bologna 1984, 255–256.

685 Acta Synodalia, IV-1, 576–596.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 275

szükségessége és a Krisztus feltámadásába vetett remény.686 Szeptember 
22-én Ernesto Ruffini bíboros azt kifogásolta, hogy az egyház a szöveg­
tervezetben mintegy térdre kényszerített állapotban, a világgal szemben 
bűnösként szerepel.687

Duraisamy Simon Lourdusamy (1924–), a bangalore-i koadjutor érsek 
62 püspök nevében tartalmi javításokat kért, hangsúlyozva, hogy a ter­
vezet  a  teológiára  és ne  a természetfilozófiára alapuljon.688 A számos 
hozzászóló között Josef  Frings (1887–1978) kölni  bíboros a dokumen­
tumtervezet teljes átdolgozását kérte ama zavar miatt, mely a párbeszéd 
következményeként megvalósuló emberi fejlődés és az egyház missziós 
gyümölcsének köszönhető természetfölötti üdvösség között van. Szep­
tember 28-án Karol Wojtyła krakkói érsek megvédte saját álláspontját, 
melyet  egyesek  elleneztek,  megerősítve  a  perszonalista  antropológia 
eredményeit,  melyekről  már  korábban  módja  nyílt  a  zsinati  aulában 
szólni.689 Adrian Kivumbi Ddungu (1923–2009) az ugandai Masaka püs­
pöke, kilencvennégy afrikai püspök nevében kérte a faji megkülönböz­
tetésről  szóló  felületes  és  homályos  rész  átdolgozását,  mely  pusztán 
négy sort szánt a jelenségnek és a megoldásnak.690

5. A XIII. szkéma kidolgozása

A szervezőbizottság megbízásából 1963 januárjában Alfredo Ottaviani 
(1890–1979) és Fernando Cento (1883–1973) bíborosok elnökletével ala­
kult meg a szövegtervezet kidolgozására egy vegyes bizottság. Az 1963 
februárjában megkezdett  munka eredményét  már májusban lezárhat­
ták, mely így hat fejezetet tartalmazott:  Az ember csodálatos hivatása;  Az 
emberi személy a társadalomban; Házasság és család; A kulturális fejlődés elő­
mozdítása; A gazdaság és a társadalmi igazságosság rendje; A népek közössége  
és a béke. A szervező bizottság a dokumentumot 1963. június 4-én meg­

686 Uo. IV-2, 24–27.
687 Uo. IV-2, 22.
688 Uo. IV-2, 380–383.
689 Uo. IV-2, 660–663; III-5, 298–300 és 680–683.
690 Uo. IV-3, 110–111.



276 Kránitz Mihály

vizsgálta, és egy új szöveg elkészítését javasolta. Ezután Leo Joseph Su­
enens (1904–1996) brüsszeli érsek, aki a szervező bizottságban a terve­
zet előadója volt, Leuvenbe hívta össze a teológiai szakértők egy cso­
portját, ahol kidolgozták az új tervezet főbb pontjait, melyet 1963. no­
vember  29-én  nyújtottak  át  bírálatra.  A  francia  nyelven  létrejött 
alapszöveget, az első három fejezetet 1964 februárjában Zürichben az al­
bizottság hét tagja, néhány szakértő és két világi dolgozta át. 1964 már­
ciusára már a három fejezet latin fordítása is elkészült, és a negyedik fe­
jezethez is érkeztek már javaslatok. Májusra fejezték be a szöveg alapos 
áttekintését, s az 1964. június 4–6. között tartott vegyes bizottság plénu­
ma elé kerülhetett,  ahol a szövegen még számos javítást  eszközöltek. 
Így jutott el az elfogadott szöveg június hónapban a zsinati atyákhoz.

A zsinat dokumentumai között egy hosszabb esemény húzódik, s ez 
az esemény megismételhetetlen. Mivel ez időben egyre inkább távolo­
dik,  egyre  kevesebb  élő  tanúja  marad,  s  lassan a  feledés  homályába 
vész. Ekkor lépnek elő a történészek. Azonban naiv dolog lenne azt hin­
ni, hogy egy történetet értelmezés nélkül lehetne megírni. A történelem 
és az értelmezés tehát mindig együtt jár.691 A zsinat nem fogalmazott 
meg végérvényesen hittani tételeket,  ezért a zsinati  munkát együtt és 
egészében kell látni, mely nem egyszerűen a szövegek összessége, ha­
nem inkább azok szelleme.692

II. János Pál nagy elkötelezettséggel vett részt a Gaudium et spes kidol­
gozásában. Kezdetben főleg az ún.  első  világ püspökei  és  teológusai 
foglalkoztak a XIII. szkéma kidolgozásával, majd az újabb ülésszaktól 
jelentek meg a hozzászólók között a „második” és a „harmadik” világ 
képviselői, akikhez a krakkói érsek is tartozott. Karol Wojtyła legemlé­
kezetesebb felszólalásában 1964. október 21-én kifejtette a világ sokszí­
nűségét, és a leendő dokumentum új hangvételét tartotta fontosnak ki­

691 Vö.  Storia del Concilio Vaticano II., 1–5. vol. (szerk.  G. Alberigo - A. Melloni), Il 
Mulino, Bologna 1995–2001. A zsinat helyes értelmezéséről lásd:  PAPST BENEDIKT XVI. 
UND SEIN SCHÜLERKREIS - KURT KARDINAL KOCH,  Die Hermeneutik der Reform, Sankt-Ulrich-
Verlag, Augsburg 2012.

692 R. de MATTEI, Il Concilio Vaticano II. Una storia mai scritta, Lindau, Torino 2010.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 277

emelni. A fiatal zsinati atya filozófiailag és morálteológiailag jól felké­
szült gondolkodó volt, nyitott a szellem világának problémáira is.693

A XIII. szkémát kidolgozó bizottságban helyet kapott Karol Wojtyła 
krakkói érsek is. A korábbi szövegek ellenőrzését több albizottság kö­
zött osztották szét. A párizsi Institut Catholique szociológiaprofesszo­
rát,  Pierre Haubtmann egyházmegyés papot nevezték ki a szöveg fő­
szerkesztőjének. Az albizottságok külön-külön gyűltek össze Rómában 
vagy máshol, melyek közül az egyik nevezetes találkozó a Róma mellet­
ti Arriciában volt 1965 januárjában, száz fő feletti résztvevővel, akik kö­
zött voltak püspökök, teológusok és világi hívek is.

A negyedik sessio kezdetén vitatták meg az új szövegtervezetet 1965. 
szeptember  21–október  8.  között.  Sokan  a  dokumentum  hosszúságát 
vagy latin stílusát, illetőleg az ismétlődéseket kifogásolták. A harmadik 
sessión megfogalmazott kritikák is újra előjöttek. Túlságosan európainak 
és nyugatinak tartották. Mások jobb biblikus alapozást kívántak. Túl­
zott optimizmussal vádolták a szöveget, mivel kevésbé volt fogékony a 
bűn megléte iránt.  Volt,  aki  „a modern pogányság  magna chartájának 
vélte”. Ám erre való válaszként mások a „mai emberiség magna chartáját 
látták benne”. Ismét felmerült  a kommunizmus kifejezett  elítélésének 
szándéka, de ezt azzal sikerült kivédeni, hogy bennfoglaltan az ateiz­
mus tárgyalásánál ez már megtörtént, tartva attól, hogy a kommuniz­
mus név szerinti említése sértő lehetne, és ez a párbeszéd végét jelente­
né.

Számos zsinati atya azt kérte, hogy a dokumentumot helyezzék a zsi­
nati határozatokon kívül egy alacsonyabb szintre, egy üzenet, egy levél 
vagy egy nyilatkozat szintjére. A többség azonban konstitúcióként kí­
vánta elismerni, és a „pasztorális” jelzővel illették. Végül ezt fogadta el 
maga VI. Pál pápa is, így a Gaudium et spes című szöveg végső elnevezé­
se: Constitutio pastoralis de Ecclesia in mundo huius temporis lett. A doku­
mentum a legmagasabb tekintélyi szintre emelkedett, viszont a „paszto­
rális” jelző számos értelmezésnek adott lehetőséget. A Gaudium et spest 
a többség terjedelme és átfogó jellege miatt is az egész zsinat koronájá­
nak tartotta, mivel ez megegyezett XXIII.  János eredeti pasztorális el­

693 M.  LEITGÖB,  Dem Konzil begegnen.  Prägende Persönlichkeiten des Zweiten Vatikani­
schen Konzils, Topos, Kevelaer 2012, 103–105.



278 Kránitz Mihály

gondolásával.  Fejezetenként  szavaztak  a  szövegről,  és  minden  rész 
megkapta a több mint kétharmados többséget. Így 1965. december 7-én 
a végső szavazáson 2309 placet, 75 non placet és 7 érvénytelen szavazat 
született. A szavazás után VI. Pál pápa azonnal elfogadta és kihirdette a 
Gaudium et spest.

Az új konstitúció fogadtatása különböző módokon történt. A doku­
mentum  szorosan  kapcsolódik  az  ökumenizmusról  szóló  Unitatis  
redintegratio határozathoz és a II. Vatikáni Zsinat más, a jövőre vonatko­
zó szövegeihez. Maga a zsinat végső soron nem eredményezte a katoli­
kus egyház és a többi egyház egyesülését. A dokumentum hatása, illet­
ve megvalósítása VI. Pál pápa és II. János Pál pápa idejére esett. Ez idő 
alatt a világ, a kultúra, valamint a társadalom is hatalmas változásokon 
ment keresztül. A konstitúcióban felvetett kérdések azonban továbbra is 
aktuálisak maradtak, melyek II. János Pál pápa idején a válaszadásban 
nyertek végleges formát. Az egyházon belül meghatározónak tűnt Mar­
cel Lefèbvre-nek (1905–1991) és követőinek a közössége, mely nem fo­
gadta  kedvezően a  Gaudium et  spes tartalmát,  de szinte  a szakadásig 
menő eltávolodásuk a liturgiáról,  az ökumenizmusról  és a  vallássza­
badságról szóló dokumentumok miatt történt. A Gaudium et spes azon­
ban, szemben a többi dokumentummal, szinte az összegzését adta a II. 
Vatikáni Zsinatnak, jóllehet a Dei Verbum meghatározó lett a biblikus ta­
nulmányok számára, és az ekkléziológiának is alapvető szövegei lettek 
a Lumen gentium, az Unitatis redintegratio, a Nostra aetate és a Dignitatis  
humanae zsinati szövegek. A tanítóhivatal számára is döntő maradt a 
Gaudium et spes, mivel például megelőzve minden más dokumentumot, 
utalásként a legtöbbször szerepel  A katolikus egyház katekizmusában. VI. 
Pál és II. János Pál nem egy körlevelének témáját a  Gaudium et spesre 
építi.  VI.  Páltól  a  Populorum  progressio,  II.  János  Páltól  a  Redemptor  
hominis, a Laborem exercens, a Sollicitudo rei socialis, a Centesimus annus, a 
Veritatis splendor és az Evangelium vitae mind a zsinaton felvetett kérdé­
seket aktualizálja.

Rómában a Lateráni Egyetemhez kapcsolva II. János Pál létrehozta a 
Redemptor Hominis Pasztorális Intézetet, melynek célja, hogy előmozdítsa 
azokat a teológiai és filozófiai tanulmányokat, melyek a konkrét embert 



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 279

a maga emberi létében és hittapasztalatában segítik.694 II. János Pál első 
körlevelét a Gaudium et spes újraolvasásának szánta, amelynek központi 
gondolata, hogy az egyház útja az ember: „A teljes ember, létének teljes, 
személyként  megélt  valóságában  és  közösségi-társadalmi  életében  – 
családjában, a társadalomban, nagyon sokfajta körülmény között, nem­
zetében és népében (esetleg kizárólag egy család vagy törzs köteléké­
ben), az emberiség egészében –, ez az ember az egyház elsődleges útja, 
melyen küldetése betöltésekor járnia kell; ő az egyház első és legfonto­
sabb útja, amelyet maga Krisztus nyitott meg, s amelyen a megtestesü­
lés és megváltás misztériumában Ő maga állandóan jár… Az egyház 
útja ez az ember, és erre az útra épül minden más út, melyen az egyház­
nak járnia kell.”695

6. A II. Vatikáni Zsinat végső összegzése: Az egyház a mai világban

A szavazás előtti formájában a  Gaudium et spes pasztorális konstitúció 
két nagy kötetben több mint négyszáz oldalt tesz ki: nyolcvanöt a szö­
vegét, a többi pedig a változtatási javaslatokat (extensio modorum) jelen­
tette. Ezt csak néhány nappal az általános és végső szavazás előtt tudták 
közreadni, ami annyit jelent, hogy a felelős bizottság az utolsó pillana­
tig dolgozott a szövegen. Szerkesztői az utolsó napokban a szükséges 
munkákkal szinte egész éjszakákat töltöttek, hogy megfogalmazzák a 
szöveg végső formáját.  Az eredménnyel azonban nem volt arányos a 
lelkesedés, mivel túl nagy reményt fűztek azon gondolatok megfogal­
mazásához, melyeknek nagysága ebben a keretben meghaladta a kifeje­
zés lehetőségeit.696 

A végső eredmény azonban mégis pozitív, és egy kezdeti gondolko­
dásnak ígéretekkel teli megfogalmazását jelenti. A lelkipásztori konsti­
túció által  feltett  kérdés a legfontosabbnak tűnik,  mely a teológiában 

694 Vö. http://www.pul.it/?page_id=298.
695 Redemptor hominis, 14.
696 R.  ROUQUETTE,  L’achèvement de Vatican II. L’Église dans le monde d’aujourd’hui, in 

Vatican II. Histoire et actualité d’un concile, Études Hors-série (2010), 113. A szerző, Ro­
bert Rouquette (†1969) jezsuita zsinati krónikás cikkét egy hónappal a zsinat bezárá­
sát követően jelentette meg az Études 1966. januári számában.



280 Kránitz Mihály

gyakran hiányzó utat nyitott meg: „Mi az ember?” „Mi az értelme földi 
életének?”697 

Ebből fakadóan további kérdések is megfogalmazódnak, és elmond­
hatjuk, hogy a Gaudium et spes a legtöbb kérdést felvető irat lett a II. Va­
tikáni Zsinaton. Ez semmiképp sem egy, az abszolút tudással rendelke­
ző szűk csoport szellemi hatalmát mutatja, hanem sokkal inkább a kér­
dező  egyház  keresését,  mely  a  világgal  együtt  szeretné  megtalálni 
azokat a közös értékeket, még akkor is, hogyha a kérdések megfogalma­
zása után maradnak még megválaszolatlan felvetések. Mintegy önbeis­
meréssel  a  zsinat  kimondja,  hogy „az  egyháznak nincs  mindig  keze 
ügyében a felelet minden részletkérdésre”.698

Nagyon érdekes az egyház magatartása, és összehasonlítva a korábbi 
évszázadok megnyilatkozásaival, formabontónak nevezhetjük azt a stí­
lust, amellyel az egyház egyáltalán kérdéseket tesz fel és szimpátiával 
tekint a világra, a történelemre és a profán tevékenységet folytató em­
berre is. Az egyház a világra figyel és kérdéseket fogalmaz meg, talán 
még kissé ügyetlenül. A tervezet (szkéma) inkább egy monológ volt a vi­
lágról,  mint  dialógus,  vagyis  tényleges  párbeszéd  a  világgal.  Ezzel 
együtt azonban az egyház alázatos magatartása is megjelenik, mégpe­
dig apologetikai hangsúllyal, mert mindezt anélkül teszi, hogy lemon­
dana az Isten által kapott kinyilatkoztatott igazságról, és nem is elégszik 
meg az igazság kimerítő és változhatatlan megfogalmazásával, mert el­
fogadja a világból érkező, az Isten tervének értelmét megvilágító szem­
pontokat is, melyekben a tudomány fejlődésével – az ember tudatosabb 
megnyilatkozásával – a kinyilatkoztatásra több fény kerül.699

Az embernek ez az alázatos magatartása ad lehetőséget arra, hogy ha­
tásosan juttassa el a világnak a kinyilatkoztatás fényét a ma embere által 
feltett kérdésekre, és hogy hozzásegítse ezen a földön egy jobb és embe­
ribb létezéshez. Ez az a kísérlet, melyet a keresztény üzenet adni tud a 
kortárs emberiségnek, nem úgy, hogy „a mi időnk nagy kérdéseit” vég­
érvényesen megoldaná, hanem a megoldás keresésének a segítségével. 

697 Vö. Gaudium et spes 12.
698 R. ROUQUETTE, i. m. 114.
699 Vö. GS 44: Milyen segítséget  kap az egyház a mai világtól?;  GS 58: Krisztus 

evangéliumának és a kultúrának sokrétű kapcsolata.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 281

Ezek vonatkoznak a család új szociológiai feltételeire, a demográfia nö­
vekedésére, a tömegek új  humanizmusára,  a társadalmi igazságtalan­
sággal szembeni azonnali megnyilvánulásra, a béke kérdéseire, mely­
nek védelme az emberi kézben összpontosuló pusztító technika miatt 
kiáltó szükségszerűség, a nemzetközi szervezetek tevékenységével, me­
lyek kínosan keresik  a  kiutat  saját  önzésük,  valamint  nemzeti  és  faji 
részrehajlásuk hálójából. A tervezet mintha már meg is adná a választ 
ezekre a hatalmas kérdésekre, melyekkel az egyház célja, hogy a megol­
dás keresésére buzdítson. A megfogalmazás bizonytalansága azonban 
mégsem vet árnyékot az őszinte alázat szándékára.700

A  konstitúció  orvosolható,  mégis  gyenge  pontja,  hogy  a  hatalmas 
munka ellenére a szerkesztőknek nem volt idejük, hogy tökéletesítsék 
művüket, mivel a megfelelő munkához még legalább egy hónapra lett 
volna szükség.701 Az első szövegtervezetet 1965 júniusában francia nyel­
ven fogalmazták meg, a szöveg végső változata azonban latin nyelven 
került lejegyzésre, és témájában inkább egy gyöngyfüzérhez volt hason­
ló. Ez a kikerülhetetlen sorsa a különböző csoportok által szerkesztett 
szövegnek, és a többszörös, kívülről javasolt változtatások beillesztésé­
nek, kevés időt hagyva a szöveg egészében való helyes elhelyezésnek. 
Hiányzott egy „nagy” teológus, aki a szöveg egészét kézbe vette és egy­
ségét biztosította volna. Ám az említett munkafeltételek mellett mégis­
csak megszületett egy értékes és összefüggő megfogalmazás.702 

Gyakran említették az első tervezet gyenge pontjai között, hogy túl op­
timista, nem számol a bűn valóságával, és az ember tevékenységét nem 
irányítja eléggé az örök célok felé. A szerkesztő bizottság csak úgy tudta 
orvosolni ezeket a hiányokat, hogy némely bekezdést helyezett el a bűn­
ről és a végső célokról, anélkül azonban, hogy a későbbiekkel való össze­
függést figyelembe vette volna. Ráadásul minden fejezet végén elhelye­
zett egy Krisztusról szóló „vándorbekezdést”. Ez az egymás mellé helye­
zés főképp az első rész első fejezeténél érezhető. Ez az alapvető fejezet az 

700 R. ROUQUETTE, i. m. 114–115.
701 Uo. 115: az angol John Carmel Heenan bíboros (1905–1975) 1964. október 22-én, a 

III. ülésszak során teljes joggal állt ki szenvedélyes felszólalásában a peritusok mellett 
az őket ért igaztalanságok miatt, kijelentve, hogy három vagy négy év érlelődésre len­
ne szüksége a szkémának.

702 R. ROUQUETTE, i. m. 115–116.



282 Kránitz Mihály

emberi személy méltóságáról tárgyal. Miután néhány szóban kifejtette az 
Isten képére teremtett ember lényegét, anélkül azonban, hogy elmélyítet­
te volna ezt a lényeges biblikus tanítást, azonnal az eredeti bűn állításá­
val folytatja, mely mintegy a kinyilatkoztatás és a tapasztalat ténye, egy 
olyan bűn, mely minden szinten az emberi teremtő tevékenység számára 
a bálványimádó elhajlás fenyegetésének a forrása. Alapvetően a szöveg 
az egész emberiséghez akar szólni, és ezzel a civilizáció ellentmondásaira 
és bukásaira akar magyarázatot adni. Itt azonban, úgy tűnik, mintha egy 
alapkatekizmus tanítása jelenne meg. 

A  II.  Vatikáni  Zsinat  azonban  nemcsak  a  keresztények,  hanem  az 
egész világ figyelmét felkeltette. Semmi sem váltott ki olyan széles körű 
visszhangot,  mint az egyház és a világ viszonyával foglalkozó doku­
mentum. Szokatlan látásmódja és stílusa, illetve mindenekelőtt „forra­
dalmi” mondanivalója miatt. Mindazonáltal a Lumen gentium dogmati­
kus konstitúció mellett a pasztorális konstitúcióban is az egyház új ön­
értelmezése fejeződött ki. A dokumentum maga volt az  aggiornamento, 
az ablaknyitás a világ felé, az egyház kilépése a világba.703 

A katolikus egyház különböző valóságokból merítette világfogalmát 
(az emberi személy, a társadalom, a család, a kultúra, a nevelés, a tudo­
mány, a haladás, az igazság és a béke), melyet a Gaudium et spes kezdetű 
dokumentumban fogalmazott meg. A „lelkipásztori okmánynak” neve­
zett dokumentum két nagy részből áll, az első Az egyház és az ember hi­
vatása, a második pedig a  Néhány különösen égető kérdés címet viseli. A 
zsinat igyekszik konkrét választ adni a világból fakadó kérdésekre, me­
lyek a mai embert foglalkoztatják. 

XXIII. János pápa a zsinattól azt várta, hogy a keresztény elvek kisu­
gároznak a polgári, a gazdasági, a politikai és a szociális élet területére 
is. A zsinat munkája „két dimenzióban” fejtette ki hatását: a szervezett 
egyházon belül és azon kívül.704 A felmerülő kérdésekről folytatott vita 
során a  zsinat  összetételéből  fakadóan nyilvánosságot  kapott  a  világ 

703 Vö.  TOMKA F. -  TOMKA M.,  Gaudium et spes. Lelkipásztori konstitúció az egyház és a  
mai világ viszonyáról, in A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából, 1962–
2002. A zsinati dokumentumok áttekintése és megvalósulása (szerk. Kránitz M.), SZIT, Bu­
dapest 2002, 443–444.

704 Uo. 446.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 283

szegényebb  részeiből  jövő  püspökök élettapasztalata,705 melyet  XXIII. 
János pápa  Pacem in  terris körlevele  is  megerősített.  Ez  új  hangsúlyt 
adott a világproblémák, a béke, az emberi jogok és a demokrácia kérdé­
seinek.706

A „világ” mint „teológiai hely” (mint a teológia forrása) nem kevés 
fejtörést okozott a zsinati atyáknak, akik korábban nem foglalkoztak az 
embert érintő „világi” kérdésekkel. Jóllehet az egyház társadalmi tanítá­
sának akkor már több mint hetvenéves múltja volt, mégis a mai „világ” 
új kérdéseit, rerum novarum-át nem kerülhette meg a zsinati munka.707 A 
szövegtervezet kidolgozásával  foglalkozó bizottsággal  szemben állan­
dóan kérdések merültek fel, melyeket folyamatosan tisztázni kellett. A 
későbbi évek és évtizedek azonban igazolták, hogy mind a Gaudium et  
spes, mind pedig a Pacem in terris kopernikuszi fordulatot jelentő, irány­
mutató alapokmánnyá vált.708

A kilencvenhárom cikkely (a zsinati dokumentum pontjai) majdnem 
ugyanennyi témát is jelent, mely az egyház és a világ kapcsolatát meg­
felelő módon tükrözi. A témagazdagság jelzi, hogy mi mindenről gon­
dolkodtak a zsinati atyák, amit alkalmasnak ítéltek arra, hogy a lelki­
pásztori konstitúcióba kerüljön.709 

Mivel a szöveg szerkesztése nem támaszkodott egy előkészítő bizott­
ság konkrét tervezetére, ezért 1963 januárjában egy koordinációs bizott­
ság dolgozta ki főbb pontjait. Két enciklika azonban, a  Pacem in terris 
(1963) és az  Ecclesiam suam (1964) útmutatásai mégis meghatározták a 
szövegtervezet alakulását,  mely a harmadik ülés során, 1964. október 

705 Például Dom Helder Camara segédpüspök (1909–1999), később recife-i érsek.
706 TOMKA F. - TOMKA M., i. m. 446–447.
707 Uo. 449.
708 Uo. 450. Az összesítő végső szavazás alkalmával a 2391 jelenlévő zsinati atya kö­

zül a szöveg mellett 2309-en, ellene 75-en szavaztak, hét szavazat pedig érvénytelen 
volt; vö. uo. 452.

709 Uo. 452–455. A sokféle kérdés felvetése miatt a bírálatok a szöveget „Noé bárká­
jának is nevezték”, mivel ide minden témából jutott. A zsinatra beérkezett hetven ere­
deti tervezetből csak tizenötöt hagytak meg, és hozzátettek egy újat XXIII. János kez­
deményezésére a világ felé nyitásról, mely dokumentumot egy időben „a hetven ja­
vaslat temetőjének” neveztek. 



284 Kránitz Mihály

26-án került a plénum elé. Végkimenetelében a Lumen gentium mellett a 
Gaudium et spes lett a zsinati munka második súlypontja.

7. Joseph Ratzinger szerepe a II. Vatikáni Zsinaton

A püspökök melletti szakértők között ott találjuk Joseph Ratzingert, a 
későbbi XVI. Benedek pápát is.710 A fiatal professzor csak 35 éves volt, 
amikor megkezdődött a II. Vatikáni Zsinat, de már előtte és a zsinaton 
végig Josef Frings kölni érsek teológiai tanácsadója lett. Az érsek számá­
ra  írt  egy  beszédet,  mely  Genovában hangzott  el.  Ezt  nyomtatásban 
XXIII. János pápa is olvasta, és értékelte a saját felfogásához közel álló 
gondolatokat: „Che bella coincidenza del pensiero!”711 A Gaudium et spes ki­
dolgozását  irányító  albizottság  munkájában  Karol  Wojtyła  is  részt 
vett,712 amikor Ratzinger javaslatára a szövegbe került a GS 10. cikkelye, 
mely a hit oldaláról krisztusi nézőpontból szól az emberiség kérdéseiről 
a párbeszéd lehetőségével.713

710 G. MARCHESI, Benedetto XVI e il Concilio Vaticano II, in La Civiltà Cattolica (2006), I, 
381–190.

711 N. TRIPPEN, Josef Kardinal Frings (1887–1978), vol. 2: Sein Wirken für die Weltkirche  
und seine letzten Bischofsjahre,  in  Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte, 
Schöningh, Paderborn 2005, 262.

712 Az együtt dolgozó prelátusok és szakértők (periti) személyéről lásd: G. TURBANTI, 
Un concilio per il mondo moderno.  La redazione della costituzione pastorale „Gaudium et  
spes” del Vaticano II, Il Mulino, Bologna 2000, 632–634.

713 J. WICKS, Six texts by prof. Joseph Ratzinger as peritus before and during Vatican Coun­
cil II, in Gregorianum 89/2 (2008) 233–311. A dokumentumok, melyek kidolgozásában 
Joseph Ratzinger közreműködött:  Lumen gentium,  Dei Verbum,  Ad gentes,  Gaudium et  
spes. A teológus Ratzinger zsinat alatti munkájáról lásd: Gaál, de Emery, The Theologi­
an Joseph Ratzinger at Vatican II. His Theological Vision and Role, in Lateranum, LXXVIII 
(3/2012), 515–548.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 285

8. A Gaudium et spes zsinati szellemisége II. János Pál tanítóhivatalában

A II. Vatikáni Zsinat kimondta és pontosította, hogy az egyháznak az 
evangéliumot a párbeszédre való nyitottsággal mindenkihez el kell jut­
tatnia: a nem katolikus egyházakhoz, a zsidósághoz és a nem keresz­
tény vallásokhoz, sőt a modern világ fiaihoz és leányaihoz, az ateisták­
hoz és a közömbösekhez is.714

A kirekesztő beszédmód elemeit – eretnekek, szakadárok, hitetlenek, 
pogányok – az elismerés és a tisztelet szavai váltották fel, mint a külön­
vált  testvérek (fratres  seiuncti)  és  a  jóakaratú  emberek  (homines  bonae  
voluntatis) megszólítás, anélkül azonban, hogy a különbözőségek felol­
dódtak volna egy békülékeny magatartásban.715

II. János Pált az emberi történelem, s annak közelgő fordulópontja – a 
2000. év – már pápasága kezdetétől foglalkoztatta. Az új idők felé a mo­
dern  világra  jellemző  racionalizmussal,  nihilizmussal,  etikai  relativiz­
mussal és deista humanizmussal szemben bátorsággal és bizalommal kell 
megnyilvánulni – vallotta. Az új évezred elején kiadott, 2001. január 6-án 
kiadott Novo millennio ineunte című körlevelében a pápa a keresztény élet 
új lendületére, a Krisztustól való új elindulásra buzdít (n. 29).

Az egyháztörténelemben először II. János Pál pápa idején (2000 nagy­
böjtjén) került sor „az emberi emlékezet megtisztítására”, egy általános 
és mindenre kiterjedő bocsánatkérésre. George Weigel,  Karol Wojtyła 
„életrajzírója” állapítja meg II. János Pál pápáról, hogy ő „korunk egyik 
legnagyobb  humanistája”.  Korát  megelőzőnek,  vormodernnek  nevezte 
azt a fiatal papot, aki az 1940-es években az újskolasztikus teológia mel­
lett  az antropológiára is figyelt,  és később habilitációja  számára Max 
Scheler (1874–1928) fenomenológiájának a vizsgálatát tűzte ki célul.716 II. 
János Pál pápa célja „a Krisztusra irányított humanizmus bemutatása a 
XX. század sokszor véres és embertelen ideológiai kísérletei után, me­
lyek mind kudarcot vallottak”.

714 H.-J. TÜCK, Das unerledigte Konzil, Internationale Katholische Zeitschrift, Das un­
erledigte Konzil 41 (November–Dezember 2012), 585.

715 II. János Pál pápa később a zsinati szóhasználattal él, amikor minden embert a 
testvérének nevez, akikkel a megtestesülés által az örök Ige egyesült (vö. GS 22).

716 G. WEIGEL, Zeuge der Hoffnung. Johannes Paul II. Eine Biographie, Schöningh, Pader­
born 2002.



286 Kránitz Mihály

Mint krakkói püspök, Karol Wojtyła erről írt 1960-ban a II. Vatikáni 
Zsinatot előkészítő bizottságnak. A mintát már Krakkóban megvalósí­
totta, és azt saját pápasága alatt teljessé tette. II. János Pál szeme előtt 
nem az egyházi restauráció lebegett,  hanem annak a modern, keresz­
tény humanizmusnak a hirdetése, melynek során az egyház a jelen kul­
túra válságában önmagát meghatározza.

Az „Isten-felejtés” korszakában a kultúra – és nem a politika vagy a 
gazdaság – lehet az emberi történelem igazi előmozdítója. A hamis iste­
nek imádata során az „én” feltétlen állításával a kultúra kiüresedésének, 
szinte megszűnésének vagyunk a tanúi. Egy hamis emberképre épülő 
„téves” kultúra a modern technológiával összekapcsolódva egy gépiesí­
tett, és csak az érzékekre ható élménytöbbletet képes nyújtani. A társa­
dalom minden területén megnyilvánuló szekularizáció  nem semleges 
jelenség.717

Egy olyan világ, amelyen „nincs” ablak, ajtó vagy világítótorony, be­
zártságot idéz elő. II. János Pál pápa innen szerette volna kivezetni a 
mai embert, a helyes  conditio humana,  a keresztény humanizmus felis­
merésével. Nézete szerint az ember és a történelem számára az „isten­
kérdés” központi jelentőségű ugyanúgy, mint az „emberkérdés” is. Aki 
az emberre kérdez, annak kikerülhetetlenül az Istenre is rá kell kérdez­
nie. Aki a történelmet Isten nélkül akarja elképzelni, az felületesen érti 
meg magát a történelmet. Aki azt kérdezi, hogy mi az ember, és mi az 
emberi személy feladata a történelemben, az az istenkérdéssel találko­
zik. Egy igazi antropológia és egy igazi humanizmus „Istenről és az em­
berről” szól.718

9. „Az egyház útja az ember” II. János Pál tanításában

VI. Pál pápa után, I. János Pál pápa elhunytával (1978) II. János Pál pápa 
saját zsinati tapasztalataira és a zsinat utáni évtized változásaira vála­
szolva a  Gaudium et spes lelkipásztori konstitúció újraolvasásával első 

717 II. János Pál pápa „csöndes aposztáziának” nevezte az európai kultúra jelenlegi 
helyzetét; vö. Ecclesia in Europa 9, SZIT, Budapest 2003, 18.

718 Vö. a Gaudium et spes 10. cikkelyét az emberiség sarkalatos kérdéseiről.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 287

önálló, Redemptor hominis kezdetű körlevelét (1979. március 4.) írta meg, 
mely Krisztussal, az emberrel és a világgal foglalkozott. 

Mintegy öt hónappal megválasztása után a pápa a saját programját 
fogalmazta meg első hivatalos írásában, mely négy nagy fejezetből és 22 
cikkelyből áll. II. János Pál folyamatosan szem előtt tartotta VI. Pál pápa 
első enciklikájának, az  Ecclesiam suam kezdetű körlevélnek a tanítását, 
mely  az  egyház  isteni  és  emberi  feladataira  egyaránt  vonatkozik.  A 
pápa lényegében kimondja saját, azóta híressé vált hitvallását, hogy „az 
egyház útja az ember”.719

Ez általános helyesléssel találkozott a keresztény egyházak körében 
is,  mivel az ember „megmentése” az összkereszténység közös felada­
ta.720 II. János Pál pápát remény töltötte el, hogy az évezredeknek meg­
van a maguk arculata, s ennek az évszázadnak minden bukása és köny-
nye – mint mondja – nem vész a semmibe, és egy új kezdet indul el. 
Újra kell keresni az emberiség egységét, a vallások egységét és a keresz­
tények egységét, hogy valóban új, pozitívabb korszak kezdődjék.

II. János Pál a hit és a remény nagy tanúja volt. Voltaképpen ez a két 
kifejezés adja meg mindannak a lényegét, amit az Isten Országáért és az 
egész világért tett. Megválasztása utáni első szava is erre vonatkozott: 
„Ne féljetek! Nyissátok ki az ajtókat Krisztus előtt!”. Ez a kijelentés már 
kezdettől egy felhívás volt Krisztus és az egyház üzenetének bizalom­
mal teli befogadására, tudva, hogy a hit semmiképpen nem csökkenti az 
ember méltóságát és értékét, sőt Krisztus maga az a tökéletes ember, aki 
teljesíti, átisteníti a személy „emberségét”, és megadja értelme teljessé­
gét, megvilágítva azt a titkot, ami az ember önmaga számára. Ezt a fel­
hívást  II.  János  Pál  fáradhatatlanul  hirdette  egész  pápasága  alatt  és 
apostoli útjai során személyesen vitte el a föld végső határáig.721

719 Vö. Redemptoris missio, 14: „Az egyház útja az ember, és erre az útra épül minden 
más út, melyen az egyháznak járnia kell.”

720 A II. János Pál Intézet a körlevél 30. évfordulójára nemzetközi konferenciát ren­
dezett,  melynek  anyaga  nyomtatásban  is  megjelent;  vö.  Una  via  sempre  attuale:  
L’intuizione sorgiva del pontificato del beato Giovanni Paolo II  (a cura di Livio Malina e 
Carl A. Anderson), Atti del congresso „Verso Cristo”. A 30 anni da Redemptor hominis.  
Attualità di una via all’uomo, presso il Pontificio Istituto Giovanni Paolo II, Roma, 16–
17 ottobre 2009, in Anthropotes. Rivista di Studi Sulla Persona e la Famiglia XXVII (2011).



288 Kránitz Mihály

A másik fontos kifejezés a „duc in altum” („Evezz a mélyre”– a halfo­
gásra), a 2000. év nagy jubileumának lezárásakor hangzott el, mialatt az 
egyház és a világ számára egy új évszázad és egy új évezred nyílt meg. 
Az egyháznak ez azt jelentette, hogy ne féljen tengerre szállni, vagyis az 
emberi történelem mindig is fenyegető vizeire és hagyatkozzon Krisz­
tusra, ne a saját erejére. Az emberi történelem Ura ugyanis egyházával 
van „egészen a világ végezetéig”.

10. II. János Pál visszaemlékezései az Átlépni a remény küszöbén című 
riportkönyvben

„Gaudium et spes luctus et angor hominum huius temporis, azaz a mai em­
ber öröme és reménysége, szomorúsága és szorongása a pápa imádsá­
gának a tárgya” – válaszol II. János Pál arra a kérdésre, hogy kiért és mi­
ért imádkozik a pápa.

Az evangélium azt jelenti, jó hír, s a jó hír mindig felhívás az örömre. 
Mi az evangélium? A világ és az ember nagy igenlése, mert az Istenről 
való igazságot tárja fel. Isten az ember örömének és reményének első 
forrása.722

A pápának – mint minden kereszténynek – tisztában kell lennie azok­
kal a veszélyekkel, amelyeknek alá van vetve az ember élete a világon… 
„A pápa imájának van azonban egy sajátos dimenziója is – szólt II. Já­
nos Pál a saját gondolkodásáról. Az egyházakért való aggodalma arra 
készteti, hogy imájával, gondolataival és szívével mindennap körbejárja 
az  egész világot. Ily módon a pápa imája bizonyos földrajzi jelleget is 
ölt. Azoknak a közösségeknek, egyházaknak, társadalmaknak és prob­
lémáknak a földrajzáról van szó, amelyek a mai világot aggasztják”.723

Az egyház elsősorban azért könyörög, hogy Krisztus által mindenhol 
bekövetkezhessen az üdvözülés (GS 22). Ez a küldetés bizonyos érte­

721 Vö. EDITORIALE,  In memoria di Giovanni Paolo II, in La Civiltà Cattolica  (16 Aprile 
2005), 105.

722 II. JÁNOS PÁL pápa, Átlépni a remény küszöbén (szerk. V. Messori), JLX Kiadó, Bu­
dapest 1995, 46–47.

723 Uo. 50.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 289

lemben igazolja létét, ahogyan ezt a II. Vatikáni Zsinat megfogalmaz­
ta.724 Ezen a ponton szükségesnek tartom idézni – vallja II. János Pál – a 
II. Vatikáni Zsinat  Gaudium et spes kezdetű lelkipásztori konstitúciójá­
nak egész szakaszát:

„Azok az egyensúlyzavarok, melyektől a mai világ szenved, az­
zal az alapvetőbb egyensúlyzavarral függenek össze, mely az em­
ber szívében gyökerezik. Magában az emberben ugyanis sok ellent­
mondó elem küzd egymással. Egyrészt ugyanis mint teremtmény 
sokszorozottan korlátozottnak, másrészt vágyaiban korlátlannak és 
egy magasabb rendű életre hivatottnak érzi magát.  Sokféle érték 
vonzza egyszerre,  és  mindig választani  kénytelen közöttük,  nem 
egyről pedig egészen le kell mondania. Ráadásul mivel esendő és 
bűnös,  gyakran teszi  azt,  amit  nem akarna,  amit  pedig szeretne, 
nem teszi meg. Ezért megosztott önmagában, amiből sok és nagy 
társadalmi ellentét is származik. Nagyon sokan nem is észlelik vilá­
gosan e drámai helyzetet,  vagy azért,  mert életüket megfertőzi  a 
gyakorlati  materializmus,  vagy mert  a  nyomorúság  nem engedi, 
hogy ezzel foglalkozzanak. Sokan úgy vélik, hogy nyugalmat talál­
nak a dolgok sokféle értelmezésében. Mások egyedül az ember erő­
feszítésétől várják az emberi nem igazi és teljes fölszabadulását, és 
meggyőződésük,  hogy az ember eljövendő uralma a föld felett ki 
tudja majd elégíteni a szív minden vágyát. Vannak olyanok is, akik 
kételkednek az élet értelmében, ezért magasztalják azok vakmerő­
ségét, akik úgy vélekedve, hogy az emberi létezésnek önmagában 
semmi értelme sincs, kizárólag egyéni bátor döntésükkel akarnak 
neki értelmet adni. És mindazonáltal egyre többen lesznek, akik a 
világ  jelen fejlődését  látva fölvetik  vagy fokozott  érzékenységgel 
élik át a legalapvetőbb kérdéseket: mi az ember? Vajon mi a fájda­
lom, a rossz és a halál értelme, melyek minden fejlődés ellenére vál­
tozatlanul  megmaradnak?  Mit  érnek  az  oly  drága  áron  szerzett 
győzelmek? Mit nyújthat az ember a társadalomnak és mit várhat 
tőle? Mi következik e földi élet után? Az egyház pedig hiszi, hogy 
Krisztus, aki mindenkiért meghalt és föltámadt, Szentlelke által vi­
lágosságot és erőt ad az embernek, hogy megfelelhessen nagyszerű 
hivatásának;  és nem adatott  az ég alatt más név az embereknek, 

724 Uo. 52.



290 Kránitz Mihály

melyben  üdvözülhetnének.  Hasonlóképpen  hiszi,  hogy  az  egész 
emberi történelem kulcsát, középpontját és célját Urában és Meste­
rében találja meg. Az egyház azt is hirdeti, hogy az összes változás 
mögött sok minden van, ami nem változik, és mindezeknek végső 
alapja Krisztus, aki ugyanaz tegnap, ma és mindörökké.”725

Ez a zsinati szakasz rendkívül gazdag. Világosan kiderül belőle, hogy 
az „An Deus sit?” kérdésre adandó válasz nemcsak az értelem problé­
mája: olyan probléma, amely az egész emberi létet érinti. Attól a sokféle 
helyzettől függ, amelyekben az ember keresi saját létének értelmét és je­
lentését.726 A pápa nyíltan válaszol  arra  a kérdésre,  hogy nem volna 
egyszerűbb, ha nyilvánvaló lenne Isten létezése? „A sok gondolat, me­
lyek önt gyötrik,  egy sor kérdésben jelennek meg. Nem csupán saját 
kérdéséről van szó. Ön itt korunk emberének szócsöveként melléjük áll 
azon az úton, amelyen elindulnak Isten keresésére. Ez az út olykor ne­
héz és kanyargós, olykor pedig látszólag zsákutca”.727 Miért nem egyér­
telmű Isten léte? Kérdezi a szerkesztő. A pápa válasza ismét világos: Is­
ten önkinyilatkoztatása  elsősorban az  „ő emberré válásában” valósul 
meg.728

Próbáljunk meg elfogulatlanul gondolkodni! Továbbmehetett-e volna 
Isten a leereszkedésben, s az ember megismerő képességének a megkö­
zelítésében? Valójában úgy látszik, hogy minden lehetőt megtett. Ennél 
többet már nem tehetett volna. Az ember nem volt képes elviselni az 
ilyen fokú közelséget, s elkezdett tiltakozni.

A tiltakozásnak pontos neve is van: először úgy hívják, hogy zsinagó­
ga, aztán pedig iszlám. Egyik sem tűri el az ennyire emberi Istent. Így 
tiltakoznak: „Ez nem való Istennek.” Teljes mértékben transzcendens­
nek kell maradnia. Meg kell maradnia tiszta felségnek. Persze olyan fel­
ségnek, aki tele van könyörületességgel, de nem szabad eljutnia addig a 
pontig, hogy ő fizessen saját teremtményeinek bűneiért.729

725 Uo. 57; vö. GS 10.
726 Uo.
727 Uo. 67.
728 Uo. 68.
729 Uo. 69–70.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 291

„Az első enciklikám – nyilvánította ki II. János Pál – az ember Meg­
váltójáról (Redemptor hominis) az 1978. október 16-án történt pápává vá­
lasztásom után néhány hónappal jelent meg (1979. április 8.). Ez azt je­
lenti,  hogy  valójában  magamban  hordoztam  a  tartalmát.  A  körlevél 
egyrészről  azoknak  az iskoláknak a hagyományát követi,  amelyekből 
kikerültem,  másrészről  pedig azt  a  lelkipásztori  hangvételt  hordozza 
magán, amelyre hivatkozik. A megváltás misztériuma úgy jelenik meg, 
mint az ember és minden emberi nagy megújítása, ahogyan a zsinat el­
fogadta, s ahogyan a Gaudium et spes konstitúcióban megfogalmazódik. 
Az enciklika nagy örömhimnusz akar lenni azért a tényért, hogy az em­
bert Krisztus megváltotta: megváltotta a testében és a lelkében… Azt 
kellene mondanunk, hogy férfinak és nőnek váltotta meg őket”.730

Krisztus kezdettől fogva a hitnek és az egyház életének a középpont­
jában áll. Nem szabad belefáradni annak ismételgetésébe, hogy bármi­
lyen összefüggés ellenére Krisztus nem hasonlít sem Mohamedre, sem 
Szókratészre, sem pedig Buddhára. Teljes mértékben eredeti és megis­
mételhetetlen.731

A kereszténység elsősorban az örök élet felé fordul, ám mégsem ma­
rad érzéketlen a világ dolgai iránt. Mindig nyitott volt a világra, a világ 
érzéseire, nyugtalanságaira és várakozásaira. Ez elsősorban a Gaudium 
et spes kezdetű zsinati konstitúcióban fogalmazódik meg, mely XXIII. 
János pápa személyes kezdeményezésére született. Roncalli pápa még 
el tudta juttatni ezt a zsinathoz mint személyes kívánságát.732 A világ a 
keresztény számára Isten teremtménye. Az ember Istennel is találkozik 
a világban, nincs tehát szüksége arra, hogy teljes mértékben elszakadjon 
a világtól ahhoz, hogy megtalálja önmagát belső misztériuma mélyén.733

730 Uo. 78–79.
731 Uo. 74–75.
732 Uo. 107.
733 Uo. 121.



292 Kránitz Mihály

11. II. János Pál pápa meghatározó élménye maradt a II. Vatikáni Zsinat

II. János Pál pápa 1969. október 28-án vázlatokat írt a II. Vatikáni Zsinat 
dokumentumaihoz.734 Az  emberi  személy  létéről  és  magatartásáról 
1970-ben írt egy tanulmányt.735 1970. december 16–17-én a lublini katoli­
kus egyetemen Wojtyła könyvéről tartottak konferenciát. 1972. március 
8-án megnyitotta a krakkói szinódust. 1974. szeptember 27 – október 26. 
között részt vett az evangelizációról szóló püspöki szinódus harmadik 
ülésszakán, ahol a szinódusi munka relátora lett.

Van valami, ami az emberben sohasem változik, és erről emlékezik 
meg a zsinat a  Gaudium et spesben. A II. Vatikáni Zsinat nagy ajándék 
volt  az  egyház  számára,  mindazok  számára,  akik  részt  vettek  rajta; 
nagy ajándék volt az egész emberi nem számára. „Nagyon nehéz újat 
mondani a zsinatról – vallotta a pápa. Ugyanakkor mindig vissza kell 
térni hozzá, mert megfogalmazza az egyház és a világ feladatait és kihí­
vásait”.736

Különös szerencséjének tartotta, hogy részt vehetett a zsinaton, az el­
sőtől az utolsó napig. Ezt Isten különleges ajándéka volt számára. Zsi­
nati tapasztalatai alapján írta meg A megújulás forrásánál című munkáját. 
„A könyv elején megpróbáltam leróni a tartozást, amellyel minden püs­
pök tartozik a Szentléleknek, aki megengedte, hogy részt vegyünk a zsi­
naton. Igen, a zsinat hasonló volt a pünkösdhöz: rávezette az egész vi­
lág püspökségeit,  tehát az egyházat azokra az utakra, amelyeken jár­
nunk kell a második évezred végén.”737

Nézete szerint a zsinat rendkívüli alkalom volt egymás meghallgatására 
és a kreatív módon való gondolkodásra. „Bekerültem abba a csoportba, 
amely az úgynevezett XIII. schemát (vázlatot) készítette, ebből lett ké­
sőbb a Gaudium et spes című lelkipásztori konstitúció. Ily módon bekap­
csolódhattam a teológiai bizottság és a laikusok képviselőinek rendkí­
vül érdekes munkájába”.738 „Hálás vagyok a püspököknek és a teológu­

734 K. WOJTYŁA (Johannes Paul II.), Quellen der Erneuerung: Studie zur Verwirklichung  
des Zweiten Vatikanischen Konzils, Herder, Freiburg 1981.

735 JOHANNES PAUL II, Person und Tat, Herder, Freiburg 1981.
736 II. JÁNOS PÁL pápa, Átlépni a remény küszöbén, 186.
737 Uo. 187.
738 Uo. 188.



Karol Wojtyła szerepe a Gaudium et spes megalkotásában… 293

soknak, akikkel lehetőségem volt egy munkaasztalnál dolgozni. Külön 
köszönettel tartozom Yves Congar és Henri de Lubac atyáknak”.739

A zsinat után elsősorban a minőségi megújulás volt szembetűnő. Az 
új mozgalmak az ember megújítására irányultak. „Minden társadalmi 
és történelmi változás elsődleges tárgya az ember, de ahhoz, hogy ele­
get tudjon tenni ennek a feladatának, neki magának is meg kell újulnia 
Krisztusban, a Szentlélekben.”740 A zsinat a legmegfelelőbb pillanatban 
jött, s magára vállalta azt a feladatot, amely abban az időben égető volt 
nemcsak az egyház, hanem az egész világ számára.741

II. János Pál számára is a legnagyobb kérdés az ember szabadsága. A 
zsinat komoly figyelmet fordít az emberi szabadság kérdésére, és a bel­
ső lelkiismerethez szól, hogy bizonyítsa: a személyes méltósággal szo­
ros kapcsolatban van az a válasz, amelyet az ember a hit által ad Isten­
nek.742 A lelkiismeret az egyén legrejtettebb magva, és szentély – idézi a 
pápa a Gaudium et spes 16-ot –, ahol egyedül van Istennel, akinek a sza­
va felhangzik a lélek mélyén. A keresztényeket éppen a lelkiismeretük­
höz való hűség állítja oda a többi ember mellé: keresni az igazságot, és 
megtalálni az igazság szerint való megoldást az egyén és a társadalom 
életében felmerülő számtalan erkölcsi kérdésre.743 Az ember igazi nagy­
ságát mutatja az a tény, hogy együtt tud működni az Istennel. Az em­
bert Isten meghívta arra, hogy működjön együtt vele életének végső cél­
ja, azaz az üdvössége és Isten életében való részesedése érdekében.744

„A Személy és cselekedet című tanulmányomra elsőként a marxisták fi­
gyeltek fel azért, hogy támadják – állapítja meg a pápa. Ezen a ponton 
le kellett szögeznem, hogy érdeklődésem nem a marxizmussal folytatott 
viták miatt fordult a személy és a cselekedet felé, legalábbis nem a viták 
hatására. Nagyon régóta érdekel az ember mint személy. Az emberi lé­
tezés kérdése is izgatott,  s  nem csupán a mai ember,  hanem minden 
idők embere”.745

739 Uo. 188–189.
740 Uo. 196.
741 Uo. 198.
742 Uo. 218.
743 Uo. 219.
744 Uo. 223.
745 Uo. 227–228.



294 Kránitz Mihály

„Az ember egyetlen olyan lény, akinek a számára a szeretet elfogad­
ható és alkalmazható norma. Akkor vagyunk igazságosak az emberrel, 
ha szeretjük: ez érvényes az Istenre és az emberre egyaránt– fejti ki saját 
keresztény antropológiáját a pápa.746 A szeretet parancsainak igazi per­
szonalisztikus  értelmezését  a  zsinat  konstitúciójában találhatjuk  meg: 
Amikor az Úr Jézus az emberi észnek föl nem fogható távlatokat nyitva 
azért  imádkozik  az  Atyához,  hogy  »legyenek  mindnyájan  egyek..., 
amint mi egyek vagyunk« (Jn 17,21–22), bizonyos hasonlóságot sejtet az 
isteni személyek egysége és Isten gyermekeinek igazságban és szeretet­
ben élt egysége között. E hasonlóság rávilágít arra, hogy az ember – aki 
az egyetlen teremtmény a földön, akit Isten önmagáért akart – teljesen 
csak akkor találhat önmagára, ha őszintén elajándékozza magát.”747

Az emberi szabadság teljes kinyilatkoztatását az evangéliumban talál­
juk meg, mert az evangélium tartalmazza az összes emberi jog megfo­
galmazását, még azokat is, amelyek valamilyen ok miatt kényelmetle­
nek lehetnek számunkra.748 „A személy az arca által jelenik meg” – idézi 
II. János Pál Emmanuel Levinas (1906–1995) gondolatát.

II.  János Pál  nem véletlenül  kezdte  pápai  tevékenységét  a  ma már 
mindenki által ismert felkiáltással: „Ne féljetek!” A „Ne féljetek!” buzdí­
tást – vallotta meg II. János Pál – nagyon széles értelemben lehet felfog­
ni. Bizonyos tekintetben minden emberhez szól, hogy legyőzzük a félel­
met a mai világban. Miért nem kell félnünk? Mert Isten megváltotta az 
embert.  Szükség van arra, hogy a tudatunkba visszatérjen az a bizo­
nyosság, hogy van Valaki, aki kezében tartja a világ sorsát; Valaki, aki 
kezében tartja  a  halál  és az alvilág kulcsát;749 Valaki,  aki  az ember  – 
egyéni és kollektív – történetének az alfája és az ómegája.750 Ez a Valaki 
a Szeretet: az emberré lett Szeretet.751

746 Uo. 228.
747 Uo. 229; vö. GS 24.
748 Uo. 231.
749 Vö. Jel 1,18.
750 Jel 22,13.
751 II. JÁNOS PÁL pápa, i. m. 246–250; vö. 1Jn 4,8.16.



LIVIU JITIANU: 

A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre 
várva

Otto Dibelius 1927-ben elhangzó kijelentése, mely szerint a 20. század 
az „Egyház évszázada”752,  megvalósulni  látszott  a  hatvanas években, 
amikor XXIII. János pápa összehívta a II. Vatikáni Zsinatot.753 Dibelius 
„víziója” azonban nem sikertörténetet takart. Egyházunk határozottan 
világegyházi méreteket öltött (=  ekkléziológiai transzgresszió), társadalmi 
jelenlétének intenzitása azonban nem erősödött. Még akkor sem, ha so­
kak  számára  globális  összefüggésben az  egyetlen  erkölcsi  tekintéllyé 
nőtte ki magát. Belső életét nézve sem mondható, hogy az Egyház „vi­
rágzott”  volna.  El  kellett  könyvelnie,  hogy  a  hosszú  lélegzetvételű, 
gyűjtőszóval  „modernizmusnak”  mondott  jelenség  vesztesévé  lett. 
Szembekerült az európai értelmiség jó részével, elvesztette az iparosodó 
társadalom munkástömegét, a fiatalokat. Nem sikerült orvoslást találnia 
„pasztorális sebeire” sem. Megoldást az egységkeresés útján sem talált. 

Vitatott maradt, mi késztette az egyházat erre a rendkívüli lépésre. 
Sokak számára – amint ezt Wolfgang Beinert is megjegyzi – a külső, tár­
sadalmi „regresszió”, a visszaszorulás a társadalmi történések mezejé­
ről  volt  az  a  motiváló  faktor,  amely arra kényszerítette  az  egyházat, 
hogy „önmagára tekintsen”.754 A konkrét történelmi keret vezetett oda, 
hogy az Egyház befele fordult, belső lényegét kereste, hogy ebből kiin­

752  O. DIBELIUS, Das Jahrhundert der Kirche, Berlin 1927.
753  JOHANNES XXIII., Gaudet Mater Ecclesia. Rede zur Eröffnung des II. Vatikanischen Kon­

zils, in O. MÜLLER (szerk.), Vaticanum Secundum I., Leipzig 1963.
754 Das Bild der Kirche nach den Dokumenten des II. Vatikanischen Konzils, in W. LÖSER 

(szerk.), Die römisch-katholische Kirche. Die Kirchen der Welt XX, Frankfurt a.M. 1986, 11.



296 Liviu Jitianu

dultan tudja hitelesen megfogalmazni helyét és küldetését a világban. 
Ecclesia quid dicis de teipsa? – fogalmazza meg VI. Pál, a második ülés­
szak kezdetén.755 Így lett a zsinat „kulcs- és vezérmotívuma” maga az 
Egyház,756 és  beszélhetünk az „Egyház egyházról  szóló  zsinatáról”.757 

Rahner szerint az Egyház nem csupán alanya, hanem tárgya is lett a zsi­
nati tanításnak. Így lett ez önértelmezésének lecsapódása és reflexiója.758 

Rendkívüli fordulópontnak számít az egyház történetében (J. Ratzin­
ger szerint az egyháztörténet-írás zéruspontja).  Leginkább azért,  mert 
egy megváltozott világban először tudatosítja reális helyét a világban, 
és fogalmazza meg lényegi küldetését. 

Sikernek  könyvelhető  el  ennek  kapcsán,  hogy az  Egyház  elkerülte 
azokat a veszélyzónákat, melyek folyamatosan ott kísértenek az egyház 
történetében: nem vált „ellenvilággá” („gettó”), és nem is hasonult „ka­
méleon-módon a világ trendjéhez”. Így sem „identitás-diffúziót”, sem 
„kontúr-veszteséget” nem írhatunk számlájára.759

A zsinat rendkívüli értékének számít, hogy hozzá kötődően kézzelfog­
hatóvá válik az egyház katolicitása, egyetemessége.760 Az univerzalitás 
mellett nem téveszthetjük szem elől az ekkléziológiai partikularizmust 
sem, ami a mi esetünkben „Európa-centrizmust” jelent. Ez, egyrészt nor­

755 AS II/1, 183–201; in J.-H. TÜCK, Erinnerung an die Zukunft. 50 Jahre Zweites Vatika­
nisches Konzil, in J.-H. TÜCK (szerk.), Erinnerung an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische  
Konzil, Freiburg - Basel - Wien 2012, 11–30, itt: 16.

756 W. BEINERT, Die Sakramentalität der Kirche im theologischen Gespräch, in J. PFAMMATER 
- F. FURGER (szerk.), Kirche und Sakrament, Zürich 1980, 13–66, 13. 

757 K.  RAHNER,  Das neue Bild der Kirche, in  Schriften zur Theologie 8, Einsiedeln 1967, 
329–354, itt: 329.

758 Uo. 330.
759 J.-H.  TÜCK,  Erinnerung an die Zukunft, 19. Néhány hang – köztük J. Ratzinger – 

ugyan azt állítják, hogy a liberális teológusok „kiszolgáltatták” magukat a „megfele­
lés  bódulatának”  és  mindannak,  ami  haladásnak  nevezhető.  H.  SCHELKSHORN,  Das 
Zweite Vatikanische Konzil als kirchlicher Diskurs über  die Moderne.  Ein philosophischer 
Beitrag zur Frage nach der Hermeneutik des Konzils, in J.-H. TÜCK (szerk.), Erinnerung an 
die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil, 54–84, itt: 55.

760 Ezt támasztja alá a Vatikáni Zsinatra összegyűlt 2860 püspök, mondhatni a vi­
lágegyház  főpapsága.  A 281  napos  zsinaton  általában  2150–2400  zsinati  atya  vett 
részt, a világ minden részéből. Közülük 14% Észak-Amerikából, 18% Dél-Ameriká­
ból, 3% Közép-Amerikából, 12% Ázsiából, 12% Afrikából, 2% Óceániából érkezik. Az 
európai kontinenst a zsinat atyák 39%-a képviseli.



A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 297

mális, hisz a zsinat szellemi mentorai – G. Wassilowsky szóhasználatá­
ban: a „rejtett szolgálatot” végző teológiai „szakértők”, a „titkárok, ins­
pirátorok, kompilátorok” (A. Batlogg) tábora761 – e térség szakemberei. A 
zsinati krisztológia és ekkléziológia vezérmotívumai leginkább az euró­
pai térséghez kötődnek. 

A katolikus egyház Európa-centralizmusa – szellemi síkon – elvitat­
hatatlan.762 Ez részben azzal magyarázható, hogy ebben a kulturális tér­
ségben született meg, és itt lett szervezetileg egyházzá.763 A keresztény­
ség gyereke a mai Európa a maga értékeivel, kultúrájával, élet- és világ­
szemléletével,  és  így  Európa  és  a  kereszténység  történelme  szoros 
egységet alkot, a „konstantini érától” kezdődően a szekuláris kultúra 
megerősödéséig. Különösen igaz ez, ha megszívleljük, hogy  a nyugati 
kultúra személy- és szabadságfogalma az isten-kérdés margójára írható, 
valamint azt, hogy az európai társadalmak modernizációs folyama a ke­
reszténység strukturális formáló erejéhez kötődik.764 Ebben a folyamat­
ban el-egyháziasodik (=  Verkirchlichung)  a  kereszténység,  amely értel­
mében a kereszténység azonossá lesz a nyugati és a bizánci keresztény­
séggel. 

Az Európa-centrizmus az egyházban belső függőséget eredményezett 
– int Kaufmann. Ebben a geográfiai térségben a hierarchikus egyházi 
szervezet és az egyház működtetésére „specializált-klérus” egyre erőtel­
jesebben egy „al-társadalmat”, egy „szubkultúrát” termelt ki, mely ma 
mint anakronisztikus abszolutisztikus állam-forma él tovább.765

A fentiek jegyében állítható, hogy a zsinat egyik legfőbb provokátora 
maga Európa. A 20. század derekán világos mindenki számára, hogy Eu­

761 A. R. BATLOGG - N. KLEIN,  Kollektive Wahrheitsfindung auf dem Zweiten Vatikanum.  
Zu einer Momentenaufnahme von Karl Rahner, in Stimmen der Zeit 9 (2012) 579–589, itt: 
583. 

762 M. KEHL, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie, Würzburg 1994.
763 T. S. Eliot kultúra-meghatározása is állítja, „az egyes népek sajátos kultúráját kö­

zös kultúrává alakító domináns hatóerő a vallás”, ami nem azonosítható ugyan „a 
mai keresztény hívők lelki közösségével”, de arra a „közös keresztény tradícióra” ve­
zethető vissza, mely Európát milyenségében meghatározta: T. S. ELIOT, A kultúra meg­
határozása, Budapest 2003, 142.

764 KAUFMANN, Kirchenkrise, 47–98.
765 UO. 144 sköv.



298 Liviu Jitianu

rópában új együttélési kultúra van alakulóban, amely alapmozzanataiban 
már nem vallásos jellegű. Európa mintegy kinőtt a vallás „gyámságából”. 
A kereszténység monopolhelyzete már a múlt tartozéka. Inkább a lénye­
giben plurálisan formálódó világ vallásos jelenségeinek egyikévé vált. 
Társadalmi szerepét keresve, az ember önmegvalósításának egyik elemé­
vé vált (esztétikai szerepkiutalás),766 az „egzisztenciális önteremtés” egyik 
kitevőjévé.767 Már nem a vallás vagy az egyház adja meg a világ, a lét 
nagy kérdéseire (meta-narratívák) az  egyetlen helyes választ. Az egyház 
„csak” egy magyarázattal, alternatívával szolgáló instancia.768 

Rendkívül fontos lépésnek tartom azt, hogy „most”, a zsinat önmagá­
ról beszélve, beismerte, hogy a modernség/posztmodern változói köze­
pette maga is a egzisztenciális problémákkal küzd.769 Konstatálja, hogy 
szétesőben a hittartam, növekszik a hit-erózió, „központi keresztény hit­
tételek” vesztik el jelentőségüket, csökken az „elkötelezettek” tábora,770 

növekszik a „vallás-absztinensek” száma, és az alternatív vallásos piac 
kínálata.771 Ehhez kapcsolódóan „intézményes, meg nem kérdőjelezett, 

766 A kérdést érdemlegesen tárgyalták: J. H. WEILER, Ein christliches Europa, Regens­
burg 2004 és J. CASANOVA, Der Ort der Religion im säkularen Europa, Transit 2004.

767 S. ZABALA, Eine Religion ohne Theisten und Atheisten, in R. RORTY - G. VATTIMO, Die  
Zukunft der Religion (szerk. S. ZABALA), Frankfurt 2006, 11–32, itt: 11–13.

768 A kérdést tárgyalja egy nagyszerű vallástörténeti elemzés H. LEHMANN szerkesz­
tésében, Säkularisierung, Dechristianisierung, Rechristianisierung im neuzeitlichen Europa.  
Bilanz und Perspektiven der Forschung, Göttingen 1997.

769 Az egyház isteni oldala mellett éppen ezért erőteljesen tudatosul a zsinati atyák­
ban az egyház emberi arca is. Az egyház emberi közösség is, olyan intézmény, amely 
az emberi-jelenség teljességének pecsétjét hordja magán. Különösen az emberi elemre 
való odafigyelés készteti az atyákat a kora Újkor egyházképén való javításra. Gondol­
junk itt  elsősorban Bellarmin Róbert  egyháztani sémájára,  mely szerint az Egyház 
societas perfecta; K.  WALF,  Die katholische Kirche – eine „societas perfecta”?, in ThQ 157 
(1977) 107–118. 

770 Az allensbachi demoszkópiai intézet 2010-es felmérése arról beszél, hogy a hívő 
emberek bizalma az egyház iránt 2005–2010 között 35%-ról 23%-ra csökkent (Frank­
furter Allgemeine Zeitung 13.6.2010.) A jelenséget vizsgálják: J.  BERGMANN - A.  HAHN - 
Th. LUCKMANN (szerk.), Religion und Kultur. Sonderheft 33 der Kölner Zeitschrift für Sozio­
logie und Sozialpsychologie, Opladen 1993.

771 A McKinsey-felmérés rávilágít arra, hogy a „vallásos csoportok“ (hagyományos 
egyházak) helyét lassan-lassan átveszik az ún. „vallásos intézmények/ religious insti­
tutions”:  www.voice-of-the-people.net.  Szisztematikus  megközelítésben:  ALFRED 



A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 299

magától értetődő bizonyosságok” formálódnak át, vesztik el „természe­
tes kötelező erejüket” és válnak „választható opciókká”.772 

Hans  Blumenberg  –  ehhez  kötötten  –  elegyháztalanodásról  beszél. 
Arra a jelenségre hívja fel a figyelmet, amely folyamán a hagyományos 
keresztény  értékek  mintegy  más  kézbe  kerülnek,  „kisajátítja”  őket  a 
„spirituális piac”, maga a modern állam, mely most számos tipikus egy­
házi  tevékenységet  (iskola,  szegények,  betegek  gondozása  stb.)  saját 
kompetenciakörébe utal át.773 „Történeti igazságtalanság” – jegyzi meg 
Trutz Rendtorff, mely „egyházon kívüli kereszténységhez” vezet.774

Következtetésképp, a kereszténység hatványozottan a globalizáció és a 
modernizmus vesztesévé vált.775 Nehezen találta helyét a változó világ­
ban.776 Egy ilyen háttérben a döntés kényszere nehezedett a keresztény­
ség, a katolikus egyház vállára: döntenie kellett, hogy akar-e ennek a vi­
lágnak partnere lenni vagy inkább visszahúzódik önmagába.777 Az első 
opció mellett döntött: a megváltozott világban egy sajátos „programot” 

JÄGER, Religion oder Glaube. Glaube oder gelebtes Leben, in: Ethik und Sozialwissenschaften 6 
(1995) 465.

772 P. GROSS, Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt a.M. 1994, 106; P. L. BERGER szerint 
nem  más  ez  mint  „a  sors  világmegrendítő  átváltozása  választhatósággá”;  in Der  
Zwang zur Häresie, Freiburg–Basel–Wien 1992, 35.

773 E.  Troelsch  a  helyzet  első  konstatálója.  Blumenberg  gondolatait  lásd:  H. 
BLUMENBERG, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt a.M. 1966, különösen 9. sköv.

774 T. RENDTORFF, Christentum außerhalb der Kirche: Konkretionen der Aufklärung, Ham­
burg 1969. 

775 Erről alapos értekezést ír: F.-X. KAUFMANN, Kirche begreifen – Analysen und Thesen  
zur gesellschaftlichen Verfassung des Christentums, Freiburg 1979; uő:  Religion und Mo­
dernität, Tübingen 1989. 

776 Niklas  Luhmann  szerint  a  társadalom  (részterületei:  gazdaság/piac,  politika, 
kultúra) és a kereszténység egyre inkább eltávolodtak egymástól,  sajátos dinamika 
szerint működnek, és így lassan, de biztosan egymással szemben indifferenssé váltak. 
N.  LUHMANN,  Grundrechte als Institution, Berlin 1966 és  UŐ,  Die Funktion der Religion, 
Frankfurt a.M. 1997, 225–271. A kérdést vizsgálják Helmut Geller, Michael N. Ebertz 
és Karl Gabriel: Zur Soziologie des Katholizismus (szerk. F.-X. Kaufmann, - K. Gabriel), 
Mainz 1980.

777 A fent nevezett kérdést a maga komplexitásában mutatja be K. GABRIEL, Christen­
tum zwischen Tradition und Postmoderne (Questiones Disputatae 141), Freiburg 41994. 



300 Liviu Jitianu

indított  útnak,  amelyben igyekezett  az egyház hagyományát „vissza­
tükrözni” és újrafogalmazni „alkotmányát”.778

A fentiek tükrében érthető meg igazából, miért is kerültek az „aggior­
namento” fogalom és az „idők jelei”-toposz779 a zsinati szóhasználat kö­
zéppontjába.780 

Az aggiornamento-program mint egy egyházi sikertörténet kezdete

Meglátásom szerint a zsinat határozott szándéka volt a mai világban a 
hit kultúráját megteremteni. Elsőként ennek fundamentumát akarta le­
rakni. Ezt egy ekkléziológiai fordulattal tette: lemondott az eddigi pira­
misszerű hierarchikus egyházképről, és visszatért a biblikus alapú Isten 
népe fogalomhoz. Congar 1965-ben így jellemezte az egyháztani fordu­
latot: „Átmentünk a túlnyomórészt jogi felfogástól a kegyelem létbeli el­
sőbbségéhez, a rendszer uralkodó szerepét átvette a keresztény ember; 
ami pedig Isten népe tekintélyi szervezetét illeti, jobban elismertük a ró­

778 P.  HÜNERMANN,  ...in mundo huius temporis...  Die Bedeutung des Zweiten Vatikani­
schen Konzils  im kulturellen  Transformationsprozess  der  Gegenwart:  Das Textcorpus des 
Zweiten Vatikanischen Konzils  ist  ein konstitutioneller  Text  des  Glaubens,  in J.-H.  TÜCK 
(szerk.), Erinnerung an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil, 31–53, 37 sköv.

779 SCHELKSHORN, i. m. 67.
780 Nem villámszerűen jelenik meg ez a gondolat, hosszú teológus-munka előzi ezt 

meg. Csak néhány jelentős katolikus gondolkodóra utaljak: A. Grillmeyer krisztológi­
ája (a krisztológiai zsinatok relevanciája), O. Semmelroth egyháztani optikája (az uni­
verzalitás gondolata), K. Rahner krisztológiai fejtegetései (egyetemes üdvösség, törté­
nelem és üdvtörténet összefonódása), kinyilatkoztatás-tana, J. Ratzinger egyháztana, 
J. Daniélou patrisztikus teológiája, B. Häring erkölcsteológiája stb. Hivatkozhatnék H. 
de Lubac és Yves-Marie Congar egyháztani fejtegetéseire (különösen a laikus kérdés 
kapcsán), O. Nell-Breuning társadalomtudományi tanulmányaira vagy Odo Casel, P. 
Parsch és R. Guardini liturgikus téziseire is. A zsinat teológiáját egyértelműen hosszú 
előkészítő munka előzi meg, nem pottyant az égből, hangsúlyozza W. Kasper. A jel­
zett teológia elkötelezettje számos zsinati atya: Liénhart, Bea, Suenens, Léger, Meyer, 
Frings, König, Döpfner, Maximosz IV. Szaigh, Montini és sokan mások. Megemlíthet­
nénk  azon  egyházi  dokumentumokat,  amelyek  már  ezek  szellemében  íródnak: 
Mystici  corporis,  szociális  enciklikák:  Rerum  novarum (XIII.  Leó  pápa,  1891.05.15); 
Quadragesimo anno (XI. Piusz pápa, 1931.05.15);  Mater et magistra (XXIII. János pápa, 
1961.05.15); Pacem in terris (XXIII. János pápa, 1963.04.11) stb.



A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 301

mai monarchia mellett a püspökök egyetemes testületének helyét, a he­
lyi szervezetekét és az ecclesia, az egyház közösségi mivoltát.” 

A zsinat felhagyott a Tridentinum által körvonalazott egyháztani ma­
gatartással. A kor kihívásaira, problémáira reagálva nem a „sztratifikált 
társadalmakra”  (N.  Luhmann)  jellemző  „felülről  érkező”  megoldást 
gyakorolja, nem is azáltal, hogy megpróbálja a problémákat relativizál­
ni, hanem felvállalta a hit dialógusát. Választ a mai ember léthelyzeté­
ből kiindulva keresett, és igyekezett a mai ember kérdéseire a cselekvő 
hit útján választ adni.781 Nyilvánvaló, hogy a zsinati atyák igyekeznek 
azon hibák elkerülésére, amelyek a 19. század végi egyházpolitika zsák­
utcájává lett.  Felismerték,  hogy téves  lenne visszautasítani  a  modern 
kultúra  integrálását  a  hit  világába.  Önmagába  zárkózó  magatartását 
igyekszik felcserélni az egyház, most már egy nyitott, dialógus-kultúrá­
val. Találóan fogalmazott XVI. Benedek pápa:

„A II. Vatikáni Zsinatnak … az volt a szándéka, hogy a keresz­
ténység történelemalakító erejét újra felébressze. (…) megkísérelte, 
hogy kitörjön a gettóból, ahová a 19. század óta száműzték. Újra 
bebocsátást kért a világ egészébe.”782 Ez, semmiképp nem új ekklé­
ziológiai architektúra, hanem az egyházi identitás és működési elv 
újfajta meghatározása. 

Az új alapra épülő egyházat a Lélek kell átjárja – mondja XXIII. János 
pápa, aki „új pünkösdről” beszélt.783 Az egyház megújulása, tanításának 

781 A kérdést tárgyalja O. FUCHS, Glaubenspastoral zwischen Innen und Aussen. Gnaden­
theologische Überlegungen zum Weltdienst der Kirche, in J.-H.  TÜCK (szerk.),  Erinnerung  
an die Zukunft. Das Zweite Vatikanische Konzil, 493–536.

782 Idézet XVI. Benedek „Expergiscere homo” kezdetű, 2005. december 22-én a karácsonyi  
üdvözletek  átadása  alkalmából  elhangzott,  a  Római  Kúriához  intézett  beszédéből.  Eredeti 
olasz szöveg: AAS 98 (2006), 45–53; Bevezetés és magyar fordítás: Sapientiana 2 (2009) 
2, 102–109. Ratzinger – mint teológus – munkatársa volt a zsinatnak. Bevallása szerint 
rá R. Guardini, H. de Lubac, H. U. von Balthasar, a perszonalizmus (E. Mounier, M. 
Scheeler),  másrészt  H.  Newman,  E.  Przywara  szellemi  iránya  voltak  hatással.  A 
zsinaton mint tanácsadó, peritus szolgál Frings, kölni bíboros mellett.

783 1962. október 11-én a Gaudet Mater Ecclesia kezdetű nyitó beszédében. Az „új 
pünkösd” gondolatát ragadja fel P. M. ZULEHNER, Ein neues Pfingsten. Ermutigung zu ei­
nem Weg der Hoffnung (2008), rámutatva arra, hogy a zsinat vállalkozása hasonló Szt. 
Ferenc álmához. (Ferenc látomásban utasítást  kap: „Építsd fel  egyházamat!”) Pün­
kösd állomásai, mutat rá Zulehner: félelem (a nagyhét rezonanciája), nem várt esemé­



302 Liviu Jitianu

új keretek közé helyezése, az egységre törekvés – az új pünkösd jelei. 
Utóda, VI. Pál pápa, követve őt az egyház hármas útját jelöli meg ekklé­
ziológiai térképén (Ecclesiam suam enciklika): A lelki út az egyház identi­
tását tárja fel784), az erkölcsi út az egyház megújulását szolgálja,  míg az 
apostoli  út  az evangéliumi üzenet továbbadásának,  a dialógusnak az 
útja.  Az egyház identitás-magva a Krisztológia, vallja a zsinat, nem ön­
magában  álló  valóság,  hanem  „Isten  jelenlététől  megpecsételt 
valóság”,785 amely teljesen Isten misztériumára, Jézus Krisztusra, a né­
pek  világosságára  irányul,786 akiben  az  isteni  üdvterv  teljességében 
megmutatkozik.787 Az Egyház identitását Jézustól, a megtestesült Isten-
Fiútól kapja, aki így az egyház kánonja. Egyházunk annyiban mondha­
tó krisztusinak, annyiban az üdvösség hordozója, amennyiben transz­

nyek bekövetkezte (a Feltámadottal való találkozás), megváltozott apostolok (hitvalló 
magatartás) és a Lélek kiáradása (ajándékok, karizmák, tanúságtétel).

784 Peter Hünermann jelzett tanulmánya érdekes kérdést vet fel: A II. Vatikáni Zsi­
natot a zsinatok sorában sajátos hely illeti meg, még akkor is, ha egyesek, mint Chri­
stoph Theobald arról beszélnek, hogy a zsinat „saját identitását, profilját nem ismerte 
fel”; HÜNERMANN, 33. 

785 Papst PAUL VI., Ansprache zur Eröffnung der zweiten Sitzungsperiode am 29. Septem­
ber 1963, in AAS 55 (1963), 848.

786 A  Lumen Gentium keletkezéséről lásd: G.  BARAÚNA (szerk.),  De Ecclesia.  Beiträge  
zur Kirchenkonstitution „Über die Kirche” des Zweiten Vatikanischen Konzils I, Freiburg 
1966 gyűjteménykötetének 2 jelentős tanulmányát: B. KLOPPENBURG, Abstimmungen und  
letzte  Änderungen  der  Konstitution,  106–139;  C.  MOELLER, Die  Entstehung  der  
Konstitution, ideengeschichtlich betrachtet, 71–105; valamint G. PHILIPS, Die Geschichte der  
Dogmatischen Konstitution über  die  Kirche „Lumen  Gentium“,  in:  2LThK Ergänzungs­
band I, 139–155 írását. A konstitúció szövegtörténetéhez: G. ALBERIGO - F. MAGISTRETTI, 
Constitutiones  Dogmaticae  Lumen  Gentium Synopsis  Historica,  Bologna 1975.  Jelentős 
kommentárokkal látják el: A. GRILLMEIER - F. KLOSTERMANN - K. RAHNER - J. RATZINGER - O. 
SEMMELROTH -  H.  VORGRIMLER - F.  WULF,  in:  2LThK Ergänzungsband I;  P.  HÜNERMANN, 
Theologischer Kommentar zur dogmatischen Konstitution über die Kirche  Lumen Gentium, 
in P.  HÜNERMANN - J.  HILBERATH,  Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatika­
nischen Konzil II., Freiburg 2004, 263–582.

787 W.  KASPER,  Die  Kirche  als  universales  Sakrament  des  Heils,  in  E.  KLINGER -  K. 
WITTSTADT (szerk.), Glaube im Prozess. FS K. Rahner, Freiburg 1984, 221–239, itt: 229. 

Az Egyház és a szentségek olyan egymást kölcsönösen feltételező valóságok, me­
lyek egymás megértéséhez vezetnek – foglalja össze Robert Schulte a zsinat ez irányú 
teológiáját. Die Einzelsakramente als Ausgliederung des Wurzelsakraments, in MySal IV/2, 
47.



A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 303

parens a Krisztus-eseményre. A zsinat érvényesíti a solus Christus elvet.788 

Jézus Krisztus Isten Szavának epifániája, lényegének és üdvtervének ki­
nyilvánulása,789 nem egy misztérium a többi közül: „ő maga a misztéri­
um”, és rajta kívül nincs más titok.790 Az Egyház a szentháromságos bel­
ső élet kiáradása magyarázza a zsinat.791 Ez a szentháromságos dinami­
ka nyilvánul meg a szentségi életben: a szentségek az Egyház szentségi 
lényegének kibontakozását teszik lehetővé, és így lesznek „az egyházi 
össz-szentségi voltának kifejeződései”.792 

Az  egyház  megújulása  a  közösség-tudatban  gyökerezik  („Isten 
népe”793), és alapvetőn  szolgálat.  A zsinat szellemében az Egyház és a 

788 Erre alapozva hangsúlyozza W. Kasper, hogy az Egyház alapja, végső értelme és 
feladata „semmiképp sem valamilyen eszme, nem valamilyen elv vagy program, nem is 
egyes dogmák és erkölcsi parancsok, még kevésbé bizonyos egyházi vagy társadalmi 
struktúrák összessége”. Az Egyházról csak egy személy függvényében beszélhetünk, 
„akinek egészen konkrét neve van: Jézus Krisztus” – jelenti ki. Lásd W. KASPER, Jézus a  
Krisztus, 13 és UŐ, Aufgaben der Christologie heute, in A. SCHILSON - W. KASPER, Christolo­
gie im Präsens. Kritische Sichtung neuer Entwürfe, Freiburg - Basel - Wien  31974, 133–
151.

789 L. JITIANU, Heil in Christus. Die christozentrische Heilsbedürftigkeit des Menschen bei  
Karl Rahner, Cluj-Napoca 2007, különösen: 115–140.

790 H. LUBAC, Geheimnis aus dem wir leben, Einsiedeln 21990, 31. A kérdés részletes tár­
gyalását lásd: L. JITIANU, A Krisztus-esemény, in UŐ, Krisztus, az Isten-ember. Krisztológiai  
tanulmányok, 11–33. Az Egyház misztériumáról: SC 5.26, LG 9.48.59, GS 42.45, UR 3, 
AG 1.5; O. SEMMELROTH, Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt a.M. 1953; UŐ, Die Kirche  
als Sakrament des Heil, in MySal IV/1, 309–356; KEHL, Die Kirche, 93–103.

791 LG 4. Nagyszerűen világít erre rá G. L. MÜLLER, Das trinitarische Grundverständnis  
der Kirche in der Kirchenkonstitution „Lumen Gentium“, in MThZ 45 (1994), 452–465.

792 M.  SCHMAUS,  Der Glaube der Kirche. Handbuch katholischer Dogmatik II., München 
1970, 274. Hasonlóképpen ír J.  RATZINGER: „szentség a szentségekben”:  Die Kirche als  
Heilsakrament,  in  UŐ,  Theologische  Prinzipienlehre.  Bausteine  zur  Fundamentaltheologie, 
München 1982, 45–57, itt: 50.

793 W. KASPER, Die Kirche als Communio. Überlegungen zur ekklesiologischen Leitidee des  
II. Vatikanischen Konzils, in Uő,  Theologie und Kirche, Mainz 1987, 272–289, itt: 285. A 
szolgálatban áll az apostoli hivatás, melynek célja „az emberek valós részvétele Krisz­
tus megváltó tevékenységében és a teremtett világ megújítása Krisztusban.” L. BALTER, 
Das Apostolat der Laien, in  IkZ 5 (1985) 392. Ezt pedig a zsinat minden megkeresztelt 
ember feladatául tűzte ki. GS 22, LG 10. A küldetés tehát Isten népének egyetemesen 
szól. Ezáltal lesz még nyilvánvalóbb az Egyház „egyetemes szentségi” mivolta (AG 
36), így leszünk mindannyian „a különbözőségben Krisztus testének csodálatos egy­



304 Liviu Jitianu

szolgálat szoros egységet alkot.  A szolgálat szellemének leginkább az 
egyházi hierarchiát kell átjárnia. Így tanítja a zsinat, hogy a papság lé­
nyegében szolgálat. A papi szolgálat helyes módon csakis az Egyház üd­
vösségszerző szolgálatával való kapcsolatából értelmezhető. A szolgálat 
teológiáját a zsinat két központi fogalmához: „szentség” és „Isten népe”, 
kötötten igyekszik megvilágítani – amint ezt Joseph Ratzinger is kiemel­
te.794 Hozzá hasonlóan fogalmazott Y. M. Congar, aki az Egyházban az 
üdvösség egyetemes szentségét és ugyanakkor Isten népét látja. Ennek 
felfedezése a zsinat „egyik legértékesebb ekkléziológiai fejleménye”.795 A 
zsinat  tanítása  szerint,  az  Egyház  szolgálatában  mindenki  részesül: 
„nincs  olyan tag,  aki  nem  részesedne  az  egész  test  küldetésében”.796 

Nem az egyes személyek, hanem az Egyház egésze a Krisztus papságá­
ban való részesedés megszólítottja.  Minden megkülönböztetést  éppen 
ezért megelőz az Egyház „Isten népe” volta.797 

Ennek kapcsán fontos azt is látni, hogy a zsinat igyekezett az egyház­
tan egyoldalú értelmezését elkerülni. Helytelen az a tendencia, amely az 
„Isten népe” bibliai képet hangsúlyozva egyháztani horizontalizmust és 
„demokratikus” struktúrát hangsúlyozna, háttérbe szorítva a szentségi 
struktúrákat, az isteni misztériumot, a Szentlélek működését az egyház­
ban.

A körvonalazott irányelveket szemlélve világos, hogy a zsinat nem te­
óriákat gyártott, hanem „programot” és „szoftvert” kínált a jövő egyhá­
zának. 

ségének tanúi” (LG 32), és az egyház ez által válik apostoli közösséggé (AA 2).
794 J. RATZINGER, Die Ekklesiologie des Zweiten Vatikanums, in UŐ, Kirche, Ökumene und  

Politik. Neue Versuche zur Ekklesiologie, Einsiedeln 1987, 26. 
795 Y. CONGAR, Die Idee der sacramenta maiora, in Concilium 4 (1968), 9–15, itt: 11.
796 PO 2.
797 W. KASPER, Die Kirche als Communio. Überlegungen zur ekklesiologischen Leitidee des  

II. Vatikanischen Konzils. = UŐ, Theologie und Kirche, Mainz 1987, 272–289, itt: 285.



A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 305

Az aggiornamento kudarca
Mi maradt a zsinatból? – veti fel a kérdést W. Kasper 40 év távlatából.798 

Bármennyire is lelkesedtek a zsinat után és igyekeztek sokan a „szuper­
dogma” szolgálatába állni, tagadhatatlan, hogy a zsinat rengeteg aka­
dályba ütközött. Recepciója is sok helyen eléggé nehezen ment végbe. A 
zsinatnak (de különösen a zsinat utáni kornak) mintha hiányzott volna 
az intézményesített meggyőződése. A zsinati teológusok pedig sok re­
ményt fektettek a zsinaton részben megtapasztalható megélt dinamiz­
musba.  Végső soron viszont  nem sikerült  végleges megoldást  hozni: 
egymás mellé kerültek az Isten népe ekkléziológia és az I. Vatikáni Zsi­
nat határozatai.

XVI. Benedek pápa a zsinat utáni korszakot a nagy zsinatok okozta 
háborús  viszonyokkal  jellemzi.  Magyarázatában,  a  régi  zsinatok  sem 
termették rögtön az egység gyümölcseit (a niceai zsinatra utal), inkább 
megosztó jellegűek voltak. Hosszú idő után lett áldásos a munkássá­
guk. Ezzel kapcsolatban, Ulrich Ruh, többek között Kelet-Európa térsé­
gét vizsgálva, arról beszél, hogy van, ahol valós recepcióról nem is be­
szélhetünk. Kelet-Európában, a zsinat alatt és az azt követő évtizedek­
ben a  kommunizmus  szorítóival  kellett  számolni,  nem  lehetett  vagy 
csak nagyon nehezen a zsinat elveit érvényesíteni. Ezzel magyarázható, 
hogy itt nem indult el egy belső tisztulási folyamat, mely szükségszerű­
en  konfliktusokhoz  és  protestálásokhoz  vezet,  de  szükséges  ahhoz, 
hogy a zsinat szelleme érvényesüljön.799 

1972-ben VI. Pál pápa így jellemezte a zsinat utáni korszakot: „Azt 
hittük, hogy a zsinat után napsütötte ég vár reánk, ehelyett azonban fel­
hő, vihar és sötétség van”. Hasonlóképp nyilatkozott Yves Congar is: a 
II. Vatikáni Zsinat a második évezredből (értelmezésében a triumfalisz­
tikus egyház évezrede) visszatért az elsőbe, de csak fél útig jutott  el. 
Meglátásai nem kerültek bele az új intézményekbe, és az egyházban a 
jogi látásmód dominál. 

798 A kérdést Walter Kasper vetette fel először: Egyház, merre tartasz? A II. Vatikáni  
zsinat maradandó jelentősége, in A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából  
1962–2002, 17–38,18 sköv. 

799 Innerkirchlicher Protest – sinnlos oder notwendig?, in ThPQ 160 (2012) 151–158.



306 Liviu Jitianu

XVI. Benedek pápa szerint sem teljesültek a zsinati várakozások. En­
nek két „akadályát” nevezi meg: az első, hogy „túl sokat vártunk” és 
ezzel sok lehetőséget elszalasztottunk. Igaz ugyan, hogy „az Egyházat 
nem tudjuk mi magunk előállítani. Szolgálhatjuk, de virulása vagy ha­
nyatlása nem egyedül a mi tevékenységektől függ”, de azért mégis fon­
tos az ember munkája. Fontos lenne a cselekvő hit találékonyságával ta­
núsítani hitünket. A másik abban áll, hogy jelentős  különbség támadt 
aközött, amit a zsinati atyák akartak, s aközött, ami a nyilvánossághoz 
eljutott  és  a  közvéleményt  formálta.  Nyugodtan  beszélhetünk  ennek 
kapcsán az „interpretálások konfliktusáról”,800 és – Ormond Rush fel­
osztásában – a „szerzők, maga a szöveg és a befogadók hermeneutikájá­
ról”.801

Az is nehézséget jelent, hogy a zsinati bemutatások gyakran „ideoló­
giai szándékúak”, bennük az a tendenciózus, hogy „átértelmezzék azt, 
amiket az eredeti zsinati dokumentumok tartalmaznak”. Mások „úgy 
használják  fel  a  zsinati  dokumentumokat,  mint  kiindulópontot  egy 
olyan  „kopernikuszi  fordulathoz”,  ami  „alapjában  szakít(hatunk)  az 
egyházi  hagyománnyal,  hogy beharangozza(-hatjuk) ‚a  jövő egyházá­
nak’ új kezdetét”.802 Sokakban egyre inkább az a kép alakult ki, „hogy a 
reform abban áll, hogy megszabadulunk a terheinktől; megkönnyebbü­
lünk, úgy hogy a tulajdonképpeni reform már nem a hit radikális válla­
lásában, hanem bizonyos fölhígításában áll.” A helyes út az lenne – je­
lenti ki Benedek pápa, „hogy a hit lényegi magvát kiszabadítsuk a rára­
kódott héjak alól, s erőt és mozgást adjunk e magnak.” Ennek jegyében 
kardoskodik a zsinat továbbvitele mellett: reformot szeretne a kontinui­
tásban.803 

800 TÜCK, 21. 
801 Still Interpreting Vatican II. Some Hermeneutical Principles, New York 2004. Tück 

tanulmányában, 24 old.
802 K. J. BAUBER, magyarországi apostoli nuncius, Előszó, in A II. Vatikáni Zsinat doku­

mentumai negyven év távlatából 1962–2002, 9–12, itt: 9.
803 Vittorio Messorival készített,  először 1984-ben megjelent interjúkötetében (Be­

szélgetés a hitről, Budapest 1990) egy hosszabb fejezetet (A felfedezésre váró zsinat cím­
mel) szentelt a zsinat értelmezése kérdésének és járható útként a folytonosság prog­
ramját nevezi meg. 



A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 307

Kijelentésével mintha folytatná XXIII.  János pápa reform-útját,  mely 
szerint:  „A mi kötelességünk nemcsak az, hogy ezt az értékes kincset 
[hagyomány] őrizzük, mintha egyedül csak a régi korral törődnénk, ha­
nem az is, hogy serény elhatározással és félelem nélkül annak a feladat­
nak szenteljük magunkat, amelyet saját korunk kíván… Szükséges, hogy 
ezt a biztos és változatlan tanítást, amelyet hűségesen tisztelnünk kell, 
elmélyítsük, és olyan módon mutassuk be, amely megfelel korunk igé­
nyeinek. Egy dolog ugyanis a hitletétemény, azaz azok az igazságok, 
amelyeket tiszteletreméltó tanításunk tartalmaz, és egy másik az a mód, 
ahogyan ezeket hirdetjük, megőrizve mindazonáltal ezeknek az igazsá­
goknak ugyanazon értelmét és jelentőséget.”804

Ma a „reform” ellenére, egyre többeknek az a benyomása, hogy a si­
kertörténet – legalábbis részben – kudarcba fulladt. Kránitz Mihály kol­
léga is, a zsinat 40 éves évfordulójára szerkesztett könyvének előszavá­
ban arról ír, hogy „a megújulás jelei” ellenére sokan „a katolikus Egy­
ház válságáról beszélnek”.805 

Karl Rahner – G. Wassilowsky szavaival – egyeseknek „ős-eretnek”, 
másoknak „egyházatya”, aki a zsinaton „szövegeket fabrikált”806 – egy, 
az Osztrák Katolikus Napok alkalmával tartott előadásában a thesszalo­
niki hívekhez írt levél egy figyelmeztetését boncolgatta: „Ne oltsátok ki 
Isten Lelkét!” Később továbbgondolta mondanivalóját, és arról ír, hogy 
a katolikus egyház olyan stádiumba került, mely más, mint az „újjászü­
letésé”, a „lelkesedésé”, mely a zsinat végéig és még néhány évet utána 
észlelhető  volt.  Ma  „legfennebb  egy  türelmes  folytatásról”,  semmint 
lüktetésről,  dinamikáról  beszélhetünk. Mintha minden elfakult  volna, 
és  tagadhatatlanná vált  a  zsinattal  szemben egy bizonyos elhatároló­
dás.807 

Hogy mennyiben igaz Rahner állítása, erről lehetne vitatkozni. Tény, 
a zsinattal szemben megosztott véleményekkel,  magatartással találko­

804 S. Oec. Conc. Vat. II., Constitutiones Decreta Declarationes, 1974, 863–865.
805 Negyven éve kezdődött el a II. Vatikáni Zsinat, in A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai  

negyven év távlatából 1962–2002, 7.
806 A. R.  BATLOGG - N.  KLEIN,  Kollektive Wahrheitsfindung auf dem Zweiten Vatikanum, 

587. 
807 K. RAHNER, Löscht den Geist nicht aus!, in Schriften zur Theologie 7, Zürich 1966, 77–

90.



308 Liviu Jitianu

zunk. Egyesek továbbra is rá hivatkoznak, mások szellemében élnek el­
kötelezett keresztény életet, ismét mások a kritikusok táborában érzik 
otthon magukat és inkább a zsinat előtti idők szellemét idézik. 

Az új remény küszöbén!
A nehezebb idők ellenére Walter Kasper mellé zárkózom fel, aki szerint 
a zsinat „az egyház Magna Chartája” a mostani új  évszázadban és a 
harmadik évezredbe vezető úton („útjelző a továbbvándorlásban”808). A 
zsinat szövegei a „holnap betűjei” (a zsinat munkáját is a „jövőbe tekin­
tés” határozta meg, a zsinatra való emlékezés ezért a jövő felé irányu­
lás809). Fontos ebben a világban is a zsinat prófétikus erejének érvénye­
sülése.810 

És erre óriási szükség van: a katolikus egyház nem jutott a probléma­
mentesség kikötőjébe. Helyzete a mai világban sem túlságosan rózsás. 
Külső és belső problémák hosszú sora kívánkozna ide. F.-X. Kaufmann 
(Kirchenkrise) hosszan tárgyalja az egyház helyzetét a mai társadalom­
ban.811 A következő problémazónákat azonosítja: bizalom-veszteség (kü­
lönösen az  elmúlt  évek pedofil  botránysorozatának eredményeképp), 
vallásos profil elmosódása (erőteljes növekedés a neo-protestáns közös­
ségeken belől, erőre kapó vallásos szinkretizmus), érték-válság (ill. új ér­
tékek születése), egyházzal szembeni indifferentizmus, hitismereti eró­
zió (egyre gyengébb hittudás,  és egyre kevesebb olyan egyházias tér, 
ahol  a  hit  közösségileg  megtapasztalható),  egyletek,  csoportosulások, 

808 SCHELKSHORN, 56.
809 CHRISTOPH KARD. SCHÖNBORN, Geleitwort, in J.-H. TÜCK (szerk.), Erinnerung an die Zu­

kunft. Das Zweite Vatikanische Konzil, 9–10.
810 „Ha a zsinatot egy lényegi jeggyel szeretném jellemezni” – mondja M. D. Chenu, 

„a prófétikus jelzőt használnám... A próféta felismeri minden őt érintő eseményekben 
a  történelmi  folyamatban érvényesülő  folytonosságot,  ill.  törést.  A próféta  nem a 
struktúrák és fogalmak statikus voltára, hanem azok dinamikájára figyel.”; in Von der  
Freiheit  eines  Theologen.  M.-Dominique  im  Gespräch  mit Jacques  Duquesne  (Collection 
Chenu 3) (szerk. Thomas Eggensperger - Ulrich Engel, Mainz 2005), 236 sköv.

811 Különösen a könyv VI. fejezete foglalkozik a katolikus egyház szervezeti gyen­
geségével, krízisével. Radikális képet nyújt erről HANS KÜNG, Ist die Kirche noch zu ret­
ten? (München 2011) könyvében,  melyben a katolikus egyház „halálos betegségét” 
diagnosztizálja (13. oldal). 



A tegnapi zsinat mai szemmel. Új pünkösdre várva 309

lelkiségek, közösségek erővesztesége, nők helyzete az egyházban („má­
sodrangú” szerepük), vallásos miliő feloldódása (a vallás egyre ritkáb­
ban életformáló, a vallásos kritériumok nem meghatározóak életdönté­
sek meghozatalában) stb.812 Nem Lélek-fújás, hanem inkább szélcsend – 
mondanám erre. 

P. M. Zulehner a „Lélek nélküliség” jeleit vizsgálva két szimptómát 
észlel. Meglátása szerint a Lélekkel eltöltött emberek tág látószöggel (az 
élet,  a  hit,  a  reménység  horizontja)  rendelkeznek.  Ezzel  szemben áll 
minden „suta nacionalizmus” vagy maga az Európa-centrizmus (J. B. 
Metz az europrovincializmus kifejezést használja.). Mindez csak kultúr-
kereszténységet szül, amely ismét, mintegy vékony mentőöv felbukkant 
a jelen krízis-helyzetében. A kirekesztő, kizáró magatartás komoly iden­
titás-krízist takar. A Lélek-telen világ nem szül vizionárius embereket, 
akik a hit igazának átadásában megtalálják az utat a mai ember felé. A 
mai egyház-vízió minimális feltételeként Zulehner a következőket neve­
zi meg: a katolicitás elvének érvényesítése az ökumenikus törekvések­
ben, a klerikalizmus falainak lebontása és helyette a szolgálat szellemé­
nek érvényesítése,  moralizálás  nélküli  erkölcs  képviselete,  bátorság a 
„nyitott kapuk” egyházának formálásában, a pasztorális sebek megne­
vezése,  a  parochializmus  (templomtorony-mentalitás)  túllépése.  Min­
dennek alapja – jelzi Zulehner – a helyes spiritualitás! 

Rahner előbb említett előadása is hasonlót mond. Ő viszont szemé­
lyes jelleget tulajdonít ennek:

„ ...talán mi vagyunk, akik a Lelket kioltjuk: a jobban-tudom gőg­
jével, a szív lanyhaságával, gyávasággal, az egyházban megszülető 
új impulzusokkal, szükségekkel szembeni tanulékonyságot nélkü­
löző magatartással. Mennyi minden más lehetne, ha az újjal szem­
ben  nem  mindent  felülbíráló  önbiztonsággal  lépnénk  fel,  olyan 
konzervativizmussal, mely nem Isten dicsőségét szolgálja, nem is 

812 Fontosnak tartom megjegyezni, hogy helytelen magatartás a jelzett problémákat 
megszólaltatók leintése. Gyakran ezt tesszük. Úgy teszünk, mintha a szakemberek 
kreálnák a gondokat, és őket bélyegezzük meg pesszimizmussal, hitetlenséggel, rossz 
szándékkal. A felmérések tükröt tartanak elénk. Ha nem érezzük a „mai világ“ kihí­
vásait, akkor valami nincs rendben a felelősségtudatunkkal, de a hitünkkel sem. Ha­
sonló gondolatokat fogalmaz meg:  C.  BÖTTIGHEIMER,  Kirchlicher Reformbedarf, in  Stim­
men der Zeit 3 (2012) 187–196, itt: 187.



310 Liviu Jitianu

az egyház tanításában gyökerezik, hanem önmagunkat, a régi szo­
kást, a meglevőt, amellyel összeszoktunk, anélkül hogy meg kelle­
ne szenvednünk a mindennapi új megtérést.”813

Mintegy zárszóként Peter Waltert, tisztelt tanáromat szólaltatom meg:
„Amióta a zsinat 50 évvel ezelőtt elkezdte munkálatait,  rohanó 

gyorsasággal megváltoztak az idők, és mi is velük. A zsinatot mint 
feltörést és nyitást tapasztaltuk meg. Nem volt minden rossz a zsi­
nat  előtt,  sok mindent  viszont  befedett  az idő múlása.  Lényeges 
mind az egyházat, mind a társadalmat kritikus társként elkísérni és 
az evangélium tanítását újból és újból megszólaltatni.”814

Az egyházban mindig szükség van a reformra,  hogy visszataláljon a 
forrásokhoz. Nem ragadhatunk le a zsinatnál. A zsinat egy lépcsőfok 
volt az időlétrán, nem ismerte a mai világ problémáit és ezért nem tud 
minden mai kérdésre választ adni. 

Kevéssel a zsinat előtt megkérdezték XXIII. János pápát, hogy valójá­
ban mit vár a zsinattól. Válasza egyszerű volt: Új Pünkösdöt várok. Ha­
sonló reménnyel zárom én is gondolataimat, annak ellenére, hogy fájó 
tapasztalatként  élem meg,  hogy a  II.  Vatikáni  Zsinat  „jelenséggel”  a 
„mai világ” egyáltalán nem foglalkozik,  és még az egyházon belől is 
alig szentelünk figyelmet neki: én is Új Pünkösdöt várok!

813 RAHNER, Löscht den Geist nicht aus!, 84.
814 Peter  WALTER,  Kontinuität oder Diskontinuität? Das II.  Vatikanum im Kontext der  

Theologiegeschichte. Vorlesung bei KTU-Ringsvorlesung: Das Zweite Vatikanische Konzil  
als Aufbruch und Ermutigung, Linz, am 6. März 2012.


	Előszó3.pdf
	Erdő3.pdf
	Fejérdy3.pdf
	Marton3.pdf
	Lukács3.pdf
	Reuss3.pdf
	Várnai3.pdf
	Kocsis3.pdf
	Seszták3.pdf
	Kajtár3.pdf
	Pákozdi3.pdf
	Diósi3.pdf
	Czopf3.pdf
	Szuromi3.pdf
	Fejérdy Áron3.pdf
	Török3.pdf
	Kránitz3.pdf
	Liviu3.pdf



