
AZ EMBER KRÍZISE:
VÁGYÓDÁS ÉS MEGKÍSÉRTETTSÉG KÖZÖTT



VARIA THEOLOGICA 4



AZ EMBER KRÍZISE: VÁGYÓDÁS
ÉS MEGKÍSÉRTETTSÉG KÖZÖTT

Antropológiai reflexiók a teológiában

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2013



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK:

PUSKÁS ATTILA
PERENDY LÁSZLÓ

A SZÖVEGET GONDOZTA:

PERENDY LÁSZLÓ

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 011 6

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ
KÉSZÜLT A BUDAPESTI PRIME RATE NYOMDÁBAN
FELELŐS VEZETŐ: DR. TOMCSÁNYI PÉTER



Tartalom

RÓZSA HUBA

Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember a bibliai 
őstörténetben 11

FODOR GYÖRGY

„Kísértés” az Ókori Keleten 51
TARJÁNYI BÉLA

Kísértők a Bibliában 60
KOCSIS IMRE

Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő
megújult élet 89

TAKÁCS GYULA

Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom
összefüggésében 108

TARJÁNYI ZOLTÁN

A kísértés erkölcsteológiai megközelítése 123
HEGYI MÁRTON

Ehetett volna-e Ádám Istennek tetsző módon a jó és rossz tudás
fájáról? 135

TAMÁS ROLAND

Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 154
PERENDY LÁSZLÓ

A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely műveiben 174
PUSKÁS ATTILA

Az ember krízise Szent Ágostonnál: vágyakozás, felejtés, megismerés 186
BOLBERITZ PÁL

A törekvés filozófiája 220
TÓTH BEÁTA

Megjegyzések a szeretet természetrajzához 227



LIVIU JITIANU

Az antropológiai fordulat csődje, azaz zsákutcában a teológia 
antropocentrizmusa? 253

ROKAY ZOLTÁN

Krízis a kritika kezdetén 270
TÖRÖK CSABA

A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 279
KRÁNITZ MIHÁLY

Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 305
VIK JÁNOS

Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély? 324



Előszó

„Az ember krízise: vágyódás és megkísértettség között. Antropológiai 
reflexiók a teológiában”. Ezt a címet viseli a kötet, melyet kezében tart a 
kedves  olvasó.  Napjaink  egyik  alaptapasztalata  az  egyensúlyvesztés. 
Ezt sokszor krízisnek vagy válságnak nevezzük. A bőrünkön érezzük a 
pénzügyi és gazdasági válság következményeit, látjuk a nyomában járó 
társadalmi és politikai krízis jeleit, az egyéni és a közösségi életben mu­
tatkozó megrendítő hatásait. Szembesülünk a demokrácia gyengeségei­
vel és értelmezésének különböző torzulásaival. Érezzük, hogy sok min­
den forrongóban, átalakulóban, az útkeresés mozgásában van, de még 
nem  látszik,  hogy  valójában  milyen  irányba  tartanak  a  folyamatok. 
Mindezek a krízisjelenségek egy alapvetőbb szellemi-lelki-morális és ér­
tékválság tünetei, melyek arra utalnak, hogy maga az ember van krízis­
ben.

Persze az ember mindig is krízisben van, ha a „krízisen” nem egysze­
rűen ilyen-olyan válságot értünk, hanem a szó eredeti értelmében azt a 
helyzetet,  melyben el kell  dőlnie valami fontosnak: el kell  különülnie 
egymástól hitelesnek és hiteltelennek, meg kell különböztetődnie igaz­
nak és hamisnak, ki kell rostálódnia a látszatnak és napvilágra kell jön­
nie a valósnak. Maga az emberi léthelyzet „kritikus”. Ezzel a kritikus 
léthelyzettel kíván szembenézni ez a leginkább a teológiai antropológia 
területéhez sorolható tanulmánykötet. Az ember alapvető, az egyéni és 
a  közösségi  életében lezajló  krízisét  a  vágyódás  és  a megkísértettség 
sokrétű  összefüggésében  szeretnék  megközelíteni  a  benne  olvasható 
írások.

Az ember azért megkísérthető, mert vágyódó lény; a kísértésben való 
elbukása pedig vágyainak lehetséges torzulásával függ össze. Hogyan 
lehet hiteles  és nem-hiteles vágyat  megkülönböztetni  egymástól?  Mi­



8 Előszó

ként tárhatók fel az ember természetéhez lényegileg hozzátartozó vá­
gyak? Melyek azok a pontok, ahol a vágy torzulni kezd, kísértéssé válik 
és bukást eredményez? Egyáltalán az ember érzelmi életében hogyan 
viszonyul a vágy az észhez, az akarathoz és a szeretethez, s mi a teoló­
giai helyi értéke? Miként írható le az ember mai krízishelyzete s milyen 
kivezető utakat találhatunk belőle? Efféle kérdésekre keresik a választ a 
kötetben megjelenő írások, melyek a Pázmány Péter Katolikus Egyetem 
Hittudományi Kara által 2012. január 23. és 25. között megrendezett teo­
lógiai tanári konferencián elhangzott előadások anyagát tartalmazzák.

A tanulmánykötetben megfogalmazódó reflexiók három súlypont kö­
rül rendeződnek el. A könyv első részében olvasható biblikus megköze­
lítések és erkölcsteológiai vizsgálódás a kísértés eseményének és a meg­
kísértettség állapotának elemzésére  összpontosítanak.  Rózsa  Huba és 
Fodor  György  egymást  követő  tanulmánya  alapján  érzékletes  képet 
nyerhetünk a Jahve-hit által meghatározott bibliai őstörténet kísértésér­
telmezésének és az ókori Kelet nagy vallási tradícióiban a kozmoteoló­
gia keretében megjelenő kísértésfelfogás közötti különbségekről és ha­
sonlóságokról.  Tarjányi  Béla  írása  az  embert  érő  kísértések  forrását 
tárgyalja a bibliai tanúságtétel alapján, különös tekintettel a gonoszlé­
lekre. Kocsis Imre és Takács Gyula tanulmánya a Római-levélben, illetve 
a jánosi iratokban vizsgálja meg a kívánság-vágy témáját, mely ezekben 
a szentírási könyvekben elsődlegesen negatív jelentéssel bír és a kísér­
téssel áll szoros összefüggésben. E biblikus megközelítésekhez szerve­
sen kapcsolódik a szentírási tanításból kiinduló, a kísértés mibenlétére 
és értékelésére vonatkozó erkölcsteológiai következtetések bemutatása 
Tarjányi Zoltán tollából.

A kötet további részében a súlypont egyre inkább átkerül magának az 
emberi vágyakozásnak az elemzésére. Hegyi Márton és Tamás Roland 
dogmatikai látószögű írása az ember Istentől szívébe ültetett alapvető 
vágyának eltorzulásával és az ezzel adott bukás eseményével foglalko­
zik.  Az előbbi P.  Tillich és K.  Rahner teológiai  antropológiájának,  az 
utóbbi  R.  Girard  mimetikus  elméletének  és  R.  Schwager  dramatikus 
teológiájának a látószögében teszi ezt. A következő négy tanulmányt – 
patrisztikus, filozófiai és teológiai megközelítésekként – kifejezetten az 
emberi vágy elemzésének szentelik a szerzők. Perendy László Nüsszai 



Előszó 9

Szent  Gergely,  Puskás  Attila  Szent  Ágoston,  Bolberitz  Pál  Aquinói 
Szent Tamás és az újskolasztika, Tóth Beáta Szent Ágoston és Aquinói 
Szent Tamás teológiai-filozófiai antropológiája alapján vizsgálják az Is­
ten, mint végső és legfőbb Jó vonzásában élő ember vágyának és megis­
merésének, akaratának és érzelmi világának összefüggéseit.

A vágy kérdésének kidolgozását  követő  tanulmányok kitágítják az 
antropológiai téma tárgyalásának horizontját olyan általánosabb kérdé­
sek felé, mint amilyen Liviu Jitianu írásában az ún. „antropológiai for­
dulat” értékelése, Rokay Zoltán fejtegetéseiben a kanti kritika kritikája 
és Török Csabánál a teológiai realizmus és a virtualitás világa közötti 
viszony értelmezése. Mindhárom reflexió a „krízis” témáját járja körül 
kritikus diagnózist adva a lélekfogalom, az ember, a keresztény, a val­
lás, az egyház és a nyugati kultúra „válságjelenségeiről”. Ugyanakkor 
keresik a krízishelyzetben kitapintható esélyeket és feladatokat is, s ez­
zel előkészítik a kötetet záró két írás témáját. Közülük az elsőben Krá­
nitz Mihály az utóbbi években megjelent tanítóhivatali dokumentumok 
fényében keresi  a választ arra, hogy a kereszténység milyen reményt 
tud felkínálni a kritikus helyzetben lévő világnak. Végül Vik János ta­
nulmányában arra  vállalkozik,  hogy a  humántudományokkal,  kivált­
képpen a Viktor E. Frankl-i logoterápiával folytatott párbeszédből nyer­
hető,  az  evangelizációban  hasznosítható  teoretikus  és  gyakorlati, 
pasztorális és spirituális szempontokat vázolja.

A teológiai  tanárok konferenciájának és  a  belőle  megszülető  tanul­
mánykötetnek vezérgondolataként álljon itt előttünk a II. Vatikáni Zsi­
nat Gaudium et spes kezdetű lelkipásztori konstitúciójának néhány mon­
data:

„Valójában azok az egyensúlyzavarok, melyektől a mai világ 
szenved,  azzal  az alapvetőbb egyensúlyzavarral  függenek össze, 
mely az ember szívében gyökerezik. Magában az emberben ugyan­
is sok ellentmondó elem küzd egymással. Egyrészt ugyanis mint 
teremtmény  sokszorozottan  korlátozottnak,  másrészt  vágyaiban 
korlátlannak és egy magasabb rendű életre hivatottnak érzi magát. 
Sokféle érték vonzza egyszerre, és mindig választani kénytelen kö­
zöttük, nem egyről pedig egészen le kell mondania. Ráadásul mi­



10 Előszó

vel esendő és bűnös, gyakran teszi azt, amit nem akarna, amit pe­
dig szeretne, nem teszi meg. Ezért megosztott önmagában, amiből 
sok és nagy társadalmi ellentét is származik. Nagyon sokan nem is 
észlelik  világosan  e  drámai  helyzetet,  vagy  azért,  mert  életüket 
megfertőzi a gyakorlati materializmus, vagy mert a nyomorúság 
nem  engedi,  hogy  ezzel  foglalkozzanak.  Sokan úgy  vélik,  hogy 
nyugalmat találnak a dolgok sokféle értelmezésében. Mások egye­
dül az ember erőfeszítésétől várják az emberi nem igazi, és teljes 
fölszabadulását és meggyőződésük, hogy az ember eljövendő ural­
ma a föld felett ki tudja majd elégíteni a szív minden vágyát.

Az Egyház pedig hiszi, hogy Krisztus, aki mindenkiért meg­
halt és föltámadt, Szentlelke által világosságot és erőt ad az ember­
nek, hogy megfelelhessen nagyszerű hivatásának; (…) A Zsinat te­
hát Krisztusnak, a láthatatlan Isten képmásának és az egész terem­
tés  elsőszülöttének fényességével  mindenkihez szólni  akar,  hogy 
megvilágítsa az ember misztériumát, és együttműködjék korunk fő 
kérdései megoldásának megtalálásában” (GS 10).

A szerkesztők



RÓZSA HUBA

Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett 
ember a bibliai őstörténetben

1. Status quaestionis

A belső tapasztalat szintjén az ember ismételten egy kettősséget él meg 
magában. Arra kötelezi el magát vagy arra törekszik, ami etikailag jó, 
mert ezt tekinti értéknek, és végül mégis ennek ellentéte mellett dönt. 
Döntését különböző motívumok befolyásolhatják, akár az önző emberi 
törekvés is, amelyek, a jónak tartott érték ellentét mutatják be számára 
hasznosnak, vagy életét előbbre vivőnek.

Ez a kettősség megjelenik a hitélet szintjén is, és a hit szerint az Isten 
által felkínált jó, valamint annak ellentéte, a rossz közötti választás je­
lenségét a teológia értelmezésében kísértésnek nevezzük. Az értekezés 
címében, az üdvösségre meghívott és a kísértésben bukásnak kitett em­
ber az emberiség jelenlegi üdvtörténeti állapotát jelzi, amelyben az em­
ber sajátos kettős helyzetét jelöli meg. A teológia azonban nem áll meg a 
jelenség meghatározásában, hanem az emberben magában keresi azt a 
mélyebb alapot is, amely az Istennel ellentétes lehetőség választásának 
irányába indít.

Ennek a helyzetnek a legjobb meghatározását Pál apostol nyújtja a 
Római levélben az ember benső meghasonlottságáról: „Hiszen nem a jót 
teszem, amit akarok, hanem a rosszat, amit nem akarok. Ha pedig azt 
teszem, amit nem akarok, akkor nem is én cselekszem, hanem a bennem 
lakó bűn. Így ezt a törvényt látom: bár a jót szeretném tenni, a rosszra 
vagyok készen. A belső ember szerint az Isten törvényében lelem örö­



12 Rózsa Huba

möm, de tagjaimban más törvényt észlelek, s ez küzd értelmem törvé­
nye ellen, és a tagjaimban levő bűn törvényének rabjává tesz. Én nyo­
morult! Ki vált meg e halálra szánt testtől. Hála az Istennek, Urunk, Jé­
zus Krisztus által!” (Róm 7,14‒25)

A felvetett témát az értekezés két lépésben tárgyaljuk. Elsőben a kér­
dés helyzetét a bibliai hagyomány szélesebb összefüggésében, a máso­
dikban pedig az őstörténet folyamatában vizsgáljuk. Az elemzés során 
részletesen kitérünk arra is, hogy Isten miként siet az ember segítségére, 
hogy feloldja benne az üdvösségre hívottság és annak a gyengeségnek 
ellentétét, amely döntésében folyamatosan Isten ellenébe állítja.

2. Az üdvösségre meghívott és bukásnak kitett ember az  Ószö­
vetség bibliai hagyományában

2.1. A választásra szólított és a választásában bukott ember

Mind az elbeszélő hagyomány, elsősorban a Pentateuchus-hagyomány 
és a deuteronomisztikus történetírás (Józsue, Bírák, 1‒2. Sámuel és az 1‒2.  
Királyok könyve), mind a prófétai hagyomány egyértelműen tanúskodik 
Izrael üdvösségre hívott állapotáról (a kiválasztás és a szövetség: Kiv 19; 
24), ugyanakkor arról a helyzetről is, hogy folyamatosan szembe kerül 
Istennel. A Pentateuchus-hagyományból példaként hivatkozhatunk az 
aranyborjú esetére (Kiv 34), vagy a pusztai vándorlás epizódjaira, ami­
kor a nép Isten ellen lázadozik (zúgolódás a vízhiány miatt: Kiv 15,22‒
27; 17,1‒7; Szám 20; a manna és a fürjek esete: Kiv 16; Szám 11,1‒20.31‒
35). 

A deuteronomisztikus történetírás végigmegy Izrael népének törté­
nelmén a honfoglalástól egészen a babiloni fogságig, és a JHWH-hoz 
való hűség szempontjából ítéli meg Izrael történetét, amely értékelését 
tekintve egészét tekintve negatív. Kimutatja, hogy Kánaán elfoglalásától 
kezdve a királyság végéig a nép újból és újból elpártolt JHWH-tól, át­
vették a kánaániták kultikus szokásait. A deuteronomisztikus szerző a 
történelmi  fordulópontokon  világosan  rámutat  Izrael  hűtlenségére, 
mint  például  Szamária  bukása  után  (2Kir 17,1‒23),  és  így  jellemzi  a 



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 13

helyzetet:  „Izrael fiai vétkeztek az Úr, az ő Istenük ellen, aki kivezette 
őket Egyiptom földjéről, a fáraónak, Egyiptom királyának a hatalmából, 
és idegen isteneket imádtak. Azoknak a népeknek a szokásaihoz iga­
zodtak, amelyeket az Úr elűzött Izrael fiai elől. … A bálványoknak szol­
gáltak, pedig megmondta az Úr: „Ilyesmit ne tegyetek! Mégis, az Úr fi­
gyelmeztette Izraelt  és Júdát  a prófétái  meg a látóemberek által.  Azt 
mondta: „Térjetek meg gonosz útjaitokról, és tartsátok meg parancsai­
mat és törvényeimet, pontosan úgy, ahogy atyáitoknak meghagytam, és 
szolgáim, a próféták által rendeltem nektek. De nem hallgattak rá... El­
vetették törvényeit és a szövetséget, amelyet atyáikkal kötött, és paran­
csait is, amelyeket szívükbe vésett. Mihaszna dolgok után futottak, s így 
maguk is semmirekellővé váltak. A körülöttük élő népekhez igazodtak, 
pedig az Úr megtiltotta nekik, hogy ők is azt tegyék, amit azok” (2Kir 
17,7‒15).

Hasonló következtetést vonhatunk le a prófétai igehirdetésből is. A 
prófétai vádbeszédek részleteiben sorolják fel az Izrael Istene ellen elkö­
vetett bűnöket és törvényszegéseket a hétköznapi életben (lásd például 
Iz 1; Jer 2). A bűnbánatra és a megtérésre szólító felhívás várható ered­
ménytelenségéről a prófétai meghívástörténetek jó betekintést  nyújta­
nak, amelyekben Isten a prófétát meghívja, hogy igéjét hirdesse, ugyan­
akkor figyelmezteti is őt arra, hogy keménynyakú és ellentmondó nép 
előtt fogja Isten ügyét képviselni, és elutasításban lesz része (Iz 6, Jer 1, 
főként Ez 2‒3).

Mindezt úgy is összefoglalhatjuk, hogy Isten meghívta Izraelt az üd­
vösségre, de ennek a meghívásnak hűséggel kell válaszolnia. Azaz Izra­
el népe folyamatosan választásra és döntésre hívott, hogy Isten szavát 
hűséggel kövesse, de ebben benne van a bukásnak, az isteni akaratnak 
való  ellentmondás  lehetősége  is.  Ennek  a  folyamatos  választásnak  a 
helyzetét  a  Második  Törvénykönyv egyértelműen fejezi  ki  a  következő 
szavakkal: „Nézd, ma szemed elé tártam az életet és az üdvösséget, a 
halált és a kárhozatot. Ha engedelmeskedsz JHWH, a te Istened paran­
csainak, amelyeket ma adok neked, s szereted JHWH-t, a te Istenedet, 
az ő útjain jársz, megtartod parancsait, törvényeit és rendelkezéseit, ... 
JHWH, a te Istened megáld. ... Ha azonban elfordul szíved, s nem enge­
delmeskedsz, ... elpusztultok azon a földön. ... Ma tanúul hívom ellene­



14 Rózsa Huba

tek az eget és a földet: életet és halált, áldást és átkot tártam a szemetek 
elé. Így hát válaszd az életet, hogy te is, utódaid is életben maradjatok” 
(MTörv 30,15 sköv.).

2.2. Az esendő ember állapota

A választás lehetőségét nem lehet úgy felfogni, hogy az ember, mintegy 
semlegesen áll a két lehetőség között, és a hit érveire támaszkodva, jó­
zan mérlegelés alapján választ. Az emberben ugyanis egy tehetetlenségi 
nyomaték tevékeny, amely arra indítja, hogy az Istennel ellentétes lehe­
tőséget vagy utat válassza, vagyis önmagát, a saját érdekét vagy szán­
dékait keresse az Istennel szemben.

A késői  királyság idején az érett  prófétaság keresi  arra  a választ, 
hogy az ember miért kerül a választásában, a kísértésben ismételten Is­
tennel szembe. Ez a teológiai természetű probléma, különösen a fogsá­
got körülvevő időszakban jelentkezik, amikor a próféták arra keresnek 
választ, hogy Izrael miért nem mondott ellene a bűnnek, miért jutott az 
isteni büntetés állapotába, és miért nem volt kész a megtérésre. A kér­
désre két próféta, Jeremiás és Ezekiel igehirdetésében kapunk választ. 
Mindkét próféta megállapítja, hogy az emberben benne rejlik egy alap­
vető irányulás vagy nyomaték abba az irányba, hogy ellentmondjon Is­
tennek, és ez teszi képtelenné a megtérésre szóló meghívásnak a befo­
gadását. 

Jeremiást igehirdetése során Júda népe megtérésére való tehetetlen­
ségének megtapasztalása az ember bűnös voltának és a bűn természeté­
nek mélyebb megismeréséhez vezette. Igehirdetéséből, könyvének 1‒20. 
fejezete alapján mozaikszerűen összeállíthatók a bűn és az ember való­
ságának  kapcsolatára  vonatkozó  megállapításai.  Jeremiás  a  bűn  mé­
lyebb indítékát az ember természetében keresi. Úgy találta, hogy Izrael 
elutasító magatartásának hátterében nemcsak az általános gyöngeség és 
esendőség, hanem az ember természetében mélyebben gyökerező indo­
kok húzódnak meg. A bűn személyes és tudatos cselekedet, de a próféta 
szerint az annyira beleivódik az ember valóságába, hogy már nem ké­
pes letérni a bűn útjáról (Jer 4,22; 5,3; 8,6; 13,23; 17,9). Az Izrael történe­
tében szerzett ismeretei a bűnös magatartásról általános érvényű megál­



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 15

lapításhoz vezették, amikor a változtatás lehetetlenségét egy szemléle­
tes képpel érzékelteti:  „Megváltoztathatja-e bőrét a  szerecsen,  vagy a 
párduc a tarka szőrét? És ti, vajon tudtok-e még jót tenni, amikor már 
úgy hozzászoktatok a rosszhoz?” (Jer 13,23). A bűn tehát az emberi lét 
gyökeréig nyúló téves magatartás eredménye, amelyet Jeremiás a  Ter 
6,5 és 8,21-re emlékeztetően így jellemez: „Csalárdabb az emberi szív 
mindennél,  tele  van gonoszsággal.  Ki  lát  bele  titkos  rejtekeibe?”  (Jer 
17,9)1. 

Ezekiel nem mondja ki ennyire nyíltan az ember tehetetlenségét a 
bűn elhagyására és a megtérésre, de Izrael JHWH akarata iránti ellen­
szegülésnek egészen a kezdetekig visszamenő bemutatásával (Ez 16; 20; 
23) érzékelteti a hűtlenségre és bűnre való hajlandóság szoros kapcsola­
tát az ember természetével. Amikor azonban Ezekiel az ember Isten ál­
tal történt megújítását ígéri meg, az ember személyes világának hasonló 
szféráját (új szív és lélek) jelöli meg (Ez 11,19; 36,26), ahol Jeremiás sze­
rint a bűn hatása előidézi a megtérésre való tehetetlenséget.

Jeremiás és Ezekiel megállapításai az ember bűnös voltáról szoros 
összefüggésbe hozhatók a Pentateuchus-hagyomány hasonló természetű 
két kijelentésével. A vízözön büntetése kapcsán az ember bűnösségével 
összefüggésben hangzik el a következő kijelentés: „JHWH látta, hogy 
nagy az ember gonoszsága () a földön és szíve gondolatának minden 
képezménye (  ) nap mint nap csak rossz” (Ter 6,5 sköv.). 
Majd a vízözön után Isten ígéretet tesz, hogy „Nem átkozom meg többé 
a földet az ember miatt, hiszen az ember szívének szándéka ifjúkorától 
kezdve rossz. Nem törlök el még egyszer minden élőlényt, ahogy meg­
tettem” (Ter 8,21).

Az idézett két kijelentés szerint az ember gonoszságának nagysága 
abban áll, hogy egész szándékvilágában és törekvésében mindenkor a 
rosszra irányul. Tehát többről van szó, mint adott helyzetekben elköve­
tett,  minden  mértéket  meghaladó  bűnös  cselekedetekről,  vagy  arról, 

1 A téma magyarázatát a Jer 10,23, 13,23 és 17,9 összefüggésében lásd N. ITTMANN, 
Die Konfessionen. Ihre Bedeutung für die Verkündigung des Propheten (WMANT 54), Neu­
kirchen-Vluyn 1981, 249‒250; W. H. SCHMIDT, Das Buch Jeremia. Kapitel 1-20 (ATD 20), 
Göttingen 2008, 257



16 Rózsa Huba

hogy egyes nemzedékek mérhetetlenül romlottak, mint például a víz­
özön nemzedéke. A romlás már emberi tettek eredőjénél megtalálható. 

A bibliai szóhasználat a tényállást „szíve gondolatának minden ké­
pezménye” (  ) kifejezéssel foglalja szavakba (Ter 6,5; 8,21; 
1Krón 28,9; 29,18).

A szív (: léb) az ószövetségi antropológia egyik legfontosabb fogal­
ma. Az ember egy orgánuma ugyan, és bibliai hagyományban megtalál­
ható ebben az értelemben is (2Sám 18,14; 2Kir 9,24; Zsolt 37,15; 45,6), de 
a szív az esetek túlnyomó többségében túlmutat ezen az alapjelentésen 
és az ember személyi valóságának más lényeges vonatkozását fejezi ki.2 

A szív az intellektuális megértés, a belátás és az állásfoglalás, a múltra 
való emlékezés és a jövőbeli dolgok döntésének helye, valamint az emo­
cionális mozgás középpontja az emberben, s egyben az erkölcsi cselek­
vés alapjául szolgáló döntés székhelye is.3 A szív magában foglalja azo­
kat a mozzanatokat is,  ahogyan az ember egy jelenséget felfog, majd 
ahogyan azt megítéli és ennek következményeként döntést hoz. Össze­
foglalva elmondható tehát, hogy a szív jelentéstartalmának gazdagsága 
úgy mutatja be az embert, mint aki a gondolkodik és döntést hoz.4

A képezmény (:  jécer) azt jelenti, amit az ember kiformál és megte­
remt gondolatában, vagy a Ter 6,5 szerint szívének gondolatában. A szó 
a   (jacar)  „megformál, képez, alakít” igéből levezetett,  és a fazekas 
ipar szakszava, amelyet átvitt értelemben a teremtő, alkotó tevékeny­
ségre is alkalmaznak. A  (jécer) a kézműves tevékenység eredménye, 
a kiformált dolog vagy tárgy, de átvitt értelemben jelentheti a kiformált 
tervet, a szívvel összekötve a „szív képezménye” (Ter 8,21), vagy a „szív 
gondolatának képezménye” (Ter 6,5; 1Krón 28,9; vö. 1Krón 29,18) a szív 

2 A szívről lásd W. H. SCHMIDT, Anthropologische Begriffe im Alten Testament, EvTh 
24 (1964), 374‒388, 383‒387; F. STOLZ, art.  leb Herz THAT I. (1971) kol. 861‒867; H. J. 
FABRY, art.  leb  lebab ThWB IV. (1982), kol. 413‒451; H. W. WOLFF, Az Ószövetség  
antropológiája, Budapest 2001, 62‒84.

3 A szívnek mint az ember érzelmi, gondolkodó és akarati tevékenységének kife­
jezését összefoglalóan lásd  RÓZSA H., A lelkiismeret kérdése az Ószövetség bibliai hagyo­
mányában, in Teológia 37 (2003/1‒2) 11‒18, 12‒16; in Isten a kezdet és a vég. Válogatott ta­
nulmányok, Budapest 2010, 435‒442, 436‒441. 

4 W. H. SCHMIDT, Anthropologische Begriffe, 386‒38.7



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 17

gondolatát és szándékát jelenti. A nem magyarosan csengő „szív gon­
dolatának képezménye” kifejezést tartalmi megfelelőségben úgy is for­
díthatjuk mint „az ember szívének minden gondolata és szándéka”.5

Az isteni helyzetfelmérés szerint az ember szívének minden gondo­
lata és szándéka minden időben rossz (). A  (ra’) „rossz, gonosz” át­
fogóan mindazt jelenti, ami nem Istennek tetsző dolog, amit Isten elítél.6 

A rosszra való irányulás tehát a személyiségben már ott jelen van, ahol 
az ember a világ dolgait megérti, és ítéletet hozva dönt, hogy miként 
fog majd cselekedni.7 Ez nemcsak a vízözön nemzedékére érvényes, ha­
nem így volt ez a múltban és így lesz a jövőben is. Az ember mindig 
ugyanaz marad, de Isten a vízözön után tekintettel lesz teremtménye 
gyengeségére (Ter 8,21).8

2.3. Az esendő ember segítségére siető Isten

Az elmondottak alapján az üdvösségre meghívott és ugyanakkor Isten­
nel szembeforduló ember helyzetének kettőssége feloldhatatlannak lát­
szik. A megtérésre felszólított ember nem képes bűnbánatra és szakítani 
a bűnnel. Az ember megtérésre, és Istenre, az üdvösségre való ragasz­
kodásra való képtelenség mégsem tette értelmetlenné a megtérésre való 
felszólítást. A látszólagos paradoxont, a megtérésre való tehetetlenség 
és az ismételt megtérésre szólító hívás közötti feszültséget nem az em­
ber erőlködése, hanem maga Isten oldja fel, aki a bűnös ember segítsé­
gére siet, mégpedig kétféle módon.

2.3.1. A megtérő embernek megbocsátó és az újrakezdést lehetővé tevő Isten

Az esendő és  bűnös  ember  segítségére  siető  Isten  kegyelmi  tettének 
egyik formája, hogy szeretetében megbocsát az embernek és visszafo­
gadja  őt.  Az  újrakezdés  lehetőségét  ajánlja  fel  a  bűnösnek,  és  olyan 

5 B. OTZEN, art.  jacar ThWAT III., (1982) 830‒839, 838 [VII.]).
6 Bővebben lásd H. J.  STOEBE,  art.   r’’  schlecht sein, THAT II., kol. 794‒803; C. 

DOHMEN - D. RICK, art.  r’’ ThWAT VII., (1993) kol. 582‒612).
7 Bővebben lásd H. J. FABRY, art.  leb ThWAT IV., kol. 413‒451, 425‒447 [V.]).
8 A Ter 6,5 sköv., 8,21 bővebb kifejtését lásd RÓZSA H., Genesis könyve I. Budapest 

20112, 253‒257.274‒276.



18 Rózsa Huba

helyzetet  teremt,  hogy egyúttal  megtérésre  és  az  üdvözítő  Istenéhez 
való visszatérésre indítsa a bűnös embert. Mind az elbeszélő, mind a 
prófétai hagyomány számos példát szolgáltat arra, hogy Isten, eredeti 
üdvözítő  szándékát  érvényesítve,  megbocsát  a  bűnösnek  (emberiség, 
egyed, Izrael népe).9 Ebben a témában különösen példaszerű a Pentateu­
chus-hagyományból az aranyborjú esete és a pusztai vándorlás során Iz­
rael népének ismételt lázadozása Isten ellen, amikor Mózes közbenjárá­
sára Isten ismételten megbocsát.10

2.3.2. Az ember szívét és lelkét megújító Isten

A bűnös ember segítségére siető Isten üdvözítő tevékenységének a má­
sodik formája már több, Isten átformálja az ember belső világát, a gon­
dolkodás, az ítélkezés és a döntés helyét, hogy képes legyen a megtérés­
re, és az isteni üzenet engedelmes befogadására valamint akaratának, 
közelebbről törvényének teljesítésére. Ennek az ígéretnek megvalósulá­
sa oldja meg ember az üdvösségre hívottság és a bűnben végződő esen­
dőség kettősségét. 

Az  ember  megújításának  és  benső  átalakításának  ígéretét  hirdető 
bibliai szövegek magyarázatához a következő megjegyzéseket kell ten­
ni. Az ígéret számszerűen kevés szövegben található, Jeremiás és Ezeki­
el könyvében, tehát a prófétai hagyomány későbbi szakaszából, éspedig 
a következő szövegekben: az új és örök szövetség ígérete az ember meg­
újításával (Jer 31.31‒34; 32,39‒40); ígéret az ember megújítására új szív 

9 Ebben az összefüggésben kell említeni J. JEREMIAS, Die Reue Gottes. Aspekte alttes­
tamentlicher Gottesvorstellung (BThSt31), Neukirchen-Vluyn 19972 című monográfiáját. 
A szerző a történeti és a prófétai hagyományban azokat a szövegegységeket elemzi, 
amelyekben Isten a bűnös ellen büntető ítéletet hoz, de mégis megváltoztatja döntését 
és visszavonja az ítéletet. A visszavonó cselekedete a  (nacham) igéhez kacsolódik, 
jelentése: megszán; sajnálkozik; megbán. Az ige használata Isten üdvözítő akaratának 
szilárdságát fejezi ki, amelyet az emberi bűn sem képes érvényteleníteni, és győzedel­
meskedik akkor is, ha az embernek a saját erejéből erre semmi reménye sincs. A szö­
vegszakaszok összefoglaló kiértékelés és teológiai belátásokat lásd a monográfia végé 
(124‒157 oldal). 

10 Bővebben a közbenjárás és megbocsátás részleteivel lásd RÓZSA H., Mózes, a köz­
benjáró (2006), in: Isten a kezdet és a vég. Válogatott tanulmányok, Budapest 2010, 79‒90, 
84‒90.



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 19

és új lélek adományozásával,  valamint JHWH lelkének kiárasztásával 
(Ez 11,19‒20;  36,25‒27).  Mint  látható,  az ember megújításának ígérete 
csak Jeremiás esetében kapcsolódik össze közvetlenül az új és örök szö­
vetséggel,  de  szövetségformula  Ezekielnél  is  megtalálható (Ez 11,20), 
azonban a szövegekben elhangzó ígéret  Jeremiás és  Ezekiel  esetében 
egyaránt  az  ember  benső világnak átalakításáról  szól,  a  szív  mind a 
négy szövegben jelen van, tehát jelentésükben párhuzamos vonalon ha­
ladnak11,  ugyanakkor  a  részletekben  és  hangsúlyokban  különböznek 
egymástól. A felsorolt négy szöveg jelentősége miatt részletesebben ki­
térünk analízisükre, és elemzésüknél a hangsúlyt az Isten embert meg­
újító tevékenységére és mibenlétére, valamint a teológiai kiértékelésre 
helyezzük.

A jövendölések hátterében a babiloni fogság korának összefüggésé­
ben kialakult történeti helyzet áll, amely Izrael népének katasztrofális 
helyzetét idézte elő. Mindkét prófétát Izrael népének helyreállítása fog­
lalkoztatja, de ennek előfeltétele a megtérés. JHWH kegyelmi odafordu­
lása népéhez csak a megtérés következményeként várható, erre azon­
ban nem lát reményt sem Jeremiás, sem Ezekiel. Hitük szerint viszont, 
JHWH hűsége és szeretete népe iránt töretlen, ezért a helyreállítás biz­
tos, de ez kizárólag JHWH üdvözítő tevékenységének következménye 
lesz. A helyreállítás feltétele Isten és népének töretlen viszonya, de ezt 
egyoldalúan egy isteni üdvözítő tett fogja megteremteni. Ebben a hát­
térben kell látnunk az ember megújítását hirdető jövendöléseket.12

A négy jövendölés közös nevezője a szív () (Jer 31,33; 32,39.40; Ez 
11,19; 36,26), amelyből megtudjuk, hogy JHWH megújító tevékenysége 
az ember személy melyik szférájában történik, s ebből az isteni tevé­
kenység minőségére és üdvrendi jelentőségére is fény derül. A szív ant­
ropológiai jelentésére már kitértünk, mikor a vízözön kapcsán Isten két 
kijelentését  elemeztük  az  ember  állapotáról.  Itt  mindössze  egyetlen 

11 MCKEATING, Ezekiel  (OTG)  Sheffield  1993,  1995,  96;  részletekben  lásd  W. 
ZIMMERLI, Ezechiel 25‒48 (BK XIII/2) Neukirchen-Vluyn 19792, 879; G. VON RAD, Theolo­
gie des Alten Testaments II, München 19756, 223.

12 G. FISCHER, Das Trostbüchlein. Text, Komposition und Theologie von Jer 30‒31 (SBB 
26), Stuttgart 1993, 271‒279; M. GREENBERG, Ezechiel 21‒37 (HThKAT), Freiburg im Bg 
2005, 435‒436.



20 Rózsa Huba

meghatározást idézünk: A szív az intellektuális megértésnek és az aka­
ratnak,  valamint  az emocionális mozgás középpontja az emberben,  s 
egyben az erkölcsi cselekvés alapjául szolgáló döntés székhelye is. Ez 
azt jelenti, hogy az isteni tevékenység az embert személyének lényegi 
voltát érinti.

A vízözön elbeszélésben a két isteni kijelentés az ember állapotát így 
jellemezi: „JHWH látta, hogy nagy az ember gonoszsága () a földön 
és szíve gondolatának minden képezménye (  ) nap mint 
nap csak rossz” (Ter 6,5 sköv.). Majd a vízözön után Isten ígéretet tesz, 
hogy „Nem átkozom meg többé a földet az ember miatt, hiszen az em­
ber szívének szándéka ifjúkorától kezdve rossz. Nem törlök el még egy­
szer minden élőlényt, ahogy megtettem” (Ter 8,21). A rosszra való irá­
nyulás tehát a személyiségben már ott jelen van, a bibliai szóhasználat 
szerint a szívben, ahol az ember a világ dolgait megérti, és ítéletet hoz­
va dönt,  hogy miként  fog majd  cselekedni.  Ez  a  szív  most  átalakul. 
Amikor Isten ígéretet tesz, hogy megújítja az ember szívét, a két idézet­
ben megjelölt helyzetet kívánja megváltoztatni. Az ember üdvtörténeti 
állapotában  történik  tehát  fordulat,  annak  ellentéte  válik  valósággá, 
amely a kezdetektől jellemzi az emberi cselekvést. A négy jövendölés­
ben Isten kilátásba helyezett kegyelmi tette rendkívüli horderejű, mert 
feloldja az ember üdvösségre hívott voltának, ugyanakkor Istennel fo­
lyamatosan szembe helyezkedő bűnös akaratának feszültségét.

A szív () mint antropológiai fogalom jelen van a négy jövendölés­
ben, de hogy Isten mit fog tenni a szívvel vagy szívben, a szövegek egy­
máshoz viszonyítva már más és más mozzanatokat jelölnek meg.

A szív átalakítását Jeremiás az új  (31,31‒34)  és  az örök szövetség 
(32,39‒40) ígéretébe helyezi el.13

Jövendölés az új szövetségről (Jer 31,31‒34)

31) Íme, napok jönnek ~ JHWH szava ~ amikor új szövetséget ( 

) kötök Izrael és Júda házával.

13 A két szöveg teológiai kiértékelését lásd G. VON RAD, Theologie des ATs, 220‒226. 
345.



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 21

32) Nem olyan szövetséget (), amilyent atyáikkal kötöttem, ami­
kor kézen fogva vezettem ki őket Egyiptom földjéről. De szövet­
ségemet ( megszegték, pedig én voltam uruk ~ JHWH sza­
va. 

33) Hanem ilyen lesz az a szövetség ( ),  amelyet Izrael há­
zával fogok kötni, ama napok után ~ JHWH szava ~ : Törvénye­
met  () a belsejükbe  ()  helyezem, szívükbe  () írom be.  
Én Istenük leszek, ők pedig népem lesznek. 

34)  Akkor nem tanítja többé egyik ember a másikat, ember az em­
bertársát arra, hogy ismerje () meg JHWH-t, mert mindenki  
ismerni () fog engem, a legkisebbtől a legnagyobbig, – JHWH  
szava – mert megbocsátom bűneiket és nem gondolok többé vét­
keikre. (Jer 31,31‒34)14

14 Az új szövetségről szóló jövendölés az Ószövetség teológiailag legjelentősebb és 
egyben legvitatottabb szövegeihez tartozik, amelyet Jeremiás könyvében, közelebbről 
a vigasztalás könyvének nevezet összefüggésében található (Jer 30‒31). A Jer 30‒31 fe­
jezet összefüggő zárt mondásgyűjtemény, amelynek jelenlegi formáját a kutatók álta­
lános véleménye szerint a redakció alakította ki. A redakció természetének és mérté­
kének  kérdése  több  problémát  vet  fel,  amelyek  közvetlenül  érintik  az  új  és  örök 
szövetségről szól jövendölés mibenlétét is. Első kérdés az, hogy a redakció alapjául 
szolgáló üdvösséget hirdető prófétai mondások jeremiási eredetűek-e vagy sem, vagy 
legalább is a redakció tevékenységből származó szövegek mellett találunk-e autenti­
kus jeremiási igéket és melyek ezek. Másrészt a két fejezetben valódi eszkatológiáról 
beszélhetünk-e, vagy pedig csupán Izrael történeti helyreállításának képekben törté­
nő ábrázolásáról van szó. Végül a jövendölés a régi szövetség felbontását és egy új és 
örök szövetség felállítását hirdeti-e, vagy pedig régi szövetség megújításként kell ér­
telmezni. azt. A felsorolt kérdések megválaszolásában a kutatók körében nincs egyér­
telmű állásfoglalás. A szöveg magyarázatához a következő megállapítások fogadjuk 
el: a Jer 30‒31 fejezetben a redakció tevékenysége mellett találunk autentikus jeremiá­
si igéket is, közöttük az új és örök szövetségről szóló jövendölés autentikus jeremiási 
igékre épül. A Jer 31,31‒34-ben meghirdetett szövetség pedig ténylegesen új szövet­
ség,  azaz új  üdvrendi valóság, és  eszkatológikus valóság.  A jelenlegi  értekezésnek 
nem célja a felsorolt kérdések részletes tárgyalás. Az egész témakör átfogó bemutatá­
sát lásd RÓZSA H., „Új szövetséget kötök Izrael házával és Izrael házával.” Jövendölés az új  
szövetségről, in „Mindent az evangéliumért”. Emlékkönyv Gyürki László 70. születésnapjára, 
Fancsali Andrásné és Soós Viktor szerk., Körmend 2002, 61‒74, in: Isten a kezdet és a  
vég. Válogatott tanulmányok, Budapest 2010, 485‒496. 



22 Rózsa Huba

Az örök szövetség az ember megújításával más szövegösszefüggésben 
található.

Jövendölés az örök szövetségről (Jer 32,39‒40)

38b/ Az én népem lesznek, én pedig Istenük leszek. 
39/ Egy szívet  ( )  és egy utat ( ) adok nekik, hogy en­

gem féljenek mindenkor és jó dolguk legyen nekik és utódaiknak  
is.

40/ Örök szövetséget ( ) kötök velük, nem fordulok el tőlük,  
jót teszek velük, és olyanná teszem szívüket  (), hogy féljenek  
engem, ne hajoljanak el tőlem” (Jer 32,39-40)15

Jeremiás meggyőződése, hogy az ember bűnbánata és megtérése az iste­
ni bocsánat elnyerésének feltétele (Jer 36,3 sköv.), de próféciáiban kifeje­
zésre jut az is, hogy a megtéréshez Isten közreműködése is szükséges 
(Jer 24,7;  31,18‒19).  Jeremiás  két  jövendölése  viszont  egyértelműen 
JHWH üdvözítő cselekvésének jegyében áll és a jövőbeli üdvösség nem 
kötött a megelőző megtéréshez (mint például a Jer 33,6‒9-ben is). A je­
len esetben JHWH az, aki a szívet megváltoztatja és készségessé teszi 
minden időben az isteni akarat befogadására (Jer 31,33; 32,39‒40). Jere­
miás  nem egy új  szív  és  új  lélek  adományát  ígéri  (mint  Ez 11,19  és 
36,26)16, hanem a változás a Törvény szívben történő elhelyezésével jön 
létre (Jer 31,33). Ennek lesz következménye, hogy a Törvény a szívben 
mindenki számára az istenismeret jelenlétét teremti meg. A szív, azaz 

15 Az örök szövetség ígérete a Jer 32,36‒41-ben, az ember megújításával, más ösz-
szefüggésben található, mint a Jer 31,31‒33. .A Jer 32 fejezetben a próféta szántóföldet 
vásárol (Jer 32,1‒15), amelynek elbeszélését a redakciós feldolgozás Jeremiás imájával 
(16‒25. vers) és JHWH válaszával (26‒44. vers) egészítette ki. Az utóbbi szövegsza­
kasz tartalmazza az örök szövetség ígéretét (36‒41. vers), amelyet a Jer 31,31‒33 deu­
teronomisztikus újraolvasásának tekinthetünk. A  Jer 32,36‒41 részletes elemzését és 
kiértékelését lásd B.  RENAUD,  Nouvelle ou éternelle Alliance? (Lectio Divina 189), Paris 
2002, 77‒112.

16 Az (új)szív adománya teológiailag nem kidolgozott formában Jeremiásnál is 
megtalálható (Jer 24,7; 32,39)



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 23

az ember benső világának eljövendő átalakítása abban áll, hogy az em­
beri  akarat  tökéletesen az  isteni  tanításra  hangolt.  Isten  ismerete  oly 
mértékben bensőséges lesz, hogy Isten és az ember közötti feszültség 
végérvényesen feloldódik. Ebből következően fölöslegessé válik a Tör­
vény és JHWH ismeretének tanítása, és a megtartásukra szóló intelem. 
Megszűnik tehát a deuteronomisztikus törvényfogalom fontos kötele­
zettsége, a Törvény tanítása (MTörv 4,9; 6,6 sköv.; 11,19 sköv.).

Ha megfigyeljük, kitűnik, hogy a jövendölés nem új Törvényt ígér. 
Szóhasználatában, a „Törvényemet” kifejezés feltételezi, hogy az ígéret 
címzettjei előtt ismert valóságról van szó, a deuteronomikus Törvény 
vagy ennek része. A Törvénnyel kapcsolatos ígéret újdonsága tehát nem 
tartalmi természetű, hanem az a módja, ahogyan a Törvényt Isten ado­
mányozza.  A  Jer 9,12  és  26,4  szerint  JHWH a Törvényt  az  atyáknak 
„adta”, el is hagyták, de a Jer 31,33 szerint most a szívekbe írja és benső­
be fogja helyezni, tehát új üdvtörténeti állapotot jelent.17 

A  Jer 32,39 a megújított szív állapotát árnyalatokkal bővíti, amikor 
egy szív és egy út adományozásáról beszél, amely az életvitel maradan­
dóságát, állhatatosságát fejezi ki.18 Magában foglalja JHWH akaratának 
töretlen követését, és a tökéletes Isten felé fordulást, az istenfélelemre és 
engedelmességre összpontosított magatartást.

Mindez az új (Jer 31,31.33) és örök (Jer 32,40) szövetség adománya 
lesz, amelyet JHWH Izraellel fog kötni. Az a szövetség végidőbeli, új 
üdvrendi valóság lesz, amelyet a régi helyére lép és többé nem törnek 
meg. Az ember megújítása tehát a végérvényesség és a beteljesedés je­
gyében áll.19

17 G. WANKE, Jeremia. Teilband 2. Jeremia 25,15‒52,34 (TVZ 20,2), Zürich 2003, 293. 
18 Az egy szív ellentéte „a két szív” ( ) jelentése kétszínű, köpenyegforgató, 

tisztességtelen (Zsolt 12,3), Az 1Krón 12,34-ben a    jelentése nem megosztott, 
azaz osztatlan szívvel  (H.  J.  FABRY, art.   leb, THWAT IV.  1984,  kol  413‒431,  423 
(III/2g)

19 Több kutató azt vallja, hogy ez a jelentés nem olvasható ki a Jer 31,31‒34-ből, és 
az ígéret az Ószövetség talaján áll. Mégis meggyőző érvek szólnak az ígért új szövet­
ség végidőbeli, új üdvrendi valósága mellett; lásd B. RENAUD, Nouvelle ou éternelle Alli­
ance?, 53‒67.75‒76; G.  WANKE, Jeremia II.,  293‒294.210;  RÓZSA H., „Új szövetséget kötök  
Izrael hazával”, 69‒71 (2002); 491‒493.



24 Rózsa Huba

Az ember benső világának megújítását Ezekiel az új szív adományá­
val  mutatja  be  két  különböző  szövegösszefüggésben  (Ez 11,19‒20; 
36,25‒27).20

 
19/ Akkor másik21 szívet ( ) adok nekik és új lelket ( ):  

kitépem testükből a kőszívet ( ), és hússzívet ( ) adok  
nekik, 

20./ hogy törvényeim szerint éljenek, tartsák szem előtt parancsai­
mat, és teljesítsék őket. Akkor a népem lesznek, én meg az Iste­
nük leszek (Ez 11,19-20).22

25/ Akkor majd tiszta vizet hintek rátok, hogy megtisztuljatok () 
minden  tisztátalanságtól,  s  minden  bálványtól  megtisztítalak  
() benneteket.

26./ Új szívet ( ) adok nektek és új lelket ( ) oltok belé­
tek, kiveszem testetekből a kőszívet  (( )  és hússzívet  ( 

) adok nektek.

20 A két szöveg teológiai kiértékelését lásd G. VON RAD, Theologie des ATs, 243‒245.
21 A maszoréta héber szövegben a nehezen értelmezhető „egy” () áll, a szöveg­

változatok azonban más lehetőségeket is engednek, amelyet a kutatók felhasználnak 
a szöveg értelmezésénél. Mi a LXX változatát, „másik” (ἕτερος, héberül ), követ­
jük.

22 Az Ez 11,19‒20. Ezekiel könyvének első részében – ítélethirdetés Júda és Jeruzsá­
lem ellen – található, a 8‒11. fejezetben, a jeruzsálemi templomról szóló látomásban. 
Ezekiel látomásában leírja a templomban, az isteni jelenlét helyén folytatott pogány 
kultuszt és a kimondott isteni ítéletet a városon és lakóin. JHWH elhagyja jelenlété­
nek helyét, a meggyalázott templomot, s ezzel minden templomra alapozott remény 
elveszett,  mind Jeruzsálem Istentől kivételezett  helyzetére,  és a fogságba hurcoltak 
számára a visszatérésre.  A próféta azonban ebben a helyzetben is reményt hirdet: 
JHWH új kezdetet fog teremteni (Ez 11,14‒21): a szétszórt Izraelt összegyűjti, és új kö­
zösséget teremt, amelynek jellemzője a töretlen ragaszkodás JHWH-hoz. Mindez ki­
zárólag JHWH kegyelmi  tettének eredménye,  aki  az emberbe új  szívet  helyez  (Ez 
11,19‒20). 



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 25

27./ Az én lelkemet  () oltom belétek és  gondoskodom róla,  
hogy parancsaim szerint éljetek és szemetek előtt tartsátok tör­
vényeimet és hozzájuk igazodjatok (Ez 36.25-27).23

Jeremiás új és örök szövetségről szóló igehirdetésében Isten megígéri, 
hogy ebben az új és örök szövetségben az ember belsejébe, szívébe írja 
törvényét, amely átalakítja az embert, és nem lesz többé törvényszegés. 
(Jer 31,31‒34). Ezekiel két jövendölése szerint Isten viszont új szívet és új 
lelket teremt az emberben, és ezzel képessé teszi őt arra, hogy Istenhez, 
üdvösségéhez ragaszkodjék.

A két jövendölés gondolatai teológiailag az új szívről és új lélekről 
ugyanabban a körben vannak. Úgy tűnik, hogy az Izrael helyreállításá­
ról  szóló  jövendölés  (Ez 36,16‒38)  visszanyúl  az  ítélethirdetésnél  el­
hangzott helyreállítás ígéretére (Ez 11,14‒21), de az Ez 36,25‒27 a meg­
újulás további részleteivel egészíti  ki.  Izrael  újrateremtése lépésekben 
történik,  a tisztátalanság megszüntetése (25.  vers),  az új  szív és lélek 
ajándéka (26. vers), amelyhez járul JHWH lelkének adománya, vagyis 
JHWH maga is tevékenykedik, hogy az ember engedelmesen megtartsa 
parancsait.

Akárcsak Jeremiás esetében Izrael helyreállítása és megújítása kizá­
rólag JHWH kegyelmi tette, és nem előzi meg a megtérésre és az új szív 
szerzésére való felhívás (lásd Ez 18,30 sköv.: „Térjetek meg, és fordulja­
tok el bűneitektől... Vessetek el magatoktól minden bűnt, amit ellenem 
elkövettetek, szerezzetek magatoknak új szívet és új lelket! Miért is hal­
nátok meg, Izrael háza?”). Vagyis az eljövendő üdvösség már nem attól 
függ, hogy mennyire követik. JHWH parancsait és rendelkezéseit. Ezt a 
kegyelmi tettet kemény szavakkal maga JHWH jelenti ki: nem miatta­
tok történik mindez, hanem „nevem miatt”. JHWH odafordulása a hűt­
len Izraelhez kizárólag a magához való hűségből, „magam miatt” kö­
vetkezik be (Ez 36,16-24).24 

23 Ezekiel könyvében a 36,25‒27 az üdvösséghirdetés (Ez 33‒39) része. Ebben az Ez 
36,16‒38 jövendölés Izrael helyreállításáról és megújításáról, amely kizárólag az ön­
magához hű Isten ajándéka, Izrael megtisztítása az új szív és új lélek által jön létre, 
amely képessé teszi Izraelt, hogy Isten törvényét engedelmesen és töretlenül kövesse.



26 Rózsa Huba

A megújítás középpontjában áll az ember új szív és új lélek adomá­
nyával (Ez 36,26) jelölt benső világának átalakítása, Az új szív és új lélek 
(az  Ez 11,19 szerint másik szív és új lélek) nagyjából ugyanazt a meg­
újult emberi valóságot jelentik25 és a kőszív eltávolításával valamint a 
hússzív adományával valósulnak meg (Ez 11,19; 36,26). A kőszív „önké­
nyes, elutasító, ellentmondó, dacos” magatartás, azaz ebben az össze­
függésben Istennek ellentmondó, a megtérésre szólító felhívás elől el­
zárkózó, míg vele szemben a hússzív olyan magatartást jelent, amely, 
„érzékeny, figyelmesen képes befogadni, hallani, szeretni vagy szolgál­
ni” azaz Isten utasításaira figyelni és őt igazságban imádni. Ezeknek az 
adományoknak  eredménye  lesz  JHWH  parancsainak  megtartása  (Ez 
11,20;  Ez 36,27). Az eddig megkövesedett szív, amely az megtérésre és 
engedelmességre hívó isten szónak ellentmondott, most élő, befogadás­
ra és követésre kész „hússzív”, új szív lesz az isteni tevékenység követ­
keztében. Megújítás megfelel a  Jer 31,31‒33-ban meghirdetett fordulat­
nak. A megkövesedett szív ezentúl élő szív lesz. Amíg azonban az „új” 
Jeremiás esetében az „új” szövetséghez, Ezekiel esetében az „új” szív­
hez kapcsolódik. Bár Ezekiel az új szív közvetítését közvetlenül nem az 

24 „Emberfia, Izrael háza a saját földjén lakott, de beszennyezte tetteivel. Ekkor 
rájuk zúdítottam haragomat… Szétszórtam őket a népek közé. A népek között, ahova 
kerültek, megszentségtelenítették szent nevemet, hiszen azt mondják róluk: Ez az Úr 
népe, mégis ki kellett az ő földjéről menniük. De tekintettel voltam szent nevemre. … 
Ezt mondja JHWH, az Isten: Nem miattatok teszem ezt, Izrael háza, hanem szent ne­
vemért, amelyet megszentségtelenítettetek a népek között… Szentté teszem nagy ne­
vemet, amelyet gyalázat ért a népek között, amelyet megszentségtelenítettek közöt­
tük. Akkor majd megtudják a népek, hogy én vagyok az Úr ‒ mondja az Úr, az Isten 
-, amikor a szemük láttára megmutatom rajtatok, hogy szent vagyok.  Kivezérellek 
benneteket a népek közül, összegyűjtelek minden országból és visszaviszlek saját föl­
detekre”. (Ez 36,16‒24).

25 A szív ( a héber gondolkodás szerint emberi személy egy fontos területe: a 
belátás és akarás, a megértés és állásfoglalás, a múltra való emlékezés és a jövőbeli 
dolgok döntésének helye. A lélek () az ember életereje,  pszichikai aktivitásában, 
képességeiben,  erkölcsi  erényeiben,  szenvedélyeiben  és  hangulataiban  nyilvánul 
meg. Ezen túlmenően kifejezi az ember benső valóságát, akár az egzisztenciáját is. Az 
Ez 11,19 és 36,26 egymáshoz közel egy szintre állítja a két valóságot (R. ALBERTZ - C. 
WESTERMANN, art.   ruah Geist, THAT II., kol. 726‒753, 741 (10.); S.  TENGSTRÖM - H. J. 
FABRY, art. ruah ThWAT VII., kol 385‒425, 410 (V.).



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 27

új szövetséghez kapcsolja, adománya illetve annak eredménye a szövet­
ség formulájával  körvonalazott,  amikor ezt mondja: „Akkor a népem 
lesznek, én meg az Istenük leszek” (Ez 11,19‒20).

A létrejött fordulat nemcsak az ellentmondó emberi benső átalakítá­
sában áll, de annál több, JHWH lelkének kiárasztásával megy végbe Ez 
36,27), Isten lelke az egyedi ember benső világában mozgató erő lesz, és 
a vele való egység lehetővé teszi s egyben erőt is kölcsönöz neki arra, 
hogy életét Isten akarata szerint alakítsa. Végső eredményeként valódi 
közösség jön létre Isten és ember között.

Az üdvösségre hívott, ugyanakkor folyamatosan az Istennel szem­
bekerülő, bűnös ember problémáját Jeremiás és Ezekiel próféta mélyen 
megélték Izrael saját korukban megtapasztalt történelmében. Mindket­
ten felismerték az ember tehetetlenségét, hogy hatékonyan szembeszáll­
jon esendő valóságával és befogadja a megtérésre szólító Isten szavát. 
Helyzetet  mégsem  látták  reménytelennek.  A  remény  az  üdvösségre, 
egy fenntartás nélkül Istenhez fordulás lehetőségének megteremtése az 
emberben kizárólag Istenbe helyezett. Isten kegyelmi tettére van szük­
ség, amely átalakítja az ember szívét, a gondolkodás és az érzés, a cse­
lekvés kiindulópontját, hogy ne legyen többé elpártolás. Mindketten re­
ménnyel  azt  hirdetik,  hogy  Isten  kegyelmi  közeledése  a  bűnös 
emberhez bizton bekövetkezik.

Jeremiás és Ezekiel próféciái meghatározott történeti időben, a babi­
loni fogság összefüggésében hangzottak el és e kor embere várakozásá­
nak és reménységének, Izrael helyreállításának összefüggésében ad ta­
nítást  jövendölésükben.  Ugyanakkor kétségtelen,  hogy beteljesedésük 
végidőbeli  távlatokra  tekint,  és  az  egyetemes  emberi  üdvösségről  is 
szólnak. A két próféciában elhangzó üdvösséghirdetés az ószövetségi 
igehirdetés kiemelkedő tanúi közé tartozik.

Az ember benső világa átformálásának eszméje, az új szív és az új lé­
lek, nem szorítkozik a prófétai hagyományra, és megtalálható a  Zsolt 
51-ben is.  A zsoltáros az imádságának számos elemében Jeremiás és 
Ezekiel kijelentéseit tükrözi az ember megújulásáról (Ez 11,19; 36,25‒28; 
Jer 24,7; 31,33),  de a fogság és a fogságot közvetlenül követő időszak 



28 Rózsa Huba

nagy prófétai ígéreteit  is individuálisan aktualizálja.26 Így elmondható, 
hogy a Zsolt 51 esetében az új szív és az új lélek témájában a prófétai ha­
gyomány hatástörténetéről beszélhetünk. A fogsági és fogság utáni pró­
fétai szövegek (Izajás,  Jeremiás, Ezekiel)  átvétele alapján elfogadható, 
hogy a Zsolt 51 alapszövege (3‒19 versek) a fogság utáni időben keletke­
zett.27

A zsoltáros bűnösnek mondja magát, de nemcsak egyedi bűnös cse­
lekedeteiért, hanem összességében, állapotában bűnösnek jelenti ki ma­
gát Isten előtt. Ez az állapot létének első pillanatától adott, amint ezt 
hangsúlyozottan mondja (7. vers), vagyis az ember nem ismeri életében 
az ártatlanság helyzetét. Ez úgy is megfogalmazható, hogy nincs az élet­
ben olyan pillanat, amikor az ember ne szorulna Isten kegyelmére vagy 
jóindulatú feléje fordulására.

Ebben a háttérben kéri a zsoltáros Istentől a szabadulást a „bűn” léte 
első pillanatától fenyegető hatalmától a 12‒14. versben. A bűn szövevé­
nyéből  való  szabadulás  csak  az  ember  egész  benső  valóságát  érintő, 
„szívben” és „lélekben” létrejött újjáalkotás révén jöhet létre. (12. vers), 
amelyet a két igének használata, a  (teremt) és a  (megújít), is jól 
kifejez. Az újjáalkotást csak egyedül Isten képes létrehozni, amit a zsol­
táros a   ige használatával is érzékeltet,  minthogy ennek az igének 
alanya a bibliai hagyományban kizárólag Isten.

A zsoltáros „tiszta szívet” ( ) (12a vers) és „erős lelket” ( ) 
(12b vers) valamint „készséges lelket” ( ) (14b vers) kér Istentől. 
Mint már láttuk, a szív a gondolkodás, megértés, a belátás és ítélő ké­
pesség helye, amivel az ember a világ és az élet rendjét felfogja, míg a 
lélek az életerő és akarat,  a cselekvőerő központja. A tiszta szívvel  a 
zsoltáros képes lesz megragadni az életrendet, Isten tervét, míg az erős 
és készséges lélek révén, amit a tiszta szívvel megismert, azt következe­
tesen és  odaadással  teszi  meg.  Mindehhez  még  azt  kéri  a  zsoltáros, 
hogy Isten szent lelke ( ) (13b vers) legyen tevékeny benne, azaz 

26 W. H.  SCHMIDT,  Individuelle  Eschatologie im Gebet.  Psalm 51, in:  Neue Wege der  
Psalmenforschung K.  SEYBOLD – E.  ZENGER, (szerk.), (HBS 1) Freiburg im Bg 1994, 345‒
360, 354; F. H. HOSSFELDT - E. ZENGER, Psalmen 51‒100 (HThKAT), Freiburg im Bg 2000, 
48, 52‒53

27 F. H. HOSSFELDT - E. ZENGER, Psalmen 51‒100, 48.



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 29

az életét kísérő állandó isteni támogatást, mert akkor szentül képes élni, 
vagyis olyan szoros életközösségben a szent Istennel, ami lehetetlenné 
teszi életvitelében a bűnt. A Zsolt 51 ugyanakkor azokat az adományo­
kat (új szív és lelek), amit a prófétai hagyomány Izraelnek, mint népnek 
ígér (lásd például  Jer 31,33 az új szövetség ígéretével), azt individuali­
zálja, az egyedre értelmezi, és ezzel új szempontot hoz megvalósulásuk 
módjában.28 

A zsoltárostól kért adományok összességében az ember állapotában 
a jelenlegi helyzetétől való szabaduláson túlmenően új kezdetet, mara­
dandó, alapvető és végérvényes változást jelentenek, amely meghaladja 
a történeti ember tapasztalatát.  Mindez az újjáteremtés végidőbeli re­
ménységét juttatja kifejezésre29, egyúttal előre mutat a téma újszövetségi 
értelmezésének irányába.  Az  Újszövetség a  Jézus Krisztusban szerzett 
megváltásban látja beteljesedni az ember megújításának ígéretét. A Lé­
lek szívünkbe oltott adománya (Gal 4,6) mint Isten ereje az üdvös csele­
kedetekre tehetetlen embert arra képesíti, hogy szembenézzen önmagát 
kereső énjével, a testtel, és a Lélek cselekedeteit teljesítse (Gal 5,13‒26).

3. Az üdvösségre meghívott és bukásnak kitett ember a bibliai 
őstörténetben

Mindazt, amit elmondtunk az ember állapotának kettősségéről, üdvös­
ségre meghívott és bukásnak kitett helyzetéről, az Ószövetség bibliai ha­
gyományában, az őstörténet egy folyamatba állítva mutatja be. A bibliai 
szerző felméri az üdvtörténet általa ismert helyzetét Izrael évszázado­
kon át Istennel megélt üdvtörténeti tapasztalatára támaszkodva, majd 
ebből következtet az emberiség kezdetén történtekre30. Az első bűn után 
az üdvösségre teremtett és meghívott ember Istentől való eltávolodásá­

28 W. H. SCHMIDT, Individuelle Eschatologie, 354.
29 Uo. 354.
30 Értekezésünkben nem térünk ki részleteiben azt őstörténet természetére és mű­

fajára, arra, hogy a bibliai szerző miként jut el a kezdetek ismeretére és azokat ho­
gyan ábrázolja. Ezt a kérdést részletesebben lásd RÓZSA H., Genesis könyve I., Budapest 
2002, 20112, 48‒53  



30 Rózsa Huba

nak  és  szembefordulásának  lavinaszerű  folyamatát  ismerjük  meg.  A 
kép mégsem egyértelműen ilyen sötét Isten irgalmából következően. Az 
őstörténet folyamatosan bemutatja Isten irgalmát a bűnös emberhez, és 
üdvözítő tevékenységét, amellyel lehetővé teszi az újrakezdés lehetősé­
gét. Ebben az is benne van, hogy a bűnös ember képessége sem veszett 
el arra, hogy az üdvözítő Istent válassza.

Hozzá kell azonban tenni, hogy a bibliai őstörténet a bűnös ember 
segítségére siető Isten tevékenységében csak a megbocsátást és a vissza­
fogadást ismeri. Megtalálható ugyan annak a kijelentése, hogy az ember 
már szándékvilágában és törekvésében a rosszra irányulás, de Isten szí­
vet és lelket, vagyis az ember benső világát megújító isteni tett ígéreté­
nek még nincs nyoma.

Amikor a bibliai szerző az ember állapotáról tapasztaltak eredetét a 
kezdeteknél keresi, a jelen helyzetet akarja megmagyarázni. A valósá­
got  feszültségekkel  telinek éli  meg,  amelyek metszéspontjában áll  az 
ember. A világban felismerhető egy Istentől szándékolt és teremtett ide­
ális rend képe, s ugyanakkor a valóságban ennek ellenképe is megta­
pasztalható. Az embert Isten az üdvösségre teremtette és hívta, mégis 
folyamatosan az Istennek ellentmondó, esendő és bűnös valóságában je­
lenik meg. Az őstörténet választ ad e kettősség kialakulásra és jelenlété­
re az élet minden területén. Megismerjük emellett azt is, hogy Isten te­
remtménye mellett áll és továbbra üdvösségre hívja.

3.1. Eligazító megjegyzések a bibliai őstörténethez

A bibliai őstörténet rövid elemzéséhez az üdvösségre hívottság és a bu­
kásnak kettősségét vizsgálva három előzetes megjegyzést kell tennünk.

3.1.1. Az őstörténet terjedelme

Az őstörténet elemzésénél a bibliai szöveg kánoni állapotát vesszük ala­
pul. Eszerint  az őstörténet hatnapos teremtéstörténettel kezdődik (Ter 
1,1‒2,4a) és Szem nemzetségtáblájával végződik (Ter 11,10‒32), amely 
átvezet a bibliai őstörténetből a pátriárkák történetébe, azaz a történeti 
időbe. Az őstörténet tehát szoros összefüggésben áll a pátriárkákkal, s 
rajtuk keresztül Izrael történetével.  Ábrahám családjának megjelenésé­



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 31

vel lépünk be a jelenlegi üdvtörténetbe, amely egyúttal Isten válasza a 
bukásokkal  terhelt  őstörténetre,  azaz  az  emberiség  bukott  történetét 
akarja orvosolni, és az üdvösség útjává tenni.

A kérdés azonban az, hogy a bibliai szövegben hol találkozik egy­
mással a pátriárkák történetének és az őstörténetnek hagyományegysé­
ge. Ezért az a megállapítás, hogy Szem nemzetségtáblája zárja le a kez­
detek  történetét  további  pontosításra  szorul.  Az  egység  ugyanis 
ténylegesen  két  részből  áll:  Szem  nemzetségtáblája  Ábrahámig  (Ter 
11,10‒26), valamint Terach nemzetségtáblája Ábrahám és Sára megne­
vezésével,  Sára  meddőségének  és  Háránba  vándorlásuk  említésével. 
(Ter 11,27‒32).

A kutatók a két nemzetségtábla összefüggését nem azonosan ítélik 
meg. Vannak, akik az egész egységet (Ter 11,10‒32) a bibliai őstörténet­
tel összefüggésben tárgyalják, mint átvezetést a pátriárkák történetébe. 
Egy másik vélemény szerint Szem nemzetségtáblája, mint átvezető rész 
még az őstörténethez (Ter 11,10‒26), Terach (Ábrahám) nemzetségtáblá­
ja (Ter 11,27‒32) viszont már a pátriárkák történetéhez tartozik. Ezt az 
utóbbi álláspontot követjük értekezésünkben.31

3.1.2. Az őstörténet összetétele

A bibliai őstörténet, a Ter 1‒11. fejezet kánoni szövegében két szövegtí­
pus állapítható meg. Nagyobb szövegegységekre szétválasztva ezek a 
következők: az egyik típus az ún. „papi” szövegek (1,1‒2,4a; 5,1‒32; 6,1‒
9,29*; 10,1‒31*; 11,10‒26), a másik a papi szövegek eltávolítása után ma­
radt szövegállomány, a nem papi szövegek, amelyet „Jahvistának” is 
neveznek (2,4b‒4,26; 6,1‒9,29*; 10,1‒31*; 11,1‒9). A csillaggal megjelölt 
egységekben a Jahvista és a papi szövegek egyaránt megtalálhatók. Az 

31 Az őstörténet terjedelmének problémájára azért kell  kitérni,  mert a vízözönt 
(Ter 6,1‒9,17) követő két szövegegység: a népek táblája (Ter 10,1‒32) és a bábeli to­
rony története (Ter 11,1‒9) már a történelmi ember világához tartozó elemeket tartal­
maznak (állam, nemzetek, szervezet, közösség stb.). Ezekre megfigyelésekre támasz­
kodnak azok az álláspontok, amelyek szerint az őstörténet csak a vízözön lezárásáig 
tart, ami utána következik, az már a jelen történelemhez tartozik és az Ábrahám cik­
lus része A vízözön terjedelmére vonatkozó véleményekre és érveikre a jelen érteke­
zés szempontjából nem tekintjük szükségesnek részletesebben kitérni, a téma ismer­
tetését lásd RÓZSA H., Genesis könyve I,. 23‒27.



32 Rózsa Huba

őstörténet mindkét szövegtípusa a babiloni fogság összefüggésében ke­
letkezett, és az üdvtörténet érettebb kiértékelésén alapul.

A papi őstörténet viszonylag kevés elbeszélés-jellegű szöveget tar­
talmaz és a nemzetségtáblák révén kronológiai összefüggésre szerkesz­
tett. Szerkezetileg két egymással ellentétbe helyezett egységre épül.  A 
teremtés elbeszélése a kezdetet írja le,  anélkül, hogy utalna az ember 
bukására.  A vízözön-elbeszélés,  amely bemutatja  a  bűnt  és a bukást, 
kontrasztban áll a kezdettel. A kezdet ugyanis úgy ábrázolja a terem­
tést, mint a káoszból létrejött tökéletes rendet, míg a befejezés (a bűn 
következményeként a vízözön) viszont azt mutatja be, hogy a káosz is­
mét betör a rendbe. A teremtés tökéletességének és a vízözönben a ká­
osz  visszatérésének  ellentéte  jól  bemutatja  az  emberi  bűn a  teremtés 
pusztulását előidéző katasztrofális hatását.  Ezt követően azonban Isten 
irgalma helyreállítja a világ rendjét. A papi őstörténet súlypontja  Isten 
szövetsége az egész világgal (Ter 9,1‒17), amely biztosítékot nyújt a víz­
özön után helyreállított új világrend szilárd fennállására. 

Az őstörténet nem-papi, azaz Jahvista változata jóval színesebb és 
gazdagabb papi szövegekénél. Anyaga elsősorban elbeszélésekből áll és 
a kronológiai adatoknak nincs szerepük. Az ember teremtésével kezdő­
dik és a bábeli torony építésével zárul. A Jahvista őstörténet átfogó ké­
pet rajzol meg az emberről illetve életteréről, amelyben az Isten és az 
ember cselekedetei ellentétes  irányúak. Az emberi valóságot kettősség 
jellemzi. Egyrészt az isteni rend jelen van az életében és meghatározza 
egzisztenciáját, másrészt az autonómia és a bűn következményei is ott 
tevékenyek.  Megismerjük  az  emberi  bűnösség  különféle  formáit, 
ugyanakkor Isten üdvözítő tevékenységét is, amely a bűnös emberi cse­
lekedettel szemben ismételten az újrakezdés lehetőségét kínálja fel.  A 
szerző Izrael üdvtörténeti tapasztalatára támaszkodva Istent egyszerre 
mutatja be teremtő, irgalmas és üdvözítő s egyben büntető, az embert 
számon kérő voltában.32

32 A papi és nem papi, azaz Jahvista őstörténet szövegeinek teológiai kiértékelé­
sét, valamint a két őstörténet szövegének egybedolgozását, ill. az ebből adódó értel­
mezési kérdéseket az őstörténet kánoni formájában lásd R. RENDTORFF, Hermeneutische  
Probleme der biblischen Urgeschichte (1973, 19‒29, in Gesammelte Studien um Alten Tes­
tament, München 1975, 198‒208.



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 33

Az elmondottakból kitűnik, hogy az őstörténet végső, kánoni formá­
ja a nem-papi, azaz a Jahvista, és a papi szövegek változatából összetett, 
amelyben a Jahvista szövegek viszonylag laza összefüggése a papi szö­
vegek genealogikus sorozatába helyezettek, és ezzel az őstörténet ese­
ményei az időbeliségbe és egymásutániságba kerültek. Érvényre juttat­
ják az őstörténet  jelenlegi  formájának történet  jellegét,  és  kapcsolatát 
Izrael  Ábrahámmal kezdődő történelmével.33 A teremtés első napja a 

33 Külön kell megemlíteni Claus Westermann álláspontját (C. WESTERMANN, Genesis  
1‒11 (BK/I/1) Neukirchen 19762), aki a bibliai őstörténet lényegének megjelölésére az 
„Urgeschichte” (őstörténet) helyett az „Urgeschehen” (őstörténés) kifejezést tartja meg­
felelőnek. Szerinte a Ter 1‒11. fejezet elbeszélései nem azt akarják elmondani, hogyan 
lett az ember, sem a rossz irányába történő fejlődését, hanem az ember teremtményi 
voltát  bemutatni  a  maga nagyságában  (Isten  áldása)  és  korlátozottságában (halál, 
korlátozottság, bűn) (conditio humana), úgy ahogyan az mindenkor jelen van a törté­
nelemben, de minden üdvtörténeti folyamatosság nélkül. Vagyis az emberi egzisz­
tencia etiológiájáról van szó: az őstörténés nem a jelen adottságok valódi oka, hanem 
csak az ember adottságainak ábrázolása vagy bemutatása. Ezért a  Ter 1‒11. fejezet 
nem tekinthető történelemnek, mert Isten üdvözítő cselekedetei a történelemben min­
dig szemtanúk előtt történnek, az őstörténésben nincsenek tanúk. A Ter 1‒11. fejezet 
nem az emberiség rosszabbodását akarja bemutatni, a bűn lavinaszerű növekedését, 
hanem a teremtmény Isten elleni lázadásának lehetőségeit, s ezzel a teremtés eredeti 
jó volta új megvilágításba kerül. Igaz, hogy a Ter 1‒11 egyes elbeszélései a jelen káno­
ni formájukban vonatkozásban állnak a történelemmel abban, hogy folyamatos ösz-
szefüggésbe kerültek (nemzetségtáblák Ádámtól Ábrahámig), de az őstörténés elbe­
széléseinek a jelenhez csak közvetett vonatkozásuk van a történelem médiuma által. 
Ez  azt  jelenti,  hogy  az  őstörténés  elbeszélései  az  ember  örök,  időtlenül  érvényes 
adottságait hangsúlyozzák. Az Ábrahámmal való összekapcsolásban az jut kifejezés­
re, hogy a  Ter 12. fejezettel kezdődő történelemben az ember ugyanolyan, amilyen­
nek a Ter 1‒11. fejezetben megismerjük, azaz az őstörténés a történelemben élő ember 
révén van kapcsolatban a jelennel. A  Ter 12. fejezettel kezdődő történelemre nézve 
pedig azt jelenti, hogy az őstörténés együtt halad Isten népének történetével. Az ős­
történés, még ha őstörténetnek nevezzük is, nem az emberiség előtörténete abban az 
értelemben, mintha a szerző Istennek azokat az üdvözítő tetteit beszélné el, amelyek 
az Ábrahámmal kezdődő üdvtörténet  előtti  időben történtek.  C. Westermann állás­
pontjával  szemben hangsúlyozni kell,  hogy az őstörténet a nemzetségtáblák révén 
összekapcsolódik az üdvtörténettel, tehát annak része. Az őstörténet valóban bemu­
tatja a conditio humana-t, az emberi állapotot, de azt a maga történeti folyamatosságá­
ban ábrázolva az első bűntől, a bűn, azaz az Istennek való ellentmondás megjelenését 
az élet minden területén, egészen végső kibontakozásáig, a bábeli torony építéséig, 



34 Rózsa Huba

történelem első napja, és egy folyamatos kontinuitást találunk Ábrahá­
mig, Ábrahámon keresztül pedig Izrael népének történetével, amely Is­
ten kegyelmi természetű válasza az emberiség bábeli torony építésében 
bekövetkezett csődjére. A két elbeszélés egyetlen bibliai őstörténetben 
összefoglalva jól bemutatja az ember üdvösségre hívott és ugyanakkor 
bukásnak kitett állapotát üdvtörténeti folyamatosságba belehelyezve. A 
két forrás szövegeinek kombinációja, amelyben a bűnről és a büntetés­
ről szóló Jahvista elbeszélések a papi teremtéstörténet tökéletes teremté­
sével éles kontrasztban állnak, még jobban aláhúzza, hogy honnan hová 
jutott az ember. A hatnapos papi teremtéstörténet ugyanis fokozottan 
hangsúlyozza a teremtés (és az ember) jó és üdvösségre rendelt voltát, 
és így jó és üdvös kezdet szembetűnő viszonyítási alapot nyújt a bűnös 
ember helyzetének felméréséhez34 egyben Isten kegyelmi tetteinek értel­
mezését is a bűnös ember iránt.

3.2. Az ember üdvösségre való meghívottsága és bukása az őstörténet 
folyamatában

3.2.1. A világ teremtése (Ter 1,1‒2,4a), az ember eredete és bűnbeesése (Ter 2‒3)

A bibliai őstörténet hatnapos teremtéstörténettel indul (Gen 1,1‒2,4a: P), 
mint mindennek kezdete. A teremtés Isten nagy és ingyenes kegyelmi 
tette és a teljes tökéletesség jegyében áll, amelyet aláhúz a teremtéscse­
lekményekkel  összefüggésben  „a  látta  Isten,  hogy  jó” kijelentés  (Ter 
1,4.12.18.21.25). A hatodik napon pedig, az egész teremtés rendjének tö­
kéletességét  erősíti  meg a  következő  kijelentés:  „És  látta  Isten,  hogy 
mindaz, amit alkotott, íme, nagyon jó” (Ter 1,31). Az ismétlődő kifejezé­
sek megerősítik, hogy minden tökéletesen megfelel Isten akaratának. 

Az egész valóság Isten áldásának és így az üdvösségnek hordozója, 
amely különösen az ember teremtésénél jut kifejezésre. Az ember ado­
mányai (Ter 1,26‒28) és a róla való gondoskodás (Ter 1,29‒30) – Isten 

amikor az emberi közösség kollektíve olyan akar lenni, mint az Isten (Az egész kér­
déshez lásd L RUPPERT, „Urgeschichte” oder Urgeschehen?, Zur Interpretation von Gen 1‒
11 (1979),  in  Studien  zur  Literargeschichte  des  Alten Testaments,  (SBAB 18)  Stuttgart 
1994, 66‒88. értekezését, amelyben vitába száll C. Westermann megállapításaival.)

34 L. RUPPERT, Urgeschichte” oder Urgeschehen?, 86



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 35

képmására és hasonlatosságára teremtett,  és a teremtés élére, minden 
élőlény fölé állított, s ez a helyzete a megsokasodása révén a jövőre is 
biztosított – az áldás és az üdvösség hívottság tanúi.

Ebben a tökéletes rendben nincs célzás a bűnre vagy ennek lehetősé­
gére, de ezt a képet kiegészíti az ember eredetéről szóló elbeszélés (Ter 
2-3: J).35 A paradicsomkert elbeszélése (Ter 2,4b‒25) képszerűen mutatja 
be a megteremtett ember állapotát, aki Istennel harmóniában él, és a Te­
remtő gondoskodásában részesül (Ter 2,8‒17). A hatnapos teremtéstör­
ténethez hasonlóan az ember teremtése, helyzete és feladatának megha­
tározása a jelen esetben is Isten áldásának, az üdvösségnek a jegyében 
történik, de az ember helyzetében megjelenik új elem. Teremtett állapo­
tának tartóssága egy feltételhez kötött, mégpedig Isten akaratának telje­
sítéséhez  (tiltott  fa  gyümölcsének  kerülése:  Ter 2,16‒17).  Ezzel  eleve 
adódik  a  folyamatos  választás  és  döntés  helyzete  (folyamatos,  mert 
mindig Isten mellett kell maradnia) az ember számára, s vele egyben a 
kísértés és a bukás lehetősége.

Az ember megkísértését és bukását a bűnbeesés története (Ter 3,1‒7) 
beszéli el. A kísértésben felajánlott lehetőség –  „Olyanok lesztek, mint 
Isten, jónak és rossznak tudói” (Ter 3,5) – választása az Istennel való 
szembekerülés. A mondottakat összefoglalva az „ismerni jót vagy rosz-
szat” lényegére nézve azt jelenti:  eldönteni, hogy mi a jó és mi a rossz, 

35 Az őstörténet kánoni formájában a hatnapos teremtéstörténet (Ter 1,1‒2,4b) el­
beszéli  a világ teremtését és utána a paradicsomkert elbeszélés  bevezető része (Ter 
2,4b‒25) úgy tűnik, megismétli azt, de szemléletében és irodalmi eszközeiben eltérő 
formában. Ezt az ismétlést  hagyományosan az őstörténet forrásaival  magyarázzák. 
Azaz a Ter 1‒11. fejezetének kánoni formája a két elbeszélő mű, az ősibb Jahvistának 
nevezett  elbeszélő mű és a későbbi Papi-írás őstörténetének összedolgozásából jött 
létre, s a két elbeszélő mű őstörténetének a világ teremtését elbeszélő bevezető egység 
egymásutániságba került. A két elbeszélés esetében azonban nem beszélhetünk egy­
szerűen két teremtéstörténetről az őstörténet kánoni formájában. A hatnapos terem­
téstörténet helyzete az őstörténetben olyan, hogy mindazt, ami következik, azt maga 
mögé rendeli és „teremtés utáni” jellege van. Maga a Ter 2,4b‒7 kétségtelen az őstör­
téneti kezdetekhez tartozik, de amit elbeszél az „teremtés utáni”, amelyet a Ter 1,1‒
2,4a már valami módon előkészített. Megfigyelhető ugyanis, hogy a Ter 1,1‒2,4a a vi­
lág formálását és rendezését beszéli el, míg a Ter 2,4b‒25 feltételezi a föld létezését és 
azt írja le, hogy a föld hogyan lett benépesítve. A Ter 1,1‒2,4a teremtéstörténet, míg a 
Ter 2,4b‒25 viszont eredettörténet (RÓZSA H., Genesis könyve I., 117).



36 Rózsa Huba

mi az üdvös és a mi káros az ember számára. Ez egyedül és kizárólag 
Isten  joga.  A kísértés  azt  a  teljes  autonómiát  ajánlja  fel  az  embernek, 
hogy kizárólag ő szabja meg tetteinek normáját, és ne rajta kívül álló ha­
tározza meg. 

A bűn következménye az isteni büntetés, amely az embert egész va­
lóságában érinti, először három ünnepélyes isteni kijelentés (Ter 3,14‒
19), majd a kertből való kiűzetés formájában (Ter 3,20‒24). Az bűnbe­
esés elbeszélése finoman azt is érzékelteti, hogy az első Istennek való el­
lentmondás az ember magához való viszonyában, énjében is végzetes 
változást  hozott  létre.  Megjelenik  tudatában  valami,  ami  eddig  nem 
volt. A bűn első és legmegrendítőbb hatása az a tény, hogy az ember 
felismeri meztelenségét és befedi magát. A bibliai szerző rendkívül egy­
szerű, de félreismerhetetlen módon, ehhez az eseményhez köti az em­
ber belső harmóniájának megrendülését, amikor az emberben megjele­
nik  annak  tudata,  hogy  többé  már  nem  teljesen  ura  önmagának, 
vágyainak és kívánságainak (Ter 3,7).

A bűnös ember Istenhez való viszonya is alapvetően megváltozott, 
amikor elrejtőzködik Isten elől (Ter 3,8). A kert képszerű formában feje­
zi ki Isten és ember viszonyának közvetlenségét és zavartalanságát. A 
kertnek ezt a jelentéstartalmát az elbeszélésben egy erőteljes antropo­
morfizmus is aláhúzza: Isten az esti hűvös szellőben a kertben, az em­
ber közvetlen életterében sétált,  kifejezve Isten és teremtménye bizal­
mas  kapcsolatát.  Eddig  Isten  közösségében  éltek  és  megtapasztalták 
adományozó jóságát, vagyis csak az üdvözítő és jóságos Istent ismerték, 
most viszont megjelenik az ítélkező és büntető Isten tapasztalata is az 
emberiség üdvtörténetében. 

Az első bűn elkövetése után Isten a büntetés ellenére sem vonja meg 
az embertől irgalmát és üdvösségre való meghívását is fenntartja. Erre 
az elbeszélés két mozzanata mutat rá.  Az ember Évának nevezte felesé­
gét, mert ő lett minden élő anyja (Ter 3,20). Az asszony neve  (chav­
vah), jelentése az „élők anyja”, amely a  (chajah) „élni” igével és a   
(chaj) „élet” főnévvel áll összefüggésben. Az emberi élet a bűn és bünte­
tés ellenére is tovább megy. Nem veszítette el értelmét és célját, amire 
Isten teremtette,  tehát  reményteljes  marad.  Ezt  a  bizalmat  fejezi  ki  a 
névadás. Az ember továbbra is Isten áldását bírja, mert élet továbbadása 



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 37

csak Isten áldásával lehetséges (Ter 1,28; vö. 1,22), Az őstörténet nem­
zetségtáblái  együttesen ennek az az áldásnak tanúi.  Ezért  a  Ter 3,20. 
vers a névadással azt is jelenti, hogy Isten megbüntette ugyan az em­
bert, de nem hagyja el és kimutatja iránta irgalmát, amely tovább kíséri 
majd az emberiséget az egész üdvtörténet folyamán. Az elbeszélésnek 
még egy apró részlete szintén Isten bűnös ember iránti gondoskodását 
hirdeti, amikor bőrruhát készített az embernek és feleségének, és felöl­
töztette őket (Ter 3,21). Tehát a bűn után sem szűnt meg az Isten és em­
ber közötti kapcsolat. A bőrruha Isten jóságát és irgalmát tanúsítja, aki a 
bűnbeesés után is segíti és üdvösségre hívja az embert. A két mozzanat 
a bibliai  szerző reflexiójának is tekinthető,  aki  Izrael  üdvtörténeti  ta­
pasztalatából tekint vissza a kezdetekre. Mindaz, amit Izrael Isten meg­
bocsátó jóságáról megélt, már a kezdetekben is jelen volt.

3.2.2. A bűnbeeséstől a vízözönig (Ter 4,1‒5,32) 

Az első bűn egy folyamatot indít el. A bűn lavinaszerűen növekszik, és 
új meg új formában jelenik meg az élet minden területén. Úgy tűnik, 
hogy az üdvösségre hívott ember egyre inkább eltávolodik attól az ál­
dás és üdvösség állapotától, amelyre Isten teremtette. A sötét kép elle­
nére az ember mégsem veszítette el üdvösségre hívottságát, s mint az 
őstörténet tanúsítja továbbra is Isten gondviselése kíséri, 

3.2.2.1. AZ ELSŐ GYILKOSSÁG: KÁIN ÉS ÁBEL TÖRTÉNETE (TER 4,1‒16)

Az első  bűn  után Káin  és  Ábel  történetében,  a  testvérgyilkosságban 
végződő rivalizálásban lép fel ismét a bűn. A bibliai szöveg finoman ér­
zékelteti, hogy az ember helyzetében változás történt. Amíg az első bűn 
elkövetése után a tettesek nem tagadják tettüket, még ha a felelősséget 
másra is hárítják (Ter 3,12‒13), addig Káin visszautasítja Isten kérdését, 
hogy felelős lenne testvére sorsa iránt: „Nem tudom! Talán őrzője va­
gyok testvéremnek?” (9. vers). A gyilkos kihívó válasza is utalás az em­
beri állapot első bűn nyomán bekövetkezett romlására. 

A testvérgyilkosság súlyos dolog, és Isten büntetése is ezzel arányos: 
Káin Isten átkában részesül (Ter 4,11‒12). A megátkozott ember és an­
nak minden dolga elkülönített lesz, sőt az is átkozottá válik, aki vele kö­
zösséget ápol. Ezért Káin az átok következtében kitagadott lesz minden 



38 Rózsa Huba

emberi  közösségből,  amely eddig védelmezte  életét,  s  így Istentől  és 
embertől távol kell élnie. Hazátlan, űzött és nyugtalan életmódot foly­
tat, mindenkitől kitaszítva, s bárki kénye kedve szerint megölheti. Ami­
kor ennek láttán Káin kétségbeesetten Istenhez kiált, aki enyhíti bünte­
tését és jelet tesz Káin homlokára, hogy ne ölje meg senki. Bár kitaszított 
és gyilkos, mégis Isten védelme alatt áll, senkinek sincs joga, hogy meg­
ölje őt. Az átok következtében nem léphet többé Isten színe elé, de Isten 
mégsem vonja meg a gondviselését teremtményétől.

3.2.2.2. A KÁINITÁK ÉS SZETITÁK NEMZETSÉGTÁBLÁJA (TER 4,17‒24)

Az őstörténet a Káin nemzetségtábláján felsorolt utódokhoz kapcsolja a 
kultúra és civilizáció eredményeinek megjelenését (földművelés, város­
építés, állattenyésztés, zeneszerszámok, vas- és fémművesség), ugyanak­
kor a gyilkos szándék és tett gátlástalan megnövekedését is, a nemzetség­
tábla  utolsó tagjának,  Lámechnek alakjában.  Lámech a  bosszúdalában 
dicsekszik, de egyben fenyeget is a rajta esett sérelem kegyetlen megtor­
lásával (Ter 4,23‒24). Kimondja, hogy a legkisebb sértést sem hagyja meg­
torlatlanul, hanem kegyetlenül és határozottan visszaüt, anélkül, hogy a 
vérbosszú törvényeit a legcsekélyebb mértékben is  tiszteletben tartaná 
(lásd például Kiv 21,12‒26). A gyilkos indulat növekedése kitűnik a Káin 
történetére való utalásban. Káin még megelégedett az isteni védelemmel, 
és a vérbosszú Istentől megszabott hétszeres mértékével (Ter 4,15). Lá­
mech viszont maga áll bosszút hetvenhétszeresen, azaz a gyilkos bosszú­
jának nincs határa. Azzal, hogy ősének, Káinnak a védelmére kimondott 
isteni szóval indokolja bosszúvágyát (Ter 4,15: „Aki Káint megöli, annak 
hétszeresen kell bűnhődnie”; Ter 4,24: „Ha Káint hétszer bosszulják meg, 
Lámechet hetvenhétszer”),  kifejezi Istent  káromló magatartását,  amely 
már minden mértéket elvet. Lámech önmaga féktelen állításában semmi­
be veszi az emberi életet és az emberi életet védelmező Isten tekintélyét.

Ebben a sötét háttérben Káin nemzetségtáblájához kapcsolódik egy 
másik, mindössze három tagból álló nemzetségtábla: Ádám-Szet-Enos 
(Ter 4,25-26). Szet fiával, Enos idejében kezdték JHWH nevét segítségül 
hívni (Ter 4,26). Káin nemzetsége a teljes megromláshoz vezetett, míg 
Szet nemzetségével az emberiség másik, Istennek tetsző ága indul el és 
új utat keres. Szet nemzetségével veszi kezdetét a vallás az emberiség 



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 39

történetében. Szet nemzetsége tudatosan szembe állított Káinéval. Felis­
merik, hogy saját erejükből, akár a brutális erőszak révén, nem képesek 
megteremteni üdvösségüket, és azt kizárólag csak Istentől, a teremtés 
egyedüli urától várhatják. Az új kezdés lehetősége Isten gondoskodásá­
nak eredménye. Ezt a hitet fejezi ki Ádám kijelentése is Szet születése­
kor, amikor az új emberi életet Isten adományának tekinti, akit a megölt 
Ábel helyett kapott. Az emberiségnek tehát „az Édentől távol” (Ter 3,24) 
is van lehetősége, hogy Isten előtt járjon, és más utat válasszon, mint az, 
amelyen Káin és utódai elindultak. 

3.2.2.3. ÁDÁM NEMZETSÉGTÁBLÁJA (TER 5,1-32)

Az első bűn (Ter 3,1‒7), az első gyilkosság (Ter 4,1‒15), a kultúra és civi­
lizáció eredete, majd a Lámechtől eredő és gyilkos indulattal telt nem­
zetségének története (Ter 4,16‒24), valamint az emberiség új, Istent kere­
ső ága megjelenése (Ter 4,25‒26)  után a bibliai őstörténet egy hosszú 
nemzetségtábla formájában bemutatja az emberiség életének a vízözö­
nig terjedő szakaszát (Ter 5,1‒32). A nemzetségtábla szerepe bemutatni 
azt, hogy az emberiség Isten áldásától vezetve miként tölti be a földet. 
Azonban az első bűnök után elfoglalt helyzete az őstörténetben új hang­
súlyt is ad a nemzetségtáblának. Az élet továbbadásán és kibontakozá­
sán túl rámutat arra, hogy az emberiség a napjainkig is tartó kibontako­
zásában,  a  bűn  sötét  színeinek  ellenére  az  ember  a  teremtő  Isten 
áldásának hordozója, ennek erejében megy tovább az emberi élet. Ez az 
áldás végigkíséri az emberiség sorsát, teremtésétől egészen a történelem 
befejezéséig; továbbá az ember minden esendősége és bukása ellenére 
Isten képmása marad.

Ádám nemzetségtábláját egy prológus vezeti be (Ter 5,1‒2), amely 
egy feliratból (1a vers) és az ember teremtésére való visszautalásból áll 
(1b‒2. vers): „Ez Ádám nemzetségének könyve: Azon a napon, amikor 
Isten az embert teremtette, Istenhez hasonlónak alkotta őt. Férfinak és 
nőnek teremtette őket,  megáldotta őket,  s  nevüket embernek nevezte 
azon a napon, amelyen teremtettek”.

A prológus a nemzetségtáblát szoros összefüggésbe hozza a hatna­
pos teremtéstörténettel (Ter 1,1‒2,4a), méghozzá annak az ember terem­
téséről szóló szakaszával (Ter 1,26‒31), amelynek egyes részleteit majd­



40 Rózsa Huba

nem szó szerint idézi: „Teremtsünk embert képmásunkra, magunkhoz 
hasonlóvá... (26. vers) Isten megteremtette az embert, saját képmására 
teremtette őt, férfinak és nőnek teremtette őket. (27. vers) Isten megál­
dotta őket...” (28. vers) A prológus a  Ter 1,26‒31 három fontos elemét 
veszi át: 10 Isten az embert hasonlatosságára (: demut) teremtette; 20 

férfinak és nőnek teremtette; 30 megáldotta őket.
A tíz tagból álló, Ádámtól Noéig terjedő nemzetségtáblának tehát az 

a szerepe, hogy az ember teremtésétől elvezessen a történelembe és be­
mutassa az embert teremtő Isten szándékának megvalósulását. Ugyan­
csak három fontos, az egész emberiségre vonatkozó dolgot jelent ki: az 
ember méltósága, istenképisége mindig megmarad, az ember teremtése 
az Ádámtól eredő nemzedékekben folytatódik (Ter 5,3‒32), s végül az 
emberiség növekedésében az Istentől  adományozott  életerő megy to­
vább. A 3. vers szerint Ádám, amikor 130 esztendős lett „magához ha­
sonló, saját képmása szerinti ( ;  bidmutó kecalmó) fiút nemzett, 
akit Szetnek hívott”. Az első fiúnál, akit Ádám nemzett, a szöveg azt 
hangsúlyozza, hogy a fiú egészen atyjához hasonlít, vagyis ő is az isten­
képiség hordozója.

A bukásnak kitett ember az első bűntől egészen Lámechig egyre in­
kább elhatalmasodik bűn az ember életében, de Ádám nemzetségtáblája 
arról tanúskodik, hogy az emberiség tagjai között mindig vannak olya­
nok, akik az üdvösségre hívott voltuknak megfelelően Istent keresik. A 
nemzetségtábla hetedik tagjáról, Hénochról ezt olvassuk: „Hénoch Is­
tennel járt (22. vers) .... egész életkora 365 évet tett ki (23. vers). Istennel 
járt, azután nem volt többé, mert Isten elvitte őt” (24. vers). A „valakivel 
járni” ( ) kifejezés a bibliai hagyományban az jelenti, hogy vala­
kivel bizalmas kapcsolatban lenni (pl.  1Sám 25,15). A jelen esetben Hé­
noch Istennel  járt  ( :  22.24.  vers),  és  ugyanezt  olvassuk 
még Noéról is (Ter 6,9), majd a pátriárkákról ( ), Ábrahámról 
(Ter 17,1), Ábrahámról és Izsákról (Ter 24,40), vagyis az ősatyák Istennel 
való különleges kapcsolatát emeli ki a kifejezés. Hénoch esetében a két­
szeres ismétlése annak, hogy Istennel járt, kiemelkedő voltát húzza alá. 
Ezek után Hénoch „nem volt többé, mert Isten elvitte őt” (Ter 5,24). A 
bibliai szerző teológiai értelmű kijelentésével van tehát dolgunk, amely­



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 41

ben kifejezésre juttatja azt, hogy e világban Istennel élő igaz Hénoch is­
tenközössége nem szűnik meg a világból való távozásával sem.

3.2.2.4. A VÍZÖZÖN (TER 6,1‒9,17)

Az ember szembefordulása Istennel és bűnének elhatalmasodása az ős­
történetben a vízözönnel (Ter 6,1‒9,17) olyan mértéket ölt, hogy kétsé­
gessé teszi az üdvösségre teremtett világ értelmét, és kiváltja Isten bűn­
tető ítéletét a föld vízözönnel való elpusztítására. A vízözön elbeszélését 
az emberiség állapotának két részből álló leírása vezeti be. az az emberi 
bűn több formáját  is  bemutatja  (Ter 6,1‒8).  Ebből  megismerjük  azt  a 
helyzetet, amely Istent arra indítja,  hogy büntetésként az emberiséget 
vízözönnel elpusztítsa el. Az első részben a bűn határtalan növekedését 
egy ősi, mitologikus-politeisztikus kicsengésű elbeszélés szemlélteti az 
istenfiak és az emberek leányainak házasságáról (Ter 6,1‒4), míg a má­
sodik rész megállapítás formájában rámutat az ember romlottságára, és 
ismerteti az ennek láttán hozott isteni döntést (Ter 6,5‒8).

A vízözön elején az emberi bűn egy formáját mutatja be az istenfiak 
és az emberek lányainak házassága (Ter 6,1‒).36 Az istenfiak és az embe­
rek leányai közötti  házasság egy bűnös emberi törekvést világít meg. 
Ezt fejezi ki Isten büntető döntése, amikor ezt mondja: „Nem marad él­
tető lelkem az emberben örökké, mivel csak test. Életkora csak 120 év le­
gyen” (Ter 6,3). Nem a csábító istenfiakat (a bűnösöket) és nem is az (in­
kább  csábítónak,  mint  elcsábítottnak  tekinthető)  emberek  leányait 
bünteti, hanem az embert általában, aki csak „test” vagyis halandó, mú­
landó. Az embert bünteti tehát, aki valami hasonló jelenséget követett 
el,  mint amit az istenfiak és az emberek leányainak házassága jelent, 
azaz olyan bűnös emberi törekvést, amellyel átlépni akarja saját teremt­
ményi határait és emberfeletti, isteni fensőbbségre tör, és az isteni vilá­
got akarja elérni. Semmibe veszi az isteni és emberi, az égi és földi való­
ság  közötti  határt,  az  Isten  által  teremtett  világrendet.  Lényegében 
ugyanaz a szándék jelenik meg most is, akárcsak az első bűn esetében 
(Ter 3,1‒7), amikor az ember olyan akar lenni, mint Isten. Isten ennek a 

36 Az istenfiak és az emberek leányainak házassága a bibliamagyarázat vitatott 
kérdése. A téma kifejtését lásd RÓZSA H., Genesis I, 244‒253.



42 Rózsa Huba

törekvésnek az életkor kijózanító korlátozásával szab határt, amely tö­
kéletesen leleplezi az élet őrült felfokozásának hiábavalóságát.

Az emberiség állapotának leírása a második részben (Ter 6,5‒8) Isten 
megállapítja az emberi gonoszság nagyságát, de ezt nem abban konkrét 
tettben méri le, amelyben a bűn elérte az isteni türelem határát. Ennél 
egy sokkal mélyebb és tragikusabb igazságot mond ki. Az ember go­
noszságának nagysága abban áll, hogy egész szándékvilágában és tö­
rekvésében mindenkor a rosszra irányul: „JHWH látta, hogy nagy az 
ember gonoszsága () a földön és szíve gondolatának minden képez­
ménye (  ) nap mint nap csak rossz… ” (Ter 6,5 sköv.). Te­
hát többről van szó, mint adott helyzetekben elkövetett, minden mérté­
ket  meghaladó  bűnös  cselekedetekről,  vagy  arról,  hogy  egyes 
nemzedékek mérhetetlenül romlottak, mint például a vízözön nemze­
déke. A romlás már emberi tettek eredőjénél megtalálható. A kijelentés 
értelmét már az értekezés első részében részletesebben elemeztük.

A keserű minősítés jól érzékelteti, hogy az ember szándékvilágában 
van valami tehetetlenségi nyomaték, amely folyamatosan a bűn, azaz az 
Isten elleni döntés irányába vonzza. Radikálisabban nem is lehetne job­
ban felfedni az emberi gonoszságot. Nemcsak a vízözön nemzedéke go­
nosz, hanem így volt ez múltban és így lesz a jövőben is. Az emberiség 
életében a vízözöntől visszamenőleg megfigyelhető a bűn lavinaszerűen 
növekvő láncolata (Ter 3; 4,1‒16; 4,23‒24; 6,1‒4), de Isten ítéletéből az is 
nyilvánvaló, hogy a jövőben sem várható javulás és fordulat. Az ember 
mindig ugyanaz marad, és Isten a vízözön után tekintettel lesz teremt­
ménye gyengeségére: „Ezt mondta magában JHWH: Nem átkozom meg 
többé a földet, hiszen az emberi szív vágya ifjúkorától kezdve hajlik a 
rosszra” (Ter 8,21). S ténylegesen közvetlenül a vízözön után már Noé 
családjában felüti fejét a bűn (Ter 9,18‒29), a bábeli torony történetében 
pedig tetőpontját éri (Ter 11,1‒9). A jónak teremtett ember olyanná vált, 
aki folytonosan szembefordul Teremtőjével.

Isten mégsem akarja az eredetileg üdvösségre hívott embert és a te­
remtés  művét  végérvényesen  elpusztítani.  Legalább  egy  maradékot 
megment, és ezzel lehetőséget nyújt egy új kezdet számára. Az üdvös­
ség örök tervét a bűn nem teheti semmissé. A bibliai szerző Isten saját 
magának tett szemrehányásával, vívódásának és szomorúságának em­



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 43

beri módon való leírásával (Ter 6,6: „Megbánta JHWH, hogy embert al­
kotott a földön, és bánkódott szívében”) vezeti be azt a kegyelmi dön­
tést,  hogy  a  büntetésből  mégis  lesz  menekülés  és  újrakezdés:  „Noé 
azonban kegyelmet talált JHWH szemében” (Ter 6,8).37 Az idézett szö­
vegből nem derül ki, hogy Noé jobb lenne, mint a többi ember. Majd 
csak később (Ter 6,9) fog elhangzani Noé igaz volta.  Megmenekülése 
mindenképpen Isten nagy kegyelmi tette.38

A vízözön után két egymást követő ünnepélyes kijelentésben erősíti 
meg szándékát a teremtés rendjének fenntartására,  amelyet nem tesz 
függővé az ember gonoszságától. A vízözön elbeszélés Jahvista szövege 
szerint Isten egy eskü jellegű kijelentésben erősíti meg ezt: „Nem átko­
zom meg többé a földet az ember miatt, hiszen az ember szívének szán­
déka ifjúkorától kezdve rossz. Nem törlök el még egyszer minden élő­
lényt, ahogy megtettem. Mostantól fogva, amíg a föld áll, nem szűnik 
meg a vetés és az aratás, a hideg és a meleg, a nyár és a tél, a nappal és 
az éjszaka” (Ter 8,21‒22). Isten megerősíti az ember számára az élet le­
hetőségét egy olyan világban, amelynek szilárd rendjét biztosította. Te­
szi ezt kegyelmi természetű kijelentését annak ellenére, hogy ismét idé­
zi az ember állapotáról a vízözön büntetését kiváltó ítéletét (Ter 6,5). Az 
ember mindig ugyanaz marad, és Isten a vízözön után tekintettel lesz 
teremtménye gyengeségére. A jónak teremtett ember olyanná vált, aki 
folytonosan szembefordul Teremtőjével. Éppen ez az esendőség indítja 
Istent, hogy irgalmat gyakoroljon az emberen, és ez az irgalom oldja fel 
az ember üdvösségre való meghívása és bukott mivolta közötti szaka­
dékot. Ezért Isten kijelentése több mint a vízözön befejezése, és büntető 
igazságosságának határt szab a jövőre nézve is.39 A vízözön-elbeszélés 
papi szövege Isten Noéval, ill. általa az egész teremtett renddel kötött 

37 Az őstörténet jahvista szövegeinek látásmódja szerint Isten határt szabott jogos 
büntető  igazságosságának,  és  felfoghatatlan kegyelmi  döntése  vezette,  hogy irgal­
mazzon az embernek (J. JEREMIAS, Die Reue Gottes. Aspekte alttestamentlicher Gottesvors­
tellung (BThSt 31), Neukirchen-Vluyn 19972, 25‒27

38 Noé igaz voltát a vízözön-elbeszélés papi szövege mondja ki (Ter 6,9), míg a 
jahvista szövege nem (Ter 6,8).

39 J. JEREMIAS, Die Reue Gottes, 26



44 Rózsa Huba

szövetségében erősíti  meg ígéretét  a  világ rendjének fenntartására  és 
megőrzésére (Ter 9,1‒17).

A vízözön összességében rámutat arra, hogy Isten megbocsátó irgal­
ma nagyobb, mint büntető igazságossága. az emberiség azért él, mert 
Isten a kezdetektől fogva nem azt teszi vele, amit bűnei miatt megérde­
melne, hanem jóságát és irgalmát érvényesíti teremtményével kapcso­
latban. Isten az ember bűnössége ellenére is fenntartja és megőrzi a vi­
lág rendjét. Isten új emberiséget teremt Noé családjából és alkalmat ad 
az újrakezdésre.

3.2.3. A népekké kibontakozott emberiség a vízözön után Noétól Terachig,  
Ábrahám atyjáig (Ter 9,18‒11,26)

A vízözön előtt az elbeszélések szereplője az ember vagy az „emberek”, 
a vízözön után azonban megjelenik az élet új jelensége, az egyedeket át­
fogó nagyobb közösség, a nép is. A következő események igazolják Is­
ten megállapítását a vízözön után (Ter 8,21), hogy az ember szívének 
szándéka ifjúkorától kezdve rossz, és ez az állapot a jövőben is megma­
rad. A vízözönnel Noé fiaitól egy megújult, bűntől megtisztult emberi­
ség veszi ugyan kezdetét, de már Noé családjában ismét felüti fejét a 
bűn, és a népek sorsára is rányomja bélyegét. Nemcsak az egyed, ha­
nem a közösség is szembefordulhat Istennel, amikor abszolút autonó­
miát követel magának és tudatosan az öntörvényűséget akarja érvénye­
síteni  az  élet  minden  területén.  A népek  sorsát  az  őstörténet  három 
szakaszban mutatja be, a bűn megjelenése Noé családjában (Ter 9,18‒
29), a népek táblája (Ter 10) és a bábeli torony története (Ter 11,1‒9).

Az őstörténet szerint az emberiség egyetlen nagy közösség, család, a 
népek a maguk sajátosságában is egymásnak testvérei és egyelőek. Az 
emberiség Isten teremtő parancsa nyomán bontakozott  ki,  és a népek 
eredete az emberiség sokasodására adott isteni áldásra vezethető vissza 
(Ter 1,26 sköv.; 9,1). A népek Istentől rendelt sokszínűsége azonban nem 
oldja fel egységüket és egyenlőségüket. Ez ugyanis annak a méltóságnak 
következménye, hogy Isten az embert saját képmására teremtette, amit a 
teremtéskor jelent ki (Ter 1,26), majd megismétel Noénak és fiainak (Ter 
9,6),  akiktől  bibliai  a  hagyomány leírása szerint  a  népek származnak 
(Ter 9,19). Az istenképiség adományában és méltóságában tehát kivétel 



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 45

nélkül mindenki részesül, népekre Isten gondot visel, és az üdvösségre 
vezeti őket (Iz 2,1‒4=Mik 4,1‒4; Iz 19,16 sköv.; 66,18 sköv.; Jón 4,11‒12). A 
történelmi valóság mégis ennek az ellentétét tanúsítja. A népek viszo­
nyában nem a testvériség és egyenlőség, hanem az emberi méltóságot, 
az istenképiséget megalázó szolgaság és megkülönböztetés, alá- és fölé­
rendeltség, leigázás, gyűlölet és megvetés érvényesül. Az őstörténet rá­
mutat, hogy ez a jelenség nem a teremtés eredeti tervéből adott, hanem 
kezdettől fogva az Isten rendjével szembeforduló bűnös és féktelen em­
beri hatalomvágy következményeként lépett a történelembe.

3.2.3.1. NOÉ ÉS FIAI (TER 9,18‒29)

A vízözön után, Noé fiainak cselekedetében, a részegségében lemeztele­
nedett apját kigúnyoló Kám magatartásában, és a három fiú egymáshoz 
való viszonyában, Kám utódainak szolgaként való alávetettségében elő­
revetítődik a népek népeknek való alávetettség jelensége. Az a hallatlan 
dolog, hogy az egyenlőnek teremtett testvért szolgaságba vessék, a te­
remtő Isten szándéka van, és az ember most ennek a szándéknak ellent­
mondóan cselekszik. 

3.2.3.2. A NÉPEK TÁBLÁJA (TER 10,1‒32)

A népek táblája a vízözönből megmenekült Noé családjához, három fiá­
hoz kapcsolja az emberiség eredetét az árvízkatasztrófa után: „Ezek Noé 
fiainak, Szemnek, Kámnak és Jáfetnek utódai. Fiaik a vízözön után szü­
lettek” (Ter 10,1), „Ezek Noé fiainak nemzetségei származásuk és népeik 
szerint. Tőlük származnak a népek a vízözön után” (Ter 10,32). Az em­
beriség tehát egyetlen nagy család, mert egyetlen családtól származik, és 
olyan egységet alkot, amelyben a nemzetek minden különbségtétel nél­
kül összetartoznak. A népek táblája a megsokasodásra adott isteni pa­
rancs és áldás nyomán bemutatja az emberiség kibontakozását a népek 
sokféleségében. Az ember teremtése után „Isten megáldotta őket is így 
szólt hozzájuk: Szaporodjatok, sokasodjatok, töltsétek be a földet...” (Ter 
1,28), majd a vízözön előtti emberiség nemzetségtáblájában megismétli 
ezt az áldást, felidézve az ember teremtését (Ter 5,1), s ugyanez történik 
a vízözön után is, amikor „Isten megáldotta Noét fiaival együtt... Szapo­
rodjatok, sokasodjatok, töltsétek be a földet....” (Ter 9,1). Mindez összes­



46 Rózsa Huba

ségében azt jelenti,  hogy a népek Isten teremtő akaratából léteznek, s 
mindegyikük azonos rendeltetésű, értékű és méltóságú. 

Az emberiség közösségének a teremtő Isten szándéka szerinti egysé­
gét azonban felborítja a birodalomalkotásban érvényesülő féktelen hata­
lomvágy. A nemzetségtáblában mindez a birodalomalkotó Nimród sze­
mélyéhez  kapcsolódik  (Ter 10,8‒12).  Nimród  az  erőszakos  és  hódító 
mezopotámiai  uralkodók  típusa  (mint  például  Gilgames  is),  akinek 
uralma új jelenség kezdetét jelenti az emberiség életében: a szolgaságba 
döntő zsarnoki hatalom megjelenik a földön. Ennek a hatalomvágynak 
klasszikus megjelenését a bibliai szerző szerint a nagybirodalmakban is­
meri meg.

3.2.3.3. A BÁBELI TORONY (TER 11,1‒9)

Az őstörténet záró epizódja és egyben végkifejlete a bábeli torony építé­
se, amelyben az emberi bűn egy új, a bibliai őstörténetben eddig még be 
nem mutatott formáját ismerjük meg. Eddig az ember mint egyed, most 
azonban az emberiség mint közösség is szembefordul Istennel, amikor 
abszolút autonómiát követel magának és tudatosan az öntörvényűséget 
akarja érvényesíteni az élet minden területén. Az emberi közösség saját 
teremtményi határait átlépő szándékát, Istennek kijáró nagyság és auto­
nómia megszerzésének vágyát az elbeszélés az égig érő torony építésé­
vel fejezi ki (Ter 11,4). A torony építésének szándékát maga Isten minő­
síti  ilyennek, mikor ezt mondja:  „Ez csak kezdete tevékenységüknek. 
Ezután már semmi sem lesz  nekik lehetetlen,  aminek megvalósítását 
gondolják” (Ter 11,6).

Az a motívum, hogy az ember az égig szeretne emelkedni és Isten 
nagyságával versenyezni, mint Isten ellenes bűnös vágy, már a prófétai 
irodalomból is ismert. Izajás próféta könyvében a Babilonra kimondott 
isteni ítélet így hangzik: „Azt gondoltad magadban: én az égbe megyek 
föl, az Isten csillagai fölé állítom trónomat. Az egybegyűlés hegyén te­
lepszem majd meg, messze fenn, északon. Felszállok a felhők magasá­
ba, hasonló leszek a Fölségeshez” (Iz 14,13‒14). 

Az emberiség sorsának vízözön utáni eseményei most végponthoz 
érnek. Bár Isten eddig nem tett semmit az ember isteni renddel ellenté­
tes cselekedeteivel  kapcsolatban,  most  a bábeli  torony építése kihívja 



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 47

büntetését. Összezavarja nyelvüket, és szétszórja őket az egész földön, s 
abbahagyják a város építését (Ter 11,7‒8). 

Az égig érő torony építésében megnyilvánuló bűn és büntetés össze­
függésben áll az őstörténet kezdetével. Első bűn azt a lehetőséget kínál­
ja fel az embernek, hogy olyan lesz, mint Isten (Ter 3,5) a jelen esetben 
az emberi közösség akarja átlépni teremtményi határát és megszerezni 
az  Istennek  kijáró  autonómiát.40 Hasonló  törekvésnek  lehetünk tanúi 
még az istenfiak és az emberek lányainak házasságánál, amely az ember 
gonoszságával  együtt  kiváltja  a  vízözön büntetését  (Ter 6,1‒4.5‒7)  A 
vízözön utolsó epizódjában az ember végleg elfordul Istentől, ill. szem­
befordul vele, és az általa felkínált üdvösségtől.

3.2.3.4. SZEM NEMZETSÉGTÁBLÁJA (TER 11,10‒26) – TERACH ÁBRAHÁM ATYJA (TER 11,26)

Az eseménysor Isten büntetésével végződik, de nem ez Isten végső sza­
va, hanem az üdvösség. A bábeli torony elbeszélését Szem, Noé fiának 
nemzetségtáblája követi (Ter 11,10‒26). Szem nemzetségtáblája köti ösz-

40 A Ter 11,6-ban Isten megállapítása az emberek szándékáról a torony építésével 
és Ter 3,22-ben az első bűn után vers szerkezetében (..), de gondolatmenetében 
is azonos elemek találhatók:

6a. vers: „Íme (), egy nép és egy nyelve van mindnyájuknak. Ez az, amit ők 
tenni kezdenek.

6b. vers: És most () már semmi sem lesz elérhetetlen előttük, amit csinál­
ni szándékoznak.”

3,22a vers: „Íme (), az ember olyan lett, mint egy közülünk, tudja mi a jó és 
mi a rossz.

3,22b vers: És most () nehogy kinyújtsa kezét, és vegyen az élet fájáról is, 
egyék és örökké éljen.”

Ami eddig történt csak tevékenységük kezdete. Ahogyan a Ter 3,22-ben az evés a jó és 
rossz tudás fájáról csak előjátéka annak, hogy az ember az élet fájáról is egyen, esz­
közt találjon a halál ellen, úgy a toronyépítés is csak előjátéka annak, hogy vélt nagyságát  
tovább növelje. Ettől kezdve semmi sem lát elérhetetlennek, amit tenni akar: „semmi 
sem lesz elérhetetlen () előttük, amit csinálni szándékoznak ()”. A héber szö­
veg a  igét használja nifal igetörzsben „megközelíthetetlen, lehetetlen volt” jelen­
tésben a   igével „tervez, szándékozik” összefüggésben. Olyan autonómiáról van 
szó, amely az ember korlátozottságát nem akarja tudomásul venni, s megszerzése Is­
tennel teszi egyenlővé.



48 Rózsa Huba

sze az őstörténetet a jelen történelemmel, közelebbről a pátriárkák Áb­
rahámmal kezdődő történetével. A genealógiának az a feladata, hogy 
szemléltesse, miként bontakozik ki Ábrahám története, s rajta keresztül 
Izraelé az emberiség egyetemes történetéből. Az őstörténet vízözön utá­
ni szakaszát a bibliai szerző már Izraelre való tekintettel szerkesztette. 
Az új emberiség képviselője Noé, aki ugyan a vízözön előtti ősatyákhoz 
tartozik (Ter 5,1‒32), de a nagy katasztrófát túlélve, személyében a víz­
özön előtti és utáni emberiség között fennálló folytonosságot képviseli. 
Fiain keresztül  tőle erednek a föld népei,  és Szem genealógiáján át a 
nemzetségek töretlen sora vezet Terachig, Ábrahám atyjáig, Izrael ős­
atyjához (Ter 11,26). Ő azonban már a jelen történelemben lesz az üd­
vösség hordozója. Ezért nemzetségtáblája (Ter 11,27‒32) sem az őstörté­
nethez, hanem a pátriárkák történetéhez tartozik.

A bibliai szerző az üdvtörténet folyamatosságáról akar tanítást adni, 
amikor a Szem nemzetségtáblájában kapcsolatot teremt Noé és Ábra­
hám között. A világ és az emberiség teremtő Istene egyben Izrael Istene. 
A teremtésben elkezdett üdvözítő terve először az ember megáldásában 
nyilatkozik meg (Ter 1,28), hatékonysága pedig az élet továbbadásában 
és  kibontakozásában válik  valósággá,  miként  ezt a  vízözön előtti  ős­
atyák genealógiája tanúsítja. Majd amikor a vízözön után Isten megis­
métli áldását Noénak (Ter 9,1.7; vö. 1,28), bizonyítékot ad arra nézve, 
hogy a teremtés iránti hűsége a bűn ellenére is megmarad. Isten az em­
beriség bábeli torony építésével bekövetkezett bukása után is töretlenül 
érvényben tartja az embernek üdvösségre szóló meghívását, amely Áb­
rahám kiválasztásán át Izraelben folytatódik, hogy majd az Ábrahám­
nak adott áldás egyszer visszaáradjon az emberiségre (Ter 12,1‒3).41 Az 
Ábrahám kiválasztásával kezdődő üdvtörténet Isten válaszának tekint­
hetjük az őstörténetben bukott ember számára.  

41 Az őstörténet és Izrael Ábrahámmal kezdődő üdvtörténetének kapcsolatát lásd 
L. RUPPERT, „Urgeschichte” oder Urgeschehen?, 87; R. RENDTORFF, Hermeneutische Probleme 
200‒201.205‒206



Az üdvösségre meghívott és a bukásnak kitett ember… 49

Összefoglalás

A bibliai hagyomány Izrael üdvtörténetének tapasztatára alapozva mu­
tatja be azt az állapotot, amelyet Pál apostol fogalmaz meg a legtalálób­
ban, azaz az üdvösségre való meghívottság, és ennek elutasítása az em­
ber helyzetének mindenkori jellemzője.

A témát értekezésünkben először a bibliai hagyomány általánosabb 
keretében  vizsgáltuk,  amelyben  Izrael  tapasztalata  számtalan  példát 
szolgáltatott az ember esendőségére. Az ellentétet ugyanakkor maga Is­
ten hidalja át, aki kegyelmi tettével a bukott ember számára újból és új­
ból lehetőséget teremt a visszatérésre. A bibliai hagyomány felismerte 
azt is, hogy az ember Istennel való szembefordulása nem csupán külső 
körülmények következménye, hanem az ember énjében, szándékvilágá­
ban való adottság az, amely az embert a bűn, illetve az Isten akaratával 
ellenes döntés irányába vezeti.  A prófétai hagyományban Jeremiás és 
Ezekiel igehirdetésében fogalmazódik meg az a felismerés, hogy Isten 
egyszer  ezt  a  bűnre  való  hajlandóság  belső  nyomatékát  feloldja,  és 
olyanná teszi énjét, hogy képes legyen töretlenül Isten akaratát követni, 
és mindig mellette dönteni.

Második lépésben a bibliai őstörténet keretében foglalkoztunk a té­
mával, a kezdetekről szóló tanítás összefüggésében, vagyis olyan ese­
mények sorozatához kapcsolva, amelyek meghatározzák a mindenkori 
emberiség sorsát. A kezdetnél áll a világot és embert teremtő Isten, aki 
mindent jónak alkotott és az embert üdvösségre hívta. Ezért az őstörté­
net alapvetően jónak értékeli a teremtés rendjét, noha majd a kezdeteket 
a bűnök sorozata kíséri végig. Első látásra úgy tűnik, Isten terve az em­
beriséggel kudarccal végződik, de ez a pesszimista kép nem meríti ki a 
teljes valóságot. Az ember Isten képmására teremtett mivolta mindvé­
gig megmarad, és mindig vannak olyanok, mint például Hénoch vagy 
Noé, akik hűségesek maradnak Isten teremtésben kitűzött szándékához. 
Az ember Isten teremtménye, akit nagyra hívott és naggyá is lehet, de 
egyúttal esendő is. Sorsában azonban nincs magára hagyatva, mert Is­
ten üdvözítő szándéka, s egyben segítsége végigkíséri történetét. Üdvö­
zítő tervét nem ítélheti kudarcra a bűn. Az újrakezdés lehetőségét ismé­
telten  felajánlja  az  emberiségnek,  miként  a  bábeli  torony elbeszélése 



50 Rózsa Huba

után is azt teszi,  amelyet a szemiták nemzetségtáblája, s benne Ábra­
hám nemzetsége követ (Ter 11,10‒32). Az Ábrahámnak adott ígéret re­
ménységre szólít: „Nagy néppé teszlek. Megáldalak és naggyá teszem 
nevedet s te magad is áldás leszel. Megáldom azokat, akik téged álda­
nak, de akik átkoznak téged, azokat én is megátkozom. Általad nyer ál­
dást a föld minden nemzetsége” (Ter 12,2‒3). Ábrahám kiválasztása az 
üdvtörténet új korszakát indítja el. Ez a folyamat Izrael népén keresztül 
Jézus Krisztushoz, mindenek üdvözítőjéhez vezet,  miként Pál apostol 
az Ábrahámnak adott ígéretet értelmezi: „Nos, az ígéret Ábrahámnak és 
utódjának szólt. Nem így olvassuk utódainak, többes számban, hanem 
egyes számban, utódodnak, aki Krisztus” (Gal 3,16). 

A bibliai hagyomány és benne az őstörténet végső tanulsága, hogy 
az esendő ember nem elveszett, hanem mindig számíthat Isten kegyel­
mi segítségére, aki  az embert üdvösségre teremtette és üdvösségre is 
fogja vezérelni.



FODOR GYÖRGY

„Kísértés” az Ókori Keleten

A bibliai  „megkísértés”,  vagy „kísérteni”  szó mint  teológiai  terminus 
technicus nem található meg az ókori Közel-Kelet vallásaiban. Ártó, ron­
tást hozó, betegséget és halált okozó démonok és istenségek természete­
sen vannak, de mindez nem felel meg annak a „megkísértés” fogalom­
nak,  amit  mi  hagyományosan  tanítunk  a  zsidó-keresztény 
kinyilatkoztatás alapján, sem Isten és ember, sem Sátán és ember, sem 
ember és ember vonatkozásában. Ennek alapvető oka az, hogy az ókori 
Közel-Kelet  vallásai  politeista  vallások,  isteneik  pedig  „összetettek”: 
egyszerre lehetnek jóindulatúak és pusztítók. Elég csak az egyiptomiak 
Szét istenére gondolnunk, aki képes volt sötétséget és káoszt előidézni, 
ugyanakkor erős védelmezője volt az országnak háború esetén, vagy ál­
talában az oly nagyon tisztelt viharistenekre, mint Enlil, Baál, Tesup.1 

Ezek az istenek a természet kiszámíthatatlan erőinek (pusztítás – termé­
kenység) s egyszersmind a szeszélyes emberi természetnek is megjele­
nítői. „A tiszta gonosznak, a sátánnak az alakja akkor jelent meg , ami­
kor  megszületett  az  egyistenhit…  Az  egyetlen  isten  csak  jó  lehet”.2 

Arról a bonyolult „meghasonlásról” pedig végképp nem esik szó a poli­
teista vallásokban, amit a Teremtés könyve így fejez ki: „… az emberi szív 
vágya ifjúkorától  kezdve hajlik a rosszra” (Ter 8,21),  Szent  Pál  pedig 
így: „bár a jót akarom tenni, a rosszra vagyok kész” (Róm 7,21). Ezen 

1 A. R. W. GREEN, The Storm God in the Ancient Near East (BJS 8), Winona Lake 2003, 
281‒285.

2 TARJÁNYI B., Miért engedi Isten, hogy a Sátán kísértsen?, in: Jeromos Füzetek 87 (2012), 
37‒38.



52 Fodor György

utóbbi  kijelentések  elsődleges  oka  nyilvánvalóan  a  kinyilatkoztatás 
egyedülálló  Isten-  és  emberképében  és  erkölcsi  tanításában  található 
meg.

Mindazonáltal az a tény, hogy maga a szó és annak teológiai szem­
pontból differenciált jelentése nem szerepel az ókori keleti kultúrákban, 
nem jelenti azt, hogy a „megkísértés” emberi egzisztenciát érintő „egye­
temes” tartalmát ne fedezhetnénk fel ezekben a vallásokban.

Ezen túlmenően azt is tartsuk szem előtt, hogy az Ószövetség bibliai 
hagyománya jól ismeri az ókori Közel-Kelet szellemi világát és gyakran 
felhasználja annak irodalmi formáit, valamint az ókori keleti bölcsességi 
gondolkodás toposzait. Az ókori keleti bölcsességi gondolkodásról álta­
lánosságban annyit el kell mondanunk, hogy ez az a praktikus, olykor 
racionális  életfelfogás,  amely  nem egyszer  bontani  kezdi  azt  a  falat, 
amelyet a mítoszok emeltek, hogy mögötte az istenek kényük-kedvük 
szerint bánjanak az emberekkel.

Kiindulásképpen szögezzük le azt a tényt, hogy az ókori Kelet biro­
dalmai  mind  szakrális  királyságok,  a  köztük  nyilvánvalóan  meglevő 
különbségek ellenére. Ez a gyakorlatban azt jelenti, hogy az állam poli­
tikai, társadalmi és gazdasági stabilitását a szakrális monarchia biztosít­
ja. Az istenvilággal való harmónia szavatolja a biztonságot, az erős in­
tézmények működését,  a rendet,  az etikus magatartást,  s  nem utolsó 
sorban  a  vallási  és  szellem  élet  kibontakozását.  Egy  olyan  komplex 
rendszerben hittek tehát,  amely rendet biztosít  az életben és amelyet 
szilárd  tradícióként  adhattak  tovább  a  következő  generációknak,  s 
amely mint ilyen, megingathatatlannak, sőt örökkévalónak tűnt.3

Mint minden rendszernek, az imént felvázolt hitrendszernek is meg­
vannak a működési feltételei. Ezek közül a legfontosabb az „erkölcsi ok­
ság” elve. A szakrális királyon és a papságon keresztül isteni tekintély-
lyel  bíró törvények adatnak az országnak.  Az „erkölcsi  okság” (Tun-
Ergehen) azt jelenti, hogy amennyiben az ország vezetői betartják ezeket 
és ezáltal biztosítják az istenvilággal való harmóniát, akkor megvalósul 
a rend és a jólét,  ha és amennyiben nem, akkor zavar és legrosszabb 

3 T. ISHIDA, The Royal Dynasties in Ancient Israel: A Study on the Formation and Devel­
opment of Royal Dynastic Ideology (BZAW 142), Berlin 1977, 6‒25.



„Kísértés” az Ókori Keleten 53

esetben pusztulás lesz a törvényszegés következménye. Ez az erkölcsi-
egzisztenciális oksági elv az egyén életére is érvényes.4

Véleményünk szerint a nagy ókori vallások történetében a kísértés 
mibenléte nem más, mint hogy megkérdőjelezik a rendszer működését, 
sőt olykor magának a rendszernek a létezését is. Három példával kíván­
juk bizonyítani állításunk helyességét, egy egyiptomival, egy hettitával 
és egy mezopotámiaival.

Az egyiptomi irodalom egyik legkülönösebb alkotása egyetlen pél­
dányban, egy berlini papiruszon (Pap. Berlin 3024) maradt ránk, mely­
nek a kutatók Az életunt beszélgetése lelkével elnevezést adták (az egyipto­
mi  szövegben  nincs  cím).5  Közismert,  hogy  az  egyiptomi  irodalom 
túlnyomó része vallási tartalmú (mítoszok, himnuszok, temetési és ha­
lotti szertartások, sztélé-feliratok, mágikus rituálék stb.) Kisebbségben 
vannak a profán tartalmú szövegek (szerelmes költemények, hárfás da­
lok, életrajzok stb.). A bölcsességi szövegek valahol a kettő között he­
lyezkednek el. Tágabb értelemben  Az életunt beszélgetése lelkével a böl­
csességi-egzisztenciális  irodalomhoz  tartozik,  de  mégis  kilóg  abból 
(quasi „kakukktojásnak” nevezhetnénk). Azért, mert a klasszikus (szte­
reotip) bölcsességi irodalmat teljesen áthatja az istenvilágban és az álta­
lánosan elfogadott tradícióban (államrend, erkölcs stb.) gyökerező stabi­
litás, ami – mint látni fogjuk – a mi papiruszunk szerzőjére egyáltalán 
nem jellemző.6 

Ebben az írásban ugyanis valaki öngyilkosságra készül. Már maga a 
gondolat is teljesen idegen az egyiptomi embertől és annak erkölcsi nor­
máitól. Ezt a kultúrát ugyanis az élet tisztelete hatotta át. A hosszú éle­
tet, az öregséget és az utódokat az istenek ajándékának tartották, amit – 
erkölcsös életvitel esetén – örök élet követett; az Óbirodalom első száza­
daiban csak a fáraó, a Kr. előtti III. évezred vége felé azonban már min­

4 J. ASSMANN, A kulturális emlékezet: írás, emlékezés és politikai identitás a korai magas-
kultúrákban, Budapest 1999, 228‒231.

5 V. H. MATTHEWS - D. C. BENJAMIN, Old Testament Parallels: Laws and Stories from the  
Ancient Near East, New York/Mahwah 1997, 208.

6 KÁKOSY L., Ré fiai, Budapest 1979, 270‒285.



54 Fodor György

denki készülhetett a túlvilági életre.7 A mi papiruszunk Kr. e. XXI. szá­
zad közepén, tehát az I. Átmeneti Kor (Kr. e. 2155‒2040) végén készült, 
amikor már vagy az örök élet, vagy a teljes megsemmisülés (amitől ret­
tegtek az egyiptomiak) várt minden emberre (megtört a fáraók mono­
póliuma az örök élet vonatkozásában).

Nem áll módunkban elemezni az egyiptomi lélekformákat (Bá, Ká és 
Ákh). Témánk szempontjából a lényeg az, hogy a  Bának mint szellemi 
léleknek kellett elkísérnie hordozóját a halálba, a sírkamrába, ahol a Ká 
vette át az irányítást. Néha nem világos, hogy a Bá vagy a Ká érvel-e az 
élet ügyvédjeként az öngyilkosjelölttel szemben. Majd, miután megsza­
badult a fizikai test korlátaitól, előjöhetett a sírból és tetszése szerint fel­
kereshette azokat a helyeket, ahol jól érezte magát a világban stb. Csak­
hogy  a  földi  életben  a  fizikai  test  és  annak  Bá lelke  eltéphetetlenül 
egybetartozik, sorsuk egymástól függ. A Dialógusban a Bá (vagy a Ká?) 
nem akarja elkísérni hordozóját abba a halálba, amely nem természetes 
módon fejeződik be, mert akkor számára sincs örök élet. Kéri a férfit, 
hogy éljen, sőt olykor zsarolja is, a végső pusztulással fenyegetve őt.

Miért akar a férfi öngyilkos lenni? Azért, mert felborult körülötte a 
világ szilárdnak hitt rendje, ő hiába erkölcsös, senkiben nem tud meg­
bízni, senki nem védi meg, nem működik az, amiben hitt.8 Álljon itt egy 
rövid idézet az Életunt beszélgetése lelkével címen ismert (vita)iratból:

„Lelkem, tényleg azt akarod, hogy tovább éljek?
Miközben az életem erősebben bűzlik, mint egy rothadó hal a 
déli napszakban… vagy a krokodil lehelete?

7 KÁKOSY, op.  cit.  103; vö.  még S.  MORENZ,  Egyptian Religion,  Cornell  University 
Press, Ithaca 1992, 192; J. H. WALTON,  Ancient Near Eastern Thought and the Old Testa­
ment – introducing the conceptual World of the Hebrew Bible, Grand Rapids, Michigan 
2006, 315.

8 ”A régi rend letűnése alapjaiban rendítette meg azt a biztonságérzetet, melyet 
az  Óbirodalom  évszázadokon  át  folyamatosan  funkcionáló  intézményei  keltettek. 
Ezek nemcsak az életet szabályozták, de biztosítéknak látszottak a lélek és a test örök­
léte számára is… Ipuwer nyíltan hangot ad ezeknek a gyötrő kérdéseknek, amikor 
így beszél az istenségről: ’…Hol van Ő ma, talán alszik Ő? Íme, nem látom hatalmát!’; 
vö. KÁKOSY, op. cit. 103.



„Kísértés” az Ókori Keleten 55

Olyan előttem ma a halál, mint midőn meggyógyul egy beteg, mint 
kimenni újra baleset után.

Olyan előttem ma a halál, mint a balzsam illata, mint vitorla alatt 
ülni szeles napon.

Olyan előttem ma a halál, mint a lótusz illata, mint ülni részegség 
partjain...9

Az Óbirodalom 2155 körül véget ért. Az ország egyre nagyobb anar­
chiába süllyedt, de még éltek az aranykor istenek által szavatolt társa­
dalmi és erkölcsi rendjének emlékei, szóban és írásban is. Az anarchia 
évtizedeiben sokakat megkísértett az a gondolat, hogy talán nem is léte­
zik a maat, a kozmikus rend és annak a fáraó által biztosított földi meg­
valósulása  s  különböző,  quasi „hitetlen”  megoldásokba  menekültek 
(szkepticizmus, hedonizmus, öngyilkosság…). Mi lett megrázó dialógu­
sunk vége? Nem derül ki. Többen arra gondolnak, hogy a Bá beleegye­
zett az öngyilkosságba. Véleményünk szerint győzött az életigenlés. A 
lélek ezt mondja: „Tégy áldozatot a tűzre, ragaszkodj az élethez… De 
ha itt az idő, hogy meghalj, és tested visszatér a földbe, én veled leszek, 
és együtt leszünk egy helyen örökre.”10

A következő esemény kb. 700 évvel később a hettiták földjén, Kis-
Ázsiában játszódik, de sok erős szállal kötődik az ókori Közel-Kelethez. 
Nemcsak azért, mert a hettiták számos istenséget és rituálét vettek át az 
akkádoktól és a hurritáktól, hanem ‒ mint látni fogjuk ‒ történelmük 
szorosan összefonódik az ókori Közel-Kelettel.

A kétségbeesett egyiptomi helyett történetünk főszereplője most egy 
király, II.  Mursilis,  aki szintén önkínzó tépelődéstől szenved. Ő azért 
gyötrődik, mert Hatti (a hettiták) népét a pestis pusztítja, immár 20 éve. 
Mursilis, miután a pestisben apja, Suppiluliumas és bátyja (a trónörökös 
II. Arnuwandas) is meghalt,  kétségbeesetten keresi a „miért”-re a vá­
laszt, akárcsak Jób vagy a zsoltáros. Miután meg van győződve a maga 
ártatlanságáról, a múltban keresi a választ és meg is találja, mert vagy 

9 KÁKOSY, op. cit. 283.
10 V. H. MATTHEWS - D. C. BENJAMIN, op. cit. 208‒214. A szerzők releváns tartalmi és 

formai rokonságot feltételeznek az  Életunt beszélgetése lelkével  c. dialógus és néhány 
ószövetségi írás között (vö.  Jób,  Prédikátor,  Jeremiás,  Ámosz könyvének egyes fejezetei, 
ill. versei); S. MORENZ, op. cit. 186‒192.



56 Fodor György

nem létezik az isteni igazságosság (ez a kísértés), vagy kell, hogy legyen 
oka a szenvedésnek. Valaminek ki kellett váltania az istenek büntetését. 
Mursilis király kutatni kezd a múltban: megtalálják a nagyon régi, un. 
Kurustama szerződést,  amely arról  szól,  hogy Hatti  viharistene (Tesup) 
annak idején a hettita Kurustama lakóit Egyiptomba vezette, ahol azok 
letelepedtek és békében éltek. Egyiptom és Hatti ennek kapcsán örök 
békét kötöttek, amelyet esküvel pecsételtek meg Hatti viharistene (a fő­
isten) és az egyiptomi istenek színe előtt. Mursilis apja, Suppiluliumas 
azonban vagy nem tudott, vagy nem vett tudomást erről a szerződésről, 
mert amikor az 1330-as években Karkemist ostromolta, megtámadta az 
Egyiptomhoz tartozó Amkát, ahonnan vezérei foglyokkal, marhákkal és 
juhokkal tértek vissza a király színe elé és valószínűleg e hadjárat vé­
gén, hazatérésük során pestist hurcolnak be hazájukba. Megvan az ok! 
Az istenek színe előtt tett eskü megszegése miatt bűnhődött meg a ki­
rály  és  elsőszülött  fia,  és  bűnhődik  a  nép.  A  cselekvés-elszenvedés 
(Tun-Ergehen) oksági összefüggést az istenek biztosítják, működik tehát 
a  hitrendszer  egyik  legfontosabb  eleme!  Mursilis  következő  lépése  a 
szakrális rend helyreállítása, vezeklés által, amelynek 3 része van: dicsé­
ret, vallomás és áldozat (vö. a héber  tódá)11.  Ez a 3 szakasz világosan 
megkülönböztethető Mursilis imájában:

„Hatti viharistene, uram, és ti istenek, én uraim, így van ez: 
az  emberek  vétkeznek.  És  az  én  atyám  is  vétkezett  és  áthágta 
parancsát  Hatti  viharistenének,  az  én  uramnak.  Én  azonban 
semmiben sem vétkeztem. Így van ez: az atya vétke átszáll a fiúra. 
Énrám is  átszállt  az én atyám vétke.  De most  én megvallottam 
Hatti  viharistenének,  az  én  uramnak,  és  az  isteneknek,  az  én 
uraimnak:  így van,  mi  követtük el.  És  mivel  én most  az atyám 
vétkét  magvallottam…,  legyetek  hozzám  ismét  barátságosak  és 
űzzétek  ki  a  pestist  Hatti  országából!...  Hatti  országa  már 
megbűnhődött…  Elétek  óhajtok  járulni.  És  mivel  hozzátok 
imádkozom,  hallgassatok  meg!  Mivel  semmi  rosszat  nem 

11 A történeti részt J. ASSMANN, op. cit. 232‒239 alapján foglaltuk össze. A témához 
lás  még:  A.  KURT,  Az  ókori  Közel-Kelet (ford.  Mohay Gergely),  Budapest-Piliscsaba 
2005, 129‒133.



„Kísértés” az Ókori Keleten 57

cselekedtem,  és  az  akkoriak  közül,  akik  hibáztak  és  rosszat 
cselekedtek, már senki sem él, rég halott… lássátok: az országért 
engesztelő  ajándékokat adok nektek,  istenek,  az én uraimnak, a 
pestis  eltávoztatásáért,  csak  távoztassátok  el  szívemből  a  kínt, 
lelkemből a bánatot!”12

Ez volt a hettita példa. Az alaphelyzet –  mutatis mutandis – ugyanaz, 
mint a kétségbeesett egyiptomié: az egyén krízise, mert nem érti, mi tör­
ténik körülötte, miért nem biztosítják az istenek a rendet és a nyugodt 
életet. A megoldás azonban merőben más, mint az egyiptomié. A hettita 
király azzal, hogy az erkölcsi okság elvét kivetíti a múltra, vezekel és 
engesztel,  a  hitbeli  és  erkölcsi  magatartás  meglepő  tanúbizonyságát 
nyújtja.

A harmadik megoldás (a megkísértésre) Mezopotámiából való, su-
mér eredetű,  akkád változatban,  a  címe:  Supe-ameli  bölcsessége.13 Min­
dent összevetve ez áll a legközelebb az ószövetségi bölcsességi iroda­
lomhoz.14 Ebben a műben a haldokló apai, praktikus tanácsokkal látja el 
fiát. A fiú bólogat, de válaszában többször is kétségbe vonja az apja által 
feltárt erkölcsi értékek (istenfélelem, tisztelet, becsület, józanság…) hite­
lességét és értelmét: hiába épít az ember kemény munkával életében há­
zat magának, ha végül a halállal az alvilág sötét verme lesz az örökös 

12 Mursilis imájának magyar fordítását – rövidítve és tömörítve – C. W. CERAM, A 
hettiták  regénye,  Budapest  1964,  110  oldaláról  idézzük.  A teljes  szöveget  és  annak 
elemzését lásd: W. BEYERLIN (ed.), Religionsgeschichtliches Textbuch zum Alten Testament  
(ATD Ergänzungreihe 1), Göttingen 1975, 191‒196.

13 V. A. HUROWITZ „The Wisdom of Supe-Ameli”, in R. J. CLIFFORT, Wisdom Literat­
ure in Mesopotamia and Israel, Houston 2007, 37‒50.

14 Idézhetnénk még több más, hasonló tartalmú írást is ebben a témában, pl. az 
egyiptomi Anii és Amenemope tanítása, a „sumér Jób”, vagy a szintén sumér Suru­
pák intelmei stb. A teljes áttekintéshez lásd: M. GILBERT, Les cinq livres des sages,  Cerf, 
Paris 2003; J.  L.  CRENSHAW,  Old Testament  Wisdom: An introduction,  Jon Knox Press, 
Louisville 2010. Az ókori keleti bölcsességi irodalom központi témái az Ószövetségben 
leginkább  Jób, a  Prédikátor és a  Példabeszédek könyvében, valamint számos zsoltárban 
bukkannak fel; vö. J. J. COLLINS, Wisdom, Apocalipticism, and Generic Compatibility, in L. 
G. PERDUE – B. B. SCOTT – W. J. WISEMAN, In Search of Wisdom: essays in memory of John G.  
Gammie, Westminster, J. Knox Press, Louisville, 1993. 100 sköv.



58 Fodor György

lakóhelye, és Ereskigal, az alvilág fejedelme az ő atyja. Ebből a pesszi­
mizmusból  kizárólag a teológiai  bölcsességben talál  kiutat:  a  világon 
nem az ember irányítja a dolgok menetét, hiszen a mezők termékenysé­
ge is az esőtől függ, ami vagy esik, vagy nem. Végső soron rámutat az 
isteni erőkre, amelyek garantálják az apa által feltárt etikai bölcsessé­
get.15 Hasonló gondolatmenet jelenik meg a sumér Surupák intelmeiben 
és jóval később az ószövetségi Jób és Prédikátor könyveiben.

Az ókori Keleten a rend eszméje és a valóság között gyakran tapasz­
talható ellentmondás ösztönzést adott arra, hogy az emberi lét nyomo­
rúságával, az igazságtalansággal és a szenvedéssel, valamint a lélek ha­
lál utáni sorsával foglalkozzanak.16

A protokanonikus Jób könyve minderre közvetett választ ad: „az em­
ber nem lehet vitapartnere a mindenható és mindent bölcsen elrendező 
Istennek,  aki  megőrzi  titkait  teremtménye előtt,  de ugyanakkor biza­
lomra szólítja fel őt, feltárva neki gondviselő hatalmát, amely a minden­
ségben fenntartja a rendet, hogy a káoszba ne hulljon. A természet cso­
dáiban  megnyilvánuló  isteni  tevékenység  vigasztalást,  biztosítékot 
nyújt arra, hogy az ember életét szintén Isten bölcsessége irányítja, még 
a szenvedésben is, ahol az emberi értelem nem képes azt megérteni… 
Az ember meghajol az isteni gondviselés előtt, tudomásul veszi, hogy a 
szenvedés és a halál a véges emberi értelem számára felfoghatatlan, de 
a végtelenül bölcs Isten világrendet irányító gondviselésében van értel­
me és megoldása.”17

A Supe-Ameli bölcsessége és a „babiloni teodicea” nem jut el eddig, de 
nagyjából ezen az úton jár. Még kevésbé jut el a halál utáni jutalmazás 
gondolatáig, jóllehet bizonyos szempontból előkészíti az utat számára. 
Míg az Ószövetségben – különösen a fogság alatti és utáni időben – mind 
jobban kidomborodik az élő Isten éltető hatalma, ami végső soron elve­
zet a feltámadás és az örök élet tanításáig, addig a környező vallások 

15 KOCSIS T., A Bölcsesség útja (Licencia dolgozat), Budapest, 2012, 60.
16 A téma átfogó bemutatását lásd: RÓZSA H., A halál és az ember halál utáni sorsa az  

Ószövetség proto-  és  deuterokanonikus  könyveiben,  in  Isten a  kezdet  és  a  vég,  Budapest 
2010, 444‒450.

17 RÓZSA H., Az Ószövetség keletkezése II., Budapest 1996, 368.



„Kísértés” az Ókori Keleten 59

(kivéve az egyiptomit) megmaradnak a kezdeti szinten: az istenek a föl­
dön  élő  ember  boldogságáról  gondoskodnak  csupán,  az  alvilágban 
nincs igazi élet, ott visszatér a káosz-erők hatalma.

Mi marad a mítoszokban hívő földi halandó számára? Az alternatíva 
egyik oldala: belenyugvás, beletörődés az istenek akaratába, akik ‒ min­
den negatív empirikus tapasztalat ellenére ‒ bölcsen rendezik az embe­
rek sorsát. A másik: a lázadás, amikor az ember szinte követeli „az iste­
ni  igazságtételt”,  ami  nem  merül  ki  a  hagyományos  jutalmazásban 
(hosszú élet, jólét, egészség, utódok), hanem burkoltan a halál utáni élet 
elérését célozza.

Három  megkísértést,  három  különböző  megoldást  láthattunk  az 
Ószövetség környezetében. A megkísértés hátterében mindhárom eset­
ben társadalmi káosz és/vagy egyéni szenvedés húzódik meg, ami hit-
krízist okoz: lehet-e hinni abban, hogy az istenek szavatolják a rendet és 
gondoskodnak az igaz módon élő, az istenek törvényeit betartó ember­
ről? A megkísértett személyek különböző választ adnak egzisztenciális 
krízis-helyzetükben. Véleményünk szerint a legmaradandóbb, a legin­
kább előremutató a harmadik, a mezopotámiai válasz, amely igen nagy 
hatással volt a bibliai bölcsességi hagyományra, s amely megnyitja a ho­
rizontot az isteni igazságosság halál utáni kiterjesztésére is.18

18 Ismételten  hangsúlyoznunk  kell,  hogy  az  egyiptomi  vallás  az  eszkatológia 
(amelyen most a de novissimis-t értjük) terén élen járt, de minden bizonnyal nem ha­
tott közvetlenül a sémi népek vallásaira.



TARJÁNYI BÉLA

Kísértők a Bibliában

Vallástörténeti előzmények

Mielőtt  szorosan vett  témánkkal foglalkoznánk, szeretnék elöljáróban 
néhány szót szólni a vallástörténeti előzményekről.

A közismert  ókori  vallások  tanulmányozása  során megfigyelhető, 
hogy a sátán alakja csak a monoteista vallásokban jelenik meg, a polite­
ista vallásokban még nincs megfelelője. Az ókori egyiptomiak több is­
tent imádtak, de nem volt közöttük egyetlen egy sem, amely megteste­
sítette  volna  a  gonoszt.  Az  egyiptomiak  istenei  összetettek  voltak: 
lehettek  egyszerre  támogatók  és  ártók.  A  korai  időkben  Nadabában 
emeltek templomot egyik istenüknek, Szétnek, akit mindig egy mitikus 
állatfejjel ábrázoltak. Szét volt a sötétség, a sivatag, a viharok és a káosz 
istene. Sok olyan tulajdonsággal bírt,  amit ma az ördögnek tulajdoní­
tunk. Mitikus történetében találunk ilyen elemeket. Szét féltékeny volt 
testvérére, Oziriszre, ezért tőrbe csalta, meggyilkolta, testét pedig sok-
sok darabra vágta. E szörnyű tette alapján az egyiptomiak erőszakosnak 
tartották Szétet, de nem gonosznak. Bár féltek tőle, mégis hódoltak előt­
te.  Templomokat  építettek a  tiszteletére,  a  zarándokok pedig messze 
földről is eljöttek templomába, hogy áldozhassanak ennek a veszedel­
mes istennek. Szét nem a sátán volt, rendelkezett jó tulajdonságokkal is, 
például erős volt és férfias. A háború isteneként ő védte meg az egyip­
tomiakat a hódítóktól.

Az ókori egyiptomiak hite szerint minden isten okozhatott szeren­
csétlenséget. A cél tehát az volt, hogy a mi oldalunkra állítsuk őket. Kar­
nak templomegyüttesének egyik részét például Mútnak szentelték, egy 



Kísértők a Bibliában 61

másik egyiptomi istenségnek. Ennek az istennőnek az egyik megjelenési 
formája  az  oroszlán-alak  volt,  a  neve  azt  jelenti:  a  hatalommal  bíró. 
Mútnak két oldalát ismerjük. Olykor békés és gondoskodó volt, máskor 
a vérszomjas, pusztító természete mutatkozott meg, nem egyszer min­
den látható ok nélkül. Minden egyiptomi isten befolyásolható és meg­
békíthető volt, ha az ember a megfelelő ajándékkal és imával járult elé. 
Mút templomában a tiszteletére emelt egyik oszlop feliratából kiderül, 
hogy  az  emberek  rendszeresen  étkeket  hoztak  az  istennőnek,  hogy 
megmeneküljenek a haragjától. Leggyakrabban sört vittek neki, mert a 
sörtől békés lett és gondoskodó. Ha nem volt elég sör a templomában, 
nagyon dühös tudott lenni, és az ember ellen fordult. – Az egyiptomiak 
még a haragvó, bosszúálló, kegyetlen istenségeket sem tekintették ördö­
ginek. Azt tartották, hogy a jó és a gonosz ugyanannak az éremnek a 
két oldala. 

A görögök Pán istenének szentélye Galileában volt, Cézárei Filippi 
közelében. Pán a természet (vizek barlangok), a zene és a termékenység 
istene volt. Vidám volt és szórakoztató, a heves orgiák és szenvedélyek, 
a kicsapongás istene. Nagy szarvakkal, kecskelábakkal, szőrös patákkal 
ábrázolták, mégsem tekinthetjük őt a gonoszság megtestesítőjének. Na­
gyon népszerű istenség volt. Nagy Heródes díszes szentély emeltetett 
azon a helyen, ahol őt már régtől fogva tisztelték. A 7. századig, a mosz­
limok érkezéséig virágzott itt a tisztelete. 

A hinduizmusban is sok isten van; van istene a gazdagságnak, a tu­
dásnak stb. A hindu hitvilág szerint egyes istenek olykor szerencsétlen­
séget, bajt, betegséget okoznak. A Káli istennő jellemzője a hatalmas erő 
és a pusztítás. Úgy ábrázolják, hogy véres kardot tart a kezében, és levá­
gott emberfejekből készült nyakláncot visel. Társa, Síva a teremtés és a 
pusztítás istene. Kálinak és Sívának vannak félelmetes tulajdonságai, de 
a hinduk nem tekintik őket gonosznak. Kálinak nagy ereje van, ő bünte­
ti meg az embereket, ha valami rosszat tesznek.

Miként Egyiptomban és a görögöknél, úgy a hinduizmusban sincs 
ördög. Szerintük a gonoszt az emberek teremtik, az emberek saját ma­
guk válnak gonosszá. A hindu istenek, akár a többi politeista vallás iste­
nei, az összetett emberi természet tükröződései. A politeizmusban az is­
tenek  nem  jók  vagy  gonoszak,  hanem  összetettek.  Magukban 



62 Tarjányi Béla

hordozzák ennek a világnak minden aspektusát, nem csak a jót. Sokol­
dalú lények, akik képesek a gyengéd szeretetre és rettenetes pusztításra 
is. A gonosz az embertől származik, nem a természetfölötti lényektől. 

A tiszta gonosznak, a sátánnak az alakja akkor jelent meg, amikor 
megszületett ez egyistenhit. Az egyetlen Istenről ugyanis már nem lehe­
tett azt feltételezni, hogy szeszélyes és önkényes, nem lehetett azt felté­
telezni, hogy ha úgy tartja kedve, borsot tör az ember orra alá, bajt, be­
tegséget, szerencsétlenséget küld rá. Az egyetlen isten csak jó lehet.

Az egyistenhit elfogadtatásának első ismert kísérlete Echnaton fáraó 
nevéhez fűződik,  aki  a  Kr.  e.  14.  században bevezetett  reformjával  a 
napkoronggal fémjelzett Aton tiszteletét tette kizárólagossá Egyiptom­
ban. Kezdeményezését utódai – és természetesen a régi istenek és temp­
lomok papsága – sürgősen eltörölték, és visszaállították a többistenhitet.

Az egyistenhit, amely a világ népeinek vallási életére döntő és meg­
határozó hatással volt és maradt, az izraeliták körében jelent meg a sínai 
kinyilatkoztatással. Általánosan elterjedtté és elfogadottá azonban még 
a választott nép körében is csak a Kr. e. a 8. századtól tekinthető Ezekiás 
király reformja nyomán. A király leromboltatta minden más isten temp­
lomát és szentélyét, és betiltotta ezen istenek tiszteletét, ami addig bi­
zony még az izraeliták körében is népszerű volt.

Kr. e. 560 körül az iráni Zarathusztra minden isten tiszteletét elvetet­
te,  kivéve  Ahura Mazdáét („Bölcs  Úr”,  későbbi perzsa kiejtés  szerint 
Ormuzd), a bölcs teremtő istenét. A prófétának adott kinyilatkozás sze­
rint ő teremtette az anyagi világot, vele együtt az embert is, aki ereden­
dően jó, és Ahura Mazda segítője, barátja. Kísérői a  halhatatlan szentek 
(Amesha Spenta),  az isteni  lényeg személyes képviselői.  Ezek a helyes 
rend, a jó felfogás (vohu mano), az uralkodók hatalma, az „armaiti”, azaz 
az isteni odaadás az emberek iránt, a tökéletesség és a halhatatlanság. A 
vallás követői hitüket a „jó vallásnak” hívják.

Kr. u. első században megszülető kereszténység a zsidóság egyisten­
hitét követve szintén monoteista vallásként jelent meg a világban, azzal 
a különbséggel, hogy a keresztények szerint az egy Istenben három sze­
mély van: az Atya, a Fiú és Szentlélek.

Egy próbálkozás a Római Birodalomban: Miután Aurelianus császár 
legyőzte  Palmyra királynőjét,  Zenóbiát  (274),  győzelmeit  Sol  Invictus-



Kísértők a Bibliában 63

nak,  a  Győzhetetlen  napnak  tulajdonította,  ezért  Rómában  hatalmas 
templomot épített neki, és bevezette, ill. kötelezővé tette annak ünnepét 
december 25-én. (Ez a kultusz már az első században megjelent Rómá­
ban a Pompeius által idehurcolt cilíciai kalózok által. Eredetileg augusz­
tusban ünnepelték.)

Végül a Kr. u.-i 7. sz. elején született meg az iszlám a maga szigorú 
egyistenhitével. Ezekben a vallásokban az a közös, hogy a vallás által 
tisztelt egyetlen Istennek végtelen a hatalma, ő a teremtő, s ő végtelenül 
jóságos  és  igazságos  Isten.  Semmiféle  ártás,  gonoszság,  rosszindulat 
nem tulajdonítható neki.

De ha csak egyetlen Isten van, ő pedig jó, rajta kívül pedig nincs más 
isten, akkor honnan ered a rossz, a halál, az ember életében és történel­
mében tapasztalható sok-sok szenvedés, honnan ered a gonoszság? Mi­
vel mindezt nem lehetett az egyetlen, jó és igazságos Isten számlájára 
írni, és az ember saját magát sem vádolhatta mindezzel, nyilvánvalóvá 
vált, hogy létezik egy gonosz szellem, a sátán, aki igyekszik elrontani, 
tönkretenni mindazt, amit Isten alkotott. A judaizmusban és a keresz­
ténységben ez a Sátán, Istennek egyik szellemi teremtménye, aki fellá­
zadt Isten ellen, és ártani akar az embernek, de alá van vetve Isten halal­
mának. Az iszlám is számol a sátán létével (Iblisz), de itt a sátán csak az 
embernek ellensége: Isten magasabban áll annál, semhogy ellensége le­
hessen. Végül a manicheizmusban a Szent Szellemmel, a Bölcs Úr és a 
teremtményei  közötti  közvetítővel  a  Gonosz  Szellem,  Angra  Mainju 
(másik nevén Ahriman) áll szemben, és szüntelen harcban áll a jó Szel­
lemmel, sőt, az ősi istenek (daevas) is a Rossz démonjai, akik azon mes­
terkednek, hogy az embereket eltérítsék a rossz irányába. (Pogány iste­
nek: Baál, Molok – Szet.)

A Sátán: a kísértő a Bibliában

1. A sátán elnevezése

Az Ószövetségben csak a sátán ([hassátán] = az_ellenfél, a_vádló; Jób 
1,6; 1Krón 21,1) és az ördög (vl [diabolosz] = rágalmazó, vádló, ör­



64 Tarjányi Béla

dög; Bölcs 2,24) megjelölés fordul elő, valamint egy jelkép, a kígyó (Ter 
3,1).

A  Szentíráson kívüli  zsidó irodalom szókincse viszont  már sokkal 
gazdagabb: sátán, ördög, Masztéma, Szammaél, Béliál, „a sötétség an­
gyala”,  „a  bűn  lelke”,  koszmokratór  ( [koszmokratór]  = 
világ_ura),  „őskígyó”,  „minden sátán feje”,  „a halál  angyala”,  „a go­
nosz” ([ho ponérosz]), vádló ( [katégorosz]), „az em­
bergyilkos”, „hazug”, csábító, „a démonok fejedelme”.

Míg az Ószövetség csak néhány helyen emlékezik meg a sátánról, az 
Újszövetség – a zsidó irodalomhoz hasonlóan – igen sokszor (legalább 
100 helyen) beszél róla. Az itt előforduló megjelölések legnagyobb része 
azonos a többi zsidó írásban előforduló kifejezéssel: sátán (36-szor), ör­
dög (37-szer), Béliál (2Kor 6,15), őskígyó (Jel 12,9; 20,2), „e világ fejedel­
me”  (Jn 12,31),  „a  gonosz”  (1Jn 2,13.14;  3,12;  5,18.19),  „vádló” 
([katégorosz]),  „ellenség”  (Mt 13,39),  „csábító”  ( 
[peirazón], Mt 4,3), „e világ istene” (2Kor 4,4), „a levegő hatalmának feje­
delme” (Ef 2,2), „a démonok fejedelme” (Mk 3,22); vö. „a sárkány” (Jel 
12,3), Belzebul ( [beelzebúl], vö. héb.  [ba`al zebúl] = vi­
dékek, lakások ura, 7-szer).

2. A sátán ábrázolásai

A külső jellemzők számos korábbi istentől származnak. A pata és a sző­
rös láb a görög Pántól való, a szarv Pántól és a vihar istenétől, Baáltól, a 
szigony a római Neptunusztól, a villás farok pedig az egyiptomi Széttől.

3. A sátán szerepe

A Biblia kertelés és szépítés nélkül elmarasztalja az embert a bűnökért. 
Az egész Szentírásra érvényes, amit Jézus a Szentlélekről mond: „vádol­
ja a világot a bűn miatt” (Jn 16,9). A kinyilatkoztatott szövegek egyértel­
műen tanítják, hogy az ember maga felelős a bűneiért: Isten „senkit sem 
csábít rosszra. Minden embert a saját kívánsága vonzza és csábítja, úgy 
esik kísértésbe. Azután a kívánság, ha már megfogant, bűnt szül” (Jak 
1,13–15). – Az emberben, aki tudatára ébred felelősségének, kialakul az 



Kísértők a Bibliában 65

önvád, a bűntudat. A bűntudat a kinyilatkoztató Isten értékes ajándéka, 
mert arra ösztönöz, hogy igyekezzünk megszabadulni a bűnöktől, elke­
rülni azokat.

A túlzott önvád azonban bénítólag hat. De ettől megszabadul az em­
ber, amikor a kinyilatkoztatásból megismeri, hogy bűneiért nem ő fele­
lős egyedül és kizárólag. A  Szentírás nem ítéli el teljesen a bűnös em­
bert. Egyrészt rámutat, hogy a gyönge embernek – Isten akaratából – 
komoly próbákat kell kiállnia (= Isten „kísérti”, próbára teszi őt), így bi­
zonyos mértékig érthető, hogy gyöngeségében időnként elbukik, hűt­
lennek bizonyul  (jóllehet  „Isten senkit  sem hagy erőin felül  kísértést 
szenvedni”, 1Kor 10,13). Másrészt feltárja a bűnöknek az emberen kívül 
levő okát is: megismertet bennünket a csábító alakjával, aki azon fára­
dozik, – igen sokszor sikerrel –, hogy félrevezetve, becsapva bűnre vi­
gye az embert.

Néhány helyen már az Ószövetség is utal arra, hogy bűnök azért for­
dulnak  elő,  mert  valamilyen külső hatalom,  ártó  akarat  rá  igyekszik 
venni az embert, hogy ne engedelmeskedjék Istennek, ne álljon helyt a 
próbatételekben, ne tegye a jót, a helyeset. Az ősszülőket a kígyó csábít­
ja  el  (Ter 3,1–5;  vö.  Bölcs 2,23:  sátán),  Dávidot  pedig a sátán „kísérti 
meg” és veszi rá arra, hogy (Isten akarata ellenére) népszámlálást tart­
son (1Krón 21,1). A sátán két másik esetben azt igyekszik bebizonyítani, 
hogy valaki bűnös és méltatlan Isten szeretetére (Jób 1,6–2,6: Jób;  Zak 
3,1–2: Józsue főpap).

A zsidó irodalom lényegesen több bűneset kapcsán beszél a csábító­
ról: Kain a sátán ösztönzésére ölte meg Ábelt (MózJel 2); Noé fiait a sá­
tán („Masztéma”) és csatlós szellemei csábították el (Jub 11,5); Ábrahá­
mot Isten a sátán („Masztéma”) ösztönzésére tette próbára (Jub 17,16); 
Mózes  és  Áron  idejében  Béliál  támasztotta  Jachnét  és  testvéreit  (Da­
maszk 5,18–19). Amikor Mózes a hegyen volt, a sátán minden lehetséges 
módon igyekezett megtörni az izraelitáknak Mózesbe vetett bizalmát; 
utoljára megmutatta nekik Mózes levegőben függő koporsóját, hogy el­
hitesse: Mózes meghalt (bSab 89a). A sátán nyílást csinált a tetőn, ahol 
Batseba ült, hogy Dávid lássa és megkívánja őt (bSanh 107a); Júdát elva­
kította, hogy eladja a testvérét (12PátrVégr Júd 19,4). A zsidó történelem 
folyamán minden évben elküldik Béliált Izrael ellen (Damaszk 4,12–13); 



66 Tarjányi Béla

a sátán vádolja az embereket Isten előtt bűneik alapján (etHén 40,7; Jub 
1,20 stb.), erőszakkal beavatkozik Izrael történetébe: Mózest meg akarja 
ölni (Jub 48,2.10); Dávidot a filiszteusok földjére csalja, hogy megöljék 
(bSanh 95a).  Ezért  kéri  a  Jubileumok könyve,  „hogy Belchor  lelke  ne 
uralkodjék rajtuk, ne vádolhassa őket előtted, hogy az igazság útjáról le 
ne térítse őket, és el ne pusztuljanak színed elől távol” (Jub 1,20).

Miként a zsidó irodalom, úgy az  Újszövetség is lépten-nyomon fel­
hívja a figyelmet a sátán ártalmas tevékenységére, csábító szerepére. Ő 
az, aki konkolyt vet a búza közé (= gonoszságot, bűnt az emberek közé, 
Mt 13,39p); aki ellensége minden igazságnak és áskálódik az Úr egyenes 
útja ellen (Csel 13,10); aki csapdát állít a keresztényeknek (Ef 6,11; 1Tim 
3,8), hogy romlásba döntse őket (1Tim 6,9). Uralkodik a halálon (Zsid 
3,14);  elnyomja, szorongatja az embereket (Csel 10,38);  elviszi az igét, 
amelyet elvetettek (Mk 4,15);  megkötözte  (betegséggel)  Ábrahám leá­
nyát (Lk 13,16). Jézus tanítványait kikérte, hogy megrostálja (Lk 22,31); 
Ananiást megkísértette, hogy vétkezzék a Szentlélek ellen (Csel 5,3). Jé­
zust el akarja téríteni útjáról (Mk 8,33p); az ő műve Júdás árulása (Jn 
8,21;  13,2.27).  A  híveket  fogságba  veti,  hogy  próbára  tegye  őket  (Jel 
2,10); mint ordító oroszlán körüljár, keresve, kit nyeljen el (1Pét 5,8) stb.

4. A „kísértés” egyéb formái a Szentírásban

A szentírási  kísértés-fogalom közelebbi  vizsgálatot  igényel.  A  bibliai 
szövegekben szereplő héber   [nisszáh] = kísértett és görög   
[peirazó] = kísértek szót nem lehet mindig, minden további nélkül „bűn­
re_vinni, csábítani” értelemben felfogni és fordítani. A kísértés fogalmá­
nak pontos, bibliai értelmét csak akkor tudjuk megállapítani, ha figye­
lembe vesszük, hogy ki az, aki „kísért”, és mi ezzel a célja. Eszerint a 
„kísértés” lehet istenkísértés, próbatétel és (bűnre)csábítás.

a. Istenkísértés – az ember „kísérti” Istent: Kiv 17,2.7; Szám 14,22; MTörv 
6,16; Zsolt 78,18.41.56; 95,9; 106,15; Iz 7,12.

A Biblia gyakran említ olyan eseteket, amikor emberek „kísértik” Istent. 
A választott nép Istent kísérti a pusztában, amikor a vízhiány miatt lá­
zadozik (Kiv 17,1–7), amikor visszavágyik Egyiptom húsosfazekai mellé 



Kísértők a Bibliában 67

(Kiv 16,3), amikor méltatlankodik a bajok és szenvedések miatt (Szám 
14). Istent kísérti Mózes és Áron is, akik nem hisznek Isten gondviselő 
szeretetében, türelmében (Szám 20,12), Ananiás és Szafira pedig az Úr 
Lelkét, amikor letagadják az eladási ár egy részét (Csel 5,9).

Az istenkísértés azt jelenti, hogy az ember nem bízik meg Istenben, 
nem hisz hatalmában, szeretetében és jóságában, – bár mindezt állandó­
an tapasztalja. Isten ugyanis kérés és provokáció nélkül is újra és újra 
olyan tetteket hajt végre, amelyekből egészen nyilvánvaló, hogy ő min­
dig hű és jóságos, választottai érdekében mindent meg tud tenni, – és 
meg is tesz. Ha az ember mindezek ellenére mégis megkérdőjelezi az ő 
hatalmát és jóságát újabb bizonyítékokat követelve, súlyosan megbántja 
Istent:

„Atyáitok megkísértettek (a pusztában), bizonyítékot követel­
tek, jóllehet látták tetteimet. Negyven évig viszolyogtam e 
nemzedéktől...” (Zsolt 95,9)

Ez a vétség a legsúlyosabb büntetést érdemli:

„Azok az emberek, akik látták dicsőségemet s azokat a jele­
ket, amelyeket Egyiptomban és a pusztában mutattam, s 
mégis már vagy tízszer megkísértettek s nem hallgattak 
szavamra, nem látják meg azt a földet, amelyet atyáiknak 
esküvel ígértem.” (Szám 14,22–23)

Vö. Mózes és Áron, Szám 20,12; Ananiás és Szafira, Csel 5,9–10. Isten és 
az ember jó kapcsolata ugyanis csak azon az alapon épülhet fel, ha az 
ember, – aki önmagában nem bízhat –, teljes bizalommal van Isten iránt:

„Mert azok, akik nem kísértik (Istent), megtalálják, és azok­
nak,  akik nem bizalmatlanok iránta,  kinyilvánítja  önma­
gát.” (Bölcs 1,2)

Amennyire indokolatlan, sőt bűnös dolog az istenkísértés, annyira he­
lyénvaló, sőt szükségszerű az ember megkísértése, a próbatétel.



68 Tarjányi Béla

b. Próbatétel – Isten vizsgálja az embert: 1Kir 10,1; 2Krón 9,1; Dán 1,12.14 
(Sir 37,27);  döntés elé állít:  Kiv 15,25; próbára tesz:  Ter 22,1;  Kiv 16,4; 
20,20;  MTörv 8,2.16;  13,4;  33,8;  Zsolt 26,2;  2Krón 32,31;  valamivel:  Bír 
2,22; 3,1.4.

A  kinyilatkoztatás  korábbi  szintjén,  mindenekelőtt  az  Ószövetség né­
hány  helyén  találkozunk  azzal  a  gondolattal,  hogy  Isten  is  „kísért”: 
megkísérti az embert. A legismertebb példa Ábrahám áldozatának tör­
ténete:

„Isten megkísértette Ábrahámot, mondván: (..) Vedd egyetlen 
fiadat,  akit  szeretsz,  Izsákot,  menj  Mórija  földjére,  s  ott 
mutasd be égőáldozatul stb.” (Ter 22,1–19)

További példák: Isten azért küldi a mannát a választott népnek, hogy 
„megkísértse” őket (Kiv 16,4–5), ezért adja törvényeit (Kiv 20,20), ezért 
vezeti őket 40 éven át a pusztában (MTörv 8,4), ezért hagyja meg a po­
gányokat az Ígéret földjén (Bír 2,2) stb. A számtalan bűnesethez képest, 
amelyről  az  Ószövetség beszámol,  tulajdonképpen elenyésző azon he­
lyek száma, ahol a  Biblia kifejezetten beszél arról, hogy Isten „kísért”. 
De más formában vagy burkoltan egyéb esetekben is megemlékezik Is­
ten szerepéről. Az ősszülők történetében Isten helyezi a paradicsomkert 
közepére a jó és a rossz tudásának a fáját, ő tiltja meg a fa gyümölcsei­
nek élvezetét, így végső soron ő teremti meg a helyzetet, amelyben az 
első emberek elbuknak. Jób történetében Isten ad engedélyt a sátánnak 
arra, hogy az istenfélő Jóbot megkísértse, vagyonát, családját, egészsé­
gét tönkretegye (Jób 1,6–2,6). A szentírási példák – és a mindennapos ta­
pasztalat – alapján az ószövetségi bölcs végül kijelenti: „Fiam, ha Isten­
nél szeretnél szolgálni, készülj fel a kísértésekre!” (Sir 2,1)

A  kérdéses  bibliai  szövegek  természetesen  semmi  kétséget  sem 
hagynak afelől, hogy amikor Isten „kísérti” az embert, nem az a célja, 
hogy a bűnt előidézze. Éppen ellenkezőleg: a kísértésben Isten alkalmat 
teremt az ember számára, hogy bebizonyítsa hűségét, engedelmességét, 
és így méltónak bizonyuljon az ő szeretetére és jótéteményeire. Amikor 
Ábrahám készségesen előkészül az áldozathoz, Isten így szól:



Kísértők a Bibliában 69

„Most már látom, hogy féled az Istent, és egyetlen fiadat sem 
tagadtad meg tőlem! (…) Mivel ezt tetted, (…) gazdagon 
megáldalak!” (Ter 22,13–16)

A mannára vonatkozó előírás közlése után pedig ezt mondja:

„(A népet) meg akarom kísérteni (= próbára akarom tenni), 
hogy parancsom szerint jár-e el” (Kiv 16,4). 

Mózes Isten parancsaival kapcsolatban ezt a magyarázatot adja: 

„Isten  azért  jött  (és  adta  parancsait),  hogy megkísértsen (= 
próbára tegyen) és felébressze bennetek az iránta való fé­
lelmet, és így elkerüljétek a bűnt.” (Kiv 20,20)

Ezek a „kísértések” tehát valójában próbatételek, amelyek során nyil­
vánvalóvá válik, hogy ki az ember, tud-e hűséggel és engedelmességgel 
válaszolni Isten hűségére és gondviselésére. Istent tilos kísérteni, mert 
az ő hűségét nincs okunk kétségbe vonni; – az ember azonban állhatat­
lan, ezért szükséges, hogy újabb és újabb próbák során tanújelét adja Is­
ten iránti hűségének.

Isten kezében a próbatételek egyben a nevelés eszközei is. Aki a so­
rozatos próbatételekben mindig újra helytáll, az megedződik, megerő­
södik, növekszik a jóban, egyre méltóbb, megbízhatóbb társává válik Is­
tennek a kölcsönös szeretetben:

(Az igazak) kevés nevelés után nagy jótéteményben részesül­
nek, mert Isten megkísértette és magához méltónak találta 
őket.  Mint  aranyat  a  kohóban,  megvizsgálta  őket  (Bölcs 
3,5–6).

Bár az Isten által rendelt kísértések próbatétel-jellege és nevelő célzata 
teljesen nyilvánvaló, az Újszövetség e tekintetben mégis sokkal tartózko­
dóbb. Egyetlen helyen sem beszél arról, hogy Isten „kísértene” valakit. 
Az ószövetségi kifejezésmódnak itt már csak a nyomait fedezhetjük fel: 



70 Tarjányi Béla

Jézust Isten Lelke viszi a pusztába, hogy megkísértse az ördög (Mt 4,1; 
vö. Mk 1,12), a Miatyánk szerint a tanítványoknak kérni kell Istent: „Ne 
vígy minket a kísértésbe!” (Mt 6,13). Pál pedig megnyugtatja a híveket: 
„Isten  erőtökön  felül  nem  hagy  megkísérteni,  hanem  a  kísértéssel 
együtt  a  szabadulás  lehetőségét  is  megadja”  (1Kor 10,13).  Próbákról, 
megpróbáltatásokról  természetesen az  Újszövetség is  beszél,  de ezeket 
nem „kísértéseknek” nevezi (leginkább „gyötrelmeknek”,   [thlip­
szisz]).

Az  Újszövetség azért  kerüli  az Istentől  jövő „kísértések” említését, 
mert az ilyen kijelentéseket félre lehet érteni.  Jakab levelében ezt olvas­
suk: 

„Senki se mondja, aki kísértést szenved: – Az Isten kísért –, 
mert az Istent nem lehet rosszra csábítani, és ő sem csábít 
rosszra.” (Jak 1,13)

Bizonyára azért írja ezt az apostol, mert a keresztények között voltak 
olyanok, akik Istenre akarták hárítani a felelősséget a bűneikért: Isten 
kísért, tehát ha vétkezünk, nem vagyunk hibásak. Ez a felfogás alapve­
tően összeegyeztethetetlen Isten szentségével, jóságával, és teljes szaba­
dossághoz, felelőtlenséghez vezetne.

5. A sátán kiléte, célja és indítéka

Arra vonatkozólag, hogy ki a sátán, és miért akar ártani az embernek, a 
Szentírásból nem kapunk részletes felvilágosítást. E tekintetben a bibliai 
szövegek igen szűkszavúak:

Egy napon az történt, hogy az Isten fiai (= az angyalok) fölke­
rekedtek, és az Úr elé járultak. A sátán is megjelent közöt­
tük. Az Úr így szólt a sátánhoz: „Honnét kerülsz ide?” A 
sátán ezt felelte az Úrnak: „Szerte bebarangoltam a földet 
és bolyongtam rajta.” Akkor az Úr így szólt a sátánhoz: 
„Felfigyeltél-e szolgámra, Jóbra?” stb. (Jób 1,6–2,6).



Kísértők a Bibliában 71

Isten halhatatlanságra teremtette az embert, és saját lényének képmásá­
vá tette. A sátán irigysége révén azonban a világra jött a halál, és akik 
vele tartanak, azok megtapasztalják (Bölcs 2,23–24).

Minden bűn kezdete a gőg (Sir 10,15).
Az angyalokat, akik nem becsülték meg méltóságukat, és el­

hagyták lakóhelyüket, a nagy nap ítéletére (Isten) örök bi­
lincsekben, sötétségben tartja (Júd 6)

Az álmodozók (…) káromolják az (égi) hatalmasságokat, jól­
lehet még Mihály főangyal sem mert káromló ítéletet ki­
mondani, amikor Mózes holtteste miatt heves vitába szállt 
a  sátánnal,  csak  ennyit  mondott:  Büntessen meg az  Úr! 
(Júd 9–10) „Láttam a sátánt, mint villámot, az égből lezu­
hanni” (Lk 10,18).

Mindebből csak azt tudjuk meg, hogy a sátán angyal, gőgös, elhagyta 
égi lakóhelyét (lezuhant), irigy az emberre, és hogy Mihály főangyallal 
valamilyen vitája volt Mózes holtteste miatt. Világosan érezhető, hogy 
ezek a bibliai helyek utalások. A szerzők (és az olvasók) ismernek vala­
milyen történetet, leírást, amely elbeszéli a sátán bukásának történetét, 
és bemutatja a sátánban lévő, ember és Isten iránti gyűlölet eredetét. Az 
az elbeszélés nem került be a Bibliába, de más korabeli és későbbi írás­
művek megőrizték több változatát, töredékét. Ezek az írások nem sugal­
mazott, szentírási szövegek, de igen figyelemreméltóak, mert megvilá­
gítják azt a  hitvilágot,  amelyet a  szentírási  szövegek feltételeznek,  és 
amelyekre a bibliai kijelentések utalnak, támaszkodnak. Mielőtt a Szent­
írás sátán-képét közelebbről meghatároznánk, tekintsük át a rendelke­
zésünkre álló, legfontosabb biblián kívüli szövegeket:

A bukott angyal (Kumrán) – Te teremtetted Béliált is,  csapdaként a  
kísértés angyalainak, – birodalma a sötétségben honol, s ez van tanácsában:  
gonosszá tenni,  vétkekbe  sodorni  bárkit.  És  sorsának  minden szelleme:  a  
pusztulás küldöttei. (A fény fiainak harca) 

Apokrif – A sátán felsóhajtott és így szólt: Ádám, ellened irányul minden  
gyűlöletem,  irigységem  és  fájdalmam!  Miattad  űztek  és  távolítottak  el  



72 Tarjányi Béla

engem dicsőségemből,  amelyet  az  égben  az  angyalok  között  élveztem,  és  
miattad taszítottak le a földre. – Ádám válaszolt: Mit tettem ellened, miben  
vétettem? Miért üldözöl bennünket, amikor mi sem nem bántottunk meg,  
sem nem sértettünk meg téged? – A sátán ezt válaszolta: Ádám, hogyan  
mondhatod  ezt?  Hisz  miattad  űztek  ki  onnan  engem!  Amikor  téged  
teremtettek,  akkor űztek ki  engem a Paradicsomból.  Amikor Isten az élet  
leheletét beléd lehelte, és arcodat Isten képére megformálta, Mihály elhozott  
téged és kiáltott minden angyalnak: Imádjátok az Úr Isten képmását, amint  
Isten megparancsolta! – És maga Mihály imádta először, majd hívott engem 
is: Imádd JaHVeH képmását! – Azt válaszoltam: Nekem nem kell Ádámot  
imádnom. – És amikor Mihály erőltetett, hogy imádjam, ezt mondtam neki:  
Miért  erőltetsz  engem? Csak nem fogom azt  imádni,  aki  alacsonyabb és  
fiatalabb nálam? Engem őelőtte teremtettek! Én már meg voltam teremtve,  
amikor őt teremtették. Neki kell imádnia engem! – Amint ezt a többi angyal  
meghallotta, akik alattvalóim voltak, ők sem akarták őt imádni. – Mihály így  
szólt: Imádd Isten képmását! Ha nem teszed, Isten haragra gerjed ellened. –  
Azt válaszoltam: Ha ő haragra gerjed ellenem, trónomat az ég csillagai fölé  
emelem  és  hasonló  leszek  a  Magasságbelihez!  –  Az  Úr  Isten  azonban  
haragra  gerjedt  ellenem,  angyalaimmal  együtt  száműzött  engem  
dicsőségünkből, és így minket miattad űztek ki lakásunkból ebbe a világba, a  
földre.  Nagyon elkeseredtünk,  mert  igen nagy  dicsőségtől  fosztottak  meg 
bennünket. Téged pedig olyan örömben, boldogságban kellett látnunk, és ez  
elszomorított bennünket. Ezért álnokul behálóztam asszonyodat és elértem,  
hogy miatta  téged is  kiűztek  örömedből,  boldogságodból,  ahogyan engem  
kiűztek dicsőségemből.

Amikor Ádám megtudta mindezt az ördögtől, felkiáltott hangosan sírva:  
Uram,  Istenem,  a  te  kezedben  van  életem!  Távolítsd  el  tőlem  ezt  az  
ellenfelet,  aki  lelkemet  pusztulásra  akarja  juttatni,  és  add  nekem  a  
dicsőséget, amelyet ő elveszített! – Az ördög pedig egyszerre eltűnt előle.  
Ádám mégis kitartott a bűnbánatban: 40 napig állt a Jordán vizében. (Ádám 
és Éva élete, 12–17)

De  a  főangyalok  rendjéből  az  egyik,  az  alatta  lévő  renddel  együtt  
elfordult,  és  az  a  lehetetlen  gondolata  támadt,  hogy  trónját  a  felhőknél  
magasabbra a föld fölé helyezi, és így egyenlő lesz rangban az én (isteni)  
erőmmel; és én letaszítottam őt a magasból angyalaival együtt. És (azóta)  
szüntelen repül a légben a mélység fölött. (szlávHén 29,4–5)



Kísértők a Bibliában 73

Amikor az emberek fiai  megsokasodtak,  azokban a napokban (Ter 6,1)  
szép és kedves lányaik születtek. De mihelyt meglátták őket az ég fiai, az  
angyalok,  megkívánták őket,  és így szóltak egymáshoz:  Rajta,  válasszunk  
magunknak feleséget az emberek leányai közül és nemzzünk gyermeket! De  
a vezetőjük, Szemjasza így szólt hozzájuk: Félek, hogy majd mégsem viszitek  
végbe ezt a tettet, és e nagy bűnért egyedül én fogok bűnhődni. – Ekkor így  
válaszoltak  mindannyian:  Esküdjünk  meg  mindnyájan,  és  kötelezzük  
magunkat átok terhe alatt, hogy végrehajtjuk ezt a dolgot. – Meg is esküdtek  
mindannyian, és átok terhe alatt kötelezték rá magukat. Kétszázan voltak  
összesen, akik Járed napjaiban leszálltak a Hermon csúcsára. (…) Ezek, és  
velük a többiek mind feleséget vettek maguknak, mindegyikük kiválasztott  
magának egyet, és kezdtek bemenni hozzájuk, és tisztátalanná tenni velük  
magukat. Megtanították őket varázslásra, ráolvasásra és gyökérszelésre, és  
megmutatták nekik a (gyógyító) növényeket. Az asszonyok teherbe estek, és  
3000  könyök  hosszú  óriásokat  szültek,  akik  azután  felélték  az  emberek  
vagyonát.  Amikor  az  embereknek  nem  volt  már  semmijük,  az  óriások  
ellenük fordultak, és őket is megették. Az emberek pedig madarak, állatok,  
csúszómászók és halak evésével kárpótolták magukat, elették egymás elől a  
húst, és megitták a vért. Igazságtalanságtól jajveszékelt a föld... (etHén 6–7)

(A Messiás-főpap) megnyitja a paradicsom kapuit, eltávolítja az Ádámot  
fenyegető kardot, és a szenteknek enni ad az élet fájáról, (..) és megkötözi  
Béliárt. (LéviVégr 18)

Megkérdeztem a béke angyalát, aki jött velem: Kinek készítették ezeket a  
(kínzó) eszközöket? – Azazél  seregei  számára,  hogy megfogják és a teljes  
kárhozat mélyébe vessék őket. Durva kövekkel fogják befedni állkapcsaikat,  
amint a Lelkek Ura megparancsolta. Azon a nagy napon Mihály, Gábor,  
Ráfaél és Fánuél megragadják őket és a tüzes kemencébe vetik, hogy a Lelkek  
Ura  bosszút  álljon  rajtuk  igaztalanságukért,  azért,  hogy  a  sátánnak  
alárendeltjei voltak, a föld lakóit pedig elcsábították. (etHén 54,4–6)

Talmud – Rabbi Jehúda ben Téma (200 körül) mondta: Az első ember  
asztalhoz telepedett Éden kertjében, és a szolgáló angyalok húst sütöttek és  
bort  szűrtek  neki.  Akkor  meglátta  őt  a  kígyó,  és  látta  dicsőségét,  és  
irigykedni kezdett rá. (Sanh 59b)

Midrás – (A Ter 2,25 után a 3,21-nek kellene következnie. Miért követi a  
3,1?) Rabbi Jehósua ben Qarcha (150 körül) mondta: Hogy tudomásodra  
hozza, hogy az a gonosztevő (a kígyóban a sátán) milyen bűnből kifolyólag  



74 Tarjányi Béla

támadott rájuk (Ádámra és Évára). Mert látta őket, hogy mit tesznek, (…)  
és megkívánta Évát. (Gen Rabba 18 12c)

Az őskígyó így szólt: (…) Ádámot megölöm, és Évát feleségül veszem; és  
most a Ter 3,15-ben ez áll: Ellenségeskedést vetek közéd és az asszony közé  
stb. (Sota 9b Bar)

Irigység,  kéjvágy  és  dicsőségvágy  viszi  el  az  embert  a  világból.  A  
szolgálattevő angyalok így beszéltek Isten előtt: Világok Ura! Mi az ember,  
hogy figyelmedre méltatod, az ember, aki a lehelethez hasonló? – Isten így  
válaszolt:  Miként  ti  engem itt  a  magasságban dicsőítetek,  úgy  ő  lesz  az  
egyetlen, aki odalenn megvall engem. De nem csak ez: Vajon ti oda tudtok-e  
menni, nevet tudtok-e adni minden teremtménynek? – Odamentek, és nem  
tudtak. Ádám pedig mindjárt odament és minden teremtménynek megadta a  
maga nevét, ld. Ter 2,20. Amikor a szolgálattevő angyalok látták ezt, így  
szóltak (egymáshoz): Ha nem koholunk tervet Ádám ellen, hogy vétkezzék  
teremtője  előtt,  nem  fogunk  föléje  kerekedni.  –  Szammaél  pedig  nagy  
angyalfejedelem  volt  az  égben;  míg  a  kajjáknak  (vö.  Ez  1,5–7)  és  a  
szeráfoknak hat szárnyuk volt, Szammaélnek tizenkettő. Fogta csapatát, és  
leszálltak  (a  földre).  Megvizsgálta  az  összes  teremtményt,  amelyet  Isten  
alkotott, és olyan okosat egyet sem talált, mint a kígyó, ld. Ter 3,1. De úgy  
nézett ki, mint a teve. Felült rá és lovagolt rajta. (…)

Mihez lehet ezt hasonlítani? Olyan emberhez, akit gonosz szellem szállt  
meg;  annak sugallatára  tesz  mindent,  amit  cselekszik;  annak sugallatára  
mond  minden  szót,  amit  kiejt,  és  semmit  sem  tesz  a  gonosz  szellem  
sugallata nélkül, aki fölötte van.

Így  tehát  a  kígyó  is  Szammaél  sugallatára  tette  mindazt,  amit  
cselekedett,  és  mondta mindazt,  amit  beszélt.  Róla  mondta  az  Írás,  Péld  
14,32: „A rossz (szelleme) űzi a gonosztevőt.”

Hasonlóan a királyhoz, aki feleséget vett, és mindennek, amije csak volt,  
drágaköveinek, gyöngyeinek úrnőjévé tette.

Ezt mondta neki: Legyen a te kezedben minden, amim csak van, kivéve  
ezt az edényt, amelyben skorpiók vannak. – Ekkor odalépett hozzá egy vén,  
és ecetet kért tőle.  Ezt mondta neki:  Hogyan bánik veled a király? – Az  
asszony így felelt: Nekem adott és a kezembe helyezett mindent, amije csak  
van,  kivéve  ezt  az  edényt,  amely  skorpiókkal  van  tele.  –  Az  így  szólt:  
Nincsenek inkább a király ékszerei ebben az edényben? És ő nem csak azért  
mondta ezt  neked,  mert  másik  asszonyt  akar  venni,  és  ezeket  neki  fogja  



Kísértők a Bibliában 75

adni? – Ádám ez a király, az asszony Éva, a vén pedig, aki ecetet kért, a  
kígyó. Rájuk vonatkozik (Zsolt 36,13): „Íme, így buknak el a bűnösök.”

A kígyó így gondolkozott magában: Ha Ádámmal beszélek, tudom, nem 
hallgat rám, mert a férfit mindig nehéz gondolataitól eltéríteni. Íme, ezért az  
asszonnyal  beszélek,  aki  könnyelmű  a  gondolkodásában;  mert  tudom,  ő  
hallgatni fog rám, hisz a nők minden teremtményre hallgatnak, mert 'dőrék  
az asszonyok, és nincs bennük ismeret' (Péld 9,13). – A kígyó elment és így  
szólt  az  asszonyhoz:  Valóban  kaptatok  egy  parancsot  ennek  a  fának  a  
gyümölcseivel kapcsolatban? – Az így válaszolt:

Igen, (Ter 3,3) a kert közepén levő fa gyümölcseiről azt mondta Isten,  
hogy  ne  egyetek  azokból,  még  csak  ne  is  érintsétek!  –  Szavai  között  
megtalálta az ajtót, amelyen beléphetett. Ezt mondta az asszonynak: Ez a  
parancs nem más, mint az irigység kifejezése, mert mihelyt esztek erről a  
fáról, olyanok lesztek, mint az Isten: ahogyan ő világokat teremt és semmisít  
meg, úgy ti is képesek lesztek világokat teremteni és megsemmisíteni; amint  
ő öl és éltet, úgy ti is képesek lesztek ölni és éltetni, ld. Ter 3,5. – Ezután a  
kígyó odament a fához, megérintette azt. (..) Azután a kígyó elment és ezt  
mondta  az  asszonynak:  Lám,  megérintettem a  fát,  és  nem haltam meg!  
Érintsd meg te  is,  és  te  sem fogsz  meghalni!  –  Az  asszony odament és  
megérintette a fát.  Ekkor megpillantotta a halál angyalát feléje indulni. –  
Így  szólt:  Talán  most  mégis  meghalok.  Akkor  Isten  más  asszonyt  fog  
teremteni neki és Ádámnak adni. Íme, rá fogom venni, hogy egyék velem.  
Akkor, ha meghalunk, mindketten meghalunk, ha pedig életben maradunk,  
mindketten élni fogunk! – Azután vett és evett a fa gyümölcseiből, és adott a  
gyümölcseiből a férjének is, hogy egyék vele, ld. Ter 3,6. – Amikor Ádám  
evett a fa gyümölcseiből, meglátta, hogy mezítelen, és szemei felnyíltak, és  
fogai elvástak.  Így szólt  az asszonyhoz:  Mi ez? Miből adtál  nekem enni,  
hogy szemeim felnyíltak és a fogaim elvástak? Tudom, hogy amint az én  
fogaim elvástak, úgy el fognak majd vásni az összes következő nemzedékek  
fogai is! (PirqeREl 13)

Miért nevezik őt (Mihály főangyalt a Ter 14,13-ban) „menekültnek”? – 
Mert amikor letaszította szentségük helyéről  Szammaélt és alattvalóit,  az  
megkapaszkodott Mihály egyik szárnyában, hogy őt is lehúzza és letaszítsa.  
De Isten kimenekítette Mihályt a kezéből, ezért nevezik őt „menekültnek”.  
(uo. 27)



76 Tarjányi Béla

A kígyó így szólt: (…) Íme, elmegyek és becsapom őket, hogy egyenek (a  
fáról) és megbüntessék őket; én pedig a földet a magam számára birtokba  
veszem. (Num Rabba 8)

(Korán) – (Isten így szól az emberhez:) Mi helyeztünk el téged a földön,  
és  gondoskodtunk  számodra  ételről  rajta,  de  te  kicsit  sem  vagy  hálás!  
Megteremtettünk téged, azután megformáltunk. Az angyaloknak pedig ezt  
mondtuk: Imádjátok Ádámot. – És ők imádtak is (téged), kivéve Ebliszt, aki  
nem tartozott azok közé, akik imádtak. (Ekkor Isten) így szólt: Mi akadályoz  
meg  téged  abban,  hogy  imádd  (Ádámot),  jóllehet  megparancsoltam  ezt  
neked? – Azt válaszolta: Én kiválóbb vagyok nála: engem tűzből teremtettél,  
őt  pedig  sárból.  –  (Ekkor  Isten)  így  szólt:  Takarodj  le  innen  (a  
paradicsomból), mert nem viselkedhetsz itt ilyen gőgösen! Takarodj! – És  
megvetett  leszel.  –  Ezt  válaszolta:  Adj  nekem  haladékot  a  feltámadás  
napjáig! – (Ekkor Isten) így szólt: Valóban, azok közé fogsz tartozni, akik  
haladékot kaptak. – (Az ördög) így szólt: Mivel romlásba döntöttél engem,  
szűk útjaidon leselkedni fogok (az emberekre), rajtuk ütök elölről és hátulról,  
jobb  kezük felől  és  baljuk felől,  és  nagyobb részüket  nem fogod hálásnak  
találni. – (Isten) így szólt: Takarodj innen, te megvetett és elűzött! Valóban:  
bárki kövessen is téged, megtöltöm veletek a poklot; de (ami téged illet,) ó  
Ádám, lakozzál feleségeddel a paradicsomban, egyetek,  amit csak akartok!  
Ezt a fát azonban meg ne közelítsétek, nehogy a bűnösök közé soroltassatok.  
– A sátán azonban felajánlotta kettejüknek,  hogy felfedi  meztelenségüket,  
amely rejtve volt előttük, és így szólt: Uratok nem másért tiltott el titeket e  
fától,  mint  azért,  nehogy  angyalokká  váljatok,  vagy  halhatatlanokká  
váljatok. – Meg is esküdött nekik: Bizony, én azok közé tartozom, akiknek  
helyes  a  tanácsa.  –  És  félrevezetéssel  előidézte  bukásukat.  És  amikor  
megérintették  a  fát,  mezítelenségük  nyilvánvalóvá  lett  számukra,  és  
paradicsomi leveleket kezdtek összefűzni, hogy betakarják magukat.

És az ő Uruk szólította őket: Nemde eltiltottalak benneteket e fától? És  
nem mondtam nektek, hogy: Bizony, a sátán esküdt ellenségetek nektek? –  
Azt válaszolták: Ó Urunk, igaztalanul bántunk lelkünkkel! És ha meg nem  
bocsátasz, és nem kegyelmezel nekünk, bizonnyal elveszünk! – (Isten) így  
szólt: Távozzatok lefelé! Egyiktek legyen a másik ellensége! Lakóhelyetek a  
földön lesz, ételetek egy évszakra való! – (Isten) így szólt: Ott fogtok élni, és  
ott fogtok meghalni, és onnan fogtok elvitetni (a feltámadáskor).



Kísértők a Bibliában 77

A halál angyala – A Rabbik (150 körül) mondták: Egyetlen ember sem 
elég hatalmas,  hogy megmeneküljön a  halál  angyalának szellemétől.  (…)  
Egyetlen  ember  sem  mondhatja  a  halál  angyalának:  Várj  rám,  míg  
számadásom lezárom, azután jövök! (Midrás)

A halál angyaláról azt mondják, hogy tele van szemekkel.  Amikor egy  
beteg haldoklik, ott áll a fejénél kivont karddal a kezében; a kard hegyén egy  
csepp méreg.  Amint a  beteg meglátja,  megijed,  kinyitja  a  száját,  a  halál  
angyala pedig belehullatja a mérget a szájába. Ettől hal meg, emiatt megy a  
pusztulásba, emiatt sárgulnak meg szemei. (Talmud)

Amikor Kóré pártot ütött Mózes ellen, a halál angyala ki akart vonulni,  
hogy megsemmisítse őket; ha kivonult volna, megölte volna egész Izraelt.  
Mózes azonban a szövetség sátránál időzött, (…) és meglátta, hogy ki akar  
vonulni. Ezért rögtön szólt Áronnak (Szám 17,11): Fogd a füstölőt s tegyél  
bele tüzet az oltárról stb. Végezz értük engesztelő szertartást sietve; ugorj  
már,  szedd  össze  magad,  miért  állsz  itt  csodálkozva?  Menj  gyorsan  a  
közösséghez! – Áron megkérdezte: Uram, mit látsz? – Ő ezt válaszolta: A  
halál  angyalát  látom,  amint  kivonul,  hogy  Izrael  ellenségeit  (=  a  vétkes  
izraelitákat) megölje; mert 'Qecef kijött Jahvétól'. (Midrás)

Szammaél  angyal,  a  törvényszegő,  minden  sátán  vezére  óráról  órára  
várta Mózes halálát. Így szólt: Mikor jön már el a kijelölt idő vagy pillanat,  
amikor Mózes meghal, hogy leszállhassak és elvihessem tőle a lelkét? – Róla  
mondta Dávid: a törvényszegő az igazra leselkedik, és meg akarja ölni, Zsolt  
37,32.  Nincs  ugyanis  a  sátánok  között  még egy olyan gonosztevő,  mint  
Szammaél, és a próféták között sincs még egy olyan igaz, mint Mózes, hisz  
írva van: ’Izraelben nem támadt többé olyan próféta, mint Mózes, akivel az  
Úr  szemtől-szembe  találkozott,  MTörv  34,10.  (..)  Szammaél  tehát,  a  
gonosztevő,  várakozott Mózes lelkére,  és így szólt:  Mikor kezd már sírni  
Mihály, és az én szám nevetéssel telni? – De Mihály ezt mondta: Hogyan,  
te gonosztevő? Én sírjak, te meg nevetsz? (…)

Abban  az  órában  (amikor  Mózes  halála  elérkezett)  Isten  így  szólt  
Gáborhoz: Gábor, menj és hozd el Mózes lelkét! – Az így válaszolt: Világ  
Ura! Hogyan nézhetném én végig annak halálát, aki hatvanszor tízezerrel ér  
fel, és hogyan vonulhatnék haraggal az ellen, akiben ilyen szavak rejtőznek  
(Móz hálaéneke, MTörv 32)? – Ekkor Isten Mihályhoz fordult: Vonulj ki, és  
hozd el Mózes lelkét! – Az így szólt: Világ Ura! Én voltam az ő tanítója, ő  
pedig  az  én  tanítványom,  nem  láthatom  az  ő  halálát!  Ekkor  Isten  
Szammaélhez, a gonosztevőhöz szólt: Vonulj ki, és hozd el Mózes lelkét!



78 Tarjányi Béla

Ő mindjárt haragba is öltözött, felkötötte kardját, és rémségbe burkolva  
odament Mózeshez. Amikor meglátta őt, hogy ott ül és írja Jahve teljes nevét,  
és  hogy  arcának  ragyogása  a  napéhoz  hasonló,  Mózes  maga  pedig  Jahve  
Cebaót  angyalához,  megijedt  tőle,  és  így  szólt:  Bizony,  nincs  angyal,  aki  
Mózes lelkét elragadhatná! – De még mielőtt Szammaél mutatkozott volna,  
Mózes tudta már, hogy jönni fog. Mikor pedig Mózest meglátta, félelem és  
rettegés fogta el, mint a szülő asszonyt, és meg sem tudta nyitni a száját,  
hogy szóljon Mózeshez, míg az meg nem szólalt: (…) Mit akarsz itt? – Ő így  
válaszolt:  Azért jöttem, hogy elvigyem a lelkedet.  – Mózes: Ki küldött? –  
Szammaél válaszolt: Az, aki minden embert teremtett. – Mózes: Nem fogod  
elvinni lelkemet!  (...)  Távozz, gonosztevő,  ne beszélj  így! Menj,  menekülj  
tőlem,  nem  adom  neked  a  lelkemet!  –  Szammaél  azonnal  visszatért,  és  
beszámolt a Mindenhatónak. Isten ezt mondta Szammaélnek: Menj és hozd el  
Mózes  lelkét.  –  Ő  tüstént  kihúzta  kardját  a  hüvelyéből,  és  odalépett  
Mózeshez. De Mózes megharagudott,  kézbe vette a  botot,  amelyre a  teljes  
Jahve-név  rá  volt  vésve,  és  teljes  erővel  Szammaélre  sújtott,  mire  az  
elmenekült;  Mózes  pedig  üldözte  a  teljes  Jahve-névvel,  majd  kivett  egy  
sugarat a szemei között lévő ragyogásból, és megvakította Szammaél szemeit.

Most végül elérkezett Mózes számára a pillanat vége.  (…) Mózes így  
szólt Istenhez: (...) Kérlek, ne add lelkemet a halál angyalának kezébe! – (...)  
Az így szólt hozzá: Ne félj, én magam gondoskodom rólad és temetésedről!  
(Midrás)

Mikor pedig Mózes meghalt a hegyen, elküldetett Mihály, hogy temesse  
el a testét. De az ördög káromolta Mózest, gyilkossággal vádolva őt, mert  
megölte az egyiptomit. Az angyal azonban nem hagyta őt káromolni. Ezt  
mondta  az  ördögnek:  Félemlítsen  meg  téged  az  Isten!  (Mózes  
mennybevétele)

Mert  az  ördög  viaskodott  az  angyallal  (Mihállyal),  és  nem  akarta  
megengedni  neki,  hogy  eltemesse  (Mózes)  testét.  Ezt  mondta:  Mózes  
gyilkos, hisz megölt egy embert Egyiptomban, és elrejtette a homokban (Kiv  
2,12). Ekkor Mihály könyörgött az Istenhez, és mennydörgés és villámlás  
keletkezett,  és az ördög azonnal  eltűnt.  Mihály pedig eltemette őt (saját)  
kezeivel. (szláv Mózes-monda)



Kísértők a Bibliában 79

A gonosz ösztön – Rabbi Eliézer ben Jaakób mondta Rabbi Pinchász  
ben  Jair  (200  körül)  nevében:  Isten  így  szólt:  A  gonosz  ösztönt  én  
teremtettem.  Légy  elővigyázatos,  nehogy  bűnre  csábítson!  De  ha  mégis  
bűnre visz,  legyen gondod  arra,  hogy  bűnbánatot  tarts!  Akkor  elveszem 
bűneidet, amint írva van, Iz 46,4: 'Én teremtettem' (a gonosz ösztönt), 'én  
fogom elvinni' (a bűnt),  'én fogom hordozni és megváltani' a Gyehenna  
ítéletétől. (Midrás)

Rabbi  Jehúda  ben  Nachmáni  (280  körül),  Rés  Láqis  (250  körül)  
tolmácsolója tárta fel:  Mit jelent Mik 7,5:  'Ne higgy a gonosznak,  és ne  
bízzál benne'? – Ha a gonosz ösztön ezt mondja neked: Vétkezz! Isten meg  
fog  bocsátani!,  ne  hidd  el,  mert  írva  van:  'Az  ember  ösztöne  gonosz  
ifjúságától fogva', Ter 8,21. (Talmud)

Isten mondta: Ebben a világban a gonosz ösztön miatt sokasodtak el a  
vétkek,  de  az  eljövendőben (= a  messiási  korban)  'kiveszem testetekből  a  
kőszívet (és hússzívet adok nektek)', Ez 36,26; mert írva van: 'Izrael háza  
nem lesz  többé  mentsvár,  hogy emlékeztessen a  vétkekre,  stb.'  Ez 29,16.  
(Midrás)

Rés  Láqis  (250  körül)  mondta:  Ugyanaz  a  sátán,  ugyanaz  a  gonosz  
ösztön, és ugyanaz a halál angyala. Ugyanaz a sátán, mert írva van: 'Ekkor  
a  sátán  eltávozott  az  Úr  színe elől',  Jób  2,7.  Ugyanaz  a  gonosz  ösztön;  
amott  (ugyanis)  ez  áll:  'Szíve  gondolatainak  ösztöne  „csak”  gonosz  
mindegyre', Ter 6,5, itt viszont ez áll: '„Csak” az életét kíméld!', Jób 2,6.  
Ugyanaz a halál angyala, mert írva van: '„Csak” az életét kíméld!', Jób 2,6.  
(Talmud)

A fenti (és hasonló) szövegek figyelembevétele szükségszerű a szent­
írás-magyarázat során, mert bármily szerteágazóak és fantáziadúsak is 
ezek a leírások, 1. azon nép körében születtek, amely Isten üzenetét tel­
jes egészében hallotta és hordozta (nem csak a Bibliában rögzített taní­
tást); 2. az itt szereplő elnevezések, kifejezések és motívumok jó része 
szerepel a bibliai, újszövetségi szerzőknél is (pl. „a levegő hatalmának 
fejedelme”,  Ef 2,2;  „felemelkedni  az  égbe – aláhullani  a  pokolba”,  Iz 
13,14–15; Ez 28,2.8; Mt 11,23; Lk 10,15); 3. az Újszövetség helyenként kife­
jezetten utal ezekre az elképzelésekre, történetekre (pl. Júd 9: Mózes te­
metése; 2Pét 2,4 – Júd 6–7: az angyalok vétke földi asszonyokkal); 4. egy 
esetben az Újszövetség szent könyvként idéz egy ilyen apokrif szöveget 



80 Tarjányi Béla

(Júd 14–15 =  etHén 1,9). – Nyilvánvaló az is, hogy a keresztény hagyo­
mány sokat merített ezekből a Szentíráson kívüli leírásokból, illetőleg a 
leírások alapjául szolgáló szidó hagyományból.

Szükséges és hasznos tehát tanulmányoznunk mindazt, ami a) össz­
hangban áll az Újszövetséggel; b) ami kiegészíti ismereteinket; és c) ami 
megvilágítja az  Újszövetségi Szentírás egyes helyeinek hátterét és értel­
mét.

Mindezek alapján – figyelembe véve a fenti szövegek képi nyelveze­
tét – a sátánra vonatkozó ismereteinket a következőkben foglalhatjuk 
össze:

a) A sátán kiléte – A sátán főangyal, mint Mihály, Gábor és a többiek 
(vagyis tiszta szellemi lény; azok közé tartozik, akiknek a hatalma – is­
mereteink szerint – Isten után a legmagasabb nagyságrendű a szellemi 
lények világában). – A sátánt Isten teremtette (tehát nem a lehető legtö­
kéletesebb szellemi létező, nem Isten). – A sátán angyalfejedelem, azaz 
alárendeltjei vannak: 'az ő angyalai', 'a sátánok', 'az ördögök', 'a démo­
nok', 'a tisztátalan lelkek'. (Ez a beszédmód állandó a vallásos nyelvben, 
de a sátán(ok) számának meghatározásához nem nyújt biztos támpon­
tot. Az „egy és több” kategóriája ugyanis a szellemi létezők világában 
másként – vagy nem – érvényes, miként az „itt és máshol”, „most és 
máskor” stb. kategóriák sem.)

b) A sátán bűne (= célja) – A sátán próbatétel elé került és elbukott. (Is­
ten  őt  sem  teremtette  gonosznak:  szabad  döntés  következtében  lett 
azzá. Ő is – mint minden teremtett szellemi lény – magában hordozta a 
bukás lehetőségét, mert teremtették, mert nem abszolút tökéletes, mint 
Isten.) – Bűne miatt a sátánt Isten letaszította az égből, kizárta a meny-
nyei boldogságból. (Megszűnt az Istennel, teremtőjével való harmoni­
kus kapcsolata; ezzel együtt elveszítette a kapcsolat gyümölcseit is,  a 
békét,  az  örömet  stb.  Megtérésre  nem volt  lehetősége,  mert  számára 
nincs „most és máskor”, „így és máshogy”.)

A sátán bűne a gőg, az Isten elleni lázadás: „Trónomat az ég csillagai 
fölé emelem stb.” (Istennel egyenlő akar lenni, illetőleg Isten fölé kere­
kedni, megszerezni magának Isten hatalmát és dicsőségét. Természetes, 



Kísértők a Bibliában 81

hogy ez nem sikerülhet, vagyis ez a lázadás értelmetlen, valóban „sátá­
ni”.)

Azóta a sátán irigy az emberre. Irigységből elérte, hogy az emberek 
bűnt kövessenek el, és elveszítsék a paradicsomi boldogságot. Ez is „sá­
táni” törekvés: ha én nem lehetek boldog, a másik se legyen az! Szívből 
gyűlöli az embert, minden áron ártani akar neki, például betegséggel 
gyötri, halálát okozza. Mindenekelőtt azonban arra törekszik, hogy az 
ember is vétkezzék, és elveszítse Isten jóindulatát, szeretetét, jótétemé­
nyeit.  (A  sátán  bűne  időtlen;  földi  fogalmakban úgy is  mondhatjuk, 
hogy állandóan történik. Ennek az egyetlen és állandó sátáni bűnnek ré­
sze és evilági vetülete a kísértések sorozata, amellyel a sátán az embere­
ket is Isten elleni engedetlenségre, lázadásra ösztönzi. Követőket keres, 
társakat a bűnéhez; igyekszik meghiúsítani Isten akaratát, keresztezni 
Isten terveit a világban.)

c) A sátán indítéka az önzés (bűnös önállítás) két alapvető formája: a 
hatalomvágy és a boldogságvágy. Mint Istenhez közelálló főangyal, ré­
szese Isten hatalmának (ld. alárendelt angyalok), de nem elégszik meg 
ezzel. Megkívánja Isten hatalmát és dicsőségét, megkísérli megszerezni 
azt: „Hasonlóvá leszek a Magasságbelihez!” Miután kitaszítják az égből, 
e világban, az emberek fölött igyekszik minél nagyobb hatalomra szert 
tenni.  Ezzel  kárpótolja  magát  azért,  hogy nem uralkodhat  az  égben. 
(Hatalmába keríti az embereket, elragadja őket Istentől.)

A boldogságvágy nála bűnös formában jelentkezik. Miután elveszí­
tette az engedelmes angyalokat megillető boldogságot, irigykedik a pa­
radicsomi békében élő emberre: „Téged pedig olyan örömben, boldog­
ságban kellett látnunk, és ez elszomorított bennünket.” Mivel saját, igazi 
boldogságát visszaszerezni nem áll módjában, „sátáni” örömöket keres 
magának: bűnre viszi az embert, hadd veszítse el ő is a boldogságát. 
Örömei a káröröm (az emberrel szemben) és a bosszúállás öröme (Isten­
nel szemben). (Amikor a szeretetre rendelt teremtmény elbukik, meg­
születik benne a gyűlölet,  és megjelennek annak gyümölcsei.  Mindez 
annál nagyobb fokú, minél nagyobb szeretetre lett volna képes, hiszen: 
’mindig a legfelső esik legnagyobbat’, vö. corruptio optimi pessima est.)



82 Tarjányi Béla

d. A sátán módszere – A sátán sikerének legfőbb titka abban rejlik, hogy 
nem nyíltan támad, hanem álcázva, rendszerint a jó álarca mögé rejtőz­
ve (vö. „bárányok képében jönnek, belül pedig ragadozó farkasok”; Mt 
7,15). Ezt juttatják kifejezésre azok a képek, amelyekben – a róla szóló 
leírások szerint – megjelenik: kígyó (Ter 3,1), szegény koldus (Talmud 
Qid 81a),  pásztor  (uo.,  Sanh 95a),  madár  (uo.,  107a),  a  fény  angyala 
(ÁdÉl 9), imádkozó angyal (MózJel 17).

Az Újszövetség számos esetben kifejezetten is figyelmeztet a sátán 
álnokságára. „Minden ravaszsággal tele van” a sátán (Csel 13,10), „ha­
zug ő, s a hazugság atyja” (Jn 8,44), a keresztényeket állandóan a sátán 
kelepcéje fenyegeti  (Ef 6,11;  1Tim 6,9;  2Tim 2,26).  Az ember  sohasem 
érezheti magát biztonságban tőle, mert hisz „a világosság angyalának 
tetteti magát” (2Kor 11,14 = ÁdÉl 9). Ő a „megtévesztés fejedelme” (12­
PátrVégr Júda 19,4).

A kígyó  ezután felmászott  a  paradicsomkert  falára.  Abban az  órában 
pedig, amikor Isten angyalai felmentek Istent imádni, a sátán angyalalakot  
öltött és énekelte a dicsőítő éneket, mint az angyalok. Közben áthajolt kissé a  
falon, hogy meglássam őt, mint angyalt. (Móz Jel 17)

A sátán működése zavaró erő az ember életében. Az ember (egyéni és 
közösségi) kibontakozása eleve a testi és szellemi lét feszültségének je­
gyében zajlik, ahol a „test” megköveteli a magáét, de a szellem fokoza­
tosan úrrá lesz rajta. A sátán tevékenysége ezt a (feszültségében is ki­
egyensúlyozott)  folyamatot  zavarja  meg,  mégpedig gyakran éppen a 
szellem oldaláról, amely felé az ember eredendő bizalommal tekint, ill. 
ahonnan csak jót vár. Ezért fordul elő oly sokszor, hogy az ember a jót 
rossznak, a rosszat jónak, az ártalmasat hasznosnak tartja. Ez a sátán 
„kelepcéje”.

– A „test” oldaláról támadva a sátán természetellenesen megsokszo­
rozza a testi összetevő erejét, hatását: a testiséggel gúzsba köti a szelle­
met.



Kísértők a Bibliában 83

A Sátán Bibliája, 1968 (részletek)
(..)  Hajnalodik.  Új  fény születik  az  égből.  Lucifer  feltámadt,  hogy most  

ismét hirdesse: „Ez a Sátán korszaka! A Sátán uralkodik a földön!” A hamis  
istenek  meghaltak.  Itt  a  varázslatos,  szeplőtelen  bölcsesség  hajnala.  
Diadalmaskodik a TEST, és hatalmas Templomot építünk, szentelünk nevének.  
Az ember üdve nem az önmegtagadástól függ többé. Mindenki megtudja, hogy  
az élő és a test világa a legjobb előkészület mindenfajta örök gyönyörökre!

(Előszó)
A  Sátán  az  embert  képviseli,  aki  csak  egy  másik  állat,  néha  jobb,  

többnyire rosszabb, mint azok, amelyek négy lábon járnak; az embert, aki  
mind közül a leggonoszabb állattá lett!

(7. alapigazság)
Ez aszott acél- és kősivatagban felemelem szómat, hogy halljátok. Intek  

keletre és nyugatra, jelt adok északra és délre, hirdetvén: Halál a gyöngékre,  
üdv az erőseknek! (Sátán I,1)

Áldottak az erősek, mert birtokolni fogják a földet;
Átkozottak a gyöngék, mert a jármot fogják örökölni!
Áldottak a hatalmasok, mert az emberek tisztelni fogják őket,
Átkozottak az erőtlenek, mert kiirtják őket!
Áldottak a bátrak, mert a világ urai lesznek;
Átkozottak a tisztes szerények, mert szöges patkók gázolják le őket!
Áldottak a győztesek, mert a győzelem a jog alapja;
Átkozottak a legyőzöttek, mert örökre rabok lesznek!
(Sátán V,1–4)
Nem vagyunk-e  mindnyájan  természetünknél  fogva  ragadozó  állatok?  

Létezhet-e tovább az emberiség, ha felhagy azzal, hogy prédálja egymást?  
Nem pontosabb  kifejezése-e  a  „szeretet”-nek  a  „gyönyör  és  testi  vágy”,  
amely  a  faj  fenntartását  szolgálja?  (…)  Gyűlöld  ellenségedet  teljes  
szívedből,  és  ha  arcul  üt  téged valaki  egyfelől,  SÚJTS oda neki  a  másik  
oldalon! Verd őt tönkre, – hisz az önvédelem a legfőbb törvény! (...)

Üss, ha ütnek, utálj, ha utálnak, ítélkezz, ha megítélnek –, tégy hozzá  
bátran  bőséges  ráadást  is!  Szemet  szemért,  fogat  fogért  –,  igen,  
négyszeresen,  százszorosan!  Légy  a  Réme  ellenségednek,  és  ha  útjára  
engeded, lesz egy kis ráadás-bölcsessége, hogy kérőddzék rajta. Így tekintélyt  
szerzel magadnak életed minden útján, és lelked – a te halhatatlan lelked –  



84 Tarjányi Béla

élni  fog.  Nem  elérhetetlen  paradicsomban,  hanem  azok  fejében  és  
csontjaiban, akik megtanultak tisztelni téged. (Sátán III,4–9)

6. Márk tanítása

Jézus próbatételének történetét Márk nem csupán az időrendi illeszke­
dés miatt közli írásának első fejezetében. Szerinte ez az elbeszélés irány­
adó, vagyis (hasonlóan az előző és következő részekhez: 1,9–11; 1,14–
15) Jézussal kapcsolatban alapvető, lényeges teológiai gondolatot tartal­
maz: Jézus győzött a kísértések, a sátán felett. Ez a gondolat Márk evan­
géliumának egyik vezérfonala.

Az  evangélista  többször  is  kitér  arra  írásában,  hogy  Jézus  élete 
mindvégig tele volt kísértésekkel, próbatételekkel. „Kísértették” őt a fa­
rizeusok:  égi  jelet  kértek tőle  (8,11),  álnok kérdéseket  tettek fel  neki, 
hogy „próbára tegyék” (10,2), vagy az adópénzzel kapcsolatban „tőrbe 
csalják”  (12,15).  Nem  véletlen,  hogy  mindezekben  az  esetekben  a 
[peirazein] = kísérteni szó áll az eredeti szövegben. De megkí­
sérti őt saját tanítványa, Péter is: el akarja téríteni őt a szenvedés útjáról. 
Jézus válasza igen kemény: „Távozz, sátán!” (8,33). „Kísértést” (= pró­
batételt) jelentenek számára a getszemáni éj gyötrelmei is. Márk még itt, 
Jézus földi életének utolsó perceiben is megemlékezik a Mester útját kö­
vető kísértésekről:  „Virrasszatok és imádkozzatok, hogy kísértésbe ne 
essetek! – mondja Jézus tanítványainak. – A lélek ugyan kész, de a test 
erőtlen...” (14,38).

Ha  mindezek  mellett  tekintetbe  vesszük a  számos  ördögűzést  is, 
amelyről  Márk  beszámol,  egészen  nyilvánvaló  számunkra,  hogy  az 
evangélista különös gonddal igyekszik bemutatni, hogy Jézus élete tele 
volt próbatételekkel, kísértésekkel, de ő helytállt, döntő győzelmet ara­
tott a sátán felett. Isten uralma (= az új paradicsom) megkezdődött, a sá­
tán uralmának vége. Az ördöggel, és csatlósaival, a tisztátalan lelkekkel, 
démonokkal szemben verhetetlen az Isten Lelkével megerősített Isten 
Fia (1,21–28.32–34.39; 3,11.22–30; 5,1–20; 9,14–29). Jézus fellépése („jöve­
tele”, vö.   [erkhomai], 1,14.24.39) döntő vereséget jelent a démo­
nok számára:  nekik is  el  kell  ismerniük őt,  mint  az Isten Fiát  (1,24). 



Kísértők a Bibliában 85

Mindehhez  Márk  evangéliumában  alkalmas  bevezető  volt  a  pusztai 
próbatétel jelképekben gazdag leírása.

Amikor Márk különös figyelmet szentel Jézus kísértéseinek és a sá­
tán feletti győzelemnek, nem tesz mást, mint kidomborít, előtérbe he­
lyez egy adott gondolatot a fennmaradt Jézus-hagyományból. Az Újszö­
vetség számos helye tanúsítja, hogy Jézus nagy jelentőséget tulajdonított 
megkísértésének. Láthatjuk ezt egyik példabeszédéből például (az erős 
emberről,  Mk 3,27),  amelyben utal  arra,  hogy legyőzte a sátánt.  Ez a 
győzelem volt  az,  melynek alapján teljhatalommal rendelkezett  a  go­
nosz lelkek felett. Későbbi győzelmei (próbatételek, ördögűzések) már 
nem alkalomszerű támadások a sátán ellen.  Sokkal többet jelentenek. 
Azt, hogy az üdvösség ideje elkezdődött, folyamatban van a sátán meg­
semmisítése (vö.  Mk 1,24:  o [apolesai] = elveszíteni). Ebben a ta­
nítványok is részt vesznek, – és ez kitörő örömmel tölti el Jézust, amikor 
visszatérnek térítő útjukról, és elbeszélik a sátán felett aratott győzelme­
iket. Örömében így kiált fel: „Láttam a sátánt, mint villámot az égből le­
zuhanni!” (Lk 10,18: „letaszíttatni”).

A sátánt (’először’) Isten taszította le az égből, de bukása csak akkor 
vált véglegessé, döntő vereséggé, amikor Jézus, az Ember győzött felet­
te, és e győzelem erejében tanítványai is győzedelmeskednek. Íme, már 
most ez a helyzet: a sátán tehetetlen, „megkötözték”, „kirabolják” (Mk 
3,27),  a  paradicsom  feltárul  (vö.  „kígyókon,  skorpiókon  jártok”,  Lk 
10,19), a kiválasztottak neve be van írva az élet könyvébe (uo. 20).

Ez a győzelem és a Jézussal kezdődő paradicsomi állapot csak a bűnt 
zárja ki, a kísértést nem. Sőt, a próbatételek szükségszerűen jelen vannak 
(a földi paradicsom ezért nem azonos még a „Mennyországgal”!). Jézus 
pusztai tartózkodása idején ugyanis az események valójában nem idő­
ben, hanem csak logikailag követik egymást: Jézus nem egyszer, hanem 
folyamatosan („negyven napig”) szenved kísértést, folyamatosan áll el­
len a csábításnak, és ezért (nem ezután) valósul meg körülötte a paradi­
csom. Az Istenhez való közelség és hűség (itt a földön) nem zárja ki a kí­
sértést,  jóllehet  a  hűség és  engedelmesség paradicsomot  hoz létre.  A 
keresztény ember is újra és újra kísértést szenved, mégis paradicsomban 
él, a béke és a szeretet országát alakítja, ha Jézussal együtt hűséges az 
Atyához.



86 Tarjányi Béla

Az Újszövetségnek ez a tanítása egészen eredeti. A sátánnak a jelen­
ben kezdődő megsemmisüléséről nem tud sem az Ószövetség, sem a zsi­
nagógai oktatás, sem Kumrán. Jézus kijelentései azonban egyértelműek 
és határozottak, bár a sátán vereségének ténye még csak a hit szemével 
látható. A sátán még hatalmába kerít. Azok fölött azonban semmi hatal­
ma sincs többé, akik hisznek Jézusban, akik „ővele vannak”.

Azért mondtam el ezeket nektek, hogy békességet találjatok bennem. A  
világban  üldözést  szenvedtek,  de  bízzatok,  mert  én  legyőztem a  világot!  
(Jézus búcsúbeszéde, Jn 16,33)

7. Függelék

Rabbi Rashi (1040‒1105) kommentárjából – Iz 53,5: Söluménu – Azok a 
csapások, amelyeknek reánk (ti. a pogány népekre) kellett volna betelje­
sedniük, reá (Izraelre (hullottak, vagy más értelmezés szerint mi békes­
ségben voltunk és a feddés bennünket illetett volna, de bűneink miatt 
reá, Izraelre hullott.1

Edfuban Kr. e. a 3. századra megváltozott az egyiptomiak gonoszról 
alkotott fogalma. Az állandó harcok közepette az egyiptomiak, éppúgy, 
mint az izraeliták, kezdték a világot feketének és fehérnek látni,  nem 
pedig sokszínűnek. Ez az istenekről alkotott felfogást is érintette. Kiala­
kulóban  volt  az  egységes  gonosz  fogalma.  Az  edfui  templomot  Hó­
szusznak, Szét unokaöccsének szentelték. Szétet vagy kétezer éven át a 
pusztító erők forrásaként tisztelték, ekkortájt azonban véres pusztítását 
kezdték gonosznak látni, akit el kell pusztítani. Ennek ábrázolását látjuk 
a templom falán, amint a hatalmas Hórusz legyőzi az aprócska víziló 
képében ábrázolt Szétet. Szét előbb még a lábain áll, megbéklyózva, az­
tán már a hátán fekve, Hórusz lándzsájával halálra sebezve. Ez nagy új­
donság. Szét egykor hatalmas istenség volt, aki előtt hódoltak, most pe­
dig minden gonoszság megtestesítője, akit le kell győzni.

1 SCHWEITZER JÓZSEF,  Deutero-Jesája és a Szenvedő-szolga dalok a zsidó exegézisben, in 
„Akik az igazságra oktattak sokakat…”, Szent István Társulat, Budapest 2005, 319.



Kísértők a Bibliában 87

Korán / Kereszténység – Mindkét vallás gonosz lénynek tekinti a sá­
tánt, az emberiség megkísértőjének. Ő az, aki tévútra vezeti az embert. 
Az iszlámban azonban nem tekintjük a sátánt Isten ellenségének. A sá­
tán az ember ellensége. Isten magasabban áll annál, semhogy ellensége 
lehessen. A gonosz ellen a dzsiháddal harcolunk. A dzsihád azt jelenti, 
hogy minden erőnkkel azért küzdünk, hogy Istennek tetsző életet él­
jünk. A Próféta azt mondja: a dzsihád legkiválóbb formája az a dzsihád, 
amelyet az ember a saját vágyai ellen vív. A sátán próbák elé állít. Min­
den embert egy angyal és egy ördög kísér. Amikor az angyal a jó útra 
vezetne minket, a sátán megpróbál ettől eltéríteni. Az angyal a jobb vál­
lunkon ül, az ördög a balon.

Kempis  Tamás  –  Míg  e  világban  élünk,  megpróbáltatás  és  kísértés  
nélkül nem lehetünk. Ezért van megírva Jób könyvében: „Csupa kísértés az  
ember élete a földön”.

(c)  Azért  úgy  volna  rendjén,  hogy  mindnyájan  figyeljünk  a  ránk  
leselkedő  kísértésekre,  és  virrasztva  imádkozzunk;  alkalmat  ne  adjunk  az  
ördögnek arra, hogy túljárjon az eszünkön, mert az ördög sohasem alszik,  
hanem körüljár, keresve, kit nyelhetne el. Senki sem olyan tökéletes és szent,  
hogy  némelykor  kísértésbe  ne  esnék,  lehetetlen  azoktól  teljesen  
megszabadulnunk.

b)  A  kísértések  azonban  igen  gyakran  igen  hasznosak,  ha  mégoly  
keservesek  és  súlyosak  is:  mert  megalázzák,  megtisztítják  és  lélekben  
kiművelik az embert. Minden szent sok megpróbáltatáson és kísértésen ment  
át, úgy haladt előre a jóban. (...)

(a)  Ember  amíg  csak  él,  teljesen  sohasem  lehet  biztonságban  a  
kísértésektől,  mert bennünk van a kísértések forrása:  hiszen rosszra hajló  
akarattal születtünk. Amint az egyik kísértés visszahúzódik, egy másik üti  
fel a fejét: mindig van, ami gyötörjön, mert elvesztettük hajdani kincsünket,  
a háborítatlan boldogságot. A vasat a tűz próbálja meg, az igaz embert a  
kísértés.  Sokszor  nem  tudjuk,  mire  vagyunk  képesek,  és  a  kísértés  
megmutatja, mik vagyunk. (Kempis Tamás: Krisztus követése)



88 Tarjányi Béla

Felhasznált irodalom

W.  GESENIUS,  Hebräisches  und  Aramäisches  Handwörterbuch,  Springer, 
Berlin 196217,  címszó.

TARJÁNYI BÉLA,  Az  örömhír  Márk  evangélista  szerint,  A  Mk  1,1-15  
magyarázata, Szt. Jeromos Kat. Bibliatársulat, Budapest 19984.

Henoch Apokalypsise, ford. HAMVAS BÉLA, Bibliotheca, Budapest 1945.
Egyiptomi Halottaskönyv CXI fejezet, Farkas Lőrinc Imre Kiadó, Budapest 

1994.
Egyiptomi  Halottaskönyv  CXII-CXC  fejezet,  Farkas  Lőrinc  Imre  Kiadó, 

Budapest 1995.
KÁKOSY LÁSZLÓ,  Az  ókori  Egyiptom  története  és  kultúrája,  Osiris  Kiadó, 

Budapest 1998.
KÁKOSY L. – VARGA EDITH,  Egy évezred a Nílus völgyében, Gondolat Kiadó, 

Budapest 1970.
KÁKOSY L.,  Varázslás az ókori Egyiptomban, Lárky Könyvkiadó, Budapest 

2002.
OTTO BÖCHER, Das Neue Testament und die dämonischen Mächte (Stuttgarter 

Bibel-Studien 58), Kath. Bibelwerk, Stuttgart 1972.
H. L. STRACK – P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud 

und Midrasch, I-V., C. H. Beck`sche Verlagsbuchhandlung, München 
1982.



KOCSIS IMRE

Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást 
követő megújult élet

Róm 7,7–8,17

Az ember megkísértettségéről, bűnre való hajlamáról és a bűnnek való 
kiszolgáltatottságáról Szent Pál többször is ír leveleiben, de azt is hang­
súlyozza, hogy Krisztus megváltása következtében a hívő ember biztos 
segítséget kap Istentől ahhoz, hogy Isten szeretetében meg tudjon ma­
radni,  és Isten akaratának megfelelően tudjon élni  (vö.  1Tessz 4,1–12; 
1Kor 5–6; 10,1–13; 2Kor 11,1–4; Gal 5,13–26). A téma részletes és rendsze­
rezett kifejtését a Római levél 7. és 8. fejezeteiben találjuk. Értekezésünk 
lényegében ennek elemzésére irányul.  

1. A Róm 7–8 helye és szerepe a megigazulásról szóló érvelésben

Miután az 1,18–4,25 egységben Pál nyilvánvalóvá tette, hogy a megiga­
zulás Jézus Krisztus megváltása révén Isten ingyenes kegyelméből jut 
osztályrészül a híveknek, az 5,1–8,39 egységben a megigazulás gyümöl­
cseire irányítja a figyelmet. Ezek közé tartoznak: az Istennel való kien­
gesztelődés  és  béke (5,1–11),  a  bűn szolgaságából  való  felszabadulás 
(6,1–23), a törvénytől való szabadság (7,1–6), valamint az, hogy a hívek 
a Szentlélek irányítása alatt állva Isten gyermekeinek és Krisztus társ­
örököseinek tudhatják magukat (8,1–39). A felsorolt témákhoz kapcso­
lódóan az apostol hosszabb megfontolásokat tesz a bűn és a kegyelem 
(5,12–21), valamint a törvény és a bűn (7,7–25) kapcsolatáról.



90 Kocsis Imre

A 7. és a 8. fejezetek szorosan összetartoznak. A 7,1–6-ban Pál azt tu­
datosítja, hogy a keresztény ember nem áll többé a törvény uralma alatt, 
hiszen a törvény csak addig kötelezi az embert, amíg él. Ám a kereszté­
nyek a keresztségben Krisztussal együtt meghaltak (6,3–4),  s így sza­
baddá váltak a törvénytől. 

A szakasz végén az alábbi, igen tanulságos kijelentések olvashatók: 
„Amíg ugyanis a test szerint éltünk, a törvény folytán a bűnök szenve­
délyei működtek tagjainkban, s azok halálra hoztak gyümölcsöt. Most 
azonban, miután meghaltunk annak, ami minket fogva tartott, felszaba­
dultunk a törvény alól, hogy a Lélek újdonságában szolgáljunk, és ne a 
betű elavult módján” (7,5–6).  Ezeket a mondatokat témafelvezetésnek 
tekinthetjük, hiszen az első mondat (7,5) tartalmát a 7,7–25-ben, a máso­
dikét (7,6) pedig a 8,1–17-ben fejti ki az apostol.

2. Róm 7,7–25

7Mit  mondjunk  tehát?  Azt,  hogy  a  törvény  bűn?  Semmi  esetre  
sem! De a bűnt nem ismertem, csak a törvény által, mert a kívánságot  
nem ismertem volna, ha a törvény nem mondaná: „Ne kívánd!”. 8De a  
bűn, mivel alkalmat kapott a parancs által, felkeltett bennem minden kí­
vánságot; törvény nélkül ugyanis halott volt a bűn. 9Valamikor én tör­
vény nélkül éltem, de amikor a parancs megérkezett, a bűn életre kelt,  
10én pedig meghaltam, és a parancs, amelynek életet kellett volna adnia  
nekem, számomra halált hozónak bizonyult. 11Mert a bűn, amely alkal­
mat nyert a parancs által, becsapott engem, és megölt általa. 12Így tehát  
a törvény szent, a parancs is szent, igaz és jó. 13Az lett hát a halálom,  
ami jó? Semmi esetre sem. Hanem a bűn, hogy bűnnek mutatkozzék,  
halálomat okozta olyasmivel, ami jó, és a bűn így felettébb bűnösnek bi­
zonyult a parancs által.

14Tudjuk ugyanis, hogy a törvény lelki,  én azonban testi vagyok,  
rabszolgája a bűnnek (szó szerint: el vagyok adva a bűnnek). 15Magam 
sem értem, hogy mit teszek. Mert nem azt teszem, amit akarok, hanem 
azt teszem, amit gyűlölök. 16De ha azt teszem, amit nem akarok, helyes­
lem a törvényt, hogy jó.  17Így már nem is én cselekszem azt, hanem a  



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 91

bennem lakó bűn. 18Tudom ugyanis, hogy a jó nem lakik bennem, azaz  
a testemben; mert megvan bennem az akarat a jóra, de a jót megtenni  
nem tudom.  19Hisz nem teszem a jót, amelyet akarok, hanem azt te­
szem, amit nem akarok, a rosszat. 20Ha pedig azt cselekszem, amit nem 
akarok,  már nem én teszem azt,  hanem a bűn,  amely bennem lakik.  
21Így tehát én, aki a jót akarom tenni, azt a törvényt találom, hogy a  
rossz áll hozzám közel; 22mert belső emberi voltom szerint gyönyörűsé­
gemet találom Isten törvényében, 23de más törvényt érzek tagjaimban, s  
ez küzd értelmem törvénye ellen, és a bűn törvényének foglyává tesz,  
amely tagjaimban van. 24Ó, én szerencsétlen ember! Ki szabadít meg e  
halálnak testétől? 25Hála legyen Istennek, Jézus Krisztus, a mi Urunk  
által! Így tehát én magam az értelmem által Isten törvényének szolgá­
lok, a test által azonban a bűn törvényének.

A szakasz két alegységre bontható: az elsőt a 7–13. versek, a másodikat 
a 14–25. versek alkotják. Az elsőben múlt időben állnak az igék, és a 
hangsúly azon van, hogy a bűn miatt a törvény éppen az ellenkezőjét 
éri el, mint ami az eredeti célja lett volna. A második alegységben, jelen 
idejű  igékkel,  a  bűn uralma alá került  ember  meghasonlott  állapotát 
mutatja be az apostol.1

Fontos  hangsúlyozni,  hogy  Pál  főcélja  nem  antropológiai,  hanem 
apologetikus: elsősorban nem az emberben végbemenő benső konflik­
tusokat kívánja elemezni, hanem a törvénnyel kapcsolatos kijelentései 
helytelen értelmezésének akarja elejét venni. Korábbi fejtegetései során 
ugyanis többször (3,20; 4,15; 5,13.20; 6,14; 7,5) szoros kapcsolatba hozta 
a törvényt és a bűnt. Ez a tény könnyen azt a gyanút kelthette a zsidó és 
a zsidó-keresztény kortársaiban, hogy az apostol voltaképp azonosítja a 
két valóságot. Pál ezért tartja fontosnak, hogy a törvény és a bűn kap­
csolatáról bővebben szóljon. Világossá teszi, hogy a törvény önmagában 
tekintve „szent, igaz és jó” (7,12). Sőt a törvény „lelki” (7,14), vagyis Is­
ten Lelkétől származik, s hitelesen fejezi ki Isten akaratát. Tehát nem a 

1 A  Róm 7,7-25-tel kapcsolatban bőséges szakirodalom áll rendelkezésünkre.  A 
fontosabbnak tartott tanulmányokra, valamint a  Római levélhez írt jelentősebb kom­
mentárokra a részletkérdések fejtegetései során fogunk hivatkozni.



92 Kocsis Imre

törvény eredetével  vagy  tartalmával  van a  probléma,  hanem a  haté­
konyságával: a bűn hatalmával szemben gyengének bizonyult.2

2.1. Az „én” kiléte

Mielőtt a szakasz néhány kijelentését közelebbről megvizsgáljuk, min­
denekelőtt tisztáznunk kell, hogyan is értelmezendő az egyes szám első 
személyben történő előadás: kicsoda is az alanyként megjelenő „én”? A 
7. és a 8. fejezetek kapcsolatát ismertetve voltaképp már kinyilvánítot­
tuk azt  a  meggyőződést,  hogy a 7.  fejezet  szóban forgó szakaszában 
nem a megigazult, hanem a megigazulást nélkülöző emberről van szó. 
Persze nem feledhetjük, hogy az egyháztörténelem során a 7,14–25 sza­
kaszt  többen úgy tekintették,  mint  ami  a  megkeresztelt  ember  belső 
küzdelméről szól.3 Luther Márton éppen erre a szakaszra alapozta azt a 
tanítását, hogy a keresztény ember egyszerre igaz és bűnös (simul justus  
et peccator).4 A mai exegéták között kevesen vannak, akik ilyesformán 
értelmezik a szövegegységet.5 A biblikusok túlnyomó többsége – feleke­
zeti hovatartozástól függetlenül – úgy látja, hogy a szakaszban a „régi”, 
megváltatlan ember állapotát mutatja be az apostol.6 Erre vonatkozólag 
több meggyőző érv is felsorakoztatható: a) A 6. fejezetben Pál azt állítot­

2 Pál apostol törvénnyel kapcsolatos felfogásához vö.  H. HÜBNER,  Das Gesetz bei  
Paulus. Ein Beitrag zum Werden der paulinischen Theologie, Vandenhoeck & Ruprecht, 
Göttingen  19822; H.  RÄISÄNEN,  Paul  and  the  Law,  Fortress,  Philadelphia  1983;  M. 
LIMBECK, Das Gesetz im Alten und Neuen Testament, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
Darmstadt 1997, 115–128; I. BENDIK,  Paulus in neuer Sicht? Eine kritische Einführung in  
die «New Perspective on Paul», Kohlhammer, Stuttgart 2010, 188–194.

3 A Róm 7,14–25 értelmezéstörténetéhez vö. S. LYONNET, Les étapes du mystère du Sa­
lut selon l’épître aux Romains, Cerf, Paris 1969, 139–160; U. WILCKENS, Der Brief an die Rö­
mer II (EKK VI/2), Benziger/Neukirchener, Zürich – Neukirchen-Vlyn 19892, 101–117.

4 Luther nézetének bővebb kifejtéséhez lásd V. STOLLE,  Luther und Paulus.  Die exegeti­
schen und hermeneutischen Grundlagen der lutherischen Rechtfertigungslehre im Paulinis­
mus Luthers, Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 2002, 210–228.

5 Vö. A. NYGREN, Der Römerbrief, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1951, 210–213; 
C. E. B.  CRAINFIELD,  A Critical and Exegetical Commentary on the Epistle to the Romans  I 
(ICC), T&T Clark, Edinburgh 1975, 342–347; J. D. G. DUNN, Romans 1–8 (WBC 38A), Nel­
son & Electronic, Nashville 1988, 387 sköv.; PECSUK O., Pál és a rómaiak. A Római levél kor­
történeti olvasata, Kálvin Kiadó, Budapest 2009, 266k. 



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 93

ta, hogy a keresztények felszabadultak a bűn uralma alól. Így az a kije­
lentés, hogy „el vagyok adva a bűnnek” (7,14), csak a megváltatlan em­
berre érvényes. b) A szakaszból hiányoznak azok a sajátos megnevezé­
sek, amelyek egyéb szövegekben a keresztények állapotát jelölik (pl. a 
Lélek  által  történő  vezetés).  c)  A  8,1-ben  Pál  egyértelműen  kijelenti, 
hogy az előzőekben bemutatott reménytelen állapot a Krisztushoz tar­
tozókra már nem vonatkozik. 

Persze tovább kérdezhetünk: konkrétan ki is az az „én”, aki a szóban 
forgó szakaszban megszólal? Erre vonatkozólag több vélemény is nap­
világot látott a biblikusok körében. 

a) A múlt század kezdetén közkedvelt volt az a nézet, miszerint au­
tobiografikus szövegrésszel állunk szemben.7 Pál itt saját tapasztalatát 
írja le, amelyet fiatalkorában átélt, amikor a mózesi törvény követelmé­
nyeivel szembesült. Ez a nézet Werner Georg Kümmel 1929-ben megje­
lent  monográfiáját8 követően  túlhaladottnak  mondható  (legalábbis  a 
klasszikus formájában, vagyis ha az autobiografikus jelleget kizárólagos 
értelemben  vesszük).  Egyfelől  ellentmondani  látszik  annak,  amit  Pál 
más helyen (Fil 3,6;  Gal 1,13–14) farizeusmúltjáról ír. Másfelől nem fe­
ledhetjük, hogy a szóban forgó szakasz voltaképp a törvény apológiája. 
A leírtaknak csak akkor van igazán meggyőző erejük, ha bennük nem­
csak Pál személyes élménye tükröződik. Az egyes szám első személy te­
hát nem más, mint retorikus forma egy általánosabb érvényű valóság 

6 Vö. R. BULTMANN, Röm 7 und die Anthropologie des Paulus, in Exegetica (szerk. E. Din­
kier), J. C. B. Mohr, Tübingen 1967, 198–209; LYONNET, Étapes, 156–160; K. KERTELGE, Pau­
linische Anthropologie nach Röm 7, in ZNW 62 (1971) 105–114; E. KÄSEMANN, An die Römer 
(HNT 8a), J. C. B. Mohr, Tübingen 1973, 190; J.-M. CAMBIER, Le „moi” dans Rom. 7, in The 
Law of the Spirit in Rom 7 and 8 (szerk. L. de Lorenzi), St Paul’s Abbey, Rome 1976, 13–44: 
főképp 35–38; H. SCHLIER, Der Römerbrief (HThK NT VI), Herder, Freiburg – Basel – Wien 
1977, 229; FARKASFALVY D., A római levél, Prugg Verlag, Eisenstadt 1983, 90; D. ZELLER, Der 
Brief an die Römer (RNT), Friedrich Pustet, Regensburg 1985, 138; WILCKENS, Römer, 76; J. 
A. FITZMYER, Romans (AB 33), Doubleday, New York 1993, 464 sköv.; P. STUHLMACHER, Der 
Brief an die Römer (NTD 6), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1998, 105–107; O. HOFIUS, 
Der Mensch im Schatten Adams. Römer 7,7–25a, in UŐ, Paulusstudien II, Mohr Siebeck, Tü­
bingen 2002, 104–154, 111. Visszafogottabban nyilatkozik K. HAACKER, Der Brief des Paulus 
an die Römer (ThHK NT 6), Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig 20063, 162.  

7 A nézet egyik meghatározó jelentőségű képviselője G. A. DEISSMANN, Paulus. Eine  
Kultur- und religionsgeschichtliche Skizze, J. C. B. Mohr, Tübingen 1911.

8 W. G. KÜMMEL, Röm 7 und die Bekehrung des Paulus, Hinrichs, Leipzig 1929. 



94 Kocsis Imre

kifejezésére.9 Mindazonáltal több kutató is azon véleményének ad han­
got, miszerint nem zárható ki annak lehetősége, hogy a leírtak hátteré­
ben valamilyen formában Pál személyes tapasztalata is ott áll.10

b) Az „én” azzal a fiatal zsidó fiúval azonos, aki a gyermeki ártatlan­
ság korából a kamaszkorba lép át, s ezért a mózesi törvény előírásai kö­
telező érvényűekké válnak számára.11 Ez a nézet sem igazán meggyőző. 
Pál érvelése nem pusztán kamaszkori problémákra vonatkozik. Azt is 
nehezen tudnánk megmagyarázni, miként állíthatná Pál egy körülme­
télt és törvényben már oktatást nyert izraelita fiúról, hogy „törvény nél­
kül” (7,9) élt. 

c) Az „én” voltaképp Izraelt, illetve az emberiséget jelöli a Sínai-he­
gyen történt törvényadás előtt és után.12 A nézet képviselői arra hivat­
koznak, hogy a Róm 5,12–21-ben Pál három nagy üdvtörténeti szakaszt 
különböztet meg: Ádámtól Mózesig – Mózestől Krisztusig – a Krisztus­

9 Ilyesfajta retorikus „én” található az egyéni panasz- és hálaadó zsoltárokban, valamint a 
qumráni himnuszokban (pl. 1QH 1,21–23; 3,24–26; 4,30–38). Egyesek az ókorban jól ismert 
prosopopoiia kifejezésformára  utalnak:  a  beszélő  egy másik személyt  jelenít  meg.  Vö.  S. 
STOWERS,  A Rereading of Romans. Justice, Jews, and Gentiles, Yale University Press, New 
Haven 1994, 258–284. Mindazonáltal kérdés, hogy az „én”-től Pál tényleg teljesen függetlení­
ti-e magát. 

10 Vö. R. H. GUNDRY, The Moral Frustration of Paul before his Conversion. Sexual Lust  
in Romans 7:7–25, in Pauline Studies (Festschrift F. F. Bruce), W. B. Eerdmans, Grand Rap­
ids 1980;  228–245;  G.  THEISSEN,  Psychologische  Aspekte  paulinischer Theologie,  Vanden­
hoeck & Ruprecht, Göttingen 1983, 181–268; J. Ch. BEKER,  Der Sieg Gottes, Katholisches 
Bibelwerk, Stuttgart 1988, 99k; J. LAMBRECHT,  The Wretched „I” and its Liberation. Paul in  
Romans 7 and 8, Peeters Press, Louvain 1992, 73–91; M. THEOBALD, Der Römerbrief (Erträge 
der Forschung), Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2000, 157. A Fil 3,6-ban ol­
vasható kijelentés, miszerint Pál farizeusként „a törvény szerinti igazság dolgában kifogásta­
lan” volt, szerintük nem mond ennek ellen. A Fil 3,6-ban ugyanis Pál korábbi, farizeusi állás­
pontja tükröződik, a  Róm 7-ben viszont az a nézet, ahogyan Pál keresztényként visszatekint 
megtérés előtti múltjára.  

11 Vö. R. CORNELY,  Epistola ad Romanos,  Lethielleux, Paris 1890, 363–367; F. PRAT, 
Théologie de saint Paul I, Beauchesne, Paris 1909 276 sköv.

12 Vö. G. SCHRENK,  art.  ,  in  ThWNT II  (1935) 547; E. STAUFFER,  art.  ,  in 
ThWNT II, 355k; P. BENOIT, La loi et la croix d’aprčs Saint Paul. Rom. VII,7–VIII,4, in UŐ, 
Exégčse  et  théologie  II,  Cerf,  Paris  1961,  9–40, főképp 11–19;  A.  VAN DÜLMEN,  Die  
Theologie  des Gesetzes  bei  Paulus,  Katholisches Bibelwerk,  Stuttgart 1968, 109k;  D. J. 
MOO, Israel and Paul in Romans 7.7–12, in NTS 32 (1986) 122–135; LAMBRECHT, Wretched  
„I”, 64 sköv.; FITZMYER, Romans, 465.



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 95

sal kezdődő kor. A törvényadás Mózes által történt, és csak ettől kezdve 
lehet  igazi  törvényszegésről  beszélni.  Ezen  magyarázatot  illetően  „a 
bűnt nem ismertem” (7,7) okoz nehézséget, hiszen az emberek Mózes 
előtt is követtek el bűnt. Persze a megjegyzést tágabb értelemben is fel 
lehet fogni: törvény nélkül az ember nem volt teljes tudatában bűnös 
tette súlyosságának (vö. Róm 3,20).

d)  Az  „én”  Ádámmal,  az  emberiség  ősatyjával  azonos.13 A  7,7–13-ban 
ugyanis több lehetséges kapcsolódási pont állapítható meg a paradicsomkertről 
szóló elbeszéléssel:

– „Törvény nélkül éltem” (9a v.): utalás Ádám eredeti helyzetére.
– „Parancs” ( : 8. 9a. v.): a  Ter 2,16–17-ben adott tilalomra 

utal.
– „A bűn alkalmat talált” (8a. 11a. v.): A „bűn” () itt meg­

személyesített hatalomként jelenik meg, s lényegében azt a szerepet töl­
ti be, mint amit a Ter 3-ban a kísértő kígyó, illetve a Bölcs 2,24-ben az 
ördög.

– „Felkeltett minden kívánságot” (8b. v.): a mondat a Ter 3,6-ra vo­
natkoztatható („az asszony látta, hogy a fa evésre jó, szemre szép és te­
kintetre gyönyörű”).

– „Becsapott engem” (11. v.). Ez a megfogalmazás a  Ter 3,13-ra 
emlékeztet,  ahol  Éva  mondja  védekezésként:  „a  kígyó  rászedett 
engem”.

13 Vö.  LYONNET,  Étapes,  113–137;  KÄSEMANN,  Römer,  183–188;  SCHLIER,  Römerbrief, 
223–226; R.  SCHNACKENBURG,  Römer 7 im Zusammenhang des Römerbriefes, in  Jesus und  
Paulus (Festschrift W. G. Kümmel) (szerk. E. E. Ellis, – E. Gräßer), Vandenhoeck & 
Ruprecht,  Göttingen 1975,  283–300,  293k;  FARKASFALVY,  Római levél,  82–84;  WILCKENS, 
Römer,  79–83;  STUHLMACHER,  Römer,  98–100;  THEOBALD,  Römerbrief,  157;  HOFIUS,  Der  
Mensch im Schatten Adams, 125–135; U. SCHNELLE, Paulus. Leben und Denken, Walter de 
Gruyter, Berlin – New York 2003, 369k; HAACKER,  Römer, 163 sköv.; S. SCHREIBER,  Der  
Römerbrief, in Einleitung in das Neue Testament (szerk. M. Ebner – S. Schreiber), Kohl­
hammer, Stuttgart 2008, 280 és 296; A. REICHERT, Literarische Analyse von Römer 7,7-25a, 
in The Letter to the Romans (szerk. U. Schnelle), Uitgeverij Peeters, Leuven 2009, 297–
325; E. SÜLD, Adam bei Paulus in Römer 7: Bemerkungen zur paulinischen Paradiesgeschich­
te, in The Letter to the Romans, 771–777.



96 Kocsis Imre

Bár ez a magyarázat sokak tetszését elnyerte, mégis úgy látjuk, hogy 
több nehézség, illetve nyitott kérdés is felmerül vele kapcsolatban:

–  A  szakaszban  Ádám  neve  nincs  megemlítve,  szemben  a 
Róm 5,12–21-gyel.

– A kifejezésmódot tekintve csak a 7,11-ben találunk egyértel­
mű  kapcsolódási  pontot  a  paradicsomkert  elbeszéléssel 
( =  becsap,  félrevezet;  LXX:  ;  Róm 7: 
).

– Az apostol nem az Ádámnak adott tilalmat idézi, hanem a 
dekalógus utolsó parancsát. 

– A „törvény” () szó a Római levél egyéb helyein – leszá­
mítva néhány egész általános alkalmazást – a Sínai-hegyen adott 
mózesi törvényt jelöli. Ez a megállapítás a 7,14–25-re is érvényes. 
Miért kellene a 7,7–13-ban másként értelmezni a főnevet? Ezzel 
az ellenvetéssel szemben többen arra a korabeli szemléletre utal­
nak, amelyet a Targum Neofiti I tükröz. Ebben ugyanis Ter 2,15-re 
vonatkozólag ez áll:  „Az Úr Isten fogta az embert,  és az Éden 
kertjébe helyezte, hogy megtartsa a törvényt és kövesse annak 
parancsait.”14 Kérdés persze, hogy Pál feltételezhette-e olvasói ré­
széről ennek a sajátos zsidó szemléletnek az ismeretét.15

– Azok, akik az „ént” Ádámmal azonosítják, csak a 7,7–13 al­
egységre vonatkozólag tehetik ezt meg. A 7,14–25-ben már más­
ként kell az „ént” értelmezniük: úgy, mint az „Ádám árnyékában 
élő ember” (E. Käsemann16), vagy mint a törvény teljesítésére kö­
telezett  zsidó  (S.  Schreiber17).  Mivel  a  7,7–25-ben  ugyanaz  az 
„én”, ugyanaz a „törvény” és ugyanaz a „bűn” szerepel, nem lát­
szik igazán logikusnak a fenti megkülönböztetés.

14 Vö. főképp LYONNET, Étapes, 135; WILCKENS, Römer, 79. 
15 Vannak,  akik azt  is nehézségként  említik,  hogy a  Ter 3-ban voltaképp nem 

Ádám, hanem Éva megkísértéséről van szó. Pl. GUNDRY,  Moral Frustration, 230 sköv. 
Az ellenvetést nem tekinti döntő érvényűnek S. KRAUTER,  Eva in Röm 7,  in  ZNW 99 
(2008) 1–17.

16 KÄSEMANN, Römer, 190. Hasonlóképpen HOFIUS, Der Mensch im Schatten Adams.
17 SCHREIBER, Römerbrief, 280.



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 97

A felsorolt értelmezési módok közül nagyon nehéz választani, hiszen 
mindegyiknek van támadható pontja.  Éppen ezért  a  nézetekben levő 
ösztönző elemek alapján igyekszünk egyéni álláspontot kialakítani.18 E 
tekintetben a harmadik magyarázati mód a leginkább a figyelemre mél­
tó, bár a negyedik nézet, sőt az első nézet módosított változata – a leír­
takban valamiképp Pál tapasztalata is jelen van – sem teljesen elutasí­
tandó.  A  harmadik  magyarázati  mód  joggal  hangsúlyozza,  hogy  a 
szakasz értelmezésénél nem szabad figyelmen kívül hagyni az 5,12–21 
tartalmát, főképp az alábbi kijelentéseket:  „egy ember által jött a  bűn  
() a világba” (5,12); „A törvény azonban közbejött (), 
hogy megsokasodjék a vétek” (5,20) (vö. 7,9: jött a parancs   
 ). A 7,7–25-ben tehát mindvégig az „Ádám árnyékában élő 
emberről”  van szó,  aki  a  mózesi  törvénnyel  szembesülve  tapasztalja 
meg a bűn pusztító erejét. Ugyanakkor arról sem feledkezhetünk meg, 
hogy az 5,12–21-ben az egész emberiséget érintő üdvtörténeti távlat áll 
előttünk, míg a 7,7–25-ben az ember mint olyan kerül a figyelem közép­
pontjába.19 Így a leírtakban valamiképp mindenki önmagára ismerhet, 
aki  az Istentől  jövő törvénnyel szembe találja  magát.  Úgy gondoljuk, 
hogy a „törvény nélkül éltem” (7. v.) kijelentést nem szükséges szigorú 
időhatárhoz  kötni  (bár  az  5,12–21  üdvtörténeti  felvázolása  alapján  a 
megjegyzést csak a Sínai-hegyen történt törvényadást megelőző emberi­
ségre lehetne érteni). A kijelentés egyszerűen egy logikai érvelés kezde­
te  is  lehet:  induljunk  ki  abból  a  helyzetből,  hogy  „törvény  nélkül 
éltem”.20 Persze azt is fontos kiemelni, hogy az Ádám örökségét hordo­

18 A szakirodalomban is megfigyelhető, hogy egy-egy kutató több magyarázati 
módot igyekszik egymással  összekapcsolni:  pl.  Ádám és autobiográfikus vonások: 
THEISSEN,  Psychologische Aspekte 181–268; THEOBALD,  Römerbrief, 157; Izrael és autobio­
gráfikus vonások: MOO, Israel and Paul, 122–135; LAMBRECHT, Wretched „I”, 64–91; Izrael 
és  Ádám: A.  FEUILLET,  Le plan salvifique  de  Dieu selon l’épître  aux Romains,  in  RB 57 
(1950) 368–375; A. PITTA, Lettera ai Romani, Paoline, Milano 20012, 273k.

19 Igen találó G. SCHRENK (, 547) megkülönböztetése:  menschheitgeschichtlich 
– menschengeschichtlich.  

20 Hasonlóképpen vélekedik – úgy tűnik – ZELLER, Römer, 139. Arról sem feledkez­
hetünk meg, hogy a zsidósággal rokonszenvező pogányoknak is volt lehetőségük a 
törvény megismerésére és elfogadására. Mindazonáltal S. Stowers tézise, miszerint a 
7,7–25-ben  leírtak  kizárólag  nem-zsidókra  vonatkoznak,  nyilvánvalóan  egyoldalú. 



98 Kocsis Imre

zó ember helyzetét az apostol keresztény megközelítésből, a Krisztusba 
vetett hit fényében tárja elénk.

Mivel az 5,14-ben Pál a mózesi törvény megszegését Ádám törvény­
szegésével hozza összefüggésbe, egyáltalán nem zárható ki, hogy a 7,7–
13-ban a paradicsomkert-elbeszélést is szem előtt tartotta. Ám nem ki­
zárólag Ádám tapasztalatáról akart szólni. Ez inkább a tágabb hátteret 
képezi. A mózesi törvény átadását követő kedvezőtlen helyzetet Ádám 
engedetlenségére való kitekintéssel mutatja be. Ha elfogadunk ilyesfajta 
rejtett utalást a paradicsomkert-elbeszélésre, még inkább lehetővé válik, 
hogy a leírtaknak általánosabb érvényt tulajdonítsunk.21 

2.2. A kívánságokat kiváltó törvény (7,7–13)

A Pál által idézett tilalom – „ne kívánd” – a dekalógus 9. és 10. paran­
csolatában egyaránt megjelenik. A Kiv 20,17 héber szövegében szereplő 
 (chamad) ige nemcsak a belső érzést jelöli,  hanem a belőle fakadó 
cselekvést is. A „kívánni” voltaképp annyit jelent, mint törekedni meg­
szerezni.22 Alexandriai Philón a „kívánságot” minden igazságtalanság 
forrásának tekinti.23 A palesztinai zsidó hagyomány is hasonló szemlé­
letről tanúskodik.24

A páli értelmezést tekintve különösen fontos az 1Kor 10,6. Az apos­
tol a pusztai vándorlás nemzedékére hivatkozva így int: „mi ne kíván­
juk meg a rosszat, mint ahogy ők megkívánták”. A „rosszat megkíván­
ni”  kifejezés  Pál  érvelésében nagy valószínűséggel  azokra  a bűnökre 
utal  előre,  amelyek az  1Kor 10,7-től  kezdődően felsorolást nyernek: a 
bálványimádásra, a paráználkodásra, a zúgolódásra és az istenkísértés­

Vö. S. STOWERS, A Rereading of Romans. Justice, Jews, and Gentiles, Yale University Press, 
New Haven 1994, 258–284.

21 Megfontolásra méltónak tartjuk az alábbi megjegyzést: „A történet «mindenki» 
tapasztalatához kapcsolódik, de nem «mindenkinek» kellett szükségképpen így átél­
ni azt.” S. KRAUTER, «Wenn das Gesetz nicht gesagt hätte, …» Röm 7,7b und antike Äuße­
rungen zu paradoxen Wirkungen von Gesetzen, in ZThK 108 (2011) 1–15, 5.

22 Lásd E. GERSTENBERGER, art., in THAT II (1975) 579–581.
23 Vö. De Decalogo 173.
24 Vö. Ádám és Éva élete 19; Ábrahám apokalipszise 24,10.



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 99

re.25 A „ne kívánd” tilalom így általánosabb érvényt kap, s voltaképp az 
egész  dekalógust,  illetve  az  egész  törvényt  összefoglalja.  Joseph  A. 
Fitzmyer joggal jegyzi meg: „Ez az epitomé a törvény lényegét fejezi ki, 
a törvényét, amely arra irányult,  hogy megtanítsa az embereknek: ne 
engedjék, hogy a Teremtő helyett teremtett dolgok vonzáskörébe kerül­
jenek.”26

A „Ne kívánd” tilalom hatását így írja le az apostol: „De a bűn, mi­
vel a parancs által alkalmat kapott, felkeltett bennem minden kívánsá­
got” (7,8). A bűn, amely mint már meglévő hatalom jelenik meg, éppen 
a tilalom által hívja elő azt, ami a tilalom tárgya. A birtokvágy éppen 
annak fékezése révén erősödik.  Ez persze olyan tapasztalat,  amiről  a 
Biblián  kívüli  iratokban  is  szó  esik:  „Nitimur  in  vetitum  semper,  
cupimusque negata.” („Mindig a tiltott után törekszünk, és a meg nem 
engedettet kívánjuk.”)27

Pál e tekintetben két szempontot hangsúlyoz különösen:

a) Nem a törvény a kívánságok kiváltó oka, hanem a bűn. A 
törvény csak „alkalmat” ad a bűnnek a kedvezőtlen cselekvésre. 
A törvény alapvetően az életet célozta, de a bűn által mégis ép­
pen az ellenkezőjét, a halált eredményezte.

b) A bűn cselekvését a „becsapni” () igével jelöli az 
apostol. Miként említve lett, az ige a Ter 3,13-mal hozható össze­
függésbe. Az első bűnről szóló elbeszélésben a becsapásnak ez a 
lényege: a kígyó azt sugallja az asszonynak, hogy a tilalom hátte­
rében Isten féltékenysége áll, és hogy a tilalom megszegése által 
olyanok lehetnek, mint Isten. A Róm 7,11-ben Pál azt teszi nyil­
vánvalóvá, hogy a törvény – akarata ellenére – minden esetben 

25 Vö. KOCSIS I.,  „A mi okulásunkra lettek megírva”. Keresztény midrás az 1Kor 10,1–
13-ban, in Studia Biblica Athanasiana 7 (2004) 19–36, 29k.

26 FITZMYER, Romans, 466. 
27 OVIDIUS,  Amores 3,4.17. Egyéb példákat sorol fel THEISSEN,  Psychologische As­

pekte, 225 sköv.; H. HOMMEL,  Das 7.  Kapitel des Römerbriefs im Licht antiker Über­
lieferung,  in  UŐ,  Sebasmata II,  Mohr Siebeck,  Tübingen 1984,  141–173; S.  KRAUTER, 
«Wenn das Gesetz nicht gesagt hätte, …» Röm 7,7b und antike Äußerungen zu para­
doxen Wirkungen von Gesetzen, in ZThK 108 (2011) 1–15.



100 Kocsis Imre

alkalmat ad a „félrevezetésre”: az élet korlátozójának tűnik, hol­
ott voltaképpeni célja éppen az élet, a kiteljesedett élet. Lehetsé­
ges, hogy az apostol rejtetten azzal a zsidó felfogással száll szem­
be,  miszerint  a  Tóra a  legjobb  eszköz  arra,  hogy  a  rossz 
forrásának tekintett kívánságot (a „gonosz ösztönt”) legyőzzük.28 

2.3. A bűn uralma alatt álló ember (7,14–25)

A 14–25. versekben is a törvény apológiája folytatódik, de új megközelítésben. 
Amíg a 7–13. versekben a hangsúly azon volt, hogy a bűn a törvényt kihasznál­
ja és annak eredeti célja ellen fordítja, addig a 14–25. versekben a „énnek” a 
bűnnel szembeni tehetetlenségére irányul a figyelem. Éppen ez a tehetetlenség 
a végső oka annak, hogy az ember képtelen teljesíteni a törvényt. 

Az apostol ezt a tényt már a 14. versben világosan megfogalmazza: 
„Tudjuk ugyanis, hogy a törvény lelki,  én azonban testi  vagyok, rab­
szolgája a bűnnek.” Az itt szereplő  melléknév a  főnévből 
származik, amelyről célszerű külön is szót ejteni. A főnév az Ószövetség 
görög fordításában (mint a héber   megfelelője) és az Újszövetségben 
az ember anyagi valóságát s az avval együtt járó gyengeséget és korlá­
tozottságot jelenti. Tulajdonképpeni értelme: hús, hústest. Pálnál a szó 
többnyire negatív tartalmú. Nemcsak a fizikai, hanem az erkölcsi gyön­
geséget is jelöli, úgymint az önzést, érzékiséget, vagy az ösztönök sza­
badjára bocsátását. Farkasfalvy Dénes szavaival élve „a «test» Pál szá­
mára az emberi testet és annak a bűn szolgálatában játszott szerepét, 
önállító és önző magatartását jelenti.”29

„Magam sem tudom, mit teszek” – írja Pál a 15. versben. Nyilván 
nem abban az értelemben, hogy a cselekvő személy ne lenne tudatában 
annak, amit tesz (lásd a 18. verset). Sokkal inkább arról van itt szó, hogy 
az ember nem ismeri fel önmagát a cselekvésében: „Titok vagyok ma­

28 Vö. ZELLER, Römer, 141.
29 FARKASFALVY, Római levél, 95. A  szó páli használatához vö. még E. SCHWEIZER – F. 

BAUMGÄRTEL – R. MEYER, art. , in ThWNT VII, 98–151; A. SAND, Der Begriff „Fleisch” in  
den paulinischen Hauptbriefen,  Friedrich Pustet,  Regensburg 1967; U. SCHNELLE,  Neutesta­
mentliche Anthropologie. Jesus – Paulus – Johannes, Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 1991, 
66–71.



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 101

gam számára.”30 Ezt követően a bűn alá vetett ember belső szétesettsé­
gét és önmagától való elidegenedését szemlélteti  az apostol. A 15–20. 
versekben rendszeresen visszatér a  (= akarok) ige, amely az általá­
nos értelemben vett szándékot, hajlandóságot, nem pedig a szilárd aka­
rati elkötelezettséget jelenti.31 Pál tehát arra utal, hogy az eszmény és a 
valóságos élet között hatalmas a különbség.

Igen érdekes a 18. versben tett megállapítás: „a jó nem lakik ben­
nem”. Klaus Haacker azt tanácsolja, hogy pontosan figyeljünk oda az 
igére:  „lakik”.  „Időnkénti  látogatások  még  nem  egyenlők  a 
«lakozással». Pál nem vonja kétségbe, hogy az emberi életben előfordul­
nak jó tettek, de kijelenti, hogy az emberi természetben (itt „hústest”, te­
hát Isten segítségét nélkülöző) a jó nem igazán van jelen, míg a bűn «be­
fészkelődött», szokásszerűen hatást gyakorol.”32

A 19–20. versek tartalmával kapcsolatban felmerül a kérdés, vajon 
csak arról van-e itt szó, hogy a bűn hatalma alatt az ember nemigen 
tudja kivitelezni a jóra irányuló szándékát. Megfontolandó egy másik 
értelmezési  lehetőség is:  az ember a jót  szándékozva cselekszik,  de a 
megvalósítást követő visszatekintés során ez mégis rossznak bizonyul.33

A  21–23.  versekben  Pál  két  törvényt  állít  egymással  szembe.  Az 
egyik az „Isten törvénye” (22.  v.),  amely voltaképp azonos az „értel­
mem törvényével”, vagyis az értelemmel belátott és elfogadott törvény-
nyel. Ezzel szemben áll a „más törvény tagjaimban”, illetve a „bűn tör­
vénye”  (23.  v.).  Ez  utóbbi  kifejezéseknél  a  „törvény”  ()  tágabb 
értelmű:  szabályt,  szabályszerűséget  jelöl.  A bűn törvénye nem más, 
mint a bűn elkövetésének törvényszerűsége. Az ember önmagára ha­
gyatva, ösztönös vágyainak kiszolgáltatva szinte törvényszerűen teszi a 
rosszat még akkor is, ha a jót értelmével belátja. Pál szemlélete szemben 
áll azzal a főleg hellenista körökben ismert nevelési elvvel, miszerint az 
erkölcsös magatartás legfőbb előfeltétele éppen a jó megismertetése.34 
Az apostol érveléséből egyértelművé válik: kevés az, hogy értelmet a 

30 FITZMYER, Romans, 474.
31 Uo. Hasonlóképpen magyarázza az igét FARKASFALVY, Római levél, 87.
32 HAACKER, Römer, 167.
33 Vö. FARKASFALVY, Római levél, 88; HAACKER, Römer, 168.



102 Kocsis Imre

törvény útmutatásaival látjuk el,  hiszen attól a rosszra való késztetés 
még nem szűnik meg. Persze azt sem szabad elhallgatni, hogy Páléhoz 
hasonló megnyilatkozásokat is lehet találni az ókori görög és latin szer­
zők irataiban. Szabadjon ismét Ovidiust idézni: „Sed gravat invitam nova 
vis,  aliudque  cupido.  Mens  aliud  suadet:  video  meliora proboque,  deteriora  
sequor.” („Új erő von magával engem, szerencsétlent és mást kíván a kí­
vánság, mást sugall az értelem: látom a jobbat és jóváhagyom, a rosszat 
követem.”)35

Végül azt is fontos tudatosítani, hogy bár a szakaszban megjelenő 
dualizmus  rokonságot  mutat  a  görög-hellenista  antropológiával,  az 
apostol gondolatvilága nem azonos a hellén iratokéval. Ő ugyanis nem 
önmagában a testi mivoltot tekinti a nyomorúság forrásának, hanem az 
emberben lakó bűnt, amely főleg a testre van kihatással. Az igazi alter­
natíva nem a „testben lenni” vagy „nem testben lenni”, hanem, hogy 
kié a testem, kinek az uralma alatt állnak a tagjaim. Ezen a ponton fon­
tos emlékezetünkbe idézni, hogy a testi mivoltra Pál nem kizárólag a 
 főnevet használja, hanem a  szót is, amely az esetek többségé­
ben pozitív kicsengésű.36

3. Róm 8,1–17

1Nincs tehát már semmi kárhoztató ítélet azok ellen, akik Krisztus  
Jézusban vannak.  2Mert az élet Lelkének törvénye Krisztus Jézusban  
megszabadított téged a bűn és a halál törvényétől.  3Ami ugyanis lehe­
tetlen volt a törvénynek, mert erőtlenné vált a test miatt, azt Isten (vég­
bevitte): elküldte saját Fiát a bűn testéhez hasonló testben a bűn miatt,  

34 Vö. G. S. HOLLAND, The Self against the Self in Romans 7,7–25, in The Rhetorical Inter­
pretation of Scripture (szerk. S. E. Porter – D. L. Stamps), Sheffield 1999, 260–271, 267.

35 OVIDIUS,  Metamorphoses VII 19–20. Az idézet hátteréhez vö. ROKAY Z.,  Szent Pál  
apostol és Ovidius, in Jel 20 (2008/1) 8–9. A mondat magyar fordítását is ebből a cikkből 
kölcsönöztem.

36 Vö. E. SCHWEIZER, art.  , in  ThWNT VII, 1057–1063; SCHNELLE,  Anthropologie, 
66–71; J. GNILKA, Az Újszövetség teológiája, SZIT, Budapest 2007, 45.



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 103

és kárhozatra ítélte a bűnt a testben, 4hogy a törvény rendelése betelje­
sedjék mibennünk, akik nem élünk test szerint, hanem a Lélek szerint.

5Akik ugyanis a test szerint valók, a testi dolgokra törekszenek, akik  
pedig a Lélek szerint, a lelkiekre törekszenek. 6Mert a test törekvése a ha­
lál, a Lélek törekvése pedig élet és béke. 7Ezért a test törekvése ellenszegü­
lés az Istennek, mert nem veti alá magát Isten törvényének, hiszen nem  
is képes rá. 8A test szerint valók nem lehetnek Isten tetszésére. 9Ti azon­
ban nem a testben, hanem a Lélekben vagytok, ha valóban Isten Lelke la­
kik bennetek. Akiben viszont nincs meg Krisztus Lelke, az nem az övé.  
10Ha azonban Krisztus bennetek van, a test halott a bűn miatt, a Lélek  
pedig élet a megigazulás által. 11S ha annak Lelke lakik bennetek, aki fel­
támasztotta Jézust a halálból, akkor Ő, aki feltámasztotta Jézus Krisztust  
a halálból, életre kelti halandó testeteket is bennetek lakó Lelke által.

12Ennélfogva, testvérek, nem vagyunk a test lekötelezettjei, hogy a  
test szerint éljünk. 13Ha ugyanis a test szerint éltek, meghaltok, de ha a  
Lélekkel megölitek a test cselekedeteit, élni fogtok.  14Mert akiket Isten  
Lelke vezérel, azok Isten fiai. 15Nem a szolgaság lelkét kaptátok ugyanis,  
hogy ismét csak féljetek, hanem a gyermekké fogadás Lelkét, akiben azt  
kiáltjuk: „Abba, Atya!”  16Maga a Lélek tanúsítja lelkünknek, hogy Is­
ten gyermekei vagyunk. 17Ha pedig gyermekek, akkor örökösök is: Isten  
örökösei, Krisztusnak pedig társörökösei, amennyiben vele együtt szen­
vedünk, hogy vele együtt meg is dicsőüljünk.

A szakasz rövid bevezetővel (1–4. v.) kezdődik, amelyben Pál a megvál­
tás tényét tudatosítja:  Krisztus helyettesítő halálának következtében a 
hívők felszabadultak a bűn hatalma alól, és a Szentlélek által képessé 
váltak Istennek tetsző módon élni. A bevezető után a Lélek szerinti élet­
re buzdít az apostol. Mondanivalóját – az 5–11., illetve a 12–17. versek­
ben – két lépésben, de hasonló gondolatmenetet követve fejti ki: először 
a „testet” és a Lelket állítja egymással szembe, majd a Szentlélek jelenlé­
tének pozitív hatásaira hívja fel a figyelmet.37

37 A 8. fejezet elemzéséhez a kommentárokon kívül vö. H. PAULSEN, Überlieferung  
und Auslegung in Römer 8, Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 1974; P.  VON DER OSTEN-



104 Kocsis Imre

3.1. Szabadulás a meghasonlott állapotból (8,1–4)

Azt követően, hogy a 8,1-ben Pál röviden utal a Krisztus-hívők új hely­
zetére, a 8,2-ben kijelenti: „Mert az élet Lelkének törvénye Krisztus Jé­
zusban megszabadított téged a bűn és a halál törvényétől.” A „bűn és a 
halál törvénye” nyilván azonos a 7,22-ben említett „bűn törvényével”. 
A másik törvény az „élet Lelkének törvénye”. A kifejezés megértéséhez 
– Stanislas Lyonnet meglátását követve38 – figyelembe kell venni azokat 
az ószövetségi jövendöléseket, amelyek az „új szövetségre” vonatkoz­
nak. Jeremiás próféta szerint az az „új szövetség” lényege, hogy Isten az 
ember szívébe írja a törvényét (Jer 31,33). Ezekiel pedig új lelket ígér: Is­
ten a saját  Lelkét  helyezi  az emberbe,  s  így teszi  őt  alkalmassá arra, 
hogy parancsai szerint éljen (Ez 36,26–27). A szívbe írt törvény, illetve 
az emberi bensőben lakó Lélek szorosan összefüggenek. Isten a Lelké­
nek adományozásával írja a törvényt a szívbe. A Szentlélek, aki lakást 
vesz a megkereszteltben, áthatja a szívet, vagyis az akarati és döntési 
központot, és Isten akaratának megfelelő életmódra hangolja az embert, 
sőt ehhez a szükséges segítséget is megadja. Megszűnik az áthidalhatat­
lan feszültség a kívülről jövő isteni törvény és a belső „törvény” között, 
amely az embert Isten akaratával ellentétes cselekvésre vezeti. A Lélek 
által a hívő belsőleg is azonosulni tud Isten parancsával.

A megszabadítás végső okát az apostol a 3. versben adja meg, amikor 
Krisztus megváltására utal. Amit a törvény nem tudott elérni, mert gyen­

SACKEN, Römer 8 als Beispiel paulinischer Soteriologie, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttin­
gen 1975; E. LOHSE, Analyse und Interpretation von Röm 8, 1–17, in The Law of the Spirit  
in  Rom 7 and 8 (szerk.  L.  de  Lorenzi),  St.  Paul’s  Abbey,  Rome 1976,  129–146;  W. 
GRUNDMANN, Das Gesetz des Geistes und das Gesetz der Sünde, in UŐ, Wandlungen im Ver­
ständnis des Heils, Evangelische Verlagsanstalt, Berlin 1980, 24–46; F. VOUGA,  L’esprit  
comme langage du changement.  Lecture du chapitre 8 de l’épître aux Romains, in  LumVi 
34/173 (1985) 17–27; J. P. LOUW, A Receptor’s Understanding of a Reasoned Discourse: Ro­
mans 8.1–17, in  Meanful Translation: Its Implications for the Reader  (szerk. J. P. Louw), 
United Bible Societies, Reading/New York 1991, 87–107; KOCSIS I., „Isten elküldte Fiának  
Lelkét”.  A  Szentlélek  Pál  apostol  tanításában,  Szent  Jeromos  Katolikus  Bibliatársulat, 
Budapest 2004, 140–164; H. GIESEN, Befreiung des Gesetzes aus der Sklaverei der Sünde als  
Ermöglichung der Gesetzeserfüllung (Röm 8,1–4), in BZ NF 53 (2009) 179–211.

38 LYONNET, Étapes, 161–186; UŐ, Études sur l’épître aux Romains, Editrice Pontifi­
cio Istituto Biblico, Roma 1990, 231–241.



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 105

ge volt a „testtel” () szemben, azt saját Fiának elküldésével valósítot­
ta meg Isten. A „Fiú” a bűn testéhez hasonló formában jött el közénk. A 
görög szövegben szereplő  főnév azt jelzi, hogy a „testet” illetően 
szoros a kapcsolat az emberek és Krisztus között, de teljes azonosságról 
nem beszélhetünk,  hiszen Krisztus  bűntelen  volt.  Ám  az  kétségtelen, 
hogy Jézus teste valóságos emberi test volt, amely által valódi sorsközös­
séget tudott velünk vállalni: képes volt a bűn negatív következményeit 
(szenvedés, halál) magára venni. A „kárhozatra ítélte” () ige az 
1. versben olvasható „kárhoztató ítélet” () főnévre utal vissza. 
A Krisztusban hívők azért mentesek az ítélettől, amelyet a bűn szükség­
szerűen maga után von, mivel az ítélet már megtörtént, mégpedig Krisz­
tus testében, amelyet ő irántunk való szolidaritásból vett fel s adott áldo­
zatul a kereszthalálban. Figyelemre méltó, hogy Pál nem Jézus, hanem a 
bűn elítéléséről beszél. Mivel Jézus személyes bűn nélkül, az emberiség 
bűnét hordozva (vö. 2Kor 5,21) szenvedett és halt meg, a halálában meg­
valósuló isteni ítélet voltaképpen a „bűn” halálra ítélését jelenti: leleplezi 
a bűn alávalóságát, s egyben véget vet uralmának.

Krisztus megváltó halálának céljáról Pál a 4. versben ír:  „...hogy a 
törvény rendelkezése beteljesedjék mibennünk.” Érdekes, hogy az apos­
tol „rendelkezésről” beszél, nem pedig rendelkezésekről. Ennek az lehet 
az oka, hogy Pál számára a törvény egy parancsban, a szeretet parancsá­
ban foglalható össze (vö. Gal 5,14; Róm 13,8–9).39 Arra is felfigyelhetünk, 
hogy a „beteljesedni” ige szenvedő alakban áll ( = beteljesedjék), 
amely Istenre utaló szenvedő szerkezetként (passivum divinum) értelme­
zendő. Ebből következik, hogy a törvény rendelkezésének, vagyis a sze­
retetnek a megvalósítását Isten teszi számunkra lehetővé a Szentlélek ál­
tal (természetesen szabadságunk teljes tiszteletben tartásával).

3.2. A szarx – pneuma ellentét (8,5–8.12–13)

A 8,1–4-ben leírtakból kétséget kizáróan kiderül, hogy Pál apostol ép­
pen a Szentlélek működését tartja a megváltottság jelének és biztosíté­

39 Eléggé egyéni érvelés után ugyanerre a végkövetkeztetésre jut H. GIESEN is. A 
német szerző jogosan hangsúlyozza, hogy itt alapvetően az erkölcsi törvényről van 
szó, s nem a rituális előírásokról; vö. Befreiung, 204



106 Kocsis Imre

kának: a Krisztusban hívők a Szentlélektől vezetve képessé válnak Isten 
akaratának teljesítésére. Pál ugyanakkor azt is fontosnak tartja hangsú­
lyozni, hogy a bűn uralmától való megszabadulás még nem végleges, 
hiszen a hívő ember is visszaeshet a régi állapotba. Ennek kifejezésére 
szolgál a   –  (szarx –  pneuma) ellentét, amely az 5–17. ver­
sekben kétszer is megjelenik (5–8. és a 12–13. versek). Ez az ellentét – a 
 szó fentebb kifejtett értelme alapján – voltaképpen az Isten ellen lá­
zadó bűn és az isteni életet közvetítő Szentlélek ellentéte.40

Az 5–8. versekben az apostol azt tudatosítja, hogy a hústest és a Lélek 
két princípiumot, alapirányt képviselnek, amelyek alapvetően meghatá­
rozzák az uralmuk alá került ember létét, életvitelét, gondolkodását és 
akaratát. Megjegyzendő, hogy az 5–7. versekben olvasható  igét és 
a   főnevet a hivatalos fordítások általában a „törekedni”, illetve 
„törekvés” szavakkal  adják  vissza.  Valójában a  görög szavak mind a 
„gondolkodni” –  „gondolat”,  mind a  „kívánni” –  „kívánság” értelmet 
magukban hordozzák.41 Nyilvánvaló, hogy a két alapirány radikálisan 
különbözik egymástól. A hústest arra ösztönzi az embert, hogy önmagá­
ba zárkózzék, és így gondolatai és vágyai önmagára irányuljanak. Éppen 
ezért a hústest kívánságait követve az ember képtelen önmagát Istennek 
és törvényének alávetni, hiszen azok gyökeresen ellenkeznek vele. Isten 
törvénye a mások felé való megnyílást és önzetlen szeretetet kéri, amire 
csak a Lélek ösztönzi az embert, s ezáltal életet és békét biztosít. 

A 12–13. versekben a hangnem figyelmeztetővé válik. Pál ismét nyo­
matékkal állítja:  a  megváltott  ember ugyan nincs többé elkötelezve a 
hústestnek – a 7. fejezetben bemutatott szomorú állapot, a bűn hatalmá­
nak való kiszolgáltatottság nem érvényes többé rá –, ám ez nem jelent 

40 Az ellentét hátteréhez és bővebb értelmezéséhez vö. E. BRANDENBURGER,  Fleisch  
und Geist. Paulus und die dualistische Weisheit, Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 1968; 
E. MAUERHOFER, Der Kampf zwischen Fleisch und Geist bei Paulus,  Trachsen Verlag, Fru­
tingen 1980; J. FREY,  Die paulinische Antithese von „Fleisch” und „Geist” und die palästi­
nisch-jüdische Weisheitstradition, in ZNW 90 (1999) 45–77; J. LAMBRECHT, The Implied Ex­
hortation in Romans 8,5–8, in Gregorianum 81 (2000) 441–451; SCHNELLE, Paulus, 375–378; 
KOCSIS, „Isten elküldte”, 160–162.

41 Vö. VARGA ZS., Újszövetségi görög-magyar szótár, Református Zsinati Iroda Sajtó­
osztálya, Budapest, 1992, 993–994; GYÖRKÖSSY A. – KAPITÁNFFY I. – TEGYEY I., Ógörög ma­
gyar nagyszótár, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1993, 1182.



Kívánság, belső meghasonlottság és a megváltást követő… 107

még abszolút biztonságot. Ezért a hívőnek fenntartás nélkül el kell köte­
leznie magát Krisztusnak, és alá kell vetnie magát a Szentlélek irányító 
tevékenységének.  Csak  így  biztosítható  a  már  megszerzett  „életben” 
való megmaradás. Szembeötlő, hogy a 13. versben a test cselekedeteinek 
kiirtására buzdít az apostol. A „megölni” ige formája (; jelen 
idő) azt jelzi, hogy folyamatos, a földi élet egész tartamára kiterjedő cse­
lekvésről van szó. A Krisztus iránti elkötelezettséget, amely a kereszt­
ségben kifejeződött, mindennap meg kell újítani. Ez persze nem pusztán 
emberi erőfeszítést igényel belső önfegyelem vagy aszkézis formájában 
(bár Páltól ez a gondolat sem idegen; vö. 1Kor 9,27; Kol 3,5–6). A „meg­
ölés” a Szentlélek által történik, aki mint egy új életvitel forrása a maga 
isteni hatóerejével fékezi meg a hústest halált eredményező törekvéseit.

Mindent egybevetve elmondhatjuk:  a  szarx –  pneuma ellentét által 
Pál nyilvánvalóvá teszi, hogy a Szentlélek által megvalósuló megigazu­
lás folyamat, amely még nem ért véget. A hívő ember egyfajta pszicho­
lógiai konfliktust él át,  hiszen személye a hústest  és Lélek „harctere” 
(vö.  Gal 5,17).  Ám a Szentlélekre való készséges és engedelmes ráha­
gyatkozás megőriz attól, hogy ez belső meghasonlottsághoz és kilátás­
talansághoz vezessen. Ha a kísértéstől és a bűntől való végleges mentes­
séget nem is mondhatjuk magunkénak, az ítéletnek való reménytelen 
kiszolgáltatottságtól sem kell tartanunk. A Lélek segítségének állandó 
megtapasztalása folytonos vigasz, bátorítás és a lelki erő forrása azok 
számára, akik a keresztény hivatást komolyan veszik – s ha szükséges, a 
megtérés által ismét elkötelezetten vállalják.42

42 Hasonlóképpen fogalmaz Farkasfalvy Dénes is: „A belső kettősség a kereszt­
ségben megigazult lélek számára is megmarad, hiszen «reményben kaptuk» a meg­
igazulást… Csupán nem helyes ezt  a pszichológiai  konfliktust,  a kettősség megta­
pasztalását a «justus et peccator» dogmatikai dualizmusáig szélesíteni. A keresztény 
ember belső harcának  élményét helyesebb a remény nyelvén kifejezni: a Lélek által 
kapott megigazulás kiutat jelent számunkra a belső meghasonlottság reménytelensé­
géből. Isten Lelke az emberből ismét egészet és épet alkot, de ez nem máról holnapra 
történik, hanem folyamat, amely csak a végső feltámadásban csúcsosodik ki.” Római  
levél, 91.



TAKÁCS GYULA

Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-
fogalom összefüggésében

A teljes Szent János-i korpusznak a reveláció fogalmáról alkotott koncep­
ciója összefüggésében vizsgáljuk a témát: vágy, kísértés, krízis. A Szent 
János-i iratokban megtalálható ez a három fogalom, de kevésszer, és sajá­
tos jelentéssel. A vágy, az epithümia () háromszor található az 1Jn 
2,16–17-ben. Ez az alapszöveg a szó használatához. Itt a „test vágyáról”, a 
„szemek vágyáról”, illetve a „világ vágyáról” van szó. Egyszer előfordul 
a Jel 18,14-ben, ahol a „lélek (pszükhé) vágya” kifejezés szerepel. Továbbá 
a névszónak megfelelő ige, az epithümeó () van egyszer, a Jel 9,6-
ban: „vágyódni fognak a halál után”. A kísértés, a peiraszmosz ( 
mindössze egyszer található, a Jel 3,10-ben: „megőrizlek téged a kísértés 
órájától”. A névszónak megfelelő ige, a peiradzó () háromszor for­
dul elő. Ezek is a Jelenések könyvében, a 2,2.10-ben és a 3,10-ben. A 2,2-ben 
a hamis apostolok ,kipróbálása’ értelmében, és csak a 2,10-ben és a 3,10-
ben a sajátosan vett ,kísértés’ jelentéssel. Az ítélet jelentésű szavak, a kri­
szisz ( a krima (), és az igei alak, a krinó () 48-szor fordul­
nak elő a Szent János-i írásokban, de ez nem az ember krízisét jelenti, 
mint a címben szereplő szó, hanem az ítélést, az ítéletet.

A Szent János-i koncepció vizsgálatakor nem is ezekről a fogalmak­
ról akarnék elsősorban gondolkodni, hanem ezekhez a fogalmakhoz a 
Szent  János-i  koncepcióban  domináns  reveláció-fogalmat  szeretném 
mint értelmező keretet, mint nem díszletszerű hátteret odaállítani. Szent 
János ugyanis  nem antropológus,  szent János  teológus. Teológusként 
Szent János a reveláció teológusa. A Szent János-i reveláció-fogalom sa­



Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom… 109

játossága pedig az, hogy a reveláció redemptív reveláció: Isten megvált 
azzal, hogy megmutatja önmagát, feltárja benső titkát – ami a Szeretet. 
Nem a bosszúállás tehát, nem a pusztítás, nem a halál, hanem az Élet. 
Ez „az Élet jelent meg” (hé dzóé ephaneróthé,  ;1Jn 1,2). 
Az ,Isten igazságosságnak apokalipszise’ mindenki számára üdvösség­
re (szótéria – ) szolgál (vö. Róm 1,16–17). Teológia, reveláció, re­
dempció – ezt a három pontot szeretném összekapcsolni és háttérül a 
címben felsorolt három fogalom mögé állítani.

A vágy, a kísértés, a krízis az embert leíró fogalmak. Szent János vi­
szont Istenről beszél.  Teológusként azonban úgy beszél Istenről,  aho­
gyan Isten ’az ember Istene’, ahogyan ,odaadta magát az emberért’. Is­
ten az emberért  van,  mégpedig annyira,  hogy önmagához hasonlítja, 
asszimilálja – odaadja testét, hogy egyék, és vérét, hogy igyanak belőle. 
Az étkezés az egyesülés szimbóluma. Isten úgy szereti az embert, hogy 
közösséget, koinóniát akar vele (vö.  1Jn 1,3). Vagy egyszerűbben kife­
jezve: az Isten szereti az embert, az Isten emberszerető. Az 1Jn 1,3 mon­
datát parafrasztikusan átalakítva, Isten vallomásaként olvasva, így fo­
galmazhatnánk: ,A mi közösségünk közösség az emberrel’ – és ez az 
angelia () az euangelion (), a jóhír hírüladása. Az ange­
lia, a hírüladás revelációt jelent, revelációt a maga egész teljességében, 
azaz ontológiai eseményként. A megváltás asszimiláció – Isten felemeli 
önmagához és önmagába az embert. Az asszimiláció pedig alapvetően 
revelatív  módon  történik.  Isten  kommunikálja,  közli  önmagát,  és  a 
kommunikációban megvalósítja a kommuniót, a közlésben a közössé­
get. Így a revelációt a redempció összefüggésében értjük.

A Fiú hatalmat kapott az Atyától, hogy örök életet adjon mindenki­
nek. „Az örök élet pedig az, hogy megismerjenek téged, az egyedül igaz 
Istent, és akit küldtél, Jézus Krisztust” (Jn 17,2.3). A Fiú tehát hatalmat 
kapott a revelációra. Ő, aki egyedül látta az Atyát, eljött, hogy „exegeti­
zálja” Őt, hogy ,kinyilatkoztassa’ (vö.  Jn 1,18). Hatalmat és méltóságot 
kapott arra, hogy megnyissa a könyvet – ez az Ő győzedelmes műve: 
„Íme, győzött az oroszlán Júda törzséből, Dávid sarja, hogy felnyissa a 
könyvet, és felbontsa annak hét pecsétjét!” (Jel 5,5). A reveláció és a re­
dempció összefügg egymással.  A  könyv megnyitására szóló  méltóság 
alapja: „mert megöltek, és saját véreddel megváltottál Istennek” (Jel 5,9). 



110 Takács Gyula

Ez az indok a könyv vételéhez és pecsétjeinek felnyitásához. Mondhatjuk 
talán, hogy Szent János nem a kereszthalálban történt redempciót helyezi 
előtérbe, hanem az inkarnációban megvalósult  revelációt hangsúlyozza. 
Az inkarnáció az Ige, a Logosz eljövetele a világba, aki ,megvilágít minden 
embert’ (vö. Jn 1,9). Mondhatjuk – de csak ha tudjuk, hogy az inkarnáció 
szent Jánosnál áldozati jellegű. A ,testté lett Ige’ igazában „hússá lett” 
(szarx egeneto -  Jn 1,14). A ,hús’ feltehetőleg az áldozat anya­
gát jelenti. Az Ige tehát az áldozat alakját öltötte fel, nem ragaszkodván 
az ,isteni morfé’-hoz, Isten alakjához (vö. Fil 2,6). Az áldozat alakjában el­
jött Isten-Ige az Atyát mutatta meg, Istent, a Szeretetet (vö. Jn 4,8.16). Ez a 
megvalósult, teljessé lett reveláció a redempció, az ember megváltása.

Szent János első levelében Isten egyik definíciója: „Az Isten Világos­
ság” (J; 1Jn 1,5). Azaz Isten – a mi nézőpontunkból néz­
ve – revelátum, kinyilatkoztatott Isten. Jézus a kánai jelben dicsőségét 
mutatta meg (Jn 2,11), – úgy, ahogyan a hét jelben is, amelyet a Szent Já­
nos evangélium elbeszél. És a kereszthalál is a Szeretet Dicsőségének epi­
fániája volt. „Abban ismertük meg a szeretetet, hogy Ő miérettünk az Ő 
életét letette” (1Jn 3,16). A szent jánosi reveláció-fogalom sajátossága ab­
ban áll, hogy a revelátum maga Isten. Isten önmagát nyilatkoztatja ki az 
embernek – ugyan emberi alakban, vagy emberi szóval,  de önmagát. 
Amikor pedig kinyilatkoztatja magát, akkor adja, odaadja magát. A re­
veláció donáció: odaadta önmagát értünk – és nekünk adta magát. Isten 
az emberé, az ember Istene.

A reveláció szót hallva hajlamosak vagyunk arra gondolni, hogy a 
reveláció egyszerű közlés, kommunikáció Isten és az ember között, és 
ennek a kommunikációnak a tárgya az ember. Mintha a reveláció antro­
pológia lenne. Nem! A reveláció teológia – Istent-mondás. Ha ezt a szót 
még tovább akarnánk alakítani, akkor teodonációt kellene mondanunk. 
A reveláció theo-donum – Isten-adás. Isten önmagát beszéli ki. A revelá­
cióban Isten nem az embertől elvárt magatartást kommunikálja, amikor 
törvényt ad.  Nem úgy ad törvényt az embernek,  ahogy megszabja a 
csillagok járását vagy az évszakok változását.  – Hajlamosak vagyunk 
erre gondolni. Törvényt ad a Sínai hegyen, vagy új törvényt a Boldogsá­
gok hegyén, a Búcsúbeszédben új parancsot. A „ne ölj!” vagy az „ellen­
feleddel békülj ki még útközben!” – az ember emberiességét megfogal­



Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom… 111

mazó eszmények lennének, az embert az ,emberhez’ vezető út. De nem­
de azt mondta Jézus: „Én vagyok az Út!” (Jn 14,6), és az „én vagyok” 
ebben a  mondatban akár  ,Jahweh’  jelentésű formula  is  lehet.  Nem a 
,Jahweh’-nevet adja tehát, Jézus önmaga ,Vagyok’-ját létformaként, út­
nak az ember számára? És ez az Út, aki Ő Maga, nemde hozzá Magához 
vezeti el az embert? Nem feladatot ír elő mint a szövetség, az összetar­
tozás, a kommunió feltételét, hanem ajándékot nyújt át, önmagát adja 
ajándékul, pecsétként, ingyen – kegyelemként, hogy ez legyen az em­
berrel megvalósított  koinónia, az örök szövetség. Ez a Törvény az Isten 
bölcsessége: Krisztus a kereszten. És ez a Törvény valóban üdvözített 
minden embert (vö. 1Kor 1,18–31).

Ez tehát a redemptív reveláció, amit nem lehet megérteni az inkar­
náció megkerülésével. Ha az inkarnációban az Ige lett testté, az Ige, aki 
Istennél volt, aki volt kezdetben, aki Isten (vö. Jn 1,1.14), akkor a revelá­
ció Igéje, igéi mindannak – ugyan az emberi szellem, az emberi beszéd 
rabszolga alakját öltötten, de annak – epifániája, megjelenése, megjele­
nései, aki – egyedül Ő – látta az Istent, és exegetizálta (vö. Jn 1,18).

A redemptív  reveláció  megvilágítására  hadd hivatkozzam csupán 
utalásként a  Zsidókhoz írt levél exordiumára (Zsid 1,1–4), ahol a „fiúian 
beszélt” () tartalmának kibontásaként a „bűnök meg­
tisztítását  megtevén,  ült  magasságokban  Fenség  jobbján”  mondat  áll 
(Zsid 1,2.3). A ,bűnök megtisztítását megtevő és a Fenség jobbján méltó­
ságban ülő’ Krisztus az Isten fiúi beszéde. Ugyanerre a kibontásra szol­
gál  az  egész  Zsidókhoz  írt  levél,  amikor  leírja  Jézus  redemptív  művét 
mint főpapi liturgiát.

A közlés, a verbális reveláció, és az Isten önmaga donációjaként meg­
valósított kommunikáció, azaz a redempció egymással összefüggő, egy­
mást fedő tények. Ez a Szent János-i koncepció és a nyelvezet alapvető je­
lensége.  Isten  önmagát  revelálja.  Talán  a  szó  maga  nem  egészen 
szerencsés. Ugyanis a reveláció szó inkább intellektuális feltárulkozást je­
lent. Isten revelációja viszont az apokalüpszisz eseményéhez áll közelebb: a 
velum elvétele  a  latinban,  a  kalümma eltávolítása  a  görögben.  Mind  a 
velum, mind a kalümma a numen, az isteni valóság rejtélyességének szim­
bóluma. A reveláció az intellektuális szintű feltárulkozást sejteti, az apo­
kalüpszisz inkább az erő,  a  dominancia  érvényesülését  fejezi  ki.  Mivel 



112 Takács Gyula

azonban Isten nem csupán értelmi tartalom, amelyet a reveláció feltár, és 
nem is pusztán erő, amelyet az  apokalüpszisz szó megjelenít, ezért nem­
csak megmutatja, avagy érvényesíti önmagát, hanem mivel Isten Szere­
tet, azaz személyes, azért ajándékozza magát. Ezt a tényt talán jobban ki­
fejezi  az  epifánia  szó,  bár  ez  sem  egészen.  A  leginkább  találó  az 
euangelion lenne.

Isten tehát önmagát revelálja, és önmagát revelálva adományozza ön­
magát, hogy önmaga árán önmaga számára vásárolja meg, váltsa meg az 
embert. A történet azonban itt nem áll meg, mivel a kinyilatkoztatás nem 
megálló kép, nem statikus. A kinyilatkoztatás provokatív, a kinyilatkoz­
tatás történet – ezért történik: olyan, mint a folyam, amely elsodor – tér­
dig ér, majd derékig, és elborít egészen (vö. Ez 47,1–12). Isten nem tájé­
koztat bennünket önmagáról,  nem azért  nyilatkoztatja ki  magát,  hogy 
tudjuk, ki Ő. Az Ő manifesztációja nem manifesztum, hanem epifánia – 
személyes megjelenés. Isten azért és úgy nyilatkozik meg, hogy a szerete­
tet tudjuk meg belőle, a szeretet erejét. Szent János első levelében Isten má­
sodik definíciója: „Az Isten Szeretet” (;  1Jn 4,8.16). A 
szeretet pedig, mivel erő, nem elégszik meg a közléssel, a szeretet közvet­
lenséget akar – akar és eredményez – és nem tér vissza dolgavégezetlen, 
amiként az eső sem. A szeretet hatékony, és minden hatalom az övé, és 
minden erő. Ezért Isten revelációja redemptív megnyilatkozás.

Viszont ha így van, akkor itt sem állhatunk meg. Hiszen ez a törté­
net – ugyan Isten története, avagy az Isten tette – az emberben történik 
meg, és nem is nélküle. A történetnek az emberig kell elmennie – és a 
Szeretetnek magához kell vonzania az embert. „Hozzá megyünk, és la­
kást  készítünk  nála”  (            

;  Jn 14,23). A redempció az Isten transzparenciája az ember­
ben. És itt – ahol felragyog a Hajnal fénye – számítanunk kell a sötétre. 
Isten számít erre – hiszen Ő tudja, mi lakik az emberben (vö. Jn 2,25). Is­
ten számít arra, hogy megjelenése áldozat kell legyen. Ezért „úgy sze­
rette Isten a világot, hogy odaadta egyszülött Fiát” (Jn 3,16). Úgy szeret­
te,  hogy ennek  a  szeretetnek  epifániája  –  megjelenése  és  tanúsága  – 
„Jézusnak,  az  Ő  Fiának  a  vére,  amely  megtisztít  bennünket  minden 
bűntől” (1Jn 1,7). Úgy szerette, hogy „a fény a sötétben világít” – látszik 
(; Jn 1,5).



Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom… 113

Isten  számít  erre  –  de  nekünk  is  számításba  kell  vennünk:  „Ha 
mondjuk, hogy bűnt nem bírunk, önmagunkat csaljuk meg, és az igaz­
ság – a revelátum, azaz Isten maga, Isten odaadottsága mivoltában – 
nincs bennünk. Ha megvalljuk bűneinket, hűséges és igaz, hogy elbo­
csássa nekünk a bűnöket, és megtisztítson minket minden igaztalanság­
tól” (1Jn 1,8–9). És másutt: „Látni fogja Őt minden szem, és akik Őt át­
szúrták. Mellüket veri majd miatta a föld összes népe” (Jel 1,7).

A reveláció  az  exteriorizált  Isten.  Ő viszont  –  önmagát  kitárva  a 
megtestesült Fiúban – az emberszív ajtajánál áll. Áll, és zörget is. Arra 
vár, hogy az emberben interiorizálódjék, hogy lakást vegyen nála (vö. 
Jel 3,20; Jn 14,23). Az Isten – aki a Szeretet – interiorizált valóság: interio­
rizált, benső, bensőséges – azaz önmagával koherens. Ez az Isten békéje. 
Ilyen az Isten, és ilyennek is kell lennie. Ilyen is marad: valami interiori­
zált. De a reveláció – az inkarnáció – a redempció annyit jelent, hogy Is­
ten nem ragaszkodik önmaga morféjához, az isteni alakhoz, a bensőség­
hez. Kilép ebből, exteriorizálódik – és belép az ember rabszolgaságába, 
a bűn nyomorába (vö.  Fil 2,6–7). „Átokká lett értünk” – mondja szent 
Pál  ( ;  Gal 3,13).  „Mindenben  hasonlónak 
kellett lennie testvéreihez” (Zsid 2,17).

A kritikus pont éppen ez. A Szent János evangélium prológusa para­
bolikus vonalának mélypontja: „testté lett” ( – Jn 1,14).1 /1./ 
És ezen a ponton számolnunk kell az emberrel – az emberrel negatív 
szférában, ahogy az 1Jn 2,16-17 írja le: „mivel minden, a világban levő, a 
testnek a vágya,  és a szemeknek a vágya,  és az életnek a dicsekvése 
nincs  az  Atyától,  hanem  a  világtól  van.  És  a  világ  elűzetik  és  az  ő 
vágya”. Szent Pál ugyanezt az állapotot, a bűn egyetemességét így fog­
lalja össze: „Mert mindnyájan vétkeztek, és nélkülözik Isten dicsőségét” 
(Róm 3,23). Ez a világ, ez a test az ember – az ember nem teremtettsége 
kozmoszában, nem az Istentől  érintettsége alakjában,  nem a szentség 
formájában, hanem a bűn helyén, a halál pusztájában, abban a hiány­
ban, amelybe a vágy – az , a kísértés – a és a krízis – 
a lépcsőfokai vitték. Ez a krízis elvágta őt az Élettől, a Szeretettől, 
a Fénytől, a Békétől, kiűzte az Isten-Jelenlét kertjéből, elszakította Isten­

1 M. E. BOSSARD, Le prologue de saint Jean, Paris 1953, 99–108.



114 Takács Gyula

től. A halál sötét kozmosza ez a világ. És ebbe a halálba, ennek a világ­
nak sötétjébe szállt alá a Fény, a Szeretet, az Isten.

A bűn, a bűnös ember – és a revelációban felragyogott Revelátum, a 
fiúi tanúságban kimondott atyai Igen találkozása, a sötétség és a Vilá­
gosság  titokzatos  pillanata,  drámai,  de  mégsem  tragikus  katarzisa 
szemléltetésére két szöveget szeretnék kiemelni a Szent János-i írások­
ból:  1Jn 1,8–10 és  1Jn 3,6–10. A két szöveg egymásnak ellentmondani 
látszik: az első a bűnök megvallását sürgeti, és ezzel az ember bűnössé­
gét állítja. Így hangzik:

1,8 Ha megvalljuk, hogy bűnt nem bírunk
          önmagunkat csaljuk meg,
          és az igazság nincs bennünk.
1,9 Ha megvalljuk a bűneinket,
          hűséges és igaz,
          hogy elbocsássa nekünk a bűnöket,
          és megtisztítson minket minden igaztalanságtól.
1,10 Ha mondjuk, hogy nem vétkeztünk,
          hazuggá tesszük Őt
          és az Ő igéje nincs bennünk.

A második szöveg viszont a bűnre való képtelenséget fejti ki:

3,6 Minden, az Őbenne maradó,
          nem vétkezik,
          minden a vétkező
          nem látta Őt,

sem nem ismerte Őt.
          ….
3,9 Minden, az Istenből született,
          bűnt nem tesz,

mivel az Ő magja benne marad,
          és nem képes vétkezni,

mivel az Istenből született.



Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom… 115

Az ellentmondást – úgy tűnik – tovább fokozza az a tény, hogy mindkét 
állítás ugyanarra a fundamentumra épül – nevezetesen a revelációra. 
Az  első  szövegben  „az  igazság  nincs  bennünk”  a  revelációval  való 
szembehelyezkedést jelenti. Ez a mondat szerkezetileg párhuzamos „az 
Ő igéje nincs bennünk” sorral, ahol „az Ő igéje” kifejezés még egyértel­
műbben a revelációt jelenti. A parallelizmus révén az „igazság” szót is a 
revelációra vonatkoztathatjuk. A „hazuggá tesszük Őt” pedig arra utal, 
hogy az Isten revelációja tartalmazza az ember bűnösségének állítását. 
Sőt ennél többről van szó, többről, mint egyes állításokról Isten kinyilat­
koztatásában. A reveláció teljessége a bűnös emberrel kezdeményezett 
isteni dialógus. Ha az ember nem bűnös, akkor az egész reveláció értel­
metlen, hamis, „hazug”. Jézus így fogalmazza meg küldetését: „Nem az 
igazakat jöttem hívni, hanem a bűnösöket” (Mt 9,13). Ha Jézust ,igazak’ 
veszik körül, akkor illuzórikus az Ő jelenléte, amint illuzórikus lenne az 
orvos látogatása az egészségesnél (vö.  Mt 9,12). Szent Pál a Prédikátor 
szavát alkalmazva így foglalja össze az emberi történelmet: „Nincs igaz 
egy sem” (Róm 3,10 – Préd 7,20). Illetve: „Mindnyájan vétkeztek, és nél­
külözik az Isten dicsőségét” (Róm 3,23).

Az idézett szövegben a „ha mondjuk” többes szám 1. személyben, 
de többes szám 2. vagy 3. személy értelemmel a levél címzettjei, a Szent 
János-i közösség körében fellelhető heretikusok véleményét vezeti be: 
„bűnt  nem  bírunk”,  „nem  vétkeztünk”.  A  tagadás  hátterében  az  a 
gnosztikus jellegű felfogás húzódhat meg, miszerint ők az erkölcsi kö­
vetelmények és bűnök felett állnak. A későbbi gnosztikus tanításban ez 
úgy fogalmazódik meg, hogy a belső szikrát vagy pneumát nem érinti 
az alsó világ szennye. A háttérben tehát megváltás-tani tévedés rejlik, 
tudniillik, hogy a megváltás nem a historikus reveláció módján és útján 
történik, hanem egy közvetlen és individuálisan a lélekbe juttatott isme­
ret/gnózis, szikra, lélek/pneuma által.2

A herezist  a  végső eszkatológikus harc összefüggésébe helyezi  az 
„önmagunkat csaljuk meg” kifejezés. A reflexív ige jelentése: ,csalásba 
vezetjük!’. A csalás () és a megcsal () szavak az eszkatológi­
kus dualizmus terminusai,  amelyeknek ellentéte az igazság (). 

2 R. SCHNACKENBURG, Die Johannesbriefe, Herder, Freiburg – Basel - Wien 19848, 84.



116 Takács Gyula

Ezért folytatódik így a mondat: „és az igazság nincs bennünk”.3 Ennek 
az emberre vetített helyzetnek Istenre vonatkozó parallelje a „hazuggá 
tesszük Őt, és az Ő igéje nincs bennünk”. A 6. vers „hazudunk” szava 
szintén eszkatológikus terminus, amelyben sátáni aspektus van.4

Mind a „hazug”, mind az „Ő igéje” szavak a reveláció tényét adják 
hozzá az eszkatológikus harc képéhez. Az eszkatológikus harc valóban 
az Isten Igéjének harca. Ő a ,fehér lovas’, és fegyvere a ,szájából előtörő 
kétélű kard’, az Ige igéje (vö. Jel 19,11.13.15). Mivel pedig az eszkatoló­
gikus harc a redempció eseménye: Isten győz, és megmenti övéit – azért 
ebből világos, hogy a redempció a reveláció módján történik. A revelá­
ció azonban történelmi esemény. Nem puszta verbális, avagy intellektu­
ális közlés. A reveláció historikus. A redempció Jézus kereszthalála for­
májában valósul meg, de Jézus kereszthalálában megjelenik, revelálódik 
az Isten. Jézus kereszthalála a Szeretet epifániája. „Isten szeretete abban 
nyilvánult meg irántunk, hogy egyszülött Fiát küldte a világra, hogy ál­
tala éljünk” (1Jn 4,9). Jézus kereszthalálában nyilvánul meg Isten irgal­
ma – és győz: megváltja a bűnösöket.

A revelatív redempcióra utal a 9. versben a „hűséges és igaz” szavak 
jelenléte. Ezek az epitetonok az  Ószövetségben a bűnök megvallásának 
kontextusához tartoznak. A ,hűség’ az Isten üdvösség-ígéreteire vonat­
kozik, amelyek közé tartozik a bűnök elengedése. Az ,igaz’, a saddiq pe­
dig az  Ószövetségben sohasem büntető, bosszúálló igazság értelemben, 
hanem üdvözítő igazság, irgalom jelentéssel szerepel.5 Ez a hűség Isten 
önmagára – a Szeretet valóságára – tett esküjének szilárdsága.6 A Zsid 
2,17 Jézust „irgalmas és hűséges” főpapnak nevezi, és a két epiteton je­
lentésének kifejtéseként hozzáteszi: „hogy kiengesztelje a nép bűneit”. 

A bűnösség tudata és a bűnök megvallása tehát nemhogy nem ellen­
tétes Isten igéjével, hanem a redemptív reveláció, az ige hatékonyságá­

3 Qumránban az Igazság Tanítójának ellenfele a Hazugság Férfia. A 4Ezd 19,17-
ben ez a mondat áll: „Akkor jobban kiterjed az igazság, és közel jön a hazugság”.

4 A Jn 8,44 a Sátánt a „hazugság atyjának” nevezi.
5 Vö. Neh 9,33: „Te hű vagy mindabban, ami bennünket ért, te hű voltál, mi pedig 

hűtlenül cselekedtünk.”
6 R. SCHNACKENBURG, op. cit. 86–88.



Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom… 117

nak állítása. Szent Ágoston mondata: „Még nem tökéletesen ragyog az 
Ő élete, mivel bennünk vannak a bűnök, de már elkezdődött világítani, 
mivel megvan a bűnök megvallása.”7

A másik szöveg, az 1Jn 3,6-10, a keresztény impeccabilitas-át – vétkez­
ni képtelenséget állítja.

3,6 Mindenki, az őbenne maradó
  nem vétkezik.

3,9 Mindenki, az Istentől született
bűnt nem tesz,

mivel az ő magja benne marad
és nem képes vétkezni,
mivel az Istentől született.

A 9.  versben a két párhuzamos mondat között,  a centrumban ez áll: 
„mivel az ő magja benne marad”. A ,mag’ () jelentése sok mo­
dern szerző szerint a Szentlélek, mint az isteni élet princípiuma. Azon­
ban  az  isteni  élet  princípiumát  az  Újszövetségben  sehol  sem nevezik 
„mag”-nak. Emiatt egyesek gnosztikus hatást tételeznek fel a szó hasz­
nálatában. Schnackenburg pusztán kifejezésbeli hasonlóságra gondol.8 

Helyesebb azonban a régi szerzők (Alexandriai Szent Kelemen, Phóti­
osz, Szent Ágoston, Beda Venerabilis) és néhány modern szerző magya­
rázata, amely szerint a „mag” Isten igéjét jelenti.9 Ez a metafora előfor­
dul mind a zsidó tradícióban, mind a korai kereszténységben.10

7 Idézi I. DE LA POTTERIE, Adnotationes in exegesim Primae Epistolae S. Johannis, Roma 
1966/67, 52.

8 R. SCHNACKENBURG, op. cit. 190–191.
9 I. DE LA POTTERIE, op. cit. 107.
10 4Ezd 9,31: „Íme, én elvetem, mint magot, bennetek a törvényemet, és gyümöl­

csöt hoz bennetek.” A magvető példabeszéde a szinoptikusokban: Mt 13,1–9; par. Mk 
4,14: „a  magvető az igét veti”; Lk 8,11: „a mag az Isten igéje”; 1Pét 1,23.25: „újjászület­
ve nem romlandó, hanem romolhatatlan magból Isten élő és örökké megmaradó igéje 
által… ez az az ige, amelyet evangelizáltak nektek”.



118 Takács Gyula

A 9. vers elején és végén az ,Istentől születettség’ áll, mint a vétkez­
hetetlenség fundamentuma. Az Istentől születés szent Jánosnál a hittel, 
illetve Isten igéjével kapcsolatos. Az evangélium prológusában ez áll: 
„hatalmat adott,  hogy Isten gyermekei (= szülöttei)  legyenek – 
azok, akik hisznek az ő nevében, akik nem vérből, nem a test akaratá­
ból, sem a férfi akaratából, hanem Istenből születtek.” (Jn 1,12.13). Szent  
János első levelében pedig ezt olvassuk: „Mindenki, a hívő, hogy Jézus a 
Krisztus, az Istenből született. …Minden, az Istenből született, legyőzi a 
világot. És ez a győzelem, a legyőző a világot, a mi hitünk. (1Jn 5,1.4). A 
4. vers a hit – Istenből születés fogalompárhoz hozzákapcsolja a „győ­
zelmet” is. A győzelem a ,vétkezhetetlenség’ megfelelője, mivel a ,világ’ 
a ,bűn’ kifejezése ebben a mondatban.

Azt látjuk tehát, hogy a vétkezhetetlenség illetve a világ, a bűn feletti 
győzelem princípiuma az Isten igéje, amely a hit által interiorizálódik – 
bennünk marad és működik. A vétkezhetetlenség pozitív megfelelője 
a ,tisztaság’. A Szent János-i írásokban a belső megtisztulás princípiuma 
is a revelált ige: „Ti tiszták () vagytok az ige által, amelyet el­
mondtam nektek” (Jn 15,3).

Ezzel elérkeztünk ahhoz a konklúzióhoz, hogy a bűnök megvallásá­
hoz hasonlóan a vétkezhetetlenség, a bűnöktől való mentesség funda­
mentuma is a reveláció. A két állítás közti látszólagos ellentmondást az­
zal tudjuk feloldani, ha a revelációt szótériológiai funkciójában értjük 
meg, vagyis a revelációt mint redemptív revelációt fogjuk fel. A meg­
váltás a ,bűnökkel’ szembesül – és ,elveszi a bűnt’. Szent Pál is az ember 
egyetemes bűnösségére, mint az oszlop lábazatára építi  rá az embert 
,igazzá tevő’ megváltó tettet a  Római levélben. „Vétkeztek mind” (Róm 
3,23) – így foglalja össze a bűn históriájának hármas tablóját (vö.  Róm 
1,18–3,20). Ehhez a bűn-freskóhoz illeszti hozzá az Isten megigazulást 
művelő megváltó tettének leírását a Róm 3,21–31-ben.11

A ,vétkezhetetlenség’ fogalmának megértéséhez nem elegendő a fo­
galom redukálása, például speciálisan súlyos bűnökre. Szent Ágoston 
és a latin tradíció a szeretet megsértésére, mások a szív keménységére 

11 Lásd bővebben: TAKÁCS GYULA, Római levél, Paulus Hungarus/Kairosz, 7–13; Az  
Újszövetség irodalma II. Levelek – Jelenések könyve, Budapest 2000, 87–90.



Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom… 119

vonatkoztatják a vétkezhetetlenség fogalmát. Egyes modern szerzők (pl. 
Windisch, Chaine) az „ideális keresztény élet” leírását látják benne. Ez­
zel szemben a „nem tud vétkezni” (;  1Jn 3,9) ab­
szolutisztikus és reális jellemzés.12

A kijelentés értelméhez úgy juthatunk közelebb, ha a mondatot visz-
szahelyezzük az apokaliptikus és bölcsességi tradícióba. Eszerint az iga­
zak eszkatológikus privilégiuma a bűntől való mentesség. Az Iz 60,21-
ben adott jellemzés – „néped csupa igazakból áll” – kontextusa a 60,19-
ben leírt eszkatológikus állapot: „Nem lesz többé nappali világosságod, 
és a hold fénye nem világít neked, hanem az Úr lesz örök világosságod, 
és Istened az ékességed.” Az izajási mondat visszacsendül a  Jelenések  
könyve mennyei Jeruzsálemének jellemzésében: „A városnak nincs szük­
sége sem a napra, sem a holdra, hogy világítsanak benne, mert Isten fé­
nyessége világítja  meg azt,  és  lámpása a  Bárány” (Jel 21,23).  Ezekiel 
könyvében a szennytől való megtisztulás biztosítéka az „új szív” és „új 
lélek”, vagyis az isteni Lélekben való részesedés: „Tiszta vizet hintek rá­
tok, és megtisztultok minden szennyetektől. Új szívet adok nektek, és új 
lelket adok nektek… Az én Lelkemet adom majd belétek, és gondosko­
dom róla, hogy parancsaim szerint járjatok, és törvényeimet megtartsá­
tok és megcselekedjétek” (Ez 36,25.26–27). Szent Pál szintén a ,Lélekre’ 
utal, mint a keresztény lét- és élet-mód forrására: „A Lélek szerint járja­
tok, és ne teljesítsétek a test kívánságait” (Gal 5,16).

A bölcsességi  tradícióban a  bűntől  való  mentesség  oka  az  ember 
bensőjében lévő olyan spirituális realitás, amely Istennel függ össze: Is­
ten igéje, törvénye, igazság, bölcsesség, ismeret.  Néhány példa ennek 
szemléltetésére:

Zsolt 37,31: „Szívében van Istenének törvénye, és nem ingado­
zik lépése”.

Zsolt 119,11: „Szívembe rejtem igéidet, hogy ne vétkezzem el­
lened.”

12 I. DE LA POTTERIE, L’impeccabilité du chrétien d’après 1 Joh 3,6–9, in L’Evangile de Jean 
(Recherches bibliques III), Louvain 1958, 161–177.



120 Takács Gyula

Sir 24,22: „Aki rám (a bölcsességre) hallgat, meg nem szégye­
nül, akik értem fáradnak, nem esnek bűnbe.”

A zsidó tradícióban tovább folytatódik ez a szemlélet. Az isteni princí­
pium, amely interiorizálódik az emberbe, eredményezi az ember bűnte­
lenségét:

Qumrám 1 QS 4,20: „Isten az igazság által megtisztítja az em­
ber tetteit.”

Hénoch 6,8: „Akkor bölcsesség adatik a választottaknak … és 
már nem fognak vétkezni.”13/

Szent János ugyanezt a „mag” metaforával fejezi ki, amely Isten ben­
nünk lévő – a hittel  interiorizált  – igéjét,  igazságát jelenti.  Ez válik a 
szentség princípiumává. Jézus így imádkozik a búcsúbeszédben tanít­
ványaiért:  „Szenteld meg őket az igazságban. A te igéd igazság” (Jn 
17,17). Szent Jánosnál mégis valami új mozzanat van: a vétkezhetetlen­
ség oka nem csupán Isten igéjének jelenléte – praesentia-ja és immanentia-
ja – bennünk, hanem Isten igéjének maradandósága, állandósága – álla­
pottá válása. A ,hívő’ „maradó” Istenben (– 1Jn 3,6). A 
participium imperfectum itt olyan epiteton, amely a hívő állandó státusát 
írja le. A jelenlétet felváltja a benne-lét, a  praesentia az  immanentia-ban 
válik teljessé.  A 6.  vers „maradó” ()  participiumának párja a 9. 
vers marad () praesens imperfectuma. Ez az imperfectum perfectum ér­
telmű, mivel alanya „az Ő magja” Isten igéje – akiben változásnak ár­
nyéka sincsen (vö. Jak 1,17). Az Ő jelene örök jelen, és az Ő akciója befe­
jezett és tökéletes státus.

Ennek a két  imperfectum alakú, de  perfectum jelentésű igealaknak a 
befejezett értelmét támasztja alá a szakaszban található négy  perfectum 
alakú ige. A 6. versben ugyan a negatív szféráról, a „vétkezőről” mond­
ja: nem látta (), nem ismerte (), de értelemsze­
rűen ezeknek a perfectumoknak pozitív ellentéte az „őbenne maradóra” 

13 A példák:  I.  DE LA POTTERIE,  Adnotationes in exegesim Primae Epistolae S Joannis, 
Roma 1966/67, 108.



Vágy, kísértés, krízis a Szent János-i reveláció-fogalom… 121

vonatkozik: „nem vétkezik” () – ő tehát ’látta’ és ,ismerte’, 
a látás és az ismerés státusában van. A 9. versben pedig a pozitív szférát 
írja  le.  A  mondat  inklúzióját  az  „Istenből  született”  (     

)  participium  perfectum,  illetve  az  „Istentől  született”  ( 
 )  praesens perfectum alak képezi. Mind a négy ige­
alak az Istennel  való  közösség,  kommunió kifejezésére  szolgál,  és  az 
említett két imperfectum alak („maradó”, „marad”) perfectum értelmének 
szinonim kifejezése.

Szent Jánosnál egyébként megfigyelhető a természetfeletti  születés 
két szempontjának megkülönböztetése: belépés Isten fiainak életébe a 
 (születni)  aoristos-szal kifejezve (Jn 1,13; 3,3–8), illetve a ke­
resztény létezés végső státusa a  született)  perfectummal 
megjelölve. Ez utóbbiról mondja Szent János, hogy „nem képes vétkez­
ni”.14 Hasonló distinkciót szent Pálnál is felfedezünk. Tudja, hogy a ,ki­
tűzött célt’ még nem érte el, még nem „tökéletesíttetett” (), 
noha Krisztus már „magához ragadta”, ezért erőit megfeszítve ,fut a ki­
tűzött  cél  felé’  (Fil 3,12–14).  A keresztény „meghalt  Krisztussal” ( 
)  és  él  Krisztus  Jézusban  (  ),  de  még  nem  él 
Krisztussal együtt’  (vö.  Róm 6,8.11),  ezért vágyódik Krisztussal  lenni’ 
(  …  ;  Fil 1,23). Megkülönbözteti a jelen 
rejtett állapotát és a jövendő dicsőség kinyilvánult voltát (vö. Róm 8,25–
27; Kol 3,3–4).15

A vétkezhetetlenség a keresztény lét teológikus szemléletében tárul 
fel. Ekkor a keresztény létet Isten oldaláról nézzük, és mint az Istennel 
való kommunió végleges és befejezett állapotát értjük meg. Ebben az ál­
lapotban pedig egyértelmű a vétek lehetetlensége, tudniillik az Isten ol­
daláról nézve a keresztény lét transzcendens lét, Istentől van, tiszta ke­
gyelem – emiatt  szent,  romolhatatlan és dicsőséges örökség (vö.  1Pét 
1,4).

14 Uo. 109.
15 W.  NAUCK,  Die Tradition und der Charakter des ersten Johannesbriefes, Tübingen 

1957, 121.



122 Takács Gyula

Összefoglalás

Isten alászállott –  – ,hús lett’ (Jn 1,14), meglátogatta a hol­
takat. A ,hús’ az ember legelidegenültebb formája. Krisztus a rabszolga 
alakját öltötte (Fil 2,7). De nem azért jött, hogy krízis -  - legyen, 
hogy elítélje  a  világot  (vö.  Jn 3,17).  Azért  jött,  hogy körülvegyék  Őt 
mind a bűnösök és étkezzék velük (Lk 15,1–2). Lehajolt – de nem azért, 
hogy Ő legyen az első, aki követ vet a porba hullottra, noha Ő valóban 
bűn nélkül volt (Jn 8,6–8). Azért jött, hogy tanúja legyen az Igazságnak 
(Jn 18,37), hogy revelálja az Atyát, hogy exegetizálja a Szeretetet (vö. Jn 
1,18). Azért hajolt le, hogy írjon a porba, hogy ,írja’ ércnél maradandób­
ban, hogy revelálja a Szeretetet – hogy odaadja a pornak önnön Arcát, 
hogy Arcának teremtő, újat teremtő fényét árassza szívünkbe (2Kor 3,18; 
4,6), hogy jelet tegyen az ember homlokára, tau-jelet -  a fiúi alázat, a ta­
peinószisz dicsőségét adja reá, a keresztét – ezt a bölcs balgaságot, ezt az 
erős gyengeséget (1Kor 1,23–25), a menyegző ruháját. Azért jött, hogy az 
igazság által – és Ő az Igazság (Jn 14,6) – tisztává tegye az embert, amint 
Ő tiszta (vö. 1Jn 3,3: ).

Lehajolt – alászállott. Noha Úr Ő, és Mester – de utolsó lett, és életét 
adta a sokaságért. Mindenki Szolgája! Rabszolgaként mosni kezdte ta­
nítványai lábát.  És azért tette, hogy hozzá tartozzanak (Jn 13,4- 5.  8), 
azért, hogy kövessék, hogy követhessék a szűk ajtón, amikor „aláűz” 
(v) az Atyához (Jn 13,33), amikor az engedelmesség – a halálig, a 
kereszthalálig engedelmesség – fiúi útján bemegy a dicsőségbe, a fiúi 
dicsőségbe, és méltán illeti meg Őt a Fiú név (vö. Fil 2,8-9). Amikor „ön­
magát aláveti”, akkor ebben az alávetésben legyenek mindenek aláve­
tettek neki, „hogy Isten legyen minden mindenben” (1Kor 15,28).
Hogy „vele legyenek” – ezért jött – és „benne maradjanak” (Jn 15,4), az 
Ő morféjában, a fiúság alakjában (Fil 2,6), és gyümölcsük maradandó le­
gyen (Jn 15,16). Ő a Trónból áradó Folyam (Jel 22,1), aki elsodor magá­
val (Ez 47,2–5), de ezt úgy teszi, hogy az Irgalom Trónjához vivő széles, 
egyenes út körmenetét vezeti (Jel 21,24-26), mint Bárány-Pásztor.



TARJÁNYI ZOLTÁN

A kísértés erkölcsteológiai megközelítése

Erről a témáról, amelyre most felkérést kaptam, hogy tartsak egy elő­
adást,  néhány évvel ezelőtt írtam egy tanulmányt a Rózsa Hubát kö­
szöntő  kötetbe1,  így  természetes,  hogy  néhány  alapvető  gondolat  és 
adat most is szerephez jut.

Kiindulópontként azt az optikát kell magunk elé állítanunk, hogy az 
ókori,  pogány görög gondolkodásmódban az erkölcsös viselkedés azt 
jelentette, hogy megfelel a természetnek; a bibliai látásmódban pedig az 
igaz  Istennel  való  szövetségre  alapozódott  ugyanez.  Tudniillik  arra, 
hogy amikor  megtörtént  a  Mózes-közvetítette  szövetség,  az  Istenhez 
való hűséget kizárólag azzal lehetett megvalósítani, hogy az ő parancsai 
alapján él az ember. Ismeretes, hogy Mózes 613 parancsot hirdetett ki 
Isten nevében. 365 negatívat és 248 pozitívat, ezzel jelezve, hogy a ha­
mis istenek nem léteznek, nem tudnak az emberrel kapcsolatba lépni, 
az igaz Isten azonban az év minden napján az ember minden csontját 
uralni akarja.

Az ószövetségi  Szentírásban több héber szó is szerepel a kísértésre, 
de ezek mindegyikét görögre a peiraszmosz kifejezéssel fordította a Sep­
tuaginta.2 Mindenesetre  e  megközelítésben az  Isten oldaláról  jövő,  az 
embert megpróbálni, megvizsgálni akaró szándék a lényeg: mint aho­
gyan a fémet a tűzben próbálják, azért, hogy kiderüljön minősége. Így 

1 Adalékok a kísértés bibliai és erkölcsteológiai jelentéstartalmához, in Akik az igazságra  
tanítottak sokakat, szerk. Fodor György és Tarjányi Béla, Szent István Társulat, Buda­
pest 2005, 412‒422.

2 SIMON LÉGASSE,  La tentation dans la Bible, in  Dictionnaire de spiritualité, 1990, XV, 
194.



124 Tarjányi Zoltán

tehát a kísértés nem más, mint hogy egy szellemi létező (Isten) tapaszta­
latot szerez egy másik szellemi létező (az ember) hűségéről. Mózes élete 
végén, amikor Lévit  megáldja,  ezt mondja neki:  „Tökéletességedet és 
tudományodat szent emberednek adtad, akit próbára tettél a kísértés­
nél, perbe fogtál a pörölés vizénél.” (MTörv 33,8) Az alaptípusa ezen Is­
tentől jövő próbatételnek Ábrahám áldozata. Isten arra kíváncsi, hogy 
Ábrahám jobban szereti-e Istent, Izsák ajándékozóját, mint Izsákot, Is­
ten ajándékát. Annak kell kiderülnie, hogy Ábrahám meghozza-e az en­
gedelmesség áldozatát (Ter 22). Mindezen effajta Istentől jövő megpró­
báltatást  összefoglal  Judit  beszéde  a  vének  előtt,  amikor  így  szól: 
„Adjunk hálát az Úrnak,  a  mi Istenünknek,  aki  próbára tesz minket, 
mint atyáinkat. Emlékezzetek arra, hogyan bánt Ábrahámmal és Izsák­
kal, s hogy mik történtek Jákobbal… Amint őket nem égette el, amikor 
szívüket kipróbálta, minket sem büntet, hanem figyelmezteti az Úr os­
torával azokat, akik hozzá közelednek.” (Jud 8,25‒27)

Mindezen  vonatkozás  mellett  a  Biblia beszél  olyan  történetről  is, 
ahol már a kísértőnek, a sátánnak is szerep jut (vö. Ádám és Éva a para­
dicsomban, Ter 3,5). Végül pedig Jób könyve a szenvedést mint próbaté­
telt  szerepelteti.3 Mindhárom  típusú  próbatételt  a  peiraszmosz  és  a 
tentatio szóval fordítja a görög és a latin nyelvű Szentírás.

Ugyanez figyelhető meg az újszövetségi Bibliában is: Jézus a pusztá­
ban legyőzi a kísértőt, majd a kereszten minden kísértést összefoglalva 
legyőzi a bűnt és a halált. Azt a feladatot adja követőinek, hogy állhata­
tosak legyenek akár az üldözések ellenére is: „Virrasszatok és imádkoz­
zatok,  nehogy kísértésbe  essetek”  (Mt 26,41).  Pál  apostol  látásmódja 
ugyanezt viszi tovább: Isten megengedi a kísértést (1Kor 10,13), hiszen 
azt a kiküzdendő életért kell a keresztényeknek elviselniük (2Tim 3,12), 
tehát szinte szükségszerű, hogy bekövetkezzen. Az ember csak így de­
monstrálhatja Isten, Jézus és Egyház iránti hűségét.

Ezen bibliai adatokat értelmezve először Órigenész állította, hogy Jé­
zus pusztai megkísértésében összefoglalva és beteljesítve szerepel min­
denféle emberi megpróbáltatás. Ugyanis benne van Ádám vesztes küz­

3 Biblikus teológiai szótár, szerk.  X. LÉON-DUFOUR,  ford. Szabó Ferenc, Róma 1974, 
1101‒1104.



A kísértés erkölcsteológiai megközelítése 125

delmének kiigazítása, benne van Jób próbatételében a pogányok próba­
tétele, de benne van Isten népéé is. Ez utóbbi arra utal, hogy nem Isten 
teszi próbára az embert, hanem az ember kísérti Istent: nehéz helyzet­
ben zúgolódva jelet követeltek, hogy Isten bizonyítsa be azt, hogy ott is 
jelen van, velük van (Kiv 17,1‒7).4

A teológusok reflexiói

Szent Ágoston az első a teológusok közül, aki alaposan szemügyre vette 
a kísértést. Műveiben 47-szer idézi a (Septuaginta-fordítást alapul véve) 
Jób 7,1-et: „Vajon nem kísértés-e az ember élete a földön?”. Mindeneset­
re nagyon tanulságos, hogy  Vallomásai 10,41-ben az  1Ján 2,16-ban sze­
replő három vágyban foglalja össze a kísértés fajtáit. „Határozott paran­
csod  az,  hogy  megtartóztassam  magam  a  test  kívánságaitól 
(concupiscentia carnis), a szemek kívánságától (concupiscentia oculorum), 
és a világi nagyravágyástól (ambitio saeculi).” Ágoston a test kívánságai­
hoz sorolta a szexualitást és a létfenntartáshoz szükséges étel-ital ma­
gunkhoz vételét a gyönyörűség miatt. A szemek kívánsága nála: az ösz-
szes érzékszervi inger (illat, hang, szép látvány), mely Isten helyett az 
ember figyelmét a földi dolgok felé fordítja. S végül a világi nagyravá­
gyás  nem  más,  mint  a  hiúság  és  a  gőg.  Megjegyzendő  mindez  a 
concupiscentia következménye: az első ember bukásának a következmé­
nye lett a rendezetlen vágy, azaz a bűnre való hajlam.5 Fontos hozzáten­
nünk, hogy Ágostonnál szerepet kap a sátán, de igazában a bűnre hajla­
mos ember a felelős:  „Az ördög és angyalai csak a benned uralkodó 
testit kísértik… Amit nem győztél le magadban, nem szelídítettél meg, 
nem hajtottad uralmad alá.”6

Ágostonnak köszönhetünk egy alapvető és eligazító meghatározást: 
„Deus tentat ut doceat, diabolus tentat ut decipiat.”7 Azaz Isten azért teszi 
próbára az embert, hogy tanítsa és nevelje, a sátán pedig azért, hogy be­

4 GUÉRRIC COUILLEAU, Les pères et les moines, in Dictionnaire de spiritualité, XV, 217‒220.
5 PESTHY MONIKA, A csábítás teológiája, Kairosz, Budapest 2005, 346‒348.
6 Uo. 349.



126 Tarjányi Zoltán

csapja és rászedje. Még egy kiegészítést tegyünk Ágostonhoz. Rengeteg 
művében foglalkozott erkölcsi problémákkal, s általában a „boldogság” 
és  a „szeretet” a kulcsszavak nála.  De végső soron az erkölcs  alapja 
mégis az engedelmesség. E látásmóddal a bibliai optikát veszi át. „Ágos­
ton erkölcsi tanítása ezzel válik el a filozófiától, melynek ugyanakkor 
megőrizte általános struktúráját. A parancsok és az engedelmesség gon­
dolata nem okoz zavart egy ilyen módon értelmezett tanításban, mely­
nek közepén Isten áll: ő szabályozza az emberek magatartását, s őrá irá­
nyulnak az emberek cselekedetei.  Törvényeivel gondosan irányítja az 
ember életét, melynek végén ő maga áll.”8 Egy megjegyzést azért fűz­
zünk hozzá az eddigiekhez: a teremtéstörténet 3. fejezete világosan ta­
nítja az emberről, hogy „bűnbeesésében szerepe volt egy külső, Isten- és 
emberellenes erőnek… bár mibenlétét a szerző teológiailag nem írja kö­
rül pontosan”.9

Hogy mi az ember elesésének oka, azt a bibliai optikában szükséges 
meglátnunk.  „A  pszichológiai  elmélkedések  a  bűn  mechanizmusáról 
alapvetően idegenek az ószövetség felfogásától. A sémi gondolkodás­
mód az embert mindig egészében tekinti: mind a test-lélek szembeállí­
tása, mind az egyes lélekrészek megkülönböztetése idegen számára. Eb­
ből következik, hogy nem ismer semmilyen belső csábítót, mert ahhoz 
az kellene, hogy legyen egy (alantasabb) lélekrész, mely a másik (maga­
sabb rendű) lélekrészt bűnre akarja vinni. Az effajta megkülönböztetés 
a görög filozófiát jellemzi, és ennek hatása jelenik meg a zsidó, ill. ké­
sőbb a keresztény gondolkodásmódban.”10 Mindenesetre a sátán műkö­
dését mindig vallotta az Egyház hite, de egyben működésének határait 
is: az örökkévalóság Istené, vele szemben a bukott angyal csak a jelen 
világ bűnei mögött tud állni.  „A tanításnak és a hatalomnak két útja 
van. A két út között nagy különbség van. Az egyikre Isten angyalai ren­

7 Serm. II,3, idézi CESLAS SPICQ, Lexique théologique du Nouveau Testament, Cerf, Paris 
1991, 1221.

8 THOMAS DEMAN, Szent Ágoston tanítása az erkölcsről, ford. Obrobina László, Jel Ki­
adó, Budapest 2005, 128‒129.

9 RÓZSA HUBA,  Kezdetben teremtette Isten, A bibliai őstörténet magyarázata, Jel Kiadó, 
Budapest 1997, 79.

10 PESTHY M., id. mű, 40.



A kísértés erkölcsteológiai megközelítése 127

deltettek, akik a fényre vezetnek, a másikra a sátán angyalai. Az egyik 
öröktől fogva mindörökké úr, a másik a jelen kor törvénytelenségének a 
vezére.”11

Szent Ágoston szerint Isten a próbára tevő kísértéssel az embernek 
ad alkalmat az érdemszerzésre és a megszentelődésre. Ennek a típusa 
szerinte Jób története, s ilyen értelemben az egész keresztény élet nem 
más, mint állandó megkísértettség. A bűnre csábító, a sátántól jövő kí­
sértésnél pedig arra kell gondolnunk, hogy ezt maga Jézus Krisztus is 
átélte a pusztában, tehát a keresztény tulajdonképpen a jézusi életből 
kap tapasztalatot, amikor ilyet átél.12 Mielőtt Aquinói Szent Tamás gon­
dolkodásának bemutatására rátérnénk, röviden érintenünk szükséges a 
szerzetesi gondolat megjelenését és elterjedését is. Ugyanis azzal, hogy 
előbb a remeték, majd a monasztikus szerzetesek kivonultak a világból, 
tulajdonképpen magányba vonulásukkal be akartak vonulni a pusztai 
megkísértést szenvedő Jézus lelkületébe. Nem öncélúan a harcért vá­
gyakoztak, hanem a Szent Páltól származó igazság megtapasztalásáért: 
hogy ti. megtalálják a Jézus Krisztussal való teljes, kizárólagos és meg­
osztottság nélküli egységüket (1Kor 7,34). E tekintetben fontos rámutat­
ni, hogy ez időben terjedt el az Egyházban (előbb a szerzetesi életre, az­
után  általában  a  keresztény  életre  vonatkozóan)  a  hét  főbűn  elleni 
mindennapos harc: így képes az ember minden tekintetben és totálisan, 
Jézus Krisztus kegyelmi fölvértezettségének a birtokában rendületlenül 
legyőzni a rosszat, a bűnt.13

Szent Tamás a kísértés valóságát is a lehető legkomplexebb módon 
próbálta megragadni. Ezt a definíciót adta róla: „Sajátos értelemben kí­
sérteni annyi, mint tapasztalatot szerezni valamiről. Ámde azért szer­
zünk tapasztalatot, hogy megtudjunk valamit, ezért minden kísértő cél­
ja  a tudás. De olykor a tudás további célokat szolgál.  Jó célt,  amikor 
valaki tudni akarja, hogy valaki más tudását vagy erényes mivoltát te­
kintve milyen. Rossz célt, amikor ezt azért akarja tudni, hogy a másikat 

11 Barnabás levele, 18,1‒2, ford. VANYÓ LÁSZLÓ, in Apostoli atyák, Szent István Társu­
lat, Budapest 1980, 242.

12 JEAN-LOUIS BRUGUES, Dictionnaire de morale catholique, CLD, 1991, 440-441.
13 G. COUILLEAU, Les pères et les moines, 234‒235.



128 Tarjányi Zoltán

becsapja  vagy  tönkretegye.”14 Szent  Ágostontól  átveszi  a  tentatio  
probationis (Istentől jövő, megpróbáló próbatétel), és a tentatio deceptionis  
vel seductionis (a gonosztól, a másik embertől, a világtól, avagy a testtől 
jövő kísértés, melynek mindig az a célja, hogy az ember bűnt kövessen 
el, azaz ne legyen hűséges Istenhez).15

A Summa contra Gentiles-ben ezt olvassuk: „Isten megengedi a bűnt, 
de soha nem oka a bűnnek. Az ember akkor vétkezik, amikor elfordul 
Istentől, mint végső céljától. Márpedig lehetetlen, hogy Isten akarja el­
fordítani magától az embert. Tehát soha nem lehet Isten a bűn oka.”16 

Emellett  Aquinóinak köszönheti  a  teológia,  hogy milyen látószögben 
tárgyalták a kísértést a későbbiekben. 1) Kerete mindig az eredeti bűn 
(tehát az, hogy az ember nem akar engedelmeskedni Istennek); 2) az 
eredeti bűn következménnyel járt az ember természetére: az értelem el­
homályosult, az akarat rosszra hajló lett; 3) a keresztény embert immár 
a Megváltó Jézus Krisztus kegyelme táplálja, aki sikeresen legyőzte a kí­
sértőt és a kísértést; 4) a concupiscentia mégis mindvégig ott van az em­
ber cselekedetein; 5) következésképpen az ember mindig ki lesz szolgál­
tatva a kísértés csábításának, 6) mindezek miatt az embernek szüksége 
van gyógyszerekre és kegyelmi erőforrásokra, hogy Krisztushoz hűsé­
ges maradjon.17 

Mindenesetre, ahogyan Szent Ágoston, Aquinói sem hárít minden 
felelősséget a sátánra, a kísértőre. Hangoztatja, hogy a sátán nem képes 
uralni az ember értelmét és akaratát, csupán külső (látás, hallás, ízlelés, 
tapintás,  szaglás)  és  belső  (képzelet,  emlékezet,  szenvedélyek)  érzék­
szerveinkre tud hatással lenni, tehát csakis indirekten képes befolyásol­
ni értelmünket és akaratunkat. „A sátán nem tud gondolatot adni be­
lénk, hogy azt bensőnkben létesítené, mivel a gondolkodási képesség 
használata az akarattól függ.”18 Fontosnak tartja megjegyezni Szent Ta­
más, hogy nem szabad az embernek azt gondolnia, hogy minden kísér­

14 Summa Theologica I, q. 114. a. 2.
15 Uo. I. q. 114. a. 3.
16 THOMAS D’AQUIN, Somme contre les gentils CLXII, Cerf, Paris 1993, 769.
17 ANDRÉ DERVILLE, Du moyen âge au 20e siècle, in Dictionnaire de spiritualité, XV. 236.
18 Summa Theologica I. q. 114. a. 2.



A kísértés erkölcsteológiai megközelítése 129

tés az ördög műve: a bensőnkben levő kívánságok, a régi bűneink által 
kialakult rossz szokásaink (vitium),  de saját meggondolatlanságunk is 
kísértésbe  hoznak  minket.  S  itt  utal  Jakab  apostol  levelére:  „Senki  se 
mondja kísértés idején:  az isten kísért  engem. Isten nem kísérthető a 
rosszra, de maga sem kísért senkit. Mindenki úgy esik kísértésbe, hogy 
saját kívánsága vonzza és csábítja.” (Jak 1,14)19

A keresztény középkorban, mint röviden felvázoltuk, meglehetősen 
központi helye volt a kísértésnek, de soha nem a sátánt okolták érte ki­
zárólagosan a szerzők. Amikor azután a nominalizmussal, majd a kazu­
isztikával megjelentek a szubjektív szempontok túlhangsúlyozásai, ill. a 
szőrszálhasogató  értelmezések,  a  pápáknak kellett  kiadniuk  eligazító 
dokumentumokat. Boldog XI. Ince pápától kettő ilyet is találunk. Egyfe­
lől 1679-ben ezt a laxista tételt ítélte el: „Olykor az is feloldozható, aki 
nagyon közel tartózkodik egy bűnre vezető alkalomhoz, amelyet kike­
rülhetne, de nem akar kikerülni, sőt azt egyszerre szándékosan keresi, 
illetőleg önmagát annak kiteszi.”20

Néhány évvel később ugyanez a pápa Molinos alábbi tévedését ítélte 
el:  „Akármilyen  gondolatok  támadhatnak  bennünk  imádság  közben, 
még ha Isten, a szentek, a hit és a szentségek ellen valók is, ha akarattal 
nem tápláljuk, és akarattal nem űzzük el, hanem közömbösen és meg­
adással  tűrjük őket,  a  hívő imát nem fogják megakadályozni,  sőt azt 
még tökéletesebbé is teszik, mivel a lélek ilyenkor még jobban megadja 
magát az isteni akaratnak.”21

Utaltam már a néhány évvel ezelőtt megjelent hasonló tematikájú 
írásomra. Ebben iparkodtam a közép- és újkori lelkiségi irodalomra is 
utalni a kísértéssel kapcsolatban (Loyolai Szent Ignác, Avilai Szent Te­
réz, Szalézi Szent Ferenc, Tanquerey), hiszen széles körben ezek tették 
ismertté a katolikusok mindennapi életében a kísértés reális veszélyeit, 
valamint legyőzésének lehetőségeit és módszereit. Mostani előadásom­
ban igyekszem csak a morálteológusok, valamint az Egyház Tanítóhiva­

19 Uo. I. q. 114. a. 3.
20 DENZINGER - HÜNERMANN, Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozá­

sai, szerk. Burges Ferenc, Örökmécs-Szent István Társulat, 2004, 2161.
21 Uo. 2224.



130 Tarjányi Zoltán

talának útmutatásait követni és vázolni. A II. Vatikáni Zsinat előtti idő­
ben az erkölcsteológia tanítását világszerte az osztrák jezsuita Noldin 
vaskos  morálteológia-kötetei  határozták  meg.  Hieronymus  Noldin 
(1838‒1922)22 olyannyira meghatározta a morálteológia oktatását, hogy 
nekem 1952-es kiadású köteteim vannak tőle. Nos, ebben a zsinat előtti 
optikában a kísértés a következő módon lett tárgyalva. Mi a belső oka a 
kísértésnek? A  concupiscentia,  azaz a bűnre vivő hajlam. Ezt mindenki 
megtapasztalja, mert mindenki örököse Ádámnak. Három iránya van: a 
test (concupiscentia carnis), a gazdagság (concupiscentia oculorum) és a hír­
név (superbia vitae). Mi a külső oka a kísértésnek? Ez a világ, mert eltérít­
heti  az embert  igaz végső céljától;  valamint  a gonosz lélek.  Bár  neki 
nincs hatalma az ember akarata fölött, de ingerelni és megtéveszteni ké­
pes azt.23

Korunk egyházi tanítása

Mielőtt e tanításra rátérnénk, szükséges egy előzetes megjegyzést ten­
nünk. Ha magunk elé képzeljük a középkori kísértéssel foglalkozó írá­
sokat (nem csak a teológusokét, hanem a lelkiségi irodalom és a prédi­
kációk  sokaságát),  akkor  azt  kell  megállapítanunk,  hogy  a  régiek 
sokszor nem csak érintették a démonhitet, hanem olykor túlzásokba is 
estek. Sokszor a babonaság is beférkőzött az egyre inkább folklorizáló­
dó átlagkeresztény hitbe (elég csak a mai szemmel nézve elképesztő bo­
szorkányperekre gondolnunk, melyek pár száz évvel ezelőtt történtek). 
A másik végletet pedig korunk átlagos hitű és műveltségű kereszténye 
képviseli: a kísértésben hisznek, hiszen mindenki megtapasztalja, de kí­
sértőben nem. Ma egyre inkább nem létező valóságként kezelik a sátánt, 
inkább mintegy a rossz megszemélyesítőjének szimbólumaként tekinte­
nek rá. Jóllehet Baudelaire nyomán sokan azt is hangoztatják, hogy az 
ördög legnagyobb ravaszsága az, hogy kialakítja az emberekben azt a 
hitet, hogy ő nem is létezik, ‒ mégis általánosságban elmondható, hogy 

22 DIÓS ISTVÁN,  Noldin, szócikk a  Magyar Katolikus Lexikonban, szerk. Diós István, 
Szent István Társulat, 2004, IX. 828.

23 NOLDIN, De principiis, Summa theologia moralis, Oeniponte, 1952, 292‒297;  



A kísértés erkölcsteológiai megközelítése 131

a keresztény közgondolkodás eljutott oda, hogy kísértő nélküli megkí­
sértésről gondolkodik. Márpedig ha a sátán valóban nem létezik, akkor 
a zsidó és a keresztény hitnek, ha nem is központi, de egyik eleme hul­
lik ki az Istennel együttműködő életből. Éppen ezért az is a teológusok 
feladata, hogy a történetiség és az exegézis segítségével minél mélyebb­
re ássanak, s feltárják (saját helyén kezelve) a személyes rossz, a sátán 
valódi kilétét és működésének valóságát és határait. A Tanítóhivatalnak 
pedig az a kötelessége, hogy őrködjön a kinyilatkoztatás integritásán: 
hogyan bontakozott, majd teljesedett be Isten megváltói terve, s hogyan 
lesz a Szentlélek által megóvott katolikus Egyház hite teljes e vonatko­
zásban is.24 E látószögben teszi hozzá korunk francia morálteológusa, 
Xavier Thévenot azt a gondolatot, hogy a Biblia helytelen értelmezése is 
kísértés-alkalommá válhat. Ugyanis ha kiragadjuk az összefüggésekből 
a szavakat, avagy mágikus értelemben használjuk őket, akkor alapvető­
en félreértjük a  Szentírás üzenetét. Ő négy feladatot jelöl meg, hogyan 
lehet e csapdát elkerülni: 1) Imádságos kíváncsisággal kell olvasni, még­
pedig folyamatosan a Bibliát; 2) Mindét szövetség könyveinél figyelem­
be kell venni a történetkritikai kutatás adatait; 3) Őrizni kell a hűséget a 
Szentírást értelmező katolikus Egyház tradíciójához; 4) Naivitás nélküli, 
de állandó dialógusban kell párbeszédet folytatnunk korunk antropoló­
giájával.25

A morálteológusok közül Häring tanításával foglalkozunk elsőként. 
Mindkét nagy opusában részletesen foglalkozik a kísértéssel. A „Krisz­
tus törvénye” című köteteiben abból indul ki, hogy a sátán, a kísértő 
(1Tessz 3,5;  Mt 4,3) sajátos módon minden üdvösségünket kockáztató 
emberi bűnben szerepet játszik, mert úgy harcol Isten ellen, hogy te­
remtményét  és  képmását,  az  embert  akarja  eltéríteni  örök  céljától. 
Ugyanakkor hozzáteszi, hogy a sátán olykor másokat, mindenekelőtt a 
világot  alkalmazza,  hogy megkísértse  az  embert.  De soha nem tudja 
bűnre kényszeríteni az embert, mert ha az ember kibírja a nyomást, ak­
kor nem követ el bűnt, s így próbatétel lesz a dologból. Éppen ezért en­
gedi meg Isten a kísértést: „Mindig örömnek tartsátok, ha különféle kí­

24 ANDRÉ GODIN, Psychologie de la tentation, in Dictionnaire de spiritualité, XV. 249‒251.
25 XAVIER THÉVENOT, Avance en eau profonde, Desclée de Brouwer, Paris 1997, 59‒61.



132 Tarjányi Zoltán

sértésbe estek, hiszen tudjátok, hogy hitetek megpróbáltatása béketűrést 
szerez. A béketűrés pedig tökéletességre viszi a tetteket.” (Jak 1,2-4) Ho­
gyan lehetséges az embernek uralnia a kísértést? – teszi fel kérdést. Vá­
lasza: a szentségi élettel, az imával, a világ dolgairól való elmélkedéssel, 
amelyet a Bölcsesség és a kereszt fényében végzünk, valamint az éber 
lelkület és az aszkézis fenntartásával. Így tud az ember szíve totálisan és 
permanensen Isten felé fordulni.26

A „Krisztusban szabadok” című, nem sokkal halála előtt megjelent 
nagy munkájában pedig a Biblia alapján még részletesebben foglalkozik 
a  kísértéssel.  Ugyanis  a  kereszténynek a  Szentlélek-vezette  Egyházra 
kell  támaszkodnia.  Hogyan kapták meg a  megkülönböztetés  adomá­
nyát a kiválasztottak? Úgy, hogy feladták és meghaladták az egoista 
ént, azaz a megtéréssel leváltották életüket irányító pozíciójából. Így let­
tek a régi ember helyébe kerülő új emberré: „oktassátok szelíden egy­
mást és hordozzátok egymás terhét!” (Gal 6,1‒2). Hozzáteszi, hogy ezért 
ne azt kérjük Istentől, hogy minden kísértéstől őrizzen meg minket, ha­
nem csak a veszélyesektől. Mert a hitnek szüksége van állandó erősö­
désre, s általunk mások hite is ez irányban fog elmozdulni: „Szeretteim, 
ne lepődjetek meg a szorongatásokon…, inkább örüljetek, hogy része­
tek lehet Krisztus szenvedésében!” (1Pét 4,12).  Tudnunk kell ugyanis, 
hogy a kereszténynek nem az a feladata, hogy kimeneküljön a bűnös vi­
lágból, hanem az, hogy Krisztus tanítványaként egyre jobban azonosul­
jon Mesterével.27

Gondolatmenetünk végén röviden nézzük a  Katolikus Egyház Kate­
kizmusának összegző kijelentéseit. Először is azt rögzíti, hogyan kell ér­
telmeznünk a Miatyánkban Jézus által ajkunkra adott kérést: „ne vígy 
minket kísértésbe!” (Mt 6,13). A válasz ez: „ne hagyj minket kísértésbe 
jutni!”, ill. „ne engedd, hogy engedjünk a kísértésnek!”.28 Hangsúlyoz­
za, hogy különbséget kell tennünk a belső ember fejlődéséhez szüksé­
ges kísértés (Lk 8,13‒15;  2Tim 3,12); a kipróbált erényre irányuló meg­

26 BERNARD HÄRING, La loi du Christ, Desclée de Brouwer, Paris 1966, I. 476‒478.
27 B. HÄRING, Libres dans le Christ, Cerf, Paris 1998, 446‒448.
28 KEK 2846; megjegyzendő, hogy a  Dictionnaire de spiritualité is hasonlóképpen 

értelmez: SIMON LÉGASSE, La tentation dans la Bible, XV. 211. 



A kísértés erkölcsteológiai megközelítése 133

próbálás (Róm 5,3‒5); valamint a bűnbe és a halálba vezető (Jak 1,14‒15) 
kísértés között.29 Idézi  Szent Pál  fontos igazságát:  „Hűséges az Isten, 
erőtökön fölül nem hagy megkísérteni, hanem a kísértéssel együtt a sza­
badulás lehetőségét is megadja, hogy kibírjátok” (1Kor 10,13).30

A KEK bátorító üzenetet is tartalmaz: Jézusban meglátjuk a győztes 
harcot a kísértővel (Mt 4,1‒10), ezért meggyőződéssel állíthatjuk, hogy 
„Krisztus  helyettünk  győzte  le  a  kísértőt:  »Főpapunk  ugyanis  nem 
olyan, hogy ne tudna együtt érezni gyöngeségeinkkel, hanem olyan, aki 
hozzánk hasonlóan mindenben kísértést szenvedett, a bűntől azonban 
ment maradt« (Zsid 4,15).”31

Evetovics Kunó (1898‒1971) ciszterci szerzetespapként a már emle­
getett Noldin  Morálteológia kötetekből lényegében egy rövidítést készí­
tett magyarul. Ebben olvasható többek között az is, hogyan lehet véde­
kezni  a  kísértéssel  szemben:  egyfelől  a  resistentia  positiva (ellenkező 
értékre  gondolás,  ill.  feléje  mozdulás),  másfelől  a  resistentia  negativa 
(sem ellene, sem mellette nem tesz semmit az ember) lehetséges.32 En­
gedtessék meg, hogy saját múltamból idézzek fel egy esetet, amivel rá­
világítok, hogy a passzív ellenállás nem csak hogy hatékony lehet, ha­
nem ez  az  egyedüli  módunk a  megszabadulásra.  Fiatal  pap  voltam, 
amikor megjelent magyarul Friedenthal hatalmas Luther-monográfiája. 
Ebben szerepel az, hogy 1510-ben Luther Wittenbergből mint katolikus 
ágostonos szerzetespap Rómába zarándokolt. Ájtatosan végiglátogatta 
a szent helyeket, a bazilikákat, és a sok átlagos tisztességű és nagyon ke­
vés szentéletű pap mellett hihetetlenül züllött és cinikus paptársakat is 
felfedezett. Tudnunk kell, hogy a középkori ember borzasztóan félt az 
örök  kárhozattól,  ezért  mindenki  végrendeletében  misealapítványt  is 
rendelt: 1-3-5-10 stb. évig minden nap egy szentmisét mondjanak el lel­
ki üdvösségéért. A sok misealapítvány miatt nagyon sok miséző papra 
volt szükség (akkor vált szokássá, hogy egy átlagos templomban 6‒8, 
egy bazilikában akár 20 mellékoltárt építettek), akiknek a napi egy mise 

29 KEK 2847.
30 Uo. 2849.
31 Uo. 540.
32 EVETOVICS KUNÓ, Katolikus erkölcstan, Szent István Társulat, Budapest 1940, I. 137.



134 Tarjányi Zoltán

bemutatásán kívül semmilyen lelkipásztori megbízása nem volt. Nyil­
ván a szentéletűek miséjük után beteget látogattak, de nagyon sokan a 
kocsmákban és a bordélyházakban múlatták két mise között az idejü­
ket. S azt vette észre Luther, hogy ez a züllött réteg, amikor elmondja 
mise közben az alapítás  igéit,  majd az úrfelmutatás után térdet  hajt, 
maga elé mormolja: „kenyér vagy, az is maradsz”, s ugyanígy tesz a bor 
átváltoztatása után is.33 Nos, a könyv olvasása után minden szentmisé­
ben az úrfelmutatás utáni térdhajtáskor eszembe jutott: „kenyér vagy, 
az  is  maradsz”.  Egy  idő  után  szinte  már  féltem  a  misézéstől,  mert, 
ahogy haladtam előre benne, már a prefációnál  ott  volt a lelkemben: 
nemsokára megint átfut agyamon az áhítatot tönkretevő gondolat az át­
változtatásnál. Idős papbarátomhoz fordultam, aki bölcsen a következőt 
mondta: egy lavór vizet nem lehet úgy lecsendesíteni, hogy folyton si­
mogatjuk a víz felszínét.  Le kell  tenni oldalra, nem kell vele törődni, 
nem kell nézegetni,  nem kell foglalkozni vele, – s egy idő után a víz 
mozdulatlan lesz. Ezt kell alkalmazni az ilyen, szinte reflexszerűen be­
következő  sajátos  kísértéssel  kapcsolatban  is:  nem  kell  vele  törődni 
(resistentia passiva), de közben az ember egyre inkább Istenbe igyekez­
zen belekapaszkodni.

Megpróbáltuk felvázolni a kísértés valóságának erkölcsteológiai vo­
natkozásait.  Láttuk,  hogy a  megkísértettség  hozzátartozik  emberi  lé­
tünkhöz, mert csak így leszünk képesek Isten, Jézus és Egyház iránti 
hűségünket kinyilvánítani. Ha megfelelő lelkülettel élünk, és használjuk 
a kegyelmi eszközöket, akkor (bár sokszor kemény küzdelemmel) Jézus 
segítségével le tudjuk győzni a bűnre csábító kísértést. A megpróbáló 
kísértésekért pedig még hálásak is tudunk lenni.

33 RICHARD FRIEDENTHAL, Luther élete és kora (ford. Terényi István), Gondolat, Buda­
pest 1977, 102‒105.



HEGYI MÁRTON

Ehetett volna-e Ádám Istennek tetsző módon
a jó és rossz tudás fájáról?

Megfontolások a Gen 3 egzisztenciális megközelítéséhez

Írásomban a Biblia első lapjain olvasható bűnbeesés-történettel foglalko­
zom;  a  katolikus  dogmatika  keretei  között,  szisztematikus  teológiai 
szempontból,  Karl  Rahner  teológiai  antropológiájának  látószögében,1 

Paul Tillich néhány belátását is gyümölcsöztetve.2 A főcím kissé provo­
katív kérdésfeltevése és az alábbi szövegben rá adott válasz egy teológi­
ai hipotézis vázlatát rajzolja ki.  Először körvonalazom az eredeti bűn 
mai katolikus teológiában bevett értelmezését, amelyhez tartom magam 
(1), majd kijelölöm megközelítésem szempontját (2). Ezután meghatáro­
zom a bibliai antropológia néhány alaptételét és -fogalmát a rahneri és – 
másodsorban – a tillichi gondolkodás fényében (3). Ezt követi gondolat­
menetem központi szakasza, amelyben ezekre az alapfogalmakra és -té­
telekre támaszkodva felvázolom a bűnbeesés-történet egy lehetséges ér­
telmezését (4). Végül röviden reflektálok néhány kínálkozó ellenvetésre 
(5), és egy összegzéssel zárom gondolatmenetemet (6).3

1 Vö. KARL RAHNER, Die Sünde Adams, in Schriften zur Theologie 9, Benziger, Einsie­
deln – Zürich – Köln 1970, 259–275; UŐ, A hit alapjai, Szent István Társulat, Budapest 
1983, 126–135.

2 Vö. PAUL TILLICH, Systematic Theology II, The University of Chicago Press, Chicago 
1967,  19–44;  német  fordítás:  Systematische  Theologie II,  Evangelisches  Verlagswerk, 
Stuttgart 1958; magyarul: Rendszeres teológia, Osiris, Budapest 1996, 253–271. A jelzett 
angol és német, ill. magyar kiadás néhány – köztük nem egy lényeges – szöveghelyen 
eltér egymástól.

3 Jelen dolgozatban nem változtattam lényegesen a konferencián elhangzott szö­
vegen és annak spekulatív jellegén, esszéisztikus műfaján; apró kiegészítések mellett 



136 Hegyi Márton

1. Az eredeti bűn értelmezése a mai katolikus teológiában

A teológiatörténet során több megoldási kísérlet született az eredeti, ill. 
áteredő bűn kérdéskörére, az ágostoni modelltől kezdve egészen az evo­
lúciós elméletet integráló modellekig. Talán nem számít durva leegysze­
rűsítésnek kijelenteni, hogy a 20. századi teológiai gondolkodás legin­
kább a  történetiség  szempontjának  előtérbe  állításával  gazdagította  a 
protológiát; azzal a gondolattal, hogy a világ és az ember – egyénileg és 
közösségi–társas dimenzióban egyaránt – fejlődésre van hivatva, és így 
vagy úgy de facto fejlődött, fejlődik is. Egyre inkább polgárjogot nyert az 
a gondolat, hogy az ember nem „készen teremtett” lény volt, teleaggat­
va  megannyi  természetes  és  természetfeletti  tökéletességgel,  hanem 
olyan létező,  aki  történelmének elején viszonylag kezdetleges módon 
birtokolta az istenképiséget, és arra volt hivatva, hogy saját közreműkö­
désével bontakoztassa ki azt. A Gen 3-ban elbeszélt történet eszerint az 
ember törzsfejlődésének kezdeti szakaszához köthető, amikor az ember 
első ízben szembesült szabadságával és erkölcsi felelősségével. Az em­
bernek az ebben a kitüntetett  helyzetben hozott  döntésén múlt,  hogy 
első  képviselőjén/-in  keresztül  az  emberiség részesül-e  Isten  teljesebb 
önkinyilatkoztatásában, és történelme Isten által akart irányban halad-e 
tovább, vagy sem. Mivel pedig az ember első (vagy legalábbis igen ko­
rai) szabad tettével visszautasította Isten kegyelmi közeledését, az embe­
riség fejlődését maradandóan megjellegezte az isteni kegyelem hiánya.4

Ez az értelmezés alkalmas kiindulópontot nyújthat egy a szónak jó 
értelmében időszerű protológiához, hiszen pozitíve integrálja az evolú­
ciós világszemléletet a bibliai üdvtörténet „kezdet–beteljesedés” sémá­

csupán  néhány  ott  elhangzott  hozzászólásra  való  rövid  reflexiómat  építettem  be. 
Most sem törekszem – vállaltan – a szövegben kifejtett gondolatok szerteágazó – tör­
ténetkritikai szempontokat és a patrisztikus szövegmagyarázatot egyaránt figyelem­
be vevő exegetikai, valamint dogmatikai és erkölcsteológiai – vonatkozásainak alapos 
áttekintésére. Ha így tettem volna, egyrészt meghazudtoltam volna a kötetet – mely 
mégiscsak a konferencia-előadásokat hivatott közölni –, másrészt átléptem volna az ész-
szerűség szabta terjedelmi határokat. E másik szöveg megírása kétségtelenül szüksé­
ges, ám több időt és elmélyült kutatómunkát igényel.

4 A témáról magyar nyelven PUSKÁS ATTILA kézikönyve nyújt összefoglalást: A ke­
gyelem teológiája, Szent István Társulat, Budapest 2007, különösen 228–245.



Ehetett volna-e Ádám…? 137

jába. E megközelítés azonban további kérdéseket is fölvet, pl.: Volt-e (ill. 
milyen hosszú) valóságos léte a történelem elején a „paradicsomi álla­
potnak”, vagy sem? Az emberi evolúció mely szakaszára datálhatjuk a 
Gen 3-ban elbeszélt eseményeket? Monogenizmus, vagy poligenizmus? 
– Kétségtelen, hogy rendkívül izgalmas kérdésekről van szó. Ám az is 
kétségtelen,  hogy  inkább  teoretikus  jellegű  problémák  ezek,  melyek 
tisztázásához kevés támpontunk van, s ha sikerül is koherens, meggyő­
ző válaszokat találnunk, akkor is kétséges a válaszok valódi, egziszten­
ciális hordereje.

Számos, a  fejlődés gondolatát elfogadó 20. századi teológus nem is 
ragadt meg efféle teoretikus kérdéseknél, hanem világosan látta, hogy 
jóval termékenyebb módon lehet megközelíteni az eredeti bűn kérdés­
körét, ha alapvető emberi tapasztalatainkra reflektálva gondolkodunk 
róla. Karl Rahner például így fogalmaz: „Mindenekelőtt úgy szerezhe­
tünk tudomást, tapasztalatot az eredendő bűnről és úgy foghatjuk fel az 
értelmét,  ha  saját  léthelyzetünk  vallási-egzisztenciális  értelmezéséből, 
önmagunkból indulunk ki.”5 Ezzel a kijelentésével Rahner hitet tesz az 
eredeti  bűn  egzisztenciális  értelmezésének  lehetősége  mellett,  sőt 
transzcendentális protológiája felfogható e megközelítés egyik lehetsé­
ges válfajaként. Ha más módon is, szintén egzisztenciális megközelítés­
re törekszik Paul Tillich.6 Azonban tudjuk, hogy az „egzisztenciális in­
terpretáció”  jelszava  bizonyos  esetekben  túlhajtásokhoz,  a 

5 K. RAHNER, A hit alapjai, 130. Voltaképpen ugyanebből az – anakronisztikus fogalom­
mal élve – módszertani alapvetésből indul ki a – sugalmazott! – történeti etiológiát megalkotó 
Gen 3 szerzője is, leszámítva természetesen, hogy nem ismeri az eredeti bűn fogalmát.

6 Akkor érthetjük meg a két teológus megközelítése közötti különbséget, ha vilá­
gossá válik, mit tekintenek az ek-szisztencia („ki-állás”) „honnan”-jának és „hová”-já­
nak. Míg Rahner szerint az ember egzisztencialitása a partikuláris, kategoriális létből 
a transzcendenciába való kiállást jelenti, addig Tillich – aki kifejezetten a szóval való 
etimologizálásból indul ki – a nemlétből a létbe, közelebbről a potencialitásból a tény­
legességbe való kiállást érti egzisztencialitáson. E kétféle kiállást, azaz Rahner és Til­
lich egzisztencialitás-értelmezését az emberi létezés dinamikus jellegének gondolata 
kapcsolja össze. Amint Rahner szerint az ember transzcendentalitása kategoriális ak­
tusaiban – azaz történetiségében – bontakozik ki, úgy Tillich szerint az ember öntény­
legesítése – belső lehetőségeinek megvalósítása – olyan mozgatórugó, amely teljes lé­
tét, egész életét meghatározza.



138 Hegyi Márton

kinyilatkoztatás redukciójához vezetett. Éppen ezért, ha a Gen 3 egzisz­
tenciális  megközelítésére törekszünk,  röviden tisztázni kell,  pontosan 
mit is jelent ez a célkitűzés.

2. Az egzisztenciális megközelítésről

A  helyesen  értett  egzisztenciális  megközelítés  nem  keverendő  össze 
semmifajta  teológiai  egzisztencializmussal.  Az különbözteti  meg egy­
mástól a kettőt, hogy míg az előbbi csupán szempontot jelöl ki, addig az 
utóbbi ideológiát kreál a megközelítésmódból. Míg a teológiai egzisz­
tencializmus a következő bennfoglalt állítást teszi: kizárólag ezen az úton  
tárul fel a kinyilatkoztatás teljessége és valódi mibenléte, addig az egziszten­
ciális megközelítés csupán ennyit mond:  e megközelítésmód (egy lehetsé­
ges) kulcsot ad a kezünkbe a kinyilatkoztatás minden értelmezési keretet meg­
haladó teljességének megértéséhez.  Az egzisztenciális megközelítés, ha jól 
élnek vele, a katolikus dogmatika szolgálólánya, azaz: nem törekszik többre 
és másra, mint arra, hogy valóságos emberi tapasztalatok összefüggésé­
ben  vizsgáljon  kinyilatkoztatott  igazságokat  (vagyis  nem  keverendő 
össze a szintén ideologikus jellegű relativista szubjektivizmussal sem). 
A jól értett egzisztenciális megközelítés voltaképpen fenomenológia: hit­
tapasztalataink szerkezetének, konstitúciójának feltárását jelenti.

De  hogyan  érvényesíthető  ez  az  egzisztenciális–fenomenológiai 
megközelítés  az eredeti  bűn vizsgálata  során?  Úgy,  hogy alapvetően 
nem a föntebb néhány példával illusztrált hol-mikor-hogyan jellegű teo­
retikus kérdések érdekelnek minket, hanem olyan kérdések, amelyek a 
kísértés, a bűnbeesés belső szerkezetére irányulnak. Ehhez az emberlét ki­
váló fenomenológiai elemzését nyújtó Karl Rahner, valamint Paul Til­
lich teológiájának néhány antropológiai belátására fogok támaszkodni, 
melyeket négy fogalom köré rendezve – istenképiség,  önténylegesítés,  ön­
transzcendencia, fejlődés – fejtek ki.7

7 Egy a témáról szóló teljes értékű írás természetesen megkívánná Rahner és Til­
lich teológiai  antropológiájának,  valamint az eredeti  bűnről szóló értelmezésüknek 
részletes ismertetését és – főleg az utóbbi szerző – kritikáját. Erre azonban jelen kere­
tek között nincsen mód.



Ehetett volna-e Ádám…? 139

3. A bibliai antropológia néhány alaptétele a rahneri és a tillichi teoló­
gia fényében

A bibliai antropológia legalapvetőbb állítása, hogy az ember Isten kép­
mása. Ez a Szentírás összefüggésében azt jelenti, hogy teremtményi ha­
tárai között képes párbeszédre lépni Istennel, befogadni önközlését, és 
válaszolni rá. De mit jelent ez közelebbről; mi teszi lehetővé ezt a párbe­
szédet, és hogyan zajlik? Ha Isten és ember, teremtő és teremtmény kö­
zött végtelen távolság van – aminek az Ószövetség embere is tudatában 
volt  –,  akkor párbeszédük a szó köznapi  értelmében soha nem lehet 
közvetlen. Az embernek a végtelen Istenre nyitott léte véges, függvény­
tani fogalommal élve korlátos, mégpedig kétszeresen is. „Oldalról” kor­
látos, amennyiben mindig csak a részlegesség módján van dolga önma­
gával,  másokkal,  a  világgal,  magával  a  léttel;  céljához csak úton tud 
eljutni, az abszolút léthez csak létezőkön keresztül tud eljutni. Rahner 
kategorialitásnak  nevezi  ezt,  Tillich  pedig –  ha  más hangsúllyal  is  – 
sorsnak.8 Az ember emellett „elölről-hátulról” is korlátos: életideje vé­
ges; megszületett, és meg fog halni. Ám nincs mindenestül bezárva ket­
tős korlátosságába; olyan szabad dinamika jellemzi, melynek révén, ha 
csak intencionálisan (vektorszerűen) is, mindig meghaladja behatárolt­
ságát, és evilági tevékenységei révén valóságosan Isten felé közeledhet: 
önmagában és másokban mint Isten képmásaiban, valamint az Isten lé­
tét tevékenységén keresztül feltáró természetben és történelemben mint 
közvetítő közegben magával Istennel tud találkozni.

8 Rahner transzcendentalitás-  és  kategorialitás-fogalmát katolikus  teológus  kö­
rökben közismert volta miatt nem kell különösebben magyarázni. Ami Tillich sorsfo­
galmát illeti: a teológus nem valamiféle idegen hatalom által meghatározott, változ­
hatatlan előrerendeltség (fátum) értelmében beszél sorsról, hanem az ember szabad 
döntései alapjának tekinti: „a sors létünk konkrétsága, amely minden döntésünket a 
mi döntésünkké teszi [...] A sors én vagyok, ahogy adva vagyok, ahogy a természet, a 
történelem formált, és önmagam formáltam magamat. Az én sorsom a szabadságom 
alapja; az én szabadságom részesedik a sorsom alakításában. Nem a szabadság ellen­
tétét jelöli, hanem annak feltételeit és korlátait [...] poláris korrelációját”;  Rendszeres  
teológia, 157; kiemelés az eredetiben. Istenben Tillich szerint sors és szabadság teljes­
séggel egybeesik (Isten sorsa önmaga, azaz ő a végtelen szabadság), az ember pedig 
véges szabadság; vö. uo., 263.



140 Hegyi Márton

Mivel az ember Isten képmása, legkevésbé közvetett módon önma­
gában találkozhat  Vele;  Isten,  ahogyan Szt.  Ágoston mondja,  interior  
intimo meo. Úgy is fogalmazhatunk tehát – sőt talán helyesebb is volna 
ezt mondanunk –: saját létünk nem csupán kitüntetett közvetítő közege Is­
tennel való találkozásunknak, mintha Isten kívül állna rajtunk, hanem 
az Istennel való találkozás, párbeszédben-levés (ami öntudatunk, ma­
gunkkal való párbeszédképességünk alapja és hordozója)  a mi volta­
képpeni létünk. S mivel ezt – teremtményként, zarándok állapotunkban 
– csak részlegesen tudjuk megélni, vágyunk Istenre és arra, hogy hason­
lóvá váljunk hozzá, sőt ez létünk legalapvetőbb mozgatórugója; nem­
csak azért, mert a bűn révén elszakadtunk tőle, hanem elsősorban azért, 
mert a képmásai vagyunk. Vagyis: az Istenhez hasonlóvá válás nem­
csak a bukott, hanem már a teremtett embernek is vágya, sőt feladata. Ha 
tehát az ember legsajátabb belső vágyait, lehetőségeit ténylegesíti, akkor 
szükségképpen istenképiségét valósítja meg, Isten iránti vágyát realizálja, 
és Istenhez válik hasonlóbbá (imago – similitudo). Az ember önmegvaló­
sításra, mindig többre irányuló törekvése tehát nem elbizakodottságá­
ból vagy önkényes döntéséből fakad, hanem Isten ültette az ember lé­
nyébe,  ezért  elidegeníthetetlen  joga,  sőt  kötelezettsége  is  egyben. 
Rahner a teremtett ember egzisztenciálontológiai, Tillich pedig a bukott 
ember pszichológiai elemzésével mutatja ki az önmegvalósítás, öntény­
legesítés elemi dinamizmusát.9

Az öntranszcendencia rahneri gyökerű fogalma az ember Isten által 
akart önténylegesítésének belső (ontológiai) szerkezetét domborítja ki. 
Eszerint az ember többé válásához két dologra van szükség: Isten ke­
gyelmére és az ember közreműködésére. A kegyelem azt jelenti, hogy 
Isten fenntartja az ember transzcendentális nyitottságát, és szakadatla­
nul felkínálja önmagát a kategoriális viszonyok és aktusok közepette, 
mint ezek voltaképpeni,  transzcendens iránypontja  és  célja.  Az emberi 

9 Míg Rahner vonatkozó elemzései mind az eredeti igazság és szentség állapotá­
ban élő, mind a bűnbeesett emberre érvényesek, addig Tillich elemzései csak az utób­
bira, lévén hogy számára – a platonista hagyománynak megfelelően – „van egy pont, 
ahol – logikai különbségeik ellenére – a teremtés és a bukás egybeesik”; TILLICH, Rend­
szeres teológia, 271. Tillich ezen gondolatának részletes magyarázatára és kritikájára e 
helyütt nincsen mód.



Ehetett volna-e Ádám…? 141

közreműködés pedig annyit jelent, hogy az ember transzcendens rendel­
tetésüknek megfelelően hajtja végre kategoriális aktusait. A helyesen ki­
bontakoztatott emberi öntranszcendencia tehát – némi leegyszerűsítés­
sel  –  nem  más,  mint  a  kegyelem  által  önmagán  mindig  túlléptetett 
szabadság önigenlése, helyesebben: a mindig többre irányuló szabadság 
együttműködése a kegyelemmel.

4. A Gen 3 elbeszélése az ember próbatételéről és bukásáról

Jól ismerjük azt a történetet, amely az Ószövetség kontextusában történe­
ti etiológiaként értelmezhető, olyan elbeszélésként, amely Izrael üdvtör­
téneti tapasztalatainak mérlegét vonja meg és a jelen helyzet okát vilá­
gítja  meg  kódolt  módon,  szimbolikusan,  az  emberiség  egyetemes 
történelmének összefüggésébe ágyazva.10 Tudjuk azt is, hogy a történet 
igazi  egzisztenciálontológiai  súlya,  realitása  az  Újszövetségben (a  páli 
teológiában), az ember bűntől  való krisztusi  megváltásának fényében 
domborodik ki, amely – a megváltás – azt eredményezi, hogy az Isten­
től elfordult ember (róla beszél a Gen 3) újra eljuthat Istenhez, sőt Krisz­
tusban el is jutott hozzá. Mivel minden részt az őt meghatározó egész 
fényében kell megértenünk, a bűnbeesés-történet szimbólumait is végső 
soron a mitikusnak tűnő történet mögötti  realitás összefüggésében kell 
dekódolnunk. Vagyis jogunk van arra, hogy a Gen 3 értelmezésekor első­
sorban ne időhöz kötött kulturális kódokat lássunk a szimbólumokban, s 
ezek megfejtésével ne a korhoz kötött tanítást olvassuk ki a történetből, 
hanem – a történet egyetemes érvényét tudatosítva és sugalmazottságában való  
szilárd hitben – arra fókuszáljunk, hogy miként írják le az „első”, ill. a min­
denkori ember Istentől való elfordulásának folyamatát. Amint  tehát  a 
szent szerző is saját kérdésfeltevésének horizontján („Miért határozza 
meg Izrael történetét a bűn, az Istentől való elfordulás?”) fogalmazott 
meg – sugalmazott módon – egyetemes érvényű történetet, úgy mi is 
megtehetjük, hogy saját kérdésfeltevésünk horizontján („Milyen a bűn­
beesés belső szerkezete?”) értelmezzük a szent szerző által megfogal­

10 Vö.  RÓZSA H.,  Kezdetkor teremtette Isten /  A bibliai őstörténet magyarázata (Ter 1‒
11.), Jel, Budapest 1997, 14 sköv.



142 Hegyi Márton

mazott történet lényegi mondanivalóját, tanítását – különösen akkor, ha 
kérdésfeltevésünk talán explicitebb módon hatol a történet voltaképpe­
ni problematikájába, és átfogóbb, mint a szent szerzőé. Az egzisztenciá­
lis értelmezés tehát ebben az összefüggésben nem más, mint a történeti 
etiológia pandanja. Nézzük tehát, hogy miről tanít bennünket ebből a 
szemszögből a bibliai bűnbeesés-történet.

Rögtön az elbeszélés elején megjelenik a kígyó, aki azt sugallja, hogy 
az ember egyen a jó és rossz tudás fájáról, amit Isten megtiltott, és azt 
ígéri: „olyanok lesztek, mint az isten(ek)”. Úgy tűnik tehát, a kísértés 
arra  irányul,  hogy az  ember  lépje  át  teremtményi  határait.  Azonban 
nem egészen ez a helyzet. Az előző szakaszban felsorolt teológiai antro­
pológiai belátások világossá tették, hogy az ember létének legbelsejébe 
Isten eleve belekódolta azt a törekvést, hogy felülmúlja önmagát, és Is­
ten önmagát tette ennek a mozgásnak az iránypontjává. Az ember ter­
mészetfölötti célja és beteljesedése maga Isten. Az ember vágyik erre. A 
genezisbeli kísértés tehát nem valami irreális gondolat realitásáról vagy 
valami helytelen törekvés helytállóságáról akarja meggyőzni az embert, 
hanem éppen lényének legreálisabb, legsajátabb, legigazibb dinamikáját 
veszi célba. A kísértés maradéktalanul az ember Isten által akart dina­
mikájának szerkezetéhez illeszkedik, úgy azonban, hogy a kísértés az 
ember Isten utáni vágyának eltérítését célozza. Az tehát, hogy az ember 
a  kísértés  hatalma  alá  kerül,  formális  szempontból  nem jelent  mást, 
mint hogy Isten iránti vágya modifikálódik. Vagyis: az ember Isten által 
belé ültetett és Őrá irányuló vágya egyszersmind  megkísérthetőségének  
alapja,  lehetőségi  feltétele.  A  régi  teológiai  alapelvet  parafrazeálva  el­
mondhatjuk, hogy nemcsak a kegyelem épít a természetre, hanem a kí­
sértés is; „tentatio supponit [at destruit!] naturam”.

Ám ezzel csupán szerkezetileg, mechanizmusát tekintve írtuk le a 
kísértést; kérdés, hogy mitől válik hatékonnyá. A föntebb vázolt alapté­
telekből következően a kísértés csakis az ember diszpozíciója miatt le­
het hatékony, e diszpozíció eredője pedig végeredményben nem lehet 
más, mint az ember tudatos döntése. Az ember ugyanis csakis akkor és 
csak abban az esetben kerülhet a kísértés hatalma alá, ha saját szabadsá­
gában  teherként tekint  teremtményi  alaphelyzetére.  Vagyis:  ha  kettős 
korlátosságát immár nem Isten felé tartó útjának lehetőségeként fogja fel, 



Ehetett volna-e Ádám…? 143

hanem a Hozzá való mielőbbi hasonlóvá válás akadályaként, és elveszíti azt 
az akár reflektált, akár reflektálatlan evidenciáját, hogy kategorialitása, 
időbelisége nem elzárja, hanem éppenséggel megnyitja őt transzcenden­
talitásának fokozatos kibontakozása felé. A kísértésben az embert saját 
szabadon  véghezvitt  nézőpontváltásának  köszönhetően  az  a  csábító 
képzet keríti hatalmába, hogy teremtményi adottságainak ellentmond­
va egy egyszeri aktussal érje el transzcendens célját. Igen érdekes és fi­
gyelemre méltó, ahogyan a történetbeli kísértő fogalmaz: „amely napon 
abból esztek [...], olyanok lesztek, mint az isten(ek)” (Gen 3,5). Korábbi 
megfontolásaink  fényében  feltűnő,  hogy  a  kísértő  nem  ígér  semmi 
olyat, ami ne volna eleve beleírva az ember létébe. Az ember már min­
dig is Istenre irányul, Őrá vágyakozik, és arra hivatott, hogy Hozzá vál­
jék hasonlóvá. A kísértő nem tud ennél többet, vagy más, ennél von­
zóbb  dolgot  kínálni.  Ígérete  arra  vonatkozik,  hogy  az  Istenhez  való 
hasonlatosságot  azon  nyomban,  az  ember  közreműködését  igénybe 
vevő fejlődési folyamat kikerülésével, mintegy varázsütésre is el lehet 
érni. Ha valami, hát ez csábíthatja az embert arra, hogy vágyát a kísértő­
nek engedelmeskedve ténylegesítse.

De ennél még tovább kell kérdeznünk: Mi hozza létre egyáltalán a 
kísértés alaphelyzetét,  vagyis mi a végső és voltaképpeni oka annak, 
hogy az ember teherként éli meg kettős korlátosságát, és emiatt bedől­
het (s szinte törvényszerűen be is dől) a kísértésnek? Csak az okozhatja 
ezt, hogy már előbb, a kísértő csábításának való engedés előtt kiszakadt 
az Istennel való közösségből. Figyeljük csak meg a Gen 3 szövegét! Az 
elbeszélés szerint az egész megkísértettségi szituációt, pontosabban an­
nak komolyra fordulását az teszi lehetővé, hogy az ember figyelme nem 
Istenre irányul, hanem a kísértő felé fordul. A kígyó addig ismeretlen 
hangját nem az Istennel való közösségben hallgatja az ember, – kevésbé 
líraian: – a kísértő által mondott, egyszerre megrettentő és vonzó dolgo­
kat nem viszi bele azonnal az Istennel való párbeszédbe, hanem a kí­
gyóval kezd párbeszédet. A kísértés hatékonyságának, a bűnös tett el­
követésének ez a lehetőségi feltétele. Azaz: mielőtt az ember evett volna 
a fáról, tulajdonképpen  már bűnt követett el, vagy, úgy is fogalmazhat­
nánk: már elkövette a bűnt. Minden, amit ez után tesz (hogy eszik a fáról, 
és  társának is ad a gyümölcsből),  már csak következmény.  Az igazi, 



144 Hegyi Márton

alapvető bűn tehát nem Isten parancsának megszegése, hanem az az ezt 
megelőző fejlemény, hogy az ember kilép az Istennel való zavartalan 
párbeszédből, közösségből, vagyis: eltorzítja istenképiségét. Talán nem 
túlzás kijelentenünk: ez a kiszakadás a voltaképpeni, eredeti bűn.

Milyen következményei vannak ennek az ember életére nézve? A 
Gen 3 több isteni büntetést is leír, melyekről egy lélektani elemzés kimu­
tatná, hogy voltaképpen nem is büntetések, hanem az isteni pedagógia 
legnagyobb jótéteményei.11 Ezeknél az inkább didaktikus – vagy, mond­

11 Ha lélektani szempontból is érzékenyen olvassuk Isten és ember bűnbeesés utá­
ni szóváltásának  dinamikáját  – szándékosan nem a „párbeszéd” szót  használtam –, 
észrevehetjük, hogy Isten továbbra is nyílt dialógust akar fenntartani az emberrel, és 
érdemi párbeszédet kezdeményez; egyenes kérdéseket tesz fel, és egyenes válaszokat 
(teljes áttetszőséget) vár; sőt nem is a saját logikája mentén haladva vizsgálja ki a hely­
zetet, hanem az ember válaszai által kijelölt úthoz idomul; ám hiába meríti ki ennek 
összes lehetőségét, nem talál partnerre az emberben. Isten még a Vele való közösségből 
kilépett embernek is felkínálja azt a lehetőséget, hogy mintegy szimmetrikus viszony­
ban dialóguspartnere legyen, és maga az ember határozza meg valahogyan önmagát és 
helyét radikálisan új léthelyzetében, s így lépjen Isten elé – megbánva tettét, vagy leg­
alábbis érdemben magyarázatot adva rá. Ám az egymást követő kérdésekre adott vála­
szok a napnál is világosabbá teszik, hogy az ember, szégyenérzetből, vagy inkább féle­
lemből,  nem hajlandó  erre  –  miközben nagyon is  rosszul  érzi  magát  az  Istentől  és 
embertársától is elzárkózott és emiatt megzavarodott, káoszba zuhant léthelyzetében. 
Isten látja, hogy e léthelyzet (káosz) megoldást (rendet; kozmoszt) kíván, hisz’ kezdet­
től ez a teremtés logikája („ordo ab chao”), s az emberben mint tudatos szellemi lényben 
immár  szubjektív,  belsővé  vált  törvényszerűsége  is.  Isten  az  embert  ismerve  tudja, 
hogy bármifajta (még ha nem is az ideális) rend sokkalta élhetőbb számára a teljes ká­
osznál. Az ember tudja, érzi, hogy rosszat tett, és ha nem is képes érdemben hozzájá­
rulni helyzete orvoslásához, annak legalább felszíni rendezését áhítja. Isten tudja, hogy 
léte mélyén az ember szinte kívánkozik a bűnhődés után, hiszen ez – ha csak primer 
szinten is – legalább részben le tudja győzni a káosz rémét, mivel valahogyan értelmezi 
– és ezáltal élhetővé teszi – azt a radikálisan megváltozott léthelyzetet, amelybe jutott, 
még ha nem is nyújt gyökeres orvoslást (ez utóbbihoz az ember közreműködésére is 
szükség volna). Isten látja, hogy az ember nem hajlandó, vagy inkább nem tudja kiven­
ni a részét a radikálisan új léthelyzetére adható megoldás kereséséből, ezért maga oldja 
meg a helyzetet. Úgy teremt lélektanilag legalábbis élhető kozmoszt a káoszból, hogy 
az ember iránti szeretetből, eleget téve az ember kimondatlan zsigeri vágyának – hogy 
maga Isten értelmezze újra léthelyzetét – újraszabályozza létét és a Vele való kapcsola­
tát. A bűnbeesett ember számára tehát a büntetés – illetve a törvény – nem súlyos te­
her, hanem megkönnyebbülés;  annak lehetősége, hogy immár újra ismert szabályok 



Ehetett volna-e Ádám…? 145

hatnánk: ontikus – büntetéseknél azonban még alapvetőbb – ontológiai 
– következmény, hogy az Isten utáni vágy és a kísértés viszonyrendsze­
re konfúzussá  válik;  a  búzába konkoly keveredett.  Az ember  immár 
nem hallja magában tisztán – sőt mintha nem is akarná hallani – Isten 
hangját, elveszítette párbeszédképességét az Istennel. Jól szemlélteti ezt 
a  Gen 3-ban az ember Isten előli menekülése, majd az egyenes válasz­
adás előli kitérés.

De mi következik abból, hogy az ember „nézőpontváltásával” kö­
vette el a voltaképpeni bűnt, akkor, amikor Isten helyett a kígyóval kez­
dett párbeszédet? Egyrészt az, hogy az ember bűne nem morális termé­
szetű – azaz nem valamilyen az ember kategoriális viszonyait szabályozó 
isteni  rendelkezésnek szegül  ellene –,  hanem transzcendentális  síkon 
kell értelmeznünk. Gondolatmenetünknek ezen a pontján azonban in­
kább azt kell megfontolnunk:  hogyan cselekedhetett volna helyesen a 
Gen 3 főszereplője? A válasz teljesen nyilvánvaló: úgy, hogy megmarad 
az Istennel való közösségben, azaz nem követi el az eredeti bűnt. Ha vi­
szont – föntebbi meggondolásaink fényében, felismerve logikai különb­
ségüket – elválasztjuk egymástól az Istennel való közösségből történő 
kiszakadást és a fáról való evést, világossá válik, hogy ezzel még nem 
válaszoltuk meg a következő kérdést: mit jelent mindez a tiltott fa vo­

szerint élhet – ha torzult módon is – a világban, valamint az embertársával és Istennel 
való közösségben. Az üdvtörténeten végighúzódó isteni pedagógia pedig nem mást 
céloz, mint azt, hogy felkészítse az embert léthelyzetének gyökeres orvoslására. Ennek 
egyik lényeges pontja a sínai törvényadás, amely egészen más típusú törvényt nyújt, 
mint az ember életének Gen 3-ban történő újraszabályozása. A mózesi törvényadás ki­
váltója és lényegi motívuma immár nem az ember félelme, hanem az Isten megtapasz­
talt hűsége iránti viszont-hűség és -szeretet. Krisztusban pedig – emberi természetén 
keresztül – a megváltás egyik előfeltételeként maga az ember is a lehető legteljesebb 
módon hozzájárul bűnös léthelyzetének orvoslásához. A krisztusi megváltásban – és 
ennek alapjaként magában a megtestesült  Ige személyében – megvalósul a tökéletes 
párbeszéd és együttműködés Isten és ember között, és az ember – létét új dimenziókba 
emelő – helyreállítása. Ebben az összefüggésben érdekes párhuzam kínálkozik a Gen 3 
főszereplőjének magatartása és Jézusnak a Getszemáni kertben tanúsított magatartása 
között. Míg az első ember nem vitte Isten elé a benne támadt vágyat, addig Jézus fenn­
tartás nélkül és teljes áttetszőséggel az Atya elé vitte belső késztetéseit, és ez tette lehe­
tővé, hogy tisztán felismerje akaratát, s aszerint cselekedjen.



146 Hegyi Márton

natkozásában; hogyan kellett volna viszonyulnia az embernek a jó és 
rossz tudás fájához?

Elsőre az erre a kérdésre adott válasz is egyértelműnek tűnik: nem 
lett  volna szabad ennie  róla.  –  Kétségtelen,  hogy dicséretet  érdemelt 
volna az ember, ha feltétel nélkül megtartja Isten explicit szavát, és nem 
eszik a fáról. Ha viszont nem a fáról való evés tettét tekintjük a volta­
képpeni bűnnek, hanem korábbra, az Istentől való elfordulás pillanatá­
ra datáljuk azt, már nem annyira egyértelmű a helyzet. Sőt, korábbi ant­
ropológiai  alapbelátásaink  fényében  eljátszhatunk  a  következő 
gondolattal: Ádám megtehette volna, hogy  kérdőleg – így is mondhat­
nánk: imádságos lelkülettel – a jó és rossz tudás fájáról való evés kínál­
kozó lehetőségét,  vágyát beleviszi az Istennel való párbeszédbe, akár az­
zal a nem titkolt kéréssel, hogy ehessen a fáról. Mi állhatott volna egy 
ilyen döntés hátterében?

Pusztán formális szempontból ugyanaz, mint ami miatt a Gen 3-ban 
ténylegesen evett a fáról: az, hogy nem „elégszik meg” egyfajta kons­
tans, gyermeki boldogsággal – Tillich kifejezésével élve: a megvalósítat­
lan lehetőségek álmodó ártatlanságával12 –, hanem meg akarja valósíta­
ni a lényéből felfakadó vágyakat, lehetőségeket, rásejtve arra, hogy ezek 
– végső gyökerüket tekintve – Istentől erednek. Ha az ember helyesen 
dekódolta volna a jó és rossz tudás fájáról való evés ébredező vágyát, 
tudta volna: semmi más dolga nincs, mint hogy vágyát bizalommal Is­
ten elé vigye. Ott állt előtte annak a lehetősége, hogy az önténylegesítés 
Isten által beléültetett vágyát és annak éppen adódó konkretizálódását 
saját tudatos döntésével Isten kegyelmébe ajánlja, utalja vissza, és az Ő 
fennhatósága alatt, az Ő esetleges engedélyével, a Vele való közösség­
ben valósítsa meg önmagát. Az ember azonban szabad döntésével nem 
Istenhez, hanem a kígyóhoz, vagyis önnön Istentől elrugaszkodott vágyai­
hoz fordult: önmagába fordult, pervertálta, saját hatáskörébe vonta ön­
felülmúlását és annak mikéntjét, azelőtt és anélkül, hogy egyáltalán az 
Istennel való párbeszéd témájává tette volna a kérdést.

Ezen a ponton azonban fölmerül a kérdés: ha a jó és rossz tudás fájá­
ról való evésre irányuló vágyban az ember önfelülmúlásának Isten által 

12 TILLICH, Rendszeres teológia, 264.



Ehetett volna-e Ádám…? 147

beléültetett vágya artikulálódik, és ezt a vágyát Isten elé viheti, sőt kell 
is vinnie, akkor miért tiltja meg Isten a Gen 2,17-ben eleve, hogy az em­
ber egyen a fáról? Vajon ellentmondana Isten saját teremtésének azzal, 
hogy beleülteti  az emberbe a hozzá való hasonlóvá válás vágyát,  de 
nem engedi ténylegesíteni azt? Nyilvánvaló, hogy nem lehet szó erről; 
nem feltételezhetünk ilyen ellentmondást a teremtés logikájában. Az is­
teni parancsban rejlő paradoxont három dolog megfontolásával oldhat­
juk fel.

(1) Először is maga a Biblia engedi meg, hogy ne szó szerint értel­
mezzük a Gen 2,17-ben szereplő tiltást; nem következett be ugyanis az a 
szankció,  amelyet  Isten  a  parancs  megszegéséért  kilátásba  helyezett 
(„amely napon eszel róla, meghalsz”). Az ember nem halt meg, hanem 
életben maradt.

(2) Rahner protológiája támogatja azt a kijelentést, hogy az isteni pa­
rancsot nem kategoriális, hanem transzcendentális összefüggésben kell 
értelmezni. Azaz: a parancs nem valamely cselekvést tilt meg, hanem az 
emberi cselekvésnek egy meghatározott  módját; azt, hogy az ember Is­
tent  mellőzve,  önhatalmúlag cselekedjen.  Sőt,  azt  mondhatjuk,  a  Gen 
2,17 igazában nem tilt meg semmit, hanem ennél lényegesen többet tesz: 
az ember öntranszcendenciájának teljes dinamikáját vonja Isten szuve­
rén hatalma alá. „Szeress, és tégy, amit akarsz” – interpretálhatnánk ezt 
Szent Ágoston szavaival; vagyis: kategoriális aktusai az ember szabad­
ságában állnak,  feltéve,  ha  azok transzcendentális  eredője  a  szeretet, 
azaz maga Isten. Más szóval: ha az ember kitart az Istennel való őszinte, 
feltétel nélküli párbeszédben, vagyis közösségben marad Vele, és töké­
letesen áttetsző Feléje – azaz sértetlenül megőrzi istenképiségét –, akkor 
minden tette helyes lesz, hiszen a jó fa jó gyümölcsöt terem, és aki meg­
marad Benne, az bő termést hoz.13

(3) Könnyen elkerüli a figyelmünket, hogy a  Gen 3,3 tanúsága sze­
rint a jó és rossz tudásának fája éppen a paradicsomkert kellős közepén 
van, és nem valamelyik félreeső zugában. Ez nem lehet véletlen. A fát, 
ill. a hozzá kapcsolódó rendelkezést Isten az ember önfelülmúlásának 
„útjába állította”, s ha az ember ténylegesíteni, transzcendálni akarja ön­

13 Vö. Mt 7,17; Jn 15,5.



148 Hegyi Márton

magát, valamit mindenképpen kezdenie kell a fával, nem „mehet el mel­
lette”.  A fa azonban nem abban az értelemben áll  az ember útjában, 
hogy Isten megálljt akar parancsolni az ember öntranszcendenciájának, 
hanem abban az értelemben, hogy megkerülhetetlenül nekiszegezi az 
embernek  a  kérdést:  önfelülmúlását  Isten  nélkül,  Istent  megkerülve, 
Vele szembekerülve akarja, vagy Vele közösségben, az Ő szuverén hoz­
zájárulásával, azaz: kegyelemből? Vagy másként: az ember az Istennel 
való párbeszédben akarja „kiesdeni magának” a fáról való evés lehető­
ségét (ha már akarja), és az Istennel való közösségben elnyert kegyelem­
ként fogadja azt (már ha megadatik neki), vagy önhatalmúlag, Isten meg­
kérdezése nélkül nyújtja ki kezét a fa gyümölcséért?

Az eddig mondottakat továbbgondolva kijelenthetjük: parancs for­
májába öltöztetett szavával Isten nem az ember Iránta való engedelmessé­
gét teszi próbára, hanem a Benne való bizalmát és a Vele való közösségének 
erejét. Parancsával Isten nem megtiltott valamit, hanem párbeszédet kez­
deményezett saját maga és az ember között, s mintegy közös játékra hívta 
meg az embert, melynek lefolyása és kimenetele nyitott. A jó és rossz tu­
dásának fája eszerint az ember Istenben való önténylegesítésére, a kegye­
lemmel  együttműködő  szabadság  öntranszcendenciájának  kalandjára 
szóló isteni  meghívás – vagy, biblikus nyelven: az üdvtörténet kezdete. 
Ha az ember elfogadta volna ezt a meghívást, és Istennel való közösség­
ben akarta volna ténylegesíteni  önmagát, akkor – a próbatételen való 
helytállás  után –  az  ember kreatív szabadságára lett  volna bízva ön­
transzcendenciájának  útja-módja.14 A  helyes  öntranszcendenciának 
egyetlen lényegi szabálya lett volna: megmaradni az Istennel való párbe­
szédben, közösségben (ld. ismét: „szeress, és tégy, amit akarsz”). Az em­
ber azonban kiszakította magát az Istennel való közösségből, és önkénye­
sen evett a fáról. Ez olyan helyzetet teremtett, amelyben az ember már 
nem hallja tisztán Isten szavát, nem hagyatkozhat teljesen lelkiismerete 
szavára, hanem tételes törvényre van szüksége, amely utat mutat vágy 
és megkísértettség között hányódó lénye számára.

Ha nem járnak alapvetően tévúton föntebbi meggondolásaink, kije­
lenthetjük: a  Gen 3-ban nem feltétlenül a jó és rossz tudásának fájáról 

14 Áttételesen eszünkbe juthat Jézus talentumokról és a szolgákról szóló példabe­
széde: Mt 25,14–29.



Ehetett volna-e Ádám…? 149

való evés ténye volt a bűnös, de a módja mindenképp. A bibliai elbeszé­
lés pedig azért rejti el a tett és a tett elkövetésének módja közötti fontos 
különbségtételt, mert az ember tettében ténylegesen egybeesett a cselek­
vés  (formális  elem)  és  annak  bűnös  végrehajtása  (tartalmi  elem).  S 
ugyanezt elmondhatjuk a kísértésről is: nem abban állt a kísértés, hogy 
az emberben felszínre került az önfelülmúlásra irányuló vágy (ld. kí­
gyó), hanem abban, hogy ennek a vágynak a bejelentkezése az Istentől  
elforduló embert érte.

(Hipo)tézisemet röviden így lehetne megfogalmazni: A Gen 3 fősze­
replője ehetett volna a jó és rossz tudás fájáról, ha (!) Isten kikövetelhe­
tetlen kegyelmétől, azaz adományként várta és kapta volna ezt a lehető­
séget. Az ember ezt lehetővé tevő magatartásában az Isten iránti hűsége 
és bizalma mutatkozhatott volna meg, és talán éppen ezzel érdemelte 
volna ki, hogy egyen az élet fájáról is, azaz: hogy üdvtörténete Isten ere­
deti terve szerint vegyen irányt, és teljesedjék be. Így viszont csak a ke­
reszt fája volt képes meghozni azt a természetfölötti életet, amit Isten az 
embernek szánt.

5. Néhány tisztázandó probléma

Amint korábban utaltam rá, jelen keretek között nincs mód arra, hogy 
exegetikailag, dogmatikailag és erkölcsteológiailag jobban megalapoz­
zam a dolgozatban kifejtett gondolatokat. Ehelyett csupán néhány szin­
te azonnal adódó kérdésre, problémára reflektálok.15

(a) Az itt kifejtett gondolatmenet nem biblikus exegészisz, hanem spekula­
tív eiszegészisz. Erre a lehetséges ellenvetésre dióhéjban a következőt fe­

15 Az alább felsorolt lehetséges ellenvetések közül az első kettőt saját magam fo­
galmaztam meg, az utolsó kettő – ha csak bennfoglaltan is – a konferencián hangzott 
el. Az előadást követő, számomra termékeny diszkusszió résztvevői között kitünte­
tett köszönettel tartozom Gesztesy Andrásnak, aki tetszésének kinyilvánítása mellett 
kérdésével  a  probléma exegézistörténeti  vonatkozásaira  irányította  a  figyelmemet; 
Tarjányi Zoltánnak, aki hozzászólásával ösztönzést adott a kérdés morálteológiai vo­
natkozásainak továbbgondolásához; Puskás Attilának, akinek kérdése – az Isten irán­
ti  vágy  tartalmának meghatározása  –  alaposabb megválaszolásra  szorul;  valamint 
Kruppa Tamásnak, aki az élet fájával kapcsolatos különböző értelmezésekre utalt.



150 Hegyi Márton

lelhetjük. Nyilvánvalóan tisztázni kell bizonyos alapvető módszertani–­
tudományelméleti kérdéseket: Hogyan viszonyul egymáshoz a biblikus 
exegézis (a történeti–kritikai módszert és a patrisztikus hagyományt is 
beleértve) és a dogmatikus reflexió? Az előbbi eredményei mennyiben 
és milyen szempontból szabnak irányt az utóbbinak, és határozzák meg 
tartalmát? De még előbb: Bekövetkezik-e valaha, hogy az exegéták egy­
behangzó  értelmezést  alakítanak  ki  egy-egy  szentírási  szövegrészről, 
melyet a szisztematikus teológia felhasználhat? És egyáltalán: létezik-e 
„autentikus”, kizárólagos értelmezése egy-egy bibliai szakasznak? Ha 
pedig az utóbbi két kérdés bármelyikére nemleges választ kell adnunk 
(vagy legalábbis nem tudunk megalapozott igennel felelni), adódik a vi­
szont-kérdés: Ahelyett, hogy a szisztematikus teológia megkérdőjelez­
hetetlen és örökérvényű exegetikai eredményekre várna, vajon nem kö­
zelítheti-e  meg  minden  különösebb  „exegetikai  teketória”  nélkül 
(elnézést a szentírástudósoktól!) közvetlenül – ami nem szükségképpen 
naivitást jelent! –, spekulatív módon a bibliai szövegeket? E kérdések 
megválaszolása során érdemes szem előtt tartani, hogy maga a Szentírás 
tanúskodik arról: az egymást követő szerzőknél is tetten érhető valami­
féle evolutív folyamat egy-egy korábban keletkezett bibliai szakasz értel­
mezésében, és minden különösebb gátlás nélkül kódoltak át szimbólu­
mokat,  gondolati  tartalmakat – természetesen a lényegi mondanivaló 
szerves egységében (sőt így tettek az egyházatyák is). A kiinduló ellen­
vetésre ezért előzetesen a következő kérdéssel felelhetünk: Vajon éppen 
az imént vázolt tényállás nem igazolja-e annak lehetőségét, hogy – ter­
mészetesen a korábbi értelmezések lényegét megtartva (azaz a sugalma­
zott igazsághoz, ill. az egyház tanításához való hűségben, valamint az 
exegetikai hagyománnyal való minél szervesebb kapcsolatban) – új látó­
szögből tekintsünk egy-egy szentírási szövegrészre, az ágostoni alapelv 
(„novum in vetere latet, vetus in novo patet”) szellemében? Jelen írás nyil­
vánvalóan már az erre a kérdésre adott előzetes válaszon alapul.

(b) Az előbbi szakaszban mondottak vonatkoztathatók a kígyó motí­
vumára is. Természetesen nem szándékozom a szó téves értelmében mí­
tosztalanítani a kígyó alakját, csupán arra alapozok, hogy a kígyó sátán­
nal  való  explicit  azonosítása  nem  a  bűnbeesés-történet  szerzőjétől 
származik, hanem a Gen 3 immanens bibliai értelmezéstörténetének ké­



Ehetett volna-e Ádám…? 151

sőbbi állomásához köthető; a Gen 3 szerzője az izraelitákat az igaz hittől 
elcsábító korabeli  kánaánita termékenységi kultusz jelképeként  szere­
pelteti a kígyót. Exegetikai előadásaiban Rózsa Huba karakteresen adott 
hangot annak („a kígyó nem a sátán”), amit könyvében differenciáltan 
fogalmaz meg: „a kísértő léte és szerepe csak később tisztázódik a kinyi­
latkoztatásban”16. Az tehát, hogy a kígyót, a kísértést, ill. a kísértőt nem 
a sátánnal azonosítom, természetesen nem a sátán létének, kísértő tevé­
kenységének tagadását jelenti (amint a kegyelmi tapasztalatról szóló be­
széd sem Isten létének, tevékenységének tagadását jelenti). Csupán arról 
van szó, hogy bármifajta kísértés (akármilyen kísértőtől ered is) csak ak­
kor hathat egyáltalán az emberre, ha (1) illeszkedik az ember lét- (és élet-) 
szerkezetéhez,  és (2)  mintegy rá tud kapcsolódni belső vágyaira.  Az, 
hogy a kísértés (ill.  egy-egy konkrét kísértés)  milyen szempontból az 
emberi lélek, ill.  szabadság belső törvényszerűségeiből adódik, és mi­
lyen szempontból valamilyen külső forrásból (végső soron a valóban lé­
tező személyes rossztól), valamint e két eredő pontosan hogyan viszo­
nyul egymáshoz, külön teológiai kérdés.

(c) A Gen 3 egy-egy elemének esetlegességét és történetbeli szerepé­
nek enigmatikus jellegét jól  szemlélteti  az  „élet  fájának” motívuma is. 
Úgy tűnik, mintha a szöveg valamiféle egymásutániságot feltételezne a 
jó és rossz tudásának fája és az élet fája között:  mintha az embernek 
előbb ki kellene állnia az előbbihez kapcsolódó próbatételt, hogy utána 
ehessen az utóbbiról („de nem fogja kinyújtani a kezét, hogy az élet fájá­
ról  is vegyen”;  Gen 3,22). Ha azonban a  Deuteronómium két útról szóló 
szakaszának fényében közelítjük meg a bűnbeesés történetét: „nézd, ma 
szemed elé tártam az életet és az üdvösséget, a halált és a kárhozatot 
[...] válaszd az életet” (30,15; 19) – ehhez ld. Rózsa Huba jelen kötetben 
szereplő  írását  –,  akkor  párhuzamos lehetőségként  is  tekinthetjük  az 
egyik, ill. a másik fáról való evést. Úgy vélem, a Biblia mindkét kiindu­
lópontot lehetővé teszi.

(d) „Az itt kifejtett gondolatok aláássák az erkölcsi törvény objektivitását,  
és eljelentéktelenítik a neki való engedelmesség kötelezettségét.” Ez az ellenve­
tés alapjaiban érti  félre az írásomban kifejtett  gondolatmenetet.  Vála­

16 RÓZSA H., Kezdetkor teremtette Isten, 79.



152 Hegyi Márton

szom első lépéseként (Tillichhel ellentétben) szükségesnek tartom hang­
súlyozni a teremtett (az eredeti igazság és szentség állapotában élő) és a 
bukott (bűnbeesett) ember léthelyzete közötti különbséget, és leszögez­
ni, hogy értelmezésem nem az utóbbira, hanem az előbbire vonatkozik. 
Az áteredő bűn hatása alatt élő ember nem hallja magában tisztán Isten 
hangját, és sokszor még azt az időpillanatot sem tudja tetten érni magá­
ban,  amikor  vétkezik,  és  cselekvése,  lelkülete  eltorzul.  A törvénynek 
való engedelmesség (vagy legalábbis az erre való törekvés) az ő eseté­
ben kétségtelenül annak szükséges külső biztosítéka, hogy cselekvése, 
lelkülete  dinamikájának  iránypontja  Isten.  A  Gen 3-ban leírt  történet 
azonban alapvetően az eredeti igazság és szentség állapotában lévő em­
berről  szól,  akit  legfeljebb analóg értelemben nevezhetünk erkölcsös­
nek, engedelmesnek. Mi értelme van ugyanis az engedelmességnek, ill. 
az erkölcs egész fogalmi körének („kell”) ott, ahol örömteli szeretetben 
megvalósuló személyes találkozás van? Sőt, azt mondhatjuk – és kell is 
mondanunk –, hogy a megváltott ember léthelyzete összevethető az ere­
deti  igazság és szentség állapotában élő emberével.  Ez még akkor  is 
igaz, ha tudjuk, hogy a megváltás nem a paradicsomi állapot maradék­
talan helyreállítását jelenti, hanem annál kevesebbet, de egyszerre vala­
mi többet is.  Éppen ez legitimálja Szent Ágoston már többször idézett 
mondását. Szükséges persze reflektálnunk arra, hogy mit jelent ponto­
san az ágostoni mondás a megváltott (azaz a bűn fogságából megszaba­
dított, de a bűn hatásainak és fenyegetésének még alávetett) ember vo­
natkozásában. Ehhez Szent János evangélista ad kulcsot a kezünkbe, aki 
a következőképpen tolmácsolja Jézust: „Aki ismeri és teljesíti parancsai­
mat,  az  szeret  engem”;  ill.:  „Aki  szeret  engem,  az  megtartja 
tanításomat” (Jn 14,21.23). Mit jelent ez? Azt, hogy a keresztény ember 
élete egy olyan elliptikus pályán való mozgás, amelynek nem egyetlen 
origója van (mint a körnek), hanem két fókuszpontja: a szeretet és a tör­
vény. Amint az ellipszis azon pontok mértani helye a síkban, amelyek­
nek két adott ponttól való távolságaik összege állandó, úgy a krisztusi 
ember helyes cselekedetei is a szeretet és a tételes erkölcsi törvény vi­
szonylatában állnak. A törvényt nem szabad középpontba helyeznünk, a 
szeretetet viszont nem tudjuk maradandóan középpontba helyezni. Így 
arra van szükség, hogy egymást értelmező viszonyba állítsuk életünk­



Ehetett volna-e Ádám…? 153

ben a szeretetet és a törvényt. Ennek kulcsa mindenkor – a bűnbeesés 
előtt  és után egyaránt – ugyanaz: istenképiségünk gondozása, vagyis 
az, hogy az Istennel való párbeszédben élünk. János újszövetségi össze­
függésben fogalmazza meg ugyanezt, felhívva arra, hogy gyökeresed­
jünk meg abban az igazi szőlőtőben (Jn 15,1 s köv.), Akiben megmarad­
va – mintegy magától – édes és maradandó gyümölcsöt hozhatunk.

6. Összegzés

Írásomban arra tettem kísérletet, hogy két 20. századi teológus, Rahner 
és  Tillich  egzisztenciális  protológiáját  a  Gen 3  vázlatos  elemzésében 
gyümölcsöztessem. Ennek az igen elnagyolt megközelítésnek a kereté­
ben a Gen 3-at olyan elbeszélésként értelmeztem, amely egyszerre törté­
neti értékű beszámoló az ember bűnbeeséséről  és ontológiai mélységű 
példabeszéd az ember megkísértett öntranszcendenciájáról, s feltárja a 
kísértés és a bűnbeesés eseményszerkezetét. Nyilvánvaló, hogy csakis 
akkor és annyiban tarthatóak az előadásban kifejtett gondolatok, ha és 
amennyiben szolgálni tudják a katolikus dogmatikát.



TAMÁS ROLAND

Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet 
zarándokútján

A mimetikus elmélet és a dramatikus teológia propriuma

Homo concupiscens  – René Girard mimetikus elmélete

René Girard (1923, Avignon)

Francia-amerikai történész és irodalomtudós; 1947 óta az USA-ban él, és 
1995-ben történt nyugdíjba vonulásáig különböző egyetemeken tanított. 
Kultúrantropológiája,  amint  ő  maga  mondja,  „egyetlen  intuícióra”1 

megy vissza.  Műve felmutat bizonyos rendszerességet,  ez a rendszer 
azonban mégsem az, amit egy szisztematikus teológus megszokott, és 
viszonylag könnyen át tudna tekinteni. Girard művének kitűnő rend­
szerező összefoglalását adja egyik legjobb ismerője, Wolfgang Palaver. 
Az innsbrucki szociálteológus szerint Girard művét három „részre” le­
het tagolni: a mimézissel foglalkozó antropológiára, a bűnbakmechaniz­
must kifejtő  kultúraelméletre, és az archaikus vallásokat elemző vallásel­
méletre.  „Amilyen  egyszerű  a  mimetikus  elmélet  lényege,  olyan 
átfogóak és sokfélék az alkalmazási lehetőségei.”2 Mivel Girard elmélete 
az emberi együttélés feltételeire és struktúráira reflektál, így gondolatai 
gyakorlatilag minden olyan tudományág számára hasznosak, ahol elő­
kerül ez a kérdés – az antropológiától (etnológiától, szociológiától, pszi­
chológiától, vallástudománytól) kezdve a politológián és közgazdaság­
tanon át a médiatudományokig, nem utolsó sorban pedig a teológiáig.

1 GIRARD (1997) 179.
2 PALAVER (2003) 13.



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 155

„Girard egy jelenség. A világon sokan az egyik legnagyobb kortárs 
gondolkodónak tartják”3 – összegzi a méltató véleményeket Dupuy. Gi­
rard elmélete számunkra két okból lehet érdekes. Egyrészt, a korabeli 
akadémikusokkal ellentétben, sosem osztotta a Max Weber-i szekulari­
zációs elméletet; hiszen az 1960-as évektől megjelenő könyveiben kez­
dettől fogva rámutatott a vallás társadalmi jelentőségére; így most, ami­
kor a vallás visszatérését figyelhetjük meg, elmélete már csak ez okból 
is figyelmet érdemel. Másrészt művei nem egy jó szándékú keresztény 
ember kísérletét jelentik, amellyel saját álláspontját igyekszik igazolni; 
éppen ellenkezőleg. Visszatekintve korai éveire Girard egy tipikus ag­
nosztikusnak jellemzi magát, akit többek közt éppen a munkássága ve­
zetett el a keresztény hitre (kiegészülve természetesen egy személyes, 
kegyelmi élménnyel); művei során kérdések fogalmazódtak meg benne, 
melyek kapcsán lassan felismerte, hogy az evangélium ezekre egyedül­
álló választ kínál.

Girard első művében (A vágyakozás alakjai. Az „én” és a „másik” a fik­
ció világában, 1961) Cervantes, Proust, Stendhal, Flaubert és Dosztojevsz­
kij műveit elemezve felismeri a regényírók mondanivalójában a hason­
lóságokat,  és  arra  a  felismerésre  jut,  hogy  az  ember  nem  racionális 
individuum, hanem szenvedélyes, vágyakozó lény, akinek a vágyait  a má­
sik ember vágyai irányítják. „Ezért Girard kritikusan áll szemben mind az 
autonóm emberről szóló romantikus elképzeléssel, mind egy racionális 
emberképpel.”4 A vágyakozás tekintetében a kulcsszó Girard számára a 
mimézis. „Ha az ember elsődleges vágyai csillapítást nyernek – sőt oly­
kor már előtte –, intenzív vágyak töltik el, de az ember igazából nem 
tudja, hogy mire vágyakozzon: a létre vágyakozik – arra a létre, amely 
érzése szerint hiányzik számára, és amelyet, úgy tűnik, valaki más bir­
tokol.”5 Az állattal ellentétben az emberi vágyait nem határozzák meg 
az ösztönök; az ösztönök helyét mintegy a mimézis veszi át. Girard itt 
alapvetően különbözik Freud-tól,  aki  szintén felismerte az ember vá­
gyakozó természetét, de a vágyat, az Ödipusz-komplexus kapcsán, egy 

3 Idézi: PALAVER (2003) 17.
4 TAMÁS (2008) 243.
5 GIRARD (31999) 215.



156 Tamás Roland

konkrét tárgyhoz kötötte. A mimetikus elméletben a kulcs a másik em­
ber, ezért a vágyakozás  trianguláris struktúrájú:  a szubjektum egy mo­
dellen keresztül vágyódik egy objektumra.

A szubjektum és a modell tehát ugyanarra az objektumra irányul­
nak. Ebben a konstellációban a konfliktus előprogramozott; minél köze­
lebb van egymáshoz a két személy, annál nagyobb a veszélye a konflik­
tusnak és az erőszaknak. E tekintetben Girard külső és belső mimézisről 
beszél.  Az általa vizsgált  regényírókra alkalmazva,  a spektrum egyik 
végén található Don Quijote, aki egy fiktív személyt utánoz, a másik vé­
gén pedig  A Karamazov testvérekből Iván, aki a mimetikus vágyakozás 
megtestesítője, és lényegében Szmerdjakovon keresztül az apa gyilkosa. 
A mimézis tehát konfliktusos mimézis. Mivel pedig maga a vágyakozás 
nem egy konkrét tárgyhoz kötődik, ezért Marxszal ellentétben, „az igé­
nyek kielégítése által lehetetlen eljutni a konfliktusok feloldásához”6.

Itt ismerhetjük fel a mimetikus elmélet egyik aktuális mondanivaló­
ját. „A mimetikus vágyakozás fejlődése Cervantes-től Dosztojevszkijig 
modern világunk megszületését tükrözi, amelyben a szintek közötti kü­
lönbségek eltűnnek az egyenlőség és demokrácia javára.”7 Ez természe­
tesen nem azt jelenti, hogy Girard szerint a demokrácia rossz, hanem 
csupán azt, hogy egy demokratikus társadalomban nincsenek meg azok 
a korábbi korlátok,  amelyek a mimetikus vágyakozást keretek között 
tartanák;  vagyis  az  ember  sokkal  kiszolgáltatottabb  valamilyen  más 
megoldásra, és „a vallásos hit a demokráciában még fontosabb, mint a 
múlt korábbi politikai uralkodó formáiban.”8

Az eddigiekben láttuk, hogy Girard szerint „az emberi társadalom 
igen törékeny képződmény, és könnyen krízisbe juthat.”9 Mindez foko­
zottan igaz az ún. „primitív” társadalmakra, amelyek még nem ismer­
tek központi hatalmat és jogrendszert. Girard ezért egy következő lé­
pésben  az  archaikus  társadalmak  világát  elemzi.  Ezekben  a 
társadalmakban, ha mégoly különbözőek is kulturálisan, van egy közös 

6 NIEWIADOMSKI (2009) 142.
7 PALAVER (2003) 89 sköv.
8 TAMÁS ROLAND (2007)
9 SCHWAGER (2003) 2.



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 157

pont: a kollektív áldozatbemutatás. A modern kutatókkal szemben, akik 
a rítusok mögött csupán emberi képzelőerőt tudnak feltételezni, Girard 
abból  indul ki,  hogy az áldozatbemutatás újra meg újra  megismételt 
praktikája mögött egy valós esemény húzódik meg. Az ember mimeti­
kus természete miatt a primitív társadalmakban előbb-utóbb kialakult 
egy mimetikus krízis, amelynek során a közösségben felgyülemlett erő­
szak már magának a közösségnek a létét veszélyeztette. Girard szerint 
azok a társadalmak tudtak fennmaradni, ahol a „mindenki mindenki el­
len” elve átcsapott a „mindenki egy ellen” erőszakává; a diffúz feszültsé­
get tehát egy véletlen áldozaton keresztül tudták levezetni. Ezt a vélet­
len áldozatot nevezi Girard bűnbaknak – a bibliai fogalomtól eltérően 
azonban itt nem egy tudatos, kontrollált cselekményről van szó, hanem 
egy  olyan  lincselésről,  amelynek  nincsenek  tudatában  az  elkövetők, 
vagyis teljességgel meg vannak győződve az áldozat bűnösségéről és 
saját igazukról. Mivel azonban az ily módon levezetett erőszak révén 
helyreáll a társadalmi béke, ezért az áldozat kettős fényben tűnik fel:10 

egyszerre elrettentő és áldást hozó, tremendum et fascinosum. Ezzel az el­
képzeléssel Girard egyszersmind magyarázatot kínál a Rudolf Otto óta 
szinte a priori kategóriaként kezelt, említett fogalompárra is.11

A mítoszok az eredeti eseményt tehát a lincselő tömeg perspektívájá­
ból mutatják be, ezért ebben az esetben nemcsak átvitt, hanem szó szo­
ros értelemben igaz Napóleon mondása: a történelmet mindig a győzte­
sek  írják.  Az  áldozatok az  eredeti  esemény  szakrális  megismétlését 
jelentik, és a társadalmi stabilitás miatt elengedhetetlenek; az áldozatbe­
mutatás kanalizálja a társadalomban újra meg újra megjelenő erőszakot, 
amennyiben szakrális keretek között tartja. E tekintetben sokatmondó, 
hogy az emberáldozatok megszűnése után megjelenő állatáldozatokban 
az állatot emberként kezelik, megszólítják, felöltöztetik stb. Végül a ta­
buk mindazok a dolgok, amelyek az eredeti gyilkosságra, annak körül­
ményeire emlékeztetnek, ezért használatukat kerülni kell, nehogy újra 
életre hívják az erőszakot. Az áldozat tehát az archaikus társadalmak 

10 Girard „kettős átvitelről“ beszél, amelynek során mind a negatív, mind a pozi­
tív attribútumokat az áldozatra vetítik ki; vö. GIRARD (1983) 46.

11 Vö. RUDOLF OTTO (1987) Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen  
und sein Verhältnis zum Rationalen, München.



158 Tamás Roland

fennmaradása szempontjából  conditio sine qua non; a kultusz krízise az 
egész társadalom krízisét is jelentette, és azok a társadalmak, amelyek­
ben a kultikus rend megszűnt, az elszabaduló erőszak áldozatai lettek.

A tettesek és az áldozat viszonyának bemutatásában kultúrtörténeti 
átmenetet képeznek a görög tragédiák, amelyekben az a tendencia érvé­
nyesül, „hogy a kezdetben világos különbségek megszűnnek. Itt hosszú 
távon nincsen bölcs és őrjöngő; előbb vagy utóbb mindenkit hatalmába 
kerít a szenvedély és elvakultság.”12 Éppen ezért Girard szerint a tragé­
diák „az áldozati kultusz krízisének szülöttei”13, vagyis az imént emlí­
tett társadalmi krízist tükrözik; feltárják, hogy „az »okok« mindkét ol­
dalon [a  tettesek  és  az  áldozat  oldalán is;  T.R.]  ugyanazok,  tehát  az 
erőszaknak nincs igazi oka.”14 És itt érkezünk el Girard gondolatmene­
tének egy kulcsfontosságú mozzanatához. Miután Girard a görög tragé­
diákkal foglalkozik,  felismeri,  hogy a mimézis és a bűnbakmechaniz­
mus problémájára valójában csak a zsidó-keresztény hagyomány kínál 
megoldást.  A zsoltárokban találjuk az első olyan irodalmi emlékeket, 
amelyek, szemben a mítoszokkal,  az áldozat perspektíváját tükrözik. En­
nek ellenére a zsoltárokat még áthatja a ressentiment szelleme, és az erő­
szak ördögi körét nem tudják áttörni. Ez elsőként az Isten szolgájáról 
szóló deutero-izajási dalokban mutatkozik meg, ahol a szolga erőszak­
mentessége saját erőszakos tetteik felismerésére vezeti a tetteseket. Az 
Ószövetség kapcsán a kinyilatkoztatásból fakadó impulzus mellett még 
jelen van az archaikus istenkép is, így itt nyomokban még felfedezhető 
a bűnbakmechanizmus is. Összességében a két szövetségről így nyilat­
kozik Girard: „Az Ószövetségé az érdem, hogy elindította a folyamatot, 
amelyet aztán az Újszövetség folytat és teljesít be.”15

Girard számára minden ártatlanul  üldözött  áldozat Krisztust  jelzi 
előre,16 aki a bűnbak par excellence. Az Újszövetségben ugyanis ugyanaz 
az összefogás mutatkozik meg az áldozat ellen, amit Girard a bűnbak­

12 SCHWAGER (31994) 19.
13 GIRARD (31999) 101.
14 GIRARD (31999) 72. (kiemelés az eredetiben)
15 GIRARD (1988) 153.
16 Vö. GIRARD (2002) 164.



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 159

mechanizmus egyik kulcsmomentumának tart. A többi áldozattal ellen­
tétben Krisztus azonban nem véletlenül lesz bűnbakká: „egy olyan kul­
túrában, amely az erőszakban gyökerezett, elkerülhetetlen volt, hogy a 
teljesen  Erőszakmentes  áldozattá  váljon.”17 A  hegyi  beszédben  Jézus 
egy olyan Istenről beszél, akitől idegen minden erőszak. Ezzel együtt 
pedig a mimézisre is megoldást kínál. Ez a megoldás azonban, szemben 
a  buddhizmussal,  nem  a  vágyakozás  leküzdése,  annullálása.  Girard 
szerint „az evangéliumokban minden az utánzásról  szól,  de Krisztus 
akarata az, hogy ő maga utánozzon, illetve utánzott is legyen. Ellentét­
ben a modern gurukkal,  akik azt állítják, hogy ők maguk senkit sem 
utánoznak…, de maguknak utánzókat követelnek, Krisztus azt mondja: 
»utánozzatok engem, amint én utánzom az Atyát«.”18 Az evangélium 
világa tehát gyökeresen különbözik a (poszt)moderntől, amely tagadja 
az utánzást, és egy látszólagos autonómiát és eredetiséget hirdet.

Girard ugyanakkor nem utópista. Világosan látja, hogy a bűnbakme­
chanizmus a kereszténység után,  sőt annak történetében is (keresztes 
háborúk, boszorkányüldözések stb.) tovább hatott, és mind a mai napig 
sincs leküzdve. Ennek „maradványai” pl. a politikai érvelésben megje­
lenő barát-ellenség séma (gondoljunk csak a hidegháborúra, amelynek 
vége után az addig lappangó feszültségek hirtelen felszínre törtek), de 
még inkább az a tény, hogy a modern kor az áldozat mellett állást fog­
lalva (amely önmagában nagyon is a kinyilatkoztatás pozitív következ­
ménye) megcseréli a szerepeket, és ma „a legborzasztóbb üldözések az 
üldöztetés leküzdésének nevében zajlanak”19. Egy további súlyos prob­
léma, hogy mivel a kinyilatkoztatás eredményeként az archaikus áldo­
zatok már  nem képesek az  erőszak kanalizálására,  viszont  az ember 
nem akarja elfogadni a hegyi beszéd üzenetét, így a modern kor „védte­
len” az erőszakkal szemben. Girard szerint ezért egy apokaliptikus kor­
ban élünk, amely a tömegpusztító fegyverek megléte miatt minden ed­
diginél  radikálisabban  teszi  fel  a  mimézis  és  erőszak  kérdését.  Saját 
magáról Girard pedig úgy véli, hogy ő is csak azért juthatott el erre az 

17 PALAVER (2003) 175.
18 GIRARD (1997) 74.
19 GIRARD (1997) 63.



160 Tamás Roland

„intuícióra”, mert az apokaliptikus helyzet korunk emberének sajátja, és 
ilyen élesen korábban nem vetődött fel.

Az ember az üdvtörténet zarándokútján – Raymund Schwager  
dramatikus teológiája

Raymund Schwager (1935, Balterswil – 2004, Innsbruck)

Jezsuita; 1970‒1977 a zürichi Orientierung társszerkesztője; 1977-től pro­
fesszor az innsbrucki egyetem teológiai karának „Dogmatikus és öku­
menikus teológia” tanszékén; 1985‒1987 és 1999‒2003: a teológiai  kar 
dékánja; 1992‒1996: a német nyelvterület dogmatikusai és fundamentál­
teológusai munkacsoportjának elnöke; a „dramatikus teológia” szellemi 
atyja; „az egyik legelső olyan teológus, aki az erőszak kérdését herme­
neutikailag központi jelentőségűnek tartja.”20

A „dramatikus” szó Schwager egész tudományos munkásságát át­
fogja. Már disszertációjában megjelenik: Loyolai Ignác dramatikus egyház­
értelmezése. Történeti-pasztorálteológiai tanulmány az egyház helyéről Ignác  
lelkigyakorlataiban és életében (1970). Fő szisztematikus műve pedig: Jézus  
az üdvösség drámájában. Egy biblikus megváltástan alapjai (1989, 21996).

Schwagert  természetesen  befolyásolhatta  Hans  Urs  von  Balthasar 
Theodramatikja (1973‒1983), ugyanakkor modellje kezdettől fogva annyi­
ra más hangsúlyokat követ, hogy egy közvetlen hatás kizárható. „Míg 
Balthasar a drámát […] úgy tekintette, mint közvetlenül a háromságos 
Isten valóságában lejátszódó folyamatot, Schwager kifejezetten biblikus 
teológiai alapokon építette fel üdvtörténeti-dramatikus modelljét, amely 
nemcsak az isteni személyek, hanem az emberek meghatározó szerepét 
is figyelembe veszi.”21

Schwager modelljének sajátos hangsúlyát jól  érzékelteti  egy rövid 
idézet a  disszertációjából:  „Ignác konkrét  egyháztapasztalata […] ko­
runkban talán leginkább úgy értelmezhető, mint bátorság […] a drama­

20 http://www.fwf.ac.at/de/abstracts/abstract.asp?L=D&PROJ=P21537 (2012. 01. 18.)
21 http://www.uibk.ac.at/systheol/schwagerdrama/raymund-schwager/home.html 

(2012. 01. 17.)

http://www.fwf.ac.at/de/abstracts/abstract.asp?L=D&PROJ=P21537
http://www.uibk.ac.at/systheol/schwagerdrama/raymund-schwager/home.html


Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 161

tikához. Ez a dramatika azonban nem tragédia, hanem a végső kien­
gesztelődés biztos reménye élteti. Ahol azonban hiányzik a bátorság eh­
hez a dramatikához, és elsietett módon keresik a kiengesztelődést, ott 
valószínűleg nem a mindent átfogó Lélek munkálkodik, hanem inkább 
a látható struktúrák bálványszerű abszolutizálása mutatkozik meg.”22 

(Ne felejtsük: Schwager ezt három évvel a  Theodramatik első kötetének 
megjelenése előtt írja!) Az idézetből jól látható a különbség23 (de a ha­
sonlóság is24) Balthasarhoz képest: Schwager számára a dráma a világ­
ban zajlik, a Lélek „közreműködésével”, és a remény jegyében; ugyan­
akkor az emberi  tevékenység és az általa  létrehozott  struktúrák nem 
válnak jelentéktelenné. Éppen itt válik fontossá Schwager számára a mi­
metikus elmélet; mivel az innsbrucki dogmatikus komolyan veszi a drá­
ma emberi szereplőit,  s ez a dráma végső soron a kiengesztelődésről 
szól, párbeszédet kezd a francia-amerikai kultúrantropológussal, René 
Girard-ral. Az első találkozás kettejük között 1973-ban történt, amit év­
tizedekig tartó együttműködés követett. „Ennek kapcsán feltételezhető, 
hogy Schwager dramatikus modellje és Girard mimetikus elmélete köl­
csönösen befolyásolták egymást.”25 Schwager esetében a recepció szá­
mos alkalommal tetten érhető; Girard pedig egy írásában maga ismerte 
el, mennyiben korrigálta őt Schwager bizonyos kérdésekben.26

Különböző publikációkat követve Schwager a mimetikus elméletet 
megpróbálta alkalmazni a keresztény hagyomány néhány kiemelkedő 
alakjára – ennek eredménye a Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und  
Deutung der  Erlösungslehre (1986)  című kötete;  majd  pedig a  modern 
exegézis  figyelembevételével  megírta  fő  művét,  Jesus  im  Heilsdrama.  
Entwurf einer biblischen Erlösungslehre (1989, 21996) címmel. Ezt követte a 

22 SCHWAGER (1970) 186 sköv.
23 „Az isteni harag értelmezése során a »Theodramatik« nem mentes teljesen a 

kétértelműségtől, mivel nem sikerül kellően tisztáznia, hogy az ellenségszeretet Iste­
ne,  akit  Jézus  a  hegyi  beszédben  hirdetett,  miként  lehet  egyáltalán  egy  haragvó 
Isten.” SCHWAGER (21996) 21.

24 Amiben követi Schwager Balthasart, az „Jézus valódi értelemben vett történel­
mi hittapasztalatának alapvető lehetősége”. SCHWAGER (1991) 204.

25 http://www.uibk.ac.at/systheol/schwagerdrama/ (2012.01.18.)
26 Vö. GIRARD (1995) 15‒29.

http://www.uibk.ac.at/systheol/schwagerdrama/


162 Tamás Roland

Schwager által megalapított kutatócsoport első közös kiadványa, amely 
a  dramatikus  teológiát  tudományelméletileg  kívánja  megalapozni,  és 
annak fő téziseit rögzíti (1995). A tisztán tudományos munkák mellett 
kiemelendő még a nem kevésbé igényes, ugyanakkor kizárólag narratív 
eszközökkel dolgozó  Dem Netz des Jägers entronnen. Der Jesusroman na­
cherzählt von Raymund Schwager (1991) című regény [sic!], amely – teoló­
giatörténetileg egyedülálló módon – Jézus életét  nem a külső esemé­
nyek  mentén,  hanem  „belülről”,  Jézus  szemszögéből  mutatja  be. 
Mindez pedig nem véletlen: „Schwager teológiája nagyon is spirituális, 
a lelkigyakorlatok tapasztalatából élő teológia.”27

Raymund Schwager kezdettől  fogva elvetette  a  magányos harcos­
ként dolgozó teológus képét, és gyakorlatilag első innsbrucki évétől lét­
rehozta a „Religion, Gesellschaft und Gewalt” kutatási projektet (mai 
nevén: „Religion – Gewalt – Kommunikation – Weltordnung”),28 amely­
nek keretében különböző teológiai szakok képviselői folytatnak (mind a 
mai napig) eszmecserét a dramatikus teológiáról. Ugyancsak egyik ala­
pító  tagja  (és  1991-től  1995-ig  első  elnöke)  volt  az  interdiszciplináris 
„Colloquium on Violence and Religion” nemzetközi tudományos társa­
ságnak,29 amely a mimetikus elmélet (kritikus) recepciójával és tovább­
fejlesztésével foglalkozik.

Miben látja Schwager a dramatikus teológia lényegét? „A keresztény 
teológiának kezdettől fogva […] egyik nagy feladata volt, hogy paradox 
és ellentmondásosnak tűnő bibliai szövegeket egy lehetőleg átfogó meg­
értési horizontba foglaljon, és úgy értelmezzen, hogy a nyelvezetben ne 
lépjenek fel logikai ellentmondások”.30 Ez a probléma megjelent már a 
szentháromsági dogmák és a monoteizmus kapcsán is. Egy másik ilyen 
kérdés, amely ellentmondásokat vet fel, az Isten jóságáról és haragjáról 
szóló beszéd. Az innsbrucki dogmatikus ezzel kapcsolatban úgy látja, 
hogy „a teológiatörténet során megjelenő különböző megoldási kísérle­
tek  ellenére  Isten  jóságának  és  haragjának  paradoxonja  megoldatlan 

27 NIEWIADOMSKI (1995) 31.
28 A projekt honlapja: http://www.uibk.ac.at/rgkw/
29 A társaság honlapja: http://www.uibk.ac.at/theol/cover/
30 SCHWAGER (21996) 11.



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 163

maradt.”31 Egy  dramatikus  modell  ebben  az  összefüggésben  számos 
előnnyel jár. A kinyilatkoztatás mint dráma szerzője maga Isten; ugyan­
akkor, amikor a szövegben maga Isten jelenik meg (mint beszélő vagy 
cselekvő), akkor itt ő is csak egy szereplő. „Hogy ez a személy valóban 
Istent jeleníti-e meg, az nem dönthető el azáltal, hogy a szövegben az 
áll: »… és Isten ezt mondta …« vagy »… és Isten ezt tette …«.32 A dra­
matikus teológia központi tézisei szerint a kinyilatkoztatás drámájában 
az a személy, amely az isteni szerzőt megjeleníti, és vele egységben cse­
lekszik, Jézus Krisztus.33 Következésképp az ő személye és sorsa az a 
kritérium, amelyből kiindulva a kinyilatkoztatás egész drámája értelme­
zendő. A dráma mint modell alkalmazásának másik előnye az, hogy a 
felvonások nem önmagukban állnak, hanem értelmezésükben az a meg­
határozó, hogy egy-egy felvonás kezdetén ki ragadja magához a cselek­
ményt; ettől függően előfordulhatnak ugyanattól a szereplőtől, külön­
böző felvonásokban, egymásnak ellentmondó kijelentések, de a dráma 
egésze mégis megőrizheti koherenciáját. Ennek megfelelően Jézus életét 
is felvonásokban képzelhetjük el, amelyek értelmezésében nem hagyha­
tó figyelmen kívül, hogy az adott felvonás kinek az iniciatívájára megy 
vissza, hiszen a cselekmény a szereplők interakciójából él. Egy harma­
dik előny, hogy a szereplők személye esetében megkülönböztethetjük a 
szerepet és a szubjektumot; így például Júdás árulása esetében az üdv­
történeti szerep még semmi definitív ítéletet nem jelent az ő személyes 
üdvösségéről.

Schwager  a  következő  felvonásokban  tárja  elénk  Jézus  drámáját. 
Első felvonás: „Isten elközelgett uralma”.34 „Az Isten elközelgett uralmá­
ról  szóló üzenettel  Jézus Atyaként hirdette meg Istent,  aki  a feltétlen 
megbocsátás készségével fordul ellenségeihez, a bűnösökhöz […]. Jézus 
a különböző csoportokra oszlott és sokféle konfliktus által megosztott 

31 WANDINGER (2003)  175.  Schwager  úgy  látja,  hogy  ez  a  kérdés  Páltól  kezdve 
Markionon és Canterbury Anzelmon át Karl Barthig és Hans Urs von Balthasarig je­
len van; vö. SCHWAGER (21996) 12‒23.

32 WANDINGER (2003) 185.
33 Vö. SCHWAGER / NIEWIADOMSKI (1996) 334 sköv.
34 Vö. SCHWAGER (21996) 43‒75.



164 Tamás Roland

népet új  módon akarta egybegyűjteni.”35 Hermeneutikai  szempontból 
fontos, hogy ebben a felvonásban egyértelműen Jézus a kezdeményező; 
az  itt  megjelenő  istenkép  tehát  „azt  az  Istent  mutathatja,  akit  Jézus 
maga  hirdetni  akart.”36 Jézus  hallgatói  azonban  nem  úgy  reagáltak, 
mint Ninive lakói; a második felvonás meghatározó helyzete Isten orszá­
gának elutasítása: „Isten uralmának elutasítása és az ítélet”.37 Schwager 
mint szisztematikus teológus világosan látja, hogy Jézus ítéletes szavai 
nem süllyeszthetők el a húsvét utáni közösség black boxában, ugyanak­
kor szöges ellentétben állnak az elközelgett Isten uralmáról szóló igehir­
detéssel.  A második felvonás helyes megértéséhez abból kell  kiindul­
nunk, hogy Jézus itt a re-agáló, vagyis a felvonást meghatározó kezdő 
lépést nem ő teszi meg. Ezért a mennyei Atyáról szóló tanítása és ítéle­
tes szavai nem úgy viszonyulnak egymáshoz, „mint egy ajánlat és az 
ajánlat visszavonása, hanem mint egy ajánlat és azon következmények 
felmutatása, amelyeket az ajánlat elutasítása hoz magával”38. Hogy he­
lyes-e ez a hermeneutika, az a harmadik felvonásban dől el: Az üdvösségho­
zó elítélése.39 Ha ugyanis a mennyei Atya valóban olyan lenne, mint az 
ítéletes szavak mutatják, akkor közbe kellene avatkoznia Fia mellett, il­
letve Fia ellenségei ellen. Ezt az üdvtörténeti helyzetet legjobban talán a 
gyilkos  szőlőművesekről  szóló  példabeszéd  érzékelteti  (Mk 12,1‒12), 
amelyben a szőlő ura teljesen irracionális cselekszik;40 miután a szőlő­
művesek megölik szolgáit, nem szeretett fiát kellene küldenie, hanem 
hadsereget, hogy erőszakkal vegye el, ami az övé. Ebben a tekintetben 
az Atya „hallgatása” beszédes hallgatás, mert az erőszakmentes isten­
képet tartja fenn. Bár Jézus imája üldözőiért a kereszten (Lk 23,34) azt a 
látszatot keltheti, mintha az Atya önmagától nem volna kész megbocsá­

35 SCHWAGER (1996) 95 sköv.
36 TAMÁS (2008) 264.
37 Vö. SCHWAGER (21996) 76‒109.
38 SCHWAGER (21996) 79.
39 Vö. SCHWAGER (21996) 109‒154.
40 Ugyanezt a logikát követi Szent Pál is, amikor a Fiú szenvedése kapcsán Isten 

túláradó szeretetéről beszél: „Aki saját Fiát nem kímélte, hanem mindnyájunkért ál­
dozatul adta, hogyne ajándékozna nekünk vele együtt mindent?“ (Róm 8,32)



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 165

tani,  de itt  egyrészt utalhatunk a zsoltárokra – ezektől  eltérően Jézus 
imájában nincs semmi  ressentiment;  másrészt emlékezetünkbe idézhet­
jük, hogy Jézus a dráma azon szereplője, aki Istent reprezentálja – ezért 
„a megbocsátásra irányuló kérése […] magának az Atyának a megbo­
csátásra való készségét nyilatkoztatja ki”41.  Ennek tükrében a  negyedik  
felvonás is új szempontokkal gazdagodik: „A mennyei Atya ítélete: a Fiú 
feltámasztása”.42 Az ítélet szó a felületes megközelítés számára azt je­
lentené,  hogy a valaki  melletti ítélet  egyben mások  elleni ítélet  is.  „A 
mennyei Atya ítélete azonban elsősorban egy ítélet azon Fiú mellett, aki 
az ellenségeiért vállalta a halált. Az ítélet tehát, alaposabban szemügyre 
véve, ítélet a bűnösök javára is.”43 A dráma záró, ötödik felvonása a Szent­
lélek művét jelenti: „A Szentlélek és az új egybegyűjtés”.44 A Lélek mű­
ködése két szinten történik. Egyrészt minden ember bensőjében valósul 
meg – ugyanezt fejezi ki a II. Vatikáni Zsinat is (például  GS 22); más­
részt  jelszerűen az  egyházon keresztül  folytatódik  –  a  jelszerűség itt 
éppúgy jelenti a különbséget, mint az egységet is a jel és a jelzett való­
ság között. A dráma utolsó felvonásában tehát a krisztológia ekklézioló­
giába torkollik. Schwager nagy jelentőséget tulajdonít a liturgiának is, 
amely Jézus drámáját „reál-szimbolikusan újra meg újra jelenvalóvá”45 

teszi, és így a liturgikus cselekményben résztvevők a dráma részeseivé 
válnak. Ezen túlmenően az Eucharisztia a bűnbakmechanizmusra épülő 
kultúra ellenpéldája; „az eucharisztikus ünneplés során az emberek a 
Kitaszított körül gyűlnek össze. És itt éppen a kitaszításról való megem­
lékezésnek, a bűnvallomásnak és a kitaszított és megölt áldozat kien­
gesztelő cselekvésének van közösségalkotó karaktere.”46

41 WANDINGER (2003) 221.
42 Vö. SCHWAGER (21996) 154-182.
43 SCHWAGER (21996) 174 (kiemelés az eredetiben).
44 Vö. SCHWAGER (21996) 182-202.
45 SCHWAGER (1996) 98.
46 NIEWIADOMSKI (1995) 43.



166 Tamás Roland

Záró gondolatok – a mimetikus elmélet és a dramatikus teoló­
gia propriuma

Schwager dramatikus teológiája kapcsán említettük, hogy az innsbrucki 
teológus az erőszak problémáját hermeneutikailag is a középpontba he­
lyezi. Felmerülhet a kérdés, hogy ez a megközelítés nem szűkíti-e le (in­
dokolatlanul) a bűnt illetve a megváltást az erőszakra illetve annak le­
győzésére.47 Ezzel  kapcsolatban  több  síkon  lehet  megfogalmazni  a 
választ. (1) Girard-nál azt látjuk, hogy a tulajdonképpeni bűn először is 
a gőg. Első művében, melyben a nagy európai regényírók műveit elem­
zi, arra lesz figyelmes a kultúrantropológus, hogy a regények negatív fi­
gurái a művek végén megtérésen mennek át: a regényhősnek „először 
kell  szembenéznie  saját  kétségbeesésével  és  semmisségével.  De  ez  a 
szembenézés,  amely oly  félelmetesnek tűnik,  és  a  gőg  halálát  jelenti, 
megmentő szembenézés.”48 Amennyiben Girard a gőgöt tartja a tulaj­
donképpeni bűnnek, teljesen egységben van a keresztény hagyomány-
nyal, amely mindig is a gőgöt tekintette a bűnök fejedelmének. Az pe­
dig, hogy gőgös individuumok között előbb vagy utóbb konfliktus jön 
létre, és ez erőszakba torkollik, nem tűnik erőltetett gondolatmenetnek, 
hanem a dolog benső természetéből fakad. (2) Schwager esetében a vá­
lasznál egyrészt kiindulhatunk abból, hogy a papi írás a teremtéstörté­
netben a  vízözön előtti  általános erkölcsi  romlást  summásan a  hamas 
(erőszak) szóval adja vissza: „a föld tele volt erőszakkal” (Ter 6,11). Az 
innsbrucki dogmatikus ebből azt a következtetést vonja le, hogy „az em­
berek közötti minden bűn az erőszak irányába mutat.”49 Ez példaszerű­
en megfigyelhető Ádám és Éva bűnén, illetve Káin testvérgyilkosságán. 
Isten azzal tiltja meg a jó és rossz tudás fájának élvezetét, hogy ez halált 
hoz az ember számára.  A bűnbeesés után azonban nem látjuk,  hogy 
Ádám és Éva meghalnának. „A bibliai elbeszélés szerint az első ember, 
aki meghalt, Ábel. Halála ezért az emberi halál ősformája. Ábel pedig 

47 Vö. PUSKÁS (2006).
48 GIRARD (1999) 301.
49 SCHWAGER (31994) 59.



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 167

erőszakos halállal halt meg.”50 (3) Ebből a megállapításból szinte logiku­
san következik, hogy a megváltásnak is hasonló módon kell megtörtén­
nie; mivel a bűn és az erőszak összefonódik, a legyőzésük is együtt kell, 
hogy megtörténjen. A názáreti Jézus sorsában pontosan ez mutatkozik 
meg; a gyilkos szőlőművesek történetének megfelelően az emberek elve­
tik az egyetlen, szeretett Fiút (Mk 12,6 sköv.). Jézus elvetésében éppúgy 
megjelenik a bűn és az erőszak kapcsolata, mint a történetben szereplő, 
korábban küldött szolgák (vagyis a próféták) esetében. A minőségi kü­
lönbség azonban nyilvánvaló: itt a legvégső küldöttről van szó, akinél 
nagyobbat már nem küldhet a szőlő ura. Ahogy a példabeszédtől eltérő­
en (hiszen ott a szőlőmunkások végül is elnyerik büntetésüket) a meny-
nyei Atya válaszolt Fia erőszakos elutasítására, abban Schwager szerint 
Isten  mindent  felülmúló  szeretete  nyilvánul  meg:  „Ha a  saját  Fiával 
szemben elkövetett legnagyobb gonoszság sem késztette Istent bosszúál­
ló  reakcióra,  akkor semmilyen más tett  sem képzelhető el,  amelynek 
megbocsátására ne lenne kész.  […] Vagyis Jézus sorsában a mennyei 
Atya egy olyan jóságot nyilatkoztatott ki, amelynél nagyobb nem gon­
dolható el.”51 Így tehát az emberi erőszak „alkalommá” válik, hogy Isten 
szeretete a lehető legmélyebb módon táruljon fel az ember előtt;52 abban 
pedig, ahogyan Jézus elszenvedte erőszakos halálát, megtörténik a bűn és 
erőszak ördögi körének legyőzése is. (4) Utolsó gondolatként pedig ide 
kívánkozik az, ahogyan Schwager, a modern exegézissel egyetértve, Jé­
zus nyilvános működését Isten népének egybegyűjtéseként értelmezi. Ez 
teljesen összecseng azzal, hogy a II. Vatikáni Zsinat szerint az egyház az 
egység szentsége (LG 1). Az erőszak természetszerűleg szemben áll az 
egységgel,  annak szöges ellentéte,  hiszen a valódi egység békében és 
szeretetben áll fenn. Itt különösen hasznosnak bizonyul Girard mimeti­
kus  elmélete,  amely  tovább  differenciál,  és  felhívja  a  figyelmet  arra, 

50 SCHWAGER (31994) 79.
51 SCHWAGER (21996) 249. Schwager tudatosan követi a megfogalmazásban Canter­

bury Anzelm ontológiai istenérvének szóhasználatát; vö. SCHWAGER (21996) 248 sköv.
52 Schwager itt ismét közel áll Balthasarhoz, aki szerint Jézus keresztjében Isten 

őskenózisa tárul fel. A különbség itt is abban van, hogy Schwager nem „kapcsolja ki” 
az  emberi  szereplőket,  és  tevékenységüket  a  dráma szempontjából  konstitutívnak 
tartja. Az őskenózis fogalmáról lásd: PUSKÁS (2005).



168 Tamás Roland

hogy az egység gyakran mások kizárásának árán valósul meg – teológiai 
értelemben ez lenne a pokol helytelen elképzelése, amely „némely egy­
házatyát arra vezetett, hogy az üdvözültek mennyei örömét a kárhozot­
tak pokolbeli szenvedésének árán fesse le”53. A valódi egység azonban 
nem valósulhat meg mások kizárásával, erőszakos úton – amint azt a 
dramatikus teológia központi tézise vallja54 –, ezért az erőszak kérdése 
ebből a perspektívából szemlélve is kulcsfontosságú. Ennek kapcsán pe­
dig az is  láthatóvá válik,  hogy a dramatikus teológiában természetes 
módon oldódik meg az eszkatológiai és sztaurológiai szótériológiai di­
lemmája; az egybegyűjtés csak erőszakos úton (Krisztus keresztje által) 
valósulhatott meg, de az a feltétel nem Istenben áll fenn, hanem a bűn 
által megsebzett emberi természetben.55

Végezetül érdemes még számot vetni néhány lehetséges további el­
lenvetéssel. (1) Girard nem képviseli az erőszak monizmusát, elmélete 
pedig semmiképp sem állítja, hogy a mimézis lenne az egyetlen tényező 
az ember életében, ugyanakkor az emberi együttélés szempontjából az 
egyik meghatározó.56 A konfliktusos mimézis kapcsán sokatmondó, hogy 
a bibliai őstörténetben a kígyó éppen utánzásra csábítja az ősszülőket 
(„olyanok lesztek, mint az istenek”; Ter 3,5), illetve a keresztény hagyo­

53 NIEWIADOMSKI (1995) 35; vö. Balthasar (2006).
54 A Schwager által alapított kutatócsoport így fogalmazza meg a dramatikus teo­

lógia első alaptézisét:  „Egy mély, valódi és tartós béke az emberek között, amely nem egy  
harmadik [személy vagy csoport; T.R.]  feláldozására épül, és nem az ellenséggel szembeni  
polarizációt használja eszközként, igen nehezen érhető el, sőt meghaladja az emberi erőt. Ha  
mégis megvalósul, úgy az világos jele annak, hogy az emberekben maga Isten (a Szentlélek)  
működik. Ez az inkarnációs logika éppúgy kiolvasható a Biblia üzenetéből, mint a történelem­
ben számos alkalommal az egyház által láthatóvá váló »idők jeleiből«.” Schwager / Niewia­
domski (1996) 334. (kiemelés az eredetiben)

55 Jézus halála ennyiben „üdvtörténeti szükségszerűség; oka nem Isten üdvözítő 
tervében van, hanem azon erők miatt szükséges, amelyek uralják az emberi történel­
met.” TAMÁS (2008) 268., 102. lábjegyzet

56 Girard nem esik „az erőszak monizmusának hibájába. Noha az egyetlen struk­
turáló, társadalmi-szakrális alapeseményt abban látja, hogy az erőszakot egyöntetűen 
egy véletlen áldozaton keresztül vezetik le. Ezzel azonban semmiképp sem akar min­
den  emberi  tevékenységet  az  erőszak  valamilyen  rejtett  formájára  visszavezetni.” 
Schwager (31994) 37. (kiemelés az eredetiben)



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 169

mány a sátánt Isten utánzójának (plagiator Dei) nevezi – mindez pedig 
meglepően közel áll a „konfliktusos mimézis” fogalmához.57 (2) A kul­
túrantropológus nem lép fel  azzal  az igénnyel,  hogy elmélete egy új 
„teológia”  lenne.  Girard  mimetikus  elmélete  azonban  nem  is  egy 
„superadditum” a teológia számára, hanem voltaképp „a saját teológiai 
tartalom és szándék kerülő úton történő újrafelfedezése”58. (3) Azt sem 
állíthatja Girard, hogy az általa leírt bűnbakmechanizmus a mítoszok 
minden tartalmi elemét magában foglalná. A mítoszok nem mindig be­
szélnek erőszakról és áldozatról; sokszor festik le például a természet 
erőit. „A strukturáló elem azonban minden ilyen esetben a társadalmi 
tapasztalat.”59 Ennek oka pedig egyszerű: „Minden ember csak többé-
kevésbé békés viszonyok között tudja helyes módon megélni a mások­
hoz, önmagához és a természethez fűződő kapcsolatát.”60 Az, hogy ez a 
különbség számunkra nem tűnik fel, csak azért van, mert a nyugat- és 
közép-európai társadalmak évtizedek óta viszonylagos békében élnek. 
(4) Mind Girard mimetikus elmélete, mind Schwager dramatikus teoló­
giája kapcsán felmerülhet az a gyanú, hogy a két gondolkodó pesszi­
mista. Ez az ítélet felületesen igaznak tűnhet, mélyebbre tekintve azon­
ban azt kell mondanunk, hogy mindkét gondolkodó a remény embere, 
de emellett realisták is. Reményüket ezért nem az emberbe vetik, hanem 
a kegyelembe.61 Mint már említettük, Schwager dramatikus teológiája 
az ignáci lelkigyakorlatok spiritualitására épül, Girard pedig egy inter­
júkötetben saját maga számol be lelki fejlődéséről és megtéréséhez veze­
tő kegyelmi élményéről.62

57 A kísértés jelenete kapcsán különösen szembetűnő, hogy az asszony csak az­
után találja „élvezhetőnek, tekintetre szépnek és csábítónak” (vö. Ter 3,6) a fát, hogy a 
kígyó felhívta rá a figyelmét – a vágy tehát itt sem korlátozódik egy objektumra, ha­
nem egy modell (a kígyó) ad neki irányt.

58 NIEWIADOMSKI / PALAVER (1995) 11.
59 SCHWAGER (31994) 37.
60 SCHWAGER (31994) 37.
61 „Girard olyan gondolkodó, aki mindig remél, és lát esélyt a békére. Ugyanak­

kor nem naiv, és felismeri az apokaliptikus helyzetet, amely különösen modern vilá­
gunkat jellemzi.” TAMÁS (2007).

62 GIRARD (1997) 179‒183.



170 Tamás Roland

Mint említettük, Girard szerint elmélete egyetlen intuícióra vezethe­
tő  vissza.  Schwager  esetében ez az  „egyetlen intuíció”  alighanem az 
erőszak mint szisztematikus teológiai kérdés felismerése. A két elmélet 
jelentőségét, a benső érvek mellett, leginkább maga az élet bizonyítja. 
Mindkét  gondolkodó  olyan  korszakban  kezdte  el  műveit  publikálni, 
amikor az általuk elemezett kérdések még korántsem voltak uralkodó 
társadalmi jelenségek. Mára azonban láthatjuk, hogy mind a mimézis, 
mind az erőszak általános társadalmi problémává vált.  A tömegkom­
munikációs eszközös egyrészt szüntelen az ember vágyakozó természe­
tét  szólítják  meg  (reklámok),  másrészt  modelleket  kínálnak  nekünk 
(sportolók, énekesek, filmsztárok stb.). Időközben pedig az is nyilván­
valóvá vált, hogy a vasfüggöny leomlásával nem jött el az áhított béke, 
sőt az erőszak korábban nem sejtett virulását éli, az iskolai erőszak meg­
jelenésétől a társadalmon belüli, etnikai színezetű bűnbakkeresésig. Eb­
ben  a  tekintetben  új  értelmet  nyer  McLuhan  kijelentése  világunkról, 
amely egy „global village”; ugyanakkor ez a globális falu, McLuhan biza­
kodó látomásával  ellentétben,  korántsem a  harmónia  és  béke oázisa. 
Mindezeket a jelenségeket René Girard mimetikus elmélete briliáns mó­
don világítja meg. Raymund Schwager dramatikus teológiája pedig be­
mutatja, hogy az erőszak problémája végighúzódott az egész üdvtörté­
neten  illetve  kinyilatkoztatáson.  Az  innsbrucki  dogmatikus 
természetesen nem tudott egy olyan teológiai irányt megalkotni, amely 
integrálna minden teológiai kérdést, de ilyen alighanem sosem alkotha­
tó. Fő művében ugyanakkor maga jelzi,  hogy az erőszak kérdését to­
vább kellene gondolnunk egészen a pokol problematikájáig, míg a béke 
el kell vezessen bennünket a szentháromságos szeretetig.63 Korai, várat­
lan halála miatt Schwager maga már nem tudta (kimerítő módon) meg­

63 „Az erőszak és a béke utáni vágy olyan egyetemes tapasztalatok, hogy minden 
vallásban és jelentősebb filozófiában megjelennek. Ebből kiindulva a párbeszéd nagy 
lehetősége nyílik meg. Egyedül ezen a szinten azonban még nem jelenik meg a sajáto­
san keresztény tartalom teljessége, ezért szükséges, hogy radikálisan mélyebbre men­
jünk. Az erőszak kérdését a bűnön túlmenően ki kell éleznünk a pokol és a kereszt 
problémájára, a béke utáni vágyat pedig úgy kell megtisztítanunk és megnyitnunk, 
hogy Isten uralmának és a húsvéti békének az üzenete elvezessen a szentháromságos 
szeretet felismeréséig.” SCHWAGER (21996) 27 sköv.



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 171

valósítani ezt a tervet, ennyiben műve „befejezetlen” maradt; a dramati­
kus teológia életképességét azonban jól mutatja a továbbra is aktívan 
működő és publikáló kutatócsoport. Mindez pedig ismét csak a dogma­
tikus „igazát” támasztja alá, aki jóval azelőtt, hogy a team-munka társa­
dalmi  trenddé  vált  volna,  az  általa  létrehozott  kutatócsoportokban a 
teológia művelésének új kultúráját indította el. Nem utolsó sorban pe­
dig Schwager a saját rendszerén belül teljesen következetes, hiszen az 
általa felvetett kérdésre, ti. hogy hogyan lehet értelmezni az Isten jósá­
gáról és haragjáról szóló beszédet a kinyilatkoztatásban, egy olyan vá­
laszt ad, amelyben koherens egységet alkot inkarnáció, nyilvános mű­
ködés és kereszt, valamint krisztológia és ekkléziológia.



172 Tamás Roland

Irodalom

RENÉ GIRARD (1983): Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhäng­
nisses, Freiburg.

R. GIRARD (1988): Der Sündenbock, Zürich.
R.  GIRARD (1995):  Mimetische  Theorie  und  Theologie.  In:  Józef 

Niewiadomski  –  Wolfgang  Palaver  (szerk.):  Vom  Fluch  und  
Segen  der  Sündenböcke.  Raymund Schwager  zum 60.  Geburtstag, 
Thaur, 15‒19.

R. GIRARD (1997): Wenn all das beginnt… Ein Gespräch mit Michel Treguer, 
Thaur.

R. GIRARD (2002): Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz. Eine  
kritische Apologie des Christentums, München – Wien.

R. GIRARD (31999): Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt am Main.
R. GIRARD (1999): Figuren des Begehrens. Das Selbst und der Anderen in der  

fiktionalen Realität, Thaur.
HANS URS VON BALTHASAR (2006):  Mit szabad remélnünk? Rövid értekezés a  

pokolról. Apokatasztaszisz, Budapest
JÓZEF NIEWIADOMSKI (1995): Das Drama Jesu. Raymund Schwagers Kurzformel  

des  Glaubens,  in  J.  Niewiadomski  –  W.  Palaver  (szerk.),  Vom 
Fluch  und  Segen  der  Sündenböcke.  Raymund  Schwager  zum  60.  
Geburtstag, Thaur, 31‒47.

J. NIEWIADOMSKI (2009):  René Girard, in Thomas Bedorf – Kurt Röttgers: 
Die  französische  Philosophie  im  20.  Jahrhundert.  Ein  
Autorenhandbuch, Darmstadt, 141‒146.

J. Niewiadomski, Józef – W. Palaver (szerk.; 1995): Vom Fluch und Segen  
der Sündenböcke. Raymund Schwager zum 60. Geburtstag, Thaur.

Wolfgang  Palaver  (2003):  René  Girards  mimetische  Theorie.  Im  Kontext  
kulturtheoretischer  und  gesellschaftspolitischer  Fragen,  Münster  - 
Hamburg – London.

PUSKÁS ATTILA (2005):  Hans  Urs  von  Balthasar  drámai  szótériológiájának  
súlypontjai, in Vigilia 2005/6, 479‒488.

PUSKÁS A. (2006):  Jézus üdvözítő halála  mint  áldozat, in  Mérleg 2006/2-3, 
203‒227.



Homo concupiscens – az ember az üdvtörténet zarándokútján 173

RAYMUND SCHWAGER (1970): Das dramatische Kirchenverständnis bei Ignatius  
von Loyola. Historisch-pastoraltheologische Studie über die Stellung  
der Kirche in den Exerzitien und im Leben des Ignatius, Zürich.

R.  SCHWAGER (1991):  Dem  Netz  des  Jägers  entronnen.  Der  Jesusdrama  
nacherzählt von Raymund Schwager, München

R.  SCHWAGER (1996):  Offenbarung  als  dramatische  Konfrontation, in  R. 
Schwager, (szerk.), Christus allein? Der Streit um die pluralistische  
Religionstheologie, Freiburg – Basel – Wien.

R.  SCHWAGER (1997):  Erbsünde und Heilsdrama. Im Kontext von Evolution,  
Gentechnologie und Apokalypse, Münster

R. SCHWAGER (2003): Fragiles Gebilde Gesellschaft. Was sich von René Girard  
lernen lässt, in Herder Korrespondenz 2003/2, 1‒5.

R.  SCHWAGER Schwager,  (21996):  Jesus  im  Heilsdrama.  Entwurf  einer  
biblischen Erlösungslehre?.

R. SCHWAGER (31994): Brauchen wir einen Sündenbock? Gewalt und Erlösung  
in den biblischen Schrifte, Thaur – Wien – München.

R.  SCHWAGER –  J.  NIEWIADOMSKI (szerk.;  1996):  Dramatische  Theologie  als  
Forschungsprogramm.  In:  Zeitschrift  für  katholische  Theologie 
1996/3, 317‒344.

TAMÁS ROLAND (2007): A Vigilia beszélgetése Wolfgang Palaverrel, in Vigilia
2007/6 http://www.vigilia.hu/regihonlap/archiv.html 
(2012.01.23.)

TAMÁS R.  (2008):  Das  Schicksal  des  Reiches.  Zur  Theologie  der  medial  
strukturierten Welt, Saarbrücken.

NIKOLAUS WANDINGER (2003),  Die Sündenlehre als Schlüssel zum Menschen.  
Impulse  K.  Rahners  und R.  Schwagers  zu Heuristik  theologischer  
Anthropologie, Münster

http://www.vigilia.hu/regihonlap/archiv.html


PERENDY LÁSZLÓ

A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely 
műveiben

A De hominis opificio című művében Nüssza püspöke a következőket írja 
a feltámadásról: 

ἡ δὲ τῆς ἀναστάστεως χάρις οὐδὲν ἕτερον ἡμῖν 
ἐπαγγέλεται,  ἢ τὴν εἰς τὸ ἀρχαῖον τῶν πεπτωκότων 
ἀποκατάστασιν, ἐπάνοδος γάρ τίς ἐστιν ἐπὶ τὴν πρώτην ζωὴν 
ἡ προσδοκωμένη χάρις,  τὸν ἀποβληθέντα τοῦ παραδείσου 
πάλιν εἰς αὐτὸν ἐπανάγουσα.1

„A  feltámadás  kegyelme nem mást  ígér  nekünk,  mint  azt, 
hogy a bukottak eredeti állapotukba fognak visszatérni. A kegye­
lem ugyanis, amit várunk, visszatérés az eredeti életbe, amely a 
paradicsomból száműzöttet oda visszavezeti.”2

Gergely tehát egyenlőségjelet tesz a feltámadással elnyert állapot és az 
ember eredeti állapota között, az eredeti állapotot pedig azonosnak tart­
ja az első emberpárnak a bukás előtti, paradicsomi állapota között. A 
Ter 1,26–27 alapján Gergely két teremtésről beszél:

1 PG 44, 188c–d.
2 VANYÓ L. (ford.), Az ember teremtéséről, in VIDRÁNYI K. (ed.), Az isteni és az emberi  

természetről, I. Görög egyházatyák, Budapest 1994, 169–262, 215.



A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely műveiben 175

„Természetünk felépítése tehát kettős, egyrészt az isteni ter­
mészethez hasonló, másrészt pedig e megkülönböztetés értelmé­
ben megosztott. Hiszen a szövegösszefüggés alapján a Szentírás 
valami ilyenre céloz, amikor először azt mondja: »Megalkotta Is­
ten  az embert,  Isten  képére  alkotta  őt«,  majd  a  mondottakhoz 
hozzáteszi: »Férfinak és nőnek alkotta őket«, ami pedig már ide­
gen mindattól, amit Istennel kapcsolatban gondolunk. Úgy gon­
dolom, a sugalmazott Írás a mondottakkal valami nagy és fensé­
ges tanítást hagyományoz ránk. A tanítás pedig ez: az ember két 
egymással  szembenálló véglet  között  foglal  helyet,  az isteni  és 
testetlen természet, valamint az értelmetlen és állati élet között. 
Az összetett emberi természetben ugyanis mindkettő felfedezhe­
tő: az isteniből származik az értelmes és gondolkodó rész, mely­
nek nincs köze férfi és nő különbségéhez, az állati természetből 
való viszont a testalkat, a férfinak és nőnek megfelelő felépítés. 
Mindkettő feltétlenül megvan mindenkiben,  aki  az emberi  élet 
részese. Elsőbbsége van azonban a szellemi természetnek, amint 
ezt az ember teremtésének sorrendjéből megtudjuk; az állati ter­
mészettel való rokonság és közösség csak utólag jött létre.”3

Az első teremtés során tehát „képére és hasonlatosságára” teremtette Is­
ten az embert.4 A „férfinak és nőnek teremtette” kijelentés Gergely sze­
rint arra utal,  hogy külön mozzanatról,  egy második teremtésről van 
szó, hiszen Isten a nemiség kategóriája feletti, szellemi létező. A „férfi­
nak és nőnek teremtette” tehát ellene mond a „képére és hasonlatossá­
gára” kifejezésnek. A második teremtés nem a bukás következménye, 

3 Uo. 210–1.
4 A Nüsszai Szent Gergely antropológiájáról értekező magyar nyelvű szakiroda­

lom is gazdagodott az utóbbi években; lásd: TÓTH J., Test és lélek. Antropológia és értel­
mezés Nüsszai Szent Gergely műveiben (Catena monográfiák, 8), Budapest 2006; VANYÓ 
L.,  Nüsszai  Szent  Gergely  teológiai  antropológiája (Litteratura Patristica,  3),  Budapest 
2010. Gergely műveinek legfontosabb magyar kiadásai:  VANYÓ L. (ed.), A kappadókiai  
atyák (Nagy Szent Baszileiosz, Nazianzoszi Szent Gergely, Nüsszai Szent Gergely és Ikonio­
ni Amphilokhiosz) (Ókeresztény írók, 6), Budapest 1983; UŐ., Nüsszai Szent Gergely mű­
vei (Ókeresztény írók, 18), Budapest 2002.



176 Perendy László

hanem azért döntött így Isten, mert előre látta az ember bukását. Ger­
gely úgy tartja,  hogy az emberiség a végső állapotban egy bizonyos, 
meghatározott számú egyént foglal majd magába. Ha nem következett 
volna be az ember bukása, akkor ezt az előre meghatározott számot úgy 
érte volna el az emberiség, hogy az angyalokhoz hasonló módon gyara­
podott volna létszáma. Isten azonban – előre tudva, hogy az ember el 
fog bukni, és ezért elveszti angyali létmódját – úgy döntött, hogy a má­
sodik teremtés során férfinak és nőnek teremti az embert. Bűnös állapo­
tában ugyanis az emberiség nem tudta volna elérni az előre megszabott 
teljes létszámát, Isten gondviselése azonban biztosította gyarapodását, 
amely szükséges ennek a meghatározott teljességnek, plérómának eléré­
séhez.

A második teremtés – amely nem időbeli értelemben, hanem logikai­
lag követi az elsőt – Gergely szerint az állatvilággal hozta rokonságba 
az embert. Az irracionális állati természettel ugyanakkor más módon is 
rokonságba kerül az ember, mégpedig szenvedélyei, vágyai révén, hi­
szen ezek szintén nem tartózhatnak a „képére és hasonlatosságára” ki­
fejezéssel jelzett isteni természethez. A nemek megléte és az emberben 
meglevő vágyak miatt csakis az első teremtéssel létrejött állapot tekint­
hető  az  emberiség  tökéletes  állapotának.5 Morwenna  Ludlow szerint 
fontos felfigyelnünk például a következőre: Gergely tagadja,  hogy az 
első teremtés eredménye valamilyen testetlen emberi létező lenne.6

5 Az Istenben meglevő  tökéletességekből  való részesedésről  lásd:  D.  L.  BALÁS, 
ΜΕΤΟΥΣΙΑ ΘΕΟΥ. Man’s participation in God’s perfections according to Saint Gregory of  
Nyssa (Studia Anselmiana, 55), Roma 1966. Balás szerint a részesedés platóni eszmé­
nyét Gergely még Órigenésznél is kiterjedtebben alkalmazta, ugyanakkor az Órige­
nésznél fellelhető, szubordinacionizmusra hajló tendenciákat Atanáz és Vazul nyo­
mán korrigálta. A részesedésről szóló tanításának hatása szinte felmérhetetlen, és a 
pontos összefüggések feltérképezése  még várat magára. Egyértelmű, hogy jelentős 
hatást gyakorolt Pszeudo-Dionüsziosz Areopagitészre,  Maximus Confessorra, Szent 
Ambrusra, Jeromosra és Ágostonra, a középkori szerzők közül pedig Scotus Eriugen­
ára; lásd D. L. BALÁS, op. cit. 165–7.

6 M. LUDLOW, Universal Salvation. Eschatology in the thought of Gregory of Nyssa and  
Karl Rahner (Oxford Theological Monographs), Oxford 2000, 46–7. Gergelynek az em­
beri természetről vallott nézeteivel kapcsolatban lásd még: J.  ZACHHUBER,  Human Na­
ture in Gregory of Nyssa.  Philosophical background and theological significance (Supple­



A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely műveiben 177

Ludlow négy pontban összegzi Gergelynek az eszkatonról alkotott 
elképzeléseit. A végidőben az emberiség tehát nemcsak a bukás előtti 
állapotába jut vissza, hanem az első teremtés által megalkotott állapot­
ba. Másodszor: Gergely szerint az emberiség egésze tökéletesnek terem­
tetett, és ebbe az állapotba fog visszatérni. Harmadszor: a szenvedélyek 
megléte  nem jellegzetessége az első  teremtés által  létrehozott  emberi 
természetnek. A második teremtés által létrehozott szenvedélyek, ame­
lyek közösek az állatokban meglevő ösztönökkel (például késztetés az 
étel és ital megszerzésére) tehát meg fognak szűnni a végső állapotban. 
Ludlow negyedik észrevétele: a két teremtés logikai egymásutánisága 
azt jelzi, hogy Gergely szerint az első teremtés az ideális, Isten előre tu­
dásában létező, a második pedig az aktuális, a megvalósult, a ténylege­
sen fennálló állapot. A Gergely által képviselt eszkatológia szempontjá­
ból is jelentős ez az elképzelés: a metafora azt jelenti, hogy az emberiség 
nem visszatér valamilyen korábban már ténylegesen létező állapotába, 
hanem inkább eléri az Isten által eredetileg szándékolt tökéletes állapo­
tot. Tehát egyáltalán nem lehet szó arról, hogy Gergely világciklusok­
ban gondolkodna, mint ahogyan ez Órigenésszel kapcsolatban nem zár­
ható ki. A történelem Gergely szerint tehát egyszeri folyamat, és nem 
kezdődik egy új ciklus valamikor az után, hogy lezárul egy előző. Ezt 
korábban már Jean Daniélou is megállapította.7 

Az  istenképiség  végidőbeli  visszaállítása  azonban  dilemmát  okoz 
Gergely számára. Szerinte ugyanis az istenképiség egyik fontos jellegze­
tessége az ἀπάθεια, vagyis a szenvedélyektől (πάθος) való szabadság. 
Úgy tűnik, hogy ebbe beleérti a vágyakozástól (ὄρεξις) való szabadsá­
got is. Ugyanakkor számos helyen, mégpedig elsősorban spirituális tar­
talmú műveiben Gergely azt fejti  ki,  hogy a lélek természetes módon 
vágyódik Isten,  vagyis  az abszolút  Jó  felé.  Ludlow szerint rendkívül 
fontos megvizsgálni azt a kérdést, hogy az  ἀπάθεια állapotában meg­
marad-e az ὄρεξις.8 

ments to Vigiliae Christianae 46), Leiden 2000.
7 J.  DANIÉLOU,  L’apocatastase chez Saint Grégoire de Nysse,  in  Recherches de Science  

Religieuse 30/3 (1940) 342.
8 M. LUDLOW, op. cit., 56.



178 Perendy László

Egyik  megoldási  kísérlet  a  De  mortuis című  művében9 található, 
amelyben egyébként az  ὄρεξις és  ἐπιθυμία szinonimaként szerepel a 
πάθος. Ebben a műben Gergely három fajtáját különbözteti meg a vá­
gyakozásnak. Elsőbe tartoznak azok, amelyek összefüggenek az ember 
bukott állapotával: vágyakozás étel és ital, a szaporodás és a védelem 
iránt. Ezek közösek az állatvilágban meglevő vágyakkal. Jellegzetessé­
gük továbbá, hogy nem szükségszerűen bűnösek. A vágyakozás másik 
formája az elsőből ered, abban viszont különbözik tőle, hogy vágyának 
tárgyát mértéktelenül törekszik elérni, például ebből ered a torkosság és 
az erőszakosság bűne. Ez a fajta vágyakozás az ember jellegzetessége, 
mert az ember bukott állapotának következménye. Az ősbűn következ­
ményei a vágyak, ez azonban nem jelenti, hogy meglétük szükségszerű 
lenne az emberben, hiszen az ember képes megtartóztatnia magát tőlük. 
A harmadik fajta vágyakozás Gergely szerint mélyebben „természetes”, 
mélyebben rejlik az ember igazi természetében, mint a materiális léte­
zőkre irányuló vágyak. Ennek illusztrálására Gergely egy képpel, a vas­
olvasztás képével él.  E világban az ember testi  késztetést érez a gyö­
nyör, a gazdagság, a dicsőség megszerzésére. A túlvilágon azonban az 
ember meg fog szabadulni ettől a salaktól, és csak a megtisztított vas, a 
tiszta vágy marad:

„Amikor mindezektől lemeztelenítődik és letisztul, a vágy az 
egyedül kívánatosra és sóvárgottra, szeretettre irányítja működé­
sét, egyáltalán nem oltva ki az ezekre irányuló, bennünk megle­
vő kívánságot, csak a javakban való anyagtalan részesedéssé ala­
kítja. Mert ott van az igazi szépség meg nem szűnő szeretete, ott 
van a bölcsesség kincstárának bősége, a jó értelemben vett dicső­
ség keresése, amely Isten országának közösségében valósul meg, 
és a telhetetlenség szép szenvedélye, amely a jó utáni vágyat a 
fentiekre való ráunással soha nem oltja ki.”10

9 Gergely műveinek datálása sok gondot okoz. A De mortuis c. művét általában 
korai időpontra teszik, nem sokkal Vazul halála (379. január 1.) utánra, talán 382-re. 
Némelyek szerint nem kizárt azonban, hogy élete vége felé írta Gergely, tehát a 390-
es években. 



A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely műveiben 179

Ludlow szerint Gergely tehát nem is annyira különböző fajta vágya­
iról beszél az embernek, hanem inkább úgy látja, hogy az ember vágya 
helyesen vagy helytelenül irányítható. Az emberi nem tehát birtokában 
van a jóra való irányultságnak (ῥοπή).  A probléma lényege tehát az, 
hogy az egyes emberek ebben az életben tévednek abban a tekintetben, 
hogy mire irányuljon vágyakozásuk: nem a jóra, hanem szenvedélyeik 
(παθήματα) irányába. Gergely tehát különbséget tesz az ὄρεξις avagy 
ἐπιθυμία,  a  puszta  késztetés  (ῥοπή avagy  ὁρμή)  és  a  πάθος avagy 
πάθημα között.  Az  ὄρεξις kapcsolódhat földies késztetésekhez,  de a 
jóra irányuló késztetésekhez is. A túlvilágon, amikor az ember megtisz­
tul minden késztetéstől és szenvedélytől, természetes vágya Istenre fog 
irányulni.  A  De  mortuis című  műben  kifejtett  álláspontja  szerint  az 
ἀπάθεία tehát nem az  ὄρεξις különböző fajtáinak hiányát jelenti, ha­
nem a földies késztetésektől vagy vágyakozásoktól való mentességet.11

De anima című későbbi művében12 összetettebb megoldással áll elő. 
Gergely azt kérdezi ebben a dialógusban nővérétől, Makrinától, hogy 
vajon a haragvó (θυμοειδές)  és vágyó képesség (ἐπιθυμητικόν) való­
ban szükségszerű tulajdonságai-e az emberi léleknek. Makrina szerint 
nem, mert a lélekben nincs olyan tökéletesség, amely ne lenne része az 
isteni természetnek is, márpedig a θυμοειδές és az ἐπιθυμητικόν nem 
ilyenek. Az értelmes lélek Isten képe, ezért ezek a tulajdonságok nem 
tartózhatnak hozzá szükségszerűen.  Harmadik érvként  azt hozza fel, 
hogy vannak emberek, mint például Mózes, akik igenis úrrá tudtak len­
ni  ezeken,  tehát  meglétük nélkül  is  megvolt  Mózes.  Gergely további 
faggatózására Makrina elismeri, hogy mivel az értelmes lélek szükség­
szerűen beágyazódik az anyagi világba, az anyagi létezéshez szükséges 

10 VANYÓ L. (ford.),  Nüsszai Szent Gergely művei (Ókeresztény írók, 18), Budapest 
2002, 85.

11 M. LUDLOW, op. cit., 58.
12 A  mű  teljes  címe  latinul:  Dialogus  de  anima  et  resurrectione  qui  inscribitur  

Macrinia. Vazul halálának évében (379) egy antiokhiai zsinatról hazatérve látogatja 
meg Gergely nagyon beteg nővérét, Makrinát. Klasszikusnak számító kiadása: FRANZ 
OEHLER,  Gregor’s Bischof’s von Nyssa Gespräch mit seiner  Schwester Makrina über  Seele  
und  Auferstehung (Bibliothek  der  Kirchenväter,  I.  Theil:  Gregor  von  Nyssa,  Erster 
Band), Leipzig 1858. 



180 Perendy László

dolgok  megszerzésére  irányuló  vágy  (ὄρεξις)  elkerülhetetlenül  jelen 
van a lélekben. Ugyanakkor nem szükségszerűen jók vagy rosszak ezek 
a vágyak, mivel az értelem képes őket az erény vagy a bűn felé irányíta­
ni. A De mortuis-ban megtalálható nézettel szemben itt pusztán a lélek­
hez való kapcsolódásról van szó, és nem állítja Makrina, hogy ezek a lé­
lek részei. Egyéb különbségek is felismerhetők, például jobban előtérbe 
kerül a szabad választás (προαίρεσις). 

Makrina többször visszatér arra a kérdésre, hogy szükség lesz-e az 
ἐπιθυμητικόν meglétére a halál után. Mi vonzza akkor majd Istenhez a 
lelket? Makrina szerint – mivel a hasonló a hasonlóhoz vonzódik – Is­
tenhez az isteni része vonzza majd a lelket, vagyis a szemlélődő és ítélő 
képesség (τὸ θεωρητικόν τε καὶ διακριτικόν). Mihelyt a földi vágyak 
nem akadályozzák, a lélek természeténél fogva fog vonzódni Istenhez. 
Az  ἐπιθυμία-ra  ugyan szükség  van ebben az  életben,  azonban nem 
szükséges a jóban való részesedéshez, és nem fog fennmaradni a feltá­
madott állapotban. Nem is lenne alkalmas az Istenhez való vonzásra, 
hiszen  mindig  együtt  jár  vele  a  beteljesületlenség  érzése.  A  szeretet 
(ἀγάπη) azonban megmarad, amely fogalom viszont magába foglalja a 
beteljesülést:

„Miután a lélek a sokféle indulattól megtisztul, túllép a vá­
gyon és  istenformájúvá válik,  ekkor  eléri  azt,  amire  eddig vá­
gyott, s nem lesz helye benne sem a reménynek, sem az emléke­
zetnek (mert reménye megvalósult, lefoglalja a javak élvezete, ez 
pedig kitörli a gondolkodásból az emlékezetet). Így utánozva a 
lélek az őt felülmúló életet, az isteni természet tulajdonságainak 
megfelelően alakul, nem marad meg benne a többi készség sem, 
csak a szeretet, mert természetének megfelelően a jóval egyesült, 
a szeretet pedig nem más, mint a belső vonzódás a jóhoz és a kí­
vánatoshoz. Miután pedig a lélek tisztává, egyszerűvé és ponto­
san istenképűvé válik, mert rátalált arra az egyszerű és (anyagta­
lan ) szellemi jóra, az egyetlen szeretetre méltó valóságra, hozzá 
kapcsolódik, egyesül és összefonódik vele a szeretet által indított 
mozgásokban  és  tevékenységekben,  mindenkor  a  megtalált  és 
felfogott jóhoz hasonlóvá alakítja magát, és a jóhoz való hasonu­



A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely műveiben 181

lás által olyanná válik, mint az a természet, melyben részesedik, s 
mivel abban megvan a javak teljessége, nincs benne vágy, ennek 
következtében a lélek is – mivel nem szorul semmire – elveti ma­
gától a vágy indulatát és készségét, mely csak akkor jelentkezik, 
ha kívánt dolog hiányzik.”13

Az Énekek énekéhez írt 15 homíliájában (Ἐξήγησις ἀκριβὴς εἰς τὸ ᾆσμα 
τῶν ᾀσμάτων)14 Gergely szintén foglalkozik ezzel a kérdéssel, mégpe­
dig itt központi szerepet nyer a szeretet fogalma. Előszavában megvédi 
a  Szentírás allegorikus  exegézisét  és  dicséri  Órigenészt.  Kétségtelen, 
hogy a  nagy alexandriai  teológus misztikus  exegézise  jelentős  hatást 
gyakorolt Gergelyre, azonban egyáltalán nincs szó szolgai utánzásról. 
Órigenész egyébként a Canticum canticorumhoz írt művében a menyasz-
szony alakjában az Egyházat látja, míg Gergely a menyegzőt inkább a 
lélek és Isten között létrejövő szeretetegység metaforájának tekinti. Ger­
gely ebben a műben Plótinoszt is említi, és tekintélyként hivatkozik rá 
saját gondolatainak alátámasztására, például a Szentlélek megszentelő 
tevékenységével kapcsolatban.15

Ludlow három érdekes jelenségre irányítja  figyelmünket Gergely­
nek ebben a kései  művében.  Először  is  megfigyelhető,  hogy ebben a 
műben a lélek szeretete Isten iránt szorosan kötődik a vágyóképesség­
hez (ἐπιθυμία). Ennek ellenére nem szükséges feltételeznünk, hogy va­
lamilyen változás állt volna be Gergely gondolkodásában. Ennek okát 
abban látja Ludlow, hogy De anima filozófiai jellegű mű, ebből követke­
zően Gergely pontosabb definíciókra törekszik. A vágyódó képességről 
tehát határozottan állítja, hogy nem tartozik szorosan a lélek lényegé­

13 VANYÓ L. (ed.), A kappadókiai atyák (Nagy Szent Baszileiosz, Nazianzoszi Szent Ger­
gely, Nüsszai Szent Gergely és Ikonioni Amphilokhiosz) (Ókeresztény írók, 6), Budapest 
1983, 612.

14 Fontos szövegkiadása: F. DÜNZL (ford.), Gregor von Nyssa: In Canticum canticorum 
homiliae; Homilien zum Hohelied I–III (Fontes Christianae 16/1–3), Freiburg im Breisgau 
1994. Nevezetes fordítása: H. U. VON BALTHASAR (ford., bev.),  Gregor von Nyssa: Der ver­
siegelte Quell. Auslegung des Hohen Liedes (Christliche Meister 23), Einsiedeln 1984.

15 Lásd: J.  QUASTEN,  Patrology.  Vol. III:  The Golden Age of Greek Patristic Literature, 
Westminster/Maryland 1994, 266.



182 Perendy László

hez. Ebben a műben a szeretetet nem érzelmi reakciónak tekinti, hanem 
a  lélek  természetszerű  vonzódásának  Isten  után.  Az  In  canticum 
canticorum ezzel  szemben  nem  kívánja  a  történetet  egzakt  filozófiai 
nyelvezetre lefordítani. Igaz, hogy szerepelnek ugyanazok a kifejezések 
(vágyódás,  szeretet),  ezek  fogalmi  tartalma  azonban  nem  okvetlenül 
fedi a De anima-ban definiált jelentést. 

Figyelemre méltó különbség az is, hogy nemcsak az ἀγάπη, hanem 
néha az ἔρως szó is használatos a lélek Isten iránti szeretetének megne­
vezésére is, ami pedig inkább a beteljesületlenség, mint a beteljesedés 
érzéséhez, állapotához köthető. Igaz azonban, hogy Gergely néha kifeje­
zetten hangsúlyozza, hogy az  ἔρως mentes a szenvedélytől, lélek sze­
rinti szeretet, a fizikai értelemben vett szerelemmel ellentétes jelentésű. 
Egy helyen (In cant. 13) pedig egyfajta intenzív  ἀγάπη-nak nevezi az 
ἔρως-t:  ἐπιτεταμένη γὰρ ἀγάπη ὁ ἔρως λέγεται. Világos tehát, hogy 
az  ἔρως szó alkalmazásával a lélek Istenhez való vonzódásának erejét 
kívánja kifejezni Gergely. 

Harmadik  észrevételünk  lehet,  hogy  Gergely  hangsúlyozza:  ez  a 
vágy dinamikus, vagyis közelebb vonzza a szeretetthez azt, aki szeret. 
Az Énekek énekének narratívája különösen jól szemlélteti ezt a gondola­
tot. Ugyanakkor azt is hangsúlyozza Gergely, hogy mivel Isten végte­
len, a lélek előrehaladása Isten felé szintén végtelen kell, hogy legyen.16 

Gergelynek ez a véleménye egyébként nemcsak spirituális jellegű írása­
iban jelenik meg, hanem például a  De mortuis c.  művében is ír arról, 
hogy leendő állapotában a lélek törekvése Isten felé teljesen soha nem 
szűnik meg. Gergely szerint azonban a lélek számára a folyamatos elő­
rehaladás boldog állapot, és a beteljesületlenség érzése nem okoz neki 
szenvedést.

Richard Sorabji megfigyelése, hogy Platón és Arisztotelész számára 
az igazság  szemlélése (θεωρία) kapcsolódik a boldogság állapotához, a 
hozzájuk kapcsolódó filozófiai hagyomány „kisebbségi” álláspontja sze­
rint azonban a boldogságot az igazság keresése okozza.17 A keresés és a 

16 In cant. 11. 
17 R.  SORABJI,  Time, Creation and the Continuum. Theories in Antiquity and the Early  

Middle Ages,  London 1983, 150. Nüsszai  Gergelynek a platóni hagyományhoz való 
kapcsolódásáról lásd: H. F.  CHERNISS,  The Platonism of Gregory of Nyssa (University of 



A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely műveiben 183

szemlélés túlzott szembeállítása ebben a tekintetben azonban félrevezető 
lehet, hiszen Gergely szerint még az Istenről szerzett legtökéletesebb ta­
pasztalat is csak a folyamatos továbbhaladás felé nyithat utat. Emberi 
mivoltunk leghitelesebb megnyilvánulása ez a szüntelen előrehaladás és 
megtisztulás, amely a valódi szabadság és beteljesedés érzését nyújtja. 

Gergely  azonban  gondosan  megindokolja  vitatott  feltételezését, 
hogy az Isten utáni vágyakozás egyaránt és egyszerre lehet beteljese­
dett, ugyanakkor mégsem lezárult. Véleménye szerint előrehaladásunk 
nem Isten  felé irányul, hanem magában Istenben zajlik le, vagyis az Is­
tenben való egyre teljesebb részesülés irányába. Márpedig Istenben való 
bármiféle részesülés definíciószerűen megelégedésül kell, hogy szolgál­
jon. Gergely alkalmazza mind a jóra irányuló szeretet, mind pedig az 
igazság megismerésének terminológiáját, Ludlow szerint azonban két­
ségtelen, hogy az előbbit könnyebb átlátni. A lélek örök előrehaladásá­
nak doktrínája tehát az Istennel való viszony, és nem a filozófiai igaz­
sággal való kapcsolat szempontjából értendő. 

Gergely tanítását összefoglalva megállapítható tehát, hogy megtisz­
tult  állapotában a lélek természete folytán fog vonzódni Istenhez, hi­
szen a hasonló a hasonlót vonzza. A De anima c. dialógusban szeretet­
ként  írja  le  Gergely  ezt  a  vonzódást,  a  De  mortuis c.  beszédében  és 
spirituális műveiben pedig néha vágyakozásként. A lélek tehát meg fog 
tisztulni mind a rosszra irányuló ösztönzésektől, mind pedig azoktól az 
állatokkal  közös  természetes  ösztönzéseitől  és  szenvedélyeitől,  ame­
lyekben a második teremtés révén részesült.18

Vanyó László  1972-ben írt  doktori  értekezésének egyik fejezetét  a 
szenvedély, a bűn és a rossz témakörének szenteli.19 Gergely eddig vizs­
gált művein kívül ismerteti az  Oratio catechetica magna-ban található, a 
szenvedélyek kérdésével kapcsolatos véleményeket is. A fejezet egyik 
érdekessége, hogy felhívja a figyelmet a kérdés sztoikus filozófiai vo­
natkozásaira is. A félreértések elkerülése végett gondosan kell elemez­
nünk az egyházatya műveit, mivel szóhasználata fontos pontokon, mint 

California Publications in Classical Philology 11), Berkeley 1930. 
18 M. LUDLOW, op. cit., 61–64.
19 VANYÓ L.,  Nüsszai Szent Gergely teológiai antropológiája (Litteratura Patristica 3), 

Budapest 2010, 169–187. 



184 Perendy László

például a πάθος jelentésének tekintetében jelentősen eltér a sztoicizmu­
sétól:

„Mivel a sztoikus filozófia lényegét az ember és a világ közöt­
ti szükségszerű kapcsolat, a logikai és kozmikus redukció egyesí­
tése alkotta,  ezért  a  pathosz eleve erkölcsi  minősítést  is  kapott. 
Gergely gondolkodásában a természet működéseként a teremtés­
hez tartozik, ezért jó. Teológiailag ezt azzal indokolja meg, hogy 
a testi, lelki hatásokat Krisztus is felvette az emberi természetébe 
a  megtestesüléskor  (születés,  növekedés,  érzelmek  stb.).  »Azt 
mondjuk,  Isten  természetünk  mindkét  mozgásában  részesült, 
melyek által a lélek a testtel, a test pedig a lélekkel egyesült.«20 Fi­
gyelemre méltó, hogy az egyházatyánál a pathosz itt egyenesen az 
egységet fejezi ki,  míg a sajátos értelemben vett bűnös szenve­
délyt a »szakadással« jelöli, amely által a lélek és test ellentmon­
dásba kerül és egymással harcol.”21

Amint  már  korábban említettük,  Gergely például  Mózes,  továbbá az 
ószövetségi pátriárkák és próféták életével illusztrálja, hogy a testi hatá­
sok nem azonosíthatók a rosszal. Vanyó szerint ezzel Gergely kritikával 
illeti a manicheizmust is. Igaz ugyan, hogy az ember „elemek halmaza” 
is.  Ez  azonban nemcsak azt  jelenti,  hogy az  ember  alá  van vetve  az 
anyagi  lét  által  megszabott,  elkerülhetetlen korlátozottságnak,  hanem 
követelményt is állít az ember elé: tudatos döntéseivel kell megőriznie 
személyes méltóságát. Kétségtelen, hogy az ember istenképisége mellett 
jelen  van  „világképisége”  is,  vagyis  az  ember  számtalan  külső,  az 
anyagvilágból származó hatásnak van kitéve. Gergely üzenetét így fog­
lalja össze Vanyó László:

„A világképiségben – az ember »kozmikus halmaz«-állapotá­
ban – azonban éppen a folytonos változások közben lehetséges 
egyensúlyt is teremtenie az embernek. Az egyensúly a szenvedé­

20 Oratio catechetica magna 16. 
21 VANYÓ L., Nüsszai Szent Gergely teológiai antropológiája, 171. 



A színelátás vágya Nüsszai Szent Gergely műveiben 185

lyek és a szabadság küzdelmében valósul meg, melynek során az 
ember újra visszaszerzi az uralmat önmaga fölött, és »visszafor­
málja« magát eredeti képére. […] A »visszaformálás« feltételezi a 
szabadság visszaszerzését és a szabadság alapján az egyensúly 
(apatheia) megteremtését, amelynek következtében az elidegene­
désből  ismét  egyszerűen  csak  »különbség«  lesz.  Bár  Nüsszai 
Szent Gergely a kozmikus folyamatok körét állandó, »hiábavaló« 
ismétlődésként pesszimistán nézi, ugyanezt a körmozgást az em­
beri szabadság szempontjából derűlátóan is megítéli, mert az ele­
mek állandó mozgásai és egymást mérséklő tulajdonságai nem­
csak  a  semmisség  perspektívájában  jelennek  meg,  hanem  a 
természet fennmaradásának feltételeként is.”22

22 Uo. 174.



PUSKÁS ATTILA

Az ember krízise Szent Ágostonnál: vágyakozás, 
felejtés, megismerés

Kézenfekvő lenne az ember krízisének témáját Szent Ágostonnál a kí­
sértés, a szabad akarat és a bűn látószögében vizsgálni. Erre kiváló lehe­
tőséget kínálna többek között a kegyelem doktorának önéletírása, a Val­
lomások.  E  tanulmány  azonban  más  utat  választ.  A  felejtés  és  a 
megismerés kulcsfogalmai mentén igyekszik bemutatni Ágoston veze­
tésével az ember kritikus léthelyzetét. Mindig is ki vagyunk téve az ön­
feledés és az istenfeledés veszélyének. Hogy a két felejtés mennyire szo­
rosan összetartozik, rendkívüli éleslátással tárja fel a nagy egyházatya. 
Azt is megmutatja azonban, hogy miként lehet a felejtés állapotából el­
jutni a megismerésre: a helyes önismeretre és istenismeretre. A szemé­
lyes élettapasztalat, a filozófiai okfejtések és a teológiai értelmezés szá­
laiból fonja össze az ember krízisére irányuló reflexiójának szövetét. E 
hallatlan izgalmas és árnyalt gondolkodás néhány alapvető szempontját 
kívánja vázolni ez az írás abban a meggyőződésben, hogy Ágoston gon­
dolatai értékes és maradandó belátásokat fogalmaznak meg a ma élő 
ember számára is. A tanulmány első része az önfeledés/istenfeledés, ön­
ismeret/istenismeret összetett kapcsolatának a kérdésével foglalkozik. A 
második rész ugyanezt a témát az ember istenképiségének a látószögé­
be állítva tárgyalja. A dolgozat első felében túlnyomórészt, noha nem 
kizárólagosan, a Vallomások lesz a vizsgálódásunk középponti szövege. 
Az írás második felében Ágostonnak A Szentháromságról című munkáját 



Az ember krízise Szent Ágostonnál 187

tartjuk szem előtt.1 Remélhetőleg az is világossá válik majd gondolat­
menetünk során, hogy a feledés és a megismerés elemzésének hátterét 
Ágostonnál  a  vágyakozás  eredeti  dinamikájával  és  torzulásával  való 
számvetés alkotja. 

1. Az önismeret és az istenismeret összefüggése

1.1. Az „ismerd meg önmagad” programja Szent Ágostonnál

Teológiai gondolkodásának és ismeretelméletének alapirányultságát a 
fiatal Ágoston  Soliloquia című korai művében programszerűen így fo­
galmazza meg: „Istent és a lelket vágyom megismerni. Semmi többet? 
Semmi többet.”2 A bölcs és boldog életre vágyó, frissen megtért és ke­
reszténnyé lett Ágoston az önismeret és az istenismeret révén akar eljut­
ni a bölcsességre és a boldogságra. Ágoston ezzel az egész életművét 
meghatározó alaptörekvéssel  annak a görög filozófiának a hagyomá­
nyához csatlakozik, mely Szókratésztől kezdődően az „Ismerd meg ma­
gad!” jegyében elsődleges feladatának tekintette az ember önvizsgála­
tát,  a lélek gondozását,  az igaz ismeret és az erények kritériumainak 
meghatározását, a testtől való függetlenedést, valamint a lélek harmóni­
ájának és belső egységének biztosítását.3

A hagyomány szerint a hét bölcs mondásai közé tartozó és a Lake­
daimóniai Khilónnak tulajdonított, ám később a delphoi templom fel­
irataként is szereplő „gnóthi szeauton” felszólítás eredeti értelme az volt, 

1 A két művet a következő fordítások alapján idézzük: Vallomások (ford. Városi I.), 
Gondolat,  Budapest  1987;  A Szentháromságról (ford.  Gál  F.),  in  Ókeresztény  Írók 10 
(szerk. Vanyó L.), SZIT, Budapest 1985.

2 Soliloquia,  1.2.7;  Beszélgetés  önmagammal (ford.  Ladocsi  G.),  in  AURELIUS 
AUGUSTINUS, Fiatalkori párbeszédek (Ókeresztény írók, 11), SZIT, Budapest 1986, 205.

3 PLATÓN, Kharmidész 164d, 165d, 166e köv.; Phaidrosz 229e; Apológia 29e, 30b; Phai­
don 64a; vö. CHR. HORN, Selbstbezüglichkeit des Geistes bei Plotin und Augustinus, in Gott  
und  sein  Bild  –  Augustins De  Trinitate im  Spiegel  gegenwärtiger  Forschung (szerk.  J. 
Brachtendorf), Schöningh, Paderborn 2000, 81‒104, itt: 81 sköv.



188 Puskás Attila

hogy az embert szembesítse azzal, hogy ő maga nem isten.4 A szenté­
lyébe belépő zarándokot ez az isteni intés fogadta Apolló-isten részéről, 
mely figyelmeztette az embert saját halandóságára, végességére, korlá­
tozottságára, a halhatatlan isteni léttől radikálisan különböző természe­
tére. A filozófiai reflexió során azonban az ősi bölcsességnek ez a jelen­
tése változáson ment keresztül. Később már csak Plutarkhosznál jelenik 
meg az isteni intésnek ez az eredeti értelme, s ez kivételnek számít a gö­
rög filozófiában.5 Az ősi bölcsesség jelentése a platóni értelmezésben két 
irányban módosult. Egyfelől a folyamatos önvizsgálat, a lélekgondozás, 
az emberi megismerés és erénygyakorlás lehetőségeinek kutatása, a kül­
ső értékek hajhászásától a belső értékek kiművelése felé fordulás etikai-
antropológiai programja értelmében, melyet Szókratész alakja testesített 
meg. Másfelől, az ember etikai-antropológiai önreflexiója a platóni filo­
zófiában eljut annak a metafizikai tételnek a kimondásáig, hogy az em­
ber igazi valója, valódi azonossága lelkének szellemi-eszes természeté­
ben található, mely egyszerűsége, az igazság belátására való képessége, 
halhatatlansága  (sőt  préegzisztenciája),  theoretikus-szemlélődő  tevé­
kenysége és önreflexiója okán rokon az isteni természettel és feladata az 
istenihez való mind teljesebb hasonlóvá válás, amennyire ez csak lehet­
séges a számára.6 Az ember lelke szellemi, isteni részének a megismeré­
se az istenismeret közvetítője; az önismeret ekképpen út az istenisme­
rethez.  Plótinosz,  kinek  bölcselete  döntő  hatást  gyakorolt  Ágostonra, 
ennek a platóni filozófiának volt az örököse. Az „Ismerd meg magad!” 
programja nála is tartalmazta mind az etikai-antropológiai, mind a me­
tafizikai mozzanatot. Ennek értelmében az önismeret végső soron az is­
tenivel való egység felfedezésének és megvalósításának az útja a lélek 
szellemi természetének kibontakoztatásával.

Noha Ágostonnál szó sincs arról, hogy az ember, illetve az emberi 
lélek szellemisége egyben a lélek istenségét is jelentené – Ágoston kez­

4 Vö. PLATÓN, Prótagorasz 343 a.
5 PLUTARCHUS, de E apud Delphos 17, 392 A; vö. W. BEIERWALTES, Selbsterkenntnis und  

Erfahrung der Einheit. Plotins Enneade V 3. Text, Übersetzung, Interpretation, Erläuterun­
gen, Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1991, 90.

6 PLATÓN, Theaitétosz 176b 1‒3.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 189

dettől fogva állítja a teremtő Isten és a teremtett ember, a teremtetlen is­
teni természet és teremtett szellemi lélek közötti alapvető különbséget –, 
mégis az istenismeret és az önismeret útja nála is a lehető legszorosab­
ban összetartozik. Igaz istenismeretre valamiképpen az igaz önismere­
ten keresztül vezet az út; ahogy megfordítva is igaz: az ember igazi ön­
ismerethez csak az igaz istenismeret fényében érkezik el. A platonikus 
filozófia s különösen a plótinoszi bölcselet nyomán Ágoston is elenged­
hetetlennek  tartja  Isten  megismeréséhez  a  külső,  érzékileg  észlelhető 
dolgoktól a belső szellemi valóságok felé fordulást, a lélek önmagába té­
rését, önnön igaz szellemi természetének a felismerését, megtisztulását, 
önmagának a szétszórtság állapotából való összeszedését. E kívülről be­
felé, majd a lélek belsejéből felfelé irányuló mozgás az önismeret és az 
istenismeret útja: a külvilágtól önmagába visszatérő lélek saját bensőjé­
ben és önmaga felett felismerheti Istent.7

A gondolati és a terminológiai hasonlóságok dacára észre kell ven­
nünk azonban a döntő különbséget is Ágoston és Plótinosz felfogása 
között az önismeret és az istenismeret viszonyát illetően.8 Plótinosz szá­
mára a lélek legbensőbb magjában azonos az istenséggel, ő maga isteni 
természetű,  csak  az  különbözteti  meg tőle,  amit  az  önmagához  való 
visszatérés során el kell hagynia, le kell tennie. Ezzel szemben Ágoston 
értelmezésében a lélek nem isteni valóság, nem azonos az istenséggel, 
hanem lényege abban áll, hogy képes odafordulni Istenhez és az oda­
fordulás által  képes Istenhez hasonlóvá válni.  Az Istenhez hasonlóvá 
válás az alapja Isten megismerésének. Az Istenhez odafordulás pedig 
úgy történik, hogy a lélek visszatér önmagához, megismeri igazi termé­
szetét, saját lényege szerint kíván élni, azaz: „alávetve annak, ami fölöt­
te van és (legyen) fölötte annak, aminek eléje van helyezve, más szóval: 
alávetve annak, aki uralkodik fölötte, és (legyen) fölötte annak, ami fö­
lött uralkodnia kell”.9 Ha a lélek megismeri önmagát, igazi természetét, 

7 Conf VII 17,23.
8 A hasonlóságokhoz lásd: Conf X 27; Trin VIII 7,11; X 8,11 és Enneadész VI 9,7; I 

6,9;  vö.  E.  V.  IVÁNKA,  Plato christianus. Übernahme und Umgestaltung  des  Platonismus  
durch die Väter, Johannes Verlag, Einsiedeln 1964, 191.

9 Trin X 5,7; 293 sköv.



190 Puskás Attila

akkor nyílik lehetősége és támad fel benne a törekvés arra, hogy „Isten 
által Istenhez hasonló legyen”. Ha nem ismeri önmagát, igazi természe­
tét, akkor „magától akar olyan lenni, mint ő (Isten), s ezzel elfordul tőle, 
egyre  lejjebb  süllyed,  pedig  többnek  és  többnek  gondolja  magát”.10 

Ágostonnál az igaz önismeret, mint az igaz istenismeret előfeltétele és 
szerves eleme két dolgot foglal tehát magában. Egyfelől annak megis­
merését és elismerését, hogy maga a lélek nem isteni természetű, nem 
azonos Istennel. Istennek alá van rendelve és csak Isten által lehet Isten­
hez hasonló. Másfelől saját természete kiválóságának a megismerését, 
amely abban áll, hogy eszes-szellemi természete révén fölé van rendel­
ve sok teremtménynek, s ami még fontosabb: képes a legfőbb isteni ter­
mészet befogadására és a benne való részesedésre.11

Ágoston a saját tapasztalatából győződött meg arról,  hogy a lélek 
szellemi természetének az ismerete, s ebben az értelemben az igaz önis­
meret szükséges az isteni természet igaz megismeréséhez. Ahogy a Val­
lomásokban arról beszámol, manicheista korszakában úgy képzelte el Is­
tent, mint egy tereket betöltő, a világban széjjeláradó, mindenben benne 
lévő és mindeneket magában foglaló,  végtelen kiterjedésű,  határtalan 
anyagi valóságot.  Ez az elképzelés  azonban azzal  a  nehézséggel  járt, 
hogy a térben kiterjedőként elgondolt Isten fogalma az isteni valóság 
oszthatóságát foglalta magában. Így Isten a nagyobb kiterjedésű testek­
ben nagyobb, a kisebbekben kisebb részt jelenítene meg magából, jelen­
léte követné a testi  méretek arányait,  s  így mintegy maga is részekre 
oszlana. Hasonló problémát jelentett a manicheisták dualizmusa, mely 
szerint az anyagi és a szellemi, a rossz és a jó közötti  harc jellemzi a 
mindenség és a lélek állapotát. Ez az elképzelés azonban összeegyeztet­
hetetlennek látszott Istennek, mint egy mindent betöltő, végtelenül ki­
terjedő anyagi valóságnak a gondolatával, hiszen ez utóbbi azt feltéte­
lezte,  hogy  Isten  valósága  keveredik  vagy  megromlik  a  szellemivel 
harcoló anyagi testekben.12 Nos, Ágoston akkor tudott véglegesen sza­
kítani  a  belső ellentmondásokkal terhelt  manicheista materiális  isten­

10 Uo.
11 „Quia summae naturae capax est et esse particeps potest, magna natura est.” Trin XIV 

4,6.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 191

eszmével, amikor a platonikus olvasmányai és a keresztségre felkészítő 
katekézisből származó ismeretek alapján felfedezte az emberi lélek szel­
lemi természetének a sajátosságait,  mely kiindulópontot jelentett  szá­
mára egy konzisztens isteneszme kialakításához.13 Az emberi értelem 
működésének, a lélek és az igazság szellemi természetének az ismerete 
– nincs kiterjedése, oszthatatlan valóság, közvetlen és egészleges jelenlét 
önmaga számára, empirikusan nem érzékelhető stb. – döntő lépést je­
lentett az isteni természet helyes ismeretéhez.

Isten és a lélek kapcsolatára vonatkozóan Ágoston két alapvető igaz­
ságot fedezett fel. Egyfelől, a lélek szellemi, nem anyagi természete és 
az anyagi testtől való különbözősége, „afeletti” (uralkodói) helyzete az 
isteni természet helyes megismeréséhez vezet. Másfelől, maga a szelle­
mi lélek változékony, sem létezése, sem igazság megismerése nem ért­
hető önmagából. A lélek túlmutat önmagán Isten felé, aki lévén maga 
az igazság és a lét, végtelenül felülmúlja a lelket. A lélek és az Isten, az 
igazság fényében megismerő és a létben részesedő szellemi léleknek va­
lamint magának az Igazság fényének és a lét forrásának, vagyis az Igaz­
ságnak és Létnek a paradox kapcsolatát, Isten immanenciáját és transz­
cendenciáját  a  lélekkel  való viszonyában Ágoston az „intimior  intimo  
meo et superior summo meo” (Isten bensőbben jelen van a léleknek mint 

12 Conf VII 1,1‒2; VII 2,3; vö. L.  AYRES, - M. L. BARNES,  art.  „God”, in  Augustine  
through the Ages.  An encyclopedia (ed. A. D. Fitzgerald,  A.D.), Michigan-Cambridge 
1999, 384‒390, itt: 384.

13 A lélekismeret és az istenismeret szoros kapcsolatát, egyiknek a másiktól való 
függőségét  a  manicheista  korszakára visszatekintve így fogalmazza meg Ágoston: 
„Megkérgesedett szívemmel, magam sem láttam tisztán magamat, mindent semmi­
nek véltem teljesen, ha nincs térbeli terjedelme (…). Nem figyeltem arra, hogy e képe­
ket kialakító értelmi működésem nem ilyen valami bennem és e képeket bizony nem 
alakítaná, ha nem volna maga is nagyszerű dolog. Tehát téged is, életem élete, így 
gondoltalak:  nagy vagy,  mindenünnen végtelen  tereken…”.  Conf VII  1,2.  Ágoston 
csak tág értelemben beszél a platonikusokról, anélkül, hogy pontosan meghatározná 
azokat a szerzőket vagy írásokat, akik illetve amelyek forrását jelentik filozófiájának 
és szellemi isteneszméjének (Contra Academicos, 3,17,37 sköv.). A platonikusokhoz tar­
tozás általában jelentette az igazság és a lélek anyagtalanságának és valóságának, a 
megbízható ismeretszerzés lehetőségének, valamint a létezők létben való részesedé­
sének az elfogadását.



192 Puskás Attila

ami legbensőbb a lélekben, s ugyanakkor messze felülmúlja mindazt, 
ami a lélekben a legnagyobb) formulába meghaladhatatlan tömörséggel 
sűríti bele.14 Ezért a léleknek vissza kell térnie önmagába és egyszers­
mind felül is kell emelkednie önmagán, ahhoz, hogy az Igazságot, ma­
gát az Istent megismerje.

1.2. Befelé fordulás és felemelkedés

Elfordulás a külvilágtól, visszatérés a lélek bensőjébe, felemelkedés ön­
maga fölé Istenhez, mint az Igazsághoz és Szépséghez – ez az ágostoni 
igazságkeresés mozgásának az iránya:  kívülről  befelé,  belülről  felfelé 
haladás. Ágoston a megismerés lehetőségi feltételeire reflektálva alakít­
ja ki igazságfogalmát, s maga ez a reflexió szükségképpen megköveteli 
a  lélek  befelé  fordulását,  az  önreflexiót.  Az  akadémiai  szkepszissel 
szemben,  mely  kétségbe  vonta  bármely  biztos  ismeret  lehetőségét, 
Ágoston a saját tudat tényének, a saját gondolkodásnak, emlékezésnek, 
akarásnak és a gondolkodó, emlékező, akaró alany létezésének a köz­
vetlen és megcáfolhatatlan bizonyosságát igazolja, kimutatva, hogy ma­
gának a kételkedés aktusának a véghezviteléhez milyen feltételeknek 
kell  szükségképpen  teljesülniük.15 A  változó  dolgokat  minősítő  és  a 
tényállásokról szóló kijelentő ítéletek lehetőségi föltételeit vizsgálva bi­
zonyítja, hogy cáfolhatatlanul érvényesek a logika alapelvei (azonosság, 
ellentmondás  elve),  a  matematika  alaptételei,  az  etika  (és  esztétika) 
alapszabályai. Olyan végső mércék ezek, melyeket annak is feltételeznie 
kell, aki tagadni akarná őket. Általános érvényű, változhatatlan, szük­
ségszerű  és  örök  igazságokat  tartalmaznak.  Ezek  az  igazságok  mint 
végső mércék ‒ ahogyan az öntudat intuíciójának a bizonyossága is ‒ 
nem a külső dolgokat megjelenítő érzéki észlelésből származnak, mely 
a maga részéről a testekhez hasonlóan változékony, gyakran szubjektív 
és csak megkérdőjelezhető ismeretet nyújt. Az igazság nem a külső, vál­
tozékony észlelhető dolgokban van, hanem a lélekben kell keresni. A lé­

14 Conf III 6,11.
15 Vö.  Contra  Academicos III  19;  De beata  vita 7;  De libero  arbitrio II,  7;  De vera  

religione 73; De Trin X 14; De civ. Dei XI 26; vö. J. HESSEN, Augustins Metaphysik der Er­
kenntnis, Dümmlers Verlag, Berlin-Bonn 1931, 27‒36.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 193

leknek a testi dolgoktól önmagához kell fordulnia, saját bensőjébe kell 
visszatérnie. Ám maga a lélek is hierarchikus szerkezetű, nem minden 
képessége  az  igazság  megragadásának  a  fakultása.  Ezért  a  léleknek 
folytatnia kell önmagában is a külsődlegesebbtől a bensőbb felé haladá­
sát: az érzékeléstől (sensus) a képzeletig (imaginatio), a képzelettől az íté­
lő  gondolkodásig  (ratio),  az  ítélő  gondolkodástól  a  belátó  értelemig 
(intellectus),  a belátó értelemtől az emlékezetig vagy elméig (memoria, 
mens).16 Következésképpen, némileg relativizálódik a külső és a belső 
határa: ugyanaz a lelki képesség más-más szempontból egyszerre kül­
sőbbnek és belsőbbnek bizonyulhat a többi lelki képességhez viszonyít­
va, mivel az interioritás különböző fokait valósítják meg az egyes fakul­
tások.17 Mindenesetre a legbensőbb lelki képességként a memoria, illetve 
a mens jelenik meg, mint az igazság és így Isten jelenlétének sajátos „he­
lye” a lélekben.

Ugyanakkor a lélek befelé haladása önmaga bensője felé egyben fel­
emelkedő mozgás is, az igazság megragadásában való előrehaladás, fel­

16 Ágoston a lélek képességeinek hierarchiáját különböző műveiben részben elté­
rő módon, kisebb-nagyobb fokú részletességgel ábrázolja. Az általunk megadott hie­
rarchikus sor összefoglaló jellegű, ám nem korántsem teljes, inkább csak illusztráció a 
befelé/felfelé mozgás állomásainak érzékeltetésére; vö. D. TURNER, The Darkness of God.  
Negativity in Christian mysticism, University Press, Cambridge 1995, 80; J. P.  KENNEY, 
The Mysticism of Saint Augustine. Rereading the Confessions, Routledge, New York 2005, 
66; KENDEFFY G., Az isteni ideák mint kritériumok Szent Ágostonnál, in Passim V/1 (2003) 
128‒144, különösen: 137.

17 Míg a Vallomásokban a külső/belső határa szempontjából döntő a test-lélek po­
laritás (Conf 10,6), addig A Szentháromságról írt művében Ágoston a „külső emberhez” 
sorolja az érzékelést, a képzeletet és az érzéki képekre emlékezés képességét is (Trin 
XII 1). Mindezek a képességek a külső, testi, változékony és érzékelhető dolgok meg­
ismeréséhez kötődnek, ezért tartozhatnak a „külső emberhez”. A külső és a belső kö­
zötti határ így végső soron a képzelet illetve érzéki emlékezet valamint az ítélő gon­
dolkodás képessége között húzódik. Ágoston szóhasználatában ennek a lelken belül 
tett különbségtételnek felel meg az anima/animus fogalompár. Az anima a lélek azon 
képességeinek az összességét jelöli, melyekkel a külső dolgokhoz fordulunk, ebben 
az állatokkal megegyezünk; az animus kifejezés jelöli a sajátosan emberit, ez a benső 
emberrel azonos („ego interior cognovi haec, ego, ego animus, per sensum corporis mei”: 
Conf 10,6), amely a  memoria, intellectus,  voluntas hármasságával képe a Szenthárom­
ságnak; vö. D. TURNER, The Darkness of God. Negativity in Christian mysticism, 93 sköv.



194 Puskás Attila

emelkedés a léthierarchia lépcsőin. A megismerő képességek hierarchi­
ája megfelel az ismerettárgyak ontológiai hierarchiájának. Mivel azon­
ban az igazság természete szerint változhatatlan és örök, a változhatat­
lan és örök igazságok végső forrása nem lehet maga a változékony és 
téves ítéletre képes emberi lélek. Az értelem nem kigondolja és megal­
kotja, hanem megtalálja, és szükségképpen alkalmazza a végső logikai, 
etikai, matematikai (esztétikai) elveket, igazságokat. Az igazságok vég­
ső forrása és érvényességük biztosítéka túl van az emberi értelmen. A 
változhatatlan igazságok végső forrása az egyetlen, örök és változhatat­
lan Igazság, Isten. A teremtő Isten örök eszméi, gondolatai a végső igaz­
ságok,  melyeknek egybefoglalója Isten örök Bölcsessége,  Igéje.  Így az 
igazság megismerésében az emberi léleknek felemelkedő mozgásában 
önmagát  is  meg kell  haladnia.  Az igazság mint  végső és változatlan 
mérce, melyhez igazodnia kell, az ember értelme felett van. Ekképpen 
az „itinerarium intus egyben ascensio superius. A bensőségesség és a fel­
emelkedés metaforája annál a pontnál keresztezik egymást, ahol Isten 
és az Én találkoznak, úgy, hogy az, ami a legbensőbb bennem, egyszers­
mind az, ami fölöttem van és túl van rajtam. Ily módon az Isten, aki 
bennem van, egyben az az Isten, akiben én benne vagyok.”18 

1.3. Az önmagát kereső ember: önfeledés és önismeret között

Az önismeret mint a lélek igazi természetének megismerése, Ágoston 
számára  út  a  helyes  istenismerethez.  Ám első  pillantásra  úgy tűnik, 
hogy az önismeret maga ellentmondásos fogalom. Minden megismerés­
re törekvést kettősség jellemez. Egyfelől azért vágyunk valamit megis­
merni, mert még nem ismerjük; másfelől azonban valamelyest már elő­
zetesen  kell  ismernünk  a  megismerendőt  ahhoz,  hogy  akarhassuk 
megismerni. Nem vágyakozhatnánk megismerni azt, amit meg akarunk 
ismerni sem akkor, ha már teljesen ismernénk, sem akkor, ha egyáltalán 
nem ismernénk. Az önismeret esetében fokozottan érvényes az előzetes 
ismeretnek és nem ismerésnek a kettőssége. Abban a furcsa helyzetben 
találjuk magunkat, hogy noha látszólag semmi sincs közelebb magunk­

18 D. TURNER, The Darkness of God. Negativity in Christian mysticism, 99.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 195

hoz, mint mi magunk, s így közvetlenül és biztos tudással kellene is­
mernünk magunkat, mégis sürgető feladatként jelentkezik önmagunk 
megismerése,  melyben  ráadásul  tévedhetünk  is.  Ha  a  szellemi  lélek 
közvetlenül jelen van önmaga számára, s ez különbözteti meg a nem 
szellemi természetű létezőktől, akkor miért kell még erőfeszítéseket is 
tennie önmaga megismeréséért, s miért hibázhatja el önnön természeté­
nek megismerését?19

Ágoston A Szentháromságról c. művének 10. könyvében keresi a vá­
laszt  erre  a  kérdésre.  Az  önismeretre  törekvést  elemezve  kimutatja, 
hogy az önmaga megismerését kereső ember sem nélkülözi önmaga is­
meretét, hiszen önmagát éppen mint keresőt, mint önmagát nem isme­
rőt ismeri.20 A hippói püspök itt nyilvánvalóan két különböző síkú önis­
meretről  beszél.  Az  önismeretre  törekvő  annyiban  ismeri  önmagát, 
amennyiben tudatában van megismerésre törekvő aktusának és így ke­
reső önmagának. Az ember minden tudatos tevékenységben – az ön­
megismerésre törekvésben is – bennfoglaltan, közvetlenül és nem ref­
lektált módon önmagának is tudatában van, jelen van önmaga számára. 
Az intencionális aktus tudata magában foglalja a megismerésre törekvő 
ön-tudatát.  Ebben  az  értelemben  tapasztalati  módon  mindenkor  „is­
mert” önmagának. Ez az eredeti és minden tudatos tevékenységben je­
lenlévő „ön-ismeret” teszi lehetővé az utólagos reflexiót, azt,  hogy az 
ember kifejezetten törekedjék önmaga, saját természete megismerésére. 
Ez utóbbi a reflektált,  tematikus, fogalmilag kifejezett önismeretnek a 
síkja, ahol az eredeti és közvetlen „ön-ismeret” a figyelem és vizsgálat 
tárgyává lesz. A reflektált önismeret szintjén többféle formában jelent­
kezhet az önismeret hiánya. Vagy oly módon, hogy az ember elmulaszt­
ja saját lelkének vizsgálatát, az önnön igazi természetére irányuló refle­
xiót,  s  figyelme  kizárólag  a  külvilág  felé  fordul.  Vagy  abban  a 
formában,  hogy megvalósítja  ugyan ezt  a  reflexiót a  külső dolgoktól 
visszatérve saját bensőjébe, ám éppen ez az önmaga igazi természetét 
kereső törekvése nyilvánítja ki, hogy nem spontán módon transzparens 

19 Trin X 1,3; 14,5,7. A kérdés tárgyalásánál elsősorban Denys Turner elemzésére 
támaszkodunk; lásd: D. TURNER, The Darkness of God: Negativity in Christian Mysticism, 
74‒101.

20 Trin X 1,3.



196 Puskás Attila

önmaga számára, azaz nem birtokolja önmaga lényegének tiszta szem­
léletét. Végül az önismeret hiánya megmutatkozhat úgy is, hogy az ön­
magára irányuló reflexiója téves önismerethez vezet, az ember hibásan 
gondolkodik önmagáról.

Az önismeret hiánya leírható úgyis, mint egyfajta ön-feledés, megfe­
ledkezés a lélek igazi mibenlétéről. A fenti három lehetőséget tekintve 
az ön-feledés oka tehát hármas lehet: a külvilágba belefeledkező nem-
keresés, a lélek öntranszparenciájának hiánya és a téves önismeret. Az 
ön-feledés első és harmadik oka azonban megszüntethető. Az első eset­
ben az önszeretet és az önismeret összefüggésének a felmutatásával. Ha 
csak azt szerethetjük, amit ismerünk, akkor önmagunk igazi mibenlété­
nek  mind  teljesebb  megismerésére  kell  törekednünk  ahhoz,  hogy jól 
szerethessük magunkat. A másik két esetben Ágoston szerint az ön-fele­
dés úgy győzhető le, hogy fel kell tárni az ember előtt saját eredeti, köz­
vetlen és minden tudatos aktusában burkoltan jelenlevő „ön-ismereté­
nek” tartalmát.  Az ön-feledés megszüntetése nem más,  mint egyfajta 
„visszaemlékezés”, újra felismerés (recognitio), vagyis feltárása annak a 
tartalomnak, amit a lélek önmagáról bennfoglalt módon minden tuda­
tos aktusában tud. A lélek (mens), mely önmagát törekszik megismerni, 
magának a törekvésnek az aktusában mint „egész” van jelen és ekként 
nyilvánul meg igazi természete önmaga számára. Az egészként való je­
lenlét önmagának a lélek szellemi természetét nyilvánítja ki.21 A téves 
önismeret és a hozzá kapcsolódó ön-feledés akkor következik be, ami­
kor az ember úgy gondolkodik önmagáról,  hogy ő egészében azonos 
azzal, amivel valójában csak részben azonos. Így keletkezik például az 
az elképzelése önmagáról, hogy ő nem egyéb, mint anyagi test, tűz, le­
vegő vagy ezekhez hasonló létező. Ám éppen az a tény, hogy az ember 
tévesen  csupán  valami  anyagi  létezőként  fogja  fel  önmagát,  leleplezi, 
hogy az ember több mint pusztán valami anyagi létező, hiszen az anya­
gi létezők (tűz, levegő stb.) egyáltalán nem fogják fel önmagukat sem­
minek. Az önmagát valamiként, akár hibásan felfogó ember önmegérté­
sének  aktusa  maga  nem  anyagi  természetű  valóság.  Az  ember 
félreértheti igazi természetét, de még ebbéli tévedése is csak azért lehet­

21 Trin X 3,5.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 197

séges, mert szellemi természetű, azaz egészként képes viszonyulni ön­
magához.22 Egészként szellemileg viszonyulva önmagához, létezésének 
egy részleges, anyagi dimenzióját tévesen azonosítja önnön létének egé­
szével. Az utólagos reflexió síkján véghezvitt téves önismerete azonban 
korrigálható az eredeti, reflexiót megelőző és minden tudatos aktusával 
együtt megvalósuló „ön-ismeretének” az alapján. Az önfeledés helyze­
téből az ember eljuthat önmaga igazi természetének a megismeréséig.

1.4. Az Istent és az önmagát kereső ember a Vallomásokban

Szent Ágoston személyes életében és teológiai munkásságában is elvá­
laszthatatlanul összetartozik az Isten és az ember önnön igazi természe­
tének a keresése. Ezt a szerves egységet talán semmi sem mutatja be 
jobban, mint a hippói püspök Vallomások című műve. A Confessiones spi­
rituális és intellektuális igénnyel íródott önéletrajz, melynek keretében 
Ágoston vallomást tesz személyes istenkeresésének útjáról és egyben fi­
lozófiai-teológiai értelmezését is adja ennek a keresésnek. A személyes 
tapasztalatok beszámolója s azok filozófiai-teológiai megértése a legmé­
lyebben átjárják egymást, az életesemények koherens egésszé éppen a 
filozófiai-teológiai reflexió látószögében állnak össze. A mű címe ponto­
san meghatározza a műfaját is: írásos vallomás, megvallás, vallomásté­
tel.  Elsődleges  címzettje  e  vallomásnak  maga  Isten  –  erre  utalnak  a 
könyvben ismétlődő bűnbánati, hálaadó, dicsőítő, az élettörténetet átel­
mélkedő imák. Elsősorban Isten színe előtt, az Ő jelenlétében, neki vall 
Ágoston keresésről, bukásról, bűnről és kegyelemtapasztalatról. Istendi­
csérő és bűnvalló vallomás ez –  confessio laudis et confessio peccati.  Az­
után a mű címzettjei közé tartoznak a hippói főpásztorra bízott keresz­
tények,  egyházának  tagjai,  akik  előtt  Ágoston  feltárja  és  bizonyítja 
megtérésének valódi mélységét. Nekik és velük együtt a mai olvasónak 
is vallomást tesz Isten kegyelmének átalakító erejéről és mintát ad a ke­

22 Az egészként önmagához való viszonyulás, a szellem önmagára vonatkozásá­
ról szóló tételét Ágoston Plótinoszt követve a szkeptikus filozófiával folytatott polé­
miában fogalmazta meg. E kérdéskörhöz lásd: CHR. HORN, Selbstbezüglichkeit des Geis­
tes bei Plotin und Augustinus, in  Gott und sein Bild – Augustins  De Trinitate im Spiegel  
gegenwärtiger Forschung, 81‒104.



198 Puskás Attila

resztény kontemplációra.23 A Vallomásokban Ágoston személyes istenke­
resését s ezzel együtt valódi önmaga keresését mondja el. Olyan valaki 
beszél  itt,  aki  már  megtalálta  Istent  s  önmagát,  ezért  tudja  koherens 
egészként  elmondani élettörténetét.  Ugyanakkor maga az élettörténet 
átgondolása és elbeszélése is része az önmagára és Istenre találásnak.24

Szent Ágoston a személyes keresés bemutatásához a keresés teológi­
ai és filozófiai vizsgálatát kapcsolja hozzá a  Confessiones-ban. Az alap­
kérdés itt is hasonló, mint  A Szentháromságról  később írt munkájában: 
hogyan kereshetünk bármit, ha nem tudjuk, hogy mi az, amit keresünk; 
ha  pedig ismerjük  azt,  amit  keresünk,  akkor  mégis  miért  kell  keres­
nünk. A keresésnek ez a paradoxona az istenkeresésre, illetve az istenis­
meretre is igaz. Ágoston teológiai-kegyelemtani válasza a keresés dia­
lektikájának kérdésére az, hogy az ember istenkeresésben maga Isten az 
elsődleges  és  a  fő  cselekvő.  Ő  az,  aki  előzetesen  keresi  és  magához 
vonzza az embert, aki csak ezért keresheti Őt. Az ember keresése nem­
csak Istenre irányul, de Istentől is származik. „Ad te fecisti nos Domine et  
inquietum cor nostrum, donec requiescat in te” – fogalmaz Ágoston mind­
járt  a  Vallomások kezdetén.25 Isten az ember bensőjében közelebb van 
hozzá,  mint  ő  saját  magához,  serkenti  és  vezeti  az  ember  keresését, 
hogy megtalálja Őt. Az ember az, aki önmagán kívül, a külvilághoz kö­
tődve, távolra űzi önmagát Istentől és valódi önmagától. Innét, ebből az 
állapotból kell visszatérnie Istenhez és önmagához, melyre Isten kegyel­
mének vonzása képesíti. Ezért a visszatérés, az Istenre találás, az újra 
felfedezés illetve a felismerés jellegével bír. Ágoston válasza a keresés 
dialektikájának kérdésére a Vallomásokban az a belátás, hogy megisme­
résünk folyamatának döntő mozzanata a felismerés (recognitio), amely 
valamiféle előzetes ismeretet feltételez. Ez érvényes az önismeretre és 
az istenismeretre is. A hippói püspök a memoria működéséhez kapcsolja 
a megismerésünknek ezt az előzetesség-szerkezetét.

23 John Peter Kenney a Vallomásokról írt monográfiájában úgy értelmezi Ágoston 
művét, hogy az a plótinoszi henósziszt eredményező kontemplációval szemben a ke­
resztény kontempláció ábrázolása kíván lenni; vö. J. P. KENNEY, The Mysticism of Saint  
Augustine. Rereading the Confessions, Routledge, New York 2005.

24 D. TURNER, The Darkness of God. Negativity in Christian mysticism, 56.
25 Conf I 1,1.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 199

Ágoston eszmélődéseiben az általános ismeretelméleti  vizsgálódás 
szorosan összekapcsolódik a személyes, egzisztenciális kérdéssel: Ha Is­
ten kezdettől és folyamatosan jelen volt az ő keresésében, ha maga a ke­
resés Tőle indult el, akkor Istennek valamiképpen ismertnek kellett len­
nie a kereső Ágoston számára. Nem lehetett azonban teljesen ismert, 
úgy, ahogy megtérésekor és most a Vallomások megírásakor már ismeri 
Őt. Ugyanakkor a megtérésében nyert kifejezett és a most megfogalma­
zott istenismerete a „ráismerés” és a „felfedezés” jellegével bír, ilyesfaj­
ta tapasztalattal telített: „Igen, most már látom, hogy ez az, amit mindig 
is kerestem”.26 Istent felismerni, Őrá ismerni, mint keresése valódi céljá­
ra és belső mozgatójára azt jelenti, hogy Ágoston felfedezi életének foly­
tonosságát, koherenciáját Istenben. Rádöbben, hogy még a leghiúbb ön­
keresésének,  eltévelyedéseinek  és  illúziók  kergetéseinek  mélyén  is 
valójában Istent kereste. Olyan igazság felfedezése ez most, amely egy­
kor  homályos  volt  számára,  most  azonban  kinyilvánult  előtte.  Saját 
múltja az igazság fényébe kerül, valós jelentése tárul fel előtte, s ezzel 
koherens egésszé áll össze, új önazonosságra talál. Ágoston ezt az Istent 
felismerő, ráismerő és önmaga új/igazi identitását megadó megismerést 
a memoria működésével értelmezi. Ezt tenni, annál is kézenfekvőbbnek 
látszik, mivel az autobiografikus, narratív önazonosság, koherencia ki­
alakításában az emlékezetnek döntő szerepe van: a visszaemlékezés el­
engedhetetlen feltétele a múltbeli és a jelenbeli Én azonossága biztosítá­
sának, a „ráismerés” és a „felismerés” aktusának.

Az egyházatya azonban az általános ismeretelméleti szinten is döntő 
szerepet szán a  memoria-nak az istenismeretet illetően. Az istenkeresés 
és  megtalálás  eseményét  az  emlékezet  felől  értelmezi.  A megismerés 
síkján keresni valamit, amit az ember még nem birtokol, aztán felisme­
rően  rátalálni  a  keresettre,  olyan,  mint  annak  felidézésén  iparkodni, 
amit az ember elfelejtett.  Valamiképpen a  memoria aktusa. Ágoston a 
Vallomások 10. könyvében három fejezeten át azt kutatja, hogy az emlé­
kezet működésének melyik formája állítható analógiába az istenkeresés­
sel és rátalálással. Előbb elégtelenként elutasítja azt a fajta felejtés-visz-
szaemlékezés  típust,  amikor  valaki  egy  korábban  kifejezetten  ismert 

26 D. TURNER, op. cit. 60.



200 Puskás Attila

dolgot  elveszít,  vagy  elfelejti,  hogy hová tette,  de  aztán megtalálja.27 

Már közelebbi analógia az istenkereséssel az emlékezet működésének 
az az esete, amikor valaki a megfelelő szót igyekszik megkeresni egy 
gondolat kifejezésére, vagy egy elfelejtett névre akar visszaemlékezni.28 

A keresett szó tudja megadni a gondolat megfelelő artikulációját. Amíg 
nincs meg a megfelelő szó, addig a gondolat sem kész, nem kellően arti­
kulálódott. Ezért mondhatjuk, hogy míg nem találjuk meg a megfelelő 
szót, addig nem ismerjük azt, amit keresünk. Ugyanakkor, bizonyos ér­
telemben, legalább abban a negatív értelemben mégiscsak ismerjük azt, 
amit keresünk, hogy képesek vagyunk elvetni a gondolatunk kifejezésé­
re alkalmatlan szavakat. S ha a kísérletezés során belebotlunk a megfe­
lelő szóba, akkor képesek vagyunk felismerni, hogy voltaképpen éppen 
azt kerestük.29 Végül Ágoston a boldogságkeresésben tevékeny memoria 
működésében találja meg a megfelelő analógiát az istenkeresés értelme­
zéséhez; sőt, a boldogságkeresést azonosítja az istenkereséssel, mint an­
nak eredeti formájával. „Ha ugyanis téged, Istenemet kereslek, a boldog 
életet  keresem.  (…) Nem boldog életre  kívánkozik-e  minden ember? 
(…)  Hol  ismerték  meg,  hogy  ilyen  nagyon  vágyakoznak feléje?  (…) 
Csupán azt keresem, vajon emlékezetünkben van-e boldog élet.  Nem 
ragaszkodnánk hozzá, ha nem volna róla valamelyes tudomásunk. (…) 
Ha lehetséges volna,  hogy az embereket egy nyelven megkérdezzük: 
akarnak-e boldogok lenni? Minden habozás nélkül igennel felelnének. 
Ez  azonban lehetetlen volna,  ha  az emlegetett  névvel  jelölt  fogalmat 
nem őrizné emlékezetünk.”30

27 Ágoston az elgurult és megtalált drachma evangéliumi történetéről (Lk 15) gon­
dolkodik itt (Conf X 18,27).

28 Conf X 19,28.
29 Vö. Trin X, 4. Turner ezt az ágostoni példát a keresztrejtvényfejtéssel állítja pár­

huzamba és világítja meg. Ebben az esetben a keresendő kifejezésnek ismerjük né­
hány paraméterét: a formáját (hány betű) és talán bizonyos részeit. Amit keresünk és 
amit helyesnek ismerünk fel, az az a válasz, ami kitölti a megkívánt formát. Ez műve­
let hasonlít ahhoz, amit Ágoston mond, hogy tudniillik részben emlékszünk a kere­
sett szóra, részben elfelejtettük. Turner „heurisztikus” ismeretnek nevezi ezt az isme­
rettípust (D. TURNER, op. cit. 62 köv.).

30 Conf X 20,29.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 201

Isten és a boldog élet, következésképpen az istenkeresés és a boldog­
ságra törekvés azonosítása egymással a  Vallomások X. könyvének a kö­
vetkező fejezeteiben a „boldogság – öröm – igazság – Isten” fogalmak 
összekapcsolásán nyugszik. A boldogság szó hallatán a megtapasztalt 
öröm jut az ember eszébe, s ezt emlékezetében felidézve vágyakozik a 
boldogság után. A boldog élet örömére vágyik. Az ember sok minden­
ben találhatja örömét, ám az közös minden emberben, hogy valamikép­
pen az igazság, s nem a hamisság szerinti örömet akarja. Vagyis az em­
berek nem akarnak csalódni az örömben, nem akarják, hogy kiderüljön, 
tévedtek vagy mások becsapták őket. Az emberek szeretik az igazságot, 
amennyiben „nem akarják megcsalatásukat”.31 Előfordulhat  ténylege­
sen, hogy az ember hamis örömöket kerget, melyek valójában tönkrete­
szik őt és másokat. Ám nincs olyan ember, aki ha csalódik igaznak hitt 
örömében, továbbra is meg akar maradni ennél a hamis örömnél, s ne 
az igazit keresné. Az ember tehát nemcsak a boldog életre törekszik, ha­
nem az igazságra  is.  E  kétféle  törekvés  összekapcsolódik  egymással. 
Igazság nélkül nincsen maradandó, valódi öröm, azaz boldog élet.  A 
boldog életre való törekvésben bennfoglaltan és szükségképpen ott van 
az igazságra való törekvés is. Az ember szükségképpen vágyódik a bol­
dog életre, s még a legvisszásabb és legtorzabb boldogságkeresés is va­
lamit tükröz abból, hogy miben áll az igazi boldogság. Ágoston megha­
tározása  szerint  a  boldog  élet  nem  más,  mint  „az  igazságon  való 
örvendezés”32 (X 23,33). S mivel minden igazság forrása Isten, aki maga 
az Igazság, ezért a boldog élet az Istenben való, az Igazságon való hábo­
rító akadály nélküli örvendezés. Így végső soron minden törekvés mé­
lyén az ember magára Istenre vágyakozik, nem feltétlenül és tudatosan 
mint Istenre irányuló, de mindig mint az igazi boldogságra való vágya­
kozást átélve. Ezért Isten bennfoglalt ismerete mindig jelen van a bol­
dogságra vágyódó emberben, még akkor is, ha csak negatív formában, 
tudniillik, mint elégedetlenség, mely bármiféle törekvést kísérhet.

A boldogságra  vágyakozás tapasztalata  szerkezetét  tekintve  meg­
egyezik a gondolat  megfelelő kifejezését  kereső  memoria fentebb leírt 

31 Conf X 23,33.
32 Conf X 23,33; vö. X 23,34; X 22,32; X 24,35.



202 Puskás Attila

működési módjának a szerkezetével, az ismerés/nem-ismerés dialekti­
kájából fakadó felismerés valósul meg mindkét esetben. Mindegyiket a 
következő mozzanatok jellemzik: előzetes bennfoglalt ismeret,  temati­
kus nem-ismeret, a nem-megfelelő felismerésének és a megfelelőre való 
rátalálásnak a képessége.  Turner megállapításával  egyetértve állíthat­
juk, hogy Ágoston felfogását a memoria működéséről az istenkeresésben 
betöltött szerepét illetően végső soron a boldogságra törekvés logikájá­
nak az elemzése határozza meg, mely egyben értelmező kulcs a hippói 
püspök saját istenkereső útjának a megértéséhez is. A  Vallomásokat író 
Ágoston felfedezi, hogy egész élete tudva-nem tudva istenkeresés volt. 
Annak a keresése, akit nem ismert világosan, de mégis feléje törekedett. 
E vágyakozás megvalósulásának újra és újra célt tévesztésének fájdal­
mas tapasztalata a leválasztás, megkülönböztetés negatív módján segí­
tette a vágyakozás valódi céljának, Istennek a felismerése felé. Útja so­
rán  folytonosan  Istenre  „emlékezett”  a  szüntelen  elégedetlenség 
formájában  mindazzal  kapcsolatban,  amit  konkrétan  célként  tűzött 
maga elé. „Ez az elégedetlenség ’emlékezés’, mert egyidejűleg vágyako­
zás azután, amit nélkülöz, s ugyanakkor a cél elérése kudarcának a fel­
ismerése, mely legalábbis negatív módon magában foglalja a cél igazi 
természetének az ismeretét. Az emlékezés egyszerre Isten megismerése 
és nem megismerése, így fogalmazhatunk, megismerés a nem-ismerés 
formájában.”33

2. Istenképiség és istenismeret

2.1. Ágoston célkitűzései a De Trinitate című munkájában

Az emberi lélek önmaga és Isten megismerésének az együttes célkitűzé­
sét Ágoston A Szentháromságról c. művében az emberi lélek istenképisé­
gének a távlatába állítva törekszik megvalósítani. Ez a majd 16 éven át 
készített  mestermunka  olyan  sokszólamú  kompozícióhoz  hasonlít, 
melyben a filozófiai és teológiai motívumok, gondolatsorok, érvelések 

33 D. TURNER, The Darkness of God: Negativity in Christian Mysticism, 66.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 203

folytonosan egymásból épülnek, egymásnak felelnek, egymást erősítik, 
váltakozva hol az egyik, hol a másik lép előtérbe, majd húzódik háttér­
be. A filozófiai alapszólam maga is összetett. Alapmotívuma a műben 
többször kifejezetten is megismételt „ismerd meg önmagad” programja, 
melynek megvalósítása előfeltétele és alkotóeleme az Isten megismeré­
sének is. Ennek szolgálatában állnak az ismeretelméleti fejtegetések, a 
szellemi megismerés értelmezéséhez segítségül hívott illuminációs tan, 
az értelmi intuíció működésének a bemutatása, az intencionalitás (figye­
lem, értelmi, akarati aktus irányulásának) leírása, az emlékezés, értelmi 
belátás  és  akarás  aktusainak  és  egymással  való  összefüggésének  az 
elemzése.

Ismeretelméleti-lélektani belátásai közül az istenismeret szempontjá­
ból különösen kettőt érdemes megemlítenünk. Először is Ágoston mes­
teri módon tárgyalja az értelmi megismerés és az akarás kölcsönös egy­
másra  utaltságát,  reciprok  prioritását.  Az  ember  csak  azt  akarhatja 
(szeretheti),  amit már valamennyire  ismer;  ám csak akkor  valósulhat 
meg a megismerés, ha az ember a megismerésben, illetve az ismeret­
tárgyban valami értéket, jót talál, s ezért meg akarja ismerni. A megis­
merés tárgyának tehát egyszerre kell érthetőnek, valamiképpen előzete­
sen tudottnak és kívánatosnak lenni. Bizonyos ismeretfajtáknál aztán, 
mint például a személyes megismerés, ez a kölcsönösség körkörösség­
gé, illetve spirális mozgássá alakul: a megismerésből szerető akarat fa­
kad, a szeretetből mélyebb megismerés, mely még erőteljesebb szeretet­
hez  vezet  és  így  tovább.  Emellett  az  egyházatya  rámutat  az  értelmi 
megismerés „előzetesség szerkezetére” is: valamiféle előzetes tudással 
kell rendelkeznie az embernek ahhoz, hogy egyáltalán kérdezni, kutat­
ni, megismerésre vágyni és aztán konkrétan megismerni tudjon. Ezen 
előzetes tudás székhelyének tekinti az emlékezetet, mely nem pusztán 
múltbeli  tapasztalatok,  események  vagy  megtanult  dolgok  képének 
„tárháza”, hanem olyan eredendő intuitív tudást foglal magában, mint 
például amilyen az öntudat tapasztalata, azaz a lélek jelenléte önmaga 
számára. A léleknek intuitív tudása van arról, hogy mit jelent létezni, 
élni, megismerni, akarni. Az elme (mens) vagy emlékezet (memoria) szó­
val jelöli Ágoston ezt a bennfoglalt, eredendő és intuitív előzetes tudást, 
mely valamiképpen forrása és feltétele a kifejezett megismerés és akarás 



204 Puskás Attila

aktusainak. Ezek az ismeretelméleti megfontolások más belátásokkal ki­
egészülve szervesen beágyazódnak aztán annak a filozófiai kérdésnek a 
vizsgálatába, hogy miként válhat bölccsé az ember, és hogyan érheti el a 
boldogságot.

Ágoston ebben a művében a Szentháromság titkának spekulatív to­
vábbértelmezése kiindulópontjául az embert választotta. E döntés teoló­
giai-biblikus megalapozására azok a szentírási szövegek szolgáltak, me­
lyek az embert mint Isten képére és hasonlatosságára teremtett  lényt 
mutatják be. Ebből a szempontból a legfontosabb ószövetségi hivatko­
zási hely a  Ter 1,26‒27 volt Ágoston számára.34 Az újszövetségi szöve­
gek közül pedig elsősorban azok a páli kijelentések, melyek arról szól­
nak,  hogy  a  keresztségben  az  ember  „Istenhez  hasonlóvá  alkotott, 
megigazult és valóban új teremtmény” (Ef 4,23); a Krisztusban új ember 
„állandóan  megújul  Teremtőjének  képmására  a  teljes  megismerésig” 
(Kol 3,9); mi, keresztények „fedetlen arccal tükrözzük vissza (tükörben 
szemléljük:  speculantes) az Úr dicsőségét, dicsőségről dicsőségre átvál­
tozva hasonlókká leszünk hozzá, az Úr Lelke által” (2Kor 3,18).35 Ágos­
ton e mondatok fényében, melyek az ember – a megigazult keresztény 
ember – Istenhez való hasonlóságáról,  istenképiségéről és az Istenhez 
való folyamatos hasonlóvá válásáról, megújulásáról beszélnek, olvasta 
és értelmezte a szeretethimnusz végén található kijelentést arról, hogy 
„Most csak tükör által, homályosan (per speculum in aenigmate) látunk, 
akkor  azonban  majd  színről  színre”  (1Kor 13,12).36 A  hippói  püspök 
egymásra vonatkoztatta az imago (similitudo) és a speculum kifejezéseket. 
Értelmezése szerint az a szentírási állítás, hogy az ember imago Dei (il­
letve  similitudo Dei), azt jelenti, hogy az ember szellemi lelke, értelmes 
természete tükre Istennek, valamiképpen tükrözi Isten valóságát. A föl­
di  zarándokállapotban  e  tükörképbe  tekintve,  e  tükör  által  (per  
speculum), az ember önnön szellemi természetének, saját értelmes lelké­
nek az ismeretén keresztül ismerheti meg Istent, a Szentháromság egy 

34 Trin VII 6,12; XIV 19,25.
35 Ef 4,23-hoz:  Trin XIV 16,22;  Kol 3,9-hez:  XIV 16,22;  2Kor 3,18-hoz:  Trin XIV 

17,23; XV 8,14; XV 12,21.
36 Vö. Trin XV 8,14; XV 11,21; XV 25,44.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 205

Istent.37 Az istenismerethez vezető útnak ez az antropológiai kiinduló­
pontja teljes mértékben összecsengett a fiatal Ágoston által a platonikus 
filozófiából átvett meggyőződéssel, hogy az önismereten, azaz az ember 
igazi, szellemi természetének a megismerésén keresztül vezet az út Is­
ten megismeréséig. A fiatalkori filozófiai művekhez képest most azzal 
az újdonsággal jelentkezik ez a program, hogy az antropológiai út im­
már teológiai-szentírási megalapozást nyert, és nem általában Isten, ha­
nem a Szentháromság egy Isten valóságának a megismeréséhez jelent 
értelmező kulcsot. A filozófiai alapszólam a maga ismeretelméleti fejte­
getéseivel itt csatlakozik a teológiai főszólamhoz és kapja meg igazi je­
lentőségét. Mindennek dacára azt kell mondanunk, hogy mégiscsak a 
teológiáé marad a főszólam, amennyiben Ágoston újból és újból a szent­
írási szövegekhez és az egyházi hit szabályához méri saját antropológia­
i-ismeretelméleti gyökerű értelmezéseit és elismeri annak határait.

Az egyházatya spekulatív fejtegetései azonban végső soron spirituá­
lis célnak rendelődnek alá. Ágoston nemcsak megvédeni és értelemmel 
megközelíteni szeretné a Szentháromság titkát, hanem az istenismeret 
mélyítésével együtt az is célja, hogy az olvasóban megújuljon a Szenthá­
romság képe.  A Szentháromság egy  Isten  elmélyült  megismerése  az 
iránta táplált nagyobb szeretetre, az olvasó helyes önszeretetére és he­
lyes felebaráti szeretetre kell, hogy indítson. Ágoston célja, hogy a meg­
ismert Istenhez hasonlóbbá váljon az olvasó az olvasás segítségével is. 

37 „Most csak tükörben és homályosan látunk, akkor azonban majd színről színre (1Kor 
13,12). Ha keressük, hogy milyen ez a tükör, akkor az jut eszünkbe, hogy a tükörben 
csak a kép látható. Az tehát a törekvésünk, hogy ebben a képmásban, ami mi magunk 
vagyunk,  meglássuk legalább homályosan azt,  aki  teremtett  bennünket.”  Trin XV, 
8,14. Ágoston ehhez az értelmezéshez igazítva, allegorizálva olvasta azt a páli mon­
datot is, mely szerint „A férfi nem tartozik befödni a fejét, mert ő Isten képmása és di­
csősége” (1Kor 11,7). A férfi itt allegorikusan az emberi természet értelmes összetevő­
jét,  szellemi  lelkét  jelenti,  mely  az  embert  kiemeli  az  állati  világból.  Ebben  az 
értelemben mondhatjuk, hogy a férfi, azaz az értelmes lélek Isten képe; vö. Trin VII 
6,12; XII 7,9; XII 13,20; XV 8,14. Azokat a szövegeket, mely arról szólnak, hogy a Fiú­
nak, Isten Fiának a képmását kell magunkra öltenünk, Ágoston a feltámadásra értel­
mezi. A megtestesült és feltámadt Fiú képét akkor és abban az értelemben öltjük ma­
gunkra,  amennyiben  hozzá  hasonlóan  test  szerint  feltámadunk,  és  a  dicsőségben 
részesedünk; vö. Trin XIV 18,24.



206 Puskás Attila

A kegyelem doktora  nemcsak szentháromságtant  ír,  hanem teológiai 
antropológiát is kibont e művében. Bemutatja az ember istenképiségé­
nek állapotait, az emberben lévő imago Trinitatis üdvtörténeti helyzeteit: 
a teremtésben ajándékba kapott, a bűn által eltorzított, a Krisztus által 
megújított és a boldogító színelátásban kiteljesedő istenkép jellemzőit. 
A megújuló és beteljesedő istenkép teológiai-spirituális tematikáját szo­
ros egységben tárgyalja a bölccsé válás és boldogságra jutás filozófiai 
kérdésével.  Az  imago  Dei üdvtörténetével  összefüggésben  vázolja  az 
ember  istenismeretének  alakulását,  akadályait,  lehetőségeit,  határait. 
Ugyanakkor megfordítva, a hit által nyert teológiai istenismeret fényé­
ben tárja fel az embernek önnön valós helyzetét, nagyságát és nyomorú­
ságát. Ezen a gondolati szálon haladva az ember a kinyilatkoztatott is­
tenismeret  fényében  jut  mélyebb  önismeretre.  Ágoston  árnyaltan  és 
sokoldalúan érzékelteti  azt az összetett viszonyrendszert,  melyben az 
ember istenismerete áll. Az istenismeret egyfelől függvénye az üdvtör­
téneti állapotnak, melyben az ember találja magát; másfelől összefüg­
gésben áll igaz vagy hamis önismeretével, helyes vagy helytelen önsze­
retetével,  torz  vagy  ép  istenszeretetével  és  felebaráti  szeretetének  a 
minőségével.

2.2. Az ember mint imago Trinitatis

Ágoston a teremtményi létezés szinte minden síkján (pl. anyagi világ, 
testi érzékelés, képzelet, érzékeléshez kapcsolódó memória működése, 
tárgyi megismerés, a változó létezőkre vonatkozó tudomány) talál hár­
masság-struktúrákat,  melyeket  a  Háromság  nyomainak  (vestigia  
trinitatis) vagy egyszerűen hármasságoknak (trinitates) nevez.38 Ám az 
imago kifejezést kizárólag annak a teremtménynek tartja fenn, amelyik 
az isteni Szentháromsághoz a legközelebb áll. Noha a saját létfokának 
megfelelően minden létező Isten hasonlatosságát (similitudo) hordozza, 
mivel kisebb-nagyobb mértékben részesül a Jó teljességének jóságában, 
egyedül az a teremtmény nevezhető Isten képének, amelyik fölött nincs 
magasabb rendű teremtett természet,  hanem amely fölött közvetlenül 

38 Trin XI 1,1.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 207

már csak Isten áll.39 „Bár az emberi elme nem azonos természetű Isten­
nel, mégis az ő természetének képe, amelynél a teremtett világban nincs 
semmi tökéletesebb, s csak úgy létezhet bennünk is, mint természetünk 
legtökéletesebb része.”40 Ez a teremtett világban és magában az ember­
ben is legtökéletesebb valóság nem más, mint a szellemi lélek, az ember 
értelmes lelke.41 Az imago mivolt első kritériuma ez az Istenhez való kö­
zelség, közvetlenség a szellemi természet kiválósága alapján.

A legtökéletesebb teremtményi természet értékszerinti (axiológikus) 
kritériuma mellett a legnagyobb fokú istenhasonlóság másik kritériuma 
a maradandóság: a teremtett létező s benne a trinitárius struktúra vál­
tozhatatlan megmaradása.42 Az ember szellemi lelke ilyen teremtett lé­
tező. Mivel Isten halhatatlannak teremtette, értelmes természetét mara­
dandóan meghatározza a földi és a halál utáni halhatatlan életében is az 
önmagára  való  emlékezés,  önmaga  megértése  és  önmaga  akarása 

39 „amit Isten teremtett, az mind jó, azért a maga létfokán és a maga módján min­
denben megtalálható Istennek valamilyen hasonlatossága. (…) Ami a teremtmények­
ben ugyanis valamilyen módon Isten hasonlatossága, az nem mondható egyúttal a 
képének is. Az ő képe egyedül csak ott lehet, aminél már csak ő magasabb rendű, s 
ami között és ő közötte már nincs közbeeső természet.” (Trin XI 5,8). Amint látható, 
Ágostonnál a hasonlatosság (similitudo) a tágabb körű fogalom, míg a kép (imago) a 
hasonlatosság megvalósulásának legkitüntetettebb és egyedi esete. Az emberre vo­
natkoztatva aztán alapvetően szinonimákként kezeli az imago és a similitudo kifejezé­
seket. Ez utóbbival jobban ki tudja fejezni az imago-lét dinamikus szempontját, a foly­
tonos és egyre nagyobb fokú hasonlóvá válás Istenhez az  imago-lét kibontakozása. 
Ágoston szóhasználatában tehát nem teszi meg azt a különbséget imago és similitudo 
között, melyet a görög atyáknál többnyire megfigyelhetünk az eikón és a homoiószisz 
között (lásd Irenaeust). Az előbbivel jelzik azt, ami maradandó és elveszíthetetlen az 
emberben, az utóbbival azt, ami a bűnnel elveszíthető (kegyelmi élet, részesedés az 
isteni természetben).

40 Trin XIV 8,11.
41 „A kép abban keresendő, amiben az ember felülmúlja az állatokat, vagyis értel­

mében és  gondolkodásában,  és  mindabban,  amit  az  értelmes  szellemi  lélekről  el­
mondhatunk, és ami beletartozik abba, amit értelemnek vagy léleknek nevezünk.” 
Trin XV 1,1.

42 Trin XIV 4,6; vö. J. BRACHTENDORF, Der menschliche Geist als Bild des trinitarischen 
Gottes, in Gott und sein Bild – Augustins De Trinitate im Spiegel gegenwärtiger Forschung, 
155‒170, itt: 163.



208 Puskás Attila

(memoria sui,  intelligentia sui,  voluntas sui), vagy másképpen az elme, az 
önismeret és az önszeretet (mens, notitia sui, amor sui) hármas szerkeze­
te, viszonyrendszerének állandósága. Az ember maradandó képessége 
és legalább valamilyen minimális szinten ténylegesen gyakorolt, aktua­
lizált képessége az önmagára való emlékezés, önmaga megértése és ön­
maga szeretete, bármilyen üdvtörténeti helyzetben is legyen.43

Az emberi értelmes lélek imago-létének harmadik megkülönböztető 
jegye az Isten megismerésének, szemlélésének, szeretetének, és a rá való 
emlékezésnek a képessége. Azért lett az ember Isten képmására teremt­
ve, azért kapta ajándékba értelmes természetét az önmagára való emlé­
kezéssel, önmaga megismerésével és önmaga szeretetével, hogy képes 
legyen Istent megismerni és szemlélni, képes legyen Isten befogadására, 
a vele való kapcsolatra, arra, hogy természetének részesévé legyen. Ez 
az emberi lélek  imago-mivoltának a legnagyszerűbb kiválósága. Olyan 
kiemelkedő  képesség,  mely  létének  kezdetétől  fogva  meghatározza, 
mindig megmarad benne, bár elhalványodhat, beszennyeződhet, eltor­
zulhat.44 A megismerésben és a szeretetben megvalósuló Istennel való 
kapcsolat az értelme, célja, rendeltetése az ember teremtésben kapott ki­
váló képességeinek,  értelmes természetének,  halhatatlanságának vala­
mint szellemi lelke trinitárius szerkezetének. Az imago-lét első két jegye 
tehát a harmadikra irányul és a harmadikban teljesedik ki.45 Az önma­
gára való emlékezésnek, önmaga megértésének és önmaga szeretetének 
hármas maradandó képessége és aktusa, mely az emberi lélek értelmes 
természetét alkotja, egyfelől eszköze az Isten megismerésének és szere­
tetének;  másfelől  forrása  is  Isten  megismerésének  és  szeretetének, 
amennyiben e hármasság tükre, képe Isten szentháromságos valóságá­
nak. S éppen akkor valósítja meg rendeltetését és éri el maximális ki­

43 „Tehát az elme emlékezik, megismeri önmagát és szereti önmagát. Ha ezt lát­
juk, látjuk a hármasságot. Nem Istent látjuk, hanem a képét.” Trin XIV 8,11. „Bár az 
értelem és a gondolkodás most hullámzó benne, egyszer gyenge,  másszor erős, de 
azért az emberi lélek mindig szellemi és értelmes marad…” Trin XIV 4,6.

44 Trin XIV 4,6; XIV 8,11.
45 „Az értelemben levő hármasság nem azért Isten képe, mert az értelem emléke­

zik magára, megérti magát és szereti magát, hanem azáltal, hogy emlékezik, megérti 
és szereti azt, aki teremtette. S ha ezt végbeviszi, ez a bölcsesség.” Trin XIV 12,15.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 209

bontakozását, az imago-lét akkor teljesedik ki, akkor lesz igazán önma­
gává az emberi lélek, vagyis akkor emlékezik önmagára, érti meg ön­
magát és szereti önmagát is maximálisan és helyesen, amikor a Szenthá­
romság egy Istenre emlékezik, őt szemléli és szereti.46

Az emberi lélek imago-létének mindhárom jegye maradandó képes­
séget, szerkezetet, rendeltetést és legalábbis minimális szintű aktualizá­
lást jelent. Ágoston „természetesnek” is nevezi az imago-létet alkotó ké­
pességeket,  szerkezeteket,  jegyeket.  A  „természetes”  azonban  nem  a 
természetfeletti-kegyelmi dimenzió tagadását jelenti, hanem egyszerű­
en azt, hogy a teremtéssel együtt adott,  maradandó szerkezetekről és 
rendeltetésről van szó. Ugyanakkor mivel az ember szellemi lelke is te­
remtmény, ezért változékony, s imago-léte is ki van téve bizonyos válto­
zásoknak. A maradandó szerkezet, képességek és aktualizálásuk módja 
változhat.  A  változás  minőségének,  irányának  megfelelően  az  imago  
Trinitatis torzulhat, beszennyeződhet, sérülhet, de tisztulhat, gyógyul­
hat, megújulhat és be is teljesedhet. Az előbbi a bűn következménye, az 
utóbbi a megváltás, és a megigazulás gyümölcse. Mivel az ember imago-
léte egy összetett, de egységes szerkezeti egész, melyben az összetevők 
kölcsönös kapcsolatban és függésben állnak egymással, ezért bármelyik 
szerkezeti  elem változik,  az  hatással  van az összes többi  elemre,  így 
azok is vele együtt változnak. Az alapszerkezet megmarad, de megva­
lósulásának módja változó. A túlságos leegyszerűsítés kockázatát is vál­
lalva azt mondhatjuk, hogy Ágoston szerint az imago-lét szerkezetének 
öt alapeleme van: az önismeret és önszeretet, az istenismeret és isten­
szeretet, valamint a felebaráti szeretet. Mindegyik kölcsönös kapcsolat­
ban áll az összes többivel; bármelyik változása hatással van a többi ösz-
szetevőre. A bűnbeesés előtt, az eredeti igazság és szentség állapotában 
ez az öt elem teljes összhangban állt egymással, tisztán megvalósult az 

46 „Bárki elevenen felismerheti a lelkében ezt a három természetes képességet, 
amelyet Isten alkotott, és ami olyan kiváló bennünk, hogy képes az örök és változat­
lan természetet is felismerni, meglátni és óhajtani. Emlékezik rá az emlékezet által, 
szemléli az értelem által, és hozzátapad a szeretet által, s így megtalálja a fönséges 
Háromság képmását önmagában. Amit az ember átél, azt vonatkozásba kell hoznia a 
Háromságra való emlékezéssel, az ő látásával és szeretetével úgy, hogy emlékezzünk 
rá, szemléljük és szeressük.” Trin XV 20,39.



210 Puskás Attila

ember  imago  Dei léte.  A  bűn  következtében  torzult  és  megsérült  az 
egész  szerkezet,  megromlott  az  ember  természete,  beszennyeződött 
imago-léte, a lélek elvesztette az isteni természetben való részesedést, de 
Isten képe megmaradt benne.47 A krisztusi megváltás helyreállítja az öt 
elem harmóniáját, ez a harmónia valósul meg a konkrét személyben a 
megigazulás és megszentelődés által és jut végső beteljesedésre a boldo­
gító színelátásban.

2.3. A bűn torzító hatása az ember imago-létére és a megújulás lehetősége

2.3.1. Az önfeledés és a helyes önismeretre jutás alapja

Ágoston hangsúlyozza, hogy a bűn következtében a lélek önismerete 
torzul, tévedésbe esik önmaga igazi természete felől, elfeledkezik önma­
ga lényegéről. Vagy túl sokat gondol önmagáról, többnek véli önmagát, 
mint  ami  valójában,  önmaga  erejéből  akar  Istenhez  hasonlóvá  válni. 
Vagy éppen ellenkezőleg, nincs tisztában igazi méltóságával, szellemi 
természetével, s önmagáról úgy gondolkodik, mint valami anyagi, testi 
létezőről.  Mindkét  tévedésnek a  következménye  a  lélek lesüllyedése, 
önmaga átadása a külső, érzéki dolgoknak,  beleveszése a javak meg­
szerzésébe, a külső tevékenységbe. Minél inkább hozzászokik ehhez az 
életmódhoz,  szeretetével  és  gondolataival  minél  jobban  hozzátapad 
ezekhez a dolgokhoz, annál kevesebbet gondol önmagára, s annál in­
kább megfeledkezik igazi önmagáról. Az önmagáról való megfeledke­
zésnek a gyökerénél helytelen, rendezetlen szeretet, törekvés, vágy ta­
lálható,  mely  vagy  gőgösen  meg  akarja  kaparintani  magának  az 
Istenhez való hasonlóságot, vagy az élvezetek, javak, hatalom megszer­
zésére irányul. E rendezetlen akarati törekvés helytelen önszeretetet rejt 
magában. Így végső soron az önmagáról való tévedése, megfeledkezése 
helytelen önszeretetből fakad; önelfeledése pedig csak tovább fokozza 
helytelen önszeretetét. Ilyen helyzetben, a bűn által torzított állapotban 
az „Ismerd meg magad!” ősi mondás arra szólít fel a hippói püspök ér­
telmezésében, hogy a lélek „gondolkozzék magáról, és saját természete 
szerint éljen, azaz kívánja, hogy a saját lényege irányítsa, vagyis legyen 

47 Trin XIV 8,11.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 211

alávetve annak, ami fölötte van, és legyen fölötte annak, aminek eléje 
van helyezve.”48 Az önismeret, mint önnön igazi természetének a felfe­
dezése annyit tesz, hogy a lélek felismeri valódi helyét a létezésben, be­
látja, hogy önmaga felett csak Isten van, s ő maga felette áll a többi te­
remtménynek.

De lehetséges-e egyáltalán az  önfeledésből  kimozdítani  a  lelket,  s 
emlékezetébe idézni saját igazi valóját? Mi a feltétele annak, hogy a lé­
lek megszabaduljon önmagáról alkotott tévedéseitől és helytelen önsze­
retetétől? Ágoston újból és újból visszatér ennek a kérdésnek a boncol­
gatásához.  Válaszának  lényege,  hogy  az  ember  rendelkezik  egy 
eredendő tudással, tapasztalattal, előzetes megértéssel saját szellemi va­
lójáról még a bűn által meghatározott állapotában is. Az értelmes lélek 
jelen van önmaga számára, nem egy idegen, távoli dolgot kell megis­
mernie, önmaga számára ő maga a legismerősebb. Amikor hallja a fel­
szólítást: „Ismerd meg magad!”, tapasztalatból tudja, érti, hogy mit je­
lent a „magad” és mit jelent „megismerni”.49 Tudja, hiszen folytonosan 
gyakorolja, véghezviszi a megismerés, az akarás, az emlékezés aktusait, 
s közben tud ezen aktusokról és arról is, hogy ő cselekszik. Tapasztalva, 
cselekedve tudatának aktusait érti saját szellemi lényegét. Ehhez az elő­
zetes megértéshez, eredendő tudáshoz, vagy ahogyan Ágoston fogal­
maz,  önmagára  való  emlékezéshez kell  őt  visszavezetni  ahhoz,  hogy 
megszűnjék tévedése, önelfeledése. Valódi szellemi természetéről birto­
kolt bennfoglalt tudását (nosse, memoria sui) kell kifejezetté, reflektált tu­
dássá tennie (cogitare). Szellemi valójának megismeréséhez el kell távolí­
tania magából mindazokat a vélekedéseket, rárakódott értelmezéseket, 
melyek testi képzetekhez kötődnek, meg kell tisztítania magát azoktól a 
képektől,  melyekhez szemléletével hozzátapad. A lélek önmagát nem 
érzékeléssel, nem képzetek segítségével, nem is az egyedi általánosítá­
sával érti meg, hanem „valamilyen benső, igaz, nem álcázott jelenléttel 
(hiszen semmi sincs jobban jelen számára). Hasonlóan ahhoz, ahogy el­
gondolja  azt,  hogy él,  emlékezik,  ért,  akar.  Ezeket önmagában ismeri 
meg, és nem úgy, mint az érzékek alapján kívülről felfogott, érzékelhető 

48 Trin X 5,7.
49 Trin X 9,12; vö. XIV 6,8.



212 Puskás Attila

testeket.  Ha  ezekből  a  képekből  semmit  sem  akaszt  magára,  hogy 
olyannak gondolja magát, akkor, ami megmarad, éppen ez ő maga.”50

Az eredendő, bennfoglalt intuitív tudás effajta kitisztázása révén az 
is „tudatossá válik benne, hogy magát mindig szerette és mindig ismer­
te, de összekeverte a maga szeretetét egyéb dolgok szeretetével, s azzal 
mintegy eggyé vált.”51 Az emberi elme mindig, még a bűn állapotában 
is valamiképpen emlékszik magára, ismeri és szereti magát; még a bűn 
okozta „betegségben és tévedésben sem veszti el természetes emlékeze­
tét, önmaga ismeretét és szeretetét”.52 Ebben a helyzetben azonban az 
önismerete tévedésekkel terhelt, önszeretete torz és rendezetlen. Mégis 
megmarad benne valamiféle minimuma a teremtett szellemi természete 
kiválóságának megfelelő, helyes önismeretnek és önszeretetnek. Ennek 
köszönhető, hogy ha döntés elé állítanák, hogy saját lelkét vagy azokat 
a kincseket válassza, melyekhez hozzátapadt helytelen szeretetével, és 
egyben feltárnák előtte, hogy mindkettőt nem választhatja, akkor a saját 
lelkét választaná. Ebben pedig saját lelke értékességének, felsőbb rendű­
ségének az igaz ismerete és szeretete nyilvánulna meg. Ezzel együtt az 
is megmutatkozna e döntésében, hogy „Isten képe olyan hatékony ben­
ne, hogy képes ragaszkodni ahhoz, akinek a képe”.53 Mindez azt jelenti, 
hogy bűnös állapotában is valamiképpen kapcsolatban marad Istennel 
szellemi aktusaiban.

2.3.2. Az istenfeledés és az istenismeretre jutás alapja

Ágoston szoros összefüggést, kölcsönös kapcsolatot állít a lélek önma­
gához és Istenhez való viszonyulása között. A bűn okozta önelfeledés­
sel és az önszeretet eltorzulásával együtt jár a megfeledkezés Istenről és 
az Isten iránti  szeretetről.  Ugyanakkor,  ahogyan ebben az állapotban 
mégis megmarad az önmagára való emlékezés, önismeret és önszeretet 

50 A lélek szellemi természetének megértéséhez vezető út némi hasonlóságokat 
mutat az apofatikus teológia útjával, ahol szintén szükséges a képzetektől való meg­
tisztulás, mely alkalmassá tesz az eredendő misztikus tapasztalatra. 

51 Trin X 8,11.
52 Trin XIV 14,19.
53 Trin XIV 14,20.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 213

egy minimuma, úgy megmarad az Istenre való emlékezés, ismeret és 
szeretet minimumszintje is. Mégpedig nemcsak a képesség, hanem az 
aktusok szintjén is. A hit sohasem nullpontról indul. Nem a teljes nem-
ismeréstől vezet el istenismeretre, nem az istenismeret teljes elvesztésé­
ből juttat el a megtaláláshoz, hanem azt újítja, eleveníti, tisztítja és erősí­
ti meg, ami a lélek mélyén sohasem ment egészen feledésbe, hanem va­
lamiképpen jelen van, ismert és szeretett.54 A bűn állapotában lévő lélek 
egyfelől az istenfeledés helyzetében van, másfelől azonban nem felejti el 
egészen Istent. Ha egészen elfelejtené, akkor lehetetlen lenne figyelmez­
tetéssel, a hit szavával Istenre emlékeztetni és értelmetlen lenne őt az Is­
ten szeretetére felszólítani – „Szeresd Uradat, Istenedet!” (MTörv 6,5) –, 
hiszen senki sem szeretheti azt, amire nem emlékezik és amit egyáltalán 
nem ismer.55

Az istenfeledés,  de nem egészen elfeledés (emlékezés)  kettősségét 
Ágoston az Istenben létezés, ám az Istennel együtt létezés hiányának a 
kettőssége felől világítja meg. A lélekre érvényes még bűnös állapotá­
ban is az Ágoston által újra és újra idézett páli kijelentés: „(Isten) nincs 
messze egyikünktől sem, benne élünk, mozgunk és vagyunk” (ApCsel 
17,27).  Ez az Istenben való lét  azonban még nem a vele való lét.  Az 
utóbbi akkor valósul meg, amikor a lélek tudatosan, kifejezetten, a hit 
aktusával emlékezik Istenre és szereti őt: visszaemlékezve rá megújul és 
visszatér hozzá.56 Az Istenben létezés állapotából kell eljutnia az Isten­
nel  együtt  létezés  állapotába  a  megtéréssel.  A  lélek  szükségképpen 
megvalósuló Istenben való léte, illetve Isten bensőséges jelenléte a lélek­
ben teszi lehetővé a rá való emlékezés minimumát a bűn állapotában 
élő ember számára. A lélek emlékezik Urára és Istenére. „Ő mindig van; 
nem volt és már nincs; nem úgy van, hogy nem volt. Ő mindig lesz és 
mindig volt. Ő mindenütt egészen jelen van, azért az ember benne él, 

54 „Valet ergo fides ad cognitionem Dei non tamquam omnino incogniti aut omnino non  
dilecti, sed quo cognoscatur manifestius et quo firmius diligatur.”  Trin VIII 9,13; vö. E. v. 
IVÁNKA, Plato Christianus, 201 sköv.

55 Trin XIV 14,18.
56 „Az ember számára az a nagy szerencsétlenség, ha nincs együtt azzal, aki nél­

kül nem létezhet. Ha benne van, kétségtelenül nincs nélküle. De ha nem emlékszik rá, 
nem érti meg és nem szereti, akkor valójában nincs vele.” Trin XIV 12,15.



214 Puskás Attila

mozog és van (ApCsel 17,28), s így az ember emlékezhet rá.”57 Ágoston 
világossá teszi, hogy az Istenre való emlékezés nem a múlt felidézése, 
nem visszagondolás az eredeti szentség és igazság, az Istennel való kez­
deti barátság állapotára, hanem visszatérés az állandóan jelenlévő Isten­
hez: „…úgy emlékszik rá, hogy megtérjen az Úrhoz, mint ahhoz a vilá­
gossághoz, amely már akkor megérintette őt, mielőtt elfordult tőle.”58 A 
megtérés révén az Istenre irányuló minimális emlékezés, megismerés és 
szeretet felfokozódik, megtisztul, megerősödik és megújul.

De miben mutatkozik meg az, hogy még a bűnös lélek is rendelke­
zik  az  Istenre  emlékezés  és  istenismeret  minimumával?  Válaszában 
Ágoston arra utal, hogy még a bűnös emberek is hoznak erkölcsileg he­
lyes ítéleteket, gondolkodnak az örökkévalóságról, sőt eljutnak az alap­
vető erkölcsi törvények változatlanságának a felismerésére. Megismer­
hetik, becsülhetik az alapvető erkölcsi értékeket és vágyódhatnak ezek 
elsajátítására. A végső erkölcsi mércék, törvények tartalmazzák az isteni 
igazságot, forrásuk és „helyük” az örök Igazság, maga Isten, az ő örök 
Igéje. Ez az isteni igazság vésődik bele az ember szívébe, világítja meg 
lelkét. A mindenütt jelenlévő igazság fénye, legalább néha, mindenkit 
megérint. A végső erkölcsi mércék tudata, vagyis emlékezete és ismere­
te, magának Istennek a bennfoglalt ismeretét jelenti, legalább minimális 
szintű Istenre irányuló emlékezést és ismeretet.59 A jóra való törekvés, a 
változó javaktól a változatlan javak felé való fordulás, a helyes különb­
ségtétel a teremtett javak között, az értékek hierarchiájának felismerése 
és a magasabb rendűek felé való törekvés, az örök erkölcsi eszmények 
intuitív megragadása és a feléjük való vonzódás mind feltételezi Isten 
bennfoglalt ismeretét, aki a legfőbb és változatlan Jó, aki nincs messze 
egyikünktől sem.60 Ágoston értelmezése szerint az Istenben való létezés 
– nincs messze egyikünktől sem, benne élünk, mozgunk és vagyunk – 

57 Trin XIV 15,21.
58 Uo.
59 Uo.
60 Trin VIII 3,4‒5. Vö. Ágoston elemzésével a nem-igaz ember igazzá válásának a 

folyamatáról, mely feltételezi az igaz mivolt eszméjének intuitív megragadását és vá­
gyát; Trin VIII, 6,9.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 215

vagy másképpen Isten jelenléte még a bűnös ember számára is, éppen 
azt jelenti, hogy az ember szellemi aktusai, különösen az erkölcsi érték 
intuitív megismerését és a jóra irányuló akarást magában foglaló értéke­
lő aktusok, szükségképpen az isteni igazság fényében mozognak, men­
nek végbe. Ekképpen feltételezik az isteni igazságnak, magának Isten­
nek  a  burkolt,  bennfoglalt,  legalább  minimális  szintű  intuitív 
„emlékezetét”, ismeretét, szeretetét. Amikor az ember a földön az örök­
kévalóságot, az igazságot és a boldogságot keresi – mert nem akar sem 
meghalni, sem tévedni, sem zaklatottságban élni –, valójában Istent ke­
resi, s csak azért keresheti, mert valamiképpen kapcsolatban van vele, 
előzetes,  bennfoglalt,  intuitív  ismerete  van  róla  és  akaratával  rá  irá­
nyul.61

2.4. Az imago Trinitatis megújulásának folyamata

Az ember  imago-létének a megújításával kapcsolatban Ágoston három 
alapigazságot hangsúlyoz. Először is a megújulás kegyelmi esemény, a 
lélek önerejéből képtelen megújulni. Az tudja megújítani, aki megalkot­
ta; az tudja visszaadni neki az eredeti szentséget és igazságot, aki kez­
detben is  neki  ajándékozta.  A megújítás  alapvetően Isten cselekvése, 
kezdeményezése, mely ugyanakkor egészen igénybe veszi az embert és 
igényli együtt cselekvését.62 Másodszor, a megújulás a bűn okozta lelki 
betegség olyan megszüntetése, melynek két fő mozzanata van. Az első 
a betegség okának eltávolításaként a bűnök megbocsátása Isten részéről 
és a bocsánat hívő elfogadása a bűnös részéről, mely a megtérésben, ke­
resztségben, megigazulásban történik. A másik mozzanat a lelki beteg­
ség fokozatos gyógyításának a folyamata, megújulás Isten ismeretében, 
a megigazulásban és a szentségben. E megújulás, mely a kegyelmi segít­
ség mértékében megy végbe, végül az Istenhez való tökéletes hasonló­
ság és Isten boldogító, tökéletes színelátásában ér célba.63 Harmadszor, 
az imago-lét megújulása az ember teljes viszonyrendszerének a megúju­

61 Trin IV 1,2.
62 Trin XIV 16,22.
63 Trin XIV 17,23; XIV 18,24.



216 Puskás Attila

lása révén történik. Mind a megismerés, mind a szeretet-akarat síkján 
meg kell változnia a léleknek Istenhez, önmagához és a felebarátjához 
való viszonyulása. E nagy átalakulási folyamatban a hit, a szeretet és a 
megismerés egymástól elszakíthatatlan egységet alkot, de Ágoston egy­
értelműen a szeretet primátusát hangsúlyozza. Azáltal valósul meg az 
istenképiség megújulása, hogy az ember „a szeretetét a világi dolgokról 
átirányítja az örök dolgokra, a láthatókról a láthatatlanokra, a testiekről 
a lelkiekre, s arra törekszik, hogy az azokra irányuló vágyait fékezze és 
csökkentse, viszont ezekhez egyre jobban hozzákapcsolódjék a szeretet­
ben.”64 A hitnek előfeltétele és célja a szeretet. A szeretetnek előfeltétele 
a megismerés, de a valódi megismerés csak a szeretetben tud kibonta­
kozni és mélyülni.

Ágoston  szótériológiájának  és  kegyelemtanának  kiindulópontja, 
hogy a bűnös és gőgös embernek mindenekelőtt Isten alázatos szerete­
tével  kell  találkoznia  ahhoz,  hogy  megújulhasson.  „Tehát  az  embert 
meg kellett győzni arról, hogy Isten szeret bennünket, és hogy milyen 
állapotunkban szeret. Így nem csüggedünk el, és nem bizakodunk el.”65 

A megtestesült Ige, Jézus Krisztus alázatos szeretete tárja fel az ember­
nek mind önnön valós, nyomorúságos állapotát, mind Isten mérhetetlen 
szeretetét.  Az Ige, Isten változhatatlan Igazsága a teremtés kezdetétől 
világít az embernek az értelem fényén keresztül, ám az ember a bűn kö­
vetkeztében sötétségbe került. Nehézkes értelme, rendezetlen vágyai és 
vak hűtlensége következtében már nem fogadta be az Ige világosságát, 
Isten Igazságát. Ezért az Ige megtestesült, hogy igaz mivoltával és alá­
zatával meggyógyítsa és megtisztítsa az elbizakodott embert. Emberré 
lett, hogy megvilágosítson bennünket; felvette emberi természetünket, 
hogy abban megjelenve Istent szemlélhessük.66 Ágoston hangsúlyozza, 
hogy az ember saját erejéből sem megtisztulásra, sem megvilágosodás­
ra, sem Istennel való egységre nem képes. Ennek állítása mérhetetlen 
kevélység lenne.67 A megtestesült Ige alázata győzi meg az embert Isten 

64 Trin XIV 17,23.
65 Trin IV 1,2.
66 Trin IV 2,4; VIII 5,7.
67 Trin IV 15,20.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 217

mérhetetlen  szeretetéről.  Isten  Krisztusban  kinyilvánult  szeretetének 
hitbeli  megismerése és hívő elfogadása ébreszt viszontszeretetet Isten 
iránt. A szerető Istenhez fordulás és a hozzá való ragaszkodás révén él­
vezhető Isten jelenléte, velünk léte. A hitbeli megismerés még részleges, 
de elegendő megismerés ahhoz, hogy szerethessük Istent.68 A teljesebb 
megismerés pedig mélyebb szeretethez vezet. „A hit tehát elvezet Isten 
ismeretére és szeretetére, aki nem egészen ismeretlen előttünk, és akire 
valamilyen szeretetünk is irányul. De ha jobban megismerjük, erőseb­
ben szeretjük.”69 

Ágoston azonban még ennél is szorosabbra fonja az istenismeret és 
az istenszeretet kapcsolatát, s a közöttük lévő viszonyba bevonja a fele­
baráti szeretetet is. Az első János-levél exegézise alapján egyértelműen 
megfogalmazza, hogy a valódi istenismeret útja a szeretet gyakorlása. A 
levél egyik döntő jelentőségű mondata Ágoston számára így hangzik: 
„Az Isten szeretet, és aki a szeretetben marad, Istenben marad és Isten 
őbenne” (1Jn 4,16). Aki gyakorolja a szeretetet, mert szereti embertársát, 
az ismeri és szereti azt a szeretetet, amellyel szereti testvérét. Ha azon­
ban az Isten szeretet, akkor a felebaráti szeretet gyakorlásával, ismereté­
vel és szeretetével magát Istent szereti. Ágoston egyenesen azt állítja, 
hogy a  szerető  ember  jobban ismeri  azt  a  szeretetet,  amellyel  szeret, 
mint testvérét, akit szeret. Ekképpen Isten ismertebb lehet a számára, 
mint testvére: „ismertebb, mert jelenvaló; ismertebb, mert bensőbb; is­
mertebb, mert biztosabb. Öleld át Istent, a szeretetet, szeretettel öleld át 
Istent.”70 A felebaráti  szeretet  aktusa  valami  jelenlévő,  benső,  biztos, 
megtapasztalt  és  átélt  valóság.  Gyakorolva,  megélve  maga  Isten  lesz 
bensőleg ismert a szerető ember számára. A szeretet gyakorolva az em­
ber kigyógyul kevélységéből, egyre jobban eltelik szeretettel, s így ma­
gával Istennel.71 Az istenismeret, istenszeretet és felebaráti szeretet szo­
ros összetartozásának ezt az értelmezését támasztja alá a levél további 
kijelentése: „Szeretteim, szeressük egymást, mert a szeretet Istentől van, 

68 Trin VIII 8,4.
69 Trin VIII 9,13.
70 Trin VIII 8,12.
71 Uo.



218 Puskás Attila

és mindenki, aki szeret, Istentől való, és ismeri Istent. Aki nem szeret, 
nem ismeri az Istent, mert Isten a szeretet” (1Jn 4,7‒8). Aki tehát szereti 
testvérét,  az szeretetének gyakorlásával együtt bensőleg ismeri Istent, 
belső látással látja, tapasztalati megismeréssel ismeri és szereti őt, mert 
Isten a szeretet. Ágoston számára tehát minden felebaráti-testvéri szere­
tet  gyakorlása  az  istenismeret  tapasztalati  útja.  Minden  igaz  testvéri 
szeretet az Isten, aki szeretet, valóságából tár fel valami lényegeset. A 
gőg levetkőzésére és valódi felebaráti szeretetre azonban csak az képes, 
aki megismerte Isten alázatos szeretetét, viszontszeretetre gyulladt Is­
tent iránt, s így jól, s egyre jobban tudja szeretni testvérét és önmagát is. 
Ágoston szerint egyfelől tehát ugyanazzal a szeretettel szeretjük Istent 
és embertársainkat, ám másfelől a szeretetnek megvan a helyes rendje. 
„Istent összehasonlíthatatlanul jobban kell szeretni, mint magunkat, fe­
lebarátunkat pedig úgy, mint magunkat. (…) Istent önmagáért, magun­
kat és embertársainkat pedig Istenért.”72

Az istenhit-istenszeretet-istenismeret hármassága az örök haza felé 
zarándokló ember életében megbonthatatlan egységet alkotva az isten­
keresés és Istenre rátalálás, majd a megtalált Isten még intenzívebb ke­
resésének, megismerésének és szeretetének örömteli és szüntelen ese­
ményévé válik. A hit  keres, az értelem talál,  majd az értelem tovább 
keresi azt, akit megtalált. Keresi, hogy még több szeretettel megtalálja, s 
megtalálja, hogy még odaadóbban keresse. Szüntelenül keresi és megta­
lálja a felfoghatatlan Istent. A hitben szereti, szeretettel megérti, megért­
ve szereti és hiszi. Ebben az értelemben olvassa Ágoston a zsoltáros fel­
szólítását Isten arcának szüntelen keresésére (Zsolt 105,3‒4) és a Sirák 
fia könyvében a bölcsesség kijelentését önmagáról: „Aki engem eszik, 
még inkább éhezik, aki engem iszik, még inkább szomjazik” (Sir 24,21). 
S mindeközben, a legfőbb Jó keresésének és megtalálásának útján előre­
haladva, maga is egyre jobbá válik, istenképisége megtisztul, megújul.73

Ágoston hangsúlyozza, hogy az emberi lélek istenképiségének a tel­
jes megújulása eszkatológiai valóság, mely csak a halál utáni örök élet­
ben történik meg. Ekkor éri el a lélek a teljes hasonlóságot Istennel, ré­

72 Uo.
73 Trin XV 2,2.



Az ember krízise Szent Ágostonnál 219

szesedik a maga teremtményi módjának megfelelően az isteni termé­
szetben,  osztályrészéül jut Isten közvetlen,  boldogító szemlélése és el 
nem veszíthető élvezete. Az Istenhez való teljes hasonlóvá válás nem 
szünteti  meg a teremtmény és a Teremtő természetének különbségét, 
hiszen egyedül Isten az örök, változatlan, tökéletesen egyszerű valóság, 
a lélek pedig Istenhez hasonlóvá formált. Annyiban tükröz valamit Is­
ten egyszerűségéből, hogy a színelátás állapotában nem csapong egyik 
ismerettárgyról a másikra, hanem egyetlen szemlélettel ismer meg, ön­
maga is megszilárdul a jóban, s ebben az értelemben elnyeri a változat­
lanságot.74 A színről színre látásban a lélek nehézség nélkül fogja szem­
lélni az igazságot, élvezni fogja világosságát és bizonyosságát. Már nem 
okoskodik, nem keres és nem kérdez, eljut teljes önazonosságára.75 A 
színelátásban a lélek egészen Istenhez fordul, egy lélek lesz vele (1Kor 
6,14).  Egyesül Istennel,  részesedik természetében, igazságában és bol­
dogságában, betelik a háromszemélyű Istennel, halhatatlanul benne él 
és mindent, önmagát is, a változatlan fényben, Istenben, az Igazságban 
fogja szemlélni.76

74 Trin XV 16,26.
75 Trin XV 25,45. Ágoston szerint a beteljesedésre jutó lélek szemlélni fogja a Fiú 

és a Lélek örök eredését, s megérti a kettő különbségét is.
76 Trin XIV 14,20.



BOLBERITZ PÁL

A törekvés filozófiája

1. Bevezetés

A törekvés egyetemesen fellelhető aktivitását ontológiai  szempontból 
kívánom elemezni, mégpedig a keresztény bölcseleti gondolkodás tük­
rében. Minden törekvés, legyen az akár anyagi, akár szellemi, az alany 
oldaláról  nézve  saját  lényegét  kívánja  kibontakoztatni,  aktivizálni.  A 
tárgy oldaláról nézve viszont valamiféle célt akar elérni,  illetve a célt 
mint értéket kívánja önmagába asszimilálni. Minden cél érték-mozzana­
tot hordoz. A cél önmagában nézve: érték. Az érték: lét-többlet. A lét-
többlet vonzza a tér-időben egzisztáló létezőket, melyek esetlegesek és 
léthiányukat különféle létszinteken akarják kitölteni, vagyis valamikép­
pen a teljességre törekednek. Ám a cél nem csupán érték, hanem köze­
lebbről nézve valamiféle jó. A „jó” ontológiailag nem más, mint ami a 
céljának megfelelő. Erkölcsi szempontból jó az a cselekvés, ami az erköl­
csi törvénynek megfelel. Itt meg kell jegyeznünk, hogy minden élőlény­
ben megvan az a képesség, hogy természetének megfelelő jóra irányul­
jon  törekvő  képessége.  Ha  ez  a  törekvés  egy  általános  jóra  irányul, 
akkor ezt vágynak (desiderium)  nevezzük. Ha konkrét érzéki  jóra irá­
nyul, akkor ez a kívánság (appetitus), s ha tudatosan törekszik az „értel­
mes, igaz jóra”, akkor akarásról (volitio) beszélünk. Az akarás képessé­
gének  aktív  potenciája,  facultas.  Csak  a  szellemi  természetű  létezők 
képesek az akarásra, hiszen az akarat a szellemi létezők facultas-a. Mivel 
az ember test-lélekből áll, van benne vágy, kívánság, de ezt az akarat 
uralja.



A törekvés filozófiája 221

2. A jó és a törekvés viszonya

A lét mint lét (és a létező mint létező) amennyiben a szellem appetitiv 
képessége (akarás, szeretet) inclinatiójának terminusa, akkor ontológiai­
lag jó. A jó tehát az, ami a kívánság és a szeretet tárgya (appetibile et  
amabile).  A jó sajátos szempontja (ratio)  az appetibilitás és amabilitás. 
Vagyis, ha egy dolog az akarat számára nem kívánatos vagy szeretetre­
méltó, akkor nem is jó.1

A jó természete az, aminek következtében appetibilis és amabilis lehet. 
Miért indít kívánságra és szeretetre a jó? (Mert vonzza azt, akit kíván 
vagy szeret? Miért?) Azért, mert a contingens létező (szerető, akaró) eg­
zisztenciája „kevés önmagának”, és kiegészítésre szorul. Az ember azt 
akarja, hogy léte kiegészítést nyerjen, és tökéletesítse (perfectio) azt, ami­
re vágyakozik (desiderabile), amit kíván (appetibile), s akit szeret (amabile). 
Az értelmi  inclinatio hátterében is ez az igény húzódik meg. Mivel az 
ember esetleges létező,  szüksége van a létbeni  tökéletesedésre.  Csak­
hogy,  míg  az  értelmi  „vágyakozás”  az  igazra  tisztán elvont  szellemi 
„tárggyal”  tökéletesíti  a  szellemet,  addig az akarati  inclinatio konkrét 
tárggyal gazdagít és tökéletesít. E konkrét tárgyat azonban csak azért 
kívánhatjuk, mert már előzőleg az értelem kialakította e tárgy igaz (ön­
azonos) szellemi képét bennünk, s ezt a tökéletes képet „vetítjük” rá a 
konkrét tárgyra, illetve a dolog intellektuális fogalma az, ami lehetővé 
teszi,  hogy felismerjük a dologban a „tökéletes” lét-érték-mozzanatot, 
ami az akaratot a kívánságra serkenti. „A jó addig és annyiban mozgat­
ja kívánságra az akaratot, amennyiben megkívánható.”2 Mind a kívánó 
alany, mind a megkívánás tárgya egyaránt a létbe van helyezve. Ez te­
szi lehetővé az inclinatiót egyáltalán és az egyesülés vágyát. Míg azon­
ban az akaratban a jó mint szellemi érték létezik (unificalva), addig a 
tárgyban konkrét formájában (azaz multiplicitásban). Az akarás aktusa 
a konkrétban megragadja az elvont mozzanatot, s ezért fogadja el mint­
egy „idealizálva” a konkrét jót is. Az akarat sohasem nyugszik meg a 
konkrét  véges  jó  birtoklásánál:  az egész  lét  értéktartományát  kívánja 

1 Vö. J. DE FINANCE, La motion du bien, in Gregorianum, 1958, 5‒42.
2 SZENT TAMÁS, De Veritate, 22.22.



222 Bolberitz Pál

magába egyesíteni. Az akarat az egész és hiánytalan jót akarja: tehát az 
akarat tárgya a tökéletes, jó és értékes lét. A jó tehát nem más, mint a tö­
kéletes (azaz minden hiányosságot nélkülöző) lét.  Ez a jó természete: 
„Manifestum autem,  quod  unumquodque  est  appetibile  secundum quod est  
perfectum;  nam  omnia  appetunt  suam  perfectionem.”3 „Perfectum  dicitur  
unumquodque, quando nihil deest ei eorum quae ad ipsum pertinent”.4

A  jó  a  törekvés  céljaként  tudatosul  bennünk.  A  jó  maga  a  cél, 
amennyiben  a  megkívánás  tárgya  lehet.  „Id  autem  ad  quod  tendit  
appetitus est finis”.5 A jó tehát a tökéletes lét (létező) a célhoz való viszo­
nyában.  A  dolog  akkor  és  annyiban  jó,  amennyiben  működésének 
(operatio) célja mindenestül (simpliciter) tökéletes. A működés visszahat 
a működés alanyára és tökéletesíti. A dolog önmagában (lét-módja, ter­
mészete szerint) is jó – secundum quid –, amennyiben megfelel belső cél­
jának, olyan, amilyennek lennie kell. Mindenestül azonban csak akkor 
lehet jó, ha „kilépve önmagából”, más létezőkhöz való viszonyában és 
működésében is jó, azaz a tökéletes cél irányában tevékeny. Ebben az 
esetben mondjuk azt, hogy a dolog mindenestül (simpliciter) jó, ti. a tö­
kéletes célhoz való vonatkozásában. A cél ugyanakkor csupán „kiegé­
szíti” a dolog, „ön-célját”, s így a dolog esetleges léte nyitott a cél felé, 
ami csak a tökéletes és szükségszerű lét lehet.

3. A törekvés és a jó természetes vágya a létezőkben

A  jóra  való  vágyakozást  a  távollévő  jó  szítja  fel  bennünk.  A  vágy 
(desiderium) a távollévő jóra való törekvés (tendentia). Ha a távollévő jó 
nem lenne nekem jó, akkor nem is vágyakoznék utána. Szent Tamás 
szerint a vágyakozás feltételezi a szeretetet, és a szeretetben van meg­
alapozva.6 Szeretet  nélkül  vágyról  sem  beszélhetnénk.  Tudatunk 
(conscientia)  a  jót  nem  elvontan,  hanem  magunkhoz  vonatkoztatva 

3 UŐ, S. Th. I.5,1
4 UŐ, De Spir. creat. a.8.
5 UŐ, In Met. I. II. n. 179.
6 UŐ, S. C. G. 4,19 c.



A törekvés filozófiája 223

„mint az én javamat” fogja fel. Azonban csak „az jó nekem”, ami szá­
momra  conveniens (megfelelő)  és  valami  közös  természetűséget 
(connaturalitas) is érzek a jóval. A vágyakozás mintegy leleplezi bennem 
az  alapvető  szeretetet  és  közös-természetűséget,  továbbá  a 
„rokonságot” a megkívánt dologgal (végső soron magával a léttel). Leg­
inkább önmagammal szemben ismerem fel ezt a közös-természetűséget 
– miközben a vágyakozás aktusát gyakorlom –, s e közvetlen tapaszta­
latom alapozza meg a helyes önszeretetet. Ugyanakkor azonban azt is 
észre kell vennem, hogy nem vagyok elég önmagamnak (hiszen esetle­
ges létező vagyok), s szükség van más javakra is, hogy átmeneti gyó­
gyulást  szerezzek  esetlegességem  sérüléseire.  Az  önszeretet  viszont 
annyira közvetlen tapasztalásom, hogy csak ehhez viszonyítva, ennek 
mértéke szerint tudom szeretni a más javakat is.

Minden létező aktivitásának gyökere az a törekvés,  hogy azzá le­
gyen, amivé lényege (természete) szerint lennie kell. Ez az önmegvaló­
sulás (a személytelen létezőknél) és önmegvalósítás (a személyes léte­
zők esetében) teszi lehetővé a létezők sajátos létmódjának kialakítását. 
Minden létező sajátos létmódjának megfelelő tökéletességre törekszik. 
Ez a szempont nyújt magyarázatot a lét aktivitására, arra, hogy a létező­
ket ne csupán statikusan, hanem dinamikusan is szemléljük. A szeretet 
a létezők aktivitásának gyökere, s ez nem más, mint a tökéletességre tö­
rekvés. A természetes szeretet szítja fel a természetes vágyat, a termé­
szetes  vágy  pedig  a  természetes  kívánságot  a  cél  elérésére  (appetitus  
naturalis).

4. Isten mint végső cél a létezők természetes vágyának tárgya

Minden létező természeténél fogva arra törekszik, hogy önmagával azo­
nos legyen és létmódja lényegének megfelelő létét mint célt elérje, még­
pedig  tökéletes  fokon.  Másképpen  megfogalmazva:  minden  létező  a 
maga célját kívánja elérni, azaz jó akar lenni. A létezők jósága minden 
vágy és törekvés alapja. A kívánság (appetitus) nem más, mint a létezők­
nek az a törekvése, hogy létüket „gyakorolják”, mégpedig a cél felé irá­
nyuló vonzódás értelmében.



224 Bolberitz Pál

A lét mint lét egyetemes aktualitás, mert minden létezőnek a lét adja 
meg a létezés lehetőségét.  A létezők ontológiailag azért  lehetnek jók, 
mert  a  lét  maga  is  jó  (amennyiben  céljára  irányul).  „Esse  autem  in  
quantum huiusmodi, bonum est.”7

Minden létező – mivel a létre irányul – az egyetemes jóra is törek­
szik. A létezők a maguk létmódjának megfelelően részlegesen valósítják 
meg  a  jót,  ezért  különféle  értelemben  nevezhetők  jónak.  Jóságukban 
mégis van valami közös mozzanat: a függés (dependentia) az egyetemes 
jótól, amely viszont az önmagában fennálló szükségszerű jótól (Bonum 
subsistens), az Istentől függ. Mivel Isten a legfőbb jó, ezért a véges léte­
zők végső célja is egyben. A többi cél csupán annyiban lehet cél, ameny-
nyiben a végső célhoz van rendelve (ordinatur). A lét és a létezők csak 
annyiban nevezhetők jónak,  amennyiben az isteni  Jóságban részesed­
nek. A kívánság csak annyiban fejthet ki hatást az emberre, amennyiben 
a részleges jó az abszolút jó befolyása alatt áll és valamiképpen vissza­
tükrözi.  A végső „cél-ok” teszi lehetővé a közvetlen „cél-ok” hatását, 
mely vonzza a kívánságot és törekvésre indít. Az ember nem kívánhatja 
a véges jót a végtelen jóra való vágyakozás nélkül (akár bevallja ezt ma­
gának, akár nem).

Ha megszűnne az isteni jóság vonzása és befolyása a rész-javakra, 
ipso  facto megszűnne  a  rész-javak vonzási  ereje  is  az  akaratra.  Tehát 
minden részleges létező – sajátos létmódjának (befogadó képességének) 
megfelelően részesedik az isteni jóságban, s az abszolút Jó vonzásában 
van.8 Így tehát minden létező természete szerint arra törekszik,  hogy 
önmaga tökéletességét megvalósítsa, s ezt azért teheti, mert természete 
szerint az Istenre irányul.9

Önmagát sem akarhatná (szerethetné), ha az isteni jóság nem vonza­
ná.  Minden  létező  tehát  természetes  kívánsággal  (appetitus  naturalis) 
vonzódik önmagához, akarja a maga tökéletességét azért, mert Istenhez 
vonzódik. Önmagát is azért szereti természetes kívánsággal, mert prae-
operative már Istent is szereti, akit önmagáért (vagyis a maga objektív tö­

7 UŐ, De Potentia, 3.6.c.
8 UŐ, S. C. G. 3.22
9 Uo. 3.24: „Planum igitur”.



A törekvés filozófiája 225

kéletességéért) szeret. A létezők tehát naturaliter arra törekszenek, hogy 
asszimilálódjanak Istenhez, aki végső céljuk és javuk. (NB. Még az ör­
dög is az Istent „majmolja”).

A dolgok természetes végső célja (finis ultimus naturalis) vagy a dol­
gok belső célja (finis intrinsecus), alanyi célja (finis quo), hogy sajátos lét­
módjuk határain belül, azaz önmaguk megvalósításának útján érjék el 
az  Istent.  Isten  viszont  a  létezők  természetfölötti  célja  (finis  
supernaturalis), vagyis az igazi külső cél (finis exstrinsecus), a tárgyi cél 
(finis qui), amit mint végső jót a létezők birtokolni akarnak.

Akarata csak személyes létezőnek lehet.  Az ember személyessége, 
kívánó képessége esetleges és részleges, ezért Isten felé is csak részlege­
sen tud törekedni. Közvetlenül nem Istenre, a végső jóra törekszik, ha­
nem az Istenben részesedett részleges javak felé hajlik. Csupán ezeken 
keresztül, közvetve tud Isten felé törekedni. A részleges javak közül is 
csak azok felé törekszik (azokat kívánja asszimilálni, hogy tökéletesed­
jék), melyek connaturalisak, azonos természetűek vele. Az ember annyi­
ban képes a részleges javakat megkívánni, amennyiben azok az isteni 
Jóságban részesednek.

A testi létezők az anyagi hordozó transmutatióiként jönnek létre. A 
szellemi létezők, a szellemiség következtében, képesek olyan működést 
(operatio) kifejteni, amely által lehetőség szerint akármivé lehetnek, hi­
szen az egyetemes lét és a jó az, amiben részesednek. Ezért a törekvés is 
bennük transzcendentális jellegű: úgy is mondhatjuk, hogy közvetlenül 
kívánják (appetitu immediato) az Istent, mint transzcendentális törekvé­
sük  végső  célját.  Képesek  az  Istent  önmagáért  is  akarni,  és  minden 
egyéb célt annyiban kívánnak, amennyiben az a végső célhoz elvezet. 
Így érthető, hogy a szellemi létező képes arra, hogy közvetlenül a te­
remtés útján „szülessék” Istenből.

Isten a szellemi természettel felruházott teremtményeket vonzza jó­
ságának ereje által, jóllehet a szellemi létezők sajátosabban tükrözik az 
isteni Jóságot a vele való connaturalitas (vö. istenképiség) folytán. Ezért 
van az,  hogy a  szellemi  létezőknek Istent  mindenekfölött  szeretniük 
kell, hiszen természetük is erre van ráhangolva. Isten szerető vonzása 
minden létezőre kiárad, s mindnyájan részesednek az ő jóságából (jólle­
het nem minden létezőben tudatosul  az isteni  jóság).  Az isteni  jóság 



226 Bolberitz Pál

vonzásával  át-  meg  átjárja  a  teremtményeket:  „Deus  est  intra  rem 
quamlibet, non sicut pars essentiae, sed sicut tenens rem in esse.”10

Az Isten utáni vágy a legalapvetőbb a teremtményekben, s az Isten 
oldaláról, a teremtett világ felé kiáradó szeretet az, ami e vonzást és vá­
gyakozást  felidézi  és  okozza.  Minden  létező,  amennyiben  tevékeny, 
közli (communicatio) is a jót, ami benne van, hiszen a cselekvő annyiban 
cselekszik, amennyiben actusban (ténylegességben) van, illetve ameny-
nyiben tökéletes, azaz jó. Miközben a cselekvő tevékeny, magához ha­
sonló (connaturalis) effectust hoz létre. Az effectus tehát jó, mivel az ok jó­
ságában szükségszerűen részesedik.

Minden létező az isteni aktivitástól függően képes csak cselekedni, 
és jóságát az isteni jóságtól függően tudja csak közölni. Ilyen értelemben 
minden létező, mely a maga módján közli, s eszköz-szerűen továbbadja 
az isteni jóságot, egyben az isteni gondviselés eszköze is lehet. Ebben a 
megvilágításban az emberi történelem is, jóllehet az emberi rosszakarat 
és számos visszahúzó erő ellenére bontakozik ki, Isten eredeti szándé­
kát valósítja meg a világban: Isten dicsőségét az emberek között az egy­
ház közvetítésével.

10 UŐ, De Potentia 3,7.



TÓTH BEÁTA

Megjegyzések a szeretet természetrajzához

1. Az emberi létezés dinamikája

A vágyódó ember helyzetének megrázó huszadik századi tapasztalatát 
fogalmazza meg a fiatal Szabó Lőrinc  Nyugtalanság című, 1925-ben írt 
versében.1 Bár a versben nem szerepel  a vágy szó,  a nyíl metaforája, 
mellyel önmagát, s egyben léthelyzetét szimbolizálja, félreérthetetlenül 
utal a törekvések és a vágyak számára gyötrő és nyugtalanító dinamiká­
jára. Céltalan, gyilkos és önpusztító dinamikáról van-e itt szó vagy a 
megsemmisítés–megsemmisülés  vágyán  túl  felsejlik  egy  felszabadító 
végső egyesülés és megnyugvás vágya? Nehéz eldönteni. Mindenesetre 
a vers jól példázza az önmagára utalt, szekuláris világba zárt ember pa­
radox  küzdelmét  egy  őt  mintegy  kívülről  meghatározó  kényszeres 
iránykeresés tapasztalatával, a kielégületlen vágyak hadának széthúzó 
erejével,  a reménytelenül evilágba zártan transzcendáló mozgás értel­
metlenségével:

Remegő nyíl: mibe csapódjam?
Ezerfele nézek,
valamit keresek,
széthordanak a szemeim
és összerak a pillanat.

1 SZABÓ LŐRINC, Nyugtalanság (1925).



228 Tóth Beáta

Rettenetes ez a nyugtalanság:
tízezer éhes nyíl vagyok.
Bár csaphatnék a világ husába
vagy hevernék már
összetörve a porban!

E két rövid versszakból álló költemény, egy ifjú költő merészen nihilista 
diagnózisa, felveti számunkra a kérdést, milyennek írja le a keresztény 
teológia a vágyódó embert, miben látja tragikumát és boldogságának le­
hetőségét? Milyen az emberi vágy természete? Teher-e vagy inkább ál­
dás a vágyak tarkította emberi lét?

Úgy érezzük,  a  modern költő  nyugtalansága valahol  rokon Szent 
Ágoston nyugtalanságával a Vallomásokban, ám a diagnózison túl Ágos­
ton a honnan és a hová kérdését is felteszi: a nyugtalan szív az ő hite 
szerint Isten teremtménye, Őbenne igazi, végső megnyugvást is remél­
het majd.2 De vajon mi is a vágy, hová sorolhatjuk, hogyan definiálhat­
juk, és mi különbözteti meg társától, a szeretettől? A metafizikai meg­
fontolásokon túl  (ám azoktól  nem függetlenül),  hogyan tekintsük  az 
emberben születő-kialvó vágyakat, az ember felépítésének mely részé­
hez soroljuk azokat? S legfőképpen, van-e a vágynak sajátosan teológiai 
jelentősége, olyan, amely megkülönböztetheti filozófiai párjától? E dol­
gozat a vágyat antropológiai szempontból, az emberi érzelemvilághoz 
tartozóként vizsgálja, s egyben igyekszik felvázolni a tágabb horizontot, 
az érzelmek teológiai helyének és megítélésének problémáját is.

2. Módszertani nehézségek

Az érzelemvilágról való gondolkodást azonban számos, a hagyomány­
ból örökölt és máig megoldatlan kérdés nehezíti. Az első számú nehéz­
séget a szakkifejezések sokfélesége és nehezen megkülönböztethető vol­
ta  okozza,  s  a  kifejezések  összevisszasága  mögött  nyilvánvalóan  a 

2 „Te ébreszted föl magasztalásod örömét, mert magadért teremtettél bennünket 
és nyugtalan a szívünk, míg meg nem nyugszik benned.” AURELIUS AUGUSTINUS, Vallo­
mások I 1., Gondolat, Budapest, 1982, 23.



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 229

fogalmak  egységes  rendszerbe  illesztésének  lehetetlensége  húzódik 
meg. A görög pathosz és a latin passio magyar fordításaként a szenvedély 
szavunk kínálkozna a legalkalmasabbnak, mivel ez a szó, hasonlóan gö­
rög és latin megfelelőjéhez, egyben érzékelteti az érzelmi mozgásnak a 
szenvedéssel,  valamilyen hatás elszenvedésével való kapcsolatát,  s az 
ebből fakadó alapvetően negatív felhangot. Azonban a szenvedély szó 
jelentésének azon összetevője, amely tartós és erős érzelmi felindulásra 
utal, nem elengedhetetlen része a  pathosz  vagy  passio eredeti fogalmá­
nak, ezek sok esetben egyszerűen érzelmi mozgást, rezdülést jelentenek 
a tartósság és az erőteljesség felhangja nélkül. A szenvedély szónak to­
vábbi hátránya, hogy régies csengése sokszor idegenként hat egy mai 
szövegkörnyezetben, szükségtelenül nehezítve a tárgyalásmód menetét, 
ezért  sokan az érzelem szóval igyekeznek visszaadni azt a  tartalmat, 
amelyet hagyományosan a pathosz vagy passio jelölt.

Ez esetben viszont azzal a nehézséggel vagyunk kénytelenek szem­
benézni, hogy a mai érzelem szavunk mögött olyan fogalom húzódik, 
amelyet már a modern érzelemfelfogás alakított, és amely több ponton 
eltér az eredeti pathosz vagy passio fogalmától. A modern érzelem foga­
lomban nem játszik többé alapvető szerepet a „valamilyen külső hatás 
elszenvedésének”, illetve a negatív változásnak a mozzanata, azonkívül 
gyűjtőfogalomként átfogja a lelki jelenségek egészen széles skáláját, az 
érzékiség területétől egészen a kognitív állapotokig, amelyeknek csak 
egy része tartozik a passio eredeti fogalmához. Ezek a nehézségek általá­
nosak  a  szakirodalomban,  nemcsak  a  magyar  nyelvhez  köthetők,  és 
egyértelműen megnyugtató megoldás eddig még nem bontakozott ki. A 
továbbiakban ‒ csatlakozva a többségi gyakorlathoz ‒ az érzelem szóval 
igyekszünk visszaadni a  pathosz és a  passio jelölte tartalmakat, nem fe­
ledve azonban a háttérben húzódó jelentős fogalmi eltolódásokat.

Egy következő nehézség éppen abból adódik, hogy az ókorban és a 
középkorban nem volt egy, a mai érzelem fogalmához hasonló gyűjtő­
fogalom, s így, amit mai szemmel összetartozónak érzünk, az a korábbi 
szerzőknél külön kategóriákban kap helyet. E kategóriák egységben lá­
tása sokszor a szakembereknek is nehézséget okoz, s nem csak ma, ha­
nem a történelem során, az egyes szerzők egymást való értelmezésében 
is torzulásokat, változásokat okozott. Könnyen el lehet siklani például 



230 Tóth Beáta

Aquinói Szent Tamás kétszintes érzelemfelfogása fölött, amelyben nem­
csak az érzéki törekvőképességhez köthető, sajátos értelemben vett ér­
zelmek (passiones animae) kapnak helyet, hanem egy kevésbé világosan 
körülhatárolt, mégis rendkívül jelentős terület is, az értelmi törekvőké­
pességhez  köthető  intellektuális  affektusok/affekciók  világa.3 Tamás 
ezeket nem jelöli egyértelmű következetességgel (az általa használt kife­
jezések:  affectus, affectio, affectus sine passione, affectio intellectiva, simplex  
affectus), de egyértelműnek látszik, hogy ezeknek a kognitivitásban gyö­
kerező érzelmeknek a paradigmáját az érzékiségben gyökerező érzel­
mek adják, és Tamás szeretet- és vágy-felfogása teljességgel érthetetlen­
né  válik  e  nehezen  kibogozható  distinkció  figyelembe  vétele  nélkül. 
Ráadásul Tamás beszél a passio-k egy olyan csoportjáról is, amely a mai 
felfogás szerint nem tartozik az érzelmek közé. A tamási testi szenve­
dély, passio corporalis, olyan érzéseket/érzeteket jelöl (pl. éhség, szomjú­
ság, fizikai fájdalom), amelyek teljességgel kívül esnek az érzelem mai 
gyűjtőfogalmának körén.4

Nem csoda hát, hogy a fogalmi és szókincsbeli tanácstalanság erősen 
érezteti hatását a témát tárgyaló filozófiai és teológiai lexikonok szócik­
keiben is, nem kis fejtörést okozva az egységes tájékozódási pontot ke­
reső olvasónak. S itt nyilvánvaló, hogy a fordítás nehézségei csak részét 
képezik  a  mélyebben  meghúzódó fogalmi  zűrzavarnak.  Az  affektus, 
szenvedély,  érzelem,  érzés  szavak más és  más  interpretációt  kapnak 
akár egy egyszerzős lexikon különböző szócikkeiben is. Másutt az örök­
lött skolasztikus fogalmak erőteljesen keverednek egyes modern kori el­
képzelésekkel,  szinte átláthatatlan szellemtörténeti bonyodalmat ered­
ményezve.5

3 Lásd Nicholas E. Lombardo magyarázatát.  NICHOLAS E. LOMBARDO,  The Logic of  
Desire:  Aquinas on Emotion, The Catholic University of America Press, Washington, 
2011, 75‒93.

4 LOMBARDO, The Logic of Desire, 17.
5 Ilyen heterogén látásmód bontakozik ki például Herbert Vorgrimler Új teológiai  

szótárából (Göncöl kiadó, Budapest 2006), ha összehasonlítjuk az „Érzés, érzelem”, 
„Affektus”, „Szenvedély”, „Szeretet” címszavakat. Az „Affektus” címszóban például 
ezt olvassuk: „A régebbi teológia nemigen tett különbséget affektus (lat. = állapot, 
hangulat, érintettség) és szenvedély között.” (18. o.) A „Szenvedély” szócikkben vi­



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 231

Ha mindehhez hozzávesszük, hogy az érzelem fogalmának mind a 
mai napig nincs általánosan elfogadott definíciója, és hogy jelenleg is 
egymással versengő elméleteket találhatunk az érzelmek mibenlétéről, 
szerepéről és struktúrájáról, akkor megérthetjük azt a roppant nehézsé­
get, amellyel a teológiának szembe kell néznie, amikor az emberi érze­
lemvilág teológiai jelentőségét kutatja.6

Felvetődik azonban még egy kérdés a dolog természetére vonatko­
zóan:  vajon  nem magában  a  vizsgált  jelenségben rejlik-e  a  nehézség 
gyökere,  nevezetesen,  hogy  amíg  az  értelmet  és  a  gondolkodást  vi­
szonylag autonóm, stabil, átlátható és jól felosztható, definiálható terü­
letként tapasztalja meg a reflektív gondolkodás, addig az érzelmek biro­
dalma valahogyan mindig is a kiszámíthatatlan, idegen befolyásoknak 
kitett, kaotikus erőket jelképezi az emberben.7 Vagy talán éppen e szel­
lemtörténeti fikció alaposabb vizsgálata és korrekciója lehetne a cél? A 
továbbiakban aligha meglepően nehéz feladatra vállalkozunk, amikor 

szont ez áll: „A skolasztikus antropológiában az ember érzéki törekvőképessége és 
annak aktualizálása; erősebb és tartósabb, mint az affektus.” (598. o.) Az érzést/érzel­
met így határozza meg a szótár: „Az érzés alapvető élmény- és tapasztalásforma; erő­
teljes, a gondolkodástól különböző érintettség a pszichikus központban (a szívben, a 
lélekben), amely emocionálisan, verbálisan és testbeszéd útján nyerhet kifejeződést. 
Fogalmilag az érzést csak a 17. sz. óta szokás megkülönböztetni az affektusoktól.” 
(158. o.) Jól példázzák e bonyodalmat a Walter Brugger által szerkesztett Filozófiai le­
xikon (Szent  István Társulat,  Budapest,  2005)  érzelmekkel  kapcsolatos szócikkei  is 
(szerzőjük Alexander Willwoll), amelyekben keverednek a skolasztikus elképzelések 
a modern filozófia meglátásaival; vö. „Érzés, érzelem”; „Szenvedély”; „Szeretet”.

6 Mindezeken felül pedig bonyolítja a helyzetet a filozófiai és a teológiai érzelem­
felfogások közötti kölcsönhatás, főképpen a mai szekuláris érzelemfilozófiák sokszor 
fel- és el nem ismert teológiai gyökere, és a teológiai alapfeltevések szekuláris torzu­
lásai, módosulásai. Lásd THOMAS DIXON, From Passions to Emotions: The Creation of a Sec­
ular Psychological Category, Cambridge University Press, Cambridge, 2003.

7 John Milbank szerint ez a gondolat állhat az érzelmek negatív szemlélete mö­
gött,  amelyet  azonban a kereszténység  nem vesz  át  egy az egyben.  JOHN MILBANK, 
Immutabilité  Divine/Impassibilité  Divine,  in  JEAN-YVES LACOSTE (szerk.),  Dictionnaire  
Critique de Théologie, PUF/Quadrige, Paris 2002, 561‒563. Milbank Herbert Frohnhofen 
könyvére  támaszkodik;  lásd  HERBERT FROHNHOFEN,  Apatheia  tou  Theou:  über  die  
Affektlosigkeit  Gottes  in  der  griechischen  Antike  und  bei  den  griechischsprachigen  
Kirchenväter bis zu Gregorios Thaumaturgos, Peter Lang, Frankfurt 1987, 13‒123.



232 Tóth Beáta

röviden  szemügyre  vesszük  az  érzelemvilág  teológiai  megítélésének 
alakulását.

3. A keresztény érzelemfelfogás filozófiai gyökerei

A keresztény teológiát sokszor éri az a vád, hogy a történelem folyamán 
gyanakvóan tekintett az emberi érzelemvilágra, az érzéki vágyakban a 
bűn forrását látva, az ezektől való megszabadulást vagy legalábbis elfoj­
tásukat szorgalmazta, torz embereszményt állítva ez által a hívő ember 
elé. Míg e vád nyilvánvalóan a keresztény hagyomány nem megfelelő 
ismeretéből származik, arra a tényre azonban ráirányítja a figyelmünket, 
hogy a modern teológia valóban adós lehet az érzelemvilággal kapcsola­
tos örökölt és újabban szerzett tudásának rendszerezésével, saját hagyo­
mánya alaposabb ismeretével, hiszen sokszor talán maga is inkább kitér­
ni igyekezett a kérdés nehézsége elől, talán egy kissé kevésbé gondolta 
fontosnak az alsóbb rendű képességekben lakó rakoncátlan érzelmeket 
az istenképmásiságot hordozó felsőbb rendű és megbízhatóbb észnél.8

Az érzelmek másodlagosnak tartott, nehezen átlátható világától való 
idegenkedés megmutatkozik abban a közkeletű nézetben is, amely sze­
rint a szeretet nem érzelem, hanem akarat dolga, s amelynek egy jelleg­
zetes  tudományos  megfogalmazását  találjuk  a  következő szócikkben, 
amely a szeretet fogalmát tárgyalja:

„Szeretet  az  akaró  szellem  eredendő  értékigenlő  és  értékalkotó 
képessége. Lényegileg és élménymagvában szemlélve a szeretet akarati 
magatartás […] Rendszerint – de nem szükségképpen – kisugárzik az 
érzelmi életre, amely hordozza, mégsem puszta gyönyörérzet, és nem is 
valamiféle  elszigetelt  „magasabb  érzés”.  Így  például  egy  személy 
(például  Isten)  legmagasabb  szintű  akarati  értékelése  akkor  is 
megtörténhet, ha az érzelem más értékskálát követ.”9

8 Például  WOLFGANG BEINERT (szerk.):  A katolikus dogmatika lexikona (Vigilia, Buda­
pest 2004) nem tartalmaz az érzelmekkel foglalkozó szócikket, amíg az ész kérdését 
külön szócikk tárgyalja (182‒183.).

9 ALEXANDER WILLWOLL, Szeretet, in WALTER BRUGGER (szerk.), Filozófiai lexikon, 390‒391.



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 233

S habár e megfogalmazásban felismerjük Szent Tamás gondolkodásá­
nak alapelemeit,  Tamás teológiáját alaposabban szemügyre véve vilá­
gossá válik ezek nyilvánvaló módosulása, torzulása a fenti gondolatme­
netben.  Szent  Tamás  ugyanis  nem állítja  szembe  a  szeretet  érzelmét 
valamifajta  érzelemmentes  akarati  szeretettel,  éppen  ellenkezőleg,  a 
puszta jóakarat és a szeretet különbségét hangsúlyozza. A különbség 
szerinte éppen abban áll, hogy a puszta jóakarat nélkülözi a vágyat és 
az érzelmi összetevőt, míg a szeretet minden szinten (tehát érzéki és in­
tellektuális szinten is,  sőt a természetfeletti  caritas szintjén is) érzelmi 
érintettséget, az érzelmek egyesülését is feltételezi egyben.10

Érthető a teológia idegenkedése attól, hogy a szeretetet és a vágyat 
egyszerűen érzelmekként kezelje. Kifejeződik ebben az a meggyőződés, 
hogy a szeretet nemhogy nem puszta érzelem, hanem tulajdonképpen 
nem hasonlítható semmihez, valahogyan önálló kategóriát alkot, amely 
olykor vetekszik még az értelem elsőbbségével is, s innen ered meghatá­
rozásának végső lehetetlensége is. Ám ha közelebbről megvizsgáljuk a 
teológiai hagyományt, azt láthatjuk, hogy éppen az alapérzelmek egyike­
ként felfogott szeretet lesz az az erő, amely alapvetően átrendezi a ke­
resztény gondolkodást a görög filozófiai gondolkodáshoz képest, s amely 
fokozatosan a sajátosan keresztény érzelemfelfogás sarkkövévé válik.

A korai kereszténység nyilvánvalóan örökli a görög filozófia külön­
féle  elgondolásait  az  érzelmek helyéről  és  szerepéről  az  emberben,  s 
örökli egyben a filozófia tanácstalanságát is azt illetően, hogy a szellemi 
képességek mennyiben függnek össze az érzelemvilággal.11 A különbö­
ző filozófiai irányzatok vizsgálata alapján két szögesen ellentétes állás­
pont rajzolódik ki: az egyik (melynek legkövetkezetesebb képviselői a 
sztoikusok voltak) az értelmes lélek egyneműségét hirdeti, s mint ilyen­
ben az érzelmeknek semmiféle helyet nem biztosít, a másik alapvető ál­
láspont szerint (ide sorolhatjuk minden különbségük ellenére Platón és 

10 Summa Theologiae: II-II. q. 27. a. 2. Szent Tamás kivételes esetként említi az el­
lenségszeretetet és azok szeretetét, akiket nem ismerünk (ez esetekben hiányozhat az 
érzelmi mozzanat), azonban szerinte a szeretet legfontosabb fajtája az, amikor azokat 
szeretjük az érzelem egyesülésével, akik közel állnak hozzánk; De caritate, art. VIII.

11 Affektus in HERBERT VORGRIMLER, Új teológiai szótár, Göncöl kiadó, Budapest 2006, 
18.



234 Tóth Beáta

Arisztotelész filozófiáját) az érzelmek szerves alkotórészei  a léleknek, 
bár pontos helyüket illetően például maga Platón is különböző válaszo­
kat látszik adni pályája egyes szakaszaiban.12

A sztoikus felfogás tehát az érzelemmentes élet ideálját hirdeti (a tel­
jes apatheia, szenvedélymentesség eszményét), mivel az emberi élet cél­
ját a kozmikus értelem felé fordulásban, az ezzel való harmóniában lát­
ja,  szemben  az  önmaga  felé  forduló  emberrel,  akiben  az  egyetemes 
értelemtől való elfordulás miatt hamis ítéletek, érzelmek keletkeznek, 
amelyek teljességgel félrevezetik az erényes élet útjáról. Az ilyen ember, 
az irracionális és természetével ellenkező érzelmek ítéleteit követve té­
vesen azt hiszi, hogy az erényeken kívül más dolgok is fontosak, és nem 
tudja megvalósítani a bölcs erényes életét. A bölcs ember csak a biztos 
kognitív  alappal  rendelkező tartalmakat és jelenségeket fogadhatja  el 
valósnak, az érzelmek mint hamis ítéletek veszélyesek és károsak, a tő­
lük való megszabadulás a cél. A sztoikus filozófia az érzelmeket négy fő 
típusra osztja, melyek közül kettő a jelenre ‒ gyönyör (hédoné) és a fáj­
dalom/szomorúság (lüpé) – kettő pedig a jövőre – vágy/kívánság (epi­
thümia) és félelem (phobosz) – vonatkozik.

A sztoikus felfogás azonban mégsem ennyire egyszerű,  mivel  két 
ponton mintha engedményt tenne valamiféle analóg érzelmiség létjogo­
sultságának. Az egyik pont inkább gyakorlati megfontolásokból ered. 
Arra a kritikára, hogy egyetlen ember, még a bölcs sem képes teljesség­
gel például a harag érzelme nélkül élni, megalkotják azt a fogalmat, me­
lyet jobb híján elő-érzelemnek nevezhetnénk, és amely kissé módosult 
formában ugyan, de egészen napjainkig hatást  gyakorol  az érzelmek 
különböző elméleteire. E nézet szerint az „elő-érzelem” olyan spontán 
érzelmi reakció, amelytől senki sem ment, de amely még nem számít ér­
zelemnek, mivel nélkülözi az ember tudatos beleegyezését, elfogadását. 
Ilyen akaratlan, az érzelmet még csak előkészítő első rezdülések a bölcs 
emberben is vannak, de a második mozzanat, az akarati beleegyezést 
követő harag, a valódi érzelem, már nem lehet jelen a lelkében.13

12 Az ókori érzelemfilozófiák történeti áttekintéséhez lásd  SIMO KNUUTTILA, Emo­
tions in Ancient and Medieval Philosophy, Clarendon Press, Oxford 2004, 5‒110.

13 Knuuttila szerint e gondolat részletes kifejtését találjuk meg Seneca De ira című 
művében; S.  KNUUTTILA,  Emotions in Ancient and Medieval Philosophy, 65. Megjegyez­



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 235

A második pontosítás inkább a teória elvi következetességének igé­
nyéből  fakad,  nevezetesen a  sztoikus  elképzelés  radikálisan kognitív 
voltából. E radikális elképzelés az egynemű, teljesen racionális lélekben 
megengedi bizonyos „jó érzelmek” (eupatheiai) jelenlétét, amelyek tulaj­
donképpen a rossz és hamis ítéletek/érzelmek értelmi síkra transzpo­
nált, helyes párjai. Ily módon tehát gyönyör helyett lehet az értelemtől 
átjárt, teljességgel kognitív öröm, boldogság, jókedv és gyönyörködés a 
bölcs lelkében. Félelem helyett óvatosság és tisztelet, kívánság helyett 
pedig jóakarat,  nagylelkűség,  kedvesség és  szeretet.  Bár  az  eupatheiai 
pontos  mibenléte  máig is  vitatott,  egy valami biztosnak látszik:  bár­
mennyire is csak analóg értelemben, de mégiscsak az érzelemvilágnak 
helyet biztosító gesztust érhetünk itt tetten.

A másik álláspontnak, amely elismeri az érzelmek létjogosultságát 
az emberben, a két legfőbb képviselője Platón és Arisztotelész. Platón 
korai dialógusaiban (legfőképpen a  Phaidónban) az érzelmek helyét a 
testbe helyezi. Később, három részre osztott lélek elképzelésében egyér­
telműen helyet ad az érzelmek világának. A mi szempontunkból érde­
kes  mozzanat  a  platóni  elgondolásban,  hogy  háromrészes  felosztása 
munkássága során változni látszik. Míg Az államban magát a lelket oszt­
ja három részre (értelmes, indulati és vágyó részekre, melyek közül a 
középső indulati thümoeidész az érzelmek helye), a Phaidroszban a lélek 
legmagasabb, halhatatlan része nyer hármas felosztást,  s úgy tűnik a 
változtatás  hátterében  Platón  gazdagodó  szeretetfelfogása  áll,  amely 
immár felismeri az érzéki  erósz jótékony hatását a megismerésre is. A 
három részre osztott halhatatlan lélekrészben így megjelenik a racioná­
lis erósz az érzéki erósz párjaként. Ennek megfelelően az érzelmek szere­

zük, hogy Aquinói Szent Tamásnál is megtalálható e megkülönböztetés későbbi for­
mája Krisztus érzelemvilágának tárgyalásánál, melyet Tamás valószínűleg Szent Jero­
mostól vett át. Jeromos alkotja meg a „propassio” kifejezést a sztoikus megkülönbözte­
tés mintájára, bár nem teljesen azzal megegyezően. (Commentariorum in Matheum 4. 
26. 37.) Szent Tamás szerint Krisztus érzelmei különböztek a mieinktől abban az érte­
lemben, hogy propassio-k voltak, azaz olyan érzelmek, amelyek teljesen összhangban 
voltak értelmével: nem irányultak tiltott tárgyra, nem előzték meg az ész ítéletét, és 
nem akadályozták értelmét a jó megtételében (STh III. q. 15. a. 4.). Lásd LOMBARDO, The  
Logic of Desire, 210‒212 és PAUL GONDREAU, The Passions of Christ’s Soul in the Theology of  
St. Thomas Aquinas, Aschendorf, Münster 2002, 333‒374.



236 Tóth Beáta

pének általános megítélése is változik nála, korábbi negatív szemlélete, 
amely nem lát semmi hasznosat a vágyak és szenvedélyek meglétében, 
később enyhül, és felismeri az érzelmi alapú ítéletek pozitív episztemo­
lógiai szerepét az értelmes lélek egészére nézve, melynek kiművelése az 
ember  kitüntetett  célja  kell,  hogy legyen.  Ráadásul  mintha  Platón  is 
megkettőzné az ember érzelemvilágát azt sugallva,  hogy az értelmes 
résznek is megvannak a sajátos vágyai és élvezetei, melyek közül a leg­
fontosabb az igazság és a bölcsesség szeretete.

A platóni, a középső és új platonikus apatheia eszménye nem az ér­
zelmektől való teljes megszabadulásban áll, hanem azok szigorú értelmi 
ellenőrzésében, egy aszketikus ideálban, és abban a törekvésben, hogy a 
lélek felső, értelmes része minél jobban teret nyerjen az ember életében. 
A cél az istenihez való hasonulás, és ilyen értelemben a lélek legfelső ré­
szében megvalósított szenvedélymentesség, azonban Plótinosz például 
megengedi valamifajta érzékek feletti érzelmek lehetőségét az isteni ere­
det misztikus tapasztalatában,  elindítva ezzel,  Órigenészen keresztül, 
egy hosszú misztikus keresztény hagyományt. Összességében tehát azt 
mondhatjuk, hogy a platóni irányvonal az érzelmeket az ember alapve­
tő adottságának tekinti, és nem a tőlük való teljes megszabadulást tűzi 
ki célul, hanem megfelelő kezelésüket tartja fontosnak.

Arisztotelész, Platónhoz hasonlóan, de Platónnál egyértelműbb bi­
zonyossággal,  természetes  emberi  adottságnak  tartja  az  érzelmeket. 
Közismerten pozitív megítélésében az érzelmek elengedhetetlen feltéte­
lei a jó élet megvalósításának, s mivel filozófiája egészében nem a kon­
tingens létezőktől való elfordulás a cél, az időleges dolgoktól való füg­
gést elfogadja az emberi lét természetes alaphelyzetének, s vele együtt a 
világban levő érzékelhető és változékony dolgokhoz kapcsolódó érzel­
meket is. Az  apatheia érzelemmentes állapota nála egyenesen betegség 
jele, az ember mentális zavarára utalhat vagy a gonoszságban megrög­
zött állapot érzéketlenségéről árulkodik. Test és lélek szoros egységét 
hirdető filozófiája nyitott az érzelmek nélkülözhetetlen szerepének elis­
merése felé.



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 237

4. A teológiai szempontú átalakulás

A keresztény elképzeléseken az  idők  folyamán mindhárom filozófiai 
irányzattal  való  számvetés  felismerhető  nyomot  hagyott,  olyannyira, 
hogy ezek egyes elemei nem kevésszer keverednek, sajátosan keresz­
tény színezetű és teológiai alapvetésű érzelem felfogást eredményezve. 
S itt nem csupán egyszerű átvételről, az elemek újszerű ötvözéséről van 
szó, inkább azok tudatos átalakításáról, keresztény szempontú átértel­
mezéséről,  még akkor is,  ha bizonyos pontokon az öröklött filozófiai 
előfeltevések túlságosan nagy hatásúnak bizonyultak ahhoz, hogy a ke­
resztény gondolkodásmód teljesen átformálhassa azokat. Maradnak te­
hát érdekes törések, nehezen illeszkedő elemek és részterületek, mind­
azonáltal az átformáló, alakító szándék nyilvánvalóan kitapintható.

Hozzáadódik mindehhez az a nyilvánvaló tény, hogy az érzelmek­
ről való keresztény diskurzus a legtöbb szerző esetében nem alkot ösz-
szefüggő  elméletet,  hanem  különböző  részterületeken  jelenik  meg, 
hosszabb-rövidebb  gondolatmenetekben,  néhol  pedig  csak  futó  meg­
jegyzésekben. Ilyen részterületek az eredeti állapot emberének és a bűn­
beesés utáni ember helyzetének felvázolása, Krisztus emberségének, és 
ezen belül érzelemvilágának vizsgálata, a megváltott és a megszentelő 
kegyelem állapotában élő ember és a boldog színelátás feltámadt em­
berségének leírásai. Az egyes szerzők nem mindig képesek e részterüle­
tek teljes harmonizálására, s nem is céljuk egy teljesen koherens érze­
lem-elmélet kialakítása. S még Aquinói Szent Tamásnál is, aki pedig az 
érzelmekről a legátfogóbb és a leghosszabb összefüggő értekezést írja, 
megfigyelhető a mai szemmel összetartozónak tekintett témák széttago­
lása.14 Az érzelmekről szóló részben például nem kap helyet az affektu­
sok, az intellektuális érzelmek világa, ezekről sehol sem értekezik össze­
függően.  Tulajdonképpen  a  szeretetről  alkotott  elképzelései  adnak  a 
legjobban képet kétszintes  érzelemfelfogásáról,  azonban e felfogást is 

14 Az érzelmekről írt traktátust lásd STh I-II. q. 22‒48.



238 Tóth Beáta

csak különböző műveinek egységben látása által tudjuk felvázolni.15 A 
kor szokásának megfelelően, krisztológiájában tárgyalja Krisztus érze­
lemvilágának kérdését, s az érzelmek szerepe az eredeti állapotban és a 
bűnbeesés után,  valamint  a boldog színelátás  tapasztalata ismét csak 
más és más kontextusban kerülnek elő. S ha teljes képet szeretnénk kap­
ni, akkor az emberről szóló részeken túl, az egyes szerzőknek Isten vál­
tozhatatlanságáról/szenvedélymentességéről  alkotott  nézeteit  is  meg 
kell vizsgálnunk, mivel ezek kölcsönhatásban vannak az emberről alko­
tott képükkel. 

Mi változik tehát, amikor a filozófiai gondolkodás találkozik a teoló­
gia szempontjaival? Bátran állíthatjuk, hogy a keresztény gondolkodás 
a filozófiai elképzeléseket alapjaiban írja át. Bár a filozófiai érzelemfelfo­
gás alkotóelemei és az ezeket jelölő jellegzetes fogalmak még sokáig je­
len vannak az egyházatyák írásaiban (megtévesztve ezzel a felületes ol­
vasót),  e  fogalmak  egyre  inkább  új,  keresztény  értelmezést  kapnak, 
amelyek végül is szétfeszítik a filozófia rajzolta kereteket. E fejlődés hát­
terében pedig, véleményünk szerint, a  Szentírás tanúságán nyugvó ke­
resztény szeretetfelfogás áll, olyannyira, hogy a keresztény hozzáállást 
az érzelmek világához a  szeretet  egyre  gazdagodó,  mélyülő fogalma 
legfőbb  rendezőelvként  határozza  meg.  Ez  a  folyamat,  más  és  más 
hangsúlyokkal ugyan, de mind a keleti mind a nyugati hagyományban 
megfigyelhető.16 Hogy hogyan is történik mindez, annak példa értékű 
megfogalmazását találjuk Szent Ágoston nagyszabású vállalkozásában, 
a De civitate Dei-ben, ahol a görög filozófia nézeteivel számot vetve a sa­
játosan keresztény álláspontot fogalmazza meg.17 Ágoston érvelésmódja 

15 A főbb szövegek a Scriptum super IV libros Sententiarum Petri Lombardi különbö­
ző részeiben (az első könyv 1. 17, második könyv 3. 38, a harmadik könyv 23, 27, 28, 
29, 30, 31, 32, 36, és a negyedik könyv 49.  distinctio; a  STh I-II. q. 26‒28. (a szeretet 
mint passio), II-II. q. 23‒27. (a  caritas mint teológiai erény), I. q. 20. (az Istenben levő 
szeretet), és a De caritate című írás.

16 A  kontemplatív,  aszketikus  keleti  irányzatban  ugyan  gyakran  szó  esik  az 
apatheia-ról, azonban ezt a sajátosan keresztény  apatheia fogalmat végül magába ol­
vasztja a szeretetről való diskurzus; lásd  TÓTH BEÁTA Logos and Love: The Theological  
Contours of a Fragile Unity, dokt. dissz. Leuven, 2011, 107‒152.

17 SZENT ÁGOSTON, Az Isten városáról, Kairosz, Budapest 2006, IX. 4‒5 és XIV. 1‒10.



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 239

meghatározó nyomot hagy a nyugati elképzeléseken, és Aquinói Szent 
Tamás megközelítésmódját is (minden különbségük ellenére) maradan­
dóan befolyásolja.

Mint ismeretes, Ágoston művének alapkoncepciója a pogány világ 
és az Isten városához tartozó polgárok világa közötti összehasonlítás. 
Az érzelmek megítélésének kérdése  először  váratlan  kontextusban,  a 
műnek a pogány világ mitológiai és filozófiai tévedéseit leleplező első 
felében, a kilencedik könyvben kerül elő (4‒5. c.), ahol Ágoston azt a té­
ves nézetet cáfolja, amely szerint a démonok között vannak jók is, akik­
nek tisztelete megadja az ember számára az örök boldogságot. Ágoston 
a pogány világ gondolkodóit saját nézeteik ellentmondásosságát feltár­
va cáfolja, mondván, ha a démonok értelmét viharos emberi érzelmek 
nyugtalanítják – amint azt e gondolkodók állítják – akkor hogyan ne­
vezhetik őket jónak, a bölcs emberhez hasonlónak, hiszen a bölcs elmé­
jét szerintük szenvedélyek nem zavarhatják. E gondolatmenetbe ékeli 
aztán bele saját, keresztény érzelemfelfogásának első körvonalait.

Először is, közös nevezőre hozza a sztoikus, a platóni és az arisztote­
liánus irányzatot: szerinte, bár látszólag mást vallanak, és más fogalmi 
apparátussal  érvelnek,  végtére is mindannyian ugyanazt az alapelvet 
vallják, nevezetesen, hogy a bölcs ember értelmét nem befolyásolhatják 
az érzelmek. Eltérés náluk csak a szavak szintjén mutatkozik,  abban, 
hogy a külső, testi  javakat jónak nevezik-e vagy sem, abban azonban 
már megegyeznek, hogy ezek a dolgok csekély fontossággal bírnak az 
értelmes szellem javaihoz, az erényekhez képest.

Ezzel szemben a  Szentírásban nem az ész dolgai a legfőbb javaink, 
mivel az ész maga is aláveti magát Istennek, hogy Ő uralkodjék felette, 
és segítse, az érzelmek pedig az észnek vannak alávetve, hogy az ész 
irányítsa és megfékezze azokat, és helyes célok felé fordítsa. Ágoston itt 
fontos gondolatokat vet fel, amelyek rámutatnak a filozófiai és a teoló­
giai nézőpont alapvető különbségére. Mondanivalójának lényege, hogy 
a teológiai szemléletben nem az ember öncélú, heroikus és tulajdonkép­
pen önző öntökéletesítése áll a középpontban, amikor az érzelmek vilá­
gával  számot vet,  hanem a reláció,  az emberi  viszonyok szempontja, 
azaz a másik javát kereső magatartás, a másik emberhez való együtt 
érző odafordulás.  A teológia  felteszi  az  érzelmek okának és  céljának 



240 Tóth Beáta

kérdését is, s ez alapján ítéli meg azok hasznos vagy káros voltát: példá­
ul nem pusztán azt nézi, hogy valakiben van-e harag, hanem azt kutat­
ja, mi az oka haragjának, hiszen ha haragja egy gonosz tett helyrehoza­
talára irányul, akkor nincs benne semmi embertelen vagy kivetnivaló. E 
gondolatmenetben tanúi lehetünk a szeretet burkolt középpontba állítá­
sának,  amikor  Ágoston az  általa  hozott  példákban a  misericordiát  (az 
együttérzést) teszi meg az érzelmek megítélésének mércéjévé. Érvelésé­
nek lényege, hogy még a negatív érzelmek is lehetnek jók, ha a másik 
felé irányuló együttérzést szolgálják.

Műve második részében azután az Isten városa jellegzetességeit tár­
gyalja, s a teremtés és a bűnbeesés problémáján keresztül jut el az érzel­
mek kérdéséhez a tizennegyedik könyvben (1‒10. c.). Okfejtése itt szisz­
tematikusabb  és  szinte  teljességgel  biblikus  alapú,  s  külön  figyelmet 
érdemel, mennyire egységben kezeli a protológiai, krisztológiai és esz­
katológiai szempontokat, amelyeknek szétválása a későbbi korokban a 
gondolatmenetek  egymástól  való  eltávolodását,  széttagolódását  ered­
ményezi majd.

Miközben arra az inkább csak a háttérben meghúzódó kérdésre ke­
resi a választ, hogy hol van az a pont, ahol a bűn beléphet az emberi 
életbe, az érzelmekkel kapcsolatos görög alapfogalmak teljes átértelme­
zését adja a Szentírás logikája alapján. Első célpontként a görög test-lé­
lek szembeállítást támadja, mivel ennek következményeként az érzel­
mek a test hatáskörébe kerülnek, s ezáltal a test lesz a rossz hordozója, 
még ha a platonikus gondolkodás szerint az érzelmek a test hatására a 
lélekben keletkeznek is. Ágoston egyrészt azt bizonyítja, hogy a lélek ál­
tal kezdeményezett érzelmek valóságát Platón követői maguk is benn­
foglaltan elismerik, másrészt pedig ‒ és ez a számunkra fontosabb lépés 
‒ átrendezi  a  test-lélek megkülönböztetés  határvonalait.  Míg a görög 
gondolkodásban az alacsonyabb rendű test szerinti élet és a test szerinti 
ember áll szemben a szellemi, értelmes lélek szerinti élet ideáljával, ad­
dig Ágoston mindkettőt az „ember szerinti ember” negatív kategóriájá­
ba sorolja, ellentétben „az Isten szerinti ember” keresztény eszményé­
vel.  E  megkülönböztetést  a  Szentírásra  alapozza  („Mert  amikor 
irigykedés versengés és viszálykodás van köztetek, vajon nem testiek 
vagytok-e, és nem ember szerint jártok-e el?” 1Kor 3,3), és egyben szét­



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 241

oszlatni igyekszik a páli szövegek azon félreértését, amely a páli „test 
szerinti embert” a görög testi ember fogalmával, míg a „lélek szerinti 
embert” a görög bölcs és a szellemi szférába húzódó ember eszményé­
vel azonosítja. Idézetek példáin demonstrálja, hogy a határ nem itt hú­
zódik, mivel a  Szentírás mindkét kifejezése az egész emberre vonatko­
zik, s e két kifejezést felváltva jelöli az embert egy adott szakaszon belül 
(1Kor 2,11‒14). Az új határ tehát a Teremtője szerint élő és igazságban 
Isten akaratát megcselekvő „Isten szerinti ember”, és az önmaga szerint, 
és ezért hazugságban élő „ember szerinti ember” között húzódik. Az új­
fajta  megkülönböztetésben tulajdonképpen lényegtelenné  válik  a  test 
vagy a lélek nagyobb szerepe a bűnös szenvedélyek kialakulásában, az 
igazi kérdés az egész ember helyes Isten felé fordulása vagy bűnös ön­
maga felé fordulása lesz.18

E megkülönböztetés azután megalapozza a sztoikus pathé – eupatheia 
(rossz és jó érzelmek) felosztásának átértelmezését is.  Érdekes megfi­
gyelni, ahogy a kilencedik könyvben még csak bennfoglaltan, a háttér­
ben meghúzódó szeretet gondolata hogyan kerül itt egyre tudatosabban 
a középpontba, hogyan válik alapvető rendezőelvvé, Ágoston gondolat­
menetének sarkkövévé, továbbá hogyan kerül szoros összefüggésbe az 
akarat és a vágy kérdésével. Ágoston tehát, továbbgondolva azt a fen­
tebb kifejtett elvét, hogy az érzelmek megítélésénél nem az számít, hogy 
a  test  vagy a  lélek hatására  keletkeztek-e,  arra a következtetésre  jut, 
hogy  ami  viszont  számít,  az  az  ember  akarata  (voluntas),  amely  ha 
rossz/eltorzult (perversa), akkor az érzelmei is rosszak, ha viszont jó/he­
lyes (recta), akkor az érzelmek is jók. Mindez pedig azért van így, mert 
az érzelmek tulajdonképpen akarások (immo omnes [motus]  nihil  aliud  
sed voluntates sunt 6.  c.].  Ágoston sorra veszi  a négy alapérzelmet,  és 
mindegyikben kimutatja az akarat szerepét:

18 Ágoston különösen árnyalt véleményt alakít ki a test bűnösségének kérdésé­
ben. Szerinte a bűn oka nem a test természete, vagy lényege, hanem az eredeti bűn 
nyomán fellépő romlottsága. E romlottság abban áll, hogy a test elnehezíti az embert, 
azonban mindez a feltámadt és romolhatatlan testben nem lesz többé jelen. Bár van­
nak olyan bűnök, amelyek a testből származnak, korántsem minden bűn származik a 
testből. Az Isten városáról, XIV 3, 203‒205.



242 Tóth Beáta

„Ugyanis mi más a vágy [cupiditas] és az öröm [laetitia], mint azokba 
a dolgokba való beleegyezési akarat, amelyet kívánunk [voluntas in  
eorum consensione quae volumus]? S mi más a félelem és a szomorúság, 
mint bele nem egyezési akarat azokba a dolgokba, amelyeket nem 
óhajtunk [voluntas in dissensione ab his quae nolumus]? […] Általában a 
kívánt vagy elkerült dolgok különbözősége szerint – amint az ember 
akarata vonzódik hozzájuk vagy ellenzi őket ‒ változik és alakul át 
ilyen  vagy  olyan  indulattá  [Et  omnino  pro  varietate  rerum,  quae  
appetuntur atque fugiuntur, sicut allicitur vel offenditur voluntas hominis,  
ita in hos vel illos affectus mutatur et vertitur].”19

A jó vagy rossz tárgyak szerinti osztályozás pedig szükségszerűen elve­
zet ahhoz a kulcsgondolathoz, hogy az Isten szerint élő embernek a jót 
kell  szeretnie  [Quapropter  homo,  qui  secundum  Deum,  non  secundum 
hominem vivit, oportet ut sit amator boni]. S ezzel belép a szeretet gondola­
ta. Szent Ágoston először gondosan megvizsgálja, hogy a Szentírás va­
jon mást és mást ért-e az  amor,  dilectio és  caritas szavak alatt, és arra a 
következtetésre jut, hogy ezek mindegyike alapvetően ugyanazt jelenti. 
Mindez azért fontos, mert vannak, akik úgy érvelnek, hogy a dilectio jó, 
míg az amor rossz szeretet jelöl, Ágoston azonban kimutatja, hogy még 
a világi szerzők sem használják e megkülönböztetést. Ez után követke­
zik a döntő mozzanat, amikor összekapcsolja az akarat és a szeretet fo­
galmát: „a helyes akarat a jó szeretet, a helytelen akarat a rossz szeretet 
[recta itaque voluntas est bonus amor et voluntas perversa malus amor].”20 Ez­
zel készen áll az út a négy alapszenvedély lényegének újrafogalmazásá­
hoz immár a szeretetre vonatkoztatva:

„Tehát  az  a  szeretet,  amellyel  birtokolni  kívánjuk  azt,  amit 
szeretünk, az a vágy. S midőn az már a mienk is, és élvezzük azt, ez 
az öröm. Midőn menekülünk attól,  ami azzal ellentétben áll,  ez a 

19 Az Isten városáról, XIV 3, 210. Megjegyezzük, hogy a későbbi, és Szent Tamásnál 
is megtalálható különbségtétel „kívánó” és „elkerülő” (concupiscibilis és irascibilis) ér­
zelmek között csíraszerűen már jelen van itt Ágoston megfogalmazásában.

20 Uo., XIV 7, 213.



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 243

félelem, s azt érezni, ha bekövetkezett, ez a szomorúság. Ezért ezek 
az indulatok rosszak, ha a szeretet is rossz, és jók, ha ez is jó.”21

A Szentírás is azt mutatja, hogy ezek az érzelmek hol jó, hol rossz érte­
lemben fordulnak elő, kivéve az örömöt, amely, Ágoston szerint, csak jó 
értelemben található. A Szentírással tehát összeegyeztethetetlen a sztoi­
kus  különbségtétel  rossz  és  jó  érzelmek,  azaz  pathé/perturbatio és 
eupatheia/constantia között, mivel ezek mindegyike lehet rossz is és jó is 
attól függően, hogy milyen szeretet vezeti.22 Ágoston végkövetkeztetése 
egyértelmű:

„A Szentírás és az egészséges tudomány tanítása folytán szerintünk 
Isten szent városának Isten szerint élő polgárai a jelen életben való 
zarándoklás közben félnek, vágyódnak, szomorkodnak és örülnek. 
Mivel pedig helyes a szeretetük, ezért helyes minden szenvedélyük 
is.”23

S itt szentírási idézetek hosszú füzére következik, amely egyrészt azt 
igazolja, hogy, a különféle érzelmek (még ha negatívak is) valójában he­
lyesek a hívő lelkében, másrészt pedig azt mutatja be, hogy a Szentírás 
kifejezetten buzdítja is a Krisztust követőket, hogy bizonyos helyzetek­
ben legyenek meg bennük e különféle érzelmek. Még a megkísértés utá­
ni vágyra is találunk buzdítást, mert „amilyen erőtlenek vagy erősek, 
aszerint félnek a kísértéstől, vagy vágyódnak a próba után.”24 S ezért a 
Szentírás hol arra buzdítja őket, hogy féljenek a kísértéstől (Gal 6,1), hol 
pedig a kísértés utáni vágyódásra ösztökél (Zsolt 25,2), egyszer a kísér­
tés ideje alatt való bánkódásra (Mt 26,75), másszor a kísértésben való ör­

21 Uo., XIV 7, 213. Ezt a megfogalmazást Szent Tamás is átveszi. Lásd STh I-II. q. 
25 ad 2.

22 Ágoston Cicero latin kifejezéseit használja. Cicero a pathé fogalmát perturbatio-
nak fordítja (Tusculanae disputationes 4.6), az  eupatheia fogalmát pedig  constantia-nak 
(Tusculanae disputationes 3.10); vö. Heidl György jegyzetei in  Az Isten városáról, 209, 
185. jegyzet és 214, 203. jegyzet.

23 Az Isten városáról, XIV 9, 219.
24 Uo., XIV 9, 220.



244 Tóth Beáta

vendezésre bátorít (Jak 1,2). Ráadásul, ezen érzelmek megléte nemcsak 
az egyes hívő számára fontos, hanem mások java érdekében is elenged­
hetetlen, így a keresztény ember tudatosan átengedi magát, sőt műveli 
magában a helyes szeretetből fakadó érzelmeket.

A harmadik lépés a görög  apatheia,  szenvedélymentesség fogalmá­
nak bibliai alapokon nyugvó átértelmezése. Hiszen nemcsak arról van 
itt szó, hogy már nincs többé értelme az önmagukban jó és rossz érzel­
mek megkülönböztetésének, hanem arról is, hogy e különbségtétel fe­
leslegessé válása egyben kihúzza a talajt a szenvedélymentesség görög 
eszménye alól is, mivel a keresztény szempontból helyes érzelmek a ha­
gyományosan rossznak nevezett és kerülendőnek tartott érzelmek kö­
zött is  megtalálhatók. Mi lehetne akkor az  apatheia Szentírással  össze­
egyeztethető értelme, hiszen Szent Pálban, sőt az Úr Jézusban is voltak 
érzelmek? Pál érzelmei nem voltak bűnösek, mivel igaz szeretetből fa­
kadtak, és követték az ész irányítását, akkor lépve működésbe, amikor 
szükséges volt. Az Úr Jézusnak is, aki bár bűn nélkül való volt, voltak 
érzelmei, hiszen valóságos ember volt. Az ő esetében azonban annyi a 
különbség, hogy az ő érzelmei teljességgel akaratlagosak voltak, akkor 
adott helyet nekik a lelkében, amikor akarta, ellentétben velünk, akiknél 
még a jó érzelmek is akaratunk ellenére léphetnek fel. Ő, aki akkor lett 
emberré, amikor akarta, az érzelmeit is akarattal tudta szabályozni. Ha 
tehát  az  érzelmek  világa  ennyire  fontos  része  emberségünknek,  mit 
kezdhetünk az apatheia gondolatával?

Ágoston az apatheia háromféle értelmezését veszi sorra, majd mind­
egyikről kimutatja, hogy végső soron feleslegesek. Az első az értelem­
mel ellenkező, zavaró érzelmek nélküli életet jelentené, ami kívánatos 
lenne ugyan, ámde ebben az életben nem lehetséges, mivel a bűn követ­
keztében mindannyiunkban vannak ilyen érzelmek. A második, hogy 
semmiféle érzelem nem lenne, ami nyilvánvaló esztelenség, mivel egy­
részt, mint már láthattuk, a jelen életben ez nem lehetséges, az eljövendő 
pedig, bár ott nem lesz félelem és szomorúság se, szeretet és öröm nél­
kül el nem képzelhető. Fontos mozzanat itt tehát, hogy Ágoston az örök 
boldogság állapotában is kulcsfontosságúnak tartja a szeretethez köthető 
érzelmek jelenlétét. A harmadik értelmezés szerint az  apatheia állapota 
azt jelentené, hogy ott „nem rémít a félelem” és „nem szorongat fájda­



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 245

lom”, ez ugyan az örök életre igaz, de ebben az életben éppenséggel ke­
rülendő, mivel a szeretetből fakadó negatív érzelmek, szenvedések az Is­
tent szerető ember számára, éppen a szeretet miatt szükségesek. 

Mindezekből logikusan bontakozik ki az eredeti  állapot meg nem 
romlott  emberségének a képe.  Fontos megjegyeznünk, hogy Ágoston 
nem csatlakozik  azok  véleményéhez,  akik  az  első  emberpárnak  csak 
szenvedélyektől mentes szellemi testet tulajdonítanak, így óva meg őket 
a rossz érzéki tapasztalatok lehetőségétől.25 Velük szemben hangsúlyoz­
za, hogy az első embereknek is érzéki teste volt [corpus animale], amely 
azonban még máshogy viselkedett a bűn hatása nélkül, s így szellemi is 
volt egyben.26 Arra a kérdésre, hogy vajon voltak-e bennük érzelmek, 
igenlő feleletet ad, s mindezt a szeretet szükségszerű meglétével ma­
gyarázza. A zavartalan istenszeretet és házastársi szeretet állapotában 
nagy örömöt és élvezetet tapasztaltak, amelyet nem fenyegetett semmi­
féle félelem és a szomorúság, hiszen nem volt semmi fenyegető veszély. 
Ebben az állapotban a vágy (cupiditas) még nem helyezkedett szembe az 
akarattal.

S hogy végtére is hol van az a pont, ahol a bűn belépett az ember 
ilyen harmonikus létébe (amely – mint mondottuk – Ágoston végső kér­
dése  ebben  a  gondolatmenetben),  nehezen  kibogozható.  Úgy  tűnik, 
hogy  megoldás  helyett  az  akarat  és  a  vágyakozás  körkörösségének 
csapdájába ütközünk. Ágoston magyarázata szerint a rossz cselekedetet 
megelőzi a rossz akarat, a rossz akaratnak pedig a gyökere a kevélység: 
„S mi más a kevélység, mint vágyakozás a hamis nagyságra? [Quid est  
autem superbia nisi perversae celsitudinis appetitus?]”27 Mi van tehát előbb, 
az akarat vagy az appetitus, amely a magyar fordítással ellentétben nem 
is annyira vágyakozás, mint inkább törekvés, habár a vágyódás mozza­
nata szintén benne lehet? E nehezen értelmezhető gondolatmenetben 
mindenesetre érdekes, hogy a bűn belépésének helye nem kifejezetten 
az ember érzelemvilága, bár az appetitus fogalmával ahhoz is köthető.

25 Például NÜSSZAI SZENT GERGELY, Az ember teremtéséről XVIII. 1.
26 A magyar fordításban tévesen „lelki test” szerepel „érzéki test” helyett;  Az Is­

ten városáról, XIV 10, 226.
27 Az Isten városáról, XIV 13.



246 Tóth Beáta

5. Az emberi vágy logikája

Távolságot véve most már a részletektől, felmerül a kérdés, hogy a gö­
rög fogalmak és distinkciók átértelmezésén túl miben rejlik Szent Ágos­
ton intuíciójának újdonsága, mi a sajátosan keresztény összetevő? Véle­
ményünk  szerint  nem  másról  van  itt  szó,  mint  az  eredetileg 
kaotikusnak, veszélyesnek, megbízhatatlanul instabilnak, és ezért az ér­
telem vezérelte emberi élethez méltatlannak tartott érzelemvilág rejtett, 
belső logikájának felfedezéséről. A keresztény ember számára az érzel­
mek világának is van értelme, s nem csak pusztán gyakorlati megfonto­
lások alapján. Nem csak azért, mert segítenek minket az Isten felé veze­
tő úton, vagy mert nélkülük az emberi élet amúgy is elképzelhetetlen. E 
gyakorlati megfontolások mögött annak a biblikus gondolatnak a ko­
molyan vétele húzódik meg, hogy Isten a szeretet, és hogy a szeretet, a 
jó szeretet, minden formájában Istentől való (1Jn 4,7). Isten szeretete pe­
dig nem nélkülözi a logikát, az Ő szeretete egyben Logosz, értelem is. 
Ilyenformán Ágostonnak az a lépése, hogy a szeretetet teszi meg az ad­
dig  összefüggéstelennek  látszó  érzelmek  rendezőelvévé,  egyben  egy 
bennfoglalt, de csak jelzésszerűen kifejtett összefüggésre is rámutat: az 
emberi érzelemvilág működésének logikája alapvető folytonosságot ké­
pez az ember feletti teremtett lények (angyalok, démonok), és magának 
Istennek analóg értelemben vett érzelemvilágával. Az emberi érzelem­
világ alapja  Isten,  a  szeretet  paradigmatikus kútfeje,  akinek szeretete 
nincs  ellentétben értelmével,  s  így  az  emberi  helyes  szeretet  lényege 
sem ellenkezik az értelem logikájával.

Az „ember szerinti ember”, és az „Isten szerinti ember” megkülön­
böztetéssel Ágostonnak még sikerül egyben láttatnia a test-lélek alkotta 
ember  érzelemvilágának  érzéki  és  intellektuális  síkon  megvalósuló 
alapvető egységét. Az ő, még kevésbé rendszerező, gondolkodásmódjá­
ban az érzelmi összetevő jelenléte a szeretet minden szintjén kitapintha­
tó. E belső logika felfedezése ahhoz a gondolathoz is megnyitja az utat, 
hogy az érzelmeket az észnek nem idegen erőkként kell leigáznia, ha­
nem elég őket irányítania, hiszen az emberi érzelemvilág, belső logikája 
által is, eleve az ésszel való együttműködés felé hajlik. S itt új fényben 
láthatjuk Ágoston leírását az eredeti állapot emberéről, aki a bűnbeesés 



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 247

előtt teljes összhangban élt önmagával, és akinek vágyai nem szegültek 
szembe akaratával.  E felismerés alapján azért volt lehetséges mindez, 
mert az Istennel való zavartalan közösségben a vágy eredeti, a szeretet­
ben gyökerező, logikája érvényesült.

Érdekes nyomon követni, hogyan fejlődik, teljesedik ki Szent Tamás 
teológiájában mindaz, aminek Ágoston intuíciói már lerakták az alapja­
it.  Aquinói Szent  Tamás érzelem-teológiájának átfogó vizsgálatával  a 
kutatás egészen napjainkig adós maradt, mígnem Nicholas E. Lombar­
do nemrég megjelent, és beszédesen A vágy logikája címet viselő könyvé­
ben vállalkozott a feladatra, hogy Szent Tamás érzelemfelfogását egy­
ségben  látva  Tamás  meglátásait  a  ma  emberének  kérdései  mentén 
újraolvassa, rendszerezze.28 Az azonban még fontos feladat lenne, s erre 
tudomásunk szerint eddig még senki nem vállalkozott, hogy Szent Ta­
más immár egységben látott rendszerét Ágoston intuícióinak tükrében 
még egyszer szemügyre vegyük. Itt most csak e kidolgozásra váró ösz-
szehasonlítás néhány sarkalatos pontját tudjuk felvázolni gondolatme­
netünk lezárásaként.

Véleményünk szerint Tamás sokat dicsért pozitív hozzáállása az ér­
zelmek világához nem annyira Arisztotelésznek az érzelmeket pozití­
van megítélő filozófiája melletti  elköteleződéséből fakad, hanem első­
sorban teológiai  indíttatású,  és  gyökerei  éppen Ágoston felfogásában 
keresendők.  Ágostontól  örökli  azt  a  sajátosan keresztény szemléletet, 
amely logikát és értelmet mer látni az érzelmek kaotikus világában, s 
amely nyitottá teszi a teológiát az emberi érzelemvilág alapvető jóságá­
nak felismerésére a paradigmatikus érzelem, a szeretet mindent átren­
dező ereje miatt. Míg Ágoston ‒ amint láthattuk ‒ a sztoikus és a platóni 
filozófiával való számvetése során ismeri fel az érzelmek sajátosan ke­
resztény logikáját, úgy Tamás esetében is tulajdonképpen bizonyos fo­
kig másodlagos kérdés, hogy éppen Arisztotelész filozófiájának alapele­
meit  felhasználva  fejleszti  tovább  e  sajátosan  keresztény  logikát.  Az 
öröklött logika már mindenképpen megvan, ennek részletes kidolgozá­
sához „csak” megfelelő formát kell találnia. S mindez persze nem kiseb­

28 NICHOLAS E. LOMBARDO, The Logic of Desire: Aquinas on Emotion, The Catholic Uni­
versity of America Press, Washington 2011.



248 Tóth Beáta

bíti hatalmas érdemét, a vágy szerkezetének máig ható, és kora teológi­
ájában új utakat nyitó fogalmi kifejtését.

Mit árul el tehát Szent Tamás rendszere a vágy mibenlétéről? Lom­
bardo meglátásait a mi szempontunkból továbbgondolva négy ponton 
véljük kitapintani a vágy (és egyben az érzelemvilág) logikájának lénye­
gét. Az első a jóként és Istenre irányítottként felfogott metafizikai törek­
vés dinamikájának és az emberi vágy irányulásának összehangoltsága, 
amely Tamás törekvés-metafizikájának lényege, s amely mögött egy im­
már metafizikaivá fejlesztett szeretet koncepció áll. Ahogyan a teremtett 
világ a jó felé törekszik, benne az emberi vágy is a legfőbb jó, Isten felé 
irányul természete szerint és a tudatos értelmi cselekvés szintjén is. E 
dinamikában tehát az érzelmek már az érzéki szférában sem pusztán el­
szenvedett hatások vagy a lélek zavarai, hanem döntő összetevőjük az 
az aktív mozzanat, amely által egy cél felé mozdulnak, az emberi törek­
vőképesség irányultságának aktív kifejeződéseiként. Lombardo szerint 
az érzelmek mozgásként való felfogása Tamás saját újítása, mely azt is 
lehetővé teszi, hogy az érzelem (intellektuális) fogalmát Istenre is alkal­
mazhassa.29 Hiszen Istenben is van értelmi törekvőképesség, amely nem 
más, mint akarata, s bár az Ő esetében a mozgás célja nem a tökéletese­
dés, hanem a jelenlevő jó, önmaga akarása és szeretete, e gondolatme­
net lehetővé teszi, hogy a szeretet és az öröm analóg érzelme Istenben is 
meglegyen. S mindehhez hozzátehetjük, hogy az érzelmek mozgásként 
való felfogása felé már Ágoston megnyitja az utat, amikor hangsúlyoz­
za relacionális jellegüket, célra irányultságukat, még ha csak a felebaráti 
szeretet gyakorlati síkján is, de legfőképpen akkor, amikor az akarattal 
hozza kapcsolatba őket, az ember különféle akarásaiból vezeti le azokat.

A vágy logikájának második jellemzője, hogy vágy, szeretet és öröm 
olyannyira  összefonódnak,  hogy végső  soron megkülönböztethetetle­
nek.30 Amint  Lombardo megjegyzi,  Tamás magát a szeretet  fogalmát 
sem  definiálja  egyszer  s  mindenkorra,  hanem  definíciók  egész  sorát 
adja, amelyek mindegyike a szeretet más és más vonását domborítja ki, 

29 LOMBARDO, The Logic of Desire, 38.
30 Lásd  LOMBARDO,  The Logic of Desire,  58‒62 és S.  KNUUTTILA, Emotions in Ancient  

and Medieval Philosophy, 249‒251.



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 249

közelítve azt a vágyhoz és az örömhöz.31 Ráadásul a vágy és az öröm 
meghatározásai  sem  világítják  meg  a  döntő  különbséget.  Lombardo 
szerint ugyanis, ha a tamási szeretet a jó élvezése felé való első mozgás, 
a vágy a jó felé való mozgás maga, és az öröm a jelenlevő jó birtoklásá­
nak  élvezete,  akkor  e  három  érzelem  olyan  közel  kerül  egymáshoz, 
hogy például tárgyuk alapján lehetetlen megkülönböztetni őket (mind­
háromnak intencionális tárgya a jó), és logikailag is nehéz például el­
képzelni a különbséget a jó élvezése felé való első mozgás és maga e 
mozgás között. Lombardo még arra a tényre is felhívja a figyelmünket, 
hogy Tamásnál két eltérő elképzelés van egyszerre jelen, amikor a sze­
retetet hol mozgásként, hol pedig a jóban való megnyugvásként írja le. 
Azt illetően is változik a véleménye, hogy az érzelmek sorrendjében a 
vágynak, vagy a szeretetnek van-e elsőbbsége. Míg korábbi műveiben a 
vágyat a szeretet  elé  helyezi,  későbbi  írásaiban a szeretetet  helyezi  a 
vágy elé. Tamás tehát mindvégig küzd főként a szeretet és a vágy kap­
csolatának kérdésével, de Lombardo azt a meghökkentő lehetőséget is 
felveti, hogy a tamási érzelmek rendszere akkor sem dőlne össze, ha ki­
vennénk belőle a szeretetet, mivel a vágy és az öröm tulajdonságai telje­
sen lefedik a szeretet tulajdonságait.32

Bárhogyan is legyen, számunkra az a megfontolandó gondolat, hogy 
e megkülönböztetés végső lehetetlenségének gyökere vajon nem Isten 
archetipikus érzelmében, a szeretet  végső rendezőelvében található-e, 
ott, ahol a vágy és az öröm végső soron elválaszthatatlan dimenziói a 
szeretetnek? S itt megint csak a szeretet logikát szülő szerepére tapint­
hatunk, amelyet Szent Tamás abban a megjegyzésében is felvet, hogy az 
Isten szeretete egyesíti az ember érzelmeit, míg az önszeretet az emberi 
vágyakat különböző dolgok felé szórja szét, s ezért van az, hogy az ön­
szeretet okozta bűnök nem alkotnak rendszert egymással.33

31 Ilyenek például: a jóval való közös természetűség (connaturalitas), valami kelle­
messel való összhang (consonantia), érzelmi egyesülés (unio affectiva), mozgás a jó felé 
(accessum ad bonum), öröm a jó miatt (complacentia boni), öröm egy kívánatos dolog mi­
att (complacentia appetibilis); vö. LOMBARDO, The Logic of Desire, 57.

32 LOMBARDO, The Logic of Desire, 62.
33 STh I-II 73. 1 ad 3. Lásd LOMBARDO, The Logic of Desire, 168.



250 Tóth Beáta

A harmadik szempont az előzőekből következik, s arra a kérdésre 
keresi  a  választ,  hogy hogyan képzelhető  el  értelem és  érzelemvilág 
kapcsolata az emberben. Vajon a vágy logikája ellentétes-e az észével? 
Ágoston elképzeléséhez Szent Tamás is csatlakozik, amikor az ember Is­
tennel való viszonyában látja az érzelemvilág és az értelem összehan­
goltságának kulcsát. Nála azonban árnyalódik a kép, részletesen végig­
gondolja az eredeti igazság állapota és a bűnbeesés utáni állapot emberi 
felépítésének különbségeit. Alapgondolata, hogy az emberi természet a 
bűnbeesés által meggyengült ugyan és bomlásnak indult, de alapjában 
nem alakult át, továbbra is eredeti törvényszerűségei határozzák meg. E 
törvényszerűségek egyike pedig az a dinamizmus, hogy az érzelemvi­
lág természeténél fogva irányul az észnek való engedelmesség felé, va­
lamilyen módon rá van hangolva az ésszel való együttműködésre oly 
módon, hogy egyben viszonylagos autonómiája is megmarad. E nehe­
zen elképzelhető viszonyra, amelyben alapvető függést és egyben vi­
szonylagos szabadságot kell egyszerre feltételeznünk, Tamás egy Arisz­
totelésztől vett metaforát alkalmaz „királyi” vagy „politikai” uralomnak 
nevezve az ész irányító szerepét.34 A politikai uralom szabadságot ad az 
alattvalóknak, míg a zsarnoki uralom rabszolgákként kezeli őket. Így te­
hát  az érzelmeket  nem kell  mintegy külső kényszerrel  megregulázni 
vagy  leigázni,  mert  maguktól  is  az  ésszel  való  harmóniára  hajlanak. 
Ahogyan Lombardo rámutat, az érzelemvilág és az ész kapcsolatának 
pontos mikéntje mind a mai napig a megoldatlan kérdések közé tarto­
zik,  azonban Szent Tamás megoldása (minden megmaradó homályos 
pontjával együtt) rendszerének egyik legérdekesebb mozzanata.

Ha az érzelmek a bűnbeesés után is az ész uralma felé hajlanak, ak­
kor mi az, ami változott a bűn következtében? Tamás úgy érvel, hogy 
az eredeti állapotban az ember Istennel harmonikus közösségben volt, a 
kegyelem állapotában, amelyre szüksége volt ahhoz, hogy természetes 
vágyai és lehetőségei maradéktalanul megvalósulhassanak. Ebben a tel­
jes Isten felé fordulásban az értelem maradéktalanul a legfőbb jóra irá­
nyult, s ezzel teljes összhangban volt az érzelemvilág önálló, de nem tel­

34 Szent Tamás Arisztotelész Politika című művéből veszi a hasonlatot. STh I. 81.3 
ad 2; lásd LOMBARDO, The Logic of Desire, 99.



Megjegyzések a szeretet természetrajzához 251

jesen független törekvése. A szeretet egyesítő hatására az érzelmek is 
összehangolódtak egymással és az ésszel. E szeretetkapcsolat bűn általi 
megzavarása az emberben rendezetlenséget okozott. A kegyelem szere­
tetteljes állapotának hiányában a részek egymás közötti és az egésszel 
való harmóniája is megbomlott: a vágyak immár széttartanak, különbö­
ző irányokba húzzák az embert, és az értelem felé hajló törekvésük nem 
tud minden esetben érvényesülni. A vágyak saját maguk kezdik keresni 
céljukat, s e célok nem feltétlenül rosszak, de olykor az értelemmel és az 
egész ember javával ellentétesek. Fontos látnunk, hogy Tamás nem állít­
ja az emberi természet közvetlen bűnre hajlását, hanem csak a közvetett 
bűnnek való kitettséget,  amely a rendezetlenség zavarának következ­
ménye. E zavarban az emberi érzelemvilág nem kitüntetett veszélyfor­
rás még részleges megbízhatatlansága ellenére sem, inkább az egész di­
namika nem megfelelő működése eredményezi a bűnt, bár az emberi 
természet továbbra is megtartja alapvető, teremtéskor kapott sajátossá­
gait. Ez tehát a vágy harmadik fajta logikája.

A negyedik fajta logikát talán az érzelmi dimenzió folytonosságának 
nevezhetnénk, s ez alatt azt a sokszor fel nem ismert tényt értjük, hogy 
sem Ágoston sem Aquinói Szent Tamás nem az érzelmi dimenzió meg­
létével vagy hiányával érzékelteti  a különbséget az Istenben meglévő 
szeretet és az emberi szeretet magasabb és alacsonyabb rendű formái 
között. Éppen ellenkezőleg, az érzelmi dimenzió az, ami a szeretetek és 
a vágyak hierarchikus rendjének alapvető azonosságát és folytonossá­
gát biztosítja. A vágy és a szeretet ily módon a legalsó érzéki módtól az 
intellektuális  szinten  keresztül  az  Istenben  meglevő  természetfeletti 
caritas-ig érzelmi töltettel rendelkezik, amely érzelmi töltet egyben lé­
nyegi összetevője is. Tamás rendszerének e jellegzetes vonása nagyon 
sokszor félreértés tárgyává válik, mivel az intellektuális affektusok vilá­
gáról maga Tamás is inkább csak bennfoglaltan beszél, és ezen affektu­
sok pontos mibenlétét ő maga is kidolgozatlanul hagyja. Mindazonáltal 
fontos látnunk, ahogyan arra Lombardo is rámutat, hogy Tamás azért 
választja  a  caritas definíciójaként  az  Istennel  való  barátság  korábban 
egyáltalán nem megszokott gondolatát, mivel alkalmas az erős érzelmi 
színezetű kapcsolat kifejezésére, és mivel számára a személyek közötti 



252 Tóth Beáta

szeretet mindig érzelmi érintettséget is feltételez egyben, melynek hiá­
nya csak kivételes esetekben megengedhető.35

E négy szempont mentén képzelhetjük el tehát az emberi vágy ke­
resztény  logikáját,  amelynek  érzelmi  dimenziója  nem  szégyellendő 
vagy kerülendő gyengeség, amelyet magunk mögött kellene hagynunk, 
a szeretet magasabb fokain, hanem Isten archetipikus vágyában, szere­
tetében és örömében gyökerezik, s végső soron Isten szeretetének mi­
benlétét is ezen keresztül érthetjük csak meg. Ahogy Ágoston vallja, Is­
tenben „teljes az élet, az érzés, az értelem”, Ő „amikor ért, akkor érez is, 
és  amikor  érez,  akkor  ért  is.  Őbenne  az  érzék  ugyanaz,  mint  az 
értelem.” 36

35 LOMBARDO, The Logic of Desire, 161.
36 Ágoston kulcsfogalma e gondolatmenetben az élet, amely Istenben a legtelje­

sebb: „És amennyiben a Teremtőt a teremtményeknél kétségtelenül kiválóbbnak tart­
juk, vallanunk kell, hogy őbenne teljes az élet, az érzés, az értelem […] Az az élet, ami 
maga az Isten, az érez [sentit] és megért [intelligit] mindent. Ő értelmével érez, nem 
testével,  mert az Isten szellem (Jn 4,24). […] Az Ő természete egyszerű, amikor ért 
[intelligit], akkor érez is [sentit], és amikor érez, akkor ért is. Őbenne az érzék [sensus] 
ugyanaz, mint az értelem [intellectus].” A Szentháromságról, Szent István Társulat, Bu­
dapest 1985, XV 4, 6 és 5, 7.



LIVIU JITEANU

Az antropológiai fordulat csődje,
azaz zsákutcában a teológia antropocentrizmusa?

Tézis: Az antropológia az európai kultúrában keresztény jeggyel ellá­
tott valóság. A keresztény teológia rakta le az antropológiai alapjait. 
Kiindulópontja  a  görög bölcselet,  lényegét,  tartozékait,  mibenlétét  a 
teológia formálta. Relációs antropológiát dolgozott ki, ugyanis sosem 
az  embert  önmagában  szemlélte,  hanem  a  teremtett,  a  bűnbeesett, 
megváltott és beteljesedett embert állította vizsgálódásai középpontjá­
ba. Úgyis mondhatnánk, az antropológia teonóm értelmezését dolgoz­
ta ki. Az ember-jelenség önállósulásának vagyunk tanúi, legalábbis az 
Újkor küszöbétől. Épp az embertan az, ahol a leginkább mérhető az is­
teni világgal való szakítás. Ez ma elsősorban a keresztény múlttal, a 
keresztény kultúrával való leszámolásban mutatkozik meg.

Mi lesz Európával? – kérdezem én is, sok más, e térségért aggódó em­
berrel. Tény, hogy kontinensünk lényeges változáson megy át. A globá­
lis/posztmodern jelzőkkel ellátott világ működési elvei ugyanis nem ke­
rülik el térségünket sem. A legszembeszökőbb tán az, hogy az eddigi, 
magától értetődő világ, az alapvető kötődések, általános érvényű igaz­
ságok feloldódnak. Ezt váltja fel a rohamosan érkező, „mindig új”, a le­
hetőségek játéktere. A multiopció-társadalom egy a múltjával szakított 
és csak a „má”-nak élő emberi közösséget szül. Ezzel kapcsolatosan a 
szakirodalom a hagyománnyal való szakítás folyamatáról (Enttraditio­
nalisierung) és a kötelezettségek felbomlásáról (Entobligationierung)  be­



254 Liviu Jiteanu

szél. Mintha elfogyna a felelősség a hagyománnyal szemben.1 Ralf Dah­
rendorf szerint: „A modern társadalom több embernek több opciót kí­
nál, mint minden más korábbi társadalom, a kötődéseket és vonatkozá­
sokat  tekintve  viszont  kevésbé  bőkezű.  …  Hiányzik  (…)  minden 
kötelezettség és kötődés”.2 Ez a folyamat teljesen átfonja társadalmun­
kat. Mindennapi tapasztalatunk, hogy „intézményes, meg nem kérdője­
lezett, magától értetődő bizonyosságok” formálódnak át, vesztik el „ter­
mészetes kötelező erejüket” és válnak „választható opciókká”.3 

Valahogy olyan ez, mintha az általános érvényű valóságok, általáno­
sítva maga a hagyomány számadásra kényszerülnének. A pragmatikus 
értelem ítélő fóruma elé citáltatnak.  A technikai  civilizáció  világában 
előtérbe a hasznosítható valóságok kerültek. Egyértelművé vált, hogy az 
eddig érvényes és magától értetődő igazságok mellett nem áll már any-
nyi lehengerlő erejű „jó ok”, hogy győztesen kerüljenek ki a hasznossá­
gi  elvre  épülő  opciókkal  gazdag  világgal  vívott  versenyből.  Úgy  is 
mondhatnánk, hogy az általános igazságok egyedül-érvényessége vagy 
kizáró jellege már nem nagyon igazolható. 

Hogy mi mindennek az oka? Mindez az isten-kérdés krízisének logi­
kai folytatása? Az „isten-halála” kérdés aprópénzre váltása? Az isten-
kérdés transzponálása az ember világába – hibáztató mindezért? A kér­
déseket nem véletlenül teszem fel. Sokan manapság ugyanis az istenek 
alkonyáról beszélnek. Max Weber szerint: az isteneket és uralkodás-igé­
nyüket megölte a „világ varázsának feloldása” (Entzauberung der Welt). 
Nem kategorikus „isten halál” helyzetjelentés ez, az „exitus” konstatálá­
sa isten halálos ágyánál, hiszen az istenek részben újjászületnek sírjaik­
ból,  most ugyan „varázs nélkül… személytelen hatalmak formájában, 

1 P. GROSS, Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt a. M. 1994, 368. Hasonlóképpen: 
Z. BAUMAN, Moderne und Ambivalenz, Hamburg 1992, 24 és J. WERBICK, Das Christentum 
am Ende? Wovon? = M.  VON BRÜCK – J.  WERBICK (szerk.):  Traditionsabbruch – Ende des  
Christentums? Würzburg 1994, 153–173.

2 R.  DAHRENDORF, Kulturpessimismus  vs.  Fortschrittshoffnung.  Eine  notwendige  Ab­
grenzung.  =  J.  Habermas  (szerk.),  Stichworte  zur  ’Geistige  Situation  der  Zeit’.  I.  köt. 
Frankfurt a. M. 1979, 213–228, 222.

3 P.  GROSS, Die Multioptionsgesellschaft, 106. P.L. Berger szerint nem más ez, mint 
„a sors világmegrendítő átváltozása választhatósággá”.



Az antropológiai fordulat csődje… 255

de életünk feletti uralomra törnek és elkezdik egymás elleni örök harcu­
kat”.  Ténnyé  vált,  hogy vége  a  monopóliumok világának:  az  „egye­
dül-Isten”, aki eddig minden más istent halálos ágyra juttatott, szám­
űzetésbe kényszerült.4 

Úgy gondolom, az isten-krízis margójára írható az elmúlt évek Euró­
pa alkotmányának Praeambuluma kapcsán kirobbant vita, mely kulcsfo­
galmáról a „Praeambulum-Isten”-ről kiváló értekezést írt Georg Essen.5 

A jelzett vitában az európai politikum és jogrendszer isten és a keresz­
tény  hagyomány  ellen  döntött.  A  vita  –  gondolom  ‒  nincs  lezárva. 
Olyan kérdésfeltevést fogalmaztak meg a vita résztvevői, amely megvá­
laszolása a kereszténység mai világban levését lényegesen érinti. A vita 
polarizáló jellege kétségtelen. Tagadhatatlan – emeli ki Essen is ‒, hogy 
Európa kettős örökség hordozója: a szekuláris-laicista és a vallásos tö­
rekvések interferenciapontja.6 Az első (a szekuláris-laicista) határozot­
tan állítja: a nominatio religionis et dei az állam és az alkotmány meta-po­
zitív  transzponálását  eredményezné.  Ez  pedig  nem  elfogadható:  a 
metafizikai tartam ugyanis kötöttséget jelentene, mely mind a szubjek­
tív,  mind a kollektív önmegvalósítás akadályaként nyilvánulna meg.7 

Nem lehet istent vagy a vallást mint minden dolog abszolút viszonyítá­
si alapját állítani. Ezért a radikális döntés: a valóság kizárólagos theonom 
értelmezése nem elfogadható. 

Ezzel szemben, a másik álláspont, a zsidó-hellén és a kettőt önmagá­
ban egységesítő kereszténység szerint a jelen értékhierarchiáját képező, 
keresztény jelzővel kitüntetett örökség harmonikus beépítése a modern 
Európa alkotmányába (és életvitelébe), megkerülhetetlen követelmény. 
A keresztény örökség beépítése a jelenbe elengedhetetlen.8 Ezen tábor 
szóvivője XVI. Benedek pápa is, aki számára az Európa-optika minimu­
ma a T. S. Eliot általi kultúra-meghatározás, amely szerint „az egyes né­

4 GROSS, Die Multioptionsgesellschaft, 605, 608.
5 G. ESSEN, Sinnstiftende Unruhe im System des Rechts. Religion im Beziehungsgeflecht  

von modernem Verfassungsstaat und säkularer Zivilgesellschaft, Göttingen 2004.
6 Uo. 15.
7 Uo. 47–53.
8 Uo. 37–46.



256 Liviu Jiteanu

pek sajátos kultúráját közös kultúrává alakító domináns hatóerő a val­
lás”, ami nem azonosítható ugyan „a mai keresztény hívők lelki közös­
ségével”, de arra a „közös keresztény tradícióra” vezethető vissza, mely 
Európát milyenségében meghatározta.9 A kereszténység ölén született a 
mai Európa. Értékeit, kultúráját, élet- és világszemléletét a keresztény­
ség formálta.  A kereszténység nélkül  Európa mindeddig el  sem volt 
gondolható.

Tény, hogy bármennyire is erősködünk, ez a fajta Európa-szemlélet 
és kultúra-optika mára lényegesen megváltozott.  Egyrészt azért,  mert 
Európa kinőtt a kinyilatkoztatott vallás „gyámságából”, másrészt pedig 
egyértelműnek tűnik, hogy a kereszténység kulturális és hatalmi mono­
polhelyzete már a múlt tartozéka. A kereszténység is, a lényegiben plu­
rálisan formálódó világ vallásos fenoménjének egyike. Sokak számára: 
az  emberi  szubjektum önmegvalósításának  egyik  funkcionális  eleme. 
Mára  a  kultúra  sem  „egy  adott  örökség-masszából”  táplálkozik.  Az 
örökség helyett  inkább egy jelen-kori  „egzisztenciális  önteremtés”-ről 
beszélhetnénk.10 A kultúra szakított múltjával, és így a kereszténység­
gel, célja pedig a jelen élet-vitelének keretet teremteni.11 Fájdalmas hely­
zetkép. Asszisztálni annak a világnak az összezsugorodásánál, melynek 
virágkorát (!) még mi is éltük. (Gyermekkorom vallásos világa ötlik fel 
bennem, amikor is még egyértelműnek tűnt, hogy a vallás dolgai, maga 
Isten az ember létértelmezésének szerves részét képezik.)

Meglepetten olvastam, hogy a magát a vallás jelenségétől távol tartó 
Jürgen Habermas a vallások helyét, jelentőségét keresve a posztmodern 
Európában, túl kevésre tartja a szekuláris világ által keresztény hagyo­
mánynak kiutalt  helyét.12 Megokolása egyszerű:  A keresztény hagyo­
mány és a társadalmi-kulturális modernizációs folyamat összetevői ko­

9 T. S. ELIOT, A kultúra meghatározása, Budapest 2003, 142.
10 S.  ZABALA, Eine Religion ohne Theisten und Atheisten. = R.  RORTY–G. VATTIMO:  Die  

Zukunft der Religion. Szerk. S. ZABALA, Frankfurt 2006, 11–32, itt: 11–13.
11 A fent nevezett kérdést a maga komplexitásában mutatja be K. GABRIEL, Christen­

tum zwischen Tradition und Postmoderne (Questiones Disputatae 141). Freiburg 41994. 
12 J. HABERMAS, Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt/M. 2005. 



Az antropológiai fordulat csődje… 257

egzisztensek.13 Sőt, a keresztény hagyományban látható a humanizmus 
értelmének ébren tartója és őrzője.  Habermas szerint a  kereszténység 
marginalizálásával elveszne mindaz, ami a keresztény kultúrából forrá­
sozik. Helytelen lenne tehát a (keresztény) múlt feledése vagy háttérbe 
szorítása. Sokkal inkább fontos feladat lenne „a profán és szekularizált 
világában” a múlt képviselete. 

Hajlamosak vagyunk arra, hogy a felvázolt problémacsomagban a 
kereszténységet áldozatként lássuk, a problémák megoldását pedig egy 
vallásos-morális katarzis eredményeként óhajtsuk. Nem látunk semmi­
féle kapcsolatot az egyház milyensége és azon folyamat között,  mely 
oda vezetett, hogy Európa, legalábbis elméleti síkon, szakítson múltjá­
val. Mintha a kereszténység, a katolikus egyház egy kívülről ráruházott 
„kereszt-utat” kellene elszenvedjen, külső szemlélőként asszisztálva a 
hagyomány és az emlékezet normatív szerepének meggyengülésénél. 

Meggyőződésem, hogy „kiszorításunk” a társadalom aktív életfelü­
letéről azonban nem csupán kívülről érkezik. Elvitathatatlan a keresz­
ténység belső regressziója.  A keresztény „önprivatizáció” tünete nem 
vitatható el. Az egyház hallgatólagosan szövetségre lépett a mai világ 
dinamikájával: elfogadja társadalmi szerepének redukcióját, és önmagát 
gyakorlatilag úgy láttatja, mint a szentségi élet mechanisztikus kiszol­
gáltatóját. A keresztény probléma-csomag egyre szerteágazóbb – jelzik 
egyre többen a kérdéssel foglalkozó szakemberek. 

A fenti diagnózis provokatív jellegű: a kereszténység, az értékek vál­
sága, miről mi is sokat beszélünk, elsősorban magát a múlt hordozóit, a 
keresztény egyházakat állítja gyökeres kérdés elé. Nem csak a világ, de 
a keresztény múlt is válságba került. S ennek megoldása nem egyszerű 
feladat: A múlt életben tartása, világosan kell látni, nem szimpla re-kre­
álása  a múlt  eseményeinek,  hogy abból  moralizáló  következtetéseket 
vonjunk le a „ma” számára. A múlt értékeit nem lehet életben tartani 
azzal, hogy kimutatjuk, milyen nagy szükség lenne rájuk a életterüle­
tünket megülő és megbénító kollektív bizonytalanságok idején. A múlt 
lényegszerűen a kereszténységhez tartozik. A hit kánonja a konkrét tör­

13 J.  HABERMAS, Exkurs: Transzendenz von innen,  Transzendenz ins Diesseits.  = Uő: 
Texte und Kontexte. Frankfurt/M. 1991, 127–156.



258 Liviu Jiteanu

ténelembe transzponálja a kereszténységet, és „semmiféle történelmiet­
len mítosz, semmiféle platóni Isten, az ideák Istene, semmiféle gnoszti­
kus szótériológia,  semmiféle,  egzisztenciánk történelmiségét emlegető 
absztrakt  beszédmód” nem elfogadható  –  hangsúlyozza  J.  B.  Metz.14 

Szükséges tehát, hogy a konkrét valósághoz kötötten, és nem egy időfe­
letti metafizikus keretben beszéljünk Istenről.15 

Ebben  az  összefüggésben,  a  politikai  teológia  elkötelezettje,  Metz 
szeretné Isten és világ reális kapcsolatában, és a kulturális folyamatok­
ban az anamnétikus értelem hatékonyságát látni. Ez persze nem egy ke­
resztény specifikum. Az anamnézis végső soron a szellem anamnétikus 
alapstruktúrájában  gyökerezik.  A  világot  megtapasztaló  ész  ugyanis 
anamnétikus alapszerkezetű:16 létünk része a magunk és mások élet-, vi­
lág-  és istentapasztalata.  Az anamnézis mégis keresztény specifikum, 
ugyanis a kereszténység önmagát a „felhalmozott emlékek” otthonának 
tekinti. A múlt eseményei, az azokat megjelenítő hitaktus és a kultikus 
anamnézis képezik lényegét. A kereszténység jelenjében lényegszerűen 
jelentkezik a múltban, „egyszer” megtörtént és adja meg a „jelen” igazi 
értékét, jelentőségét, mintegy tartalmilag kitöltve azt. Ez garantálja az 
egységes  történelemszemléletet,  valamint  az  idő  és  időfeletti  lényegi 
egységét, a reális történelem és az üdvtörténet koegzisztens voltát. Ez a 
hit-tudat volt mai „értékeink”, mint pl. modern személy, kultúra és hu­
manizmus otthona és formáló elve.17 Ezért, egyértelmű, hogy az anam­
nétikus  kultúra  felejtése  a  kereszténység  belső  megosztottságához, 
szubsztanciális dualizmusához vezetne.

14 J. B. METZ, Memoria passionis. Veszélyes emlékezet a pluralista társadalomban. Buda­
pest 2008, 59.

15 UŐ, Gott und Zeit. Theologie und Metaphysik an den Grenzen der Moderne. = Stim­
men der Zeit 3 (2000), 147–159.

16 UŐ, Anamnetische Vernunft. Anerkennung eines Theologen zur Krise der Geisteswis­
senschaften. = A.  HONNETH et al. (szerk.),  Zwischenbetrachtung im Prozess der Aufklärung.  
Jürgen Habermas zum 60. Geburtstag, Frankfurt/M. 1989, 733–738. A kérdést tárgyalja: L. 
JITIANU, A kulturális anamnézis sodrása ellen, in StThTr 12 (2009/ Supplementum), 21–35.

17 L.  JITIANU, Heil in Christus.  Die christozentrische Heilsbedürftigkeit  des Menschen, 
Cluj-Napoca 2007, 63–68, 99–114.



Az antropológiai fordulat csődje… 259

A felejtés, a múlttal való szakítás a kereszténység számára sem ide­
gen dolog. A hitigazságok „eróziója” házunk táján is érzékelhető jelen­
ség.  Sokak számára szoros összefüggés figyelhető meg az anamnézis 
kapcsán a kereszténység és a mai kulturális történések között. Mintha 
egy fordított  útvonal  mutatkozna:  míg évszázadokon keresztül  a  ke­
reszténység formálta az európai kultúrát, most az utóbbi, kontinensünk 
kulturális változásai gyakorolnak érezhető hatást a kereszténységre. A 
keresztény anamnézis végső soron a kulturális amnézia tükörképe – je­
lenti ki ennek kapcsán J. Cochrane. A kultúra területén bekövetkezett 
amnézia erővonala egyértelműen hatékony a kereszténységre, a keresz­
tény kultúrára, és kiindulópontja a keresztény emlékezés háttérbe szo­
rulásának.18

Metz meglátásában a keresztény „felejtést” lényegében három olyan 
mozzanat idézi elő, melyek a kulturális amnézia sajátos szempontjai. Az 
első a keresztény hit belső szerkezetének kettősségére vezethető vissza: 
egyrészt  a  kiélezett  teodiceai  érzékenység  megszűntére  támaszkodik, 
másrészt pedig az eszkatológiai feszültség feloldódásából fakad. Meg­
szűnt a kereszténység a világban levő rossz ellenlábasa lenni, ill. túl halk 
lett a hangja a világban történő drámai változásokkal szemben. (Fájó va­
lóságnak tudom be, hogy egyházaink a mai mind politikailag, mind gaz­
daságilag rendkívül  kusza helyzetben levő Romániában,  ahol  lépten-
nyomon emberek, társadalmi rétegek alapvető jogainak meggyalázása 
történik, szinte egységesen elnémult.) Ezzel párhuzamosan túlzottan be­
rendezkedett ebben a világban (a világ „mechanizmusa” ellen óv Bene­
dek pápa az ún.  freiburgi beszédjében – 2011. szept.  24),  melyben az 
egyház világias működési elveinek veszélyét körvonalazza –  Entweltli­
chung ‒, ami elősegítheti az egyházat lényegi küldetésének tisztán látá­
sában) és elfelejtette tetteit, életmódját a beteljesülés tükrében mérni. 

A jelzett szempontokkal szorosan összefügg a kereszténység időfo­
galmának  megváltozása,  valamint  a  reális  történelemben  konkrétan 
megjelenő Isten háttérbe szorulása. Az első arra világít rá, hogy felejtés 
kultúrájából kinövő időfogalom egyrészt (legalábbis részben) szakít  a 
múlttal és megszűnik integrálni a jelenbe az abszolút jövőt. Ezzel mint­

18 J. COCHRANE, Memoria et Promissio, Berlin 2007, 44.



260 Liviu Jiteanu

egy megszünteti az időbeli-örökkévaló tudatában megfogalmazott idő-
értelmezést. A második problémája az, hogy felejtve a múltat, hagyjuk a 
feledés fátylát ráborulni Isten múltbeli tetteire is. Isten a jelen egziszten­
ciális kérdéseinek az istenévé redukálódik. Ezek tükrében a „múlt” kér­
dése olyan történelemszemléleti keretben tárgyalódik, amely elhatároló­
dik mindattól,  ami nem használható a „ma” kontextusában.  Csak az 
fontos számunkra a múlt arzenáljából, amit ma hasznosíthatunk. Nyu­
godtan beszélhetnénk ebben az összefüggésben a „pragmatista időről”. 
Nem vesszük ennek kapcsán észre, hogy a múlt eseményeinek eklekti­
kus összeválogatása szétdarabolja a múltat, megszünteti az egyetemes 
történelemszemléletet,  törést  okoz az egységes üdvtörténetben is,  azt 
sugallva, hogy itt is lényeges és kevésbé fontos történések vannak. A 
múlt egyes emlék-kockáinak túlzott kiemelése nagyszerű táptalajt nyújt 
a mítoszképződéseknek is.  Mind események, mind személyek válhat­
nak így a mítosz-világ áldozataivá. 

A fenti kérdések kiegészíthetőek egy filozófiai jellegű kérdésfelve­
téssel is. A kommunikatív értelem és a kommunikatív cselekvés elméle­
tére utalhatnék. Habermas világított nagyon találóan rá, hogy a vallásos 
jelenségben hatékony értelem feladata olyan kommunikatív készségek 
kiformálása és érvényre juttatása, melyek az interszubjektivitás mezejét 
értelemmel töltik ki. A vallás olyan közösségi kommunikációs csator­
nák kimunkálója, amelyek normatívak: eligazítást nyújtanak a kinyilat­
koztatás fényében az egyén és társadalom egymáshoz való viszonyulá­
sában. Ezek nem csak kívülről érintik az embert, mintegy szabályokat, 
törvényeket tálalva neki, hanem beemelik az embert a kommunikáció 
középpontjába,  rámutatva  arra,  hogy  ő  maga  kommunikációs  faktor 
(referens). Ezen kettős feladatot ellátva szolgál a kereszténység lét-értel­
mezési-forrásként [Sinnressource] mind társadalom-politikai, mind kul­
turális kontextusban.19 Ezt pedig megvalósítani, a múlt lényegi rekonst­
rukciója nélkül képtelen lenne.20 

19 J. B. METZ, Zum Begriff der neuen politischen Theologie, 181. A kérdés komplex vol­
tát világítják meg: H. DUBIEL, Ungewißheit und Politik, Frankfurt/M. 1994 és U. BECK–E. 
BECK-GERNSHEIM (szerk.),  Riskante Freiheiten.  Individualisierung in modernen Gesellschaf­
ten, Frankfurt/M. 1994.  

20 J. HABERMAS, Theorie des kommunikativen Handelns, 1–2. Frankfurt/M. 1987.



Az antropológiai fordulat csődje… 261

Kérdést fogalmazok meg: Tényleg érvényes a kereszténységre a fe­
lejtés, az múltat kizáró időértelmezés vádja? A kereszténység ugyanis 
egyértelműen és lényegszerűen emlékező közösség. Anamnétikus volta 
kultikus téren egyértelmű.21 Rítusa, liturgiája a konkrét történelemben 
megtörtént  isteni  üdvtettek  megjelenítése.  A  konkrét  történelemben 
megmutatkozó isteni önfeltárulkozás a jelen és a jövő számára egyaránt 
lényeg-meghatározó számunkra. 

Bármennyire is egyértelmű mindez a teológia számára, rendkívül ne­
héz ezt, legalább valamelyest, megérteni nem csak az „egyszerű” hívő 
ember, de a teológus számára is.  Talán azért is,  mert a jelzett kérdés 
megértése nem kizárólag racionális természetű. A „múlt” eseményeire 
való „emlékezés” nem az emberi értelem egy kapacitásának aktív, resta­
uratív  képességét  jelenti,  amely a  lineáris  idő  „már nem” és  „most” 
konfrontációmezején az emlékező szubjektumnak a liturgikus narráció 
keretében elérhetővé teszi  a  múltbeli  eseményt.  Amikor emlékezésről 
beszélünk, tudnunk kell,  hogy a kultikus emlékezésben a „valamikor 
megtörtént”  jelenné lesz.  Nem  illeszkedik  mintegy  „kívülről”  a  jelen 
szerkezetébe, hanem jelent formáló dinamikus valóságként lesz megta­
pasztalhatóvá és hatékonnyá a jelenben.22 A megértés tehát, vonom le a 

21 W. SCHOTTROFF, Gedenken im Alten Orient und im AT, Neukirchen-Vluyn 21967 és 
ThWNT 10. 975 sköv., 1138–43.

22 Az anamnézis  liturgikus/kultikus  összefüggéseiről:  O.  CASEL,  Mysteriengegen­
wart = JLW 8 (1928) 145–224; J. B.  METZ,  Glaube in Geschichte und Gesellschaft.  Mainz 
1977, 161–180; F. EISENBACH, Die Gegenwart Jesu Christi im Gottesdienst, Mainz 1982; O. 
KNOCH, „Tut das zu meinem Gedächtnis“ (Lk 22,20; 1Kor 11,24f.). Die Feier der Eucharistie  
in den urchristlichen Gemeinden. = J.  SCHREINER (szerk.),  Freude am Gottesdienst. Aspekte  
ursprünglicher Liturgie, Stuttgart 1983, 31–42; R. SCHÄFFLER, „Darum sind wir eingedenk“.  
Die Verknüpfung von Erinnerung und Erwartung in der Gegenwart der gottesdienstlichen  
Feier.  =  A.  A.  HÄUSSLING (szerk.):  Vom Sinn  der  Liturgie,  Düsseldorf  1991,  16–44;  F. 
MERKEL, Anamnesis.  Eine liturgiewissenschaftliche Studie. = Uő:  Sagen – Hören – Loben.  
Studien zu Gottesdienst und Predigt. Göttingen 1992, 95–105; R. MESSNER, Die Kirche an  
der Wende zum neuen Aeon. Vorüberlegungen zu einer Theologie der eucharistischen Ana­
mnese. = S.  HELL (szerk.),  Die Glaubwürdigkeit christlicher Kirchen. Auf dem Weg ins 3.  
Jahrtausend. FS für Lothar Lies. Innsbruck 2000, 209–238; J. ROLOFF, „Der Gottesdienst im  
Urchristentum“.  =  H.-Ch.  SCHMIDT-LAUBER–M.  MEYER-BLANCK–K.-H.  BIERITZ (szerk.), 
Handbuch der Liturgik. Liturgiewissenschaft in Theologie und Praxis der Kirche, Göttingen 
32003, 45–71. 59 sköv. 



262 Liviu Jiteanu

következtetést,  az  értelmi  próbálkozásokon  túl  „kegyelmi”  jellegű  is, 
ami azt jelenti, hogy a helyes megértés feltétele a jelenné váló Istennel 
való eleven találkozás. S ha ezt nem értjük, vajon ez azzal magyarázha­
tó, hogy elzáródtak a megismerést feltételező kegyelem csapjai?

Nem könnyű vállalkozás a jelzett teológiai vállalkozás. Különösen 
akkor, ha mindez nem szorítkozik elvi kérdések megfogalmazására, ha­
nem a gyakorlati életben is érvényességre akar jutni. A teológia semmi­
képpen sem „spekulatív isten-megismerés”, hanem a hitnek mint „az 
emberi jelenvalólét egzisztenciamódjának” a tudománya, hitre irányuló 
hívő reflexió – biztat Heidegger is.23 Terhelő megállapítás ennek kap­
csán az, amit Metz tesz: a kereszténységben egyértelműen beszélhetünk 
kultikus anamnézisről, de csak visszafogottan anamnétikus kultúráról. 
Érvényes a teória-képzés, és kevésbé hatékony a gyakorlat. Tagadhatat­
lan a kereszténység háza táján a múlt feledése.

Metz a kérdést vizsgálva állítja, hogy ha a kereszténység az anamné­
tikus kultúra megőrzője szándékszik maradni, a történelmet, a múltat, a 
maga egészében, kínzó ellentmondásaival együtt tárja elénk. Így nem­
csak azt a kihívást kell komolyan venni, hogy miként tudjuk megfogal­
mazni és fenntartani (abszolút) igazságigényünket, napjaink vallási és 
világnézeti pluralizmusának, ill. a tudományokban érvényesülő „mód­
szertani ateizmus” tükrében, hanem a múlt „üzenetét” is. Ez olyan em­
lékező  kultúrát  sürget,  amely  a  kultikus  emlékezetet  visszakapcsolja 
történelmi tapasztalatokhoz és így elkerüli azt a veszélyt, hogy a keresz­
tény hitigazságokat történelemtől távoli  mítoszként ünnepeljük.  Metz 
szerint: a kereszténység (= „kulturális szempontból policentrikus világ­
egyház”24) „a hit társadalomkritikai intézménye”25, ugyanakkor „a fel­

23 M. HEIDEGGER, Fenomenológia és teológia, in Uő, Útjelzők, Budapest 2003, 49–77, itt: 
55, 60.

24 J. B. METZ, Im Aufbruch zu einer kulturell polyzentrischen Weltkirche, in Zeitschrift  
für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 2–3 (1986) 140–153.

25 UŐ, Das Problem einer „Politischen Theologie” und die Bestimmung der Kirche als In­
stitution gesellschaftskritischer Freiheit, in Concilium 4 (1968) 403–411.



Az antropológiai fordulat csődje… 263

szabadító emlékezés nyilvános hordozója”26,  „emlékezési és elbeszélői 
közösség”.

Hogy mégis haldoklik a múlt,  ennek több okát lehetne felsorolni. 
Habermas a múlt értékeinek helytelen képviseletéről beszél. „Fordítási 
programot”  (Übersetzungsprogramm)  ajánl,  ami  alatt  olyan  filozófiai 
transzformációs  folyamatot  ért,  mely a  vallásos tradíció  szemantikus 
potenciálját az érvelő beszédmód területére transzponálja. Ez nem a ha­
gyomány, a múlt „egyszerű” átemelése a jelenbe, hanem a múlt lénye­
gének, üzenetének aktualizálása. Az emberi értelem feladata érvényre 
juttatni a vallásos tartalom lényegét. A vallás és értelem harmonikus ta­
lálkozásban valósul meg a múlt, a hagyomány „kooperatív lefordításá­
ról” a profán és a szekuláris területére. Habermas ebben látná a vallásos 
örökség egyetemes érvényességének (universale  Relev)  képviselhetősé­
gét. Ennél többet nem várhatunk el a fordítómunkától, minthogy az ed­
dig „a vallásos nyelven, sajátos módon artikulált ember-közötti és eg­
zisztenciális  tapasztalatot”  átmentse  a  profán  területére.27 A  fordítás 
célja tehát „a nem megsemmisítő szekularizmus” kell legyen, hanem az 
a rendkívüli feladat, hogy megvalósuljon a múlt elérhetővé tétele, „for­
dítása/lefordítása”.28

A felvázolt lefordító-program szükséges. Veszélyt is lehet látni ben­
ne: megmenti ugyan a hagyomány értékeit, de a lefordítás folyamatá­
ban félő, hogy az alkalmazkodási, akkomodációs törekvés „szekularizá­
ló” jellegűvé lesz és így a hitigazságok „megmentő dekonstrukciójánál” 
asszisztálunk.29 Az múlt  értékeinek  érthetővé tétele  a  „ma”  számára, 
magával hordja azt a veszélyt,  hogy vesztenek tartamukból,  sőt ki  is 
üresedhetnek. 

Mindeddig elvi kérdéseket fogalmaztam meg. Szerettem volna diag­
nosztizálni,  hogy a (túl gyorsan) változó Európában mennyire súlyos 
probléma az ún. felejtés kultúrája. Az elkövetkezőkben arra szeretnék 

26 UŐ, Zur Präsenz der Kirche in der Gesellschaft, in  Die Zukunft der Kirche. Bericht­
band des Concilium-Kongresses 1970, Mainz 1971, 86–96.

27 J. HABERMAS, Ein Gespräch über Gott und die Welt, in Uő, Zeit der Übergänge. Kleine  
politische Schriften IX, Frankfurt/M. 2001, 173–196, itt: 192.

28 UŐ, Glauben und Wissen, 37–56, itt: 53. 
29 Uo. 46, 48. 



264 Liviu Jiteanu

rákérdezni, hogy van-e ennek bármilyen jelentősége Erdély ekklézioló­
giai  térségében? Áll  itt  is,  a  modernizmus-archaizmus keveredésének 
otthonában a keresztény kultúra felejtése?

Ha  az  erdélyi  vallásos  térség  milyenségét  megvizsgáljuk,  látjuk, 
hogy nem ismeretlen számunkra sem a kereszténység hanyatlása, sem 
az egyházi  intézmények a társadalmi élet  peremére való kiszorulása. 
Hitelesen tudunk beszélni az értékek válságáról is. Eddig zárt, kompakt 
és a globalizáció szelétől megóvottnak gondolt világból is úgy tűnik, 
hogy  a  természetfeletti  lassan  visszaszorul:  elveszti  funkcionalitását. 
Egyre több kérdésre nem Istennél, hanem más instanciáknál keresünk 
orvoslást. Az Egyház egyre erőteljesebben marginalizálódik, társadalmi 
jelenléte  szocio-karitatív  tevékenységekre,  vallásos szolgáltatásokra,  a 
szokások fenntartására redukálódik. A változás velejárója a civil társa­
dalom vallással szemben tanúsított (erősödő) laicista törekvése. Egyre 
inkább  szeretné  a  társadalom  az  egyháza(ka)t  önálló  intézményként 
tudni,  melye(ke)t  nem  feladata  támogatni,  esetleg  adott  helyzetben 
igénybe vehet. Egyértelműen látható a vallásos jelenség exteriorizálódá­
sa: hangsúlyos helyet kap mindaz, ami lényegében a vallásos jelenség 
tartozéka (szokások, vallásos objektumok kultusza, modern zarándok-
turizmus…), és háttérbe szorul a vallás lényeges „magja“: a belső, az 
élet teljességét átfogó magatartás. Rendkívül súlyos problémát jelent a 
vallás kommunikatív voltának gyengülése. Ez nem csupán a vallásos je­
lenség hordozóinak, a vallásos intézmények tanításának érthetőségének 
hanyatlása, hanem ezzel párhuzamosan a vallásos rítusok és szimbólu­
mok közlékenységének gyengülését is jelenti.30

30 A rítusok, általánosan nézve, a vallásos jelenség verbális és non-verbális törté­
nései, kommunikatív cselekményei, a vallás „legősibb” tartozékai. A modern rítusel­
méletek szerint a tudatos és tudatalatti interjekciópontján lokalizálhatóak. Fontos tar­
tozékuk: az egyén és a kollektívum összekapcsolása. A. BELLIGER–D. J. KRIEGER (szerk.), 
Ritualtheorien.  Wiesbaden  2006;  V.  TURNER,  Das  Ritual.  Struktur  und  Anti-Struktur. 
Frankfurt New York 1989; A. HAHN et al., Anthropologie des Kults, Freiburg 1977. E rítu­
sok – különösen azok, melyek az élet fordulópontjai kísérőjelenségei:  rites de passage 
(A.  VAN GENNEP - K.  SCHOMBURG -  S.  M.  SCHOMBURG-SCHERFF:  Übergangsriten,  Frankfurt 
2005) – a keresztény kultúrán felnőtt Európában a keresztény egyházakhoz kötődnek. 
Egy bizonyos fokú rítus-monopolról is beszélhetnénk, még akkor is, ha ezek a rítusok 
végső  soron  nem is  az  egyházak,  hanem az  emberiség  köztulajdonát  képezik.  A. 



Az antropológiai fordulat csődje… 265

A helyzet bemutatásával találkozunk P. M. Zulehner közel két évti­
zeden keresztül koordinált projektjében.31 Felmérése a vallásosság kap­
csán néhány fontos problémára hívja fel a figyelmet. A vallás és az is­
ten-kérdés  meggyengülésével  magára  maradt  az  ember.  A  fiatal 
„reformdemokrácia“ áldozata, az ún. „a kommunista modernitás“ korá­
ban halmozottan nehéz helyzetbe került: 1. Az emberek elveszítették az 
évszázadokon keresztül hatékony/óvott pszichikai és szociális biztonsá­
got. 2. Eltűnőben vannak azok a társadalmi formák, melyek elengedhe­
tetlenek a feszültség és konfliktus-feloldásban. 3. Ennek következménye 
egy bizonyos fokú „túlterhelés“, ami gyakran betegségekhez vezet.32 4. 
Az egyén/individuum elidegenedése és orientáció-konfúziója, és ezzel 
párhuzamosan:  a  társadalom atomizálódása,  szétesése.  A társadalom 
szegmentálódása visszatartja azon alkalmazkodási és szükséges köve­
telményeket,  melyek  lehetővé  tennék  a  posztkommunista  átformáló­
dást/transzformációt. 5. Az egyén életében érezhető/bemérhető egy bi­
zonyos  képességredukció  az  önmegvalósítás  szempontjából  és  egyre 
erőteljesebb  a  belső  privatizáció,  szociális  érzéktelenség/  apátia,  és  a 
szolidaritás gyengülése.

A jelzett  térségben új  „embertípus”  jelentkezik,  akit  A.  Zinovyev 
„homo sovieticus“-ként jelölt meg.33 Ez az embertípus képtelen a gazda­
ság és a társadalom kínálta kihívások megoldására. Problémamezőt ké­
pez ennek kapcsán a kezdeményezést serkentő nevelés hiánya (hol áll a 
katolikus nevelés - kérdezem?!), a versenyképesség, a személyes/kollek­

LORENZER, Das Konzil der Buchhalter. Eine Theorie der Sinnlichkeit, Frankfurt 1981; P. M. 
ZULEHNER, Wenn selbst Atheisten religiöse Riten wünschen, in Christliche Begräbnisliturgie  
und säkulare Gesellschaft (Erfurter Theologische Schriften 30) (szerk. A. Gerhards – B. 
Kranemann, Leipzig 2002, 16–24). A vallásos jelenséggel foglalkozó tanulmányok rá­
mutatnak arra, hogy az emberek igénylik a rítusokat. Leginkább persze a vallásosak, 
de még az önmagukat nem-vallásosnak mondók, sőt még az ateizmusra hajlók is. P. 
M. ZULEHNER, Wenn selbst Atheisten religiöse Riten wünschen, in Christliche Begräbnislitur­
gie und säkulare Gesellschaft (Erfurter Theologische Schriften 30), (szerk. A. Gerhards - 
B. Kranemann, Leipzig 2002) 16–24.

31 P.  M.  ZULEHNER - M.  TOMKA –  I.  NALETOVA, Religionen  und  Kirchen  in  
Ost(Mittel)Europa. Entwicklungen nach der Wende, Stuttgart 2009. 

32 R. STONE, Stress: The Invisible Hand in Eastern Europe’s Death Rates, Science 2000.
33 Homo Sovieticus, New York 1986.



266 Liviu Jiteanu

tív változás-készség, és nem utolsó sorban a piacgazdasággal szemben 
„vesztes“ magatartás.

Persze, szokványosan a problémák terhének kimentéseként átmenet-
ről szoktunk beszélni. De mit jelent ez? Tanácstalanságot, vízió-hiányt? 
A mentegetőzések ellenére, nem találkozunk a jelen problémáit, kihívá­
sait megoldani szándékozó modellel, koherens tervvel. Gyakran hiány­
zik ehhez a szükséges akarat is. Mintha tehetetlen kiszolgáltatottjai len­
nénk  a  történéseknek,  a  globalizáció  „fatalizmusának”.34 Az  a 
benyomásom, hogy az egyház regresszív magatartást vett magára: visz-
szavonult a társadalom aktív formálásának a színpadától egy archaiku­
san strukturált  „szentségi”  világba.  Ennek eredménye nem csupán a 
társadalom, a társadalmi történésekkel való kapcsolat gyengülése, ha­
nem a szentségi élet megmerevedése is. J. B. Metz „provincializmusról” 
beszél ebben az összefüggésben.

Mentőövet ebben a kontextusban a múlt idézése nyújthat – sugall­
tam. De hogyan kell érteni ezt? Sokak számára a helyes út a „párbeszéd 
a múlttal”, a „visszafele nézés”, a múlt variálása. Ez viszont lényegében 
nem más, mint „a már kimondottak gyenge utóöntete”, aminek semmi­
lyen  össztársadalmi  relevanciája  nincsen.  Fontos  lenne  tudatosítani, 
hogy „fényes tegnapunk“ manapság legfennebb, mint „csendes csata­
tér“ jelentkezik (Bálint Sándor). Ha a múlt mint emlékeket és életstraté­
giákat nyújtó valóság, mint archivált anyag van jelen az egyház életé­
ben, ez sem jelent, sem jövőt nem biztosít. Erdélyben igyekszünk „idő-
kozmetikát” gyakorolni: konzerválni a meglevőt. Mintegy mechaniszti­
kus egyházképben gondolkodunk: működtetni szeretnénk az adottsá­
gokat. Ugyanakkor képtelenek vagyunk szembenézni mind a múltunk­
kal,  mind  jelenünkkel.  Ilyen  összefüggésben  a  múlt  idézése,  az 
anamnétikus struktúrák (helytelen) érvényesítése nem nyújtja a kívánt 
eredményt.

Kevesen vannak, akik a változó világban esélyt látnak. Számukra a 
jelen imperatívusz: kihívás, amit meg kell ragadni. Eszerint, komoly kö­
vetelmény a globalizációs folyamatok aktív formálása, azok hasznossá 
tétele. Így a felsorolt kérdéskörök mindenképp kihívást jelentenek mind 

34 Caritas in veritate, 42.



Az antropológiai fordulat csődje… 267

az egyes keresztény ember számára, mind az egyház egészének. Bizo­
nyos  fokon  biztató  jelként  is  értelmezhetőek:  a  jövő  kihívásai,  jelek, 
amelyek az egyház még nem megérkezett állapotáról beszélnek. Egyér­
telmű feladatnak mutatkozik, hogy a vallás területére nem csak az em­
ber jelenség bizonyos elemeit, hanem integratívan, az ember világának 
minden elemét be kell fogadni.

A gondolatvezetés kiindulópontjában feldobott kérésre választ kere­
ső zárógondolatomban, fontosnak tartom kiemelni, hogy a keresztény­
ség, bármennyire is hangsúlyozza ezt a liberális sajtó, nem „idegen test” 
a „szekularizált modernségben”35. Nem ülünk válasz, ill. kiút nélkül a 
vádlottak  padján.  A  válaszadás  nagyszerű  kísérlete  a  XVI.  Benedek 
pápa 2009. június 29-én megjelent Caritas in Veritate enciklikája.36 Ezzel a 
szentatya mind az egyén, mind a közösségek számára emberhez méltó 
utat szeretne körvonalazni, mely nem csupán a helyes vallásosság, ha­
nem a helyes együttélés szabványává lehet. Az enciklika célja a  Deus  
caritas est37 teocentrikus élet-, ember- és világszemléletét kiterjeszteni a 
társadalom, a gazdaság és a politikum egészére. Ennek fogalmazza meg 
sajátos szempontját, ill. feltételét: „az igazságban megnyilvánuló szere­
tetben”. Ezen paradigma nem csupán a (teljes) igazság keresésére ösztö­
nöz, hanem Isten „mértékét” ismerteti meg a világgal. A igaz-szeretet 
olyan erő, amely nem csupán a krízis idején szolgálhat mértékként, ha­
nem az emberré-válás (individuális és kollektív vonzataiban) általános 
és örök feltétele. 

Az enciklika mozgatórugója a II. Vatikáni Zsinat lelkipásztori kons­
titúciójának, a Gaudium et spes-nek alapelve: „az idő jelei után kutatni és 
ezeket az evangélium fényében értelmezni”38.  Az új enciklika új hori­
zontot nyit meg a globalizáció kérdése kapcsán. A mai világ problémáit 
ugyanis nem úgy láttatja, mint kizárólagos szocio-ökonómiai folyama­
tot, hanem mint „egy többrétegű és szerteágazó jelenséget”, amelyet ha 

35 R. MARX, A tőke, 51.
36 Magyarul megjelent a Szent István Társulat gondozásában:  XVI. BENEDEK PÁPA 

Szeretet az igazságban kezdetű enciklikája, Budapest 2009.
37 XVI. Benedek pápa Deus caritas est kezdetű enciklikája, Budapest 2006.
38 Gaudium et spes, 4.



268 Liviu Jiteanu

igazán meg akarunk érteni, „mind különféleségeiben, mind meglevő di­
menzióinak egységében – beleértve a teológiait is – igyekeznünk kell 
megragadni”. Eszerint komoly követelmény a globalizációs folyamatok 
aktív formálása, hasznossá tételük. Helytelen lenne tehát a semmittevő, 
csupán démonizáló, elítélő magatartás.

Az  enciklika  mint  a  kezdeti  kérdésfelvetés  megválaszolása  csakis 
úgy fogadható el, ha figyelembe vesszük, hogy alapvetően antropológi­
ai irányultságú. Az antropológiai alaptétel szerint a társadalom egyet­
len („oltalomra szoruló” és ugyanakkor „használandó”) tőkéje maga az 
ember. Az enciklika célja beemelni az embert minden társadalmi törté­
nés fókuszpontjába. Ezáltal Benedek pápa az emberből mint a legalap­
vetőbb értékből kiindulva akarja a mai világ „civilizálását” megvalósíta­
ni.  Igyekszik  a  fejlődés  folyamatát  kiszabadítani  fogságából.  Az 
antropológia, a szociális viszonyok és a vallás egydimenziós redukcióját 
említi a fejlődés zsákutcájaként. A kiút feltételeként öntudat-változást 
sürget. A globalizálás ebben az összefüggésben pozitív töltetet kap. A 
globalizációs folyamatok ugyanis a keresztény ember számára esélyt je­
lenthetnek. Ha a nyereség-irányult társadalmi folyamatok a szeretet ál­
tal levetkőzik „embertelenségüket” és „átitatódhat” az emberi szellem­
mel, igenis pozitív töltetet kapnak. E kérdés kapcsán válik érthetővé az 
enciklika,  azaz XVI.  Benedek pápa szándéka:  kiemelni,  hogy minden 
igazi fejlődés antropocentrikus irányítottságú. 

A Szentatya abból az emberből indul ki, aki fogékony a transzcen­
densre, aki a metafizikai igazság otthona. A fejlődés feltételezi ennek az 
igazságnak a tiszteletét. Az ember akkor jut el valós fejlődéséhez, ha be­
kapcsolódik  egy  olyan  folyamatba,  amely  végső  alapja  metafizikai, 
avagy transzcendens töltetű. Ebben az összefüggésben beszél az encikli­
ka „transzcendens humanizmusról”.39 A transzcendens nélkül létrejöhet 
ugyan növekedés, lehetséges az evolúció, igazi fejlődés viszont nem.

Fontos tehát a fentiek jegyében az egyházi történések középpontjába 
ismét az embert állítani. Azzal az eltökélt szándékkal, hogy igyekszünk 
„utat nyitni az ember számára Istenhez, felszabadító tapasztalatot nyúj­
tani olyan valóságról, mely nagyobb az embernél, de az mégis befogadja 

39 Caritas in veritate, 18.



Az antropológiai fordulat csődje… 269

őt. Ez a kiindulási pont és ebből fakad az új életforma, az új erkölcs.”40 

Mindezt úgy kell tennünk, hogy nyitva tartjuk az istenkérdést és az em­
berről nagyobb összefüggésben, az „emberlét teljességéről” beszélünk. 
Ehhez kötötten tudatosítani  kell  „az emberi lény” „transzcendens di­
menzióját”.41 A világ pedig, amelyben élünk, olyan globális integráció 
színpada, ami személyközpontú, közösség-orientált és a transzcendens­
re nyitott.42 Az antropológiai alapelv – vonom le következtetésemet ‒ 
megelőz minden egyházi normát.  Csak egy emberközpontú szintézis, 
mely a lét újragondolását és újraértelmezését feltételezi,43 válhat az egy­
ház  jelenkori  társadalmi  legitimitásának  kiindulópontjává.  Ma,  vallja 
Pannenberg, a keresztény teológiának is elsődlegesen az antropológia 
talaján kell mozognia, még akkor is, ha ez nem nyújt kellő támaszt a ke­
resztény isteneszme és a keresztény kinyilatkoztatás igazságának felis­
meréséhez. Az antropológia a legkézenfekvőbb olyan témakör, amelyre 
reflektálva ki kell mutatnunk az Istenbe vetett hit egyetemes érvényessé­
gét.44 A kortárs antropológiai „redukció” tehát a mai világ problémáira 
keresett válaszadási kísérletben az egyház számára a helyes megoldások 
kiindulópontjává válhat.

40 R. MARX, A tőke, 54.
41 Caritas in veritate, 34.
42 Uo. 42.
43 Uo. 21.
44 Teológia és filozófia. 273.



ROKAY ZOLTÁN

Krízis a kritika kezdetén

A XX. századra jellemző volt a „krízis”, valamint a „kritika”, „kritikus” 
szó. E mögött a szó mögött minden bizonnyal egy elgondolkodtató va­
lóság  állott,  de  nem  különben  a  népszerűség  bizonyos  hajhászása, 
amely a felvilágosodás egyébként is kérdéses szelleméből nőtt ki.

Szó volt a metafizika kríziséről, az európai tudományok kríziséről, a 
társadalom kríziséről, az Egyház kríziséről, ökológiai, gazdasági és poli­
tikai krízisről, a hit kríziséről.1

Nem különben elterjedt szólammá vált,  a „kritika”, „kritikus gon­
dolkodás” szó, illetve fordulat is.2

1 Így  például  EDMUND HUSSERL,  Die  Krisis  der  europäischen  Wissenschaften  und  die  
transzendentale Phänomenologie,  in  Philosophia,  Belgrad 1936, 77‒176;  KURT LEESE,  Die  
Religionskrise des Abendlandes und die religiöse Lage der Gegenwart,  h.n. 1948;  G. ABEL 
und  J.  SALAGNARDA (szerk.),  Krisis  der  Metaphysik,  Berlin  1989;  VITTORIO HÖSTE, 
Philosophie der ökologischen Krise, Beck, München 1994; UŐ, Die Krise der Gegenwart und  
die  Verantwortung der Philosophie,  Beck.  München 1997.  Jellemző amit  Luhmann az 
egyházak kríziséről („Kirchenkrise”) mond: „Egyházkrízisről beszélnek, hogy sejteni 
engedjék  a  helyzet  komoly  voltát.  Ám  ez  a  dolog  megtévesztő  bemutatása.” 
„Krízisről csak akkor lehet beszélni, ha belátható időn belül fordulat következik be – 
akár a jobbra, akár a rosszabbra. Ilyen fordulat azonban nincs kilátásban.” (NIKLAS 
LUHMANN, Die Religion der Gesellschaft, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2000, 317).
2 Kritikán Kant a rendszerrel és tannal ellentétben a „propedeutikát” érti, vagyis a 
kritikai rendszer előkészítését, amely az ész képességét kutatja, minden tiszta, a priori 
megismerés szempontjából:  A tiszta ész kritikája.  A-kiadás, 869) Felix Meiner Verlag, 
Hamburg, 1971 (a továbbiakban: MEINER). Tehát elhatárolásról, elkülönítésről van szó, 
annak  érdekében,  hogy  meghatározzuk  az  értelem  és  ész  képességének  határait, 
amint azt már Locke is akarta és meghirdette.



Krízis a kritika kezdetén 271

Amennyiben filozófiatörténetileg akarunk eljárni e jelenség gyökeré­
nek feltárásánál, úgy nem kerülhetjük el Immanuel Kant nevét és az ő 
három kritikáját.3 Mármost Kant szerint a kritika az ész megismerő ké­
pességének meghatározását jelenti: meddig terjed, és elkülöníteni, levá­
lasztani” – (unterscheiden), ami nem tartozik hozzá (tehát egy „elválasz­
tás”, „válság”)4 Kant műve ugyanakkor implicite a Leibniz-Wolff-féle 
filozófia „kritikája”: a metaphysica generalis-é és a metaphysica specialis-é: 
a theologia naturalis-é, a cosmologia-é és a psychologia rationalis-é.5

Kant a számunkra ismert Kritik der reinen Vernunft című opusában lo­
gikusan és magabiztosan jár el, amennyiben minden lehetséges megis­
merés feltételeként,  a  noumenát  és  a  phainomenát  –  a  fogalmakat  és  a 
szemléletet mutatja be.6

A transzcendentális dialektikában három ideába ütközik, amelyek­
nek  azonban  semmilyen  szemlélet  nem  felel  meg:  egy  teológiaira 
(Isten), egy kozmológiaira (világ), és egy pszichológiaira (lélek) ‒ Wolff 
metaphysica specialis-a három „alosztályának” tárgyára. Ezek nem ren­
delkeznek ismeretet „bővítő”, „gyarapító” funkcióval, de igenis rendel­
keznek az ismeret „reguláló” funkciójával.7 Ezek nem a teoretikus ész 

3 A tiszta ész kritikája: 1. kiadás (A), 1781.
A tiszta ész kritikája: 2. kiadás (B), 1787.
A gyakorlati ész kritikája, 1788.
Az ítélőerő kritikája, 1791. ‒ Egészen Kant szellemében Fichte első művének címe: 

Minden kinyilatkoztatás kritikájának kísérlete, 1792, első ízben a szerző neve nélkül jelent 
meg  (Hartung,  Königsberg).  Erről  sokan  azt  gondolták,  hogy  Kant  régóta 
meghirdetett vallásfilozófiája.
4 A kritika nem csak az ész bizonytalankodását szorítja keretek közé, hanem annak 
határait  is  megszabja  (A 789  köv.),  mint  azt  a  területet,  amelyen  belül  ítélkezni 
hivatott („Gerichtshof” - A 75. stb., MEINER, 780).
5 CHRISTIAN WOLFF (1679‒1754),  Psychologia  rationalis,  1738;  Theologia  naturalis,  1739; 
Vernünftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen, auch allen Dingen  
überhaupt (ún. „Deutsche Metaphysik”), 1751.
6 „A fogalmak szemléletek nélkül üresek” (A 75 stb.;  MEINER 784),  „A szemléletek 
fogalmak nélkül vakok” (A 75 stb.; MEINER, 780).
7 „Ez a spekulatív ész minden ideájának dedukciója. Nem mint azon elveké, amelyek 
szerint megismerésünk több tárgyra tudna kiterjedni, hanem a regulatív elveké, mint 
a  tapasztalati  megismerés  szisztematikus  egységének  elveié,  egyáltalán”.  (A 671 



272 Rokay Zoltán

tevékenységéből származnak, hanem a praktikus (gyakorlati) ész posz­
tulátumaiból; ezek pedig: a szabadság, a halhatatlanság és a szentség.8 

A két terület minden „összekeverése” nem megengedett. Ezek egymás­
tól  el  vannak  különítve,  és  éppen  ebben  az  elkülönítésben  áll  a 
„kritika”.

Bármilyen hatásosnak és magabiztosnak jelenik meg a tan építmé­
nye és annak előadása, bizonyos „részleteknek” nem szabad elkerülni­
ük figyelmünket.

A jelen összefüggésben kizárólag a pszichológiai ideára összeponto­
sítunk,  és  annak az ún.  „paralogizmusaira”:  a  szubsztancialitáséra,  a 
szimplicitáséra,  a  perszonalitáséra és az idealitáséra.9 Vizsgálódásunk 
során  mindössze  a  szubsztancialitás  paralogizmusára  szorítkozunk, 
mert az ott elmondottakból remélünk felismeréseket nyerni a Kant kriti­
kájának megfogalmazásával kapcsolatos krízist illetőleg.

Először  is  egymás  mellé  kell  állítanunk  mindkét  kiadás  szövegét 
(1781 és 1787), hogy megfigyelhessük az eltérést, és feltehessük a kér­
dést: honnan ered ez az eltérés? Utána azonban figyelmesen górcső alá 
kell vennünk Kant kijelentéseit a tervezett opus-szal és annak megjelené­
sével kapcsolatban, hogy a kritikát fenyegető krízist, amely a dolgok to­
vábbi menetét is meghatározta, jobban és tárgyilagosabban megérthes­
sük és meg tudjuk ítélni.

1. kiadás (A) 1781 (348,10 ‒ 351,9)

„A  szubsztancialitás  paralogizmusa  (Első  paralogizmus)  az,  aminek 
képzete  (Vorstellung –elgondolás?)  ítéletünk abszolút  szubjektuma,  és 
ezért nem használható mint egy más dolog meghatározása, szubsztan­
cia.  Én,  mint  gondolkodó  lény,  minden  lehetséges  ítéletem  abszolút 
szubjektuma vagyok, és önmagamnak ez a képzete nem használható 

sköv.; MEINER, 626 sköv.)
8 UŐ, Kritik der praktischen Vernunft; MEINER, 1967, 151‒153; 146 sköv.; 155 sköv.
9 Paralogizmus:  logikai  paralogizmus  =  egy  észítélet  helytelensége  (Falschheit) 
pusztán formája szerint;  transzcendentális  =  téves következtetés,  amelynek oka az 
emberi  észben van.  Az ilyen paralogizmus a gondolatokat dolgokká hiposztazálja 
(hiposztatizálja).  A  racionális  pszichológiával  kapcsolatban  vö.  Kritik  der  reinen  
Vernunft (a továbbiakban: Kr Vnft) A 348; MEINER 376a sköv.)



Krízis a kritika kezdetén 273

bármely más dolog prédikátumaként. Tehát én,  mint gondolkodó lény 
(lélek) szubsztancia vagyok.

A tiszta pszichológia első paralogizmusának bírálata.
A transzcendentális logika analitikus részében megmutattuk, hogy a 

tiszta kategóriák (és ezek között a szubsztanciáé is) önmagukban nem 
rendelkeznek semmiféle objektív jelentéssel, ahol nem nyugosznak egy 
szemléleten (nem szupponálunk egy szemléletet) amelynek sokrétűsége 
miatt a szintetikus egység funkcióját alkalmazhatjuk. Enélkül pusztán 
egy ítélet funkciói tartalom nélkül.

Minden dologról elmondhatom, hogy szubsztancia, amennyiben kü­
lönbözik a dolgok puszta prédikátumaitól  és meghatározásaitól.  Már 
most minden gondolkodásunkban az én az a szubjektum, amely a gon­
dolatokat csak mint meghatározásokat foglalja magában, és ezt az ént 
nem lehet úgy használni (alkalmazni), mint egy másik dolog meghatá­
rozását. Tehát mindenkinek úgy kell magát szükségszerűen tekintenie, 
mint a szubsztanciát, a gondolkodást pedig mint létének akcidenseit, és 
állapotának meghatározásait.

Ám vajon milyen hasznot húzhatok a szubsztanciának ebből a fogal­
mából? Arra semmiféleképpen nem következtethetek belőle, hogy mint 
gondolkodó lény,  a  magam részéről  maradandó vagyok,  következés­
képpen se nem keletkezem, se nem múlom el, és hogy egyedül ezt a célt 
szolgálhatja gondolkodó szubjektumom szubsztancialitásának fogalma. 
Nagyon sok hiányzik ahhoz, hogy a szubsztancia puszta, tiszta kategó­
riájából ezekre a tulajdonságokra tudjak következtetni úgy, hogy sokkal 
inkább a tapasztalatban megadott tárgyat kell alapul venni, amennyi­
ben arra a szubsztancia empirikusan hasznavehető fogalmát alkalmazni 
akarjuk. Már pedig a mi tételünknél nem egy tapasztalatot vettünk ala­
pul, hanem arra pusztán következtettünk annak a viszonynak a fogal­
mából,  amely minden olyan gondolkodást magában foglal,  amelynek 
közös szubjektuma az én. Bármennyire is akarnánk, semmilyen biztos 
megfigyelés által nem tudnánk egy ilyen maradandóságot (tartósságot - 
Beharrlichkeit)  kimutatni.  Mert az én ugyan ott van minden gondolat­
ban:  ám ezzel a képzettel (Vorstellung – elképzeléssel) a legcsekélyebb 
szemlélet sincs egybekapcsolva, amely azt megkülönböztetné a szemlé­
let más tárgyaitól. Azt ugyan felismerhetjük (észrevehetjük), hogy ez a 



274 Rokay Zoltán

képzet minden gondolkodásnál újból és újból előfordul, ám azt nem, 
hogy egy állandó és maradandó szemlélet volna, amelyben a gondola­
tok (mint valami változó) váltogatnák egymást.

Ebből következik: a transzcendentális pszichológia első észbeli kö­
vetkeztetése (Vernunftschluss) csak egy vélelmezetten új belátást „tűz” 
ránk (anheftet), amennyiben a gondolkodás maradandó logikai szubjek­
tumát  az  inherencia  reális  szubjektumának  megismerését  mutatja  be 
(annak adja ki), amelyről a legcsekélyebb ismeretünk sincs, és nem is le­
het, mivel egyedül a tudat az, ami minden észlelésünkből gondolatot 
csinál (gondolattá teszi) és amelyben következésképpen a mi észlelése­
inket mint a transzcendentális szubjektumban megtalálhatjuk, és az én­
nek ezen logikai jelentésén túl, az önmagában való szubjektumról (Sub­
jekt an sich) más ismeretünk nincs, amely ennek alapja volna (ez alatt 
nyugodna) mint minden gondolat szubsztrátuma.

Ám megengedhetjük mint érvényeset azt a tételt, miszerint a lélek 
szubsztancia, ám csak ha készek vagyunk tisztában lenni azzal, hogy ez 
a fogalmunk legkevésbé sem vezet tovább, és hogy az okoskodó (ver­
nünftelnde) lélektannak a megszokott következtetéseiből, mint például a 
lélek örökkévalósága, minden változása, még a halál ellenére is, semmi­
re sem taníthat meg bennünket, vagyis hogy az csak az ideában való 
szubsztancia, de nem a realitásban”.10

2. kiadás (B) 1787 (407)

„Minden ítéletben meghatározó szubjektuma vagyok azon viszonynak, 
amely az ítéletet alkotja. Ám a tétel, mely szerint Én, aki gondolkodom, 
a gondolkodásban mindig, szükségképpen  szubjektum vagyok, és nem 
lehet olyasvalaminek tekinteni,  ami pusztán mint prédikátum kapcso­
lódik a gondolkodáshoz, ez a tétel apodiktikus, mi több analitikus: nem 
jelenti azonban, hogy én mint objektum önmagamban létező lény vagy 
szubsztancia  vagyok.  Az utóbbi  állítás  igen  messzire  megy,  és  ezért 
olyan adatokat is feltételez;  amelyek a gondolkodásban nem lelhetők 
fel, talán (amennyiben a gondolkodó szubjektumot mint olyat veszem 

10 Kr Vnft A 348 (MEINER 376a‒379a)



Krízis a kritika kezdetén 275

szemügyre) többet, mint amit valaha is  föllelhetek benne”.11 Majd a to­
vábbiakban  (B)  (409,10):  „Egész  kritikánk  legnagyobb  botránykövét 
(Stein des Anstosses) jelentené – sőt ez lenne az egyetlen botránykő, ha a  
priori bebizonyíthatnánk, hogy valamennyi gondolkodó lény önmagá­
ban egyszerű szubsztancia, s mint ilyen (ez már következnék ugyanab­
ból az érvből) feltétlenül személyiség is, és tudatában van mindennemű 
anyagtól elkülönült létezésének. Mert ily módon túllépnénk az érzékek 
világán, belépnénk a noumena tartományába, és immár senki sem tagad­
hatná meg tőlünk az engedélyt, hogy ezen a területen terjeszkedni és 
építkezni kezdjünk, kinek hogyan kedvez a szerencse csillaga”.12

Miben (hol) lesz a „krízis” kézzelfogható, hol „érhetjük tetten”?

Az idézett  szakaszoknak egy meghatározott irányba kell terelniük fi­
gyelmünket. Az első, ami szemünkbe ötlik Kant jóságos, sőt, joviális to­
leranciája, amellyel kritikájának szigorú volta ellenére, azon fenntartás 
mellett  is,  hogy óvakodjunk a messzemenő következtetésektől,  mégis 
megengedi  a  szubsztancia  használatát  (A-kiadás),  és  a  tény,  hogy  az 
esetleg ebből származó következtetések „botránykő lenne” (B-kiadás).

Mi kényszerítette Kantot arra, hogy a „pszichológiai” idea kritikája 
ellenére megengedje, hogy megtartsuk annak szubsztancialitását – még 
ha azon feltétel mellett is, hogy tiszteletben tartsuk az elméleti és gya­
korlati ész kompetenciáját? Az A-kiadás megfogalmazása valamiképpen 
bizonyos befejezetlenség irányába mutat (mintha Kant nem zárta volna 
le mondanivalóját), amit pedig a  B-kiadásban  mond, annak önigazolás 
mellékíze van.13

Kant  már  az  1777-78-ban  kelt  leveleiben  szóvá  tette  az  opus  
magnumot (Tiszta ész kritikáját),  mint majdnem befejezett művet. Nyil­
ván utolsó percben döntött a jelen forma mellett, tartva attól, hogy na­
gyon megöregedne, ha mindent még világosabban meg akarna magya­

11 Uo. B 407 (MEINER 379a‒388a)
12 Uo. B 409 (MEINER 385b‒386a)
13 Erről tanúskodnak a kéziratban lévő jegyzetek;  vö.  HERMANN SCHMITZ, Was wollte  
Kant?, Bouvier-Verlag, Bonn 1989, 191.



276 Rokay Zoltán

rázni.14 A hosszú várakozás 1777 és 1781 között ‒ úgy tűnik ‒ Kant hatá­
rozatlanságáról tanúskodik. A Kritika nagy vállalkozása tehát válságba, 
krízisbe jutott.

Miben áll a Tiszta ész kritikájának gyökerénél tapasztalható krízis?

Kant  köztudottan rendkívül  büszke  volt  rá,  hogy a  gondolkodásban 
végrehajtotta a „kopernikuszi fordulatot” ill. annak fordítottját. A meg­
ismerés objektuma helyett annak szubjektuma került a középpontba.15 

A kriticizmussal16 és transzcendentális  idealizmussal17 a kopernikuszi 
fordulat Kant rendszerének hordozó tétele. Míg azonban a kriticizmus 
teljes egészében, a transzcendentális idealizmus pedig nagyrészt nega­
tív (tagadó), addig a kopernikuszi fordulat az egyedüli affirmatív (állí­
tó)  tétel  Kant  művében.  A  kriticizmus  következetes  alkalmazásával 
„Kant meghiúsítja a kopernikuszi fordulatot”.18 A megismerés szubjek­

14 Így például Marcus Herznek, 1777. VIII. 20-án: „Mindezen munkák befejezésének, 
mint egy kő útját állja, az a munka, amelyet a tiszta ész kritikájának nevezek, s amely 
kő eltávolítása  most  egyedül  foglalkoztat.  Ezzel  ezen  a télen  teljesen  kész  akarok 
lenni.  Ami  visszatart,  nem  egyéb,  mint  az  akörüli  fáradozás,  hogy  mindenre 
tökéletesen rávilágítsak, ami abban előfordul, mert úgy találom, hogy amit az ember 
önmaga számára magától értetődővé tett, és amiről azt hiszi, hogy teljes világosságra 
juttatta, azt a szakértők is félreértik, amennyiben megszokott gondolkodásmódjuktól 
teljesen  eltér.”  (Briefwechsel  von  Immanuel  Kant,  1912.  MÜLLER,  München  1,  180)  – 
Továbbá  (ugyancsak  Marcus  Herznek)  1778.  VIII.  28:  „Ha  elkészülök 
kézikönyvemmel  a világbölcsességről,  amelyen még fáradhatatlanul dolgozom, de 
remélem, hogy hamarosan képes leszek befejezni...” (uo. 202)  ‒ „Mivel ezen munka 
folyamán eléggé előrehaladtam a korban (ebben a hónapban léptem hatvannegyedik 
évembe),  azért  takarékosan  kell  bánnom  az  idővel...”  (Előszó  a  második  kiadáshoz, 
MEINER 36).
15 „A tárgyaknak kell  megismerésünkhöz igazodniuk...  Ezzel épp úgy áll a dolog, 
mint Kopernikus első gondolatával...” (Előszó, B. XVI; MEINER, 20)
16 Vö. a 2. jegyzettel
17 Kant  szerint  köztudottan  transzcendentális  „minden  megismerés,  amely  nem 
annyira a tárgyakkal, hanem a tárgyak megismerésével („ahogyan mi megismerjük a 
tárgyakat”  ‒  „mit  unserer  Erkenntnisart  von  Gegenständen”)  foglalkozik  általában, 
amennyiben ez a priori lehetséges kell, hogy legyen”. (A 12, B 25.; MEINER 55)
18 Vö. SCHMITZ, Was wollte Kant?, 186.



Krízis a kritika kezdetén 277

tumáról ugyanis kiderül, hogy nem szubsztancia. Ha elismerjük szubsz­
tancialitását, nem hajtjuk végre következetesen a „kriticizmust”, a tiszta 
ész kritikáját és a Wolf-féle racionális pszichológia bírálatát. ‒ Kant telje­
sen tudatában van a helyzet kritikus voltának. Ezt tanúsítja minden ez­
zel kapcsolatos kijelentése.

Először is beismeri, hogy „az ember, aki az egész természetet pusz­
tán az érzékek által ismeri, önmagát nagyon is megismeri a puszta ap­
percepció által, méghozzá a cselekedetekben és benső döntésekben (el­
határozásokban –  Bestimmung),  amelyeket egyáltalán nem sorolhat az 
érzékek benyomásai közé, és önmaga számára is fenomén, másrészt vi­
szont – bizonyos képességeket tekintve, egy pusztán intelligibilis tárgy, 
mivel a cselekedeteit nem lehet az érzékek receptivitásához besorolni. 
Ezt a képességet értelemnek és észnek nevezzük...” (A 546;  B 401)19 – 
Majd  tovább:  „Ez  az  egyetlen  eset,  ahol  a  szubsztanciát  közvetlenül 
szemlélhetjük. Egyetlen dolog szubsztrátumát vagy szubjektumát sem 
szemlélhetjük, de önmagamban közvetlenül szemlélem a szubsztanciát. 
Az Én tehát nem csak a szubsztanciát fejezi ki, hanem magát a szubsz­
tancialitást is. Sőt mi több, azt a fogalmunkat, amellyel a szubsztanciá­
ról  általában  véve  rendelkezünk,  ettől  az  Éntől  kölcsönöztük.”20 – 
mondja Kant még 1775-ben, egyik előadásán. Természetesen kérdéses, 
vajon a szubjektum „önmagában lévő dolog” (Ding an sich)-e, és hogy 
mint olyannal kell eljárni? Amíg a Tiszta ész kritikájának sajtó alá ren­
dezése előtt úgy tűnik, hogy Kant az „Én”, a lélek, a gondolkodó szub­
jektum szubsztancialitását,  az „intellektuális szemlélet”-et megengedi, 
hogy megmentse a „kopernikuszi fordulatot”, a helyzet szemlátomást 
egyre kritikusabb, a krízis egyre „akutabb” lett, mivel a kriticizmus ösz-
szeomlásával fenyegetett; a nyomtatott formában Kant inkább a kriticiz­
mus következetes végrehajtása mellett döntött. A krízis azonban azáltal 
is  érezteti  magát,  hogy a  „szubsztancialitás”  a  kopernikuszi  fordulat 

19 Fichte számára ismerős volt az első paralogizmus sorsa, ám ennek végeredményét 
úgy  értelmezte,  hogy  Kant  csak  az  érzéki  intellektuális  szemléletet  tagadta;  vö. 
Wissenschaftslehre nova methodo, in Johann Gottlieb Fichte; Kollegnachschriften 1796‒1804. 
Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften IV.2. 1978, Stuttgart – Bad-
Canstatt 1978. 39. sköv.
20 Vö. SCHMITZ, Was wollte Kant?, 191.



278 Rokay Zoltán

„lehetőségének feltétele” ‒ hogy Kant kifejezésével éljünk – a nyomta­
tásban megjelent műben is kísért.

Befejezés

Az elmondottakból az derült ki, hogy már egészen korán, a Kritika ke­
letkezésénél érezhető egy bizonyos krízis, amely Kantot döntés elé állí­
totta: mit mentsen meg? A kriticizmust-e, vagy a kopernikuszi fordula­
tot”?

Ez az ő vállalkozásának célkitűzéséből következik. Ennek következ­
ménye a pszichológiai „fogalom” minimális szubsztancialitásának tole­
rálása, csakúgy, mint az intellektuális szemléleté, ami fölött azután Fic­
hte és Schelling, ki-ki a maga módján triumfált,  (mint Kant kizárólag 
legitim értelmezője). Úgy tűnik, fontosabb az a körülmény, hogy a krí­
zis nem a kozmológiai és nem is a teológiai ideát érinti, hanem a pszi­
chológiait. ‒ Amennyiben a „krízisről” általánosságban beszélünk, taná­
csos lenne ezt szemünk előtt tartani.



TÖRÖK CSABA

A teológia mint a valóság nyelve az illúziók 
világában

Napjainkban számtalanszor  felmerül  annak a  kérdése,  tudomány-e  a 
hittudomány, van-e létjogosultsága a teológiának? Az ilyen éllel megfo­
galmazott kritikus eszmefuttatások nem egyszerűen a klasszikus mate­
rializmus programbeszédei,  hanem egy olyan tudomány-,  ismeret- és 
valóságfelfogás szükségszerű következményei,  amely az elmúlt idők­
ben lépésről lépésre egyeduralkodóvá vált a nyugati világban. Nem vé­
letlen, hogy a katolikus egyház Tanítóhivatala is többször reflektált e té­
makörre. Ennek kapcsán meg kell említenünk II. János Pál Fides et ratio 
kezdetű enciklikáját,1 illetve XVI. Benedeknek a regensburgi egyetemen 
mondott (más okokból ismertté vált) beszédét.2

Az alábbiakban szeretnénk megvizsgálni az előállt helyzetet, abban 
a reményben, hogy tisztábban látva a szellemtörténeti és kulturális fo­
lyamatokat,  amelyek napjaink teológia-kritikájához elvezettek,  ponto­
sabb és kielégítőbb válaszokat találhatunk mindazon kihívásokra, ame­
lyek a hittudományt érik.

1 II. JÁNOS PÁL, Fides et ratio, SZIT, Budapest 1999.
2 A sokszor félreértelmezett és csak részleteiben visszaadott beszéd teljes magyar 

fordítása: XVI. BENEDEK, Hit, értelem és egyetem – emlékek és reflexiók, in Keresztény-Zsidó  
Teológiai Évkönyv 2007 (szerk. Szécsi, J.), Keresztény-Zsidó Társaság, Budapest 2007, 
251–264. A témáról l.  NÉMETH P.,  Megfontolások XVI. Benedek pápa regensburgi beszéde  
kapcsán, in Keresztény-Zsidó Teológiai Évkönyv 2007, 265–272.



280 Török Csaba

I. A perbe fogott teológia

A nyugati kultúra az újkorban egyre nagyobb gyanakvással, majd ellen­
ségeskedéssel tekintett a teológiára. Ennek megvoltak a maga történeti 
okai is, hiszen a XVI. századtól kezdve a hittudósok csatározásai valósá­
gos háborúkat, véres katasztrófákat idéztek elő kontinensünk életében. 
E kort joggal nevezik többen is a „hermeneutikai háborúk” korának, hi­
szen a  Szentírás és az egyházi hagyomány értelmezése, az értelmezés 
helyességének  kritériumai  kapcsán  olyan  viharok  törtek  ki  Európa 
egén, amelyeknek hatásait napjainkig érezzük. A helyzetet jól jellemzi 
Ch. Schönborn bíboros, amikor így ír:

„A  felekezeti  háborúk  egy  másik  következménye  az  volt, 
hogy az embereknek elege lett a hittani nézeteltérésekből. Meg 
kellett találni egy új alapot, amelyen a teológiától és a felekezettől 
függetlenül felépülhetett az állam, és amelyet – vélték olyan gon­
dolkodók,  mint  Hobbes  vagy Spinoza  –  a  matematikai-termé­
szettudományos gondolkodásban lelhetünk fel. A fizikában és a 
matematikában  nincsenek  eretnekek.  Itt  kell  lennie  annak  az 
alapnak, amelyen állva a jog, az etika és a metafizika kapcsán is 
megérthetjük egymást, a hit szempontjaitól függetlenül”.3

Az új alap keresése, a gondolkodás új, közös és egyetemes fundamentu­
mának kutatása elvezetett a teológia elleni nagy vádbeszédekig, ame­
lyek egytől egyig azon fáradoztak, hogy egyrészt bebizonyítsák a hittu­
domány  alkalmatlanságát  a  valóság  leírására  (a  teológia  mint  anti-
realitás, illúzió, absztrakt játék, mítosz), másrészt – és ebből kifolyólag – 
rávilágítsanak annak szükségességére, hogy kitaszítsák azt a tudomá­
nyok világából.

3Chr. SCHÖNBORN,  Idegen test vagy gyökér? A kereszténység és jelentősége Európa szá­
mára, in Communio 19 (2011/3–4), 37–52, 50.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 281

1. Vádbeszédek

Az első nagy teológia-ellenes vádbeszédek a társadalmi élet 
szintjén fogalmazódtak meg, olykor igen kevéssé reflektált, de 
a  gyakorlatban  mindenképpen  hatékony  módon.  Két  nagy 
folyamatot kell itt szem előtt tartanunk: a szekularizációt és a 
pluralizációt.

A  szekularizáció4 jelensége csakis a középkor felől közelítve érthető 
meg  a  maga  teljességében.  A  hatalmas  keresztény  szintézis  (a  Pax 
Christiana mint nem pusztán társadalmi, de kulturális és szellemtörténe­
ti korszak és állapot), amely a saeculumot az aeternitas fényében vizsgál­
ta, igen termékenynek bizonyult.5 Mindazonáltal – a szellemtörténeti fo­
lyamatokat szemlélve egészen paradox módon – pont az Egyház kezdte 
meg a kettő szétválasztását abban a pillanatban, amikor a rómaiaktól 
örökölt rendet (cultus és cultura, vallás és állam teljes egysége, a princeps 
mint  pontifex maximus) túlhaladva kijelentette önnön szabadságát min­
den állami befolyásolástól (a gregorián reform).6 Ezáltal látszólag az ál­
lam (a saeculum) jogai csorbultak, az lett háttérbe szorítva, de hosszú tá­
von (a humanizmussal kezdve) nyilvánvalóvá vált, hogy a szétválasztás 
kétirányú utca: amit az Egyház kezdett meg sajátos szabadságharcként 
(az  Ecclesia kivezetése a császári  önkény rabságából),  az átcsapott  az 
evilágnak az Egyház (az aeternitas mint végső rendszerező elv) uralma 
elleni szabadságharcába. Miként a történelem tanítja, az ilyen folyama­
tok nem ismernek egyensúlyi állapotot: a küzdelem a szabadságért idő­
vel  átalakul a szabadság egyfajta értelmezésének túlhatalmába,  végül 
akár diktatúrájába is.7

4 A  témában  alapos  összefoglalást  és  kitekintést  nyújt:  C.  VALVERDE,  Génesis,  
estructura y crisis de la modernidad, BAC, Madrid 2003.

5 L. TÖRÖK CS., Bölcsességkeresők, L’Harmattan, Budapest 2008, 195 sköv.
6 Vö. G. REGUZZONI,  A civil vallás nacionalizmus és globalizmus között, in Communio.  

Nemzetközi Katolikus Folyóirat 19 (2011/3–4), 11–24.
7 Erről a kérdésről (a liberális doktrínák egyeduralma, diktatúrája) napjainkban 

egyre több szó esik. A pápa sokszor és nyíltan szólt már erről a kérdésről; vö.  XVI. 
BENEDEK, A világ világossága. Peter Seewald beszélgetései a pápával, Duna International–Új 
Ember, Budapest 2011, 65–74 („A relativizmus diktatúrája”).



282 Török Csaba

Hazánkban sokkal kevesebbet foglalkozunk egy másik jelenséggel, a 
pluralizációval, amelynek a gyökerei megfigyelhetőek a középkori filo­
zófiai és teológiai iskolák közötti vitákban, ám a maga teljességében elő­
ször a XVI. századi felekezetiség kialakulásakor mutatkozott meg. Bi­
zonnyal  ez az  oka,  hogy a protestáns történetírás  különös hangsúlyt 
fektet e folyamatra. Chr. Schwöbel szerint a pluralizációs folyamat a kö­
vetkező fázisokban haladt végig az európai kultúrán:8 felekezeti plurali­
záció (reformáció), a vallás megkérdőjelezése (felvilágosodás), az indi­
vidualitás  felfedezése  (romantika),  historizáció  (diakronikus 
pluralizmus), világnézeti pluralizmus (szinkronikus pluralizmus), tár­
sadalmi differenciálódás, multikulturalitás és vallási/világnézeti plura­
lizmus, politikai pluralizmus és végül tudományos pluralizmus. Mint 
láthatjuk, e nagyon sokrétű és egymással belső összefüggést mutató ele­
mekből felépülő folyamat napjainkban is tart, és egyre több kérdést vet 
fel. Kérdéseket, amelyeknek megválaszolása terén sokszor nem tartanak 
már igényt a teológia támogatására és ösztönzésére.

A társadalmi vádbeszédek mellett és után elhangzottak a tudomá­
nyosak is. Ezek részletes elemzésére most hely szűke miatt nem vállal­
kozhatunk, azt azonban ki kell  emelnünk, hogy az először a filozófia 
szintjén  felmerült  kritikák  (empirizmus,  racionalizmus,  felvilágosult 
idealizmus)9 mintegy előkészítői és helyzetbe hozói voltak a természet­
tudományok (vö. G. Galilei), majd később a humán tudományok (vö. a 
Szentírás-kritika, a történeti Jézus kérdése) által a teológia ellenében ki­
fejtett bírálatoknak. Ezekhez a XIX. századtól kapcsolódtak olyan új tu­
dományágak, mint a pszichológia, a szociológia, majd a XX. században 
a genetika.

2. Védőbeszédek

Az Egyház természetesen nem hallgathatott, a keresztény hit tudomá­
nya igyekezett minél hathatósabban választ adni a megfogalmazódott 

8 L. Chr SCHWÖBEL,  art.  Pluralismus. II. Systematisch-theologisch, in TRE 26,724–739, 
725–730.

9 Vö. H.  PETRI,  Glaube und Gotteserkenntnis. Von der Reformation bis zur Gegenwart 
(HDG 1/2c), Herder, Freiburg i.Br. 1985.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 283

kritikákra. Megszülettek olyan „keresztény” deizmusok és idealizmu­
sok, amelyek az uralkodó filozófiai fogalmi keretben igyekeztek a hit ta­
nítását újrafogalmazni és értelmezni.10 Ennek a „felvilágosult teológiá­
nak” volt képviselője Herbert of Cherbury (1582/83–1648), aki felvetette, 
hogy az emberi értelemnek teonóm struktúrái vannak, ezért képes ítélni 
a hittudomány fölött; John Toland (1670–1722), aki igyekezett a csodá­
kat  és  a  misztérium  fogalmát  mint  irracionalitásokat  kiiktatni;  vagy 
Matthew Tindall (1657–1733), aki a természetes és racionális vallást tette 
meg a kinyilatkoztatás normájává. Mint látható, ezek a „védőbeszédek” 
valójában  a  vádbeszédek  kiszolgálójává  tették  a  hittudományt.  Nem 
először, és nem is utoljára a történelemben felbukkant az „alkalmazko­
dó” teológia.

Katolikus oldalról számolnunk kell a skolasztika örökségét tovább­
vivő iskolákkal, amelyek egyszerre voltak a hittudományos tradíciók­
hoz kötődők, mégis az új eredményekre és problémafelvetésekre nyitot­
tak.  Hatása  miatt  kiemelkedő  szerep  jutott  e  téren  Bellarmin  Szent 
Róbertnek, illetve – e bölcseleti és hittudományi fejlődéság szempontjá­
ból még inkább – Francisco Suáreznek.11 Magyar vonatkozásban nem 
hallgathatunk a más okokból közismert Pázmány Péter bíboros eléggé 
nem vizsgált és fel nem tárt teológiai munkásságáról.12 Mindazonáltal a 
XVI–XVII. században még a tudományos élet főáramában munkálkodó, 
a jelentős vitákban aktívan szereplő hittudomány a XVIII–XIX. századra 
a háttérbe szorult. Ennek voltak módszertani (a klasszikus teológiai me­
todológia  nehézkedései  az új  jellegű kérdésfeltevések vizsgálata  kap­
csán), tartalmi (bizonyos kutatási területek kategorikus elutasítása) és 
eszmei (a párbeszéd visszautasítása a tekintélyelv alapján és az egyetlen 
helyes igazság támadva védekező képviselete) okai.

10 Vö. E. KUNZ, Glaubwürdigkeitserkenntnis und Glaube (analysis fidei), in HFTh vol. 
4, 306–308.

11 L.  P.  SCHÜTT,  Das Verhältnis von Vernünftigkeit  und Göttlichkeit des Glaubens bei  
Suárez,  Schnell,  Warendorf i.Westf.  1929; K.  DEURINGER,  Die Lehre  vom Glauben beim  
jungen Suárez, Herder, Freiburg i.Br. 1941.

12 Nagy űrt tölt be ezen a téren a nemrég megjelent kötet: SZABÓ F.,Krisztus és egy­
háza  Pázmány  Péter  életművében,  Jézus  Társasága  Magyarországi  Rendtartomá­
nya–L’Harmattan, Budapest 2012.



284 Török Csaba

Így tehát kívánatos és régen várt fejlemény volt az I. Vatikánum fel­
lépése, állásfoglalása a hit és ész, a kinyilatkoztatás és a hittudomány, a 
teológia és a többi tudományok kapcsán, miként az a Dei Filius konstitú­
cióban  kifejtésre  került.13 Sajnálatos  tény,  hogy  egyfelől  a  történelmi 
környezet (a Zsinat félbeszakadása az olaszországi fejlemények okán), 
másfelől a katolicizmus belső harcai (ultramontanizmus, a zsinati szö­
vegek  túlzó  és  sarkított  értelmezései,  a  pápai  primátus  dogmájának 
szélsőséges,  mondhatni  a  hittudomány  szerepét  megkérdőjelező,  sőt 
felszámoló olvasatai14) folyománya képpen a Dei Filius-ban megkezdett 
út meg-megakadni látszott. XIII. Leó pápa személyes elkötelezettsége, 
intellektuális frissessége és nyitottsága segített az előrehaladásban (gon­
doljunk  különösen  is  a  biblikus  tudományok  terén  tapasztalt 
fejlődésre),  ám kikerülhetetlen volt,  hogy a fenti rigorózus áramlatok 
belevezessék a katolikus hittudományt a mind reménytelenebb ideolo­
gikus védekezés állapotából a mondhatni elkeseredett (és jó kilátások­
kal nem kecsegtető) ellentámadásba: az antimodernizmusba. A XII. Pi­
usz alatt is tovább ható légkör (pl. a Nouvelle théologie elítélése) az ’50-es 
évekre nyilvánvalóvá tette, hogy egy majdan összeülő Zsinatnak új mó­
don kell megmutatnia a hittudomány helyét az Egyházon belül és a vi­
lággal (tudományokkal, kultúrával) való kapcsolatok terén.15 Az ekkor 

13 Ld. H. J. POTTMEYER, Der Glaube vor dem Anspruch der Wissenschaft. Die Konstitution  
über den katholischen Glauben „Dei Filius” des ersten Vatikanischen Konzils und die unveröf­
fentlichten theologischen Voten der vorbereitenden Kommission, Herder, Freiburg i. Br. 1968.

14 A pápai primátusnak és tévedhetetlenségnek a zsinati és pápai intenció szerinti 
olvasata radikálisan eltért az új-skolasztikában később egyeduralkodóvá tenni kívánt, 
szélsőséges értelmezéstől (a pápa mint abszolút monarcha, akinek teljhatalma a taní­
tásra is kiterjed, s e tény alapvetően szükségtelenné teszi későbbi zsinatok összehívá­
sát vagy a teológiai kutatást), amelynek tükrében a teológiának nem sok szerep jutott 
(a pápai tanítóhivatal kommentálása). A témáról l. H. J. POTTMEYER, A pápai primátus az  
I. Vatikánumtól XVI. Benedekig¸ in Vigilia 73 (2008/3), 171–182.

15 E téren különös és kivételes feladat hárult és hárul ma is a zsinati teológiai gon­
dolkodás  édes  gyermekére,  az  újrafogalmazott  és  sok  szempontból  ezt  követően 
megszületett fundamentális teológiára. E szakteológiai tárgy és a II. Vatikánum kap­
csolatáról l.  R.  LATOURELLE,  Das II  Vatikanum.  Eine Herausforderung an die Fundamen­
taltheologie, in  Glaube im Prozess. Christ  sein nach dem II. Vatikanum. Für Karl Rahner  
(szerk. E. Klinger – K. Wittstadt, Herder, Freiburg i. Br. 1984, 597–614; E. KLINGER, Das 



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 285

megkezdett út ma is tart. A védőbeszéd egyszersmind párbeszéddé is 
lett, s így lehetővé vált egy „új apologetika” megfogalmazása is.16

3. Ítélet: teológia száműzve

Bár végül megkezdődött az alkalmas és hatni képes védőbeszéd stílusá­
nak, módszerének keresése, addigra már késő lett, az ítélet megszüle­
tett: a teológia száműzésre került (Chr. Duquoc).17 Bár akadémiai körök­
ben még képesek vagyunk hittudósként megvédeni egy-két harci állást, 
összességében a valóság eltagadása lenne, ha nem ismernénk be: a tár­
sadalom, a kultúra világában nem akad elismert hely a hittudomány 
számára. Egy új világ épült fel, amelyben nem vitatkozik senki – madá­
chi módon – egy i betűről, ahol már a vallásgyakorló keresztények sem 
tulajdonítanak különösebb fontosságot a hittudománynak, eredményei­
nek és meglátásainak. Megváltozott a világ, s mi olykor még mindig 
egy három-négyszáz évvel ezelőtti kultúrához intézzük szózatunkat.

Milyen ez az új világ, amelyben élünk? Ch. Duquoc az alábbi ismer­
tetőjegyeit sorolja fel fent idézett könyvében:18

–  A  közömbösség  kultúrája:  a  középkorban  a  kereszténység 
uralta  Európa  szellemi  körképét,  Isten  Országának  gondolata 
mondhatni  vezérelv  volt  a  kulturális-politikai  folyamatokban. 
Előbb a reformáció belső megoszlásaival, majd a felvilágosodás 
korának új vallás- és kereszténység-értelmezésével minden meg­
változott. Ma már közömbös a kultúra a kereszténységgel, annak 
ideáljaival és eszményeivel szemben.

– A költőietlenített tudás: míg régen a teológus a valóságot a ké­
pek, gondolatok, a kinyilatkoztatott igazságok fényében szemlél­
te és értelmezte, addig mára ez a „költői” megközelítés elveszett. 

Zweite  Vatikanum und die Fundamentaltheologie,  in  Zeugnis  und Dialog. Festschrift  für  
Klaus Wittstadt (szerk. W. Weis), Grünewald, Würzburg 1996, 307–322.

16 L. A. DULLES, The Rebirth of Apologetics, in First Things nr. 143 (2004/5), 18–23.
17 L.  CH.  DUQOC,  La teologia in esilio.  La sfida della sua sopravvivenza nella  cultura  

contemporanea (gdt 302), Queriniana, Brescia 2004.
18 Vö. uo. 12–20.



286 Török Csaba

A tudomány hideg, száraz, „tárgyilagos” lett – és eközben nagy­
fokú hatékonyságot képes felmutatni. Ám mit ér egy olyan éssze­
rűség, amely hatékony és hasznos ugyan, de valami módon még­
is csak gépies, és ezért elembertelenítő?

– A technika hegemóniája: a fenti tudományos szemlélet elveze­
tett arra, hogy az ember már nem tekinti csodálkozás, tisztelet 
tárgyának a teremtett világot, nem ismeri fel benne a vestigia Deit 
–  mindent  szabadon  felhasznál,  alkalmaz,  ha  kell,  manipulál. 
Ahogy M. Weber fogalmazott, az ember „kiábrándult” a világ­
ból, s a technika révén teljesen szenvtelenül felhasználja azt. Min­
dent a tervezés, a termelés, a fogyasztás szempontjai uralnak el.

– Az ideologikus jövőért a jelent felfaló politika:  Lenin mondása 
talán  ismerős  egyeseknek:  „Inkább  öljünk  meg  száz  ártatlant, 
mint  hogy  egy  bűnös  is  életben  maradjon”.  Ez  a  mentalitás 
mondhatni inverze annak a módnak, ahogy Ábrahám alkudozott 
az Úr angyalával Szodoma és Gomorra megmentése érdekében. 
Ez az érvelés mégis elterjedté és általánossá vált: nem csak a nép­
irtásokra kell gondolnunk, de eszünkbe juthatnak azok a cinikus 
politikák,  amelyek  gazdasági  érdekeket  ideológiailag  elálcázva 
háborút robbantanak ki a világ messzi tájain; vagy az adott társa­
dalomban  tapasztalható  igazságtalanságot,  erkölcstelenséget, 
jogi kiskapunak maszkírozott etikátlanságot („nem igazságos, de 
jogszerű”) azzal legitimálnak, hogy majd jövőre, két év múlva, a 
következő nemzedéknek ezáltal jobb lesz. Most felfüggesztjük a 
jogok, a szabadságot és emberi méltóságot garantáló törvények 
egy részét,  de cserébe majd valamikor a jövőben javulni  fog a 
helyzet!

– A célra irányultság nélküli történelem: egy ilyen világ szükség­
szerűen  önmagára  van  hagyatva.  Nincs  honnan  jönnie,  nincs 
hová mennie – tehát egész útja, történelme értelmetlenné válik. 
Ám a finalitás nélküli valóság végső soron terepet nyit a hasz­
nossági-, termelékenységi-, fogyasztói és élményvadász szemlé­
letnek. Ha nincs finis ultimus, megelégszünk a finis proximus-szal. 
Hogy ennek milyen súlyos következményei vannak, napjainkban 
megannyiszor láthatjuk.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 287

Ezek tükrében nem csodálkozhatunk,  ha a kereszténység társadalmi-
kulturális pozíciója is radikálisan megváltozott:19

–  A  kereszténység  marginalizálódott:  bár  vannak  politikai  és 
egyéb programok annak elhitetésére,  hogy ez nincs  így,  de  az 
emberek  életvitele,  a  gyakorlati  ateizmus  döbbenetes  mértékű 
térhódítása bizonyító  erejű;  miként  a rómaiak mondják:  contra  
facta non sunt argumenta, a társadalomban tapasztalható etsi Deus  
non daretur életformák elkendőzhetetlenek és nyugati világunk­
ban abszolút többségre jutottak.

– A semlegesített Szentírás: mára a Biblia sokszor a teológiai fa­
kultásokon sem jelent sokkal többet egy ókori iratnál, amely tu­
dományos eszközökkel analizálható, atomjaira bontható. Hogy a 
szöveg szakralitása eközben sérül, nem egyszerű benyomás, ha­
nem – miként a spirituális exegézist már évtizedek óta követelő 
teológusok  tanúsítják  –  sajnálatos  tény.20 Mindezt  figyelembe 
véve nem csodálkozhatunk, hogy a Szentírás társadalmi szerepe, 
súlya minimálisra csökkent.

– A szétszóródott vallások:  miután sokféle módon értelmezték 
már a történelemben az extra Ecclesiam nulla salus elvet, mára egy 
másik  véglet  bukkant fel.  Félremagyarázva  több  tanítóhivatali 
megnyilatkozást a világvallásokról, illetve az Egyház és az üd­
vösség viszonyáról, egyesek – túlhajtott olvasatát nyújtva a látha­
tó egyházon kívüli  üdvösség lehetőségének – már  elvetették a 
missziót, a hittérítést is. Nem véletlen, hogy az 1974-es szinódus, 
s az azt követő buzdítás21 kénytelen volt nyomatékosítani, hogy 
bár lehetséges az Egyházhoz való látható tartozás hiányában is 
üdvözülni, ez még nem jelenti sem a vallások egyenértékűségét, 

19 Vö. uo. 20–28.
20 Nem véletlen, hogy a sensus plenior és a sensus spiritualis vizsgálata oly fontossá 

vált a tanítóhivatal szerint is, l. PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG, Szentírás-magyarázat az Egyház­
ban (1993. április 15), Szent Jeromos Társulat, Budapest 1998.

21 Ld. VI. PÁL,  Evangelii nuntiandi (1975. december 8), in AAS 68 (1976), 5–76; nr. 
41 (magyarul megjelent in A II.  Vatikáni Zsinat tanítása, SZIT, Budapest 1986; Várnai 
Jakab által átdolgozott fordítása: http://uj.katolikus.hu/konyvtar.php?h=121#J67).



288 Török Csaba

sem az evangelizálás fölöslegességét. Ennek ellenére e vélekedés 
napjainkig elterjedt, legalábbis a gyakorlat szintjén. Nem csoda, 
hogy a Hittani Kongregáció Dominus Iesus nyilatkozata Krisztus 
egyedüli és kizárólagos üdvözítő voltáról olyan kritikus fogadta­
tásra talált egyes katolikus körökben is.

–  A  megfélemlített  tekintélyek:  mind  a  civil  társadalomban, 
mind az egyházi életben tanúi lehettünk az újkorban annak a fo­
lyamatnak, amely a korábbi (olykor valóban eltúlzott formában 
gyakorolt) tekintélyelvűséggel szemben egy korlátok nélküli vé­
lemény-pluralizmust valósított meg. Ez oda vezetett, hogy – a té­
vesen értett demokratizálódás és decentralizáció örve alatt – le­
bontottak  olyan  struktúrákat,  amelyek  hivatottak  voltak 
fenntartani úgy a közösségi identitást, mint az egészséges és ki­
egyensúlyozott tanítást. Napjainkban a teológusi szabadság, kre­
ativitás és a tanítóhivatali tekintély között ezért olykor rivalizá­
lás, pártoskodás üti fel a fejét. Különösen nagy feladat és kihívás 
tehát a kreatív hűség megteremtése úgy egyházi, mint társadalmi 
szinten.22

Ez a rövid és bizonnyal nem teljes felsorolás mutatja, hogy a kulturális 
és társadalmi változások miként hatottak a teológiára, s e hatások mi­
képpen ingatták meg azt a központi szerepet, amelyet korábban a hittu­
domány betöltött. A teológia a helyét keresi egy világban, amely mintha 
száműzte  volna  őt  tudománytalansága,  életképtelensége,  elvontsága, 
haszontalansága okán. Miként Chr. Duquoc megjegyzi, e jelenségek két 
magatartásformát hoztak létre: a megkeményedést (teológiai haladás-el­
lenesség, túlhajtott hagyománytisztelet, a teológia mint lezárt rendszer 
képzete)  és  a  megnyílást  (a  világ,  a  kultúra,  a  párbeszéd felé,  amely 
szélsőséges formájában a hagyomány megvetését is magában foglalhat­
ja).23 Azonban ebben az esetben is beláthatjuk: egyik szélsőség sem al­
kalmas a valóság megragadására, adekvát értelmezésére.

22 L. F. A. SULLIVAN, Creative Fidelity. Weighing and Interpreting Documents of the Ma­
gisterium, Paulist, Mahwah (NJ) 1996.

23CH. DUQOC, La teologia in esilio, 28.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 289

II. Úton az illúziók birodalmába

1. Illúzió: az örök kísértés földje

Az  illúzió  egyszerre  pozitív  és  negatív  fogalom.  A benne  rejlő  játék 
(ludus, innen az il-ludere) miatt takar egyfajta megkönnyebbülést, felfris­
sülést a mindennapok terhei alól, másfelől azonban jelentheti a valóság 
elleplezését, eltakarását, ami végül a manipulációnak, a megtévesztés­
nek is az eszköze lehet.

E kettős arcú valóság már az ókori görögöket is elgondolkodtatta. 
Chr. Hedges egy elgondolkodtató tanulmányában így fogalmaz: „Pla­
tón félt a szórakoztatás erejétől, az érzékeknek az elmét legyőző erejétől, 
az érzelemnek az értelmet elmosó erejétől. Platón, aki nem volt a népi 
demokrácia csodálója,  úgy vélte,  hogy a megvilágosodottaknak vagy 
elitnek kötelessége nevelni azokat, akiket elvarázsoltak a barlang falára 
vetülő árnyak.  Ez a nézőpont vezette Szókratészt a  következő csípős 
megjegyzésre:  »Ha csak valahogy rá tudnák tenni a kezüket,  és meg 
tudnák ölni azt az embert, aki megpróbálta kiszabadítani és felfelé ve­
zetni őket, meg is tennék«”.24 A filozófusnak ezért hát nagy feladat ju­
tott  osztályrészül:  a  valóságról  kellett  beszélnie,  a  valóságot  kellett 
szembeszegeznie az árnyképekkel, a látszatokkal. Ennek során különös 
„fegyvere” volt a nevelés, a segítségnyújtás abban, hogy a fiatal elmék 
kritikusan gondolkodva, kérdezve, nem megelégedve az előre adott vá­
laszokkal a valóság mind teljesebb megragadására jussanak el. Ez a fel­
adat azonban veszélyeket rejtett magában, hisz a bábáskodásnak, az ön­
tudatra ébresztésnek ez a szolgálata nem feltétlenül nyert támogatást, 
sőt olykor a filozófus szenvedését, halálát is előidézte, miként azt Szók­
ratész esete is bizonyítja. „Ha Szókratész Athénben vagy Platón Szira­
kúzában nevelési kísérletükkel el is buktak, ez még nem a παιδεία hiá­
nyát  jelenti,  hanem  a  filozófia  beteljesedését  a  szükségszerű 
szenvedésben a környezet értetlenségével szemben”.25

24CH. HEDGES, Empire of Illusion. The End of Literacy and the Triumph of Spectacle, Na­
tion Books, New York (NY) 2009, 14 sköv.

25G. BERTRAM,  παιδεύω,  παιδεία, in  ThWNT 5, 596–625, 603; vö.  PLATÓN,  Ep. VII, 
350–352.



290 Török Csaba

A kérdés egészen másként fogalmazódott meg egy sajátos területen, 
a művészetben. Hisz – miként Arisztotelész is fogalmazott – a művészet 
sajátos módon az utánzásból, a mimésziszből fakad. A nagy görög filozó­
fus természetesen ebben a valóság oly módon történő megragadását lát­
ta, amely által lehetővé válik a szemlélő számára a  katharszisz, a meg­
tisztulás.  Vagyis  a művészi  illúzió végső soron nem eltávolít,  hanem 
közelebb visz a valósághoz. Csakhogy az újkori művészetfelfogás egyre 
jobban eltépte ezt a vitális köteléket, s egy immár céltalan (szebb szóval: 
„érdektelen”) tetszésszerzéssé silányította az esztétikumot. Ennek társa­
dalmi  és  morális  hatásai  rendkívüliek voltak,  s  napjainkban is  egyre 
erőteljesebbek. Már Th. Mann is rámutatott ezen álláspont tarthatatlan­
ságára: „Egy esztétikai világnézet egyszerűen képtelen, hogy szembe­
nézzen a problémákkal, amelyeknek megoldása feladatunk”.26

Napjainkra megszületett egy világ, amely a valóságtól eloldott illú­
ziókból épül fel. Ezért beszélt N. Gabler – D. Boorstin kifejezése nyo­
mán27 – a „kétdimenziós” (vagyis a mozifilmek, tévésorozatok illuzóri­
kus  mintái  alapján  megformált)  emberről,  életről.28 W.  Deresiewicz 
pedig azt elemezte, miként játszódott le a világok fúziója: a valóság és 
az illúzió kapcsolódásának első lépcsőfoka a kamera volt (reális illúzió); 
napjainkra azonban mindez új távlatokat és a szinte korlátlan kiteljese­
dés lehetőségét nyerte el a számítógép által (hálózatosság, kapcsolat). 
Ennek a folyamatnak a végeredménye a reálisnak a helyébe lépő virtuá­
lis világ lett.29

A szociológia terén J. Baudrillard állított fel egy elgondolkodtató el­
méletet.30 Szerinte  mindig  is  jelen voltak  kultúráinkban a  másolatok, 

26 Idézi:  K.-J.  KUSCHEL,  Ästhetische  Kultur  als  säkulare  Religion?,  in  Concilium 35 
(1/1999), 110–116, 115.

27 L. D. BOORSTIN, The Image: A Guide to Pseudo-events in America, Atheneum, New 
York (NY) 1962.

28 L. N. GABLER, Life: The Movie. How Entertainment Conquered Reality, Vintage, New 
York (NY) 2000.

29L. W. DERESIEWICZ,  The End of Solitude, in The Chronicle of Higher Education 55/21 
(2009.01.30.), B6; idézi: CH. HEDGES, Empire of Illusion, 22k.

30L. J.  BAUDRILLARD,  Simulacra and Simulations, in  UŐ,  Selected Writings (szerk. M. 
Poster), Stanford University Press, Stanford (CA) 1998, 166–184.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 291

amelyek az eredetit, a valódit igyekeztek utánozni. Így volt ez még a 
XX. század derekán is: a film, az újság, a rádió valami módon a valóság­
hoz való kapcsolódása, a valóságba való gyökerezettsége révén mutat­
kozott „hitelesnek”. Csakhogy a posztmodern kontextusban olyan má­
solatok bukkantak fel, amelyeknek nincs eredetijük – ezeket nevezte el a 
neves szociológus simulacrumnak. Ez már a hírességek, a celebek világa, 
akik a televízióban vagy az interneten úgy tűnnek fel  előttünk,  mint 
maga  a  valóság,  jóllehet  minden porcikájukban megalkotott,  kitalált, 
virtuális személyiségek. A valódi emberek mégis őket utánozzák stílu­
sukban, életvitelükben, öltözködésükben. A valóság utánoz egy másola­
tot, amelynek nincs eredetije. Létrejön a totális illúzió világa, amelynek 
a valóság már nem sokat jelent. A helyzet leírására Baudrillard a Prédi­
kátort parafrazeálja:31 „Soha nem a simulacrum az, ami elrejti az igazsá­
got  –  az  igazság  az,  ami  elrejti,  hogy  nincs  igazság.  A  simulacrum 
igaz”.32

2. A születő birodalom

A hasonmás, az illúzió vált az igazsággá – olyan változás ez, amelynek 
megvannak a maga igen súlyos és mindent behálózó társadalmi lenyo­
matai. Apránként, szemeink láttára megszületik az illúziók birodalma, 
amely lépésről lépésre magába olvaszt mindent, ami korábban önmagá­
ban álló,  valódi érték volt. A fogyasztó számára minden dolognak csu­
pán annyi az értéke, amennyire a fogyasztás tárgyává válhat, az ember 
pedig annyit  ér,  amennyire  fogyasztani  képes.  Az élménytársadalom 
polgára csak azt tartja valódinak, ami élvezetet, élményt ad. Szüntelen 
stimulálásra van szüksége ahhoz, hogy élőnek érezze magát. A valóság 
mint olyan túlzottan unalmas és semmitmondó, ezzel szemben az illú­
ziók  elképzelhetetlen  élményekkel  kecsegtetnek.  Az  új  típusú  média 
pontosan felmérte az ezen átalakulásban rejlő (gazdasági,  társadalmi, 
politikai, hatalmi) lehetőségeket, s ennek megfelelően képes a legmaga­
sabb szinten kiaknázni azokat. Eközben az ember, a személyiség, az élet 

31 „Gondosan tanulmányoztam a bölcsességet és a tudást, az esztelenséget és a 
balgaságot. S meggyőződtem róla, hogy ez is csak szélkergetés” (Préd 1,17).

32 J. BAUDRILLARD, Simulacra and Simulations, 166.



292 Török Csaba

kilép a fizikai, tér és idő koordinátái által meghatározott valóságból, s 
belép  a  kibertérbe,  ahol  megteremtheti  tetszőleges  identitását 
(avatarját), amely nincs alávetve a valóság kegyetlen és külső törvényei­
nek, hanem mindenestül a virtuális alany tetszésére van bízva, bármi­
kor lecserélhető. A kibertérben a reinkarnálódás, a tetszőleges állapotba 
való újjászületés pillanatok kérdése. Bárkiből lehet – valós adottságaitól, 
tényszerű meghatározottságaitól függetlenül – bárki.

Ha  azt  hinnénk,  hogy  mindez  csak  egy  számítógépes  nemzedék 
problematikája,  esetleg  a  születőfélben  lévő  Mátrix gyermekeinek  a 
gondja, téved. Ezen tendenciák gyökerei évtizedekkel ezelőttre nyúlnak 
vissza,  s  így vagy úgy,  de  mindannyian érintettek vagyunk bennük. 
Hogy mennyire kiterjedt átalakulással  van dolgunk, azt Chr.  Hedges 
próbálja feltárni a fentebb már idézett művében (Empire of Illusion). Itt a 
szerző – aki végül odahagyta egyetemi katedráját – igyekszik végigve­
zetni az olvasót az amerikai kultúrán és társadalmon, lefestve, miként 
vált minden illúzióvá. Megállapításai azonban teljességgel érvényesek a 
nyugati világra, s ahogy a globalizáció előrehalad, a világ egyre több 
szegletére is. Leírja, miként lett illúzióvá a műveltség (az egyetemek vi­
lága, amelyek nem önállóan gondolkodó, kritikus és autonóm embere­
ket nevelnek, hanem magas fokon képzett fogaskerekeket egy hatalmas 
automatizmus számára), a szeretet (amely kiüresedett a fékevesztett tes­
tiségben, a szexualitás ünneplésében), a bölcsesség (amely már nem a fi­
lozófiai vagy bibliai értelemben vett élettapasztalatot, tudást takarja, ha­
nem valamiféle  haszon-  és  élményelvű társadalmi  konstruktumot),  a 
boldogság (ami azonossá vált a fogyasztással és az élvezettel). De illúzi­
óvá vált a haza (ami már nem más, mint nemzeti identitásként árusított 
gazdasági és politikai érdek), vagy akár még a spiritualitás (ami bolti, 
ezoterikus,  önközpontú és teljességgel  terméketlen árucikk lett)  is.  A 
legborzalmasabb, hogy maga a valóság is illúzió lett: annál kelendőbb 
egy  illúzió,  minél  „valóságosabb”  (pl.  három-,  sőt  négydimenziós 
mozi), egyre mélyebben sodorva minket a simulacrumok örvényébe.

Az illúziókkal kapcsolatban nem lehetnek illúzióink: az ebbe a biro­
dalomba beletestesülő emberek végül áldozatokká válnak. Ösztöneiket, 
öntudatlanságukat az „illúzió-gyárosok” talpraesetten és professzioná­
lisan  ki  tudják  aknázni.  Nem  véletlen,  hogy  korunkkal,  világunkkal 



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 293

szemben az amerikai jezsuita, J. F. Kavanaugh, a kulturális szembenál­
lás lelkiségére hív fel.33

3. Illuzórikus teológia

A teológia mindig magán viseli az adott kor ismertetőjegyeit. Az ural­
kodó felfogás, gondolkodás (akár pozitívan, akár negatívan) hat a meg­
élt hitre, s a hitre való reflexióra. Így van ez napjainkban is. XXIII. János 
pápa felhívása az aggiornamentóra számos félreértés okává vált: a világ­
gal folytatott párbeszédből, a korunkra s annak emberére való nyitott­
ságból, érzékenységből34 számos teológus munkásságában egyfajta ki­
elégíthetetlen  „valósághajhászás”  lett.  A  kétes  értékű  nyitottság  azt 
jelenteti számukra, hogy az úgynevezett „valóságot” (amely, mint fen­
tebb láttuk, sokkal inkább illúzió) a hittudomány kritériumává teszik. 
Számon kérik a teológiát, a tanítóhivatalt, mennyire hűséges a „valóság­
hoz”, mennyire képes megfelelni a „valóság” elvárásainak, a „valós” ki­
hívásoknak. Nem veszik észre, hogy eközben pont a valóságtól, sőt a 
mindeneket meghatározó Valóságtól, Istentől taszítják el a hitet, s teljes­
séggel kiszolgáltatottá teszik azt az illúziók birodalmával szemben.

Ezt a hozzáállást egy sajátos jelenség is kíséri: kommunikációs for­
dulatra került sor. Míg korábban a hittudomány képes volt arra, hogy 
fogalmai, látásmódja, rendszere révén modelleket adjon a világnak, ma 
inkább annak vagyunk tanúi, hogy a világ szolgáltat modelleket a teoló­
giának. Bár e folyamatot vélhetnénk a keresztény ókorhoz hasonlatos­
nak, amikor a görög bölcselet fogalmai átvándoroltak a teológiába, még 
sincs így. A patrisztikus teológia ugyanis valóban átvett kifejezésformá­
kat, szavakat a bölcselettől, de ezen átvétel közben radikálisan újra is ér­
telmezte ezeket. A kinyilatkoztatás olyan forrás és vezérfény volt a hit­
tudomány  számára,  amely  képesítette  arra,  hogy  új  tartalommal,  új 
jelentéssel ruházza fel a régit.35 Ezek az „újjászült” teológiai képletek az­

33 Ld.  J.  F.  KAVANAUGH,  Krisztus  követése  a  fogyasztói  társadalomban.  A kulturális  
szembenállás lelkisége, Ursus Libris – Altern Csoport, Budapest 2003.

34 Vö. GS 1.
35 Az egyházatyák és koruk kultúrájának viszonyához ld.  C. GNILKA,  Kultur und  

Conversion  (XPHΣIΣ.  Die Methode der Kirchenväter im Umgang mit der antiken Kultur 



294 Török Csaba

tán termékenyítőleg hatva visszavándoroltak az adott kulturális közeg­
be – mint azt például kivételes módon mintázza a személy-fogalom filo­
zófiai és teológiai története.36 Ma azonban nem ez játszódik le: a külvi­
lág,  a  kortárs  kultúra  szavai,  gondolkodásmódja  úgy  lép  be  a 
hittudományba, hogy nem nyer új tartalmat, épp ellenkezőleg, a klasz-
szikus teológiát igyekszik önnön képére szabni.37

Amikor egy illuzórikus világ fogalmai, képletei, keretei átlépnek a 
hittudományba,  megszületnek  az  illuzórikus  teológiák  –  vagyis  az 
olyan Istenről való beszédek, amelyek végül már nem Istenről, hanem 
erről a világról, ennek a világnak a sajátos elgondolásairól szólnak. A 
hitreflexiótól idegen tudományos elemek bukkannak fel a teológiában, s 
olyan következtetésekre vezetnek, amelyek végül ugyan hűek a világ­
hoz, amelyből forrásaikat merítik, ám már nem tudnak számot vetni az 
Egyház élő hagyományával. Kiválnak a hittudomány organikus fejlődé­
séből, önálló életet kezdenek élni, s olykor társadalmi, egyházpolitikai 
programokká (ideológiává) válnak. Szemtanúi lehettünk, hogy a (mar­
xista befolyásoltságú) társadalomelmélet ideái miként nyertek polgárjo­
got a felszabadítás teológiájában, a posztmodern szociológia sajátos ku­
tatásai  hogyan tükröződtek vissza a feminista teológiában,  a  liberális 
politika társadalom-eszménye mi módon vált vezérelvévé a vallási plu­
ralizmus teológiáinak,  vagy éppenséggel  a  környezetvédelmi  mozga­
lom már-már dogmatikussá váló, hitvallás-szerű látásmódja miképpen 
öltött testet az öko-teológiákban.

Egyfelől beláthatjuk, hogy  ennek a kultúrának szimpatikus az  ilyen 
teológia, másfelől azonban fel kell tennünk a kérdést: lehet-e más forrá­
sa, vezérlő elve a hittudománynak, mint az isteni kinyilatkoztatás? Le­
het-e olyan hiteles teológiát megalkotni, amely bár hűen tükrözi kortárs 
kultúránkat,  képtelen egyszersmind a  töretlen és  élő  egyházi  hagyo­
mány tükrévé válni?

II.), Schwabe, Basel 1993.
36 Vö. C. SCHÖNBORN, Krisztus ikonja, Holnap, Budapest 1997.
37 A  paradigma-elméletek nem kellően kritikus teológiai  alkalmazása erre nyújt 

példát;  vö.  Das neue Paradigma von Theologie.  Strukturen und Dimensionen (szerk. H. 
Küng, H. – D. Tracy), Benziger–Gütersloher, Zürich–Gütersloh 1986.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 295

III. A teológia mint a valóság nyelve

Napjaink világa az illúziók birodalma, amelynek megvannak a maga il­
luzórikus teológiái is. Ám ha visszatérünk a hit evangéliumi gyökerei­
hez, ott éppen azt fogjuk megtapasztalni, hogy a látszat, a tettetés, az il­
lúzió, a hazugság sátáni elvével szemben (vö.  Jn 8,44) Isten az igazság 
mint valóság, el nem leplezettség, el nem takartság, el nem feledettség 
(a-létheia) elvével lép fel. Épp ezért az új evangelizáció korában létfon­
tosságú, hogy úgy az egyes emberben, mint a társadalomban, közösség­
ben, kultúrában fel tudjuk tárni, fel tudjuk erősíteni a lappangó módon, 
a lélek és szellem mélységeiben kiirthatatlan módon jelenlévő szomjat a 
valóság, az igazság után. 

1. A valóság szomja

Az ember az a furcsa lény, amely mindenre nyitott a világban (a klasszi­
kus  arisztotelészi-tamási  filozófia  megfogalmazásával:  „anima  humana 
quodammodo est omnia”).38 W. Pannenberg számára épp ez a nyitottság 
(Weltoffenheit) az ember legalapvetőbb vonása.39 Ugyanakkor azt is be 
kell látnunk, hogy miközben nyitottak vagyunk a világra, épp megis­

38 Bár Aquinói Szent Tamásnak tulajdonítják ezt a közismert mondatot, a kritikai 
vizsgálatok eredményei szerint valójában egy ismeretlen (tomista ihletettségű) szerző 
írásában bukkan fel szóról szóra így (De natura materiae et dimensionibus interminatis, 
cap. 3). A kijelentés oka egyrészt a lélek nem teljes „belemerültsége” (immersio) az 
anyagba,  másrészt az, hogy a lélek potenciálisan minden észleletet  be tud fogadni 
mindenről (a testi érzékszervek nem), vagyis a lélek (értelem) potenciálisan megisme­
rése tárgyává tud tenni mindent, ami a világban van. A középkori bölcselet ennek 
kapcsán hivatkozott Arisztotelész De Anima című írásának III. könyvére. Ezt a témát 
az Aquinói az arisztotelészi  alapszöveghez írt kommentárjában érinti:  In libros  De  
anima III, lect. 13, 4. Itt olvashatjuk:  „… homo [est] quodammodo totum ens, inquantum  
secundum  animam  est  quodammodo  omnia,  prout  eius  anima  est  receptiva  omnium  
formarum.  Nam  intellectus  est  quaedam  potentia  receptiva  omnium  formarum 
intelligibilium, et sensus est quaedam potentia receptiva omnium formarum sensibilium”. A 
témához ld. P.  ROUSSELOT,  L’intellectualisme de saint Thomas,  Beauchesne, Paris 19363, 3 
(itt a 9-es lábjegyzet a fenti közismert mondatot még Tamásnak tulajdonítja, Opusc. 26 [28?], 
ch.  1-ként  idézi);  a  szöveg  digitális  kiadása  a  Fribourgi  Egyetem  honlapján: 
http://www.ub.uni-freiburg.de/fileadmin/ub/referate/04/rahner/intellectualisme.pdf (utoljára 
ellenőrizve: 2012.04.25).

http://www.ub.uni-freiburg.de/fileadmin/ub/referate/04/rahner/intellectualisme.pdf


296 Török Csaba

merésünk, értelmezésünk, felfogásunk folyamatában el is távolodunk a 
valóságtól, hiszen fogalmak révén tudjuk azt elménkbe befogadni. Így 
apránként kialakul egy „szimbolikus szövedék” a valóság és az emberi 
alany között, ahogyan ezt a neves filozófus, E. Cassirer megfogalmazta:

„Az ember már nem tisztán fizikai univerzumban él, hanem 
szimbolikus univerzumban. A nyelv, a mítosz, a művészet és a 
vallás  részeit  képezik ennek az univerzumnak, azok a fonalak 
ezek,  amelyek a szimbolikus szövetet adják,  az emberi  megta­
pasztalás kusza szövedékét. (...) Az ember nem áll többé közvet­
lenül  a valósággal  szemközt;  nem láthatja  azt  többé úgymond 
szemtől szembe. Úgy tűnik, mintha a fizikai valóság lépésről lé­
pésre visszahúzódna, ahogy az ember szimbolikus tevékenysége 
előrehalad.  Ahelyett,  hogy  a  valós  dolgokkal  magukkal  lenne 
dolga, az ember egy bizonyos értelemben szüntelenül önmagával 
van párbeszédben. Nyelvi formák, művészi képmások, mitikus 
szimbólumok  és  vallásos  rítusok  veszik  körül  oly  mértékben, 
hogy többé már nem láthat vagy ismerhet meg semmit sem, ha­
csak nem ezen művi közvetítés által”.40

Cassirer  gondolata  rávilágít  arra,  amit  Babits  versében így  fogalmaz 
meg: „Én maradok: magam számára börtön, / mert én vagyok az alany 
és a tárgy, / jaj én vagyok az ómega s az alfa” (A lírikus epilógja). Mindez 
őszinte beismerés, józan tudatosság révén belátható. Ugyanakkor ebből 
kiindulva fel  kell  vetnünk a kérdést:  mi történik akkor,  hogyha ez a 
szimbolikus szövedék megcsal minket? Ha már nem a valóságot közve­
títi, hanem önmagamat önmagam felé? Mi vár rám, ha a valóságtól elol­
dott  kép,  gondolat,  mítosz,  rítus,  fogalom – megszűnve közvetítőnek 
lenni – bevezet a Baudrillard-i ördögi körbe, ahol csak a simulacrum lesz 
az igaz?

39 Ld. W. PANNENBERG,  Mi az ember (Egyházfórum könyvei 9.), Egyházfórum, Bu­
dapest - Luzern 1991, 9–10.

40E.  CASSIRER,  Saggio  sull’uomo.  Introduzione  alla  filosofia  della  cultura  umana, 
Armando, Roma 20008, 80.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 297

M. Eliade, a jeles vallástudós sajátos megállapítást tesz  A szent és a  
profán című művében: „A vallásos ember kívánsága, hogy szentségben 
éljen, azt jelenti,  hogy az objektív valóságban kíván élni,  nem akar a 
szubjektív élmények végtelen viszonylagosságának foglya maradni: egy 
valóságos és hatni képes – nem pedig illuzórikus – világban kíván áll­
ni”.41 Vagyis – szemben a teológiát ért vádbeszédekkel, a tudományta­
lanság  vagy a  valóságtól  való  elrugaszkodottság  vádjával  –  éppen a 
hívő ember ébred a leginkább a tudatára annak, hogy mennyire ki van 
szolgáltatva a szubjektivitásnak (Babits), mily mértékig elválasztja őt a 
valóságtól az a szimbolikus szövedék (Cassirer), amely mindent behálóz 
és áthat, még a magukat olyannyira objektívnek vélő természettudomá­
nyokat is. A vallásos ember, amikor a hitéről és a hitében beszél, a való­
ságot akarja, a valóságot keresi, azt, ami soha nem eshet szubjektiviz­
musa áldozatául, ami soha nem válhat kiüresedett közvetítéssé, valódi 
valóság-kapcsolat nélkül.42 A hívő ember szomjazza a valóságot, nem 
elégszik meg a látszatokkal, az illúziókkal. Tudja, hogy börtönben van, 
de ki akar törni belőle. Kielégíthetetlenül szomjazik a valóság, a Valóság 
után.

2. Szomjoltás

A teológiának elsőrendű feladata, hogy észrevegye, tudatosítsa és komo­
lyan vegye ezt a szomjúságot. Éppen azért nem szakadhat el a valóságtól, 
mert önnön belső magva, maga a hit kényszeríti arra, hogy a valóságba 
gyökerezzen. Jézus rávilágít, mennyire szomjazza az ember a valóságot, 
az Istent, amikor a szamariai asszonnyal beszélget Jákob kútjánál (Jn 4,1–
42, különösen is 14. v.). Ezt az alapvető emberi adottságot, egzisztenci­
ánknak ezt a mélységes vágyát megragadja korunk szellemi áramlata, a 
New Age is, amikor jelképként a vízöntőt választva erőteljes képpel üzen 
a mai embernek. Nem véletlen, hogy a Kultúra Pápai Tanácsának a New 
Age-ről írt dokumentuma is ezt a címet viseli: Jézus Krisztus, az élő víz el­

41 M. ELIADE, A szent és a profán. A vallási lényegről, Európa, Budapest 1987, 22–23.
42 Ez a szempont is megmutatja, mennyire illuzórikus nem egy kortárs teológia.



298 Török Csaba

hozója.43 A mai ember szomjazik a valóságra, és Krisztus az, aki elhozza 
neki az élő vizet, amely nem csak ideig-óráig, de örökre megelégíti őt. 
Erre utalt már a  II.  Vatikáni Zsinat  is,  amikor úgy fogalmazott,  hogy 
Krisztus kinyilatkoztatja „az embert az embernek” (GS 22).44

Ezáltal megsejthetjük, hogy a teológia hivatása igazán evangéliumi: 
erőteljes,  életre való,  megélhető és meg is élt  válaszokat kell  adnia a 
nagy kérdésekre. Mely kérdéseket nevezzük nagyoknak? Azokat, ame­
lyek nem hajolnak meg az illúziók világa előtt. Ezekre utalt már a II. Va­
tikáni Zsinat is (vö. GS 9 és 10), de ezekből indult ki boldog II. János Pál 
pápa is Fides et ratio kezdetű enciklikájában: „Ki vagyok én? Honnan jö­
vök és hová megyek? Miért van a rossz? Mi lesz a jelen élet után?” (nr. 
1).45 Mint láthatjuk, az élet maga vezet el minket az identitás, az értelem 
kérdéséhez, amelynek végső próbája a halál. Vagy van olyan cél, érte­
lem,  válasz,  amely  még  a  halállal  szemközt  is  jelentőségteljes,  vagy 
nincs válasz. A krisztusi kinyilatkoztatásnak ezért sajátos mélypontja, s 
egyben csúcspontja is a kereszthalál. Ugyanis az emberi egzisztenciális 
keresés felől szemlélve azt mondhatjuk, hogy a kereszt a valóság fája, a 
hely, ahol nem lehet elbújni a valóság elől az illúziók mögé. A halálban, 
a szenvedésben, a végben, a keresztben a valóság durva, kikerülhetet­
len, elleplezhetetlen, meghamisíthatatlan kérdést intéz hozzánk. A feltá­
madásban pedig megkapjuk  a  Valóság  válaszát  is.  „Krisztus  által  és 
Krisztusban megvilágosodik számunkra a fájdalom és a halál talánya, 
mely az evangélium nélkül eltipor bennünket. Krisztus föltámadott, ha­
lálával megölte a halált, és életet ajándékozott nekünk, hogy – mint fiúk 
a Fiúban – kiálthassuk a Lélekben: »Abba! Atya!«” (GS 22).

43
A KULTÚRA PÁPAI TANÁCSA, Jézus Krisztus, az élő víz elhozója. Keresztény reflexió a New 

Age-re, SZIT, Budapest 2003.
44„Az ember misztériuma csak a megtestesült  Ige  misztériumában világosodik 

meg igazán. Ádám, az első ember ugyanis az eljövendőnek, tudniillik az Úr Krisztus­
nak előképe volt. Krisztus, az új Ádám, az Atya és az ő szeretete misztériumának ki­
nyilatkoztatásában teljesen föltárja az embert az embernek, és megmutatja magasztos 
hivatását”.

45II. JÁNOS PÁL, Fides et ratio, SZIT, Budapest 1998.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 299

3. A teológia helye a világban

Ezen megfontolások segíthetnek minket abban, hogy megtaláljuk a teo­
lógia „helyét” a világban, fel tudjuk tárni, mi az a hivatás és küldetés, 
amelyet a hittudománynak napjainkban be kell töltenie. Világos, hogy 
egy ünnepélyes, eltúlzottan magasztos teológia nem képes számot vetni 
saját identitásával.  Chr.  Duquoc éppen ezért a „mindennapinak a ta­
pasztalatát” jelöli meg kiindulási pontul:

„A mindennapi alatt az egyedi tapasztalat meghallgatását ér­
tem. Ebben lakozik az erő,  hogy otthont  adjon egy egyetemes 
gondolatnak; távol áll attól, hogy ellentmondjon neki, vagy ép­
penséggel  csupán illusztrálja,  sokkal  inkább áthatja  azt.  (…) A 
keresztény teológiát azért mondják egyetemesnek, mert az isteni 
Szóból ered, amely mindenki felé fordul: a teológia azon fárado­
zik, hogy ezt az isteni Szót hozzáférhető nyelvre fordítsa le”.46 

Ezáltal a hittudomány soha nem lesz puszta absztrakció: az em­
beri tapasztalás és gyakorlat építőelemeit is magába emeli, s az 
embert a maga mindennapiságában és egyediségében igyekszik 
megragadni, kultúrájának és társadalmának szövetébe ágyazot­
tan, mégis egy sajátos idegenségben („ebben a világban, de nem 
ebből a világból” – vö. Jn 17,14–16).

E kivételes helyzet leírására G. Ringlet a Vörös-tengeren való átkelés ké­
pét alkalmazza.47 Arra utal ezzel, hogy egy olyan világban élünk, ahol a 
kereszténység és a hittudomány ki van zárva a közéletből, a közgondol­
kodásból, sajátosan diszkreditálva van, és ezáltal szüntelen harcban áll 
a „laikus” oldallal. A francia teológus úgy véli, ezen a ponton már nem 
elégséges puszta párbeszédről szólni, vagy valamiféle békés együttélést 
megalapozni. Ennél többre van szükség. „Ahhoz, hogy a modernitást 
túlvezessük önmagán, és mindenekelőtt Európában felleljünk egy olyan 
értelmet,  amelynek még köze van hozzánk, ahhoz arra van szükség, 

46CH. DUQOC, La teologia in esilio, 75.
47 G. RINGLET, L’évangile d’un libre penseur. Dieu serait-il laïque?, Albin Michel, Paris 

2002, 161–213.



300 Török Csaba

hogy a keresztények és a laikusok (vagy talán helyesebb lenne így fo­
galmaznunk: a »kereszténység« és a laicitás) közötti találkozás mindkét 
fél szívügye legyen,  s egy hármas, nehéz »randevú« mozgató erejévé 
váljon, amely meghirdetésre kerül az új évezred hajnalán: a kereszté­
nyek között, a vallások között s a »hit« és »hitetlenség« között”.48 Ring­
let ennek kapcsán három találkozási szintet, „átkelést” jelöl meg:

– Filozófiai átkelés: egy új kulturális, eszmei projektum Európa 
(a nyugati világ) számára.

–  Politikai  átkelés:  a társadalmi pluralitás különböző szintjei­
nek vizsgálata, értelmezése, a párbeszéd és az új modellek kere­
sése, kialakítása.

–  Lelki  átkelés:  megújult  lelkiség,  mélységes  érzék  a  sacrum 
iránt, egy másik bibliai képpel élve a „megoldott saru” érzésének 
felszítása a Valósággal szemközt.

Mint látható, ezek a kihívások a teljes kereszténységet érintik, minden 
keresztényt feladat elé állítanak. A teológiának azonban sajátos módon 
kell kivennie a részét mindebből, hiszen a hit nagy gondolatait neki kell 
kimondania, a Szentírás szavait neki kell lefordítania, az isteni igazsá­
got  neki  kell  elhoznia  az  egyes  emberekhez,  a  már  fentebb  említett 
„mindennapi tapasztalatba”.

Hogy ezt meg tudjuk tenni, komolyan kell vennünk a teológia ellen 
megfogalmazott kritikák (vádbeszédek) jogos elemeit, s okulnunk kell a 
védőbeszédek  (a  támadva  védekezés)  kudarcaiból.  Az erővel  győzés 
útja a mai világban járhatatlan, már csak azért is, mert az illúziók szöve­
vényességével szemközt az erő(szako)s lendület nem sokat ér el, annyi 
lesz a hatása, mint a hínárba, mocsárba gabalyodó ember kapálózásá­
nak: mind jobban belebonyolódunk egy olyan küzdelembe, amely nem 
kecsegtet jó kilátásokkal.

Így hát a teológia útja a gyöngeségben megmutatkozó erő (vö. 2Kor 
12,9–10), a győzedelmes erőtlenség lehet. Mi mindent jelent mindez?

48 Uo. 163.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 301

– A teológiának mint harci kultúrának vége. Túl sokszor és túl sokáig ta­
pasztalhattuk, hogy a hittudományt egyesek harcnak tekintették: szem­
ben a világgal, szemben a más teológiai nézetet vallókkal, egyházon be­
lül  és  kívül  egyaránt.  Ilyenkor  elfeledjük,  hogy  a  teológiában  végső 
soron  annak az  Igazságnak  kell  felhangoznia,  aki  nem  egy  élettelen 
tárgy, amelyet az emberi elme birtokba vehet, hanem eleven Személy. 
Ebből  kifolyólag  a  hozzá  való  közelítésnek  eltérő,  mégis  egyformán 
helytálló útjai lehetnek. Ezek nem szabad, hogy harcba kezdjenek egy­
mással, inkább az egységet kell felépíteniük értékeik, hűségük és elköte­
lezettségük közössége által. VI. Pál mondta:

„Kedves  gyermekeim,  legyetek  nyitottak  a  teljes  igazságra, 
amely hatalmas, igen gazdag, és mindig tovább mélyíthető s új 
módokon alkalmazható. Ezt az igazságot maga a Szentlélek tanít­
ja nekünk (Jn 15,13), s ennek a tanító Egyház a tekintéllyel felru­
házott őrzője és értelmezője (vö. Gal 1,8). Ám ti is legyetek büsz­
kék az igazságot és az üdvöt egyedül hordozó hitnek az örök 
egységére, féltve őrizzétek azt, s örüljetek neki”.49

– A teológiának mint ideológiának vége. A történelem számos példát mutat 
arra, miként váltak a hit kijelentései társadalmi, politikai, nacionalista 
érdekek eszközeivé, s a papok, „hittudósok” miként engedték ezt meg, 
miként támogatták és erősítették még tovább e kártékony tendenciát. A 
teológia nem ideológia, nem társadalmi, nemzeti vagy politikai prog­
ram – ha az lenne, megannyiszor újra és újra megbukhatna. Már a II. 
Vatikáni Zsinat is megfogalmazta:

„A keresztény közösségeket építve a papok sohasem valami­
lyen ideológia  vagy párt  szolgálatában állnak,  hanem mint  az 
evangélium hirdetői  és  az  Egyház pásztorai,  Krisztus  testének 
lelki gyarapításán fáradoznak” (PO 6). 

49 VI. PÁL, Discorso all’Udienza Generale (1969. május 14), 
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/audiences/1969/documents/hf_p-
vi_aud_19690514_it.html (utoljára ellenőrizve: 2012.04.25).

http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690514_it.html
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/audiences/1969/documents/hf_p-vi_aud_19690514_it.html


302 Török Csaba

Az a hittudomány, amely ideológia rabjává lesz, könnyen válik a hata­
lom cinizmusának az eszközévé, ami épp az örök igazság, az üdvösség 
reményét ássa alá az emberekben.50 II. János Pál pápa az egyház társa­
dalmi tanítása kapcsán fogalmazott úgy, hogy az soha nem ideológia,

„hanem az emberi lét – mind a társadalomban, mind nemzet­
közi  síkon tapasztalható –  bonyolult  összefüggéseinek szorgos 
vizsgálatából leszűrt eredmények  pontos megfogalmazása a hit és 
az egyházi hagyomány fényénél”.51

– A teológia mint érzékenység és gyöngédség. Miként azt a mindennapiság­
nál  már  megemlítettük,  a  teológiának  érzékkel  kell  bírnia  az  ember 
iránt.  Tudnia  kell,  hogy az isteni  igazság az embert keresi,  őt  akarja 
megszólítani. Ugyanakkor tisztában kell lennie azzal is, hogy az illúzi­
ókba merült ember nem mindig szólítható meg a nagy kérdésekre adan­
dó válaszokkal közvetlenül. Olykor – épp léte illuzórikus volta miatt – 
még a valóságra vonatkozó kérdés feltételéig sem jut el önnön erejéből. 
Ilyenkor a hittudománynak az emberi iránt való gyöngédséget is fel kell 
mutatnia, amellyel képes eljutni a személy szívéig. A nagy teológus, St. 
Thierry-i Vilmos életét és munkásságát méltatva XVI. Benedek pápa így 
fogalmazott:

„Alapjában véve, kedves barátaim, a szívünk húsból van, s 
amikor szeretjük Istent, aki maga a Szeretet, hogyan ne fejeznénk 
ki ebben a viszonyunkban az Úr iránt legemberibb érzéseinket is, 
mint a gyöngédséget, az érzékenységet és finomságot? Maga az 
Úr is azt akarta, amikor emberré lett, hogy húsból való szívvel 
szeressen minket!”.52

50 Vö. XVI. BENEDEK, Spe salvi, SZIT, Budapest 2008, nr. 42.
51 II. JÁNOS PÁL, Sollicitudo Rei Socialis, SZIT, Budapest 1988, nr. 41.
52 XVI.  BENEDEK,  L’amore  è  energia  dell’animo  e  compimento  dell’uomo.  Discorso  

all’Udienza Generale (2009. december 2.), in L’Osservatore Romano (2009. december 3), 1.



A teológia mint a valóság nyelve az illúziók világában 303

Hogyan beszélhetne hitelesen a gyöngéd és szerető Istenről a teológia, 
ha nem válna maga is érzékennyé és gyöngéddé?

– A teológia mint „poétikus tudomány”. Korunkra jellemző az „elköltői­
etlenedés” (spoetizzazione). Arról van szó, hogy mind a tudomány, mind 
az emberi élet elvesztette korábbi, a mélységre, a jó értelemben vett „po­
ézisre” való fogékonyságát. A világot adatok halmazaként tapasztaljuk 
meg és éljük, a tudomány sem más, mint adatok begyűjtése, rendszere­
zése, hálózatba kapcsolása, végül pedig hasznosítása. Érdekes módon 
még  az  illúzióink  is  teljességgel  költőietlenek:  durvák,  közvetlenek, 
bensőségesség, szemérem és kifinomultság nélküliek. Mintha az egész 
világ egy illuzórikus kép lenne, amelyben a kitalált életet oly közelből 
mutatják a valóság-show-k kamerái, hogy már a bőr pórusaiig látunk. 
Maga a teológia is felvette az adatelemző, boncoló, régészkedő, analizá­
ló  tudomány  pózát  (talán  ezáltal  véli  megerősíteni  tudomány-
mivoltát?), ugyanakkor a nagy, a végső összkép érzékeny, embert meg­
szólító megalkotására mintha egyre kevésbé lenne képes. Egy általános 
kihallgatás során (2007. november 28.) XVI. Benedek szír Szt. Efrém pél­
dáján keresztül mutatta meg a „poétikus teológiának” (theologia poetica) 
az erejét, igazsághordozó nagyságát és mélységét.

Napjaink teológiájának útja talán még inkább prófétai, mint bármi­
kor korábban. Ereje az, ha a sebezhető, keresztre feszíthető, látszólag na­
gyon is  gyönge valóságot tudja  szembeszegezni az erősnek,  szépnek, 
egészségesnek tűnő illúziókkal. Így fogja visszavezetni az embert Krisz­
tusban az emberhez – s ezáltal az Istenhez. E prófétai feladatában sem 
félelem, sem aggódás nem gyötörheti, hiszen „gyengesége” a valóság és 
a Valóság ereje, s ez az erő végül biztos győzelemre jut. Jézus mondja: 
„A  világban  üldözést  szenvedtek,  de  bízzatok,  mert  legyőztem  a 
világot” (Jn 16,33). Szent János pedig joggal teszi hozzá: „Mindenki, aki 
az Istentől született, legyőzi a világot. És ez a győzelem – győzelem a vi­
lág fölött! – a mi hitünk” (1Jn 5,4). Pár verssel később még hozzáteszi: 
„Tudjuk, hogy az Isten Fia eljött, és megadta nekünk a belátást ahhoz, 
hogy megismerjük az Igazat. Mi az Igazban vagyunk, az ő Fiában, Jézus 
Krisztusban. Ő az igaz Isten és az örök élet” (1Jn 5,20). Isten Fia eljött, s 
mi ezért megnyerjük a valóságot, amelyet az ő igazsága kiragadott az il­
lúziók, látszatok és hazugságok hálójából, a szubjektivizmus börtönéből.



304 Török Csaba

Írásunkat azzal a gondolattal zárjuk, amellyel Chr. Hedges is befeje­
zi,  összegzi  művét (külön öröm, hogy a nagy magyar költő,  Radnóti 
Miklós bukkan fel az amerikai szerző kötetének summájában), mivel vi­
lágosan kifejezésre juttatja azt a bizonyosságot, a valóság igazságának 
és az igazság valóságának azt a tudatát, amely minden pillanatában át 
kell, hogy hassa a teológiát. Ez azért is szükséges, mert az illúziók nem 
élnek örökké. Amikor pedig a valóságon összetörnek a személyes, vagy 
akár a nagy társadalmi álomképek, a teológiának erősnek és késznek 
kell lennie arra, hogy kimondja az Igazságot, s ezáltal egy új világ, egy 
új kultúra felépítőjévé lehessen:

„Mit is jelentett egy papírfecni (…) a magyar költőnek, Rad­
nóti Miklósnak, akinek tömegsírban fellelt testén olyan költemé­
nyeket találtak, amelyek elítélték fasiszta gyilkosait, s amelyeket 
napjainkban is tanítanak a magyar diákoknak? »Költő vagyok, ki 
csak  máglyára  jó  –  fogalmazott  Radnóti  –,  /  mert  az  igazra 
tanu. // Olyan, ki tudja, hogy fehér a hó, / piros a vér és piros a 
pipacs. / És a pipacs szöszöske szára zöld. // Olyan, kit végül is 
megölnek, / mert maga sosem ölt«. Mit jelentettek Jézus tanításai 
a római konzuloknak? (…) A szeretet megmarad, még ha úgy tű­
nik is, hogy a sötétség teljesen elborított bennünket, hogy végül 
győzedelmeskedjen a hátramaradó összeomlás fölött”.53

53 CH. HEDGES, Empire of Illusion, 191–192.193.



KRÁNITZ MIHÁLY

Remény a világnak?
A keresztény üdvprogram újdonsága

A jelen tanulmány szeretné megmutatni azt a reményt, amit az Egyház 
nyújt Jézus evangéliuma által, az önmaga okosságában tetszelgő, a sok­
szor másokat megvető, szofisztikus gondolkodásában sütkérező, indivi­
dualista, egoista, racionalista, liberális és materialista, a relativizmust, a 
szekularizmust és a nihilizmust hirdető életfelfogással szemben.

1. Remény a reménytelenségben

Ezt a magatartást a legjellemzőbben két emblematikus személy képvise­
li. Az egyik Richard Dawkins (1941‒), akinek célja a hit tudományos cá­
folata. Ezt alapvetően az Isteni téveszme című művében fejti ki.1 A másik 
az Egyesült Államokban az elmúlt hetekben 62 éves korában elhunyt 
tudatos ateista, Christopher Hitchens (1949‒2011), aki kemény kritiká­
val fordult minden vallási megnyilvánulás felé. Dawkins, az oxfordi fi­
zikus a „Miért  majdnem biztos,  hogy nincs Isten?”-teóriájával  harcos 
módon szembeszáll minden hitmegnyilvánulással, az újságíró Hitchens 

1 R. DAWKINS, The God Delusion, Black Swan, London 2006. Magyarul: R. DAWKINS, 
Az isteni téveszme, Nyitott Könyv Műhely, Budapest 2007. Válasz Dawkins művére: A. 
MCGRATH,  The Dawkins  Delusion?  Atheist  fundamentalism and the  denial  of  the  divine, 
SPCK, London 2007; K. WARD,  Why There Almost Certainly Is a God. Doubting Dawkins, 
Lion, Oxford 2008. Dawkins művéről lásd még a szerző recenzióját: Teológia (2008/1‒
2), 125‒126.



306 Kránitz Mihály

pedig kifejti, és a 2007-ben írt könyv címe által sugallja, hogy a vallás 
minden rossz forrása.2

Idézzük fel a remény evangéliumáról szóló keresztény tanúságtételt 
az újszövetségi kinyilatkoztatásból: 1Kor 1,18–25:

„A keresztről szóló tanítás azoknak, akik elvesznek, balgaság 
ugyan, de nekünk, akik üdvözülünk, Isten ereje. Hiszen az Írás 
így szól: Lerontom a bölcsek bölcsességét, s az okosak okosságát 
meghiúsítom. Hol marad a bölcs? Hol az írástudó? Hol az e vilá­
gi tudás szószólója? Nem megmutatta Isten, hogy a világ bölcses­
sége balgaság? Mivel a világ a maga bölcsességével nem ismerte 
fel Istent isteni bölcsességében, úgy tetszett Istennek, hogy balga­
ságnak látszó igehirdetéssel üdvözítse a hívőket. A zsidók csoda­
jeleket kívánnak, a görögök bölcsességet követelnek, mi azonban 
a megfeszített Krisztust hirdetjük. Ő a zsidóknak ugyan botrány, 
a pogányoknak meg balgaság, a meghívottaknak azonban, akár 
zsidók,  akár görögök: Krisztus Isten ereje  és Isten bölcsessége. 
Hiszen Istennek a balgasága bölcsebb az embereknél, és Istennek 
a gyöngesége erősebb az embereknél.”

A XX. század második felétől a posztmodern szellemi irányzat megjele­
nésével az emberiség történelmének sajátos korszaka köszöntött be. A 
nyugati világ társadalmait a szekularizáció és az individualizmus szel­
lemi eszméi és gyakorlati megvalósításai határozták meg. Maga az egy­
ház is átélte és átéli a mindenkori emberrel együtt azokat a gyökeres 
változásokat,  melyek még napjainkban is meghatározzák az emberek 
gondolkodását és tevékenységét. Az elmúlt ötven évet fény és árnyék 
egyaránt jellemzi. Az egyház küldetése, hogy a remény evangéliumát 
hirdesse, ám a nagykorúvá lett „modern” ember nem tart igényt részle­
tes útmutatásra vagy célkitűzésre.3

2 CHR.  HITCHENS, God is not Great: How Religion Poisons Everything, Twelve, New 
York 2007.

3 Az emberi gondolkodás XX. századi fejlődését és a keresztény hit megnyilvánu­
lását  kiválóan elemzi  BERNARD SESBOÜÉ jezsuita fundamentálteológus:  La théologie au 
XXe siècle et l’avenir de la foi, DDB, Paris 2007 (chap.  VIII: Avenir de la foi et avenir de  



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 307

A szellem és a művészet világának képviselői és szereplői alkotása­
ikban a saját útjukat járják, és úgy érzik, hogy nem szorulnak rá az egy­
ház tanácsaira vagy gyámkodó eligazítására. És mégis nagyon sokszor 
még a mai kultúra is a vallási témákból él, mert vagy parodizálja, meg­
hamisítja, vagy nevetség tárgyává teszi, vagy azt igyekszik bemutatni, 
hogy helytelen a hívő magatartás. A II. Vatikáni Zsinat fél évszázaddal 
ezelőtt nyitást jelentett a világ felé, és önmeghatározást az egyház belső 
élete számára. A zsinat tiszteletben tartja a kultúra bármely ágának ki­
bontakozási szabadságát – beleértve a filozófiát is –, és az I.  Vatikáni 
Zsinat  tanítására  támaszkodva  kijelenti,  hogy  a  megismerésnek  két 
rendje van: a hité és az értelemé. Ugyanakkor ‒ amint a Gaudium et spes 
konstitúció megfogalmazza ‒ „az egyház semmiképpen sem tiltja, hogy 
… az értelmességet kutató és kereső ember, valamint a tudományok a 
maguk határai közt a saját elveiket és módszerüket kövessék”.4 Teszi 
ezt a zsinat azzal a tudattal, hogy a művészet, a gondolkodás és a kultú­
ra bármely ága nem állhat igazi ellentétben a hittel, mert a földi valósá­
gok és a hit valóságai ugyanattól az Istentől erednek.5

2. A keresztény filozófia és a kortárs emberi életérzés

A hit és a vallás szempontja egyre inkább kikerül az általános gondol­
kodásból, és közömbös, néha pedig ellenséges környezet veszi körül. A 
modernitás egyre erősödött az elmúlt századokban, és mára a társada­
lom szinte minden területet átjárva kihívást jelent az egyház számára. 
Korunkban természetesen gyakori, hogy valaki egyáltalán nem hisz, de 
az is, hogy kész szinte bármiben hinni. Ebben a helyzetben az egyház­
nak arról kell tanúságot tennie, hogy van értelme az ember életének, s 
hogy éppen ez az értelemkeresés adja számára az igazi boldogságot.6 

Ugyanakkor a keresztény hit jövője az emberiség jövője számára is nagy 

l’homme), 291–359.
4 GS 59.
5 GS 36.
6 B. SESBOÜÉ, La théologie au XXe siècle et l’avenir de la foi, 334.



308 Kránitz Mihály

kihívás. Ez a kihívás még soha nem volt ilyen nagy jelentőségű, mivel 
az emberiség szabadsága és felelőssége is együtt haladt a megismerés 
fejlődésével. A ma élő emberek sem jobbak vagy rosszabbak a korábbi­
aknál, de a rendelkezésünkre álló eszközök végtelenül nagyobbak a jóra 
és a rosszra egyaránt. Erős a remény, hogy a modernitás eljut arra a böl­
csességre, melyben maga is képes lesz a megtérésre.7

A svájci származású jezsuita filozófus és nyugalmazott püspök, Pe­
ter  Henrici  (1928–)  szerint  az  egyház  és  a  modernitás  összetartozása 
még mindig nyitott kérdés. 2011 novemberében a Gregoriana Egyete­
men a modernitásról tartott kongresszuson ennek tisztázására Henrici 
„blondeli” értelemben három „nyitott következményt” határoz meg el­
végzendő feladatként. Az első, hogy a modernitás a modern filozófiából 
ered,  mely  nagymértékben  tartalmaz  kinyilatkoztatott  és  keresztény 
gondolatokat is. A második megállapítás, hogy a modernitást nagyrészt 
protestánsok képviselték, s így ez elsősorban ökumenikus kérdés lett. A 
harmadik nyitott következtetés és feladat, hogy ténylegesen szembe kell 
nézni a modernitással, nemcsak a tanítóhivatal, hanem az egész egyház, 
sőt az egyének szintjén is, s itt olyanokra gondolt, hogy legyenek bár 
szentek,  művészek vagy gondolkodók, és hatottak koruk kultúrájára. 
Ebből fog születni Henrici reményei szerint egy igazi misszió, egy új, 
változatos, modern vagy még inkább posztmodern katolikus kultúra.8

Az ember önállóságával együtt járt a gondolkodás önállósága, mely 
a két nagy világháború után a saját szétszakadozottságát is megélte. A 
II. Vatikáni Zsinat szinte a korábbi filozófia nagy kérdéseit teszi fel újra, 
amikor az emberiségre mint egyetlen közösségre tekint: Mi az ember? 
Mi az értelme és célja életünknek? Mi a jó és mi a bűn? Honnét van a 
szenvedés és mi a célja? Melyik az igazi boldogsághoz vezető út? Mi a 
halál? Miben áll a halál utáni ítélet és igazságszolgáltatás? Mi a létünket 
körülölelő legvégső megnevezhetetlen titok, amelyből eredünk, és aho­
vá megyünk?9 Az egyház az ötven évvel ezelőtti nagy összejövetelein 

7 Az egyház és a modernitás kikerülhetetlen találkozásáról lásd:  P.  HENRICI,  La  
filosofia moderna, l’uomo e la chiesa, in Il Regno – Documenti (1/2012), 10–16.

8 Uo. 16.
9 NA 1.



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 309

mintegy az egész emberiség nevében tette fel ezeket a kérdéseket, a re­
mény kérdéseit, mert a kereszténység mindig előretekint.

Az elmúlt évtizedekben nemcsak az egyháztól, hanem gyakran a ko­
rábban kialakult gondolkodási rendszerektől is függetlenül járja a mo­
dern ember saját szellemi útját. Az evangélium hirdetése során az egy­
háznak új kihívásokkal kell szembenéznie, a pozitív kritikustól egészen 
a  gyűlölködő ellenségeskedésig.  A hívő  ember  és  a  hívek  közössége 
sem tekinthet el a szembenézéstől,  a szellemi mérlegeléstől,  valamint 
egyfajta szellemi-lelki útravaló megfogalmazásától. Miután a gazdasági 
növekedés az elmúlt években csökkent, ma újra fennáll a lehetősége az 
emberről  és  az  Istenről  szóló  nagy  kérdések  felvetésének,  az  ember 
megszólítható lett. Az egyház arra törekszik, hogy a Krisztustól kapott 
hivatását betöltse, mely abban áll, hogy minden emberhez személyesen 
vigye el a remény üzenetét, mivel az ember kérdései továbbra is fennáll­
nak, és válaszra várnak.

3. A kereszténység elengedhetetlen szükségessége a szekularizált 
világban

Peter Berger (1929–) szociológus és kollégái a ’90-es évek végén a világ 
„deszekularizációját” hirdették, felhívta a figyelmet a világvallások „új­
jáéledésére”.10 Megfigyelésük azonban nem teljesen helyénvaló. A régi 
Európára nézve ez igaz lehet ugyan, mely az elmúlt kétszáz évben sze­
kularizálódott, és kisebb mértékben igaz az Egyesült Államokra, de a 
világ többi része még nem szekularizálódott. Sok társadalomban, főleg 
az ázsiai kultúrákban az emberek továbbra is a vallásból merítik életük 
értelmét, és a vallás jelenti számukra a társadalomba való beilleszkedés 
alapját is.

Joseph Ratzinger bíboros szerint a keresztény hit felébreszti a lelkiis­
meretet, és megalapozza az ethoszt. Tartalmat ad és utat mutat a gya­
korlati észnek. Korunk valódi veszélye, kulturális krízisünk magva az 

10 P.  BERGER et alii,  The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World  
Politics, Ethics and Public Policy Center, Washington 2008.



310 Kránitz Mihály

ethosz destabilizációja, ami azon alapszik, hogy már nem tudjuk megér­
teni az erkölcsi valóság ésszerűségét, és az észt a kiszámíthatóra redu­
káljuk. Az a kísérlet, hogy az embert és az emberi dolgokat kívülről, a 
mennyiségiből és a megcsinálhatóból kiindulva próbáljuk meg stabili­
zálni vagy megszabadítani, lényege szerint balul fog elsülni.11

Nem kerülhetjük el a megtérést az ész nagyobb tágasságához, hogy 
az erkölcsi észt újból észként tanuljuk megismerni. Az önmagába záruló 
ész nem marad ésszerű, hasonlóképp, mint az az állam, amely tökéletes 
akar lenni, zsarnoki lesz. Az észnek szüksége van a kinyilatkoztatásra, 
hogy észként tudjon működni – érvel Joseph Ratzinger bíboros.12

Az I. Vatikáni Zsinat Szent Pál tanítása alapján kifejtette, hogy van­
nak természetes úton, azaz filozófiailag megismerhető igazságok. Ezek 
ismerete szükségszerűen megelőzi Isten kinyilatkoztatásának elfogadá­
sát. Szent Pál a rómaiakhoz írja: „Ami megtudható Istenről, az világos 
az emberek előtt, mert maga Isten tette számukra nyilvánvalóvá.”13 Ez a 
belső ismeret és tudás az apostol szerint Istentől ered. Vagyis a terem­
tettségünk már biztosít a szellemi képességek alapján egyfajta termé­
szetfölötti vagy istenismeretet. Az indoklás szerint: „Ami Istenben lát­
hatatlan:  örök  ereje  és  isteni  mivolta,  arra  a  világ  teremtése  óta 
műveiből  következtethetünk.”14 Már az  Ószövetségben szerepelt,  hogy 
„Isten a saját szemét helyezte az ember szívébe”,15 és hogy „a teremtmé­
nyek nagyságából  és  szépségéből  összehasonlítás  útján meg lehet  is­
merni teremtőjüket”.16 Pál areopagoszi beszédében kimondja, hogy Is­
ten  „nincs  messze  egyikünktől  sem”.17 A  kinyilatkoztatás  e  tételei 

11 RATZINGER, J.–XVI.  BENEDEK pápa,  Keresztény orientáció a pluralista demokráciában, 
in A közép újrafelfedezése. Alapvető tájékozódások, SZIT, Budapest 2008, 275.

12 UŐ, Keresztény orientáció a pluralista demokráciában, in A közép újrafelfedezése, 276.
13 Róm 1,19; Fides et ratio, 67.
14 Róm 1,20.
15 Sir 17,8.
16 Bölcs 13,4.
17 ApCsel 17,27.



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 311

alapján Isten természetes ésszel való megismerése az egyház hittétele, 
dogmája lett.18

Különösen a fundamentális teológiának a feladata, hogy a hívő meg­
ismerés fényében kimutassa azokat az igazságokat,  amelyeket az ész 
már a maga autonóm kutatásaiban megtalált.19 Ez tehát az ember igazi 
méltósága, amikor ráeszmél a természetfölötti valóságra, de keresztény 
nézőpontból el  kell  jutnia oda,  hogy ne csak szemlélje  vagy csodálja 
akár a természet, a világegyetem, vagy az ember mint mikrokozmosz 
szépségét, hanem szükséges, hogy rádöbbenjen arra, hogy ezeknek az 
igazságoknak a  teljességét  éppen az  Isten  által  adott  kinyilatkoztatás 
adja meg. Ez nem kisebb csodálattal töltheti el a gondolkodót, a tudóst 
vagy a művészt, mert a felfedezett igazságok Isten feltárt titkaiban nye­
rik el végső céljukat.

Akár a természetes istenismeret,  vagy a láthatatlanról  és a termé­
szetfölöttiről való beszéd képessége egy előkészítő utat jelentene, mely 
rávezet az Istentől származó és a  Szentírásban megtalálható igazságok 
elfogadására, anélkül hogy az ember autonómiáját veszélyeztetné.20 Az 
elmúlt  két  évszázadban  Isten  elgondolása  az  ateizmus  támadásának 
volt kitéve. „Isten halott” – hirdette Nietzsche, s ez az egyszerű, lapidá­
ris vélemény mindenfelé gyorsan elterjedt. Mit jelent ez valójában? Ha­
tását senki sem kétli. Isten már nem alkotja részét az emberek minden­
napjának,  s  egyre  kevésbé  veszik  számításba  az  egyes  napszakoknál 
vagy egy döntéshozatalnál. Isten más értékeknek adta át a helyét: a jö­
vedelmezőség és a hasznosság szempontjainak. Előfordul természete­
sen,  hogy mégiscsak találunk utalást  Istenre  a kiélezett  helyzetekben 
vagy megszokásból az élet nagyobb állomásain (születés, házasság, te­
metés),  ám ez pusztán egy szociológiai túlélés – tartják egyesek. Ám 
úgy tűnik, Istent sikerült kitörölni az emberek tudatából.

18 Vö. DH 3004.
19 Fides et ratio, 67.
20 Uo.



312 Kránitz Mihály

4. Az ész és a hit párbeszéde a keresztény gondolkodásban

II. János Pál pápa a Fides et ratio kezdetű körlevelében és XVI. Benedek 
pápa a  Spe salvi kezdetű enciklikájában egyöntetűen kimondják, hogy 
„az észnek és a hitnek kölcsönösen szüksége van egymásra”.21 Ahhoz 
tehát, hogy az ész teljesen önmaga lehessen, szüksége van a hitre. A hit 
ugyanis „utat tud mutatni annak az észnek, amely figyelmesen keresi 
az igazságot”.22

XVI. Benedek pápa a Spe salvi kezdetű körlevelében ismételten és új­
ból felteszi a kérdést: „Mit remélhetünk? És mit nem remélhetünk?” A 
válaszadásnál  meg kell  fontolni,  hogy az állandóan növekvő haladás 
csak anyagi téren lehetséges. Az erkölcsi tudat és az erkölcsi döntés te­
rületén azonban ilyen folyamatosság nincsen, mert az emberi szabad­
ságnak mindig újra meg kell hoznia döntéseit. A döntések pedig impe­
ratívuszként,  felhívásként  állnak  az  emberi  szabadság  előtt.  A 
szabadságnak  meggyőződésre  van  szüksége  –  vallja  XVI.  Benedek 
pápa. A meggyőződést pedig közösségileg mindig újra meg kell terem­
teni.23 A szentatya végül megállapítja, hogy az embert soha nem lehet 
csak kívülről megváltani. Volt idő, amikor azt gondolták – Francis Ba­
con (1561–1626)  és  követői  –,  hogy az embert  a  tudománnyal  fogják 
megváltani. XVI. Benedek nagyon radikálisan fogalmaz, amikor kijelen­
ti: „Ez az elvárás túl nagy volt a tudomány irányában: ez a remény ha­
zug. Az embert végső soron csak a szeretet válthatja meg.”24 Ez az alap­
üzenete a keresztény reménynek a világ felé. Emberi remény ugyanis 
egyet jelent a megváltással. Az embernek igazi nagy és minden törésen 
átvezető reménye csak Isten lehet – az az Isten, aki „mindvégig”, a „be­
teljesedésig” szeretett és szeret. XVI. Benedek pápa szerint az életet is 
csak az ismeri fel igazában, akit megérint ez a szeretet. A keresztény 
üdvprogramban ott visszhangzik a remény szava, hogy van örök élet és 
egy  találkozásra  való  felhívás,  ahol  azzal  vagyunk kapcsolatban,  aki 

21 Uo.
22 Uo.
23 Spe salvi, 24.
24 Uo. 26.



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 313

nem halt meg, mert feltámadt, Ő maga az élet és maga a szeretet, akkor 
van reményünk, és valójában akkor van igazi életünk is, mert így és ez­
által „élünk”.25

2006. szeptember 12-én XVI. Benedek pápa a regensburgi egyetemen 
tartott előadást Isten és az értelem összefüggéséről.26 A pápa meghatá­
rozása szerint a bibliai hit és a görög filozófia eredményezte, hogy a Kö­
zel-Keleten született kereszténység létrehozta Európát. Ez döntő ténye­
ző az emberi élet és gondolkodás számára mind a mai napig. Mindez 
nem volt véletlen – állapította meg XVI. Benedek, mert ez a közeledés 
már régen elkezdődött. Egészen az ószövetségi égő csipkebokorig kell 
visszamennünk, ahol elhangzott Isten titokzatos neve – az „én vagyok” 
–, mely belső analógiában áll Szókratész (Kr. e. 470–399) kísérletével a 
mítoszok legyőzésére és felülmúlására – vallja XVI. Benedek pápa.27

A IV. Lateráni Zsinat 1215-ben kimondta, hogy „Isten és köztünk, az 
ő örök teremtő Lelke és a mi teremtett értelmünk között valóságos ana­
lógia van”, melyben „a különbözőségek végtelenül nagyobbak, mint a 
hasonlóságok, de nem semmisítik meg az analógiát és az erről szóló be­
szédet”.28 XVI.  Benedek pápa  szándéka,  hogy párbeszéd szülessen a 
kultúrákkal és a vallásokkal.  Jóllehet a nyugati világban a pozitivista 
gondolkodás és a belőle származó filozófiák Istent kizárják a gondolko­
dás egyetemességéből, de ezzel önmagát is kizárja a kultúrák dialógu­
sából. Az emberiség vallásos hagyományainak háttérbe szorítása főként 
a keresztény hit  nagy tapasztalatainak mellőzése,  illetve elutasítása a 
pápa szerint hallásunk és válaszunk elfogadhatatlan megcsonkítását je­
lentené. Ha elutasítjuk a beszélgetést, amely a létezésről szól, akkor a lé­
tezés igazságát, a reményt veszítjük el. Az értelem teljessége előtti meg­
nyílás  bátorsága  nem  az  értelem  nagyságának  elutasítása  –  ez  az  a 

25 Uo. 27.
26 Aki hisz, soha nincs egyedül. XVI. Benedek pápa németországi látogatása, 2006. szep­

tember 9–14, SZIT, Budapest 2006, 50–72.
27 Uo. 50.
28 Uo. 56.



314 Kránitz Mihály

program, mellyel a bibliai hitnek elkötelezett teológia részt vesz a jelen 
kor disputájában.29

Egy olyan gondolkodás, mely süket az isteni valóságra, alkalmatlan, 
hogy részt vegyen a kultúrák dialógusában. A modern gondolkodásban 
azonban van egy belső „platonikus” elem, mely biztosítja a gondolko­
dás becsületességét, és ez az a pont, amelynek alapján létrejöhet egy fel­
ismerés, hogy magában a gondolkodásban van egy olyan kérdés, mely 
minden módszerbeli  lehetőségével  együtt  meghaladja  magát  a  tudo­
mányt. XVI. Benedek pápa érvelése szerint el kell fogadni az anyag ész-
szerű struktúráját  és a megfelelőséget a mi szellemünk és az ésszerű 
struktúrák között. E kérdés megválaszolása a filozófiára és a teológiára 
tartozik, nem pedig az egyes tudományokra, mivel azt egy másik szin­
ten kell megválaszolni. Éppen ezért jelent jelentős ismeretforrást a vallá­
si tradíció tapasztalata.30 A tudományok és a hit párbeszédében a mo­
dern kultúra bizonyos hozzájárulásáról lehet beszélni, mely az érvelés 
segítségével  „átgondolt meggyőződés”-ként szeretné elfogadtatni  ma­
gát.31

5. Az egyházi Tanítóhivatal útmutatásai 

Újból hangsúlyozni kell  – ahogyan ezt teszi XVI. Benedek pápa is –, 
hogy az ember gondolkodási képessége és a vallásos hit nincs ellentét­
ben. A  homo problematicus éppen a kettő helyes használatával jut el az 
életével  kapcsolatos  kérdések  felismerésére  és  megoldására.  Modern, 
szabadsággal átitatott és pluralisztikus társadalomban élünk, ahol meg­
jelenik a „kritikus igény”, hogy akár valamivel szemben vagy valami el­
len szellemileg lépjen fel, illetve érvényesítse saját elképzeléseit, sokszor 
lerombolva vagy magára hagyva a vallásos gondolkodás megnyilvánu­

29 Uo. 62–63.
30 Aki hisz, soha nincs egyedül, 62. Az evangélikus Dietrich Bonhoeffer (1906–1945) 

ugyanakkor óvatosságra int a bibliai hit „hézagpótló” alkalmazásával szemben; vö. 
D. BONHOEFFER, Nachfolge, Chr. Kaiser, München 1949.

31 J. RAWLS, „considered conviction”, A Theory of Justice, HUP, Harvard 1971, 46.



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 315

lásait.32 A média területén az embert is formáló ideológiák nagy teret 
kapnak, és akarva, nem akarva formálják az emberek gondolkodásvilá­
gát, öntudatát.33

Az európai helyzetre Walter Kasper bíboros a kereszténység új in­
kulturációját ajánlja, mivel az európai keresztény kultúra „egyre inkább 
szétmorzsolódik, a modern felvilágosodás és az új technikai-ipari kultú­
ra által”.34 Mintegy negyven évvel a zsinat bezárása után II. János Pál 
pápa  Ecclesia  in  Europa kezdetű  apostoli  buzdításában  megállapítja, 
hogy a keresztény életfelfogást állandó kihívások és fenyegetések érik. 
Egyre nehezebb megélni a Jézusba vetett hitet.35 A jelen kultúra nihilis­
ta,  relativista  és  hedonista  magatartását  II.  János  Pál  pápa  „csöndes 
aposztáziának” nevezi, mivel az önelégült ember úgy él, mintha Isten 
nem létezne. Múltat és jövőt a kortárs gondolkodók és írók „a keresz­
tény örökségtől függetlenül próbálják bemutatni”.36 A posztmodern fi­
lozófia, a tömegtájékoztatás és akár a napi kulturális megnyilvánulások 
tartalmaikban ellentétesek az evangéliummal, s így végső soron az em­
beri  személy  méltóságával,  jóllehet  éppen ez  utóbbira  hivatkoznak.37 

Míg a kortárs filozófia a szabadságra nyitott embert állítja középpontba, 
vallási  agnoszticizmust hirdet,  sajátos erkölcsi  és jogi  relativizmussal, 
amely nélkülözi azt az igazi emberfogalmat, mely szorosan hozzátarto­
zik egy reményteli jövő megfogalmazásához. A remény elvesztésének 
aggasztó jelenségét II. János Pál pápa „a halál kultúrájának” nevezte.38

32 W. KASPER, Egyház, merre tartasz? A II. Vatikáni Zsinat maradandó jelentősége, in A 
II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából, 1962–2002 (szerk. Kránitz M.), 
SZIT, Budapest 2002, 36.

33 A világi híveknek az egyház tanítása alapján lehetőségeik szerint részt kell ven­
niük a közélet formálásában; vö. HITTANI KONGREGÁCIÓ, Katolikusok részvétele és magatar­
tása a politikai életben, 2003.

34 W. KASPER, Egyház, merre tartasz?, 36.
35 II. JÁNOS PÁL pápa, Ecclesia in Europa, 7, SZIT, Budapest 2003, 17.
36 Uo. 9.
37 Uo.
38 XVI. BENEDEK pápa, Caritas in veritate, 75.



316 Kránitz Mihály

XVI. Benedek pápa a második körlevelét, a Spe salvit (2007) szentelte 
a keresztény reménynek. Megállapítja, hogy a XIX. századi Európa és 
civilizált társadalom még ragaszkodott a haladás-hithez. Vezércsillagai 
az ész és a szabadság voltak. A pápa úgy látja, hogy a technikai fejlődés 
állandó gyorsulása egy teljesen új társadalmi helyzetet teremtett. Min­
den azt hirdette, hogy változásra van szükség, egy forradalmi ugrásra. 
Ez együtt járt egy radikális kritikus szemlélettel, melyben nem maradt 
helye a vallásnak, Istennek és a teológiának sem. A haladás fő irányítója 
a politika lett. Ennek képviselői voltak a gyanú mesterei: Marx, Nietz­
sche és Freud. Náluk nem maradt helye az istenhitnek, melyet akadály­
nak gondoltak az ember szabadságának kibontakozásában. Így az isten­
tagadásból épp a XX. század nagy drámáinak következtében kialakult 
az ember tagadása is.39

Az ateizmussal párhuzamosan kialakult a teljes tévútnak bizonyult 
Isten halála-teológia is. Maga a II. Vatikáni Zsinat egyébként tizenegyfé­
le ateizmust sorol fel a Gaudium et spes kezdetű konstitúcióban, kifejtve, 
hogy „az ateizmus maga nem ősjelenség, hanem különböző okok szár­
mazéka”.40 Remény híján  Isten  helyébe emberi  értékek kerülnek,  ám 
ezek egyértelmű meghatározása nem kerül kifejtésre. A II. Vatikáni Zsi­
nat megállapítja, hogy „éppen a mai civilizáció is megnehezíti az elju­
tást Istenhez”.41 A zsinati dokumentum tanítja, hogy „ha hiányzik az is­
teni  alap  és  az  örök  élet  reménye  …  súlyos  kárát  vallja  az  emberi 
méltóság”. Hiába teszik meg értéknek a szabadságot és más emberi jo­
gokat, mert „válasz nélkül marad az élet és a halál, a bűn és a szenvedés 
rejtélye, és mindez nem egyszer kétségbeesésbe kergeti az embereket”.42 

A vallás, a hit,  az egyház és Isten kizárása nem hoz megoldást,  mert 
„minden ember megoldatlan kérdés marad önmaga számára”.43 Az öt­

39 Lásd Henri de Lubac (1896–1991)  Az ateista humanizmus drámája című művét 
(H. de LUBAC, Le drame de l’humanisme athée, Union, Paris 1944).

40 GS 19–21. Az ateizmus kérdéséről lásd: A. TONIOLO, Ricerca di Dio e l’ateismo, due  
aspetti costitutivi dell’esperienza religiosa?, in Credere oggi 32 (1/2012), 7‒18.

41 GS 19.
42 GS 21.
43 Uo.



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 317

ven évvel ezelőtti zsinat azonban a világ szerint berendezkedő ember­
nek visszaadja a reményt, azoknak, akik már hinni sem mernek egy ma­
gasabb rendű életben.44

XVI. Benedek pápa a keresztény reményről írt körlevelében hangsú­
lyozza, hogy az emberért végzett szellemi és fizikai küzdelem tévedése 
nyilvánvaló,  mert  elfelejtette,  hogy  a  szabadság  mindig  szabadság  a 
rosszra is.45 A kereszténység végső soron nem hátrál meg a kritikus kér­
dések elől, mert önmagának és kifelé is felteszi a kérdést: Mit remélhe­
tünk?46 XVI. Benedek pápa az újkor önkritikájával való párbeszédre hív, 
ám felszólítja  a  keresztényeket,  pontosan legyenek  tudatában annak, 
hogy „valójában miben áll a reményük, mit kell adniuk, s mit nem tud­
nak adni a világnak”.47 A racionális és emancipált gondolkodás valamit 
nagyon eltévesztett,  ha az ember szabadsága melletti  küzdelme még­
sem hozta meg a jó gyümölcseit, mivel az úgynevezett „haladás” Theo­
dor W. Adorno (1903–1969) szerint nem volt más, mint „a parittyától a 
hidrogénbombáig való haladás”.48 XVI. Benedek pápa szerint ennek a 
korszaknak az igazság- és szabadságigénye a haladás kétarcúságát mu­
tatta be.49 A jövő reménye, fogalmazza meg XVI. Benedek pápa – s ez 
biztosítja a jövőbe vetett remény alapját –, hogy a haladáshoz az embe­
riség erkölcsi jobbulása szükséges. Az anyagi lehetőségek és a szív ta­
nácstalansága jellemzi a mai kort, s ezzel a pápa megállapítása szerint 
az ember fenyegetéssé válik önmaga és a teremtés számára. Nem lehet 
emberi, boldog országot építeni a keresztény remény kizárásával, mert 
éppen  az  újkor  eseményei  alapján  kimondható,  hogy  „az  embernek 
szüksége van Istenre, különben nincs reménye”.50

A gondolat, hogy „posztmodern” világban élünk, annak a tendenci­
ának a tartozéka, hogy egyesek a Nyugat modernizációs tapasztalatát 

44 Uo.
45 XVI. BENEDEK pápa, Spe salvi, 21.
46 Uo. 22.
47 Uo.
48 Uo. 22.
49 Uo.
50 Uo. 23.



318 Kránitz Mihály

egyetemes metanarratívaként értelmezték. Ez a gondolat azon a feltétele­
zésen nyugszik, hogy a nemzetek fejlődése azonos mintát követ, tudni­
illik azt a mintát, amelyet az északi országok már bejártak.51

6. A capax Dei az emberi keresés kiindulópontja 

Már Pál apostol az athéni filozófusokkal való találkozás során úgy fo­
galmaz, hogy „akit ti ismeretlenül tiszteltek, azt hirdetem nektek”.52 Az 
ember és az emberi ész értelmességét az emberi szívbe elültetett vágy 
igazolja, mely keresztény szempontból az istenkeresést és az Isten utáni 
vágyat jelenti. A gondolkodási képesség az a kezdet, amellyel az ember 
a látható dolgok fölé tud emelkedni.53 Az emberrel veleszületett és meg­
fogalmazásra irányuló igazságkeresés különböző módokon jelent meg 
az irodalom, a zene, a festészet, a szobrászat, az építészet vagy éppen a 
filozófia eszközeivel.54

„Az egész látható teremtésben az ember az egyetlen lény – állapítja 
meg  a  körlevél  –,  aki  nemcsak  képes  a  tudásra,  hanem  tud  is  e 
tudásról.”55 Egy ember akkor számít felnőttnek, ha különbséget tud ten­
ni igaz és hamis között, s így saját ítéletet mond a dolgok hiteles igazsá­

51 A társadalom, amelyben élünk, sem nem „posztkeresztény”, sem nem „poszt­
szekuláris”  –  vallja  Melba  Padilla  Maggay  Fülöp-szigeteki  professzorasszony,  az 
Ázsiai Egyház- és Kultúraintézet tagja. „Az atyáinktól örökölt ősi vallásnak továbbra 
is erős tudatalatti befolyása van népünk életére. A kereszténység, ami a spanyol con­
quistadorok megérkezésével jutott el hozzánk, nálunk nem ment keresztül a reformá­
ció nyomában járó felforduláson – a szekularizáción és az egyre nagyobb teret nyerő 
kételkedésen,  ami a felvilágosodás racionalista eszméiben  kapott  filozófiai  keretet. 
Azon a társadalmi individualizáción sem mentünk keresztül, amit a tudomány fel­
emelkedése, az ipari forradalom és az ezek talaján felnövő modern társadalmak hoz­
tak magukkal.”; vö. Theologiai Szemle (2011/2), 113.

52 ApCsel 17,23.
53 Fides et ratio, 24.
54 Uo. 24.
55 Uo.



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 319

gáról.56 Az emberi kérdések általában a jelenre és a jövőre vonatkoznak. 
A két alapkérdés: Van-e értelme az életnek? Hova vezet az élet? Na­
gyon sokszor a dolgok értelmét kereső drámai kérdésekkel találkozha­
tunk. Mindenki tudni akarja, és mindenkinek tudnia kell élete végének 
igazságát. A Fides et ratio enciklika (1998) a legkézenfekvőbb megállapí­
tást teszi, amikor kijelenti, hogy minden ember „tudni akarja, hogy lété­
nek a halál végleges vége-e, vagy van valami, ami túlmegy a halálon; 
remélhet-e továbbélésben vagy sem”.57

Ezeket a legelemibb kérdéseket valamilyen formában mindenki fel­
teszi. Ám az értelem- és reménykeresés függ az ezekre adott válaszok­
tól. És egy újabb kérdés merül fel: Lehetséges-e az egyetemes és abszo­
lút igazság elérése, vagy sem? Ám az igazság keresésén túlmenően az 
ember „még keres valami abszolút valóságot… egy végső létezőt, amely 
minden dolog alapja… s amin túl további kérdés vagy érv nincs és nem 
is lehet”. A vélemények elbűvölhetik az embert, de meg nem nyugtat­
ják. A világban élő embert nemcsak a filozófiák segítik helyes életvitele 
megtalálásában, hanem azok a személyes meggyőződések és tapasztala­
tok is, melyek a családi vagy a kulturális hagyományra épülnek, melye­
ken keresztül szintén el akar jutni az igazság bizonyosságához és abszo­
lút értékéhez.58

Előfordul, hogy bizonyos személyes érdekek elnyomják az igazsá­
got, vagy hogy az ember elkerüli, mert fél a következményeitől. Ennek 
ellenére az ember soha nem alapozhatja életét kétségekre, bizonytalan­
ságra vagy hazugságra. Az ilyen életre a szorongás és a félelem lenne 
jellemző. Az ember új definíciója tehát az, hogy „igazságkereső lény”.59

A kereszténység úgy tekint az ember keresővágyára, mint egy lénye­
ges emberi vonásra, mert „maga a képesség az igazság keresésére és a 
kérdezésre már önmagában az első választ jelenti. Csak a válasz remé­
nye tudja elindítani első lépteit.60 Az igazságra való szomjazás elhomá­

56 Uo. 25.
57 Uo. 26.
58 Uo. 27.
59 Uo. 28.
60 Uo. 29.



320 Kránitz Mihály

lyosítása vagy mellőzése az ember létét veszélyezteti. De ki kell monda­
ni, hogy az embernek nagy általánosságban megvan a képessége arra, 
hogy eljusson az igazsághoz.61

Talán korábban még nem fogalmazta meg az egyház az alapvető 
emberi adottságokba vetett hitét úgy, mint most, ezzel a körlevéllel. A 
felnőtt és egészséges ember gondolkodásába vetett optimizmussal a do­
kumentum kijelenti, hogy bizonyos módon minden ember filozófus, és 
vannak filozófiai  fogalmai,  melyekkel  életét  irányítja.  A Krisztus-ese­
ményt követően fel kell tenni a kérdést, hogy milyen kapcsolat van a fi­
lozófiai-vallási igazságok és a Jézus Krisztusban kinyilatkoztatott igaz­
ság között.62

Az ember tehát, mégpedig minden egyes ember befejezetlen lény. 
Kutatja az igazságot, és keres egy személyt, akire rábízhatja magát. A 
keresztény hit és remény felajánlja azt a konkrét lehetőséget, hogy az 
ember eljusson a beteljesedéshez, és azt szemlélhesse is. Itt nem hiszé­
kenységről van szó, hanem tanulásról és új ismeretek életet átalakító be­
fogadásáról.  „Ezek  tárgya  részesedés  Krisztus  misztériumában”,  s  a 
Szentháromság egy Isten igaz és megfelelő megismerésre.

7. XVI. Benedek pápa párbeszéde a kultúra világával

XVI. Benedek pápa 2005. április 1-jén a Szent Benedek-díj Európáért át­
vételekor előadást tartott Subiacóban Mit jelent hinni? címmel.63 A pápa 
kimondja, hogy a hit a keresztény lét alapvető aktusa. A hit aktusa pe­
dig nem más, mint emberségünk megvalósítása. Ez egy olyan cél, mely 
a valláshoz való odatartozás nélkül minden ember sajátja. Az első kér­
dés, amelybe beleütközünk, mégis az: vajon a hit méltó magatartás-e 
egy modern és felnőtt emberhez? A hitet azonban nevezhetjük olyan 
alapmagatartásnak, mely része az általános és hétköznapi magatartás­

61 Uo.
62 Uo. 30.
63 J. RATZINGER, Mit jelent hinni?, in Benedek Európája a kultúrák válságában, SZIT, Bu­

dapest 2005, 75–115.



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 321

nak is. Nagyon sok dolog van – és a többségük ilyen ‒, amit egyszerűen 
elfogadunk. Használjuk például a technika termékeit, de tudományos 
alapjait nem ismerjük. Olyan, számunkra átláthatatlan dolgok szövevé­
nyében élünk, melyekre az általában pozitív tapasztalatok alapján ha­
gyatkozunk. „Hisszük, hogy mindezek a dolgok nem alaptalanok.”64

Ez a fajta hit nélkülözhetetlen az élethez, ezt folyamatosan gyakorol­
juk, még akkor is, ha nem számolunk vele. Ennek hiányában ugyanis az 
emberi élet válna lehetetlenné. Ezzel szemben azonban a tudományok a 
hitet alacsonyabb rangú dolognak tartják, jóllehet ez az emberi lét alap­
ja, mely nélkül a társadalmi-közösségi élet szűnne meg létezni. A hit tu­
lajdonsága mégiscsak az, hogy valakire hivatkozik, aki „benne van” a 
kérdésben, így egy bizalom születik a dolgok használatában, melyet sa­
ját tapasztalatunk is megerősít.  Természetesen ez a fajta alaphit vagy 
természetes hit távlatot nyithat a vallásos hit felé is. Voltaképpen „hit” 
által részesedünk mások tudásában is, de ez mindig megmarad az em­
beri tudás területén. A kinyilatkoztatásba vetett hit viszont azt jelenti, 
hogy átlépjük a bennünket jellemző tudás határait, s bár a hit tudomá­
nyában Isten a „tudás” tárgya, azonban a kinyilatkoztatás, és amit tar­
talmaz, csak a „hit” tárgya marad, mely tudásunk számára nem hozzá­
férhető.  Ez  esetben nem hivatkozhatunk egy hozzáértő  szakemberre, 
egy  tudósra,  aki  közvetlenül  tanulmányozhatta  volna,  s  így  ismerné 
ezeket a valóságokat.

XVI. Benedek pápa gondolkodásában a modern világgal folytatott 
párbeszédében felmerül egy másik kérdés, hogy a hit összeegyeztethe­
tő-e a modern kritikus megismeréssel. A még ismeretlennel szemben – 
tartják egyesek– meg kell várni azt az időt, amikor a tudomány választ 
tud adni a felmerült  kérdésekre. Korunkban legtöbben inkább az ag­
noszticizmust választják, mint az ateizmust, mert vagy hiányzik a misz­
térium előtt való meghajlás, vagy – akár értelmi becsületességgel – a „je­
lenleg  meg  nem  ismerhető”  kategóriába  sorolja  a  hit  kérdéseit.  Az 
emberi létnek, melyet adottságként kell felfognunk, korlátai is vannak, 

64 Uo. 80‒81.



322 Kránitz Mihály

mivel a condition humaine nem képes a lét teljességét és annak feltételeit 
megragadni.65

Amint a teológus pápa fontosnak tart kimondani az európai értelmi­
ség hittől, Istentől, egyháztól eltávolodó magatartásához, az annak a be­
mutatásában áll, hogy az istenkérdést természete szerint nem lehet alá­
vetni a szó szoros értelmében vett tudományos kutatásnak.66 A végtelen 
utáni vágy azonban alapjában tartozik hozzá az emberi természethez. E 
nélkül nem lenne kultúra, nem lenne történelem, nem lenne gazdasági 
fejlődés sem, mert az ember igyekszik megvalósítani a megálmodott jö­
vőt. Ez az adottság – a végtelenre való nyitottság – hozzátartozik az em­
ber természetéhez, sőt éppen ez a lényege. Határa nem lehet más, csak a 
határtalan. És a tudomány korlátait nem szabad összekevernünk létünk 
korlátaival.67

Joseph Ratzinger II. János Pál pápa halálának előestéjén Subiacóban 
ezt a kérdést tette fel: „Vajon a tetszetős agnoszticizmus összeegyeztet­
hető-e  nemcsak  a  tudománnyal,  hanem  az  emberi  élettel  is?  Ezzel 
együtt felmerül egy másik kérdés, hogy megvalósítható-e a programja. 
És valójában mellőzhetjük-e mi, emberek az istenkérdést eredetünk, cé­
lunk végső kérdését? Végső soron egyetlenegy ember sem maradhat kö­
zömbös az istenkérdéssel  szemben. Ez természetesen nem azt jelenti, 
hogy az irracionalitás, vagyis az értelmetlenség területére tévedünk, ha­
nem épp ellenkezőleg, amire választ keresünk, az minden racionalitás 
alapja.68

XVI. Benedek a természetes istenmegismerés lehetőségére kérdez rá. 
A kereszténység kezdetén Pál apostol megtapasztalta, hogy mily valós 
az, amikor az ember ellenáll az igazságnak, önzését, gőgjét, kényelmét 
az igazság követelményei  fölé  helyezi.69 A kegyelem új  szövetségébe 
való belépés első feltétele azonban az, hogy Ábrahám példáján kialakí­

65 Uo. 85 (Az agnoszticizmus: lehet-e megoldás?).
66 Uo.
67 Uo. 86‒87.
68 Uo. 87‒90.
69 Uo. 95 (Isten természetes megismerése).



Remény a világnak? A keresztény üdvprogram újdonsága 323

tott hite legyen valakinek,70 mert az evangélium jó hírére alapvetően a 
hit a válasz. Senki sem üdvözülhet hit nélkül. De nem elég csak szelle­
mileg egyetérteni az evangélium tartalmával, mert a megváltás csak ak­
kor hatékony, ha új egzisztenciát szerzünk. A hívő felölti Krisztust, és 
az élet újdonságában jár.71

Rendkívül érdekes találkozásnak lehettek tanúi azok, akik láthatták 
és halhatták Jürgen Habermas (1929–) és Joseph Ratzinger 2004. január 
19-én a Bajor Katolikus Akadémián folytatott párbeszédét a hívő és a 
nem hívő polgárok kapcsolatáról. A Hittani Kongregáció prefektusa ki­
jelenti, hogy „a hívőknek a nem hívőkkel és a más hitűekkel való érint­
kezésben ésszerű módon az egyetértés tartós hiányával kell számolni­
uk”. Véleménye szerint a hit és a tudás tartós diszharmóniájával kell 
számolni, mert a vallási meggyőződésnek is rendelkeznie kell bizonyos 
„ésszerűséggel”,  vagyis  hogy a szekuláris  tudás  nézőpontjából  se  le­
gyen mindenestől irracionális.72 Joseph Ratzinger korunk jelentős filo­
zófusának adott  válaszában kifejti,  hogy a mai életnek két jellemzője 
van: az egyik egy világtársadalom kialakulása, a másik pedig az ember 
lehetőségeinek megnövekedése. Ezek miatt is sürgető, hogy megtaláljuk 
azt a választ és megoldást, mely az etikai alapokra épített helyes út, és 
melyen a jövő emberisége felnőhet.73

70 Vö. Róm 4,1–25.
71 NEMZETKÖZI TEOLÓGIAI BIZOTTSÁG, A megváltás teológiájával kapcsolatos néhány kérdés, 

SZIT, Budapest 1997, 51.
72 Vö. J. HABERMAS, - J. RATZINGER, A szabadelvű állam morális alapjai, Barankovics Ist­

ván Alapítvány–Gondolat Kiadó, Budapest 2007, 30–31.
73 J.  HABERMAS – J.  RATZINGER, A szabadelvű állam morális alapjai, 35. Joseph Ratzinger 

ezen a ponton a Hans Küng által kidolgozott „Projekt-Weltethos”, világethosz-tervezetre 
utal, melynek nemzetközi fogadtatása jelzi, hogy nagyon égető kérdésről van szó.



VIK JÁNOS

Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély?

A Viktor E. Frankl-i logoterápia és egzisztenciaanalízis az evangeli­
záció szolgálatában

XVI. Benedek pápa 2010. szeptember 21-én létre hozta az Új Evangelizá­
ció Pápai Tanácsát, melynek munkája a 2012-es rendes püspöki szinó­
dus előkészítésében és lebonyolításában fogja elérni első csúcspontját. 
Az október 7–28 között sorra kerülő püspöki szinódus témája ugyanis a 
következő: „Az új evangelizáció a keresztény hit átadására.” Az új di­
kasztérium elnöke, Salvatore Fisichella érsek, egy tavaly januárban vele 
készített interjúban, mely az  Osservatore Romano hasábjain jelent meg, 
rámutat arra, hogy „az új evangelizáció olyan út, amelyet a II. Vatikáni 
Zsinat jelölt ki, és amely most teljesedik be, hogy új látóhatárok felé in­
duljon el”.1 Az Ubicumque et semper (2010) kezdetű alapító motu proprio-
ban a Szentatya megerősíti azt a zsinati gondolatot, hogy a keresztény 
üzenet  tartalma  ugyan  soha  nem  változik,  a  hit  átadásának  módján 
azonban időről időre változtatni kell.2 A pápa két helyen is idézi VI. Pál 
Evangelii nuntiandi (1975)3 kezdetű apostoli buzdítását a mai világ evan­
gelizálásáról,  mégpedig az ún.  „elő-” illetve „pre-evangelizáció” kon­
textusában. Ilyen értelemben az elő-evangelizálás nemcsak azokra vo­
natkozik,  akik  még  nem  hallottak  a  krisztusi  örömhírről,  hanem 
„elkereszténytelenedett világunkban sokakat érint azok közül is, akiket 

1 http://storico.radiovaticana.org/ung/storico/2011-01/454577_az_uj_evangeliza­
cio_papai_tanacsa_a_ii_vatikani_zsinattal_elkezdodott_ut_kiteljesedese_interju_sal­
vatore_fisichella_ersekkel_a_dikaszteriu.html, 2012.01.19.

2 Vö. http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_letters/documents/
hf_ben-xvi_apl_20100921_ubicumque-et-semper_ge.html, 2012.01.19.

3 A továbbiakban: EN.

http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_letters/documents/
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/apost_letters/documents/hf_ben-xvi_apl_20100921_ubicumque-et-semper_ge.html


Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély? 325

megkereszteltek ugyan,  de teljesen távol élnek a keresztény élettől”.4 

Evangelizációs  munkájában az  egyház  „nem írhatja  le  őket,  keresnie 
kell, miként, milyen nyelven adhatja elő, vagy idézheti vissza nekik az 
isteni kinyilatkoztatást és a Jézus Krisztusban való hitet”.5 Úgy tűnik te­
hát, hogy az új evangelizáció ma is feltételezi az elő-evangelizálás misz-
sziós küldetését. Az evangéliumnak ez az „első hirdetése sokrétű, kü­
lönböző tevékenységből  áll”,  többek között  idetartoznak a következő 
területek is: „művészet, tudományos kutatás, bölcselet, az emberi szív 
érzéseinek felhangolása”. Az apostoli buzdítás szerint mindez már „iga­
zi evangelizáció, még ha kezdeti és tökéletlen formában is”.6

Mivel tanulmányunk címében is megjelenik az evangelizáció kifeje­
zés, ezen a ponton – az eddigi bevezetés alapján – már tisztázni tudjuk, 
hogy amikor itt és most azt a tézist állítjuk fel, hogy a Viktor E. Frankl-i 
logoterápia és egzisztenciaanalízis az evangelizáció szolgálatába állítha­
tó,  akkor  elsősorban annak „kezdeti  és  tökéletlen”,  de  – az  Evangelii  
nuntiandi szerint mégis – szükségszerű formájára, vagyis a pre-evange­
lizációra gondolunk. Amennyiben ugyanis – az imént láttuk – az elő-
evangelizálás eszközei között megtalálható az  inquisitio  philosophica és 
az excitatio legitima sensuum animi humani, magyarul a bölcselet és az em­
beri szív érzéseinek felhangolása, akkor legalábbis nem lehet eleve kizárni, 
hogy egy olyan átfogó bölcseleti és lélektani felfogás, mint a Frankl-i lo­
goterápia és egzisztenciaanalízis, valóban a pre-evangelizáció szolgála­
tába állítható.

Tanulmányunk egészére érvényes ilyen értelemben a következő té­
tel: érveket próbálunk felsorakoztatni amellett, hogy a keresztény kato­
likus teológus, vagy lelkipásztor illetve lelkigondozó, de a világi krisz­
tushívő is magabiztosabban léphet be a „pogányok (népek) udvarába” 
akkor, ha ismeri a logoterápia és egzisztenciaanalízis emberképét, s al­
kalmazza annak nyelvezetét. A „pogányok udvara”7 ebben az összefüg­

4 EN 52.
5 Uo. 56.
6 Uo. 51.
7 A „pogányok (népek) udvara” kifejezés „feleleveníti az ókori Jeruzsálemi-temp­

lom előtti nyitott tér funkcióját, ahová az Izrael hitében nem osztozók gyűlhettek ösz-



326 Vik János

gésben nemcsak szimbolikus jelentőségű helyszíne az elő-evangelizá­
lásnak, hanem azért is fontos, mert a Szentatya kívánságára a Kultúra 
Pápai Tanácsa tavaly tavasszal éppen ezzel a címmel indított el egy kez­
deményezést, melynek elsődleges célja a nemhívőkkel való párbeszéd 
előmozdítása. Az egyház tehát lehetőséget szeretne adni a „vélemények 
szembesítésére és az igazság közös keresésére”.8 Párizs, Bukarest és Ti­
rana  voltak  eddig  e  kezdeményezés  állomásai,  s  csak  remélni  lehet, 
hogy mindennek a helyi egyházak szintjén is lesz foganatja.

S hogy miért, milyen helyzetben aktuális a logoterápia emberképe és 
nyelvezete? Fontos megállapítás ebben a vonatkozásban, hogy a bécsi 
orvos-filozófus,  Viktor  E.  Frankl  (1905–1997)9 antropológiája  –  amint 
erre többek között Risto Nurmela, finn teológus is rámutatott10 – teljes 
mértékben kompatibilis a bibliai emberképpel. Bár műveinek jellege és 
nyelvezete nem teológiai, Frankl gyakran merít az Ószövetségi Szentírás­
ból, s szinte egy rabbi módjára értelmezi.

A logoterápia és egzisztenciaanalízis – mint értelemközpontú szem­
lélet – aktualitása amúgy akkor kerül igazán felszínre, amikor a „pogá­
nyok udvarában” az élet értelme az aktuális téma, illetve talán még in­
kább akkor, amikor – hogy ismét utaljunk tanulmányunk címére – az 
„értelmetlenség érzése” kerül szóba.

Egy 2010-es, tehát aktuális reprezentatív lélektani felmérés eredmé­
nyei alapján11 láthatjuk azt, hogy – legalábbis Nyugat-Európában – az 
emberek miként viszonyulnak az életértelem kérdéséhez: 61%-uk érte­

sze, hogy a hitről beszéljenek és egy ismeretlen Istenhez imádkozzanak” (http://ku­
rir.katolikus.hu/hirek/poganyok-udvara-segithet-ledoenteni-korlatokat?
quicktabs_1=0, 2012.01.19).

8 http://www.radiovaticana.org/ung/Articolo.asp?c=538314, 2012.01.19.
9 Frankl életművére átfogó rálátást nyújt a következő, magyar nyelvű monográ­

fia: ZSÓK O., Az orvosfilozófus Viktor Emil Frankl, Budapest 1995.
10 Vö. R. NURMELA, Die innere Freiheit, Frankfurt a. M. 2001. Ebben a művében Nur­

mela egyébként rámutat arra is, hogy Viktor E. Frankl gondolkodására, főleg istenké­
pére nagy hatást gyakorolt Martin Buber dialógus-filozófiája; vö. M. BUBER, Das dialo­
gische Prinzip, Gütersloh 92002, 6–136.

11 T. SCHNELL, Existential Indifference: Another Quality of Meaning in Life, in Journal of  
Humanistic Psychology (2010) 50/3, 351‒373.

http://www.radiovaticana.org/ung/Articolo.asp?c=538314
http://kurir.katolikus.hu/hirek/poganyok-udvara-segithet-ledoenteni-korlatokat?quicktabs_1=0
http://kurir.katolikus.hu/hirek/poganyok-udvara-segithet-ledoenteni-korlatokat?quicktabs_1=0
http://kurir.katolikus.hu/hirek/poganyok-udvara-segithet-ledoenteni-korlatokat?quicktabs_1=0


Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély? 327

lemmel telinek tartja saját életét, s csak 4%-ban szenvednek az élet értel­
metlenségének érzése miatt, vagyis csak ennyien számoltak be életérte­
lem-válságról. S hogy mi a helyzet a maradék 35%-kal? Őket az ún. eg­
zisztenciális indifferencia, illetve közömbösség állapota jellemzi: Ez egy 
olyan állapot, amikor már nem is zavar az, hogy nem találok értelmet 
az életben, vagyis az életértelem hiánya nem okoz semmilyen lelki vál­
ságot. 

Az egzisztenciális indifferencia állapotában levő személyekről kimu­
tatták az említett felmérés során, hogy általában véve kevés bennük az 
elhivatottság és az elkötelezettség. Különösen érdektelenek az önisme­
ret, a spiritualitás, a vallásosság és a generativitás területe iránt. Mindez 
azonban  nem  gyakorol  érzékelhető  negatív  hatást  az  érintettek  lelki 
egészségére: a depresszív hajlam és a félénkség például hasonló arány­
ban mutatkozik meg ebben a csoportban és azoknál, akik életüket érte­
lemmel telinek tartják. Mindenesetre a szubjektív jó közérzet – vagyis a 
pozitív hangulat és az életelégedettség – sokkal gyengébb azoknál, akik 
az egzisztenciális indifferencia állapotában vannak. A közömbösségnek 
ez az állapota csökken az életkor előrehaladásával, s különösen gyakori 
az egyedül élők (szinglik) és olyan párok esetében, akik együtt élnek, 
anélkül, hogy összeházasodnának.12

Mindezek alapján már meg is tudjuk válaszolni a címben feltett kér­
dés első részét,  vagyis azt,  hogy veszélyes-e az értelmetlenség-érzés? 
Igen, a veszély benne az, hogy magában hordozza az egzisztenciális in­
differencia  kísértését,  mely  állapot  ugyan  nem  föltétlenül  káros  az 
egészségre – lelki egészségre –, medertelensége miatt azonban könnyen 
elégedetlenné és kedveszegetté válik benne az ember.

Az értelmetlenség érzésének ugyanakkor esély jellege is van, még­
pedig éppen azért mert – amíg szenved miatta az ember – új mederbe is 
terelheti az egyén életét. Mederbe pedig akkor kerül az életünk – írja 
Puskás Attila egyik, A világi krisztushívők hivatása és küldetése című, a Vi­
giliában megjelent tanulmányának bevezetőjében –, ha a hivatás és kül­
detés téma mentén „tudjuk, mi dolgunk a világon és elvállaljuk a ne­

12 Vö. SCHNELL, Existential Indifference, 357.



328 Vik János

künk jutó feladatot. Ez a »Mit kell tennem?« kérdés azonban elválaszt­
hatatlan a »Mi az értelme?« kérdéstől”.13

A „pogányok (népek) udvarában” tehát, vagyis a pre-evangelizáció 
területén manapság szinte biztos, hogy nem fogunk unatkozni, ha fel­
dobjuk a  Mi az  értelme? kérdést!  Azért  van ez  így,  mert  –  amint  ezt 
Frankl különösen is hangsúlyozza – minden ember leginkább abban ér­
dekelt, hogy értelmét lássa annak, hogy él. A legmélyebb vágyódás ben­
ne az életértelem fellelésére vonatkozik, vagyis élete minden helyzeté­
ben  meg  akarja  találni  élete  értelmét.  A  egzisztenciaanalízis  és 
logoterápia kontextusában az „értelem akarása” sajátos tartalommal bír, 
melyet Viktor E. Frankl a következőképpen fejez ki:

„A  pszichoanalízis  megismertetett  bennünket  az  élvezetelv 
fogalmával, azt tanította nekünk, hogy az ember élvezetre törek­
szik; az individuálpszichológia pedig hatalomra törekvőnek lát­
tatja az embert, megismertet bennünket az érvényesülés elvével; 
sokkal mélyebben gyökerezik azonban az emberben az, amit mi 
az  értelem akarásának nevezünk: az a küzdelem, amit az ember 
léte értelmének kiteljesítéséért folytat.”14

Megállapíthatjuk ugyanakkor azt, hogy ebben a küzdelemben az ember 
nem ritkán frusztrálódik,15 s ebben az egzisztenciális frusztrációban – 
Frankl szerint – „saját egzisztenciám értelmetlenségének az érzése”16 fe­
jeződik ki. Nem más ez, mint az életértelem megtalálásának krízise,17 

amelyben „az érintett saját élethelyzetének értelemmel teli lehetőségeit 

13 PUSKÁS A.,  A világi krisztushívők hivatása és küldetése, in  Vigilia 75 (2010/6), 406–
415, itt 406.

14 V. E. FRANKL, Az egzisztenciaanalízis és logoterápia alapjai (ford. Kalocsai Varga É.), 
in Sárkány P. - Zsók O. (szerk.),  A logoterápia alapjai. Kétnyelvű szöveggyűjtemény, Bu­
dapest 2010, 9–203, itt 99.

15 Vö.  V. E.  FRANKL,  Logotherapie und Existenzanalyse:  Texte aus sechs Jahrzehnten, 
Berlin 1994, 121.

16 V. E. FRANKL, Das Leiden am sinnlosen Leben, Freiburg – Basel – Wien 1977, 75. (A 
német nyelvű forrásanyagból vett idézetek minden esetben a szerző fordításában je­
lennek meg.)



Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély? 329

és értékhorizontját már nem képes észlelni”.18 Az értékek és az értelem 
létezésének tudása ugyan még adott, az értelemlehetőségeket azonban 
akadályok zárják el. 

Uwe Böschemeyer, hamburgi teológus-logoterapeuta, az értelemföl­
lelés következő akadályait nevezi meg:

„Egyszerű nevük van. Úgy hívják őket, hogy dac, düh, önsaj­
nálat,  irigység,  becsvágy,  mértéktelenség,  féltékenység,  hamis­
ság, sértődöttség. Ezek »be-folyást« gyakorolnak gondolatainkra, 
érzéseinkre,  magatartásunkra  és  cselekedeteinkre;  gátolják  és 
meghiúsítják az új értelemföllelés fontos előfeltételeinek kifejlő­
dését.”19

Az egzisztenciális frusztráció mindenesetre önmagában véve még nem 
patologikus,20 hanem sokkal inkább az ember legbensejéből fakadó szel­
lemi szükségállapot kifejeződése.21 

Frankl bizonyos abban, hogy

„az értelem akarása nemcsak hogy a legemberibb jelenség, ami 
csak létezik, hanem még annak frusztrációja sem jelent semmiféle 

17 Vö.  Ch.  RIEDEL – R.  DECKART – A.  NOYON,  Existenzanalyse und Logotherapie. Ein  
Handbuch für Studium und Praxis, Darmstadt 2002, 123–124. Az egzisztenciaanalízis és 
logoterápia összefüggésében a „krízis“ fogalmának következő jelentéséről beszélhe­
tünk: A krízis „egy nehéz élethelyzet, betegség, megváltoztathatatlan sors problema­
tikus, értelemellenes, értékidegen megítélése. Tartalmazza tehát az egyéni állásfogla­
lást  a  testi  és  lelki  betegséggel  mint  történéssel  szemben.  Míg  a  betegség  a  testi-
pszichikai dimenzió síkján történik, addig a krízisek az ember szellemi-személyes di­
menziójához kapcsolódnak”. (RIEDEL - DECKART - NOYON, 128‒129)

18 RIEDEL - DECKART - NOYON, 128.
19 U. BÖSCHEMEYER, Die Krise als Chance – Voraussetzungen für neue Sinnfindung, in O. 

Zsok (szerk.),  Logotherapie in Aktion. Praxisfelder und Wirkungsweisen, München 2002, 
110–126, itt 113.

20 V. E. FRANKL, Ärztliche Seelsorge: Grundlagen der Logotherapie und Existenzanalyse, 
Wien 101982, 19.

21 E. LUKAS, A logoterápia tankönyve. Emberkép és módszerek (ford. Bruncsák I.), Kis­
kundorozsma 2011, 163.



330 Vik János

betegességet. Az ember nem beteg, ha saját létezését értelmetlen­
nek tartja, sőt, emiatt nem is kell kötelezően beteggé válnia.”22

A szellemi ínség ugyanakkor lelki betegségbe torkollhat, mégpedig ak­
kor, ha félreértjük annak belső jelzését; akkor, ha egzisztenciálisan leg­
fontosabb kérdéseire az ember tartósan nem, vagy csak hamis válaszo­
kat talál;  akkor ha – Elisabeth Lukas szavaival  élve  – „nem érzi,  mi 
célból van a világon, ha egzisztenciájához nem kapcsol értelmet, és le­
vertté teszi az érzés, mindegy, hogy él-e vagy sem”.23 

Az  amolyan  „megélt  nihilizmusként”24 is  felfogható  szemlélettel 
szemben, mely „minden pozitívumot állandóan tagad, és amelynek fa­
talizmus, cinizmus és rezignáció a kísérői”,25 Viktor E. Frankl az egzisz­
tenciaanalízis és logoterápia pozitív világnézetét helyezi a mérleg másik 
serpenyőjébe. Ez a pozitív világnézet az élet föltétlen értelmének posz­
tulátumában  jut  kifejezésre.  Mivel  egzisztenciaanalitikus-logoterápiai 
összefüggésben az életértelem egy szituáció konkrét potenciális,  vagy 
már aktualizálódott értelmét jelenti, amellyel egy szintén konkrét sze­
mély minden esetben szembesül,26 az élet föltétlen értelmének posztulá­
tuma egyrészt a következő jelentéssel bír:

22 FRANKL, Logotherapie und Existenzanalyse, 120.
23 LUKAS, A logoterápia tankönyve, 163.
24 FRANKL, Ärztliche Seelsorge, 27. Továbbá vö. FRANKL, Az egzisztenciaanalízis és logo­

terápia alapjai, 99. A megélt  nihilizmussal szemben áll a „tudományos nihilizmus”, 
melyet nem a semmiről való beszéd jellemez, hanem amelyet sokkal inkább a „nem 
más,  mint”  beszédfordulat  szokott  leleplezni  (vö.  FRANKL,  Ärztliche  Seelsorge,  27). 
Frankl szerint tehát a tudományos nihilizmus értelemszkepticizmusban fejeződik ki, 
sőt „a nihilizmus értelemtagadás” (V. E. FRANKL, Der leidende Mensch. Anthropologische  
Grundlagen der Psychotherapie, München 1990, 355). Kritikájában Frankl a nihilizmus 
három formáját említi  (fiziologizmus,  pszichologizmus és szociologizmus), melyek 
leküzdése – meggyőződése szerint – csak akkor lehetséges, ha sikerül az emberi lét 
egzisztencialitását felmutatni (vö. FRANKL, Der leidende Mensch, 275 sköv.).

25 E. LUKAS, Auf der Suche nach Sinn. Logotherapie, in H. Petzold (szerk.), Wege zum 
Menschen. Methoden und Persönlichkeiten moderner Psychotherapie, 1. k., Paderborn 1984, 
451–522, itt 468. 

26 V. E. FRANKL, A tudattalan Isten. Pszichoterápia és vallás (ford. Varga J. - Bircsák A. 
- Varga Zs.), Budapest 2002, 95 sköv.



Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély? 331

„Nincs olyan élethelyzet, amely ténylegesen értelmetlen len­
ne. Ez arra vezethető vissza, hogy az emberi egzisztencia látszó­
lag negatív oldalai is – különösképpen az a tragikus triász, ame­
lyet a szenvedés, a bűn és a halál alkot – valami pozitívummá, 
teljesítménnyé alakíthatóak át, amennyiben a megfelelő tartással 
és beállítódással szállunk velük szembe.”27

Másrészt az élet föltétlen értelmének posztulátumához a következő axi­
omatikus  kijelentés  is  kapcsolódik:  „Létezik  egy  végső,  átfogó 
értelem.”28 Ebben  a  vonatkozásban  az  élet  egészének  értelméről  van 
szó. Egy konkrét helyzet konkrét értelme úgy viszonyul ehhez a végső, 
átfogó értelemhez –  Frankl  példázatával  élve  –,  mint  a  filmkocka az 
egész filmhez: „Az egész film értelme csak az előadás vége felé kezd el 
földerengeni előttünk – feltéve, hogy előbb minden jelenet értelmét kü­
lön-külön »felfogtuk«!”29 Feladatunk nem más tehát, mint „egyrészt fi­
gyelmesnek, másrészt pedig türelmesnek lenni, a moziban az előadás 
végéig – az életben pedig halálunk órájáig”.30 Frankl mindenesetre tisz­
tában van azzal, hogy „minél átfogóbb az értelem, annál kevésbé fölfog­
ható”.31 Ennek következtében a világmindenség értelme is „legföljebb 
egy ún. határfogalom formájában fogható meg”,32 melyet Frankl a „vég­
ső értelem”,33 vagy még jellemzőbben a „felettes értelem”34 névvel illet. 

27 FRANKL, Das Leiden am sinnlosen Leben, 32. A pozitívum, amelyre Frankl a tragi­
kus triászra vonatkozólag motiválni akar, a következőképpen foglalható össze: Min­
den szenvedés érési folyamatra sarkall, a bűn a belső változás és jóvátétel ösztönzése­
ként,  a  halál  kikerülhetetlensége  pedig  a  tudatosabb  és  a  felelősségteljesebb  élet 
serkentőjeként is felfogható (vö. Lukas, A logoterápia tankönyve, 160 sköv.).

28 FRANKL, A tudattalan Isten, 96.
29 Uo. 96.
30 FRANKL, Der leidende Mensch, 90.
31 Uo. 90.
32 FRANKL, Ärztliche Seelsorge, 44.
33 UŐ, A tudattalan Isten, 96; UŐ, Der leidende Mensch, 90.
34 UŐ, Ärztliche Seelsorge, 43 sköv.; E. LUKAS, Miben áll a logoterápia sajátossága. A lo­

goterápia holisztikus koncepciójának felvázolása narratív elemek bevonásával (ford. Kalocsai 
Varga É.), in Sárkány P. - Zsók O. (szerk.), A logoterápia alapjai. Kétnyelvű szöveggyűjte­



332 Vik János

Ezzel a határfogalommal arra a dimenzióra gondol, amely vallásos szó­
használatban  „másvilág”-ként,  vagyis  a  transzcendens  dimenzióként 
mutatkozik meg.35

A nemhívőnek – ha a „pogányok udvarában” eddig követni is tudta 
az életértelemről illetve az értelmetlenség érzéséről szóló pre-evangeli­
zációs párbeszédet – általában nagy nehézségei vannak a Frankl által al­
kotott „felettes értelem” fogalmával. Úgy tűnik, hogy ő szívesebben jár 
azon az úton, amelyen az egzisztencializmus filozófusai jártak. Radiká­
lis módon ők is feltették ugyanis az értelemkérdést, amelyre ugyanilyen 
radikális választ adtak: Az élet illetve az emberi lét végső soron értel­
metlen, abszurd.36 Abszolút szabadságánál fogva az ember mindeneset­
re képes megalkotni saját egzisztenciáját. Az egzisztencializmus számá­
ra ugyanakkor ez a szabadság csak Isten nélkül képzelhető el.37

Mindenesetre el kell ismernünk, hogy az ateista előtt is nyitva állnak 
bizonyos értelemforrások. Egy tavalyi empirikus pszichológiai kutatás 
ezeket próbálta beazonosítani.38 Leggyakoribb értelemforrások az ateis­
ták életében, akik a végső, átfogó értelemben ugyan nem tudnak hinni, 
saját életüket azonban értelmesnek és érdemesnek tekintik: tudás, sza­
badság, önismeret, individualizmus, kihívások, másokkal való kapcso­
lat, de megjelenik ebben a vonatkozásban a tradíció iránti tisztelet és a 
moralitás is.39 

Ezzel szemben a vallásos embernek, aki hisz a Gondviselésben,40 s 
akinek a felettes értelem magával Istennel azonos,41 nincs nehézsége a 
végső, átfogó értelem fogalmával. Az egész világ céljára és rendeltetésé­

mény, Budapest 2010, 251–297, itt 253 sköv. A „felettes értelem” fogalmának részletes 
elemzéséhez kritikus megközelítésben vö. K. BILLER, Der Begriff ‚Übersinn’, in: W. Kurz 
- F. Sedlak (szerk.), Kompendium der Logotherapie und Existenzanalyse. Bewährte Grund­
lagen, neue Perspektiven, Tübingen 1995, 158–166.

35 BILLER, Der Begriff ‚Übersinn’, 159.
36 A. CAMUS, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde, Reinbek 1972.
37 RIEDEL - DECKART - NOYON, 388.
38 T.  SCHNELL - W.  KEENAN,  Meaning-making in an Atheist World, in  Archive for the  

Psychology of Religion 33 (2011) 55–78.
39 SCHNELL - KEENAN, 64.
40 FRANKL, Ärztliche Seelsorge, 44.



Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély? 333

re vonatkozó,  vagy a sors  értelmét érintő kényes kérdésekre ugyanis 
olyan  válaszai  vannak,  amelyek  a  hit  kontextusában  fogalmazódnak 
meg.42 Frankl illetve az egzisztenciaanalízis számára a vallásos hit ép­
pen ezért „végső soron a felettes értelembe vetett hittel – a felettes érte­
lembe vetett bizalommal azonos”.43 Ez a hit egyébként „pszichoterápiai 
és pszichohigiéniai szempontból eminens jelentőségű”.44 Ugyanakkor a 
hit elsősorban nem egy intellektuális szinten megfogalmazódó válasz a 
végső, mindent átfogó értelem kérdésére, hanem sokkal inkább egy eg­
zisztenciális döntésnek tekinthető. 

A keresztény ember számára így természetesen – ismét Puskás Atti­
la szavaival élve – „Krisztus a létezés értelme. A vele való személyes 
kapcsolatban világosodik meg a küldetése, az »egészen« belüli helye és 
feladata”.45 Találóan fogalmaz ugyanakkor Diósi Dávid is, aki –  Poszt­
modern vallásosság? Milyen módon vallásos korunk embere? című, a  Vigilia 
tavaly októberi számában megjelent tanulmányában – így fogalmaz: A 
mai embert „az értelemkeresésben nem az a cél vezeti, hogy az univer­
zális – minden helyzetben és mindenki számára érvényes – értelmet ku­
tassa.  (…)  Számára  csupán  különálló  történelmi  pillanatok  léteznek, 
amelyek egyénre szabott egzisztenciális vetülete értelemhordozó, illetve 
értelmességet sugalló relevanciával bír”.46 A posztmodern kor keresz­
tény emberképe éppen ezért – írja kifejezően Jitianu Liviu A válság ant­

41 A „Frankl és az istenhit” téma tárgyalása meghaladná e tanulmány kereteit. 
Ezért  ismételten  csak utalni  szeretnénk Risto Nurmela,  finn teológus  művére,  aki 
részletesen foglalkozik ezzel a kérdéssel; vö. R. NURMELA, Die innere Freiheit, 115–188; 
továbbá V. E. FRANKL – P. LAPIDE, Istenkeresés és értelemkérdés. Párbeszéd (ford. Szemere 
János), Budapest 2007.

42 FRANKL, Ärztliche Seelsorge, 43 sköv.
43 UŐ, A tudattalan Isten, 70. Továbbá vö. VIK J., Az élet értelmének kérdése – egy le­

hetséges út Isten felé? Válaszkeresés a fundamentális teológia és a Viktor E. Frankl-i egzisz­
tenciaanalízis és logoterápia párbeszédes kontextusában, in: Nóda M. - Zamfir K. - Diósi D. 
- Bodó M. (szerk.), Ideje az emlékezésnek, Budapest–Kolozsvár 2010, 261–272.

44 FRANKL, Ärztliche Seelsorge, 46.
45 PUSKÁS, 406.
46 DIÓSI D., Posztmodern vallásosság? Milyen módon vallásos korunk embere? in Vigilia 

76 (2011/10) 722–730, itt 728.



334 Vik János

ropológiai alapjai című tanulmányában – elsősorban azt az embert tartja 
szem előtt, „aki Isten képmása, aki viszonyaiban önálló, aki önmagában 
cél; önmagában áll, de ugyanakkor kapcsolatlény, önállóság és vonatko­
zás”.47

Ennek a  kapcsolatlénynek,  az  embernek  vallásos  hite  úgy  jelenik 
meg tehát a Frankl-i motivációs elmélet fényében, mint az életértelem 
akarásának radikalizálódása, mégpedig annyiban, amennyiben ez eset­
ben a végső értelem akarásáról van szó.48 Ebben a kontextusban Frankl 
a  vallást  azért  tekinti  az emberi  jelenségek legemberibbjének,  mert  a 
végső értelem akarásának beteljesítéseként definiálható.49 A vallásos él­
mény mindazonáltal saját töredékességünk és viszonylagosságunk át­
élése egy abszolút háttér előtt. Ezért az egzisztenciaanalízisben az ab­
szolútum  azért  van  jelen,  hogy  „ami  relatív,  az  relatív  maradjon”50, 
vagyis annak érdekében, hogy az ember illetve az emberi egzisztencia 
ne abszolutizálódjon.

Ennek következtében a logoterápia és egzisztenciaanalízis nem utol­
só állomásként értelmezi önmagát az ember végső értelemkeresésében, 
s éppen ezért nagy félreértés lenne azt amolyan „valláspótló” eszmének 
tekinteni, hiszen más célokat követ mint a vallás: „A pszichoterápia cél­
ja a lélek gyógyítása – a vallás célja azonban a lélek üdve.”51 Mind a lo­
goterápia  mind  pedig  a  lelkigondozás  ugyanakkor  eredményeiben – 
vagyis per effectum és nem per intentionem – érintheti a mindenkori má­
sik diszciplína célkitűzéseit: Ebben az értelemben egyrészt a vallás illet­
ve a hit „pszichohigiénés, sőt, pszichoterápiás szempontból is hatékony, 
azáltal, hogy olyan egyedülálló védettséget és kapaszkodót biztosít az 
ember számára, amilyet az különben sehol nem találna, védettséget és 
kapaszkodót a Transzcendensben, az Abszolútban”.52 Másrészt az eg­

47 L. JITIANU, A válság antropológiai alapjai, in Ungvári Zrínyi I. - Veress K., Válságta­
pasztalatok és etikai távlatok, Kolozsvár 2011, 143–150, itt 148.

48 FRANKL, Der Wille zum Sinn, 269.
49 UŐ, A tudattalan Isten, 107.
50 UŐ, Der Wille zum Sinn, 72.
51 UŐ, A tudattalan Isten, 65.
52 Uo., 65‒66.



Az értelmetlenség-érzés veszély vagy esély? 335

zisztenciaanalízis és logoterápia szándékolatlan mellékhatásaként gyak­
ran tapasztalható, hogy „a páciens a terápia során visszatér eredeti, tu­
dattalanul elfojtott vallásosságának rég betemetett forrásaihoz”.53 Sum­
ma summarum: Viktor E. Frankl az egzisztenciaanalízis és logoterápia 
feladatát abban látja, „hogy berendezze az immanencia szobáját – min­
denesetre  úgy  kell  azt  berendeznie,  hogy közben  ne  torlaszolja  el  a 
transzcendencia felé vezető ajtót”.54

1988–2010 között Rómában, a Szaléziak Pápai Egyetemén 33 „logo­
terápiás” diplomamunka, illetve doktori disszertáció született.55 Euge­
nio Fizotti (sz. 1946) szaléziánus szerzetes ugyanis, aki Olaszországban 
legismertebb képviselője a Viktor E. Frankl-i logoterápiának és egzisz­
tenciaanalízisnek, teológusként ezen az egyetemen évtizedek óta gyü­
mölcsöző párbeszédet folytat a pszichológia tudományával, különleges 
hídszerepet szánva ebben a logoterápiának.56 Mindezek alapján – befe­
jezésül – bátorítani szeretnénk a kedves teológus kollégákat, hogy teoló­
giai  fakultásainkon adjunk teret a „pogányok (illetve népek) udvará­
hoz”  hasonló  kezdeményezéseknek  –  esetleg  pontosan  logoterápiás 
hangsúllyal –, hiszen a pre-evangelizáció maradandó kihívása – ma in­
kább, mint valaha – bennünket is fokozott nyitottságra szólít. 

53 Uo., 66.
54 FRANKL, Der Wille zum Sinn, 75.
55 Vö. http://www.viktorfrankl.org/php/bibD_diss.php, 2010.06.26.
56 A logoterápia pasztorális tanácsadásban való alkalmazhatóságának kérdésében 

figyelemreméltó az a közelmúltbeli esemény, hogy Tarcisio Bertone bíboros államtit­
kár,  amikor 2007.  október  8-án a római  La Sapienza egyetem  aula magna-jában egy 
konferenciás beszédet tartott, méltatta Viktor E. Frankl életművét, illetve a szenvedő 
emberhez való hozzáállását, ugyanakkor Eugenio Fizotti érdemeire is kitért, a logote­
rápia  olaszországi  ismertté  tételével  kapcsolatban  (vö.  http://www.vatican.net/ro­
man_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071008_la-sa­
pienza_ge.html, 2010.06.25).

http://www.vatican.net/roman_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071008_la-sapienza_ge.html
http://www.vatican.net/roman_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071008_la-sapienza_ge.html
http://www.vatican.net/roman_curia/secretariat_state/card-bertone/2007/documents/rc_seg-st_20071008_la-sapienza_ge.html
http://www.viktorfrankl.org/php/bibD_diss.php

	Varia4 Címnegyed pr.pdf
	Varia4 Előszó.pdf
	Varia4 Rózsa Huba jav.pdf
	1. Status quaestionis
	2. Az üdvösségre meghívott és bukásnak kitett ember az Ószövetség bibliai hagyományában
	3. Az üdvösségre meghívott és bukásnak kitett ember a bibliai őstörténetben

	Varia4 Fodor György jav.pdf
	Varia4 Tarjányi Béla jav.pdf
	Vallástörténeti előzmények
	A Sátán: a kísértő a Bibliában
	Felhasznált irodalom

	Varia4 Kocsis Imre 100-ig jav.pdf
	1. A Róm 7–8 helye és szerepe a megigazulásról szóló érvelésben
	2. Róm 7,7–25
	2.1. Az „én” kiléte
	2.2. A kívánságokat kiváltó törvény (7,7–13)
	2.3. A bűn uralma alatt álló ember (7,14–25)

	3. Róm 8,1–17
	3.1. Szabadulás a meghasonlott állapotból (8,1–4)
	3.2. A szarx – pneuma ellentét (8,5–8.12–13)


	Varia4 Kocsis Imre 101-107 jav.pdf
	1. A Róm 7–8 helye és szerepe a megigazulásról szóló érvelésben
	2. Róm 7,7–25
	2.1. Az „én” kiléte
	2.2. A kívánságokat kiváltó törvény (7,7–13)
	2.3. A bűn uralma alatt álló ember (7,14–25)

	3. Róm 8,1–17
	3.1. Szabadulás a meghasonlott állapotból (8,1–4)
	3.2. A szarx – pneuma ellentét (8,5–8.12–13)


	Varia4 Takács Gyula jav.pdf
	Varia4 Tarjányi Zoltán jav.pdf
	A teológusok reflexiói
	Korunk egyházi tanítása

	Varia4 Hegyi Márton.pdf
	1. Az eredeti bűn értelmezése a mai katolikus teológiában
	2. Az egzisztenciális megközelítésről
	3. A bibliai antropológia néhány alaptétele a rahneri és a tillichi teológia fényében
	4. A Gen 3 elbeszélése az ember próbatételéről és bukásáról
	5. Néhány tisztázandó probléma
	6. Összegzés

	Varia4 Tamás Roland jav.pdf
	Homo concupiscens – René Girard mimetikus elmélete
	Az ember az üdvtörténet zarándokútján – Raymund Schwager dramatikus teológiája
	Záró gondolatok – a mimetikus elmélet és a dramatikus teológia propriuma

	Varia4 Perendy László jav.pdf
	Varia4 Puskás Attila jav.pdf
	1. Az önismeret és az istenismeret összefüggése
	2. Istenképiség és istenismeret

	Varia4 Bolberitz Pál jav.pdf
	1. Bevezetés
	2. A jó és a törekvés viszonya
	3. A törekvés és a jó természetes vágya a létezőkben
	4. Isten mint végső cél a létezők természetes vágyának tárgya

	Varia4 Tóth Beáta jav.pdf
	1. Az emberi létezés dinamikája
	2. Módszertani nehézségek
	3. A keresztény érzelemfelfogás filozófiai gyökerei
	4. A teológiai szempontú átalakulás
	5. Az emberi vágy logikája

	Varia4 Liviu Jiteanu.pdf
	Varia4 Rokay Zoltán jav.pdf
	Befejezés

	Varia4 Török Csaba jav.pdf
	I. A perbe fogott teológia
	II. Úton az illúziók birodalmába
	III. A teológia mint a valóság nyelve

	Varia4 Kránitz Mihály.pdf
	1. Remény a reménytelenségben
	2. A keresztény filozófia és a kortárs emberi életérzés
	3. A kereszténység elengedhetetlen szükségessége a szekularizált világban
	4. Az ész és a hit párbeszéde a keresztény gondolkodásban
	5. Az egyházi Tanítóhivatal útmutatásai 
	6. A capax Dei az emberi keresés kiindulópontja 
	7. XVI. Benedek pápa párbeszéde a kultúra világával

	Varia4 Vik János jav.pdf



