
A SZENVEDŐ EMBER ISTEN SZÍNE ELŐTT



VARIA THEOLOGICA 6



A SZENVEDŐ EMBER
ISTEN SZÍNE ELŐTT

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2014



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK:

PUSKÁS ATTILA
PERENDY LÁSZLÓ

A SZÖVEGET GONDOZTA:

PERENDY LÁSZLÓ

ISSN 2061-6244

ISBN 978 963 277 522 7

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ
KÉSZÜLT A SZÁZHALOMBATTAI EFO NYOMDÁBAN
FELELŐS VEZETŐ: FONYÓDI OTTÓ



Tartalom

Előszó 7

KOCSI GYÖRGY:
Mitől szenved a szenvedő igaz? 13

ZAMFIR KORINNA:
A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt. A panasz logikája és funkciója 33

OLÁH ZOLTÁN:
„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” (Iz 53,11) 54

MARTOS LEVENTE BALÁZS:
Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedéstörténettel
kapcsolatban 78

KOCSIS IMRE:
Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 95

TAKÁCS GYULA:
Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 116

FODOR GYÖRGY:
A szenvedés értelmezése a középkori zsidó és muszlim
gondolkodásban 139

VINCZE KRISZTIÁN:
A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 147



PERENDY LÁSZLÓ SCHP:
Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus
hagyományban 163

DEÁK HEDVIG OP: 
Krisztus szenvedése üdvösségünk oka. 
Szent Tamás Krisztus szenvedésének szótériológiai jelentőségéről 178

KRÁNITZ MIHÁLY: 
Új magvetés? A vértanúság napjainkban.
Osztozás Jézus szenvedésében az Egyház javára 209

JITIANU LIVIU: 
A teodicea és antropodicea határvonalán.
A rossz kérdése a világért való felelősség tükrében 224

PAPP MIKLÓS:
Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben
és a szenvedés után 239

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.:
A szenvedés enyhítése Krisztus jóságos irgalmába ajánlás által
 – a betegek kenetének célja és hatása 263

TÖRÖK JÓZSEF:
A betegek kenetének korai forrása 273

PATSCH FERENC SJ: 
Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások
Karl Rahner szenvedés-értelmezése alapján 276

KUMINETZ GÉZA:
Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében. 
Pasztorálpszichológiai és lelkiségteológiai megfontolások 304



Előszó

Karl Popper szerint nemcsak a tudomány, de maga az emberi élet sem 
más, mint problémák sorozata és a problémák megoldásának a határta­
lan sora. Alighogy megoldottunk egy problémát, rögtön újabb megol­
dandó problémákkal kell megküzdenünk. A szó etimológiája szerint a 
„probléma” szó eredetileg valami kiálló fokot, szirtet jelent. Olyan aka­
dályt, ami gátolja tovább haladásunkat, ami akadályként elállja előlünk 
az utat. Ha tovább akarunk haladni, akkor le kell gyűrnünk, le kell küz­
denünk, vagy ki kell kerülnünk és más utat kell találnunk.

Nos, a szenvedés kérdése aligha foglalható bele a probléma általános 
kategóriájába. Bármennyire is törekszünk kikerülni a szenvedést, előbb 
vagy utóbb szembesülnünk kell vele. Bármennyire is próbáljuk szenve­
désektől mentessé tenni az életünket, a testi vagy lelki szenvedések ránk 
találnak. S ha mindenáron meg akarjuk tőlük kímélni magunkat, sok­
szor nagy árat fizetünk ezért: érzéketlenné, közönyössé és önközpontú­
vá válunk, mellyel másoknak okozunk szenvedést. A szenvedés kérdése 
elől nem lehet egy életen át elmenekülni senkinek. Senki nem veheti tu­
datlanra, mint egy akármilyen problémát. A szenvedés kérdése  egyete­
mes hatósugarú. Éppen egyetemes természetéből fakadóan azt a lehető­
séget  hordozza,  hogy  a  szenvedő  emberek  közelebb  kerüljenek 
egymáshoz, nagyobb felelősséget vállaljanak egymásért. Aki már szen­
vedett, fokozottan testvérének érezheti a szenvedőt.

A szenvedés kérdésének másik jellemzője, hogy a legsúlyosabb kérdé­
sek egyike, amely létezésünk legmélyén, egzisztenciális súllyal érint ben­
nünket.  A legkevésbé sem pusztán elméleti  vagy gyakorlati  probléma, 
mely  kellő  okossággal,  ügyes  eszmefuttatással  vagy  praktikus  ráter­
mettséggel megoldható lenne. Mielőtt elméleti problémává és annak ke­
zelésévé tárgyiasulna, már egzisztenciális erővel felmerülő kérdésként 



8 Előszó

jelentkezik, melyet nem lehet semmilyen általános teóriával egyszer s 
mindenkorra megválaszolni vagy receptszerű praxissal elintézni. A sze­
mélyhez intézett kérdés, mely kitől-kitől személyes választ vár, melyet 
helyette senki nem tud megadni. A filozófiai elméletek, vallási tanítá­
sok, gyakorlati tanácsok és még az együtt érző emberi jelenlét is legfel­
jebb segítséget, iránymutató szempontokat, de nem kész megoldást tud­
nak  kínálni  a  személyes  felelethez,  melyet  ismét  és  ismét  ki  kell 
csiholnia magából annak, akire rászakad a szenvedés kérdésének súlya.

Éppen személyes jellegéből és egzisztenciális súlyából fakad harma­
dik jellemzője a szenvedés kérdésének: zavarba ejtően sokféle viszonyu­
lási  lehetőséget,  válaszkísérletet  enged meg. A szenvedés önmagában 
sokértelmű jelenség. A hozzá való szabad, értelemkereső/értelem-elfoga­
dó viszonyulásunkon múlik, hogy milyen magatartást hív elő belőlünk. 
A szenvedésnek lehetnek jótéteményei is számunkra. Elősegítheti tisz­
tulásunkat, érlelődésünket, az élet értelmére rátalálásunkat, a tevékeny 
szeretetben  növekedésünket,  lelki  erőink  mozgósítását.  Ugyanakkor 
rombolhat és tönkretehet, kétségbeesésbe taszíthat és lázadására indít­
hat, megbéníthat és kifoszthat, gyűlöletet szíthat és bosszúra indíthat.

Végül úgy tűnik, hogy a szenvedésnek sajátos kapcsolata van a szere­
tettel: szenvedés és szeretet különös kölcsönösségben egymáshoz tarto­
zik. Évtizedekkel ezelőtt egy paptestvér szobájának a falán láttam ezt a 
feliratot: „szenvedés nélkül a szeretet lehetetlen, szeretet nélkül a szen­
vedés elviselhetetlen”. Sokak tapasztalata igazolja ennek az állításnak 
az igazságát. Lehetetlen úgy szeretni, hogy aki szeret, ne legyen kész a 
szenvedésre: szenvedésre azért, és alkalmasint attól, akit szeret; szenve­
désre  amiatt, hogy ő maga nem tud eléggé vagy jól szeretni; a szenve­
désre, ami ahhoz szükséges, hogy folytonos átalakulásban jobban tud­
jon szeretni. A szenvedést nem vállaló szeretet nem hiteles szeretet. A 
kijelentés másik fele legalább ennyire igaz: szeretet híján a szenvedés 
hosszú  távon  értelmetlen  és  ezért  elviselhetetlen.  A szeretetben  élve 
azonban az ember olyan önmeghaladásra lehet képes, mely elhordozha­
tóvá teszi a szenvedéseket is.

A szenvedés jelensége és kérdése egyetemes, egzisztenciális, önmagá­
ban sokértelmű és sajátos kapcsolata van a szeretettel. Már csak e né­



Előszó 9

hány jellemzője is indokolttá teszi, hogy a teológia újból és újból reflexió 
tárgyává tegye.

E tanulmánykötet címe: A szenvedő ember Isten színe előtt. A könyv azo­
kat az előadásokat tartalmazza, melyeket a PPKE Hittudományi Kará­
nak szervezésében 2014. január 29-e és 31-e között megrendezett teoló­
giai  tanári  továbbképző  konferencián  tartottak  a  szerzők.  A 
tanulmányok a szenvedéstől egzisztenciálisan érintett és döntés elé állí­
tott ember helyzetét és tapasztalatát vizsgálják teológiai szempontból. 
Annak az embernek a helyzetét és tapasztalatát, aki Isten színe előtt áll, 
aki azzal a hittel él, hogy egész élete „coram Deo” zajlik, hogy még szen­
vedései is Isten színe előtt átélt szenvedések. Hogyan birkózik meg a 
szenvedés súlyos kérdésével a hívő ember? Milyen krízisbe juttathatja 
hitét  a  szenvedése,  s  hogyan  állhat  helyt  e  kiélezett  szituációban?  A 
szenvedés helyzetében milyen választ és segítséget kap Istentől? Mi Is­
ten végső válasza a szenvedésre? Ezek az alapvető kérdések adják meg 
a könyv vezérfonalát.

A kötet első részében az írások a kinyilatkoztatás szentírási tanúság­
tételének, válaszának egy-egy lényegi szempontját járják körbe.  Kocsi 
György az ártatlanul szenvedő, igaz és Istenhez panaszkodó Jób alak­
ját,  Zamfir Korinna az  Istenhez  imában odaforduló,  kérő-kérdező  és 
szenvedő ember tapasztalatát mutatja be.  Oláh Zoltán az izajási  ebed-
Jhvh engesztelő szenvedésének és a szenvedő Szolga krisztológiai ér­
telmezésének a kérdését tárgyalja.  Martos Levente Balázs Jézus szenve­
déstörténetének narratív elemzését adja Szent Márk evangéliuma alap­
ján.  Kocsis  Imre a  Krisztus  követségében  járó  Szent  Pál  apostoli 
szenvedéseit veszi szemügyre, melyeket az apostol Krisztusért és az 
Egyházért  viselt  el,  kívülállóktól  és  hittestvéreitől  egyaránt.  Takács 
Gyula a Jelenések  könyvében  ábrázolt  üldözött  és  vértanú  Egyház 
szenvedéseit mutatja be, melyek nemcsak az első század végi krisztus­
követők tapasztalatát tükrözik, de a későbbi Egyház életéhez is hozzá­
tartoznak. A biblikus tanúságtételt egy rövid kitekintés zárja, melyben 
Fodor György annak jár utána, hogy a szenvedés kérdését hogyan igye­
kezett megválaszolni a középkori zsidó és muszlim teológia.

A szisztematikus szempontokat szem előtt tartó második részt filozó­
fiai/teológiai reflexió nyitja meg, Vincze Krisztián írása Simone Weil szen­



10 Előszó

vedésértelmezéséről.  Ezt  követően  Perendy  László mutatja  be  az  isteni 
szenvedésmentesség és compassio kapcsolatának felfogását a patrisztiká­
ban. Ehhez kapcsolódik  Deák Hedvig tanulmánya Krisztus szenvedésé­
nek üdvözítő értékéről Aquinói Szent Tamásnál.  A következő két írás 
már  jelen  korunk  szenvedés-tapasztalataihoz  és  az  ezzel  kapcsolatos 
kérdésfelvetésekhez visz el bennünket.  Kránitz Mihály a napjainkban is 
sok helyütt zajló keresztényüldözéssel és a mai vértanúság jelenségével 
foglalkozik.  Jitianu Liviu tanulmánya a „teodicea” és az „antropodicea” 
határmezsgyéjén mozog, amikor a rossz természetrajzát és provokációját 
elemzi Hanna Arendt nyomán, a világért felelősséget vállalás jegyében. 
Papp Miklós írása a szenvedés jelenségének életvezetési és morálteológiai 
vetületeit veszi számba, belehelyezve a kérdést az erkölcstan alapfogal­
mainak  szinte  teljes  szövetébe.  Végül  a  kötet  záró  részében  Szuromi  
Anzelm és Török József a betegek szentségének a szenvedő ember számá­
ra enyhületet és megerősítést adó kegyelmi hatásával foglalkoznak teo­
lógiatörténeti látószögből. Patsch Ferenc tanulmánya szenvedés és misz­
tika kapcsolatának rahneri megközelítését és ennek lelkipásztorkodás-
tani vetületét tárgyalja, hangsúlyozva a szenvedés teológiai értelmezésé­
nek  apofatikus  jellegét.  Legvégül  lelkiségteológiai  és  antropológiai 
szempontokat fogalmaz meg a szenvedés kérdésének témájában Kumi­
netz Géza tanulmánya, mely a szenvedéshez viszonyuló lehetséges ma­
gatartásmódok típusait vázolja.

Az emberi szenvedés keresztény értelméről írt Salvifici doloris kezdetű 
apostoli leveléből Boldog II. János Pál pápa így fogalmaz: „A szenvedés 
olyan mély, mint maga az ember, éppen mert feltárja az emberi mélysé­
geket, sőt, valamiképpen túl is mutat rajtuk. Úgy véljük, a szenvedés az 
ember transzcendenciájához tartozik. Az ember ’rendeltetése’ az, hogy 
számos területen meghaladja önmagát. Erre szól rejtett értelmű hivatá­
sa, e területek egyike a szenvedés. (…) Mivel tehát az emberek földi éle­
tükben a szenvedés útját járják, az Egyháznak mindig (…) ezen az úton 
kell találkoznia velük. Az Egyház Krisztus megváltó Keresztjének misz­
tériumából született. Az a feladata, hogy főként a szenvedés útján keres­
se a találkozást az emberrel.”1

1 II. JÁNOS PÁL PÁPA, Salvifici doloris, apostoli levél, SZIT, Budapest 1984, nr. 2–3.



Előszó 11

A teológiának is mindig új feladata, hogy találkozzék a szenvedés út­
ját járó emberrel. A szenvedés kérdésének egzisztenciális és személyes 
„műfaja”, valamint a teológiai válaszadás nehézségei és soha be nem fe­
jezhetősége nem szabad, hogy az elméleti reflexióról való lemondáshoz 
vezessenek. Annál is inkább, mert az egzisztenciális kérdéssel történő 
személyes birkózás a szenvedés konkrét helyzetében sohasem nélkülözi 
az értelem erőfeszítését.  Az elméleti-teológiai számvetés,  ha tisztában 
van saját korlátaival, ha kellő tapintattal jár el és a kinyilatkoztatás üze­
netének a saját személyes tapasztalatot is átelmélkedő meghallásában 
születik, akkor érdemi és hitelre méltó hozzájárulást tud nyújtani az eg­
zisztenciális válaszadáshoz. Ez konferenciakötetünk célja is.

Puskás Attila





KOCSI GYÖRGY:

Mitől szenved a szenvedő igaz?
Jób szenvedései Jób 29–31 alapján

Prof. Joachim Köhler, octogenario

Általános bevezetés

A szenvedés problémája ősi.  Mióta ember él a Földön, e kérdés izgat 
minket. Miért kell egyáltalán szenvednünk? Nem csupán az Ószövetség 
kérdéséről van szó, ahogyan láthatjuk Jób2 könyvének más kultúrkörök­
ben meglevő párhuzamaiból. Maga Jób, a róla nevezett könyv főszerep­
lője nem zsidó származású, hanem Kelet fiai közül való, amellyel jelezni 
kívánja a Biblia, hogy nemcsak a zsidó vallású emberek kérdése a szen­
vedés miértje.

A kérdést fölvetik és taglalják a szellemtudományok is.  A teológián 
belül ugyanígy foglalkoztatja a dogmatikát, gyötri a morálteológusokat, 
és a filozófusok sem kerülhetik meg, de a pszichológiát is komoly szel­
lemi erőfeszítés elé állítja.  Jól szemléltethetjük ezt három olyan neves 
gondolkodó (Voltaire, C. G. Jung, E. Bloch) példáján, akik behatóan fog­
lalkoztak Jób alakjával, illetve könyvével. 

„Jób könyve a Biblia legizgalmasabb és legmegragadóbb könyvei közé 
tartozik, ugyanakkor költői mestermű is, joggal említhetjük egy sorban 

2 Jób nevének jelentését  fejtegeti  G.  FOHRER,  Das Buch Hiob,  KAT 16.  (Gütersloh 
19862.) Berlin (DDR-Lizenzausgabe) 1988, 71–72: Egyesek Jobabbal azonosítják (Gen 
10,29), ahogyan a LXX-ban a Gen 42,17 sköv. a nevet azonosítja is vele. Az ’jb igére ve­
zetik vissza és a gibbórhoz hasonló párhuzamos képzéssel „támadó”-t jelent vagy jil­
lódhoz hasonló képzéssel „megtámadott” jelentéssel bírhat. Valódi személy neveként 
már a Kr. e. 20–14. században jól adatolt. Az egyiptomi rontás-szövegeken is találko­
zunk vele, de Máriban és Ugaritban is.



14 Kocsi György

Dante „Isteni színjátéká”-val vagy Goethe „Faust”-jával.”3 Érdekes lehet 
a nagy regényíró, Victor Hugo véleménye is: „Ha holnap minden iro­
dalmi művet elpusztítanának, de nekem megengednék, hogy csak egy 
művet is megtartsak, akkor Jób könyvét menteném meg”.4 Jób könyvét, ha 
tárgyalják, újra meg újra megállapítják, hogy fő problémája a teodicea, 
illetve a szenvedés kérdése.

Vallástörténeti párhuzamok Jób könyvéhez

Általában jól ismertek az ókori keleti párhuzamok. Részletesen is fogla­
kozik velük G. Fohrer kommentárjában, de mára az ószövetségi beveze­
tőkben is felsorolják őket.5 Egy az ószövetségesek által kevésbé ismert 
párhuzamra is szeretnénk felhívni a figyelmet, bár már 50 éve írt erről 
M. Crook és S. Elliot.6 Az ugariti Dan’el történetéről van szó, mely pár­
huzamba állítható Jób sorsával, aki szintén fölpanaszolja fiai és lányai 
elvesztését, de az istenek közbelépésre új utódokat kap. Ezért léteznek 
olyan szerzők, akik feltételezik, hogy Jób történetét a kánaáni városálla­
mok – például Ugarit – révén ismerték meg Izraelben.7 Loffreda össze­
hasonlítja a 2Aqht VI, 42–45-t Jób 40,9–12-vel, és messzemenő egyezése­
ket állapít meg.8

3 G. FOHRER, i. m. 28.
4 W. BRUEGGEMANN - T. LINAFELT,  An Introduction to the Old Testament,  The Canon and 

Christian Imagination, Second Edition, Westminster, John Knox Press, Louisville/Ken­
tucky 2012, 327: „Tomorrow, if all literature was to be destroyed and it was left to me retain  
one work only, I should save Job.”

5 A párhuzamok legrészletesebb tárgyalását M. H. POPE, Job Anchor Bible Comment­
ary, New York - London - Toronto - Sydney - Auckland 1973, LVI–LXXIII. oldalakon 
találjuk. Nyelvezete erősen arám színezetű. A héber és az arám kifejezések szinoni­
maként és parallelizmusként is egymás mellett szerepelnek; vö. POPE, i. m. XLIX.

6 M. CROOK és S. ELIOT, Tracing Job’s Story, in The Hibbert Journal 60 (1962) 65–76; idéz­
ve C. WESTERMANN,  Der Aufbau des Buches Hiob (Calwer Theologische Monographien, 
Bd. 6), (Hrsg. P. Stuhlmacher und Cl. Westermann), Stuttgart 1977, 16. nyomán.

7 J. GRAY, The Book of Job in the Context of Near Eastern Literature (ZAW 82), Berlin–­
New York 1970; 251–269; idézve C. WESTERMANN, i. m. nyomán, 16–17.

8 S. LOFFREDA, Raffronto fra un testo ugaritico (2 Aqhat VI 42–45) e Giobbe 40, 9–12  (BibOr 8), 
Roma 1966, 103–116; idézve C. WESTERMANN nyomán, 17. old.



Mitől szenved a szenvedő igaz? 15

Jób könyvének felfogása a szenvedésről a keretelbeszéléssel
és a keretelbeszélés nélkül

A keretelbeszélés (Jób 1; 2; 42,7–17) kérdésének megítéléshez jó eligazí­
tást nyújt Rózsa Huba,  Az Ószövetség keletkezése II. című könyvében a 
355–358. oldalon. Szerzőnk ismerteti a különböző álláspontokat. A ke­
retelbeszélést mi magunk viszont a műhöz tartozónak tartjuk, az Elihu 
beszédek minden bizonnyal későbbiek. 

Már J. Wellhausen helyesen látta meg, ha a keretelbeszélést szemlél­
jük, és ha az eredetileg is Jób könyvéhez tartozott, akkor a szenvedés mi­
értjére  világos választ  kapunk.  Isten és a sátán közötti  párbeszédben 
ugyanis érthetővé válik, hogy Jób azért szenved, mert Isten dicsekszik 
vele a sátánnak, s annyira biztos benne, hogy Jób kitart hűségében, ezért 
meg is engedi a sátánnak Jób megrostálását. A keretelbeszélés szerint a 
szenvedés a sátántól jön, de Isten megengedi. A szenvedés tehát az igaz 
ember próbája. Isten megengedi a sátánnak, hogy Jób hűségét tesztelje. 
Pusztán az elbeszélés szintjén a szenvedés azonban kapcsolódik Isten­
hez, mert Isten dicsekvése lesz Jób szenvedésének kiváltója. Isten állítá­
sának kontrollját pedig a sátán végzi el. Végül Isten maga is igazolja Jób 
hűségét és ártatlanságát. Azonban a szenvedés végső miértjére az ok­
nyomozó elme így sem kap választ. 

Claus Westermann Jób könyvének felépítését boncolgató monográfiájá­
ban a keretelbeszélést mai formájában eredetileg is a műhöz tartozónak 
véli, s ugyanarra a szerzőre vezeti vissza, aki a dialógusokat is megfor­
málta.9 Elsősorban műfaji  okokra  és  keleti  párhuzamokra hivatkozik, 
ahol szintén megtalálható egyfajta keretelbeszélés. A kérdést mi is ha­
sonlóan látjuk.10

9 C. WESTERMANN, i. m. 12–13. Lényegében hasonlóan gondolja G. Fohrer is.
10 C. WESTERMANN, i. m. 16: „Noch weiter in die Vorgeschichte zurück geht Schmökel, der  

durch einen Vergleich des sumerischen „Hiob”textes aus dem Anfang des 2. Jahrtausends mit  
dem biblischen Text zu dem wichtigen Ergebnis kommt, dass Rahmen und Dialog als Einheit  
verstanden müssen, da auch der sumerische Text eine dem Satan parallele Gestalt kennt. W. 
von Soden hat das Probleme der Gerechtigkeit Gottes als ein nur der babylonischen und israe­
litischen Religion eigens entfaltet und auf dem Hintergrund babylonischer Texte weitgehende  
Parallelen festgestellt. Lediglich der Gedanke göttlicher Erziehung durch das Leiden fehlt in  
Babylon.”



16 Kocsi György

Ha a  keretelbeszélés  eredetileg  nem tartozik  a  műhöz –  sokan ezt 
azért is képviselik, mert a keretelbeszélés prózában íródott, míg a mű 
maga versben –, akkor a szenvedés okozója egyértelműen Isten. Ő maga 
sújtja Jóbot azokkal a csapásokkal, amik miatt a későbbiekben panasz­
kodik. E szerint tehát JHWH-nak van sötét oldala is. Hogy Isten a jó és 
balsors okozója, több helyütt is előfordul az Ószövetségben. Egyik klasz-
szikus hely Hanna éneke: 

„Az Úr adja a halált és az életet, letaszít az alvilágba, és felhoz 
onnan.  Az Úr tesz szegénnyé és gazdaggá,  megaláz és fölemel.” 
(1Sám 2,6–7)

De említhetjük Deutero-Izajást is, ahol az Úr így nyilatkozik:

„Én alkotom a világosságot és én teremtem a sötétséget, én szer­
zek jólétet, s én idézem elő a balsorsot is.” (Iz 45,7)11

E helyek esetében nem egészen világos, bár valószínű, hogy egy ember 
életében is előidézheti Isten mindkettőt. De elképzelhető, hogy a jólét 
szerzése csak a jókra vonatkozik, a balsors előidézése pedig csak a go­
noszokra.  Jób könyvében is, ha a keretelbeszéléseket nem számítjuk Jób 
történetéhez, akkor úgy tűnhet, hogy egy ember életében JHWH idézi 
elő a jót és a rosszat, ahogyan Deutero-Izajásnál és Sámuel könyveiben is 
megfigyelhetjük. Viszont ahogyan már említettük, a keretelbeszélést mi 
a könyv szerves részének tekintjük.12

11 W. GROSS – K.-J. KUSCHEL, „Ich schaffe Finsternis und Unheil!”, Ist Gott verantwortlich  
für das Übel? Matthias-Grünewald-Verlag, Mainz 1992.  Lásd a következő alcímeket: 
Gott verstockt Israel (Jes 6,1-11), 15–33; Das Negative in Schöpfung und Geschichte: YHWH 
hat auch Finsternis und Unheil erschaffen (Jes 45,7) 34–45.

12 N. C. HABEL, The Book of Job, Old Testament Library, SCM Press Ltd, London 1985, 
29: „These factors demonstrate that the so-called prologue is not an independent story (even if  
some such story once circulated orally), and not a simplistic pretext for the dialogue which 
follows, but the first movement of a complex plot which foreshadows and requires the sub­
sequent movements for its appropriate development and resolution.”



Mitől szenved a szenvedő igaz? 17

Jób szenvedései; Jób 29–31 fejezetek elemzése

E fejezetek képezik Jób előző beszédeinek összefoglalását. Jób beszédei­
nek, de barátokkal folytatott dialógusnak is a csúcspontját jelentik. Az 
egész szakasz folytatása a 26,1-gyel kezdődő Jób beszédeknek, melyek 
egészen a 31,40-ig tartanak. A korábbi beszédek záradékának is felfog­
hatjuk,  melyek Jób és  három barátja  között  zajlottak,  de  a negyedik, 
Elihu beszédek (32–37) kezdetének, felütésének is, melyek azután Isten 
beszédével végződnek. E szakasz pontosan három fejezetre tagolódik, 
melyek  ellenpontos  szerkesztésűek.13 A  mondanivaló  megfejtéséhez 
szükséges a műfaj meghatározása. E tekintetben igen beható vizsgálato­
kat  folytattak:  A.  Weiser,  G.  Fohrer  és  Cl.  Westermann.  Mindnyájan 
megegyeznek abban, hogy e fejezetek egyik meghatározó műfaja a zsol­
tárokból is jól ismert panasz (Klage). Ez elsősorban a 30. fejezetre vonat­
kozik, melyet keretez az ártatlanság állítása és a tisztasági, ártatlansági 
eskü (31. fej.), valamint Jób visszatekintése korábbi szerencsés életére. A 
31. fejezet viszonya a panaszhoz (30) minden további nélkül világos, mi­
vel az ártatlanság állítása szilárd tartozéka a panasznak, hiszen ennek 
kell indítania Istent arra, hogy közbelépjen.14

Az egyén panaszénekéhez mindig kérés is társul, s ezzel itt is találko­
zunk: 31,35–37. A 35. vers ugyan nem kérés, hanem csak kívánság, de 
egészében megfelel a költészet stílusának, ahol a közvetlen kérés több­
nyire háttérbe lép a közvetett kívánság javára.15

A 29. fejezet esetében nehéz az egyéni panaszének motívumát fölfe­
dezni, de az egész szakasz visszatekintés Jób korábbi szerencsés életére. 
Ez a visszatekintés azonban nem nosztalgikus, hiszen Jób tisztában van 
azzal,  hogy az ember  ifjúsága elmúlik,  s  az  nem hozható vissza.  Az 
egész 29. fejezet a kívánság kibővített formája. Westermann behatóan ki­
mutatta az egyes versek és műfajok kapcsolatát a zsoltárokkal. E rész te­
hát visszatekint Jób korábbi életére, és mintegy egyéni üdvtörténetet kí­
nál.  Ezzel  közeli  rokonságban  van  a  nép  panaszéneke,  amely  Jahve 

13 J. EBACH, Streiten mit Gott, Hiob Teil 2, Hiob 21-42, in Kleine Biblische Bibliothek, Neu­
kirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1996, 70.

14 C. WESTERMANN, i. m. 59. 
15 Uo. 60.



18 Kocsi György

népével  kapcsolatos  tetteire  tekint  vissza.  Ennek gyönyörű példája  a 
Zsolt 80, de a Zsolt 44,2–9-ben is éppen ezzel a költői technikával talál­
kozunk, mielőtt azután a 44,10-ben elkezdődne a tulajdonképpeni pa­
nasz. A 30. fejezetet csak a panasz műfajába sorolhatjuk be, mert a szen­
vedő Jób jelen helyzetéről szól és éles kontrasztban áll a szépen lefestett 
múlttal (29). A 30. fejezet az ellenfelek vádolásával kezdődik (1–15 v.), 
majd folytatódik az „én” személyes panaszával (16–19 és 24–31 v.),  s 
közre fogják a Jahvét vádoló panaszt (20–23 v.). Az 1–15. versben vilá­
gos bevágás figyelhető meg a 8. vers után. A 9a vers pedig megfelel az 
1a versnek. Az 1–8. versben Jób a beszélő, tehát az alany, és bemutatja 
az őt megvetőket. A 9–15 versben viszont az állítmányok a Jóbot megve­
tők cselekvését mutatják be. E két kijelentés-csoport egymás mellett lé­
tezése megfelel az ellenségről beszámoló egyéni panaszénekek felépíté­
sének. Még további példákat is hozhatnánk ennek alátámasztására.

Jób helyzete a 29. fejezetben

A régi szép napok felidézésével foglalkozik Jób. A régmúlt hónapok és 
napok Isten oltalma alatt álltak. Isten világossága ragyogott rá, és körül­
vette sövénnyel. Jób eljutott az érett férfikorba, amit az „őszöm napja” 
jelenthet.16 Isten oltalma és áldása azt jelentette, hogy gyermekei között 
élhetett (vö. Zsolt 127; 128), s a bőség napjai vették körül, amelyet a tej és 
az olajpatakok metaforája jelképez, és amit gyakran magára az országra 
is alkalmaznak (tejjel-mézzel folyó Kánaán). A keleti ember békés, gyer­
mekekkel körülvett, Istentől megáldott képe sugárzik e versekből. Majd 
a 7. verstől váltás következik. Nem a családi kör a domináns, hanem a 
közéletben betöltött szerepe, Jób tekintélye is színre lép. Jób elismert ta­
nácsadónak, megbízható ügyintézőnek számít, akinek szavát mindnyá­
jan lesik és tisztelettel hallgatják, s egész személyisége üdítő, amelyet 
természeti képekkel rajzolnak meg (nyári zápor). Jób lényével optimiz­
must  sugároz mindenkire,  s  boldog lehet  a  fül,  mely őt hallgathatja. 
Majd a keleti társadalom hátrányos helyzetű társadalmi rétegei vonul­
nak el előttünk: a szegény, az árva, az özvegy, a vakok, a sánták és a jö­

16 J. EBACH, i. m. 71.



Mitől szenved a szenvedő igaz? 19

vevények (vö. továbbá Zsolt 72,12; 82,3 sköv;  Iz 11,4). Jób mindezekkel 
törődik. Beteljesedett napjai után megelégelve büszkén fog majd meg­
halni, magas korban, akárcsak a pálma (vö. 42,16 sköv.). Az öregséget is 
erőben kívánja megérni, ezért a pálmához hasonlítja magát, akinek ke­
zében megújul még az íj is. A szerencsés, Istentől megáldott ember par 
excellence bemutatásával találkozunk a 29. fejezetben. De a következő fe­
jezetben minden az  ellenkezőjére  változik,  teljes  kontraszttal  találko­
zunk. Művészi megfelelés van a két fejezet között. A 29,18 ugyan némi 
vitára ad okot, s a vers fordítása is eltérő lehet. Sokan a főnix madár mi­
tológiai képével számolnak. Ezzel találkozunk már a LXX fordításában, 
de a Talmud bSan 108b traktátusában is. Fohrer így fordítja a héber szö­
veget: „Azt gondoltam: a fészkemmel halálozom el, s mint a főnix soká­
ig élek [a napokat számossá teszem].” A hol héber szó ugyanis nemcsak 
homokot jelenthet, hanem fészket is.17 Mind Keleten, mind Egyiptom­
ban, és a klasszikus görög korban (például Hérodotosznál: Hist II, 73) is 
megtaláljuk a főnix mondáját. A főnix eszerint több száz évig él, majd 
napjainak végén elégeti magát fészkével, s az elégett hamuból új főnix 
éled újjá. A Talmud meg is okolja, miért él a főnix olyan sokáig, amikor 
Jób könyvének e helyét magyarázza. Noé bárkájában ugyanis ő volt az a 
madár, amelyik lemondott a táplálékról, hogy Noénak ne okozzon any-
nyi gondot, s jutalomból hosszú életet kapott.18 S a következő versekben 
(19–20) szereplő víz és harmat szintén a vitalitás és az egészség szimbó­
luma. A 29. fejezet tehát az egykori szép időket ábrázolja, de a következő 
fejezet Jób mostani állapotának kiáltó ellentétét vési emlékezetünkbe, s 
itt már tényleg a panasz (Klage) az uralkodó. 

A 30. fejezet rögtön szemünkbe idézi a váltást a veattá (de most) ellen­
tétes kötőszóval, ami még a 16. versben is megismétlődik. Mit panaszol 
föl Jób a 30. fejezetben? Ezek a panaszok nagyon hasonlítanak az egyip­
tomi, fáraó nélküli, anarchikus idők panaszaira, ahol feje tetejére állított 
világgal találkozunk. Jóbot azok nevetik ki, akiknek apját még juhász­
kutyának se fogadta volna meg. A tolvajokhoz hasonlítja őket. Most ők 
éneklik Jóbról a gúnydalokat. Jóbtól undorodnak, sőt le is köpik, kővel 
dobálják, és romok között hengergetik. Jób elveszíti méltóságát, meg­

17 G. FOHRER, i. m. 42–403.
18 J. EBACH, i. m. 73–74.



20 Kocsi György

szűnik ember lenni a szemükben. Eddig a külső ellenségeket taglalta, 
akiknek mostantól  a belső ellenségek felelnek meg: a  lélek szétfolyik 
(láz), nyomor és betegség támadja. Eddig az ellenségek a teret töltötték 
ki. A szerző a tér fogalmait használta, de most megjelenik az idő is: be­
tegség mardossa  csontomat  éjszaka.  Sosem pihennek.  Majd olyan sze­
mantikai mezőben mozog, ami a káoszt és a mulandóságot jelzi:  sár, 
por, hamu. A szenvedő léte most már halállal szemközti lét. Innét, ebből 
a kilátástalan helyzetből már csak Istenhez fordulhat. Hozzád kiáltok, 
de nem adsz feleletet, ügyet sem vetsz rám. Kegyetlen zsarnok lettél ve­
lem szemben, harcba szállsz ellenem. Isten is harcos ellensége Jóbnak. 
Jóbot  Isten ide-oda dobálja.  Eddig képszerűen játszódtak előttünk az 
események, most megjelenik a hang is: „mennydörgés hangjával retten­
tesz. Nagyon jól tudom, hogy halálba viszel”. Teljesen szimmetrikus a 
sár, por, hamu metaforákkal. A teljes izoláltságot mutatja be. A betegség 
és a szociális elszigeteltség kéz a kézben jár, egyik a másikból követke­
zik. Sok kommentátor megjegyzi, hogy a betegségnél talán még súlyo­
sabb a környezet megvetése és gúnyolódása. Jób esetét tehát eme össze­
függésében kell néznünk, s nem szabad csupán a személyes szenvedés 
szemüvegén szemlélnünk.19 De a halál torkából újra kiállt. Sorolja jótet­
teit: „ráemeltem-e a szegényre kezem…, inkább sirattam. Újabb ellen­
tétpárt vonultat fel: sötétséget és a világosságot, párhuzamba állítva jót 
és rosszat. Ismét jön a sötétség, amiben jár. Logikusan következnek az 
éjszaka állatai, a sakálok, mely kontrasztban áll azzal, hogy Jób siratta a 
szegényt, most sakálok a társai. Arabul a sakál benát el awi, azaz a sírás 
lányai.20 Ha az ember távolból hallgatja őket,  akkor olyannak tűnik a 
hangjuk,  mintha  gyerekek  sírását  hallanánk.  A struccok  is  éjjel  tevé­
kenykednek,  s  olyan  hangokat  adnak,  mint  amikor  valaki  panaszos 
nyögő kiáltásokat tesz. E sivataglakó állatok mutatják Jób elszigetelődé­
sét, és Jób kilátástalan hangulatát is jól megfestik. Megint elindul befelé, 
először a feketedő, leszakadó bőrét említi.  A halál színe is a fekete, a 
bőre már szinte hirdeti a halálát. Beszél a forró lázról, ami égeti csontja­
it. Szép elégikus hangvétellel zárul e tömény panasszal teli költemény: 
„Gyászdallá változott citerám zengése, furulyámnak hangja siratóének­

19 Hasonlóan vélekedik J. EBACH is: i. m. 70.
20 G. FOHRER, i. m. 422, 17. megj.



Mitől szenved a szenvedő igaz? 21

ké”. Míg a 29. fejezet a magas korral, vitalitással, vízzel és harmattal feje­
ződik be,  addig itt  a  totális  kontrasztjával  találkozunk:  gyász,  sirató­
ének, melyek a halál szinonimái.

A szenvedő Jób a hegyi beszéd etikájának horizontján

Most rátérünk a  31.  fejezetre,  mely sokak szerint  az ószövetségi  etika 
csúcspontját jelenti.  G. Fohrer nagyon szépen összegyűjtötte a strófák 
tartalmát 12 témába sorolva,21 persze ez 12 pontos beosztás nem egé­
szen problémamentes, hiszen Ebach22 14 pontot vél fölfedezni. A követ­
kezőkben Fohrert fogjuk követni, aki mindezeket korábban észrevette, 
mint Ebach. Fohrer beosztása a következőképpen néz ki:

1. strófa: 1. kéjsóvárság (1–4. v.)
2. strófa: 2. hamisság (5–6)

3. megkívánás (7–8)
3. strófa: 4. házasságtörés (9–12)
4. strófa: 5. a rabszolgák jogának semmibe vétele (13–15)
5-6. strófa: 6. keményszívűség a szegényekkel szemben (16–23)
7. strófa: 7. bizakodás a vagyonban (24–25)

8. babonaság (26–28)
8. strófa: 9. az ellenség gyűlölete (29–30)

10. vendégszeretetlenség (31–32)
9. strófa: 11. képmutatás (33–34)

12. a föld kizsákmányolása (38–40). 

E felsorolást el is fogadhatjuk, mivel jól megragadja a 31. fejezet témáit. 
Fohrer eme etikai katalógust a  Hegyi Beszédhez hasonlítja. A. Weiser is 
úgy nyilatkozik, hogy már „majdnem” eléri az Újszövetség erkölcsi ma­
gaslatát.23 Már maga e hasonlítás is felvetheti a kérdést, vajon tényleg 

21 Uo. 427–428
22 Uo. 81–82.
23 A. WEISER, Das Buch Hiob (ATD 13), Vandenhoeck & Ruprecht Verlag, Göttingen 

19562, 212.



22 Kocsi György

így van-e? A különböző kommentárokban sok érdekes anyagot össze­
gyűjtöttek e témával kapcsolatban.24 A következőkben röviden az ellen­
ségszeretetre koncentrálunk, s igyekszünk megmutatni, hogy e kérdés 
foglalkoztatta a régieket, s nemcsak a zsidó, hanem a pogány bölcseket 
is. Idevágó gondolataikat írásba is foglalták – jóval Jézus tanítása előtt, 
hiszen ezt olvashatjuk már a Bölcsesség tanácsaiban, mely biztosan Kr. e. 
700 előtt keletkezett:

„Ellenfelednek ne tégy rosszat; 
a neked rosszat tevőt jóval kárpótold.
Ellenségeddel szemben is igazul viselkedj.
Elnyomódnak …
Hagyd, hadd örvendezzék miattad…
Ne engedd, hogy szíved rosszra vigyen…
Adj ételt enni, s datolyabort inni;
annak, aki alamizsnáért koldul,
tiszteletet és ruhát.
Istene örvend ennek.
Kedves ez Samasnak, az istennek, s jóval viszonozza.”25

Hasonló szellemben nyilatkozik Jézus Sirák fiának könyve:

„Gondolj a végső dolgokra, 
hagyd a gyűlölködést,
gondolj halálodra,
s tartsd meg a parancsokat.
Gondolj a törvényre,
ne gyűlöld embertársad,
az Istennel kötött szövetségre,
s nézd el a sértést.” (Sir 28,6–7)

24 Vö.  főként  H.  STRAUSS,  Hiob,  Kapitel  19,1-42,17 (Biblischer  Kommentar  XVI/2), 
Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 2000, 229.

25 Counsels of Wisdom, in J. B. PRITCHARD, Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old  
Testament, Third Edition with Supplement, Princeton/New Jersey 1969. R. H. Pfeiffer an­
gol nyelvű fordítása nyomán.



Mitől szenved a szenvedő igaz? 23

Helyesen jegyzi  meg Ebach,  hogy az olyan értékelésekben,  miszerint 
„majdnem” eléri az Újszövetség etikájának színvonalát, azért vaskos fél­
reértések is meghúzódnak. A Hegyi Beszédben ugyanis, ahol Máté több­
ször  is  szembeállítja  az  Ószövetséget  az  Újszövetséggel,  s  Jézus  ajkára 
adva mondja: „mondatott a régieknek, én pedig mondom nektek”. Vi­
szont az  Ószövetségből hiányzik ez a mondat „szeresd felebarátodat és 
gyűlöld  ellenségedet!”  (Mt 5,43).  Ugyanis  nemcsak  olyan  szövegek 
mondanak ennek ellent, mint Jób 31,29 és Kiv 23,5, hanem a Máté által 
idézett mondatot nehezen lehetne megtalálni az Ószövetségben. Megvan 
viszont Kumránban, ahol a világosság valamennyi fiát szeretni kell, a 
sötétség fiait viszont gyűlölni (1QS I,9).26 Nem felel meg az Ószövetség­
nek az a keresztény leegyszerűsítés sem, hogy a felebaráti- és ellenség­
szeretet tipikusan újszövetségi, míg az ellenség gyűlölete pedig ószövet­
ségi és zsidó magatartásforma. Majd Ebach idéz egy akkád bölcsességi 
szöveget W. von Soden fordításában: „Azzal, aki veled perlekedik, ne 
viselkedj ellenségesen, (sőt inkább) azzal, aki veled rosszat tesz, tegyél 
jót! Annak, aki neked rosszat akar, az igazságosságot helyezd szembe. 
Ellenségeddel szemben légy ragyogóan barátságos, és ha irigyed, akkor 
adj neki mértéken felül!”27 Az tehát, hogy Jób lemond a gyűlölet érzésé­
ről, az magában az ószövetségi, de a régi közel-keleti etikában is gyöke­
rezik. Azt gondoljuk tehát, hogy helyénvaló A. Weiser megállapítása, de 
csak azzal a kiegészítéssel, hogy Jób könyve el is éri az Újszövetség erköl­
csi magaslatát. A 31. fejezet végül is azért szép, mert a neves amerikai 
ószövetségessel, Pope-pal kifejezve: „Jób teljesen sohasem adja föl azt a 
meggyőződését, hogy az igazságnak valamikor győznie kell.”28

26 Idézve E. LOHSE, Die Umwelt des Neuen Testaments (NTD Ergänzungsreihe 1), Van­
denhoeck & Ruprecht Verlag, Göttingen 19898, 80. nyomán.

27 Texte aus der Umwelt des Alten Testaments, III/1,  Weisheitstexte I. Gütersloher Ver­
lag, Gütersloh 1990, 165.

28 POPE, I. m. LXXVII: „In spite of all his protests and railing against God, Job never com­
pletely gives up his conviction that justice must somehow triumph.”



24 Kocsi György

A szenvedés problémájának megközelítése a mai ember
gondolkodási horizontján

Voltaire és Jób
Voltaire, a felvilágosodás egyik legmeghatározóbb gondolkodója a Filo­
zófiai ÁBÉCÉ (Dictionnaire philosophique) című könyvében behatóan fog­
lalkozik bibliai témákkal. Sajnos a magyar kiadás a Jóbról szóló részeket 
kihagyta, s a francia is csak a bővebb enciklopédikus filozófiai szótár­
ban hozza. Így a francia szöveg fontosabb gondolatait saját magyar for­
dításomban idézem.29 Voltaire gondolatai eredetiek és érdekesek, főleg, 
ha  korának  gondolkodásmódjával  vetjük  össze.  Voltaire  –  az  akkori 
közfelfogással szemben – Jóbot (egyébként helyesen) nem tartja valós 
személynek,30 s az egész történetet kitalált mesének véli. Szemére is veti 
Calmet bencés szerzetesnek, akit lekicsinylően együgyűnek és szegény 
kompilátornak nevez, hogy Jóbot valóságos személynek tekinti, sőt még 
a betegségét is megpróbálja kideríteni. Voltaire maga rossz néven veszi 
Jób panaszkodását is, hiszen ő maga legalább annyi vagyont veszített el, 
sőt a betegségek sem kímélték meg, s ő mégsem panaszkodik.  Van-e 
joga az agnosztikusnak panaszkodni – kérdezhetjük, ha Voltaire állás­
pontját végiggondoljuk. A sátánnak is fölhánytorgatja, hogy rossz stra­
tégiát választott, amikor Jóbot el akarta szakítani Istentől. A szenvedé­
sek helyett inkább jóléttel és boldogsággal kellett volna megvernie, mert 
akkor inkább el  tudta volna téríteni  Istentől.  Magát  Jób könyvét  zsidó 

29 Lásd  lejjebb  a  függeléket.  Œuvres  complètes  de  Voltaire  avec  des  Notes,  Tomes 
septième,  Dictionnaire Philosophique I.,  à  Paris,  Chez  Furne,  Libraire-Éditeur, 
MDCCCXXXV, 751–752;  https://archive.org/stream/oeuvrescompltes14condgog #page/
n6/mode/2up.

30 G. FOHRER, i. m. 28: „A könyv anonim mű, melyet nem a szerzőjéről, hanem – mi­
ként az  Ószövetség többi könyvei esetében is – arról a személyről nevezték el, aki a 
cselekmények központi alakja. Jób ugyan a régi keretelbeszélés és Ez 14,14.20 szerint 
nem történeti személy, hanem a régi idők legendáktól körülfont alakja. Jób könyvének 
szerzője a rabbik szerint  Mózes.  Szerintük ugyanis  a tóra minden ismeret  forrása, 
ezért egyetlen könyv sem lehet régebbi a Pentateuchusnál. Minden Mózes előtti szer­
zőre visszavezetett írást kizártak az  Ószövetség kánonjából.  Kivételt csak  Jób könyve 
képezett, mert a legenda szerint Jóbot a pátriárkák kortársának és a fáraó tanácsadó­
jának tekintették. A könyvet úgy mentették meg a kánon számára, hogy Mózest ne­
vezték meg szerzőjének.” Jóbot mi is fiktív személynek tartjuk.



Mitől szenved a szenvedő igaz? 25

plágiumnak tartja, szerinte a zsidók amúgy is csak plagizátorok voltak, 
sőt még az egyistenhitet is úgy lopták az araboktól. Végül egy modern 
fizika könyvben több bölcsességre lel Voltaire, mint a régi, letűnt korok 
könyveiben. A mai exegézis részben elfogadja Voltaire meglátásait, rész­
ben pedig cáfolja. A felvilágosodás emberének magabiztossága és fölé­
nyessége tetten érhető Voltaire szavaiban.

C. G. Jung és Jób
C. G. Jung külön könyvet írt Jóbról, melyet magyarul is olvashatunk.31 
Jung Istent despotának tartja, akivel szemben Jób sokkal emelkedettebb 
lény, messze felülmúlja őt. Jung nem érti Isten stratégiáját. Mert ha min­
dentudó, akkor úgyis tudja, hogy Jób ki fogja állni a próbát, miért kell 
ezt az egész vizsgálatot lefolytatni? Isten anélkül is tudhatná, hogy Jób 
igaz és hű marad hozzá, hogy tesztelné. A Jelenések könyvében is – a ne­
ves pszichológus szerint – ugyanaz az Isten jelenik meg, mint Jób könyvé­
ben, csak ott még vérszomjasabb. Jóbnak – Jung szerint – nem annyira 
válaszra, hanem inkább terápiára lenne szüksége, amit végül Isten elfe­
lejt nyújtani. A Jelenések könyvének viszont pozitív motívuma a Napba 
öltözött asszony, aki révén az ember eljut az Istennel való egyesülésre. 
Jung ezért könyve végén a reformáció óta a legjelentősebb eseménynek 
XII. Pius pápa  Munificentissimus Deus című enciklikáját tartja, mert az 
ember most „feljutott az isteni nászszobába”, s megszűnt szenvedése. A 
protestánsokat  kárpálja  vallásuk  túlzottan  racionális  jellege  miatt.  A 
szenvedés kezelésének lehetőségét a női és a férfi princípium egyesülé­
sében látja. Majd ezt írja Mária mennybevételéről: „Az új dogma meg­
újult reményt jelent: beteljesülhet a lelket legmélyebben mozgató béke­
vágy,  a  fenyegetően  egymásnak feszülő  ellentétek  kiegyenlítődése”.32 
Jung kifelejti a vallás lényeges tapasztalatából a  tremendumot, s csak a 
fascinosumot akarja elfogadni. Másrészt figyelmen kívül hagyja, hogy a 

31 C. G. JUNG, Válasz Jób könyvére (Hermész Könyvek), Akadémiai Kiadó, Budapest 
1992;  Antwort auf Hiob, Gesammelte Werke von C.G. Jung, Bd. 11.  Walter Verlag, Olten 
und Freiburg im Br. 1988, 5. vollständig revidierte Auflage, 363–471; Tandori Dezső for­
dítása.

32 C. G. JUNG, i. m. 123. 



26 Kocsi György

személy szabadságát az Istennel  való partnerség nem korlátozza,  ha­
nem lehetővé teszi.

E. Bloch és Jób
E. Bloch Jób könyvét politikai módon értelmezte.33 Szerinte Jób a rebellis, 
aki a fennálló rend ellen lázad, s ebbe a fennálló rendbe Isten is beletar­
tozik. „Tudom, hogy bosszulóm él…” így fordítja Bloch Jób 19,25-t,34 ami 
héberül így hangzik: Veani jadati goali hi, veaharón al afar jakum. A goélt te­
hát nem megváltóval, kiváltóval vagy az ügy szószólójával fordítja, ha­
nem bosszulóval.  Jób reményét tehát a  bosszuló eljövendő országába 
veti, ahol a bosszuló vezetésével megszüntetik majd a fennálló rendet. A 
türelmet  pedig  e  könyvben  a  rendszer  őrei,  fenntartói  prédikálják. 
Azonban a hit eltűnésével is – jegyzi meg a filozófus – érvényben marad 
mégis Jób szorongató kérdése. E. Bloch adós marad azzal, hogy Jóbot 
egyáltalán el lehet-e képzelni Isten nélkül. 

E három prominens gondolkodó esete mutatja, hogy a szekularizált 
társadalom is küzd Jóbbal és a szenvedés problémájával, így aláhúzza 
témánk örök aktualitását.

Mitől is szenved a szenvedő igaz?

Térjünk vissza tanulmányunk címéhez. Véleményünk szerint Jób nem 
attól szenved, hogy szenvednie kell, hiszen ezt láthatta mások esetében 
is. A szenvedést az ember el is viseli, ahogyan Jób is elviselte. A keretel­
beszélés elmondja, hogy miért. Isten dicsekszik Jóbbal. Burkoltan tehát 
Isten is oka a szenvedésnek, mert ha nem dicsekszik, akkor nincs Jób 
próbája. Másutt is találkozunk azzal, hogy Isten szenvedést okoz. Gon­
doljunk Ezekiel prófétára, akinek Isten hirtelen elveszi a feleségét: „Em­
berfia, nézd, elveszem tőled hirtelen szemed gyönyörűségét. De ne kese­
redj el és ne sírj, könnyeid ne folyjanak! Sóhajts halkan, ne tarts halotti 
gyászt… Reggel szóltam a néphez, s este meghalt a feleségem.” El lehet 

33 E. BLOCH, Atheismus in Christentum (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft), Suhr­
kamp Verlag, Frankfurt am Main 2009 (1973).

34 E. BLOCH, i. m. 125.



Mitől szenved a szenvedő igaz? 27

képzelni Ezekiel fájdalmát (Ez 24,15–17.18) – a beavatás ellenére. Talán 
Isten humora, hogy akit barátjának fogad, azt megpróbálja, kipróbálja 
szeretetét, hűségét. Eszünkbe juthatnak a Példabeszédek könyvének szavai, 
melyet a  Zsidókhoz írt levél is idéz: „Mert megfenyíti az Úr, akit szeret, 
akinek jót akar, mint apa a fiát. S megostoroz mindenkit, akit fiává fo­
gad”. (Péld 3,12; Zsid 12,6) A sátán szerint Jób érdekből istenfélő, hiszen 
Isten körülbástyázta minden földi jóval. Javasolja Istennek, hogy tegye 
próbára. Isten a sátán kezébe adja Jóbot, de életét a maga kezében tartja. 
(Voltaire ugyan más útját ajánlotta volna a próbának.) Jób viszont kiállja 
a próbát. Véleményünk szerint talán még inkább kiállná a próbát, ha be 
lenne avatva Isten titkába, tervébe. De Jób nincs beavatva, valószínűleg 
csak az epilógusban, az olvasó viszont a prológus révén igen, így több­
lettudással rendelkezik. A keretelbeszélés finoman jelzi, hogy Isten nem 
tervez rosszat Jób ellen. Ellenséges erő műve ez (vö. Mt 13,28), de hagy­
ja, hogy ez az erő, az Istennek ellentmondó (=sátán) kipróbálja, súlyos 
csapásokkal sújtsa.  Jób Istentől  vár választ,  s  elemzett  szakaszunknak 
éppen ez a célja, s e választ talán meg is kapja, amikor Istent látja, ami­
kor  találkozik  vele  a  viharfelhőben,  és  ekkor  elnémul.  Valószínűleg 
azért, mert Isten beavatja a titkába, a tervébe. A terv (éca) egyébként Jób 
végső válaszában is előfordul.  Jób gyötrő kérdései  a  „színelátásban”35 
tűnnek el, az „Én és Te” legközvetlenebb perszonális kapcsolatában.  Jób 
nem mondja azt, hogy most már megértette az Úr tervét. Az egész törté­
net viszont erre a mondatra hegyeződik ki: „Most azonban a saját sze­
memmel láttalak.” (weattá éni raateká).36 Istent nem láthatja senki az Ószö­
vetségben, bár a zsoltáros is Istenhez emeli szemét (Zsolt 123,1; 63,2–3). 
Jahve tekintetét látni nem más, mint a templomba fölmenni, és ott Vele 
találkozni (Jób 33,26; Iz 1,12). De ami az imádkozó és az áldozatot bemu­
tató között zajlik, az már a hallgatás és a titok területére tartozik:37

35 B.  LANG,  Der Kranke sieht seinen Gott, in  Wie wird man Prophet in Israel? Aufsätze  
zum Alten Testament, Patmos Verlag, Düsseldorf 1980, 143–148.

36 Uo. 144.
37 Vö. G. VON RAD, Theologie des Alten Testament I, München 19665, 273: „Während das  

Alte Testament voll ist von Hinweis auf göttliches Geschehen, wo immer es unter Menschen  
wirksam wird, voll ist von intensiver Anrede, von ’Offenbarung’, ist hinsichtlich dessen, was  
Gott beim Opfer geschehen läßt, eine Zone des Schweigens und des Geheimnisses.”



28 Kocsi György

„Jób válaszolt az Úrnak, s így szólt:
Most már tudom, hogy akármit megtehetsz,
nincs gondolat, amely neked lehetetlen.
Én borítottam tervedet homályba olyan szavakkal,
amelyekből hiányzik a tudás.
Hallgass meg hát, kérlek!
Beszélni szeretnék!
Kérdezni akarlak, világosíts fel!
Azelőtt csak hírből hallottam felőled,
most azonban saját szememmel láttalak.
Ezért visszavonok mindent és megbánok, porban és hamuban.” 
(Jób 42,1–6).

Mondhatjuk-e azt, hogy a  visio beatifica-ban oldódik meg a szenvedés 
problémája? S hogy Jób valamiképpen e megoldás előfutára lenne? Eme 
fentebb idézett szövegben a 6. versben Jób elismeri teremtményi mivol­
tát („porban és hamuban”).  Jób könyve óhatatlanul eszünkbe juttatja a 
Teremtés könyvét, ahol az szerepel, hogy „por vagy és visszatérsz a por­
ba” (Ter 3,19). Előzőleg Isten Jóbnak úgy mutatkozik be, mint a hatal­
mas Teremtő. Jób talán belátja azt a szakadékot, ami Isten és teremt­
mény  között  fennáll?38 Sokan  Jób  végső  válaszában  iróniát  vélnek 
felfedezni, ami nem valószínű. Isten azonban tudtára adja Jób barátai­
nak, amikor megfeddi őket, hogy Jób panasza igazságos és jogos, s a pa­
nasza révén sem hullott ki Isten szeretetéből, mert a panasz hozzátarto­
zik, és nem idegen Isten igazságától: „Fölgerjedt haragom ellened és két 
barátod ellen (mondja Temánnak az Úr), mert nem az igazságot mond­
tátok rólam, mint Jób, az én szolgám.” (42,7).

Jóbot az epilógusban Isten igazolja barátai előtt,  bár kérdéses, hogy 
egykori gyermekeit és feleségét lehet-e pótolni újakkal.  Egyáltalán le­
hetséges-e a visszafizetés, a kárpótlás?39 Ez a súlyos kérdés is választ kí­

38 „In the end Job and YHWH, creature and Creator, are „permanently linked” in an un­
equal relationship. YHWH is preoccupied with Job’s own grandeur, Job with his own troubles.  
And there they are … endlessly.” in W. BRUEGGEMANN – T. LINAFELT, i. m. 334.

39 A kérdést G.  Gutiérrez  így fogalmazza meg: „The world outside the fence is the  
world of gratuitousness; it is there that God dwells and there that God’s friends find a joyous  
welcome. The world of retribution – and not of temporal retribution only – is not where God  
dwells; at most God visits it. The Lord is not prisoner of the „give me and I will give you”  



Mitől szenved a szenvedő igaz? 29

ván a  magyarázóktól.  Felteszik  a  kérdést,  kik  ezek az  elveszett  fiak. 
Fackenheim azt javasolja, hogy Jób elveszett fiai hat millióan vannak, s 
elvesztek Auschwitzban és Ravensbrückben. Ráchel fiai (Jer 31,15;  Mt 
2,18) is elvesztek, s nem ugyanazok, mint akik a babiloni fogságból visz-
szatértek – írja szerzőnk A. S. Peake-t követve.40 Érdekes, hogy a problé­
mát a zsidó exegézis is reálisan és allegorikusan is magyarázza. Az ér­
telmezés  nyitott  a  mindenkori  aktualizálásra,  mert  „örökös  emberi 
valóságot” („a perennial human reality”) fogalmaz meg,41 „Jób könyvének a 
vége megnyugtató, de mégsem az egész történet. Jób bevilágít ugyan az 
emberi  egzisztencia  éjszakájába,  de  annak sötét  voltát  mégsem veszi 
el,”42 még úgysem, hogy Jób talán a végén be lesz avatva Isten tervébe. 
Jób szenvedését látva a barátok elnémulnak a prológus végén (2,13), az 
epilógus végén pedig Jób némul el Isten nagysága előtt (42,6).

Függelék

Voltaire Jóbról

Jób

Jó napot, kedves barátom, Jób! Te sokkal régebben születtél, mint ahogy 
a könyvek említik. Te nem is éppen zsidó voltál. Azt mondják, hogy a 
könyv, amely a te nevedet viseli sokkal régebbi, mint a pentateuchus. A 
zsidók az arabból vették át a Jahve szót, és arra szolgált, hogy Istenüket 

mentality. Nothing, no human work however valuable, merits grace, for if it did, grace would  
cease to be grace. This is the heart of message of the book of Job; idézve W. BRUEGGEMANN - T. 
LINAFELT, i. m. 337.

40 E. FACKENHEIM, New Hearts and the Old Covenant: On Some Possibilities of a Fraternal  
Jewish-Christian Reading of the Jewish Bible Today, in The Divine Helmsman: Studies on  
God’s Control of Human Events,  edited by L. H. Silbermann, J. L. Crenshaw, and S. 
Sandmel,  KTAV  Publishing  House  Inc., New  York  1980,  191–205;  idézve  W. 
BRUEGGEMANN - T. LINAFELT, i. m. 335.

41 W. BRUEGGEMANN, - T. LINAFELT, i. m. 337.
42 B. LANG, i. m. 148.



30 Kocsi György

jelöljék vele. A föníciaiaktól és az egyiptomiaktól kölcsönözték, amint az 
igazi tudósok nem is kétlik ezt.

Káldea határán laktál. A kommentátorok előszeretettel emlegetik ve­
led kapcsolatban, hogy hittél a feltámadásban, hogy amikor a szemét­
dombon feküdtél, azt mondtad volna 19. fejezetben, hogy te fel fogsz tá­
madni  valamelyik  napon.  Tudod,  egy  beteg,  aki  gyógyulásában  remél, 
nem a feltámadásban szokott hinni; de most más dolgokról szeretnék 
veled beszélni.

Tegyük fel, hogy nagy hantás (fecsegő) voltál, a barátaid meg még in­
kább. Azt mondod, hogy hétezer juhod, háromezer tevéd, ezer ökröd és 
ötszáz szamarad volt. No, akkor számoljunk.

Hétezer juh, ha három frank és 10 fillér, akkor: 22.500 frank

Most becsüljük meg a háromezer tevét három talléronként,
ami 150 frank: 450.000 frank

Ezer igavonó marha 80 frankkal számolva 80.000 frank

Ötszáz szamár 20 frankkal számolva 10.000 frank

Ez összesen 562.500 frank
Bútoraidat,  kisebb  birtokaidat  és  egyéb  ingóságaidat  és  ékszereidet 
most nem is számoljuk.

Én sokkal gazdagabb voltam, mint Te. S én is elvesztettem vagyonom 
nagy részét. S olyan beteg voltam, mint te, de én nem háborogtam az Is­
ten ellen,  amint ezt barátaid is hozzám hasonlóan néhányszor már a 
szemedre vetették.

A sátánnal sem vagyok egészen megelégedve, aki azért, hogy téged 
bűnre csábítson, és elfelejtesse veled Istent, azt kéri, hogy elvehesse tő­
led a javaidat, és rühvel verjen, mert ilyenkor az emberek inkább vissza­
térnek az istenséghez: hiszen a vidám emberek azok, akik elfelejtik az 
Istent. A Sátán nem ismeri elég jól a világot, hiszen csak később lett te­
remtve (mint a világ – fordító megjegyzése). És amikor valamiről meg 



Mitől szenved a szenvedő igaz? 31

akar győződni, akkor csak olyan, mint egy közönséges földbérlő, bár le­
het, hogy valamivel jobb. Olyan ő (sátán), mint ahogyan a mi barátunk 
Pope (Alexander Pope) világosan kimutatta Bálám lovag történetében. 

A feleséged is arcátlan, s a te rátarti barátaid, az arábiai Temánból való 
Elifáz, a szuezi Baldad és a námáti Sofár, még inkább elviselhetetlenek, 
mint ő. A türelmet ők a legtürelmetlenebb módon magasztalják…

Végül,  Jób könyve az ókor legbecsesebb könyve.  Világos,  hogy arab 
könyv, már Mózes előtt is létezett. Mondja, hogy Elifáz az egyik beszél­
getőtárs, Temánból való, amelyik Arábia egyik régi városa, Baldad szue­
zi, ami egy másik Arab város. Sophar námáti, Arábia vidékéről, ismét 
csak keleti. 

De van még egy sokkal  jelentősebb érv is,  ami mutatja,  hogy ez a 
mese (Jób könyve – fordító megjegyzése) nem származhat a zsidóktól, 
mert beszél három csillagképről, amelyeket ma Göncöl-szekérnek, Ka­
szásnak (Orionnak) és Méhkasnak (= nyílthalmaznak, Hüadészoknak a 
Taurus, Bika csillagképben) nevezünk. A zsidóknak legkevesebb tudá­
suk sem volt az asztronómiáról, egyetlen szavuk sem volt erre a tudo­
mányra, mindenki beláthatja, hogy a szellemtudományok ismeretlenek 
voltak számukra, nem is beszélve a geometriáról.

Ellenben az arabok, akik sátrakban laktak, és állandóan kémlelték a 
csillagokat, voltak azok, akik először szabályozták éveiket az ég megfi­
gyelése segítségével.

És egy fontos megállapítás, nem egyedül ebben a könyvben beszélnek 
az egyetlen Istenről. Abszurd tévedés azt gondolni, hogy zsidók voltak 
egyedül  azok,  akik  ismerték  az  egyetlen  Istent:  ez  a  tan  ismert  volt 
majdnem az egész Keleten. És a zsidók valójában nem mások, mint pla­
gizátorok, ahogy mindenben is azok voltak.

Isten a 38. fejezetben ugyancsak beszél Jóbhoz a felhőből, s ez az, amit 
újra meg újra utánoznak a Genezis könyve óta. Nem lehet eléggé ismé­
telni, hogy a zsidók könyvei nagyon is késeiek. Tudatlanság és fanatiz­
mus azt kiáltani, hogy a pentateuchus a világ legrégibb könyve. … Két­
ségtelenül  bizonyított,  hogy  a  föníciaiak  az  abc-t  már  jóval  előttük 
ismerték. Az ő foglalkozásuk csak a rablás és az alkudozás, nem írók 
voltak ők, hanem hazárdőrök.



32 Kocsi György

…Az együgyű Calmet avagy Calmet páter (mert a bencések szeretik, 
ha  páternek  szólítják  őket)  megannyi  naiv  álom és  gyengeelméjűség 
kompilátora… hűségesen összegyűjtötte azokat a véleményeket, melyek 
meg akarták tudni, milyen betegségek is támadták Jóbot, mintha Jób lé­
tező személy lett volna. Azt ugyan nem mérlegeli,  hogy Jób vérbajos 
volt-e, de oldalakon keresztül összehordja saját rendszere szerint, hogy 
megvizsgálja azt, aki nem is létezett. Nem olvasta Astruc-nek a vérbaj­
ról szóló könyvét, Astruc ugyan sohasem volt egyházatya, és Salamanca 
doktora sem, de egy igazán tudós orvos, egyedül csak ez az együgyű 
Calmet nem tudja, hogy ő létezik. A szerzetes kompilátorok, de szegény 
emberek! 



ZAMFIR KORINNA:

A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt.
A panasz logikája és funkciója

Közkeletű vélemény szerint a keresztény vallásosság nem fér össze a 
panasszal, még kevésbé azzal, hogy az imádkozó Istent vádolja a szen­
vedésért.43 A panasz rendszerint a bizalomhiány, a hitetlenség jelének 
minősül. Első látásra az Újszövetség a szenvedés türelmes, csendes elvi­
selésére tanít. Ezt sugallhatja Jézus példája a Getszemáni-kerti imától a 
keresztig, illetve több olyan szöveg, amely a keresztényeket a fájdalom, 
vagy akár az igazságtalanság türelmes elviselésére biztatja. Az 1Péter-le­
vél szerint a krisztuskövetőknek, különösképpen a rabszolgáknak örül­
niük kell, ha jótetteik, keresztény hivatásukhoz méltó életük miatt szen­
vednek (2,19–20; 3,14–17; 4,12–16). Ezzel Krisztus példáját követik (4,1), 
és osztoznak az ő sorsában (2,21; 4,13). A Jakab-levél arra biztatja a ke­
resztényeket, hogy a szenvedés türelmes elviselésében vegyenek példát 
a prófétákról és Jóbról (5,10–11). 

A helyzet azonban jóval összetettebb. A Biblia olvasója ismeri Jób (7; 
10; 14) és Jeremiás (11,19–20; 15,16–18; 20,7–18) szenvedélyes számonké­

43 A panasz háttérbe szorítása már a korai judaizmusban elkezdődik, de a keresz­
ténységre lesz jellemző. WALTER GROSS, Gott als Feind des Einzelnen? Psalm 88, in WALTER 
GROSS - KARL-JOSEF KUSCHEL, „Ich schaffe Finsternis und Unheil!” Ist Gott verantwortlich für  
das Übel?, Matthias Grünewald, Mainz 1992, 46–59 (58–59);  ULRICH BERGES,  Schweigen 
ist Silber - Klagen ist Gold: das Drama der Gottesbeziehung aus alttestamentlicher Sicht mit  
einer Auslegung zu Ps 88, Münster 2003, 24. Groß a jelenséget a feltámadásba vetett hit 
megjelenésével hozza összefüggésbe, a keresztények esetében pedig a római társada­
lom ellenséges viszonyulásával, amely arra késztette a krisztuskövetőket, hogy a ke­
reszthordozás eszményében keressenek vigaszt. Berges szerint a változást a bűn(ös­
ség)tudat előtérbe kerülése  mozdítja  elő  a  hellenisztikus  korban (Dán 3,26–29;  Sir 
36,1–22).



34 Zamfir Korinna

rését,44 vagy Habakuk panaszát (Hab 1). A panasz az Újszövetségtől sem 
idegen.  A szinoptikus  szenvedéstörténet  több  panaszzsoltár  részletet 
épít  be.45 A  Getszemáni-kertben  Jézus  a  panaszzsoltárok  szavaival 
mondja el mély szomorúságát.46 A szenvedéstörténet legkisebb mozza­
natai is ezeket a zsoltárokat idézik (a szemlélők fejüket csóválva gúnyol­
ják a szenvedőt Istenbe vetett bizalma miatt,  Mk 15,29 párh., vö.  Zsolt 
22,7; a szenvedőt ecettel itatják, Mk 15,36 párh.; vö. Zsolt 69,22). Márk és 
Máté szerint a kereszten, közvetlenül halála előtt Jézus egy panaszzsol­
tár  szavaival  kiált  fel:  „Istenem,  Istenem,  miért  hagytál  el  engem?” 
(Zsolt 22,2). De az emelkedettebb Jézus-képet mutató Lukács szerint is 
Jézus utolsó szavai  egy panaszzsoltárból  származnak („kezedbe aján­
lom lelkemet”, Zsolt 31,6). A részleteken túl a szenvedéstörténet egésze 
Márk és Máté olvasatában a panaszzsoltárok, főként a 22. zsoltár fényé­
ben értelmezi Jézus szenvedését,47 és ezzel úgy mutatja be Jézust, mint a 
szenvedő igazat, aki a legmélyebb gyötrelemben Istenhez kiált.

Már e néhány megfontolás is jelzi a panasz mint beszéd- és imaforma 
jelentőségét. Érdemes ezért megvizsgálni a panasz érvelését és funkció­
ját az (ószövetségi) imában. E tanulmány tárgya a szenvedő ember pa­
nasza a panaszzsoltárok tükrében, érintőlegesen néhány bölcsességi és 
prófétai szövegben. Ezekben a szenvedő ártatlansága tudatában mondja 
el  Istennek  fájdalmát  és  értetlenségét,  azt  a  meggyőződését,  hogy  a 
szenvedés ellentmond Isten jóságának és hatalmának, a hívő ember és a 

44 BERGES, Schweigen, 5.
45 BERND JANOWSKI,  Arguing with God. A Theological Anthropology of the Psalms (Konf­

liktsgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn, 32009, ford. 
A. Siedlecki), Westminster John Knox, Louisville/KY 2013, 330–339.

46 Mk 14,34;  Mt 26,38:  περίλυπός ἐστιν ἡ ψυχή μου ἕως θανάτου;  LXX Zsolt 
41,6.12; 42,5: ἵνα τί περίλυπος εἶ ψυχή.

47 A Zsolt 22 alkalmazásáról Márk keresztre feszítés leírásában:  JANOWSKI,  Arguing, 
334–339. Nem tudhatjuk, hogy Jézus elimádkozta-e az egész zsoltárt, vagy csupán a 
panaszt, és azt sem, hogy mit érzett Jézus halála előtt. Azt tudhatjuk biztosan, hogy 
az evangélium csak a panasz motívumait építi be a szenvedéstörténetbe, és ennek fé­
nyében értelmezi Jézus szenvedését. A Zsolt 22,2–20 sorrendjét megfordítva az ellen­
ség-panaszból kiindulva halad az én-panaszon keresztül az Isten-panaszig, és a pa­
nasz  logikáját  alkalmazza  Jézusra:  úgy  mutatja  be  őt,  mint  aki  a  legmélyebb 
válságban is bizalommal fordul Istenhez.



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 35

nép korábbi tapasztalatának. Két szereplőre összpontosítok: a kérdező 
emberre és az elforduló vagy szenvedést okozó Istenre.

A szenvedés értelmezésének modelljei és a panasz

Az Ószövetség könyvei különböző modelleket dolgoztak ki a szenvedés 
értelmezésére. A hagyományos bölcsességi szemlélet szerint a világban 
Isten által meghatározott, igazságos rend érvényesül, amelyben egyenes 
összefüggés van az ember tettei és sorsa között (Tun-Ergehen Zusammen­
hang).48 E felfogásban a szenvedés, a kudarc, a megszégyenülés az okta­
lan,  Isten törvényeit,  a  világ törvényszerűségeit  semmibe vevő,  ezért 
bűnös ember büntetése (Péld 5,22; 8,34–36; 9,12–18; 10–12; 13,6.15; vö. 
Jób 4,7–9).  Lehet  továbbá  az  Isten  atyai  fegyelmező kezének  érintése 
(Péld 3,11; vö. 13,24; Jób 5,17) vagy próbatétel, amely során Isten megbi­
zonyosodik az ember hitéről. Az utóbbit látjuk például Jób könyve keret­
elbeszélésében. E szövegek racionalizálják a szenvedést, és közvetve Is­
ten védelmére kelnek. A szenvedésért az ember a felelős, vagy – ha az 
Isten akarata folytán következett be – az ő bölcsességével és jóságával 
összeegyeztethető. Ezt állítják Jób barátai vagy Elihu. Más állásponton 
van a Prédikátor. Noha tapasztalja a világban érvényesülő igazságtalan­
ságot, és tud az ártatlanok szenvedéséről (3,16–17; 4,1; 5,7; 8,10–14; 9,1–
3), mulandósága és jelentéktelensége tudatában rezignáltan meghódol a 
felfoghatatlan és szuverén Isten előtt (3,10–11.14; 6,12; 8,15–17). Egyet­
len vigasza,  hogy hálával  fogadja,  amikor Istennek úgy tetszik,  hogy 
örömmel ajándékozza meg (2,24–26; 3,12–13; 5,18–19; 9,7–9).

Annál  megdöbbentőbbek  azonban  azok  a  szövegek,  amelyekben  a 
szenvedő ártatlansága tudatában mondja el Istennek fájdalmát és értet­
lenségét, azt a meggyőződését, hogy a szenvedés ellentmond Isten jósá­
gának és hatalmának, a hívő ember és a nép korábbi tapasztalatának. Ez 
a kérdező Jób, a vallomások Jeremiása, de főképpen a panaszzsoltárok 

48 HORST DIETRICH PREUSS, Theologie des Alten Testaments I. JHWHs erwählendes und ver­
pflichtendes  Handeln,  Kohlhammer,  Stuttgart  -  Berlin  -  Köln  1991,  209–220;  JUTTA 
HAUSMANN,  Studien  zum Menschenbild  der  älteren  Weisheit  (Spr  10ff.) (FAT 7),  Mohr 
Siebeck, Tübingen 1995, 231–247.



36 Zamfir Korinna

szenvedőjének a hangja. Az ember Isten előtt áll és kérdez. Nem érti, 
miért éri őt a szenvedés, miért töri őt össze az az Isten, akinek életét kö­
szönheti. Nem törődik bele a szenvedésbe, és számon kéri Istenen dön­
tését. Nem tartja megmagyarázhatónak a szenvedést, és nem is próbálja 
felmenteni Istent, mivel tudja, hogy a világban minden, így a szenvedés 
is, Istenen múlik. Ugyanakkor azt is tudja, hogy nincs más isten, akihez 
menekülhetne, és akitől segítséget kérhetne, csak egyedül az Úr.

A panasz metaforikus nyelvezete

A panasz nyelvezete és érvelése metaforikus, istenképe pedig antropo­
morf-antropopatikus. Az ember széteséséről, Isten eltávolodásáról vagy 
sietős közeledésről, arca, tekintete, füle elfordításáról vagy odafordítá­
sáról, haragjáról és könyörületéről, feledéséről és megemlékezéséről ol­
vasunk. Az alapvető metafora a panaszban Isten távolléte.49 

A metafora olyan fogalmakkal él, amelyek a szókép, illetve a leírt va­
lóság rokonságára építenek, mégis eltérő szemantikai mezőhöz tartoz­
nak.50 Azért van szükségünk metaforákra,  azért  használunk más sze­
mantikai  mezőkhöz,  más  valóság-kategóriákhoz  tartozó  fogalmakat, 
mert bizonyos esetekben a fogalmaink elégtelenek a valóság leírására. 
Az Istenről szóló beszéd szükségszerűen metaforikus, mert az Istennel 
kapcsolatos szókincsünk elégtelen.51 Ez a szenvedésről szóló beszéd ösz-
szefüggésében hatványozottan igaz. A távollét vagy terhes jelenlét me­

49 BRIAN DOYLE,  Where is God When You Need Him Most? The Divine Metaphor of Ab­
sence and Presence as a Binding Element in the Composition of the Book of Psalms, in ERICH 
ZENGER, The Composition of the Book of Psalms (BETL 238), Peeters, Leuven 2010, 377–390 
(383).

50 DOYLE, Where is God, 379 (Daniel Bourguet nyomán): a metafora egy metaforizált 
valóság  leírása  olyan  metaforizáló  valóság  segítségével,  amely  az  előzővel  rokon, 
mégis más izotóphoz (más szemantikai mezőhöz) tartozik. 

51 Az Istenről szóló beszédünk patchwork, „fércmű”, amelyben különböző szeman­
tikai mezőkből és valóság-leírásokból származó fogalmakat illesztünk össze, azoknak 
más jelentést tulajdonítunk, és így töltjük ki az eredetileg üres Isten-izotópot vagy 
szemantikai mezőt. DOYLE, Where is God, 382 (noha Bourguet szerint ez esetben inkább 
katakhrésziszról, szavak nem megfelelő használatáról kellene beszélnünk). 



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 37

taforái, az antropomorf képek olyan Istenről szólnak, aki nem egy el­
vont,  transzcendens eszme, hanem aki személyes kapcsolatban áll  az 
emberrel, akinek – az imádkozó meggyőződése szerint – természetsze­
rűleg a hívő ember és az ő népe mellett kell állnia. 

A metafora  ezen túlmenően  a  panasz  keretében  beszédaktus:  nem 
egyszerűen leírja az ember helyzetét vagy Isten magatartását, hanem Is­
tent meg akarja indítani, és cselekvésre akarja bírni.52 

Mivel  a szenvedés meghatározza az emberi tapasztalat  mindhárom 
síkját – az egyén életét, Istennel és a világgal való kapcsolatát,53 – a pa­
nasz átfogja a szenvedés teológiai, szociológiai és pszichológiai dimen­
zióját.54 A szenvedő szóvá teszi saját állapotát, Isten magatartását és az 
ellenség támadását.55 A következőkben az első két vonatkozást, az em­
ber helyzete, illetve az Isten magatartása miatti panaszt tekintem át.

A szenvedő ember

Az ember elviselhetetlen szenvedését megrázó metaforák írják le.

Tér-, helyzet- és természeti metaforák
A szenvedő kibírhatatlan állapotát részben tér-, helyzet- vagy természe­
ti metaforák írják le. Az imádkozó a verem mélyén van, az alvilágban, 
sötétségben és a halál árnyékában (Zsolt 88,7.19;  Jób 22,11). A mélység­
ből kiált (Zsolt 130,1; vö. Zsolt 28,1; 143,7; Siral 3,55). A mélységbe zuha­

52 A metaforáról, mint beszédaktusról:  DOYLE,  Where is God,  378–379. A panasz ha­
sonló funkciójáról: THOMAS HIEKE, Schweigen wäre gotteslästerlich. Klagegebete – Auswege 
aus dem verzweifelten Verstummen, in GEORG STEINS (Hg.), Schweigen wäre gotteslästerlich.  
Die heilende Kraft der Klage, Würzburg 2000, 45–68 (52, 56). 

53 JANOWSKI, Assmann nyomán, konstellációs lényről beszél (Arguing, 42–43, 49, 52–
54).

54 BERGES, Schweigen, 26.
55 Ich-klage, Gottesklage, Feindklage; JANOWSKI, Arguing, 37–38, 41–43, 46, 49, 52–54, 62–

64 (a Zsolt 13 és más zsoltárok példáján); BERGES, Schweigen, 26, 37–40; G. EIDEVALL, Ima­
ges of God, Self and the Enemy in the Psalms. On the Role of Metaphor in Identity Construc­
tion,  in  PIERRE VAN HECKE (szerk.),  Metaphor in the Hebrew Bible (BETL 187),  Peeters, 
Leuven 2005, 55–66 (56).



38 Zamfir Korinna

nással Isten távol került, ezért az ember kiált, hogy Isten meghallhassa 
(130,1–2;  Siral 3,53.55).  A mélység  helyzet,  az  elveszettség  állapota, 
Janowski szavaival a tér és helyzet metszőpontja.56 

A szenvedőt elborítja a víz, a feje fölött átcsapnak a hullámok, elsüly-
lyed az iszapban, más szóval kicsúszik lába alól a talaj. Elmerül a ten­
gerben, a mélység, az örvény elnyeli (Zsolt 69,2–3.15–16). 

Az embert elborító víz, a hullámok, a tenger a kibírhatatlan, kilátásta­
lan szenvedés metaforái, olyan állapotot írnak le, amely az ember eg­
zisztenciáját fenyegeti, a teljes bizonytalanság és reménytelenség helyze­
tét. Az ember feje fölött átcsapó ár Isten haragját is jelölheti (Zsolt 88,8).

Fizikai / testi metaforák és a halál tapasztalata
Az imádkozó sebei nem gyógyulnak, halálos beteg, fájdalma nem szű­
nik (Zsolt 88,16; Jer 15,18). Miközben éjjel-nappal hiába szólítja Istent, ki­
fárad, torka bereked a kiáltozástól, szeme elhomályosul, amíg Istenére 
várakozik (Zsolt 69,4). Könny lett a kenyere éjjel-nappal (42,4), ágyát el­
áztatta könnyeivel (6,7). 

Csontjai  reszketnek,  kificamodtak,  összetörtek,  szétesnek,  elégnek 
(Zsolt 6,3; 22,15; 31,11; 42,10; 102,4;  Siral 3,4) vagy félelemtől remegnek 
(Jób 4,14). Ezzel teste tartószerkezete szétesik. Isten elsorvasztotta húsát 
és bőrét (Siral 3,4). Az ember szíve, személyisége, alapvető egységének 
foglalata megolvad, mint a viasz, szétfolyik, és az ember kiöntetik (Isten 
kiönti őt, mint a vizet; Zsolt 22,15). A szenvedés hatására szétesik az em­
ber testi-lelki egysége, és ő elindul a halálba (vö. 2Sám 14,14). Már-már a 
sírba száll, az alvilágot, a holtak országát érinti (88,4–6; Siral 3,6). E gya­
kori motívum sajátos tapasztalatot ír le, a halál megtapasztalását az élet 
kellős közepén, a halál hatalmának valóságos, korlátozott megismeré­
sét.57 A betegség, az ellenség támadása vagy az életet súlyosan veszé­

56 JANOWSKI, Arguing, 30–31, 33.
57 KATHRIN LIESS, Von der Gottesferne zur Gottesnähe. Zur Todes- und Lebensmetaphorik in  

den Psalmen, in PIERRE VAN HECKE – ANTJE LABAHN,  Metaphors in the Psalms (BETL 231), 
Peeters, Leuven 2010, 167–195 (172–174, „Todeserfahrungen mitten im Leben”); JOHANNES 
SCHNOCKS, Metaphern für Leben und Tod in den Psalmen 23 und 88, ugyanabban a kötet­
ben, 235–249 (244). Itt nem a mai értelemben vett halálközeli élményről van szó a kli­
nikai halál során.



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 39

lyeztető egyéb tényező miatt az ember a halál közelébe kerül, valóságo­
san megtapasztal valamit a halálból. Ez olyan átmeneti helyzet, amely­
ben az ember Isten beavatkozása nélkül véglegesen a halál hatalmába 
kerülhet, de amelyből Isten még kimentheti.58 Még van lehetősége csele­
kedni, amíg nem késő.59 A halál evilági megtapasztalása körébe tartozik 
az Isten távollétének tapasztalata is.

A szenvedés szociális és lelki vonatkozásai
A panasz a szenvedés lelki és társadalmi vonatkozásait is szóvá teszi. 
Az ember Isten távolságától szenved.60 Magányos, elhagyatott, családja 
és barátai is elhagyták vagy ellene fordultak (Jer 12,6; 20,10; 38,12; 41,10; 
69.8; 88,19). Ismerőse csak a sötétség (Zsolt 88,19).

Ellenségei  félelmetes  állatként  támadnak  rá:  ordító,  száját  kitátó 
oroszlán ront rá, bikák, kutyák, sakálok, méhek veszik körül (Zsolt 7,3; 
10,9; 22,13–14.17.21; 118,2).

Nagyon gyakori motívum a megszégyenülés vagy az attól való féle­
lem (Zsolt 22,7, az atyákkal ellentétben, akik nem szégyenültek meg, 6. 
v.; 25,2.20; 31,2.18, 44,14–16; 69,6-7.20; 71,1; 119,6.31 passim; Siral 3,14.45). 
A motívum gyakorisága abból érthető, hogy a mediterrán térség társa­
dalmai becsület-szégyen kultúrák, amelyekben a viselkedést sajátos ér­
tékrend, a becsület megszerzése és megőrzése, illetve a megszégyenülés 
elkerülése határozza meg. A releváns másik, illetve a közösség vélemé­
nye iránti  érzékenység,  a  becsület  megőrzése az egyik legjelentősebb 
motivációs tényező e kultúrákban.61 A megszégyenülés az ember társa­
dalmi halála.

58 BROYLES, Conflict, 85.
59 Uo.
60 JANOWSKI, Arguing, 57–58 (a mezopotámiai panaszszövegekből vett párhuzamok­

kal); DOYLE, Where is God, 383.
61 DOUGLAS L. CAIRNS, Aidōs. The Psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient  

Greek Literature, Oxford 1993, 2; vö. BRUCE J. MALINA, The New Testament World. Insights  
from Cultural Anthropology,  Louisville 1993, 48;  JOHANNA STIEBERT,  The Construction of  
Shame in the Hebrew Bible. The Prophetic Contribution (JSOT SUP 346), London - New 
York 2002, 25–44.



40 Zamfir Korinna

A metaforák értelmezése
E képekből megpróbálták kideríteni egy-egy panaszzsoltár  Sitz im Le­
ben-jét.  A  88.  zsoltár imádkozójában beteget,  esetleg leprást  láttak,  az 
iszapba süllyedt szenvedőben pedig (Zsolt 69) Jeremiást vélték felismer­
ni, vagy valakit, akit ártatlanul vádoltak meg lopással. Azonban ezek a 
kísérletek figyelmen kívül hagyják azt,  hogy a panasz nem egy bizo­
nyos egyén konkrét helyzetéről szól, hanem metaforákat használ, ame­
lyek drámai módon érzékeltetik az ember veszélyeztetettségét, a szen­
vedés iszonyú mélységét. A víz, a tenger, a mélység, a sötétség, a káosz, 
a félelmetes erők, a halálveszély szimbólumai. A sötétség a halál meta­
forája,  a  világossággal,  a  látással,  Isten  világosságával  ellentétben, 
amely az életet  jelképezi.62 A panaszénekek szóképei,  drámaiságukon 
túl, elég nyitottak ahhoz, hogy minden imádkozó felismerje bennük sa­
ját szenvedését, saját életérzését.63 A panasz olyan nyitott, tipikus ima, 
amellyel bármely imádkozó azonosulhat, amelyet saját helyzetére alkal­
mazhat.64 Ezért nagy a belemagyarázás kockázata, és félreértjük a zsol­
tárok szándékát, ha egy nagyon konkrét helyzetet akarunk egy-egy pa­
naszzsoltár  mögött  látni,  és  szem  elől  tévesztjük  a  panasz  képeinek 
metaforikus jellegét.65

Isten magatartása és a szenvedés

A legmeglepőbb az Isten magatartását szóvá tevő panasz (Gottesklage,  
God-lament).66 A panasz  kétféleképpen  közelíti  meg  Isten  szerepét  a 
szenvedésben. Nagyon gyakran Isten távolsága vagy passzivitása teszi 
lehetővé a gyötrelmek bekövetkeztét. Máskor Isten jelen van, és aktívan 

62 JANOWSKI, Arguing, 68–72.
63 HIEKE (2000), 46.
64 ERICH ZENGER,  Psalmen.  Auslegungen I.  Mit meinem Gott überspringe ich Mauern, 

Freiburg 22006, 70 (Gebetsformulare); Christoph Markschies, ,,Ich aber vertraue auf dich,  
Herr!” –  Vertrauensäußerungen als Grundmotiv in den Klageliedern des Einzelnen,  ZAW 
103 (1991) 386–398 (391–392: „ein typisches Formular zur Identifikation”.

65 A metaforikus jelleg tudatosításáról: DOYLE, Where is God, 378–379.
66 EIDEVALL, Images, 56. 



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 41

okozza a szenvedést.67 Szembetűnő, hogy az imádkozó nem érzi szüksé­
gét annak, hogy kimentse vagy megvédje Istent. A deuteronomisztikus 
történetírás vagy a hagyományos bölcsességi irodalom az embert teszi 
felelőssé a szenvedésért, vagy a szenvedés botrányát azzal enyhíti, hogy 
az próbatétel, amely nem kérdőjelezi meg Isten jóságát vagy mindenha­
tóságát. Ezzel ellentétben a panasz Isten felelősségét állítja.68

Isten passzív
A panasz frappáns, antropomorf képekkel írja le Isten passzivitását.69 Is­
ten megfeledkezett az emberről,  nem emlékezik rá többé (Zsolt 10,11; 
13,2; 88,6) vagy elfelejtette a nép ínségét és szorongattatását (Zsolt 49,25; 
Iz 49,14–15).70 Elfordult tőle (Zsolt 6,5); elfordította vagy elrejtette arcát 
előle (Zsolt 10,11; 13,2; 44,25; 69,17; 88,15), úgyhogy nem is láthatja nyo­
morúságát.71 Ha Isten elrejti arcát, ha megfeledkezik róla, az ember el­
pusztul.72 Máskor Isten jelen van ugyan, de tétlen marad, ezért a zsoltá­
rosnak  fel  kell  szólítania  őt,  hogy  keljen  fel,  és  emelje  fel  kezét, 
cselekedjen a javára (Zsolt 10,12). Sőt Isten elalhat, ezért fel kell őt éb­
reszteni (Zsolt 44,24; vö. 7,7; 35,23; 59,5).

Isten akár eltávozhat,  elhagyja  a szenvedőt  (Zsolt 22,2;  71,11–12;  Iz 
49,14; 54,7). Olyan messzire került tőle, hogy már nem is hallja az ember 
kiáltását,  ordítását,  és  nem válaszol  könyörgésére  (Zsolt 22,2–3;  69,4; 
88,2–3). Késlekedik az ember segítségére jönni (Zsolt 6,4). Nemcsak vé­
letlenül hagyta magára, hanem egyenesen elrejtőzött (Zsolt 10,1). Sehol 
nem található már (Jób 23,89). Megbízhatatlan, olyan, mint a csalóka pa­
tak, amelynek vízére nem lehet számítani (Jer 15,8), így az ember hiába 
keresi őt a szükség idején.

67 CRAIG C. BROYLES, The Conflict of Faith and Experience in the Psalms. A Form-Critical  
and Theological Study, JSOTSup 52), Sheffield University Press, Sheffield 1989, 60–61, 
76–78, 78–80.

68 HIEKE (2000) 59–62.
69 BROYLES, Conflict, 78–80
70 Uo. 70–73.
71 Uo. 73–76.
72 JANOWSKI, Arguing, 64–66.



42 Zamfir Korinna

Mikor van értelme ezeknek a metaforáknak a panasz keretében? Ha 
az imádkozó meg van győződve arról, hogy Istennek folyamatosan ott 
kell lennie mellette, feléje fordulva, tekintetét rajta tartva, látó- és halló­
távolságban.  Ha  tudja,  hogy  Isten  jelenléte  védelmező,  gondoskodó, 
megóvja őt a szenvedéstől – az ellenség támadásától éppúgy, mint a be­
tegségtől és a haláltól. Ha tudja, hogy „rendes” körülmények között Is­
ten emlékezik teremtményére, alkotása mulandóságára, illetve saját kö­
nyörületére  és  ígéretére.73 Isten  elfordulása,  távolsága,  hallgatása, 
felejtése, passzivitása e „normális” állapot felborulását jelenti. A panasz 
nem Isten nemlétéről, hanem Isten távollétéről szól.74 A zsoltáros arra 
emlékezteti Istent, hogy magatartása ellentmond az ő lényegének. 

Isten okozza a szenvedést
Még meglepőbbek azok a szövegek, amelyek szerint Isten nagyon is je­
len van, és aktívan okozza a szenvedést.75 Antropopatikus megközelí­
tésben Isten haragszik, és haragjában hoz szenvedést az emberre.76 Ha­
ragja  felindulásában  okozza  a  fájdalmat  (Zsolt 6,2);  haragja  tüzes  és 
perzsel, vagy elborítja az embert, mint a tenger hullámai (88,8.17).77 Be­
burkolja, akár a felhő, és hozzáférhetetlenné teszi, úgy hogy a szenve­
dők imádsága nem is hatol át rajta (Siral 3,43–44).

Isten elveti az embert vagy népét (Zsolt 44,10).78 Bebörtönzi, befalazza, 
ostrom alá veszi, eltorlaszolja szabadulása útját (Siral 3,5.7.9). Ő a szen­
vedő magányának, elszigetelődésének az oka – eltávolítja barátait és a 
közelállókat, úgy, hogy egyedüli társa a sötétség (Zsolt 88,19).

73 Az emlékezés tárgyáról:  ADORJÁNI ZOLTÁN,  Isten emlékezése és  felejtése a  zsoltárok  
alapján, in Pannonhalmi szemle 2 (2005) 22–33.

74 DOYLE, Where is God, 383.
75 GROSS, Gott als Feind, 55–58; BROYLES, Conflict, 76–78, 119–120.
76 BROYLES,  Conflict, 61–67. Ez a motívum még hangsúlyosabb a prófétai irodalom­

ban, ahol Isten úgy jelenik meg, mint féltékeny, bosszút tervelő férj  (Oz 2,4–15,  Ez 
16,38.42,  Dt-Iz);  mint  aki  könyörtelenül  romlást,  pusztulást,  halált  hoz népére (Jer 
15,1–4.7–9.13–15).

77 Uo. 66 (a harag tüzes vagy folyékony állaga).
78 Uo. 67–70.



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 43

Isten rászedi az embert, és erőszakot tesz rajta (Jer 20,7). Összetöri és 
elveti  keze  alkotását  (Jób 10,3).  Elsorvasztja  húsát  és  bőrét,  összetöri 
csontjait, keserűséggel itatja, fogai összetörnek a kavicstól, hamuval tölti 
el (Siral 3,4.15–17). Az embert, akárcsak a népet gyalázat és nevetség tár­
gyává teszi (Siral 3,14.45).

Támadást indít az ember ellen (Jób 7,20; 10,2.7; Siral 3,1.3). Harcosként 
vagy vadászként lenyilazza (nyilai belefúródnak, Zsolt 38,3; Jób 6,4: mér­
gesek; Siral 3,12–13: kifeszíti íját, és célba veszi az embert, nyilai veséibe 
fúródnak).79

Megdöbbentő, amikor a panasz az ellenségre használt vad-, veszélyes 
állat metaforát Istenre alkalmazza: „Mint a lesben álló medve, olyan lett 
hozzám, vagy mint a rejtekén megbúvó oroszlán. Ösvényemet eltérítet­
te és összetépett” (Siral 3,10–11; vö. Zsolt 22,15; Jób 10,16; Oz 5,14).

Isten veti a mélységbe az embert (Zsolt 88,7). Ő okozza alkotása halá­
lát; lesújtja a halál porába (Zsolt 22,16c). A sötétségbe, az alvilágba vezeti 
a szenvedőt (Siral 3,2.6). Jób emlékezteti Istent: „A te kezed formált és 
teremtett, most meg mást gondoltál, s elpusztítasz? – Agyagból formál­
tál – csak emlékezzél! – s most újra porrá változtatnál vissza?” (Jób 10,8–
9; vö. 30,23). Ráadásul e döntés miatt Isten állhatatlannak, szeszélyes­
nek látszik (Jób 10,9).

A közösségi panasz felrója Istennek, hogy elárulta népét (Zsolt 44,12: 
„kiszolgáltattál, mint áldozatra szánt juhokat, szétszórtál bennünket a 
pogányok közé”), sőt igazságtalanul tette, mert a nép nem szegte meg 
hűségét (44,18–23). Istent ezért még az sem igazolja, hogy bűneikkel ki­
érdemelték sorsukat (22–23. vv.).80 Ráadásul rossz kereskedőnek bizo­
nyul, rossz vásárt köt, amikor ár/nyereség nélkül eladja népét, és még 
csak meg sem gazdagszik abból, hogy népét elárulja (44,13).

Isten  szenvedést  okozó  jelenléte,  állandó  figyelése  annyira  terhes, 
nyomasztó, sőt agresszív, hogy az ember már azt kéri, hogy hagyja ma­

79 Istenről mint harcosról: LEO G. PERDUE, Wisdom in Revolt. Metaphorical Theology in  
the Book of Job (JSOTSup 112), Almond, Sheffield 1991, 122–125.

80 THOMAS HIEKE, Schweigen wäre gotteslästerlich. Zur Phänomenologie und Theologie der  
Klage im Alten Testament, in  Bibel und Liturgie 71 (1998) 287–304; magyarul:  Hallgatni  
istenkáromlás volna. A panasz fenomenológiája és teológiája az Ószövetségben, in  Mérleg 4 
(1999) 373–391 (379).



44 Zamfir Korinna

gára egy pillanatra (amíg a nyálát lenyeli), és vegye le róla a szemét, mi­
előtt végképp a halálba indulna (Jób 7,16–19; 10,20–21; 14,6.20). 

Eltűnök én immár, nem élek örökké, hagyj hát magamra, éltem egy 
lehelet. Vajon mi az ember,  hogy oly nagyra tartod, arra méltatod, 
hogy törődj vele. Hisz meglátogatod minden áldott reggel, és próbá­
ra teszed minden pillanatban. Mily rég nem veszed le tekinteted ró­
lam! Arra sem hagysz időt, hogy nyálam lenyeljem. (Jób 7,16–19)

Vedd le rólam szemed, hadd örüljek egy kicsit,  21mielőtt elme­
gyek, s vissza nem térek a sötétség és az árnyék országából. (Jób 
10,20–21)

A szenvedő már azt szeretné, ha valaki kiszabadíthatná Isten kezéből 
(Jób 10,7), de ez is reménytelennek tűnik. Azt szeretné, ha Isten elrejthet­
né őt önmaga elől, az alvilágba (mivel ő ott nincs jelen!), amíg haragja 
csillapodna, és csak akkor emlékezne meg róla (Jób 14,13). 

Milyennek látjuk Istent? A legenyhébb ítélet szerint is közömbösnek, 
feledékenynek,  vagy  szeszélyesnek.  Máskor  erőszakosnak,  kegyetlen­
nek, vagy egyenesen igazságtalannak. Mit tehet az ember egy ilyen Isten 
előtt? A legkézenfekvőbb az lenne, hogy hátat fordítson neki, otthagyja, 
meneküljön előle – persze ha van hova –, és elfelejtse. És a szenvedő, 
meglepő módon, nem ezt teszi! Miként reagál e lehetetlen körülmények 
között? Hozzá kiált, panaszt emel ellene, kér(dez), számon kér, vádol.81 
Isten lelkére beszél, hogy jobb belátásra bírja, könyörög neki. 

A kér(dez)ő ember

A szenvedő azt éli meg, hogy a világ megváltozott, kiszámíthatatlanná 
vált, és élete szétesik. Ki van zárva a közösségből (a családból és a bará­
tok köréből), a fizikai és lelki halál küszöbén áll, megérintette őt a ha­
lál.82 Ebben a reménytelen helyzetben Istenhez kiált. Panaszt emel Isten 
ellen, protestál, de mindezt Isten előtt teszi.

81 BROYLES, Conflict, 55–59.
82 JANOWSKI, Arguing, 46–47, 50.



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 45

A szenvedő számon kér és panaszt emel
A zsoltáros kérdez. Miért teszi ezt vele Isten, miért nem törődik vele? Mi­
ért hagyta el és távolodott el annyira, hogy már nem is hallja, bármilyen 
hangosan kiált  (Zsolt 22,2)? Miért  rejtőzködik a szükség és szorongatás 
idején (Zsolt 10,1)? Miért  rejti  el arcát (44,24; 88,15)? Miért lett fájdalma 
örökké tartó (Jer 15,18)? Miért feledkezik el népe nyomoráról és kínjairól 
(44,24–25)? Miért feledkezett meg róla, és miért kell szomorúan járnia, el­
lenségtől szorongatva; miért taszítja el Isten (Zsolt 42,10; 43,2; 77,1; 88,15)? 
Miért alszik? Meddig tart a tűrhetetlen állapot (Zsolt 13,2–3)? Miért támadt 
izzó haragra népe ellen (77,1)? Meddig haragszik és rejti  el  arcát (79,5; 
80,5; 89,47)? Örökre elvetette és soha többé nem lesz irgalmas (77,8–9)?

Jób számon kérő kérdése megdöbbentő: „Hadd tudjam meg, miért tá­
madtál meg! Hasznod van tán abból, ha erőszakhoz nyúlsz, kezed re­
mekművét hogyha meggyalázod, a bűnösök terveit meg jóváhagyod?” 
(10,2–3). Isten erőszakos tette teremtménye ellen oktalan, nem hoz neki 
hasznot, sőt ellentmond teremtő voltának, és bennfoglaltan a bűnösök 
támogatása, ez viszont igazságosságával összeférhetetlen.

A kérdések nem információ-orientáltak, nem is ésszerű magyarázatot 
keresnek.  A „miért” vagy a „meddig” csak a mondatszerkezet szem­
pontjából kérdés, a jelentés és a funkció tekintetében azonban nem az.83 
A „miért” azt a  meggyőződést  fejezi  ki,  hogy Isten érthetetlenül,  sőt 
helytelenül  cselekszik.84 A „meddig”  nem  racionális  tudakozódás  a 
szenvedés várható tartamáról, hanem azt jelzi, hogy a fájdalom már tűr­
hetetlen, és meg kell szűnnie.85

Az Istennel szembeni panasz másik formája a vád. Már az én-panasz 
is vádemelés, de Isten felelősségének a hangsúlyozása még inkább az. 
Isten  megalkotta  az  embert,  gondosan  megformálta  az  anyaméhben, 
most pedig a halálát okozza (Jób 10,8–11). Népével szemben megszegte 
szövetségét, elvetette fölkentjét, lerombolta országát és városát, ellensé­
gei örömére népe ellen harcolt (Zsolt 89,39–46; vö. Zsolt 44).86

83 HIEKE, Schweigen (2000), 53
84 BROYLES, Conflict, 80–81.
85 Uo. 81.
86 MATTHEW W. MITCHELL,  Genre Disputes and Communal Accusatory Laments: Reflec­

tions on the Genre of Psalm Lxxxix, VT 55 (2005) 511–527 (525–526).



46 Zamfir Korinna

A szenvedő Isten lelkére beszél
A szenvedő nemcsak vádat emel Isten ellen, hanem „a lelkére beszél”, 
jobb belátásra akarja bírni, megindokolja, miért mulaszthatatlanul sür­
gős az ő közbelépése. Isten érzelmeire, igazságérzetére, könyörületére, 
becsületére,  saját  érdekére hivatkozik.  „Argumentum ad deum”-hoz fo­
lyamodik.87

Az imádkozó elsősorban Isten könyörületére, szánalmára apellál. Az én-
panasz nagy része ezt célozza (pl. Zsolt 6,3.7–8; 69,27). Másodszor, emlé­
kezteti Istent saját identitására – jóságára, ígéreteire, hűségére, elköteleződésére 
(Zsolt 89), vagy akár  elfeledett irgalmára („Életet, kegyelmet te adtál ne­
kem, őrködj hát éberen a lelkem fölött! Bár elrejtetted mélyen a szíved­
ben, tudom jól: ezt forgattad elméd rejtekében”;  Jób 10,12–13). A legér­
dekesebb érve, hogy Isten saját érdekei is megkívánják közbelépését. 

a) Az ember arra emlékezteti Istent, hogy amennyiben szenvedésével 
szemben tétlen marad, vagy azt előidézi,  az imádkozó is, Isten is megszé­
gyenül. A szenvedőt éppen az Istenbe vetett bizalma miatt gúnyolják el­
lenségei (Zsolt 22,8; vö. Jób 16,10–11;  Zsolt 44,14–15.17.23; 64,9; 109,25; 
Bölcs 2,12–13.16–18). Ha Isten nem lép közbe és nem menti meg a benne 
bízót,  a zsoltáros bizalma meghiúsul, és megszégyenülnek azok, akik 
benne bíznak (Zsolt 69,7–8.10–13). A szemlélők hiábavalónak fogják te­
kinteni az Istenbe vetett bizalmat, és a szenvedő gúny tárgyává válik. 
Ha a benne bízó ember megszégyenül, Isten hitele, becsülete és dicsősé­
ge forog kockán.88 Isten igazságossága, jósága és méltósága megkövete­
li, hogy közbelépjen és segítsen, változtassa meg ezt az elviselhetetlen 
helyzetet.

b) A szenvedő a halálhoz közeledik. A holtak azonban az alvilágban, a 
feledés földjén nem emlékeznek Istenre, és nem dicsőítik (Zsolt 6,6; 88,11; vö. 
115,17a; Iz 38,18–19; Sir 17,27–28).89 Ezért, ha Isten szeretné, hogy emlé­
kezzenek rá, és dicsérjék őt, meg kell mentenie az embert. Az Ószövetség 
hihetetlen erőt és jelentőséget tulajdonít az emlékezésnek. Isten emléke­
zete életben tartja az embert. Ha Isten megfeledkezik róla (88,6), meg­

87 GROSS,  Gott als Feind, in  GROSS - KUSCHEL, 52;  ERICH ZENGER,  Psalmen 51–100  (HT­
KAT), Freiburg 32000, 568.

88 Vö. Ter 18,23–27; Kiv 32,11–14.
89 CLAUS WESTERMANN, Lob und Klage in den Psalmen, Göttingen 52011, 120–121.



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 47

semmisül. A feledés maga a totális pusztulás. Már az emberek emléke­
zetében való továbbélés is egy fajta halhatatlanságot ad, a halál ellenére 
(Sir 39,3; 44,8–10.14–15), ezért akiről megfeledkeztek, akinek az emléke 
nem marad fenn, az teljesen megszűnik létezni. A zsoltáros ezért kéri Is­
tentől, hogy ellenségei merüljenek feledésbe. De érdekes módon, nem­
csak Isten (vagy az ember) feledkezhet meg az emberről, hanem a halál­
ban az ember is véglegesen elfelejti Istent, az ő csodáit (Zsolt 6,6; 88,5–6; 
11–13). És ezzel Isten is megszűnik létezni számára.90

Hisz a halottak között nincs, aki megemlékezik rólad, az alvilág­
ban nincs, aki dicsérjen téged. (Zsolt 6,6)

A sírba szállók közé soroltak engem, olyanná lettem, mint akinek 
nincsen segítsége.  A holtak között  van fekhelyem, mint a halálra 
sebzettek, akik a sírban alszanak, akikről nem emlékezel meg töb­
bé, és akiket kitéptek kezedből.

Vajon a holtakkal művelsz-e csodákat, és fölkelnek-e az árnyak, 
hogy dicsérjenek téged? Vajon hirdeti-e valaki a sírban irgalmassá­
godat és hűségedet az enyészet helyén? Vajon a sötétség helyén is­
merik-e  csodáidat  és  igazságodat  a  feledés  földjén)?  (Zsolt 88,5–
6.11–13)

Istennek tehát nem származhat haszna az ember halálából, hiszen a ha­
lálban nem hirdetik Isten csodáit, jóságát, hűségét (vö. Zsolt 30,10: „Mi 
haszon származna véremből, hogyha sírba szállnék? Dicsőíthet téged a 
por, hirdetheti hűségedet?”). Ezzel az üdvtörténetben véghezvitt nagy 
tettei feledésbe merülnek, és, – Zenger szavaival – puszta ideológiává 
válnak, ha Isten nem képes szabadító tetteit az egyén konkrét szükségé­
ben valóra váltani.91

A halálban Isten elveszíti  az embert.  „Hogyha egyszer lefekszem a 
porba, hiába keresel, többé nem leszek”, mondja Jób keserűen (7,22). Ér­
velése azt feltételezi, hogy Istennek is szüksége van az emberre, ezért 
nem játszhatja el a kapcsolat esélyét.

90 ZENGER, Psalmen 51–100, 573.
91 Uo.



48 Zamfir Korinna

Az ember könyörög
A szenvedésben az érvelés szorosan összefonódik a könyörgéssel. A pa­
nasz és a meggyőzés a kérést készíti elő. Ha Isten okozza a szenvedést, 
az  ember  azért  könyörög,  hogy szűnjön  meg haragja,  vagy  legalább 
hagyja őt magára. Ha Isten passzív, az imádkozó kiált, kéri Istent, hogy 
hallgassa meg imáját, fordítsa felé fülét,92 tekintsen rá, és ne fordítsa el 
arcát, hogy siessen segítségére (Zsolt 69,14.17–18; 102,1–2).93 Istennek si­
etnie kell  – vissza az emberhez,  akitől  eltávolodott (Zsolt 22,12.20).  A 
szenvedő felszólítja, hogy ébredjen fel és emlékezzen (Zsolt 44,24–25). 
Könyörög, hogy Isten nyújtsa ki kezét a mennyből, ragadja ki, mentse ki 
a mélységből (Zsolt 69,14–15; 144,7; vö. 18,16–17).94 Az arc, a fül, a szem 
odafordításának metaforája a kapcsolatban levést fejezi ki, a kéz, illetve 
kar kinyújtása a cselekvést. Az emlékezés átfogó kategória, mert benne 
kifejezést nyer Isten jelenléte, a gondoskodása, könyörülete és cselekvé­
se.

A panasz logikája

A panasz közvetlenül a válság kifejezője.95 Az imádkozó, a szenvedés 
mélységét megtapasztalva Istent szembesíti azzal, amit vele tett. A pa­
nasz azonban nem öncélú. Nem egyszerűen az önsajnálat jele, nem is az 
a szerepe, hogy az ember kibeszélje magát. A panasz a kérés végett és a 
változás reményében hangzik el, abban a meggyőződésben, hogy Isten 
véget tud vetni a szenvedésnek.96 

A panasz arra emlékezteti Istent, hogy a szenvedés nem fér össze az ő 
mivoltával, illetve korábban megtapasztalt jóságával, ezért természeté­

92 JANOWSKI, Arguing, 71–72.
93 Uo. 33.
94 Uo. 47.
95 HIEKE, Schweigen (2000) 57, 59.
96 JANOWSKI, Arguing, 45 (Westermann nyomán); HIEKE, Schweigen (2000) 58.



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 49

nek és ígéreteinek megfelelően kell cselekednie.97 A panasz az ima szer­
ves része; nélküle nincs sem kérés, sem dicséret.98

Az Ószövetség hite szerint mindannak, ami történik, Isten az oka, min­
den tőle van, ő a felelős az egész valóságért, hiszen rajta kívül nincs más 
isten. A szenvedésért nem egy gonosz isten vagy démoni erő a felelős, 
hanem ugyanaz az Isten, aki az életet, a jót, az örömöt is adja.99 Ebből 
következik, hogy a szenvedés mögött is Isten áll, akár úgy, hogy elfor­
dul az embertől, elhagyja őt, megfeledkezik róla, és ezzel engedi, hogy 
rátörjön a baj, akár azzal, hogy közvetlenül okozza a szenvedést. 

A panasz alapvető érve a feszültség a hit és a szenvedés tapasztalata 
között, az ellentét Isten múltbeli magatartása és a jelen szenvedés kö­
zött. A szenvedés (a betegség, elhagyatottság, üldözés, halálnak való ki­
szolgáltatottság) megkérdőjelezi az egyén és a közösség hitét. Ellentét­
ben áll azzal, amit az egyén vagy a közösség, élete, korábbi története 
során megtapasztalt.100 Nem felel meg annak a meggyőződésnek és ta­
pasztalatnak, hogy Isten jó és hatalmas, igaz és hűséges, megmenti a 
benne bízót, kitart népe mellett, és nem támogatja a gonoszt. 

A szenvedést előidéző haragjával,  távolságával vagy passzivitásával 
Isten a közösségi és egyéni dicséret hagyományában megfogalmazódott 
hitet  teszi  kérdésessé.  A közösségi  panasz  azt  idézi  fel,  hogy JHWH 
megmentő,  népéért harcoló  Isten,  az ő ígéreteit,  szövetségét  eleveníti 
fel.101 Az egyéni panasz arra a személyes kapcsolatra hivatkozik, amely 
Istent az imádkozóhoz köti. Ezt tükrözi már a megszólítás is, illetve a 
birtokos rag használata Istennel kapcsolatban („Istenem”), az isteni attri­
bútumok („szabadításom Istene”, „sziklám”), valamint a gyakori hivat­
kozás a bizalomra.102 Isten ezt a bizalmas kapcsolatot szegi meg. A 22.  
zsoltár szembeállítja Isten múltbeli nagy tetteit az ember jelenlegi nyo­

97 BROYLES, 220–221 (a panasz érv).
98 BERGES, Schweigen 23; JANOWSKI, Arguing, 40 (csak a panasz adja meg a dicséret ere­

jét, drámaiságát).
99 JANOWSKI,  Arguing,  45  (1Sám 2,6–7);  BERGES,  Schweigen,  5,  19  (Iz 45,6–7);  HIEKE, 

Schweigen (2000), 50; lásd még Siral 3,37; MTörv 32,39.
100 BROYLES,  Conflict, 39, 42–46 (az ellentét Isten múltbeli és jelen tettei között meg­

alapozza  a  panaszt),  111–122  (hagyományok,  amelyeket  Isten  megszegett);  HIEKE, 
Schweigen (2000), 58–59; ZENGER, Psalmen. Auslegungen I, 76.

101 BROYLES, Conflict, 111–112 (közösségi panasz példái), 142; uo. 169 (Zsolt 89); 221.



50 Zamfir Korinna

morúságos helyzetével. A nép (4–6. vv.) és az egyén (10–11. vv.) Istent 
saját Isteneként,  szabadítóként,  illetve életadóként tapasztalta meg. Ő 
adta az imádkozónak az életet, aki ezért élete legelső pillanatától Isten­
hez tartozik (10–11. vv.; vö. Jer 1,5). Kezdettől bensőséges kapcsolat fűz­
te Istenhez, olyan volt számára, mint anya, apa és bába, ő volt oltalma­
zója és reménye. Az az Isten, aki az életét  ajándékozta („te húztál  ki 
anyám méhéből”), most az ellenségei mellé áll, és halálát akarja okozni 
(16. v.).

Az emlékezés Isten korábbi nagy tetteire nem öncélú, még csak nem 
is az istendicséret része, hanem az érvelés, a meggyőzés eszköze.103 Ép­
pen ez a feszültség a hit tárgya és a korábbi tapasztalat, illetve a jelen 
kétségbeejtő valóság között készteti arra az embert, hogy Istenhez for­
duljon, panaszt tegyen, és az ő közbelépését kérje. 

Noha a panasz Istent teszi felelőssé a szenvedésért, mivel nincs más 
Isten, az ember csak tőle kérhet segítséget.104 Az imádkozó tehát éppen 
nyomorúsága mélypontján Istenhez fordul. Isten megszegte ígéreteit, il­
letve saját lényege ellen cselekedett, és ezzel csalódást okozott. De egye­
dül ő képes megoldani a válsághelyzetet, sőt köteles is erre, mivel a fe­
szültség,  illetve  magatartásának  rendellenes  volta  Isten  lényegi 
tulajdonságait  is  megkérdőjelezi.105 A szenvedő imádkozó tehát  Isten 
színe előtt protestál Isten ellen,106 Istenhez fordul Isten ellenében.107 

A panasz nemcsak az Istennel és önmagunkkal szembeni őszinteség 
kifejezője, hanem a hit és a bizalom jele. Már a közvetlen megszólítás­
ban is a megmentő Istenbe vetett bizalom fogalmazódik meg. A biza­
lom (בטח)   kulcsfogalom  a  panaszzsoltárokban  (22,5–6;  vö.  13,6; 
31,7.15; 44,7–8; 56,5.12 stb.). A zsoltáros bízott Istenben, akárcsak az 
atyák. Isten múltbeli nagy tetteinek emlékezete a zsoltáros reményé­

102 Uo. 121–122, 222;  MARKSCHIES,  „Ich aber vertraue auf dich, Herr!”,  391–395;  HIEKE, 
Schweigen (2000), 50; BERGES, Schweigen, 25 

103 BROYLES, Conflict, 42–43, 220–221.
104 Uo. 225 („attributing the cause of the distress to God, it is also a confession that he is  

the one who can reverse that distress”); HIEKE, Schweigen (2000), 55, 59.
105 BROYLES, Conflict, 224.
106 HIEKE, Schweigen (2000), 63.
107 BROYLES, Conflict, 224. 



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 51

nek alapja, ezek miatt bízhat abban, hogy az ő életében is megismét­
lődhetnek ezek a csodák. A bizalom aktusával az imádkozó Isten ke­
zébe teszi az élettét,  kiszolgáltatja magát neki.108 A panaszzsoltárok­
ban gyakran tapasztalt hangvétel-változás, az átmenet a panaszból a 
hálába nem hangulatváltozásnak tulajdonítható, nem is egy hipoteti­
kus üdvösségpróféciának,109 hanem kulcsa a bizalom.110

Christoph Markschies szerint a bizalom olyan alapmotívum, amely a 
panaszt megelőzően aktualizálja az ősbizalmat, majd átvezet a panasz­
ból a kérésbe, végül kifejezi a meghallgatás bizonyosságát, a reményt, 
hogy Isten kisegíti a szenvedésből. Ezért a panaszzsoltárok a bizalom 
„célirányos paradigmái”.111

Ezen túlmenően maga a panasz a bizalom és a remény megnyilvánu­
lása.112 Ez a legreménytelenebbnek látszó panaszra, a Zsolt 88-ra is érvé­
nyes:113 „Jahve, szabadításom Istene, éjjel-nappal hozzád kiáltok” Az imád­
kozót  összetörő  fájdalom  részletes  ecsetelése,  az  ismételt  kiáltás 
Istenhez (2–3; 10; 14 vv.) csak akkor érthető, ha a zsoltáros meg van győ­
ződve Isten együttérzéséről, könyörületéről és hatalmáról. Éppen ezért 
a  panasz  nem  eltávolodás  Istentől,  hanem közeledés  hozzá.114 A pa­
naszének, tipikus felépítésével irányítja az imádkozót, aki úgy fejezi ki 
fájdalmát, hogy közben megőrzi Istenbe vetett bizalmát, konokul kitart 
mellette, akkor is, amikor úgy érzi, hogy Isten hűtlen lett hozzá.115 

A szenvedés tapasztalatában Isten egyszerre megszólítható és számon 
kérhető, illetve szuverén és szabad, fájdalmat okozó és megmentő. Az 
ember nem érzi szükségét annak, hogy megvédje Istent és igazolja ma­
gatartását, és nem törődik bele a szenvedésbe. De soha nem is mond le 
róla, soha nem vonja vissza bizalmát. 

108 MARKSCHIES, ,,Ich aber vertraue auf dich, Herr!”, 389–390.
109 JOACHIM BEGRICH, Das priesterliche Heilsorakel, in ZAW 52.1 (1934) 81–92.
110 JANOWSKI, Arguing, 78–85.
111 MARKSCHIES „Ich aber vertraue auf dich”, 386–398 (397–398).
112 JANOWSKI, Arguing, 75–76 (Zsolt 13,5–6a); BROYLES, Conflict, 41–42; HIEKE, Schweigen 

(2000), 50, 62; vö. 58 (a panasz kimaradása a bizalom hiánya, a szenvedés racionalizá­
lása akadályozza az Istennel való kapcsolatot.

113 ZENGER, Psalmen 51–100, 576.
114 BERGES, Schweigen 25.
115 MARKSCHIES, „Ich aber vertraue auf dich”, 391–392; ZENGER, Psalmen. Auslegungen I, 77.



52 Zamfir Korinna

A panasz és a teodicea kérdése

Az újkori  teodicea  azzal  védelmezte  Isten  igazságosságát  és  jóságát, 
hogy a szenvedést racionalizálta, szükségességét és pozitív funkcióját 
állította, vagy beépítette a megváltástanba, és ezzel sajátos értéket tulaj­
donított neki.116 Egyes lelkiségi irányzatok a szenvedés türelmes vagy 
egyenesen örvendező elviselését szorgalmazzák. E törekvésekkel szem­
ben azonban  Karl-Josef  Kuschellel  megállapítható,  hogy „a  teodicea-
kérdés nem oldható meg sem a szenvedés funkcionalizálása által egy 
rend-teológia  keretében,  –  sem  egy  szeretet-szenvedés-teológia  által, 
sem a tűrés, elviselés, passzív elfogadás spiritualitása révén […]. [A] vi­
szontkérdések a teodicea-kérdés elvi megválaszolhatatlanságát mutat­
ják, a szenvedés radikális összeegyeztethetetlenségét a teremtő Isten és 
a teremtés jóságával. […] Az ártatlan szenvedést nem lehet elméletileg 
megérteni  (verstehen),  hanem csak a gyakorlatban kiállni  (praktisch zu 
bestehen). E gyakorlati kiállás egyik módja a panasz.”117

A bibliai panasz nem ad racionális magyarázatot a szenvedés okára, 
értelmére vagy céljára, és így nyitva hagyja a teodicea kérdését.118 Az 
imádkozó szerint Istennek nincs szüksége védelemre vagy felmentésre. 
Sőt, ha szenvedést okoz, nem is lehet őt megvédeni. A panaszban azon­
ban  az  ember  megőrzi  Istennel  való  eleven  kapcsolatát,  oly  módon, 
hogy közben nem törődik bele a szenvedésbe. Nem igazolja a szenve­
dést, nem kovácsol belőle ideológiát, nem hárítja az emberre a felelőssé­
get; ezzel szemben azt a meggyőződést fejezi ki, hogy Istennek köteles­

116 HIEKE, Schweigen (2000), 53, 59–60, 61 (a szenvedés miértjére adott válasz roman­
tikus vagy cinikus). A teodiceai kérdésre adott klasszikus, illetve kortárs válaszokról: 
KARL-JOSEF KUSCHEL, in GROSS - KUSCHEL, „Ich schaffe Finsternis und Unheil?”, 60–209.

117 KARL-JOSEF KUSCHEL, Ist Gott verantwortlich für das Übel: Überlegungen zu einer Theo­
logie der Anklagen, in GOTTHARD FUCHS (szerk.), Angesichts des Leids an Gott glauben? Zur  
Theologie der Klage, Frankfurt a.M. 1996, 227–261 (246); idézi BERGES, Schweigen, 8 (ford. 
Z.K.);  UŐ in  GROSS -  KUSCHEL, „Ich schaffe Finsternis und Unheil“?, 207–208;  vö. HIEKE, 
Schweigen (2000), 60 (a teodicea felmenti Istent a felelősség alól, de ezzel az embert 
terheli).

118 HIEKE,  Schweigen  (2000), 60–62;  GEORG STEINS,  Klagen ist Gold!, in UŐ,  Schweigen 
wäre gotteslästerlich, 9–15 (11);  KUSCHEL, in  GROSS - KUSCHEL, „Ich schaffe Finsternis und  
Unheil“?, 209–210.



A kér(dez)ő szenvedő Isten színe előtt 53

sége a fennálló viszonyokat megváltoztatni, és képes ezt megtenni.119 A 
panasz felszabadítóan hat, mert az ember őszinte lehet Isten és önmaga 
előtt, kimondhatja fájdalmát, kérdéseit, és remény ébredhet benne.

Záró gondolatok

A panaszimák, liturgikus használatuk ellenére nem teljesen sztereotip 
szövegek, hanem egyszersmind a mindenkori ember valódi tapasztala­
tát fejezik ki. A panasz imádkozója egy paradigmatikus imádkozó,120 – 
bármelyikünk fájdalma és reménye, bizalma és félelme kifejezést nyer 
szavaiban. Minden ember élete valamely pillanatában, hosszabb vagy 
rövidebb ideig szembesül az őt összetörő fájdalommal, léte fenyegetett 
voltával, és ez maradandó nyomot hagy benne, megváltoztatja, akkor is, 
ha a veszélyhelyzet elmúlt.121 A panaszok e kettős vonásuk, a liturgikus-
közösségi  és  személyes  jellegük  biztosítja  maradandó  aktualitásukat. 
Ezért e szövegek átlépik az időbeli, térbeli, kulturális korlátokat, és min­
den ember, vagy bármely közösség kifejezésmódjává válhatnak. 

Liturgikus-spirituális jelentőségén túl a panasz kihívást jelent a teoló­
gia számára. Felveti a kérdést, hogy a gondosan felépített teodiceai illet­
ve megváltástani rendszerek, amelyek Istent felmentik minden felelős­
ség alól és/vagy a szenvedés értékét és szükségszerűségét hangoztatják, 
nem gyártanak közben ideológiát a szenvedés türelmes elviseléséből? 
Isten felmentése okán nem helyeznek-e elviselhetetlen terhet a szenve­
dő emberre, akitől azt a jogot is elvitatják, hogy Isten előtt kimondja fáj­
dalmát?  Nem  feledtetik-e  el  a  keresztényekkel,  hogy  kötelességük  a 
szenvedéssel és az igazságtalansággal szembeszállni?

119 HIEKE,  Schweigen (2000), 62–63; ZENGER,  Psalmen. Auslegungen I, 78; GEORG BEIRER, 
Die heilende Kraft der Klage, in STEINS, Schweigen wäre gotteslästerlich, 16–41 (20).

120 MARKSCHIES, „Ich aber vertraue auf dich”, 387 („exemplarisierter Beter”).
121 P. BEAUCHAMP, A zsoltárok és mi, in Pannonhalmi szemle 3 (1996) 6–19 (11: „Ami tör­

tént, és ami beszélni késztet egy embert, sok esetben az, hogy utolérte, megrázta vagy 
porba sújtotta egy nálánál erősebb, az életet és az élet értelmét fenyegető veszély. […] 
Rejtélyes módon, aki ezen keresztülmegy, eljut arra a pontra, ahonnan mindenkihez 
lehet szólni.”).



OLÁH ZOLTÁN:

„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket 
ő hordozza” (Iz 53,11)
Isten Szolgája az Ó- és Újszövetségben

„Ám csak mély áhítattal, halkan lehet beszélni ezekről a dolgok­
ról; a vallásnak legvégső titkairól.” (Gunkel)

„Isten igaz Szolgájának szenvedéseibe mind a tudomány, mind a 
vallás csak mély áhítattal és tisztelettel tud és köteles belemerülni.” 
(Mowinckel)122

Kevés ókori vallásos szöveg rendelkezik olyan gazdag utóélettel és ha­
tástörténettel, mint az Isten szenvedő szolgájáról szóló énekek. Ennek 
ellenére mégis titokzatosak maradnak ezek a szövegek.123 Másodizajás­
ban négy olyan egymással összefüggő éneket találunk, amelyeknek kö­
zös tudományos megnevezése: Ebed JHWH énekek,124 amelyek egy köze­

122 H. HAAG, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, Darmstadt 1985, 0.
123 B.  JANOWSKI,  Er trug unsere Sünden. Jes 53 und die Dramatik der Stellvertretung, in 

IDEM - PETER STUHMACHER (ed.), Der leidende Gottesknecht Jesaja 53 und seine Wirkungsge­
schichte, Tübingen 1996, 27–48, 27.

124 Ezt a megnevezést B. Duhm biblikus adta, aki felismerte és elhatárolta az  Ebed  
JHWH szakaszokat. IDEM, Jesaja, 1892; vö. HERBERT HAAG, Der Gottesknecht bei Deuterojesaja, 
Darmstadt 1985, 4. A német nyelvű szakirodalom a Gottes Knecht Lieder illetve az  Ebed  
JHWH Lieder fogalmakat használja. Rózsa Huba, Üdvösségközvetítők az Ószövetségben, Bu­
dapest 2001 c. tartalmas kommentárjában ezeket a szakaszokat magyarul nem énekek­
nek, hanem daloknak nevezi. Tanulmányomban két szempont miatt az ének fogalmat 
használom. Az első szempont filológiai. Szerencsésebb, ha éneknek fordítjuk, mivel a 
dal lehet szöveg nélküli dallam is,  de az énekhez elválaszthatatlanul hozzátartozik a 
szöveg. A dal közelebb áll a sláger meg a nóta fogalmához. Az ének ezzel szemben fenn­
költebb. Az ének fogalmát továbbá használjuk a lírai szövegekben is: például Arany Já­
nos  Toldija vagy Dante  Isteni színjátékának „fejezeteit” énekeknek és nem daloknak ne­



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 55

lebbről meg nem nevezett Istenszolgának küldetéséről és haláláról, va­
lamint szenvedésének üdvösségszerző hatásáról szólnak.125 A négy ének 
a következő izajási helyeken olvasható: 42,1‒9; 49,1–9; 50,4–11 és 52,13–
53,12. Természetesen az énekek pontos elhatárolása és száma vitatható, 
és bőven akadnak kutatók, akik több vagy kevesebb szöveget sorolnak 
az Isten szolgájának énekei közé. Ám a kutatók többsége követi Duhm 
munkáját, ami négy ilyen éneket határolt el.

Tanulmányom célja, hogy röviden bemutassam a névtelen szenvedő 
szolga kiengesztelő szerepét a negyedik ének alapján. Próbálok a szinte 
átláthatatlanra  duzzadt  irodalomból  néhány  eredményt  kiragadni  a 
szolga kiléte, és küldetésének értelmezése céljából. A második részben 
pedig röviden kitérek a negyedik ének újszövetségi felhasználására, az 
izajási prófécia újszövetségi alkalmazásának sajátosságára. Nem csupán 
a jövendölés és beteljesedés gondolata vezeti ezt az eszmefuttatást.  A 
kapcsolat Isten szolgája és Jézus között mélyebb szinten nyugszik.

1. A negyedik Ebed JHWH ének

Izajás 52,13–53,12

13. Íme, győzedelmeskedik (boldogul)126 az én szolgám,
felemelkedik, igen fenségessé és naggyá lesz.
14. Amiképpen sokan miatta visszariadtak,
annyira eltorzult az arca az emberiestől
és az emberiestől az alakja.

vezzük. A latin canticum és a német Lied fordítása szerencsésebb az ének terminussal. A 
másik szempont a magyar nyelvű szakirodalom szóhasználata. Mind a katolikus, mind 
a protestáns biblikus szakirodalom az ének fogalmat használja  ezen jól  elhatárolható 
izajási  szövegrészek jelölésére.  Az amerikai  katolikus bibliakutatók egykötetes biblia­
kommentárnak magyar fordítása (R. E. BROWN - J. A. FITZMYER - R. E. MURPHY, Jeromos Bib­
liakommentár I., Szent Jeromos Katolikus Bibliatársulat, Budapest 2002, 511), valamint az 
olasz valdens felekezetű J. ALBERTO SOGGIN (Bevezetés az Ószövetségbe, Kálvin kiadó, Buda­
pest 1999, 331) című munkájának magyar református fordítása.

125 RÓZSA H., Üdvösségközvetítők az Ószövetségben, Budapest 2001, 196.
126 Héber – Magyar Biblia, Makkabi kiadó, Budapest é.n.



56 Oláh Zoltán

15. úgy sok nemzet megrendül rajta
befogják szájukat a királyok,
mert amit soha nem mondtak nekik, azt látják
és amit nem hallottak, azt szemlélik figyelmesen.

53, 1 Ki hitt annak, amit hallottunk (hírnek)?
és az Úr karja kinek fedte fel magát?
2. Felnövekedett, mint egy gyerek színe előtt,
és mint gyökér a száraz földből.
Nincs néki ábrázatja, sem kinézésének dicsősége,
és nem volt látványában tetszésünk.
3. A férfiak megvetettje és elhagyatottja,
a fájdalmak férfija, a betegség ismerője,
mint akitől az ember elfordítja arcát, elhagyatott,
és nem értékeltük őt.

4. Bizony betegségeinket ő viselte, és szenvedéseinket
hordozta.
és mi megvertnek tartottuk, Isten vertének és megalázottnak.
5. És ő engedetlenségünktől sújtatott, és bűneinktől
töretett össze, a kiengeszteléshez vezető feddésünk rajta,
és az ő sebével szerzett gyógyulást.
6. Mindnyájan, mint a nyáj tévelyegtünk,
minden ember az ő útján magunk előtt.
Az Úr megtámadta benne a mi bűnünket.

7. Megragadtatott és megaláztatott, ám nem nyitotta ki száját,
mint leölésre (szánt) bárány elővezettetett,
mint bárány hallgat nyírói előtt, nem nyitotta ki száját.
8. Elnyomással és ítélettel elvétetett,
és ki törődik nemzedékével?
Mert kivágatott az élők földjéről
népem engedetlenségétől sújtatott halálra.
9. Sír a gonoszok között adatott neki,
és a rosszak között halálában.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 57

Ám nem tett semmi erőszakot, és szájában nem volt csalás.
10. És az Úrnak tetszett az ő lesújtása és megbetegítése,
hogyha lelkét jóvátételként (bűnök eltörléseként) adja,
meglátja utódait és meghosszabbítja napjait,
és az Úr kezében hasznos lesz / sikeres lesz.
11. Lelkének szolgálatától látni fogja
betelik tudásával

és sokakat igazzá tesz igaz szolgám,
és bűneiket ő hordozza.
12. Ezért nagyok között adok neki osztályrészt,
és hatalmasok között részesül zsákmányban.
aki lemeztelenítette a halál számára a lelkét,
és az engedetlenekkel számíttatik,
Mert sokak bűnét hordozta és az engedetlenekért megverettetik.

1.1. A negyedik ének felépítése

Az ének szerkezetének ismerete elengedhetetlen az értelmezésben, ezért 
röviden  vázolom.  Művészi  felépítést  mutatnak  mind  a  nagy  részek, 
mind a középső rész öt alrészének felépítése. A kutatók többsége meg­
egyezik abban, hogy az ének kezdete és a vége jól elhatárolható. Mind­
két rész Isten direkt beszédét tartalmazza, ami keretet képez a közbeeső 
versek körül.

I. Kezdeti keret (Iz 52,13–15)
Isten igéje a népekről és a királyokról, akiket a Szolga sikere csodálat­

ba ejt, a Szolga felmagasztalása.
II. Középső rész (Iz 53,1–11aa)

Egy „mi” csoport panaszos beszéde, egy közülük való, először félreis­
mert, ám JHWH részéről rehabilitált szolga üldöztetéséről és kínszenve­
déséről.



58 Oláh Zoltán

a. A hihetetlen hír Isten erőteljes cselekedetéről, amit a 
szolgán végbevitt. (1. v.)

b. A kellemetlen  külsejű  szenvedő  szolga,  akit  a  Mi 
csoport megvet és kerül (2–3. v.)

c. A Szolga  szenvedése  –  nem  saját,  hanem  mások 
bűne, 

a Mi csoport bűne miatt (4–6 v.)
b’. A Szolga ellenállás nélkül elszenvedi a halált (7–9. 

v.)
a’. Isten tervének sikere a szolga megaláztatásában és 

felmagasztalásában (10–11ab v.)

III. Befejező keret (53,11ab–12. v.) Isten beszéde a Szolga behelyet­
tesítő, és bűnt eltörlő haláláért adott jutalmáról.

Hogy a két keret megfelel egymásnak, nyilvánvaló. A két rész, amelyek 
az Isten beszédeként tárulnak az olvasó elé, a Szolga felmagasztalásáról 
beszélnek.

A középső  rész is  tervszerű  khiasztikus  szerkezettel  rendelkezik, 
amelyben a c. rész alkotja a MI csoport beszédjének a középpontját, te­
hát egyben a legfontosabb kijelentések ebben a szakaszban találhatók. A 
MI csoportnak tudomására hozott dolgok, a hallottak elővételezik azt 
(1. v.), amiről ez a középső rész beszél. A hallott és el nem hitt dolog az, 
hogy Isten terve sikeres lesz a szolga megaláztatása, konkrétan behe­
lyettesítő büntetése által megvalósuló felmagasztalásában. Ennek a fel­
ismerésnek következtében a MI csoport (b. rész) és a szenvedéssel súj­
tott  szempontjából (b’ rész)  kiderül,  hogy a Szolga  ártatlanul,  mások 
bűne miatt szenvedett és halt meg. A középső rész, a költemény magja 
fogalmazza meg a MI csoport perspektívájából ezt a felismerést. A MI 
csoport  is  addig  a  tett–következmény elve  alapján  gondolta,  hogy  a 
szenvedés és a halál saját bűnei megtorlásaként érik a Szolgát. Kiderül, 
hogy egy ártatlant sújt a bűnösök büntetése. Hogyan lehetséges ez? Erre 
válaszol az utolsó rész (a’). A Szolga életét ásám-ként (אש�ם), engesztelő 
áldozatként, illetve bűnök eltörléseként. 



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 59

1.2. A negyedik ének egysége

Az ének tehát két, Isten beszédeként stilizált keretorákulumból és egy 
koncentrikusan megszerkesztett középső részből áll. Ám ez a gondosan 
megszerkesztett ének keretszövegeiben találunk néhány furcsaságot:

1. A Szolgát bemutató beszéd az első énekben a mennyei udvar­
tartás előtt történik, a negyedeik éneknek azonban nincs kifeje­
zett címzettje, sem a királyok, sem a népek, és még csak nem is 
a MI csoport. A prófétai ének jelen formájában nyilván maguk 
az olvasók a címzettjei ennek a bemutatónak.

2. Általában úgy tartják a kutatók, hogy a MI csoport választ ad a 
keretorákulumban megfogalmazott  hírre.  Az  is  elképzelhető, 
hogy a keretorákulumok a MI csoport beszédével kapcsolato­
san került megfogalmazásra azzal a céllal, hogy konkretizálja 
az 53,1 versben felbukkanó hírt.

3. A MI résznek lényeges kijelentései megismétlődnek Isten keret­
beszédeiben. Utalás a megvetettségre és a kínhalálra (Iz 53,2b–9 
//  52,14 és 53,12b),  a szolga viseli  mások büntetését és bűnét 
(53,4–6.8.9b.  10ab  //  53,11b.  12b.)  és  végül  a  Szolga  jutalma 
(53,10ag. 11aa. // 52,13; 53,12b).

4. Az isteni orákulum már a kezdeteknél elveszi a MI rész feszült­
ségét. A hihetetlen hír nem abban áll, hogy a Szolgát megjutal­
mazza, hanem abban, hogy Isten a MI csoport bűneit rárakta 
Szolgájára. Az a hallatlan, hogy egy bűntelen ember életét adja 
a bűnösökért. A negyedik ének végső szövege azt a benyomást 
kelti, hogy a Szolga felmagasztalásának isteni kinyilatkoztatása 
révén jutott el a Szolga behelyettesítő szenvedésének felismeré­
séhez. Valószínűbb, hogy eredetileg csupán a szolga behelyet­
tesítő szenvedéséről, és küldetésének sikeréről, egyben JHWH 
tervének megvalósulásáról beszél a MI rész. Egyben a szolga 
elismerése és jutalma csupán abban nyilvánul meg, hogy látni 
fogja  utódait,  megsokasodnak  napjai.  A keretet  alkotó  isteni 
orákulumban „sokakat megigazulttá tesz igaz szolgám” kifeje­
zés a 10. verssel szemben a Szolga jutalma sokkal túlvilágiabb, 



60 Oláh Zoltán

mint a MI beszédben ábrázolt jutalma. A MI rész a Szolga he­
lyettesítő szenvedéséről és a MI csoport előtti rehabilitációjáról 
tudósít,  de  nem  felmagasztalásáról,  hanem  JHWH  sikeréről 
szolgája által.

5. A szolga jutalma az 53,1ab–12 szerint közel áll azokhoz a szöve­
gekhez a Bibliában,  amelyek egy halálosan beteg ember gyó­
gyulásáról, társadalmi rehabilitációjáról számolnak be, mint Jób 
42,16 vagy a Zsolt 30,4. Ezzel szemben 53,12a a Szolga jutalmát 
a következőképpen körvonalazza:  „Ezért nagyok között  adok 
neki osztályrészt, és hatalmasok között részesül zsákmányban.”

Az ásám, jóvátétel, ill. kiengesztelődés (אש�ם) szó megértése lényeges az 
ének magyarázata szempontjából. Jóllehet a kultusz fogalomvilágában 
ismert,  eredete mégsem a kultuszban keresendő, hanem olyan beszá­
molókban, ahol bűnös cselekedetet kell jóvátenni, mint Ter 26,10;  1Sám 
6,3k. 8.17. A jóvátételt a HB127 az ásám szóval fejezi ki.

Az  értelmezések  általában  két  csoportra  oszlanak.  Az  első  csoport 
kultikus szóhasználatot részesíti előnyben, amit először Fohrer dolgo­
zott ki.128 Az ásám azt a jóvátételi áldozatot jelöli, amit egy csalás, elve­
szett  vagy letétbe  helyezett  tárgyak vissza  nem adás,  vagy az ember 
tudtán kívüli vétek esetében kell bemutatni, és bocsánatot nyernek a kö­
vetkező vétkek elkövetői: a csalók, az Úr valamely törvénye ellen vétők, 
az embertárs letétbe helyezett dolgainak, az elveszett tárgy megtalálásá­
nak letagadói és hamis esküt tevők (Lev 5,14–26). Ezekben az esetekben 
az  ásám egy egyéves hibátlan kos. Az engesztelés napja szertartásának 
elvégzéséhez használt bűnbakot is szokták emlegetni. Ezzel az a problé­
ma, hogy a bűnbakról szóló bibliai szakasz nem használja az ásám szót 
(Lev 16,10.20–22). Janowski továbbá kifogásolja, hogy a negyedik  Ebed 
JHWH énekben nem esik szó vérontásról, és általában ez az ének nem 
rendelkezik rituális szókinccsel.129

127 Héber Biblia /  Biblia Hebraica Stuttgartiensia,  ed. K.  ELLIGER et  RUDOLPH, Deutsche 
Bibelgesellschaft Stuttgart, 41990.

128 B. JANOWSKI, 1996, 41.
129 B. JANOWSKI, 1996, 42.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 61

A második  csoport  kiindulópontja  a  Ter 26,10  (Izsák  –  Ábimelek 
Gerárban); 1Sám 6,3k. 8.17, az ásám szó olyan helyzetet jelöl, amikor egy 
személyre adósság, tartozás, a jóvátétel kötelezettség nehezedik, illetve 
azt a cselekedetet is, amellyel az adóssági vagy jóvátételi kötelezettség­
nek eleget tesz.130 Joggal jegyzi meg Janowski, hogy az ásám fogalom 
valószínűleg a bűnös túlkapások és ennek jóvátételét bemutató szöve­
gekből vándorolt át a  Levita törvénygyűjteménybe. Ha ezt a jelentést al­
kalmazzuk a Szolga életáldozatára, akkor a következőket állíthatjuk: Ez 
az életáldozat egész pontosan annyit jelent, mint bűnök eltörlése: Izrael 
népét, amely már nem képes magára venni bűne által eredményezett jó­
vátételi kötelezettséget, más kell, hogy kiszabadítsa, hogy még egyálta­
lán jövője legyen. Ez a szabadulás egy ártatlantól jön, aki életét odaadja 
Isten tervének megfelelően (10a.b.)131

Janowski tanulmánya alapján a következőképpen ábrázoljuk ezt a hely­
zetet:

1. A MI csoport nem viseli cselekedetének következményeit, ame­
lyek rá kellene, hogy nehezedjenek, helyette egy másvalakire 
kerülnek. A tett-cselekedet összefüggés törvénye nem az elkö­
vetőket, hanem Isten szolgáját sújtja, úgy hogy Izrael a megsza­
badított helyébe kerül – míg a bűntelen összetörik alatta.

2. A MI csoport felismeri és elismeri sajátjának a szolga által viselt 
bűnadósságot. A 4–6. versek MI csoportjának bűnvallomása fel­
tétele Izrael jövőjének, mert nemcsak a bűntől szabadul meg, 
hanem ez a felismerés és bűnbeismerés megváltoztatja Izraelt. 
A JHWH-val való közösségbe visszatérők csoportjává változik 
a MI csoport, és ők alkotják a szolga utódjait (10. v.)

3. A negyedik Ebed JHWH ének kezdetén Isten orákuluma áll. 
Nem a MI csoport beszél.  Ez az isteni  beszéd kettős belátást 

130 RÓZSA H., 2001, 227. Fordítja R. Knierim meghatározását: „…die aus einem Schul­
diggewordensein  resultierende  Verpflichtung,  die  Schuldpflicht,  Schuldverpflichtung,  das 
Schuldverpflichtungsein oder die Haftpflicht. Dabei zielt Verpflichtung immer auf die Ableis­
tung”. ’asam als Mittel der Schuldableistung zu nennen.”; art. אש*ם’asam, kol. 254–255).

131 B. JANOWSKI, 1996, 43.



62 Oláh Zoltán

eredményez a MI csoportban az ének végső szövegformájában: 
Egyrészt felismerik a Szolga bűntelenségét, és másrészt hogy a 
szolgát saját bűnük sújtotta halállal. A Szolga sikere, amit a ke­
retet alkotó isteni beszédek hirdetnek meg, összefügg ezzel a 
kettős belátással: Izrael visszatér Istenéhez, mert ennek a halál­
nak a jelentőségét és vele együtt saját helyzetét is megértette.132

1.3. Kiről beszél a próféta; magáról, vagy valaki másról?

Hagyománytörténeti vizsgálat segítségével röviden így körvonalazza L. 
Ruppert a szolga lehetséges kilétét és történelmi horizontját.

Feltehetőleg Másodizajás tanítványai  alkotják meg a negyedik  Ebed 
JHWH éneket, azzal a céllal, hogy mesterük erőszakos halálát értelmez­
zék, hiszen a harmadik énekből úgy tűnik, hogy küldetése kudarcra van 
ítélve. Isten terve paradox módon szolgája erőszakos halála által jut si­
kerre, mert életét engesztelésül adta másokért. A próféta igehirdetésével 
szemben értetlenül állt Izrael, sőt talán aktív ellenállást tanúsítottak vele 
szemben, talán a babiloni hatóságoknál tett feljelentésükkel maga Izrael 
is bűnrészese lett a szolga erőszakos halálának. A bűntelen szolga behe­
lyettesítő szenvedése által nyert bűnbocsánatot a száműzetésben élő Iz­
rael, miután megtapasztalta JHWH prófétája által meghirdetett új üdvö­
zítő cselekedetét, az új Kivonulást, vagyis a fogságból való hazatérést. 
Mindez még Kr. e. 539 előtt lett megfogalmazva, amikor a perzsa nagy­
király, Kürosz elfoglalta Babilont, és rendeletével lehetővé tette a szám­
űzetésben élő Izraelnek visszatérését saját földjére.

Ekkor a negyedik ének MI részének első feldolgozása (53,10ag; 11,aa) 
számol a már eltemetett szolga emlékének újraéledésével a fogságban 
lévő Izrael körében. Másodizajás gyakran beszél a száműzetésben élő 
Izraelről, mint JHWH szolgájáról (41,8k; 44,1k.21; 45,4). Isten népe újjá­
élesztésének gondolata inspirálódhatott Ezekiel csontmezőről szóló lá­
tomásából (Ez 37,1–14). A negyedik ének nyitott maradt további aktuali­
zálásokra,  mégpedig  a  száműzetésben  élő  Izrael  azáltal  vált  erre 

132 Uo. 44.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 63

alkalmassá, hogy hű maradt a Golá133-ban Istenéhez, bűnhődött az atyák 
és saját generációjuk hitehagyottjaiért.  Izajás szerint kétszeresen meg­
bűnhődött Izrael (40,2).134 Elképzelhető, hogy a szolga szenvedésében és 
halálában valamiképpen a száműzetésben élő Izrael szenvedése és halá­
la lett láthatóvá. Mivel Kürosz dekrétuma rehabilitálta Isten szolgáját, 
Izraelt, ezért fontosnak látták a szenvedő szolga alakját is rehabilitálni.

Az utolsó továbbírás eredménye a keretet adó két orákulum. Ekkor 
kerülhetett be a négy Ebed JHWH ének Deuteroizajás könyvébe. A szolga 
alakja már kollektív értelmet kap, és a száműzetés nehézségeit végig­
szenvedő és halálra kínzott nép lesz Isten szolgája. Kürosz rendeletének 
köszönhetően Sion ismét lakottá lett, és neki szól az 52,15b-ben megfo­
galmazott üzenet: „mert amit soha nem mondtak nekik, azt látják, és 
amit nem hallottak, azt szemlélik figyelmesen.” Most Izrael megkaphat­
ja a nagyokkal és a hatalmasokkal az osztályrészét, hatalmasokkal osz­
tozik a zsákmányon. Az elnyomó Babilont legyőzte a Perzsa birodalom, 
és ez Izraelnek javára szolgált, saját területét, mintegy hadizsákmányt 
visszaszerezheti.135 Ezzel a történelmi háttérrel érthetőbbé válik az a bi­
zonytalanság és átjárhatóság, ami a kutatástörténetben a szolga kiléte 
körül rajzolódott ki. Ezek szerint a szolga individuum, akinek a nyomá­
ba lép a szolga, mint kollektívum. Rózsa Huba így összegzi ezt a prob­
lémát: „A kollektív irányú továbbértelmezés semmi esetre sem jelent tö­
rést a dalok prófétai Szolgájával, aki ugyan individuum, de mint Izrael 
képviselője és prófétai hivatalában, mint az őt megelőző próféták repre­
zentánsa, kollektív vonásokat hordoz. A továbbértelmezés is ezekre az 
elemekre támaszkodik.”136

133 A babiloni száműzetés héber megnevezése. A szótő lemeztelenítést jelent, így a 
szó emlékeztet a száműzetésbe hurcolt emberek külső alakjára, akiket lemeztelenítve, 
vagy legalább is hiányos öltözékben hurcoltak magukkal a győztesek; L. KOEHLER - W. 
BAUMGARTEN, Hebräisches und aramäisches Lexikon zum Alten Testament I., Brill, Leiden - 
Boston 2004, 183–184.

134 L.  RUPPERT,  Mein Knecht, der Gerechte, macht die Vielen gerecht, und ihre Verschul­
dungen – er trägt sie (53,11), in BZ NF 40 (1996) 1–17.

135 Uo. 12.
136 RÓZSA H., 2001, 220.



64 Oláh Zoltán

1.4. Sokakat igazzá tesz igaz szolgám

Miután némileg sikerült körvonalazni az Ebed JHWH kilétét, most fi­
gyelmünk a  sokakat kifejezés tartalmának felvázolására irányul. Kiket 
fed ez a fogalom? 53,11b versből indulunk ki.  „sokakat igazzá tesz a 
szolgám, és bűneiket ő hordozta.” A MI részben a szolga Izrael bűneit 
hordozza, és sebeit viseli. Kézenfekvő, hogy a sokakban azokat lássuk, 
akik a MI rész csoportját is alkotják, tehát Izraelt. A sok tehát Izrael egé­
szét jelenti. Egész Izraelért szenvedett a szolga.137 Hogyan egyeztethető 
ez azzal össze, hogy a szolga a keretet adó orákulumokban maga is Iz­
raelt jeleníti meg korporatív személyként? A szolga nem az egész Izra­
elt, hanem azt az Izraelt jelöli, amely a babiloni száműzetésben kétsze­
resen is bűnhődött, és most ‒ mint a hazatért Gola ‒ Sion közösségének 
a magját adja. Tehát Izrael egyik részéről van szó, arról a generációról, 
amely már a száműzetésben született, tehát ők ártatlanok, nem viselnek 
felelősséget  az  elkövetett  szövetségi  hűtlenségért  és  hitehagyásért.138 
Izajás 53 utolsó átdolgozója számára a száműzetésből visszatérő Izrael 
készségesen elviselt szenvedése révén egész Izraelért bűnhődött.139

1.5. A behelyettesítés kérdéséről

Hogyan értelmezzük Szolga szenvedésében megvalósuló behelyettesí­
tést? Hogyan válik ez sokak számára megigazulásnak? A Szolga mások 
bűneit és betegségeit viseli, és ez felőrli életét, a szolga halálát okozza, 
és mégis „boldogul”, sikeres lesz. C. Mesters, a felszabadítás teológia 
képviselője így fogalmaz a szakasszal kapcsolatosan:

„Milyen különös győzelem! … Nem akar semmiképp a mi gon­
dolkodásunkhoz igazodni. Nem tudjuk semmiképp képzeletünkbe 
besorolni. Amit mi elképzelhetőnek tartunk, az egy nagynak győ­
zelme egy kicsinyen, vagy egy kicsi győzelme egy nagyon. El tu­

137 L. RUPPERT, 1996, 13.
138 Uo. 13.
139 Uo. 14.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 65

dunk képzelni egy döntetlen kimenetelű küzdelmet is. Ám egy ve­
reséget, ami győzelem? Ez olyan valami, ami még soha nem történt 
meg!” (Iz 52,15)140

A behelyettesítés gondolatát el tudjuk fogadni jogi értelemben. Egy kis­
korú személyt képviselhet a gyámja, vagy egy felhatalmazott bizonyos 
időkeretben és területen képviselheti, helyettesítheti azt, aki megbízta őt 
ezzel a feladattal. Ami adminisztratív szinten működik, nem működik 
büntetőjogi szempontból. Ha egy gyilkost halálra ítélnek ott, ahol még a 
halálbüntetés gyakorlatban van, hiába ajánlkozna esetleg valaki a gyil­
kos helyett a halálbüntetésre, helyette senki sem bűnhődhet.  Egy de­
pressziós beteg nem állhat elő azzal az ötlettel, hogy ő már úgy is régen 
gondolkodik az öngyilkosságon, így a halálbüntetés csak megoldaná di­
lemmáját. Vagy börtönbüntetést sem vállalhat senki egy más valaki he­
lyett. Például egy gazdag és befolyásos ember letöltendő börtönbünteté­
sét szívesen felvállalná egy hajléktalan,  busás fizetségért.  A bűn és a 
bűnhődés sokkal személyesebb, és nem ruházható át, illetve nem vehető 
át. Mégis hogyan értelmezhetjük a Szenvedő szolga behelyettesítését?

A bibliai bűnértelmezésnek van egy nagyon lényeges vonása. A bűn 
nem más, mint ellentmondásban élni a Teremtővel, és a bűnös ember 
szembekerül magával a teremtett világgal is. „A bűn bibliai megtapasz­
talása azt a nyomorúságos helyzetet jelöli, amelyből az ember nem tud 
megszabadulni saját erejéből, mert a bűn, amely a bűnöst a múltjában 
fogva tartja, túlságosan súlyos és életét elviselhetetlenné teszi. Ebben ol­
dódik meg a probléma.”141

Isten szolgája mások bűnét hordozza 53,11‒12. verseinek állítása sze­
rint. A bibliai hagyományban egyedülálló kijelentés ez. A נ�ש�א  (ejtsd. 
nászá)  és ejtsd) ס�ב�ל   szábál)  igék bűnterminológia területén gyakoriak. 
Ám szokatlan a negyedik Ebed JHWH énekben, ahogyan alkalmazza a 
szerző. Ezek a fogalmak az  Ószövetségben általában ott fordulnak elő, 
ahol egy embernek saját bűnei következményét kell viselnie, amikor az 
általa elkövetett rosszért bűnhődik. A rossz tettnek következménye rá­

140 B. JANOWSKI, 1996, 45.
141 B. JANOWSKI, 1996, 45.



66 Oláh Zoltán

nehezedik elkövetőjére.142 Hogy itt valami hallatlan történik, kiderül a 
negyedik énekben beszélő, közelebbről meg nem határozott személyek 
szavaiból is (52,13–15). Ami itt történik, azt soha nem mondták és soha 
nem hallották. A szolga hordozza mások bűneinek következményeit, ez 
a hallatlan újdonság. A bűntől való megszabadulás emberi behelyettesí­
téssel teológiailag elképzelhetetlen. Erre a következtetésre jut Hofius az 
ószövetségi hagyományok vizsgálatában.143

Isten Szolgája negyedik énekében a behelyettesítésnek teljes dinami­
kája  bontakozik ki,  és  megmutatkozik annak nyugtalanító  és  egyben 
felszabadító szempontja. Nyugtalanító, mert egy bűntelen hagyja magát 
halálra kínozni, anélkül hogy visszaütne, és minden erőszakot magára 
vesz, hogy megtörje az erőszak hatalmát. Az általánosan elterjedt írat­
lan törvény,  miszerint  az  erőszak erőszakot  szül,  a  békés  és  ártatlan 
szolga személyében abszurddá válik.

Egyben felszabadító szempontja is van ennek a behelyettesítő folya­
matnak. Azok, akiknek bűnét és betegségét a szolga hordozta, felisme­
rik saját vétkességüket. A vétkes felismeri és elismeri vétkességét, és ez­
zel  elkezdődik  a  változás.  Például  ha  egy  kegyetlenkedő  elnyomó 
személy rádöbben tettének bűnös voltára, és elismeri, hogy erőszakkal 
mások életét megnyomorította, bűnbocsánatot kap. Saját bűnös maga­
tartásának felismerése az első lépés a helyzet megváltozásában. A meg­
bocsátás megszünteti a jogtalanságot, és a gonoszból igaz lesz, az elnyo­
móból  sorstárs,  ellenségből  barát.144 Ám  senki  sem  képes  egy  ilyen 
felismerésre önmaga erejéből. Szükség van egy külső indíttatásra. Izajás 
53. fejezetében a keretet adó isteni orákulum első része adja meg, ami­
nek alapján a MI csoport felismeri, hogy a Szolga: a mi bűneinket és be­
tegségeinket hordozta.

Ezzel egybecseng E. Lukas pszichológusnőnek a szenvedés értelméről 
megfogalmazott véleménye: „A szenvedés értelmét megtoldom a segít­
ség értelmével. Segíteni csak az tud, aki képes erre: a gazdag segíthet a 

142 O. HOFIUS,  Das vierte Gottesknechtlied in den Briefen des Neuen Testaments, in B. 
JANOWSKI - P.  STUHMACHER(ed.),  Der leidende Gottesknecht Jesaja 53 und seine Wirkungs­
geschichte, Tübingen 1996, 108–109.

143 O. HOFIUS, Das vierte…, 114.
144 C. MESTERS, 111.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 67

szegényen, az egészséges ápolhatja a beteget, az intelligens irányíthatja 
az iskolázatlant, az erős felkarolhatja a gyöngét.”145 Lukas a szenvedő 
ember szempontjából közelít a szenvedés problémájához. Ám arra szé­
pen rávilágít, hogy csak az tud segíteni, akinek van erre lehetősége. Ha 
ezt a meglátást transzponáljuk a behelyettesítés teológiájára, akkor arra 
következtethetünk, hogy az elesett embert nem tudja más megszabadí­
tani bűnei következményeitől, csak olyan személy, aki nincs ugyanab­
ban a kilátástalan helyzetben, nem nyomja őt magát saját bűneinek ter­
he és következménye. Ez egybecseng a fent említett  következtetéssel: 
Éppen ezért a bűntől való megszabadulás emberi behelyettesítéssel teo­
lógiailag elképzelhetetlen.146

Így  lesz  Isten  szenvedő  szolgájának  negyedik  éneke  „várakozó 
igévé”147, ahogyan XVI. Benedek pápa találóan nevezi. Izajás 53. fejezeté­
nek meg van a maga konkrét történelmi háttere, de látjuk azt is, hogy 
nem lehet a szolga személyét pontosan behatárolni, valamiképpen túl­
mutat önmagán ez a bibliai szöveg.

2. A negyedik Ebed JHWH ének az Újszövetségben

2.1. A negyedik Ebed JHWH ének az evangéliumokban és az Apostolok 
Cselekedeteiben

Jézus földi küldetésének beteljesedése, halála és feltámadása után a ne­
gyedik Ebed JHWH éneket először az újszövetségi írások vonatkoztatják 
egy konkrét, egyedi történelmi személyre.148 Ám azáltal, hogy az újszö­
vetségi szerzők Iz 53. fejezetét krisztológiájukba felveszik, új fénybe állí­
tották magát az ószövetségi szöveget. Jézus Krisztus nemcsak ember, 

145 E. LUKAS, Szenvedésnek is van értelme, Agapé 2007, 111–112.
146 O. HOFIUS, Das vierte…, 114.
147 J.  RATZINGER,  XVI. BENEDEK,  A názáreti  Jézus  III. (ford. Martos Balázs) Budapest 

2013, 52.
148 P.  STUHLMACHER,  Jes 53 in den Evangelien und Apostelgeschichte, in B. JANOWSKI - P. 

STUHLMACHER (ed.), Der leidende Gottesknecht, Jesaja 53 und seine Wirkungsgeschichte, Tü­
bingen 1996, 93–105.



68 Oláh Zoltán

hanem Isten is. Egy lett közülünk, személye isteni természetének követ­
keztében minőségileg más. Mivel ő az Isten preegzisztens Fia, behelyet­
tesít bennünket ott, ahol senki más ember nem léphetne helyünkbe. Az 
Ebed JHWH-val szemben nem a történelem egyik pontjában kap megbí­
zatást, hanem a világba jöttének a célja, hogy életét adja a bűnösökért. 
Krisztus egész földi egzisztenciája behelyettesítő, pro-egzisztencia. Az 
„értetek” kifejezés meghatározza egész életét, az első naptól az utolsóig. 
Amíg Isten szolgáját Iz 53-ban eszközként használja, jól látható különb­
ség van Isten és a szolga cselekedete között, addig a krisztusesemény­
ben Isten és Krisztus gyakran azonosak a szótériológiai kijelentésekben. 
Krisztus nemcsak a bűnösök helyett, hanem a bűnösökért hal meg. Ha­
lála a bűnös halála, és feltámadása a bűnös Istenhez való visszatérése. 
Itt új teremtéssel van dolgunk. Krisztus egy üdvösséges új létezést hoz 
létre, amivel a bűnös ember korábban nem rendelkezett.149

A szinoptikus evangéliumokban Jézus szenvedését előre jelző jöven­
döléseiben találkozunk utalásokkal Iz 53. fejezetére. J. Jeremias úgy véli, 
hogy Jézus szenvedését előre jelző jövendölések magára Jézusra vezet­
hetők  vissza:  az  Emberfiát  az  emberek  kezébe  adják… (Mk 9,31).  A 
παραδίδοται kiszolgáltatik  passivum divinumként értelmezendő, legin­
kább  Iz 43,2–5 és 53,5–6.11–12 Isten szolgájáról szóló szövegek alapján 
tudjuk megérteni. Jézus saját magát úgy tekintette, mint az Emberfiát, 
akit Isten szeretetből Izrael megmentéséért szolgáltat ki.

Hogy Márk evangéliumában az utolsó vacsorán Jézus szavai a kehely­
ről kapcsolatban vannak-e Iz 53. fejezetével, vitatható, de Lukács 22,19.20 
hozzátoldása: „amely értetek adatik” egyértelműen Iz 53,6.12 verseire em­
lékeztetnek.

Jézus beszédeihez, logionjaihoz sorolják Lukács 22,36–37 verseit is. Eb­
ben a jézusi beszédben található Iz 53,12-ból vett idézetet az evangélium 
nem a  Septuaginta szerint  idézi.  Feltehetően Jézus személyesen alkal­
mazta önmagára ezeket a negyedik  Ebed JHWH énekből vett szavakat. 
Ezek fejezik be  a  búcsúbeszédet,  és  szembeállítják a szenvedés előtti 
időszakot azzal az új korszakkal, amely Jézus elfogatásával és elítélésé­
vel kezdődik.150

149 O. HOFIUS, Das vierte…, 115–117.
150 KOCSIS I., Lukács evangéliuma, Budapest 1995, 471.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 69

35Aztán azt mondta nekik: »Amikor erszény, táska és saru nélkül 
küldtelek titeket, szenvedtetek-e valamiben hiányt?« 36Ők azt felel­
ték: »Semmiben.« Majd így folytatta: »Most azonban akinek erszé­
nye van, vigye magával, hasonlóképpen a táskát is; akinek pedig 
nincsen, adja el a felső ruháját, és vegyen kardot.  37Mert mondom 
nektek: be kell teljesednie rajtam annak, ami írva van: ‘A gonoszte­
vők közé számították’ {Iz 53,12}. Mert ami rólam szól, az beteljese­
dik.« 38Erre ők így szóltak: »Uram, íme, itt van két kard.« Ő pedig 
azt mondta nekik: »Elég!«

Jézus aláveti magát az  Iz 53,12-ben kinyilatkoztatott  isteni akaratnak, 
kész arra, hogy gonosztevők közé számítsák, és életét úgy fejezze be, 
ahogyan ezt az Írás szava meghatározta.

Lukács evangéliumának egy másik saját anyagában található mondás: 
Atyám, bocsásd meg nekik, nem tudják, mit cselekszenek (Lk 23,34)  Iz 53,12 
„és közbejárt a bűnösökért” szavakkal hozható kapcsolatba. Az ApCsel-
ben  István  diakónus  ezeket  a  példaértékű  jézusi  szavakat  ismétli  el 
megkövezésekor (7,60). 

Elmondhatjuk, hogy már a földi Jézus tanúságtevését és az előtte álló 
halálát Izajás másokért ártatlanul szenvedő szolgájáról alkotott hagyo­
mány fényében értelmezte, és a neki jutó szenvedést olyan történésként, 
amelyben Isten akarata valósul meg.151

Az  ApCsel-ben  találjuk  az  „Isten  szolgája”  (ἐδόξασεν τὸν παῖδα 
αὐτοῦ Ἰησοῦν 3,13) szókapcsolat Jézust jelöli, aki Isten akaratának en­
gedelmeskedik, akit ellenségei halálra adnak, ám akit Isten felmagasz­
talt és teljhatalommal ruházott fel, Iz 52,13; 53,11 versekkel állkapcsolat­
ban  (ApCsel 3,13.26;  4,27.30).  Ugyancsak  ezeknek  a  verseknek  a 
folytatásaként Jézust igaznak is nevezi Lukács, ami szintén  Iz 53,11-re 
vezethető vissza. Bizonyára Izajás szenvedő szolgájának nemcsak moz­
zanatait szeretné olvasója elé idézni Lukács evangélista, hanem az Isten 
szolgájáról alkotott egész képét. Ezen háttér feltételezése és elfogadása 
nélkül a csaknem sztereotip módon ismételgetett  paisz Theou kifejezés­
nek a tartalma csorbulna. Jézus küldetése pontosan a bűnök megbocsá­
tását eredményezi. A felmagasztalt Krisztus folytatja a már földi életé­

151 P. STUHLMACHER, 1996, 97–98.



70 Oláh Zoltán

ben a bűnösökért elkezdett közbenjárását, és megszerzi számukra behe­
lyettesítő halálával még az utolsó ítéletben is bűneik bocsánatát.152

Lukács evangélista az ApCsel 8,26–39 szakaszban Fülöp diakónus köz­
belépésére megtérő és megkeresztelkedő etióp eunuch esetét beszéli el. 
A 8,32–33 versek  Izajás 53,7–8 szakaszát a  Septuaginta szerint idézik. A 
tisztségviselő kérdése (»Kérlek, kiről mondja ezt a próféta, önmagáról 
vagy valaki másról?«) érthető, ha szem előtt tartjuk a tényt, hogy a kora­
beli zsidóság körében mind az individuális, mind a kollektív értelmezés 
és Izajás próféta halálának legendája is ismert volt. Lukács nem részlete­
zi Fülöp diakónus beszédét, csak annyit tudunk meg: Ebből az Írásból 
kiindulva, hirdette neki Jézust (8,34). Az olvasó azonban a korábbi ha­
sonló missziós beszédek formája alapján nagy vonalakban elképzelheti 
Fülöp igehirdetését.153

Jézus gyógyító tevékenységének összefoglalását / summáriumát Máté 
evangélista Iz 53,4-ből vett reflexív idézettel bővíti. 

Amikor beesteledett, odahoztak hozzá sok ördögtől megszállot­
tat. Kiűzte szavával a lelkeket, azokat pedig, akiknek valami bajuk 
volt, meggyógyította, 17hogy így beteljesedjék, amit Izajás próféta 
mondott:
‘Ő a mi gyengeségeinket magára vette, 
és betegségeinket hordozta’ {Iz 53,4}. Mt 8,16–21.

Ez az idézet Izajás héber szövegét feltételezi. Az evangélista azt akarja, 
hogy Jézus gyógyító tevékenységét is az idézet mögötti szándék szerint 
Isten szolgájának műveként értékelje az olvasó. Jézus szenvedése útjá­
nak értelmezését Iz 53 alapján Máté evangélista kiterjeszti Jézus külde­
tésére és gyógyító tevékenységére is.  Máté 12,17–21 idézi az első  Ebed 
JHWH éneket is, aminek az a célja, hogy az olvasó felnyissa szemeit Jé­
zus történetének egészére, amely a szelídségnek, az irgalomnak, az erő­
szakmentességnek és a szeretetnek a története. Ezt a két idézetet egy­
mással összekapcsolva kell szemlélni. Ebből adódik a felismerés, hogy 
Jézus küldetését Máté evangélista nemcsak a szenvedéstörténetben mu­
tatja be Izajás szenvedő szolgájáról szóló bibliai hagyományok segítsé­

152 Uo. 100–101.
153 Uo.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 71

gével, hanem a szolga-tipológiát kiterjeszti Jézus egész életére. Az evan­
géliuma kezdetén meghirdetett messiási Immánuel, aki az Isten népét 
megszabadítja bűneitől (Mt 1,21–23), és aki missziós küldöttjeivel akar 
lenni a világ végéig (Mt 28,20) nem más, mint az Istentől a népe és a né­
pek megmentésére rendelt szolga, aki az Isten országának evangéliumát 
hirdeti. Mint teljhatalommal rendelkező és alázatos Messiás működése 
és kínszenvedése leginkább a négy izajási Ebed JHWH énekből kiindulva 
lesz érthetővé.

Eltekintve  János 12,38-tól a  Corpus Johanneum nem tartalmaz idézetet 
Izajás 53. fejezetéből, csak szavakra és motívumokra való utalásokat ta­
lálunk a negyedik evangéliumban. János evangéliuma visszatekint ebben 
a szakaszban Jézus működésére. Iz 53. fejezetét a szinoptikus evangéliu­
mok már korábban Jézus szenvedését bemutató szövegrészekben alkal­
mazták. Feltehetőleg ezen alkalmazások hatása alatt áll ez a jánosi sza­
kasz. Itt a nép vezetőinek hitetlenkedését mutatja be az evangélista, de 
már ez a konfliktus valamiképpen előrevetíti Jézus szenvedését. Az idé­
zetnek célja kidomborítani, hogy Isten tudásától és akaratától nem ide­
gen Jézus passiója.154

37Jóllehet ennyi jelet művelt a szemük láttára, mégsem hittek ben­
ne, 38hogy beteljesedjék Izajás próféta szava, aki ezeket mondta:

»Uram, ki hitt a mi beszédünknek, és az Úr karja kinek nyilvá­
nult meg?«{Iz 53,1}; Iz 6,9–10) Ezeket mondta Izajás, mert látta az ő 
dicsőségét és róla beszélt. 42Mégis, még a főemberek közül is sokan 
hittek őbenne, de a farizeusok miatt nem vallották meg, hogy ki ne 
zárják  őket  a  zsinagógából.  43Mert  jobban  szerették  az  emberek 
megbecsülését, mint az Isten dicsőségét.

A jánosi levelekben is találunk szavakat, motívumokat, amelyek  Iz 53. 
fejezetét idézik fel. 1Jn 2,1–2 Krisztusról, mint igazról és szószólóról be­
szél (παράκλητος), aki engesztelő áldozat bűneinkért (αὐτὸς ἱλασμός 
ἐστιν περὶ τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν). Mind a három kijelentés könnyen ért­
hetővé válik Iz 53,4–6.10–13 messiási értelmezésének hátterével. Ugyan­
ez érvényes  1Jn 4,10-re is:  mert ő szeretett minket, és elküldte Fiát en­
gesztelésül bűneinkért. (ὅτι αὐτὸς ἠγάπησεν ἡμᾶς καὶ ἀπέστειλεν τὸν 

154 J. BEUTLER, Das Johannesevangelium, Freiburg - Basel - Wien 2014, 367–368.



72 Oláh Zoltán

υἱὸν αὐτοῦ ἱλασμὸν περὶ τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν.)  Iz 53. fejezetének fo­
galmaiból kiindulva kell értelmeznünk a Nikodémussal folytatott éjsza­
kai beszélgetést (Mert úgy szerette Isten a világot, hogy egyszülött Fiát 
adta, hogy mindaz, aki őbenne hisz, el ne vesszen, hanem örök élete le­
gyen; Jn 3,16) és a Jó pásztor juhaiért hozott életáldozatát is (Jn 10,11. 15. 
17. 18).

Keresztelő János (1,29.36) Isten bárányának nevezi Jézust (ἴδε ὁ ἀμνὸς 
τοῦ θεοῦ ὁ αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ κόσμου.) Ez a kifejezés utal a ne­
gyedik evangélium összefüggésében Jézus behelyettesítő kereszthalálá­
ra, mint a végidőbeli húsvéti bárányra (Jn 19,36 és 1Kor 5,7) és mélyebb 
értelemben Iz 53. fejezetére is. Mivel a világ bűnének hordozása nem ve­
zethető le a húsvéti Bárány hagyományából, ezért csak  Iz 53,4. 11–12 
verseire gondolhatunk. Ezért az Isten báránya kifejezés mögött is első­
sorban Isten szenvedő szolgájának hagyománya áll.

Ezek az idézetek érzékeltetik, hogy Jézus küldetését, szenvedését és 
felmagasztalását a jánosi iskola is a negyedik Ebed JHWH ének fogalom­
világa alapján értelmezte.

2.2. A negyedik Ebed JHWH ének az újszövetségi levelekben

A rómaiakhoz írt levelében Pál apostol kétszer idézi a negyedik  Ebed 
JHWH éneket. A Róm 10. fejezetben Pál apostol a hit általi megigazulás­
ról beszél. Szokatlanul sok ószövetségi idézetet sző bele a hit terjesztésé­
vel kapcsolatos meglátásába. A 16. versben felmerül a hitetlenség prob­
lémája a zsidók és a pogányok körében egyaránt,155 és idézi  Iz 53,1a-t: 
De nem mindnyájan engedelmeskednek az evangéliumnak. Ezért kérdi 
Izajás is: „Uram, ki fogadta156 hittel igehirdetésünket?157” Pál apostol a 

155 N. BAUMERT,  Christus Hochform von „Gesetz”,  Übersetzung und Auslegung des Rö­
merbriefes, Würzburg 2012, 214.

156 A Szent István Társulat fordítása jelen idővel fordítja a görög aorisztoszt. 
157 A görög ἀκοῇ a héber ש�מוע�ה szónak a fordítása: a hallott és hallatott dolgok. Az 

Ószövetségben és a rabbinikus irodalomban az igehirdetést jelenti. Pontosabban meg­
határozva: azt a kinyilatkoztatást jelöli, amelyet a próféták Istentől kaptak és hirdet­
tek; vö. 1Tessz 2,13.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 73

Septuaginta szövegét követi, ami a Textus Masoreticus-szal szemben tar­
talmazza az „Uram” megszólítást, ami a kérdést Istennek címzett pa­
naszkérdéssé változtatja.158 A keresztény hit tanításának a hívő ember 
ajkán és szívében kell lennie. Ennek a hitnek a tartalma egy rövid hit­
vallás, mégpedig „Jézus Krisztus az Úr”, akit ajakkal és szájjal vall meg 
a hívő ember, és szívében hiszi, hogy Isten feltámasztotta. Pál apostol 
Jézus Krisztusról szóló igehirdetést és hitvallást a negyedik énekre utal­
va határozza meg, tehát Isten szenvedő szolgájára emlékezteti az olva­
sót, de egyben Jézus Krisztus több egy ártatlanul szenvedő ember-szol­
gánál. Ez a megfeszített Isten szolgája Pál apostol szemléletében nem 
csupán ember (merus homo), hanem a dicsőség Ura (κύριος τῆς δόξης; 
1Kor 2,8) és (κύριος πάντων;  Róm 10,12).159 Benne Isten jelent meg, és 
halálával megváltott, és elnyerjük a megigazulást.160

Róm 15,2-ban Pál apostol hithirdetői gyakorlatát, miszerint olyan he­
lyen hirdeti az evangéliumot, ahol még mások nem hirdették,  Iz 52,15. 
versére hivatkozva alapozza meg: „Akiknek nem hirdették, majd meg­
látják, s megértik majd, akik hírét sem hallották.” A Jézus Krisztusról 
szóló evangélium Isten megfeszített és feltámadt szolgájáról szól.

Pál apostol leveleiben találkozunk a negyedik ének motívumaival olyan 
szövegekben, amelyeket maga az apostol is a hagyományból vett át. Az 
1Kor 15,3b–5-ban egy négytagozódású katekétikai summáriumot idéz:

Krisztus  meghalt  bűneinkért,  az  Írások  szerint,  4eltemették  és 
harmadnap feltámadt, az Írások szerint. 5Megjelent Péternek, majd 
a tizenkettőnek.

Ebből a katekétikai  összefoglalóból minden kétséget kizáróan az első 
tag idézi  fel  Iz 53. fejezetét.  Az Írások többes száma nem kérdőjelezi 
meg ezt. Ahogyan az Újszövetségben általában, úgy itt is ez a kifejezés az 
Írást mint egészet jelenti.161

158 H. SCHLIER, Römerbrief, HThKNT VI., Freiburg - Basel - Wien 1977, 317.
159 O. HOFIUS, Das vierte Gottesknechtslied in den Briefen des Neuen Testaments, 117.
160 Vö. SzIT Róm 10,6–8 versekhez írt jegyzete.
161 JAKUBINYI Gy., Máté evangéliuma, Budapest 2007, 327. A szerző nem ad különösebb 

magyarázatot azzal kapcsolatosan, hogy miért fordítja a görög többes számot egyes 
számmal. Feltehetően ugyanazon alapon, amelyet már fent említettem.



74 Oláh Zoltán

A nem páli  levelekben két szöveg idézi  fel  Isten szolgája negyedik 
énekét. Az első a Zsid 9,28 csak utal  Iz 53,12c hetvenes fordítására. „…
Krisztus is egyszer áldozta fel magát,  hogy sokak bűnét elvegye.”  Iz 
53,12c kijelentését („sokak bűnét hordozta”) a Zsidókhoz írt levél beveszi 
a maga megváltástanába, a Krisztus, a főpap önfeláldozásáról szóló ta­
nításba,  amit  a  levél  szerzője  kiengesztelésként  értelmez,  ami  által  a 
bűnnek a valósága eltávolíttatik, és a bűnösöknek megnyitja az utat Is­
tenhez. Jézus kereszthalála azért szerzi meg a bűnösöknek a bűntől való 
megtisztulást, mert Jézus nem csupán ember (merus homo), hanem Isten 
preegzisztens Fia, aki felfoghatatlan módon megalázta önmagát, és em­
berré lett, hogy ilyenként meghalljon Isten népéért.162

Jóllehet az 1. Péter levél szerzője nem beszél Jézusról, mint az Isten Fiá­
ról, sem Krisztus preegzisztenciájáról és megtestesüléséről, mégis a pre­
egzisztencia gondolata adott már 1Pt 1,10–12 szakaszban, hiszen a pró­
fétáknak  „Krisztusnak  bennük  működő  Lelke,  előre  megmondta  a 
Krisztusra váró szenvedéseket és az azutáni dicsőséget.” Hogy a szerző 
a negyedik Ebed JHWH énekre gondol, kiderül 1Pt 2,21b–25 szakaszból, 
amely több szövegrészt idéz Iz 53. fejezetének hetvenes fordításából. Ez 
a rabszolgákhoz intézett parainézis163 Krisztus szenvedését állítja példa­
ként a szolgák elé.

21bKrisztus is szenvedett értetek, 
hogy az ő nyomdokait kövessétek.
22Ő, aki bűnt nem cselekedett,
s álnokságot sem találtak szájában {Iz 53,9}, 

23aki, mikor szidalmazták, maga nem szidalmazott, 
mikor szenvedett, nem fenyegetőzött, 
hanem rábízta magát az igazságos Bíróra;
24aki a mi bűneinket maga vitte fel164 testében a fára, 
hogy a bűnöknek meghalva igaz életet éljünk; 
az ő sebe által gyógyultatok meg.

162 O. HOFIUS, Das vierte…, 124.
163 K. H. SCHELKLE, Die Petrusbriefe, Der Judasbrief, HThKNT XIII, 2, Freiburg - Basel - 

Wien, 1961, 81.
164 A KNB fordításától itt eltérünk „aki a mi bűneinket maga hordozta testében a fán”.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 75

25Mert olyanok voltatok, mint a tévelygő juhok {Iz 53,5k},
de most megtértetek lelketek pásztorához és felügyelőjéhez.

Ha az idézett szakasz a szolgákhoz intézett buzdítás, és a szerző csupán 
Jézus szenvedésének példaértékűségéről akar beszélni, akkor nem tűnik 
egészen szükségesnek az „értetek” (ὑπὲρ ὑμῶν; 1Pt 2,21b) kifejezés. A 
24. versben kihangsúlyozza Krisztus szenvedésének és halálának kien­
gesztelő értékét. Ennek oka az lehet, hogy a levél szerzője nem tud úgy 
beszélni Krisztus szenvedéséről,  hogy egyidejűleg annak kiengesztelő 
szerepét nem szemléltetné. Ez a teológiai szemlélet ilyen szilárdan ösz-
szekapcsolódott a történelemmel. A Krisztus szenvedéséről való beszéd­
hez eltörölhetetlenül hozzákapcsolódik ez a mély értelmezés. Iz 53. feje­
zetét  nagyon  korán,  feltételezhetően  már  maga  Jézus  alkalmazza 
messiási küldetésének megvilágítására, és nem csupán a benne hívők 
közössége, az egyház ismeri fel benne Isten szenvedő szolgájának voná­
sait.165 A 24. versben a szerző csaknem önkéntelenül ismét kiegészíti a 
rabszolgákhoz intézett  buzdítását Jézus behelyettesítő és kiengesztelő 
szenvedéséről szóló kérügmával. Itt már nemcsak a rabszolgákat tartja 
szem előtt, hanem az egész egyházat. „A mi bűneinket hordozta…” A 
levél szerzője már többet állít, mint Iz 53,11, azt ugyanis, hogy Krisztus 
testében bűneinket felvitte a fára, a keresztre. Amíg  Iz-LXX 53,11-ben 
hordozni fogja, jövő idő áll (ἀνοίσει), addig a levél értelemszerűen múlt 
időt, aorisztoszt (ἀνήνεγκεν) használ. A Krisztus eseményből kiindulva 
körülírja a bűnök hordozásának a módját is. Tehát Krisztus nem csupán 
hordozza bűneink büntetésének következményeit,  hanem egyben ke­
reszthalála gyógyító kiengesztelődés is. Ezért fűzi nyomba hozzá a cél­
határozói mondatot:  „hogy a bűnöknek meghalva igaz életet éljünk”. 
Krisztus kereszthalála és feltámadása által a bűnrealitás eltörlődött és 
megszűnt, és egy új életrealitás nyílott meg azok számára, akikért Krisz­
tus meghalt és feltámadt.166

Behelyettesítő kiengesztelésről van szó 1Pt 3,18 versben is, ahol Iz 53-
ra való utalást nem lehet fel nem ismerni.

165 K. H. SCHELKLE, Die Petrusbriefe, Der Judasbrief, 81–82.
166 O. HOFIUS, Das vierte…, 125–126.



76 Oláh Zoltán

Mert Krisztus is meghalt egyszer a bűnökért,
az Igaz a bűnösökért,
hogy minket Istenhez vezessen.
Test szerint megölték ugyan,
de a Lélek életre keltette.

Krisztus nem a bűnök miatt, annak következményeképpen halt meg a 
levél szerzőjének értelmezésében, hanem azért,  hogy kiengesztelődést 
hozzon létre Isten és ember között. Ezt egyértelműen megfogalmazza a 
célhatározói mondat.  Iz 53 behelyettesítő gondolatát felhasználva egy­
ben a páli levelekhez és a Zsidókhoz írt levélhez hasonlóan ez a behelyet­
tesítés erősen kapcsolódik a kiengesztelődéssel. Így a Krisztus-esemény 
már új fénnyel világítja meg Izajás szenvedő szolgáját.167

Összegzés

Jézus történelmi fellépése és Iz (42,3–4; 52,7) 52,13–53,12 szövegein ori­
entálódó messiási küldetéstudata döntő újdonságot eredményeznek  Iz 
53. fejezetének értelmezés- és hatástörténetében. A húsvéti szemtanúk a 
szenvedő szolga énekének egész szövegét első alkalommal egy konkrét 
történelmi személyre tudták alkalmazni és belőle kiindulva Jézus szen­
vedéstörténetét szótériológikusan értelmezni.

Egyetérthetünk továbbá Stuhlmacher tanulmányában felvázoltakkal: 
Isten Szolgájának individuális és kollektív értelmezésének alternatívája 
történelmileg téves, ami nem magyarázza meg sem a zsidó, sem az új­
szövetségi álláspontot. Amikor Isten szolgája a korai zsidó irodalomban 
(4QTestLevic–d;  4QAJa;  aethHen 38,2; 46,4; 62,3 és  tgIz 53) messiási értel­
mezést nyer, és papnak, igaznak, Emberfiának és Isten választottjának 
tartják, ez mindig Isten népére vonatkoztatva történik. Ő az Istentől ren­
delt fejedelem (naszá), aki a népen uralkodik, és aki egyben képviseli a 
népet Isten színe előtt. Az Újszövetségben is hasonló a helyzet: Jézus ön­
magát a maga messiási küldetésében Isten- és Emberfiának tekintette, 
akit Isten a végidőbeli Izraelnek rendelt. Ezért hozta létre a tizenkettek 
kollégiumát, hogy a végidőbeli Izrael 12 törzsét jelképezzék (Mk 3,145–

167 O. HOFIUS, Das vierte…, 126.



„Sokakat igazzá tesz igaz szolgám, és bűneiket ő hordozza” 77

19; párh.  Lk 12,32; 22,28–29) és az utolsó vacsorán maga köré gyűjtötte 
őket, hogy sokaknak részt adjon engesztelő halálából. Az őskeresztény­
ség a Krisztushoz tartózást kifejező hitvallásában az Isten Fiáról beszél, 
aki az Isten népét vezeti, akinek a teste a nép, és aki közbenjár testének 
tagjaiért Isten színe előtt. Individuálisnak csak annyiban lehet nevezni 
ezt az értelmezést, amennyiben nyomban a kollektív értelmezést is hoz­
záveszi és mindkettőt egymás mellé helyezi.168

Az is világosan kiderül, hogy az újszövetségi iratok Isten szenvedő 
szolgájáról szóló negyedik éneket átveszik, de annak eredeti értelmét el­
mélyítik  a  Krisztus-esemény  fényénél.  Krisztusban  felismerik  Isten 
szenvedő szolgáját, de ugyanakkor Jézus Krisztus kínszenvedése, halála 
és  feltámadása  újabb  mélységet  adnak  az  izajási  próféciának.  Azt  is 
mondhatjuk, hogy Jézus Krisztus személyét és megváltó művét elsődle­
gesen nem csak Iz 53 magyarázza, hanem Jézus maga értelmezi Iz 53-t. 
Eddigi vizsgálódásunk kellőképpen szemlélteti, hogy a keresztények az 
Ószövetséget nem csak átvették, hanem kiindulva Krisztus halálából és 
feltámadásából újra olvasták, újra értelmezték. Az Ószövetség az  Újban 
döntő módon újjáéled.169

Az Isten szolgájáról szóló negyedik ének krisztológiai recepciója által 
olyan értelmezést kap, amely az eredeti próféciában nem található, és 
így tartalom és mondanivalója alapján bizonyos értelemben új szöveggé 
formálódik  az  újszövetségi  írásokban.  Amikor  a  „szolgám” merőben 
emberi személye helyébe Jézus Krisztus, az Isten Fia lépik, megváltoz­
nak  a  koordináták.  Kereszthalálából  és  feltámadásából  értjük  meg  a 
bűnt és annak súlyosságát, valamint Megváltónk Isten és ember kien­
gesztelődését szolgáló pro-egzisztenciáját.

168 PETER STUHLMACHER, 1996, 103–105.
169 O. HOFIUS, Das vierte…, 127.



MARTOS LEVENTE BALÁZS:

Narratív kritikai megfontolások a márki
szenvedéstörténettel kapcsolatban

Mai ismereteink szerint a sorban második evangélium, Szent Márké a 
legősibb a négy közül. Szerzőjére, az evangélium műfaj megalkotójára, 
úgy is tekinthetünk, mint a Názáreti Jézus szenvedésének első „törté­
netírójára”.170 Mint minden tudományosan megfontolt, így aztán tudo­
mányosan titkosított állítást, természetesen ezt is magyarázni kell. Úgy 
látjuk, mai formájában Márk volt az első teljes szenvedéstörténet szer­
zője. Mint ilyen, alapvetően meghatározta, hogy milyen úton járt tovább 
Máté,  Lukács és János is,  hogyan mondták el azt a történetet,  amely 
annyira fontos a keresztények Krisztusba vetett hite, illetve önértelme­
zése szempontjából. Márk elbeszélése sok szempontból azt is befolyá­
solja, hogy a mai napig milyen információk állnak rendelkezésünkre Jé­
zus szenvedésével kapcsolatban. Ami pedig a hívő ember számára még 
fontosabb, Márk elbeszélő műve valószínűleg arra is hatással van, hogy 
milyen módon elevenítjük fel Jézus szenvedésének eseményeit.

A szenvedéstörténet mint történetírás

A „történetíró” kifejezéssel természetesen nem azt akarjuk állítani, hogy 
a  szenvedéstörténet  vagy  passió  „puszta”  történetírás,  vagyis  tények 
felsorolása  mindenféle  értelmezés  nélkül.  Azt  sem  mondjuk,  hogy 

170 E.-M. BECKER,  Das Markus-Evangelium im Rahmen antiker Historiographie (WUNT 
194), Tübingen 2006.



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 79

ugyanez teljes és mai értelemben vett történetírás volna, vagyis az ese­
mények okainak és összefüggéseinek részletes és alapos tárgyalása. Az 
mindenesetre bizonyos, hogy Márk és a többi evangélista tényeket akart 
továbbadni,  illetve  tényeket  is  akart  továbbadni  egy  olyan  mélyebb 
megértéssel, amely az események tágabb összefüggésének, előzményei­
nek és következményeinek ismeretéből származott.

A szenvedéstörténet Márk által rögzített formája valószínűleg irodal­
mi értelemben sem volt előzmények nélkül.  Márk evangéliumában min­
denesetre nyomot hagyott egy korábban meglévő elbeszélés, amely ta­
lán  már  Jeruzsálemben  vagy  Palesztinában  létrejött  előbb  szóbeli, 
azután írásos formában is. Ha abból indulunk ki, hogy Jézus feltámadá­
sának hirdetését nyilvánvalóan ki kellett egészíteni, be kellett vezetni a 
halálára és ennek módjára tett utalásokkal, elsőként magát a keresztre 
feszítés jelenetét kellett elbeszélni.171 Ha azonban már létrejött Jézus ha­
lálának rövid elbeszélése, szinte elképzelhetetlen, hogy Pilátus ítélkező 
gesztusa, s talán a katonák gúnyolódása és kegyetlen játéka, másfelől 
pedig a temetés jelenete ne tartozzon hozzá azonnal. Mint látni fogjuk, 
egyes nyelvi elemek mellett a szövegben használt ószövetségi utalások 
és idézetek is sűrűbben fordulnak elő  Márk 15. fejezetében, s ezért en­
nek a szakasznak eredeti önállóságát sejtetik. Azonban az is valószínű, 
hogy igen korán további részletekkel bővült ez a kezdetleges elbeszélés. 
Az őskeresztény közösséget talán saját liturgikus gyakorlata is befolyá­
solta,  amikor továbbadta az utolsó vacsora emlékét.  Más részleteknél 
pedig, például a getszemáni-kerti jelenetben vagy Péter árulásának el­
beszélésében, valamiféle erkölcsi buzdítást vagy intést is láttak az ese­
ményben.

A történeti-kritikai exegézis, illetve az irodalomkritika ennek a lassú 
növekedésnek a nyomait igyekszik felfedezni és rögzíteni. Ha kezdet­
ben volt a kérügma, vagyis a Jézus feltámadásáról, előtte pedig halálá­

171 M.  GIELEN,  Die Passionsgeschichte in den vier Evangelien. Literarische Gestaltung –  
theologische  Schwerpunkte, Stuttgart  2008,  13‒14.  Az őskeresztény  hitvallásformulák 
mellett és előtt pedig legalább olyan fontosnak ítéli az ún. kontrasztformulákat, ame­
lyek az emberi és isteni cselekvés ellentétére épülnek: „Jézus Krisztus…, akit ti meg­
feszítettetek, akit Isten feltámasztott a halálból.” – ApCsel 4,10 (vö. ApCsel 2,22‒24.36; 
3,13‒15; 5,30; 10,39 sköv.; 13,28‒30).



80 Martos Levente Balázs

ról szóló hír, s ha ez a rövid hitvallás fokozatosan emlékező és tanító el­
beszéléssé fejlődött, akkor ennek a fejlődésnek bizonyára nyoma van a 
ma rendelkezésre álló szövegben is. Megfigyelhető például, hogy Jézus 
Jeruzsálembe való bevonulásától fogva (Mk 11,1‒11) sokkal gyakrabban 
olvasunk az események pontos idejének meghatározásáról. Ez az evan­
gélium korábbi részleteire nem volt jellemző.172 Az egyes eseményekhez 
egyértelmű helymeghatározás is kapcsolódik,  az egyes jelenetek egy­
másból következnek, szinte nyomon követhetjük Jézus útját, ahogy azt 
a  keresztút  imádkozói  a  mai  napig meg is  teszik.  Ha  elkülönítjük  a 
„buzdító”  célzatú,  vagyis  közvetlen  erkölcsi  tanúsággal  rendelkező 
részleteket, azt is megfigyelhetjük, hogy azok a 14. fejezetre korlátozód­
nak,173 amelynek valaha önálló bevezetése is lehetett (Mk 14,1‒2).174 

A történeti-kritikai exegézis művelői a legrégebbi irodalmi egységet 
így a 15. fejezetben feltételezik. A kész szöveget pedig a szereplőknek, 
illetve Jézus helyzetének megfelelően osztják részekre. A 14. fejezet 42. 
verséig Jézus még szabad. A betániai vacsorán, az utolsó vacsorán, út­
közben a  kertbe,  majd a  kertben szorongva végzett  imádság közben 
még olyannak látjuk őt, amilyen addig is volt: törődik tanítványaival, 
inti és buzdítja őket. A 14,43‒52 részletben ezzel szemben már megtör­
tént az árulás. A híres paradidómi ige egyszerre jelent átadást, kiadatást 
és elárulást, és szinte Jézus egész működését végigkíséri (Mk 1,14; 8,31; 
9,31; 10,33‒34; 13,10. 12; 14,10‒11. 18. 21. 41‒42. 44; 15,1. 15.). A 14,72-ig 
Jézus a zsidó vezetők kezében van, ezzel szemben a 15,1-től fogva a ró­
maiak okozzák vesztét.

A feltételezett, s valószínűleg írásos formában is létező ősi elbeszélés­
nek az a sajátossága is sokat foglalkoztatta a kutatókat, hogy az evangé­
lium korábbi  szakaszaihoz  képest  feltűnően  sok  ószövetségi  idézetet 
használ, elsősorban a Zsoltárok könyvéből, másodsorban pedig a prófétai 
irodalomból.175 Úgy látszik, hogy a szenvedő igaz, illetve az ő Istenhez 
kiáltó panasza, ahogy ez főleg a 22. és a 69. zsoltárban megjelenik, igen 

172 E.  SCHWEITZER,  Das Evangelium nach Markus  (NTD 1), Göttingen - Zürich  181998, 
122‒123. 

173 J. DELORME, Lecture de l’Evangile selon saint Marc 1/2 (Cahiers Evangile), Paris 1972, 
105‒108.

174 E.-M. BECKER, Das Markus-Evangelium, 361‒382.



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 81

korán része lett annak, ahogy elbeszélték, leírták Jézus szenvedését. A 
sorsvetés, amellyel megosztoznak Jézus ruháin (15,24), a Jézust károm­
lók  fejcsóváló  gúnyolódása  (15,29),  a  hozzá  intézett  cinikus  szavak 
(15,30), majd Jézus fájdalmas kiáltása a kereszten (15,34) pontosan meg­
felelnek a 22. zsoltár egyes részleteinek. Az ecettel kínálás pedig (15,36) a 
69. zsoltárra emlékeztet. Ezek a megfelelések arra az ámulatra utalnak, 
amellyel az első közösség tagjai Jézus szenvedésének egyes momentu­
mait fedezték fel a zsoltárokban. Ki kell emelnünk, hogy ezek a szaka­
szok nem annyira értelmezik, sokkal inkább csak leírják az eseménye­
ket. Az a közösség, amely így emlékezett vissza Jézus halálára, vagyis 
így talált benne egyfajta értelmet, talán azt élte át, hogy ami történt, be­
illett Isten tervébe. Titokzatos harmóniában ment végbe minden, ahogy 
az Írásokban már előre megíratott. Ami a szenvedő igaz emberről szóló 
zsoltárok befejezésében azonnal megjelent, a meghallgatott ima, a meg­
erősítő  válasz  Isten  részéről,  az  a  szenvedéstörténetben  legfeljebb  ki 
nem mondott reménység marad.

Azok a prófétai szövegek, amelyek a tágabban értett szenvedéstörté­
net első részeiben találhatók, és főként Zakariás próféta könyvéből valók, 
valamivel  komplexebb  teológiai  értelmezést  rejtenek.  Eszkatologikus 
messiási várakozás szólal meg bennük, s annak a meglehetősen össze­
tett rendszernek a részét képezik, ahogy Jézus egyszerre magára vette 
és meg is változtatta a messiási várakozásnak a zsidóságban kialakult 
módját. A jeruzsálemi bevonulás jelenetét ugyan árnyalja egy zsoltáridé­
zet is (Zsolt 118,25‒26 – Mk 11,9‒10), Jézus gesztusa azonban elsősorban 
a Zakariásnál jövendölt alázatot teszi meg a messiás király legfontosabb 
ismérvéül (Zak 9,9 – Mk 11,1‒10). A „szövetség vére” Jézus halálára utal, 
amelyet „sokakért” szenved el (Zak 9,11; Iz 53,12 – Mk 14,24). A tanítvá­
nyok megfutamodása és szétszéledése szintén Jézus halálának körülmé­
nyeit értelmezi (Zak 13,7 – Mk 14,27), mégpedig újra olyan módon, hogy 
Jézus pásztor-szerepét emeli ki.

175 RÓZSA HUBA,  Zsoltár-  és prófétai szövegek  értelmezései  a  szenvedés  történetében,  in 
BENYIK GYÖRGY (szerk.), Szenvedéstörténet. Nemzetközi Biblikus Konferencia, 2005. szeptem­
ber 4‒7. (Szeged 2006) 123‒142.



82 Martos Levente Balázs

A történetírástól a történetmondásig és a narratív kritikáig

A márki szenvedéstörténet irodalomkritikai értékelése eleven képet fest 
a szöveg előzményeiről, s ezért egyes részleteinek történeti beágyazott­
ságát,  illetve  az  egész  szerkesztői  szándék irányát  is  közelebb hozza 
hozzánk. Ez a módszer mindenesetre nehezen teremti meg a különböző 
elbeszélések egységét, s az egyes fogalmak történeti fejlődésének elem­
zése is a végtelenségig folytatható és részletezhető. Az intertextuális vo­
natkozások, a szöveg végső egészének és az ószövetségi előzményeknek 
finom összjátéka is gazdagíthatja megértésünket, ám a felismerhetetlen­
ségig is bonyolíthatja a szöveget, míg egészen el nem veszítjük a szöveg 
egységének tapasztalatát.

A történeti-kritikai exegézis feltárja a szöveg keletkezésének folyama­
tát, mégpedig azért, hogy az eredetileg talán önálló egységeket szemlél­
ve közelebb jusson a teljes egész értelméhez. Analitikus elmék könnyeb­
ben  magukénak  érzik  ezt  a  megközelítést.  Az  elbeszélés  részletes 
elemzése valóban segíthet abban, hogy elválasszuk egymástól a ténye­
ket és értelmezésüket, sőt, az értelmezés egymást követő fázisait is. A 
szöveg alakulásának folyamata azt is jelzi, milyen úton indult el az első 
keresztény  közösség.  Valójában  minden  keresztény  nemzedék ezt  az 
utat folytatja, hol bátrabban, hol kissé lassúbb léptekkel.

A mai értelmezők azonban kissé kétkedve tekintenek a szöveg alaku­
lását túlzott részletességgel fürkészőkre. Ami a kezünkben van, végül 
mégiscsak a kész szöveg, a befejezett elbeszélés – mondják. Ez pedig 
önmagában is sodró erejű, mint minden igazi elbeszélés. Aki elkezd ol­
vasni egy történetet, aligha teszi félre befejezetlenül, ha jól van megírva. 
A cselekmény szálai az olvasót is befonják, felkelti érdeklődését a sze­
replők sorsa, képzelőereje életre kelti az elbeszélt történetet, sőt azokat a 
részleteket is, amelyeket az író ki sem fejtett. Aki tehát rábízza magát az 
elbeszélés sodrására, arra számít, hogy feltárul előtte a történetben meg­
fogalmazott tanulság, vagy számára is követhető módon megoldódik az 
a bonyodalom, amely az elbeszélő ügyeskedése folytán őt, az olvasót is 
behálózta már. 



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 83

Az elbeszélések törvényszerűségeit vizsgáló ún. „narratív kritika” az 
irodalomelmélet világában már hosszabb ideje tért hódított.176 Az utóbbi 
évtizedekben evangéliumi és bibliai elbeszélésekre is egyre bátrabban 
alkalmazzák, s a történetek ötletszerű bemutatása helyett igyekeznek a 
cselekmény,  a  szereplők,  a  fokalizáció,  illetve  a  narráció  többi  szem­
pontjának jól meghatározható modelljeit használni. Amikor a Pápai Bib­
likus Bizottság 1993-ban közzétette a  Szentírásmagyarázat az Egyházban 
című dokumentumát, azt állította, hogy a narratív kritika a bibliai szö­
vegek sajátos tanúságtételét segít jobban megismerni.177 

A narratív kritika nem más,  mint  a szöveg elbeszélő technikájának 
vizsgálata, amely az elbeszélő, a cselekmény, illetve az olvasó kölcsön­
hatásában valósul meg. A különböző irodalomelméleti iskolák mára jel­
legzetes kérdések köré fonták, bizonyos mértékben egységesítették azo­
kat a megfigyeléseket, amelyekkel a cselekmény leírható. Ilyenek pl. az 
időkezelés, a szereplők, a nézőpontok, a fokalizáció jelensége. A narra­
tív kritika nem tagadja egy elbeszélés tényszerű igazságát, de elsősor­
ban nem annyira a történeti hitelesség iránt érdeklődik, mint inkább a 
történetmondás, történetábrázolás módja foglalkoztatja. 

A narratív kritikát tehát nem annyira az egyéb ismeretekkel való ko­
herencia, mint inkább a belső folyamatosság és következetesség feltéte­
lezése vezeti;  az elbeszélő szövegre mint egységes műre tekint,  ame­
lyeknek sajátos stratégiája, elbeszélő módszere van. A narratív kritika 
ezért nem annyira a többi rendelkezésre álló forrással veti össze, hanem 
inkább önmagában figyeli meg az elbeszélést. Mint önálló módszer, sa­
ját szabályai szerint jár el, de természetesen nem tagadja a többi lehetsé­
ges módszer érvényét és eredményeit. A szöveg a valóság egyfajta képe, 

176 Kívánatos volna, hogy az irodalmi kutatóműhelyek és a „teológus irodalmárok”, 
vagyis bibliatudósok között e témában is élénkebb párbeszéd alakuljon ki. A párbeszéd 
megindulásának örvendetes  jeleit  látjuk  például  a  Thomka Beáta professzorasszony 
nevével fémjelzett kutatói kör működésében. Lásd például: THOMKA BEÁTA, Prózaformák.  
Elbeszélő művészet és interpretáció,  Újvidék 2012, 11–30, 33–35;  THOMKA BEÁTA - HORVÁTH 
IMRE (szerk.), Narratívák 9. Narratív teológia, Kijárat Kiadó 2010; THOMKA BEÁTA - HORVÁTH 
IMRE (szerk.), Narratívák 11. Képteológia, Kijárat Kiadó 2012.

177 PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG, Szentírásmagyarázat az Egyházban (Biblikus írások 1), Bu­
dapest 1998.



84 Martos Levente Balázs

s mint ama valóságot, ezt sem volna szabad végletesen egyoldalú szem­
lélettel megkurtítani, jogfosztottá tenni.

Márk olyan történetet készített, amely bizonyos szempontból felhasz­
nálta  a  korabeli  történetírás  kínálta  modelleket,  máskor  azonban na­
gyon is önállóan haladt előre, Jézus személyének, hátterének, vallási és 
kulturális értelemben abszolút egyedülálló mivoltának megfelelően ta­
posott ki egy olyan ösvényt, amelyen még nem járt senki, s amely azon­
nal kánonná, mértékké változott, amelyhez a mai napig tartjuk magun­
kat. Márk egy történetet rögzített, egyszerre íróként és történetíróként. 
A narratív kritika olyan módszer, amely ennek az összetett valóságnak 
az „írói” oldalát igyekszik felderíteni. Azt a sajátos utat keresi, amelyet 
Márk mint elbeszélő járt be, s ezt kívánja a mai időkben is „járhatóvá 
tenni”. 

Vajon hogyan kell módosítanunk a márki szenvedéstörténetről alko­
tott képünket, ha alapvetően „elbeszélést” látunk benne, vagyis olyan 
szöveget, amelyet az író azért hozott létre, hogy ennek alapján az olva­
sóban életre keljen egyfajta „történet”? Mire kell figyelnünk, ha a narra­
tív kritikával elsősorban nem a szövegben foglaltak és a történeti tények 
közti kapcsolatot keressük, ha elsősorban nem a márki és a többi evan­
géliumi szöveg adatainak hasonlóságaira és eltéréseire koncentrálunk? 
Mi változik, ha Márkban nem történetírót, hanem inkább történetmondót 
látunk, olyasvalakit, aki élénken és legjobb tudásának megfelelően me­
sél, nem pedig kisebb-nagyobb pontossággal tényeket rögzít? Az elbe­
széléssel  kapcsolatos  sokféle  megfigyelés  közül  három  különösen  is 
szembeszökő pontot emelünk ki.

Gyorsuló események – lassuló idő

Az első megfigyelés a szenvedéstörténet idejével kapcsolatos. Arányo­
san mind a négy evangélium jelentősen hosszabb időt fordít a szenve­
dés tényeinek elbeszélésére, mint Jézus nyilvános működésének esemé­
nyeire.  Ezekben a  fejezetekben tehát  az  elbeszélő  hosszabban időz  a 
tények elmondásánál, részletesebben mutatja meg, ami történik. Szak­
nyelvi kifejezésével az elbeszélő idő közelít az elbeszélt időhöz, az elbe­



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 85

szélő  pedig  nemcsak  elmond  valamit,  hanem  be  is  mutatja.178 Márk 
evangéliumában azonban többről van szó. A nyilvános működés idején 
csak alkalmanként kapunk tájékoztatást egy-egy szombati napról (vö. 
Mk 1,21;  2,23‒24;  3,2.4;  6,2),  s  ennek a hírértéke is kétséges,  hiszen a 
szombatot olykor csak azért említi a szöveg, hogy a gyógyítás, majd a 
vita körülményeit érzékeltesse (Mk 2,23‒28; 3,1‒6). Jézus Jeruzsálembe 
való bevonulásától fogva azonban viszonylag pontosan rekonstruálható 
az utolsó hét, majd még pontosabban az utolsó nap minden egyes ese­
ménye. A napok múlására jellemző, ahogy Jézus oda-vissza jár Jeruzsá­
lem és Betánia  között,  nappal  tanít,  végül  a sötétség foglya lesz  (Mk 
11,11 sköv.; 19 sköv.; 14,1.12; 15,33). Az utolsó nap eseményeit pontosan 
nyomon követhetjük: „kora reggel” a főpapok határozata (15,1), azután 
per Pilátus előtt, majd a harmadik órában, vagyis kilenc órakor kereszt­
re feszítés (15,25), sötétség déltől délután háromig (15,33), végül Jézus 
három órakor meghal (15,34‒37).

Ha csak a napoknak, nappaloknak és éjszakáknak, azután óráknak a 
folyamatos jelzését figyeljük, az kissé olyan, mint az egyre közelebb za­
katoló vonat feltűnően erősödő, éles füttye, vagy akár a szívverésünk, 
amelynek ritmusa fel sem tűnik mindaddig, amíg békén vagyunk, aztán 
váratlanul,  izgatottan és  követelőn már a torkunkban lüktet.  Az idő­
meghatározások az evangélium kezdetétől fogva egyre sűrűbben követ­
ték egymást, így az a benyomásunk, hogy az események felgyorsulnak, 
míg maga az idő, a tényleges történés inkább kínosan lelassul. Az elbe­
szélés végén azonban meg is fordul, sőt inkább kifordul magából az idő, 
hiszen elsötétül a nap, sötétség támad a nap legfényesebb óráiban.

A szenvedéstörténet gyorsuló eseményei a külső valósághoz tartoz­
nak. A lassuló idő viszont Jézus belső ideje. Az utolsó pillanat a szenve­
dő számára szinte végtelennek tűnik. Mint egy kifeszített vásznon, előt­
tünk áll  a  szenvedés végtelennek tűnő valósága.  Az elbeszélő az idő 

178 Elbeszélést eseményekről alkotunk. Mégis az „elbeszélés” az, amely létrehozza 
a „történetet”. Vagyis az olvasó vagy hallgató előtt a megírt vagy elmondott szöveg 
alapján bontakozik ki egyfajta történet. Ebből a megkülönböztetésből könnyű tovább­
lépni az „elbeszélő idő” és az „elbeszélt idő” fogalmai felé is. Lehet néhány másod­
percről órákig beszélni,  máskor meg egész napokat vagy heteket is átugrani azzal, 
hogy nem történt semmi. Az elbeszélésben nem mindig áldozunk sok időt arra, ami a 
történetben valójában nagyon sokáig tartott.



86 Martos Levente Balázs

elteltét csak regisztrálja, a halál előtti közvetlen eseményeket azonban le 
is írja, be is mutatja, ha tetszik, dramatizálja, párbeszéddel veszi körül 
(15,33‒37).179 Azonban a részletes leírás is inkább zavart kelt, a külső és 
belső történések kettősségét érzékelteti. A Jézust körülvevők nem értik, 
hogy ő mit akar. Teljesen esetleges, magyarázat nélküli, félreértett gesz­
tusokról  olvasunk,  olyan  emberekről,  akik  fizikailag  közel,  lélekben 
azonban a teljes értetlenség távolságában állnak a kereszt alatt.180 

Az elbeszélésben az idő a cselekvés mértékegysége. A szenvedéstörté­
net gyorsuló idejében Jézus a végtelenségig passzív, végül semmit sem 
mond, semmit sem fogad el, az embereknek semmit sem panaszol fel. A 
szenvedéstörténet idejében Jézus teljesen állandó, végül a keresztre fe­
szítetten ő az egyetlen, aki nem mozdul. Elviseli a megállt időt. Egyet­
len cselekedete, hogy Istenhez kiált. Jézusnak ez az időben is kifeszített 
állapota annál feltűnőbb, mert a lehető legélesebb ellentétben van azzal, 

179 A narratív kritikusok a „telling / showing” fogalompárral jelzik a röviden elmon­
dott,  illetve  a kifejtett,  ábrázolt  vagy dramatizált  elbeszélő mód kettősségét.  Jézus 
szenvedéstörténetében feltűnik, hogy egyik evangélista sem részletezi, mit jelent a ke­
resztre feszítés, mindegyikük csak elmondja, hogy Jézust megfeszítették. Az evangéli­
umok korabeli olvasói számára valószínűleg nem volt szükséges a keresztre feszítés 
részletezése, az elbeszélő pedig nem a fizikai kínra koncentrál, amit jól ismert, hanem 
azzal tölti az elbeszélés idejét, hogy bemutassa a jelenetet látók reakcióit. A.  WÉNIN, 
„Le récit et le lecteur”, in Gregorianum 94/3 (2013) 503‒523 fejti ki, hogy az elbeszélések 
az olvasóra hagyják, hogy érezze át az események jelentőségét, de ettől még előkészí­
tik, hogy bizonyos módon érezzen. A szenvedéstörténetet semmiképpen sem nevez­
hetjük érzelmekkel telítettnek vagy pszichologizáló hajlamúnak. Jézus szenvedésével 
kapcsolatban azonban az olvasó már kapott olyan útmutatást, amely befolyásolja. El­
sősorban Péter rosszallására gondolunk (8,31‒34), a tanítványok értetlenkedésére és 
félelmére (10,32‒33), végül Jézus fájdalmas és magányos küzdelmére a Getszemáni-
kertben (14,32‒42).

180 A tény, hogy Jézus „hangosan felkiált” és „kileheli a lelkét”, valójában föloldja a 
feszültséget, s mintha a templom kárpitjának kettéhasadása is ebbe a feloldó irányba 
mutatna. A következő sorok azonban újra kitágítják az időt, szinte meglepően el is si­
mítják az eseményeket. A pogány százados hitvallása után (15,39) már az asszonyok­
ról van szó, akik követték Jézust, „amikor Galileában volt” (15,40‒41). Ahogy gyakran 
megjegyzik, az asszonyok jelenléte csendes reményt sugároz a keresztre feszítés sö­
tétjében. Jézus halálának jelenete kétségtelenül jó példája annak, ahogy az evangélista 
„ráközelít” („rázúmol”) egy eseményre. Az idő lelassul, az egyik szeletéről jóval több 
részletet tudunk meg, mint az addigiakról.



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 87

ahogy élettelien, sietősen, szinte hirtelenül kezdte meg működését Ka­
farnaumban és környékén (vö. az 1. fejezet sorozatos megjegyzését ar­
ról, hogy Jézus „mindjárt” elment, továbbment, cselekedett). Jézus ideje 
a hirtelenségből lelassuló idő, amelyben a szenvedés mintha a végtelen­
ségig akarna tartani.181

Az idő lelassulását figyelve érdemes egyetlen pillantást vetnünk János 
evangéliumára, ahol hasonló jelentőségűnek látjuk Jézus „órájának” eljö­
vetelét.  János nem az időmeghatározások sűrűbb említésével hívja fel 
olvasói figyelmét a beteljesedés és önátadás, az Atyához való visszatérés 
idejére, hanem azáltal, hogy Jézust kezdettől fogva úgy mutatja be, mint 
aki tudatosan készül az órára. 

Az események miértje és hogyanja

Annak, ahogy Márk Jézus szenvedésére koncentrál, van egyfajta párhu­
zama a tanítványokra nézve is. A szenvedés előtti utolsó napon Jézus 
még leül a templommal szemben, és a templom pusztulását,  a végső 
idők fájdalmait jövendöli (vö.  Mk 13,1‒2).  A szöveg szerint a tanítvá­
nyok „átadatnak” majd, mint Jézus (13,10.12), ezért állhatatosaknak kell 
lenniük. Jézus előre megmondja, milyen szörnyűségek várnak rájuk. Be­
széde sajátosan megszakítja az elbeszélés fonalát,  apokaliptikus képei 
súlyos megpróbáltatásokról, de mindeközben az Emberfia eljövetelének 
reményéről is szólnak. Márk csak ezután fog hozzá, hogy elmondja Jé­
zus szenvedését.182 Erkölcsi  értelemben Jézus a legfőbb példaadó. De 
másról  is  szó van.  Jézus nemcsak saját  sorsának prófétája,  hanem az 
egész  mindenség  történetének.  Az  időmeghatározások  előbb  említett 
sűrűsödése valójában kiegészíti a  Márk evangéliumára annyira jellemző 

181 Márk  evangéliumát  D.  MARGUERAT -  Y. BOURQUIN,  Pour  lire  les  récits  bibliques.  
Initiation á l’analyse narrative (CERF 1998) 103 nevezi a „hirtelenség” evangéliumának. 

182 E.-M. BECKER, Das Markus-Evangelium, 316‒340.410. Becker a 13,1‒2 és a 15,33‒39 
csodáit állítja párhuzamba azokkal a csodákkal, amelyek Josephus Flavius írásaiban 
szerepelnek. A 13. fejezet apokaliptikus szemléletének és Jézus halálának összetarto­
zását azonban később újra kifejti.



88 Martos Levente Balázs

előrejelzéseket, amelyekkel az elbeszélő, pontosabban Jézus maga, előre 
jelzi a szenvedését.

Az elbeszélés időkezelésének kérdésétől így átlépünk egy rokon terü­
letre, s most az események elmondásának rendjével foglalkozunk. Az 
elbeszélések elemzői általában analépsziszről és prolépsziszről beszélnek. 
Az analépszisz a korábban történtek későbbi említését, a prolépszisz a ké­
sőbbiek elővételezését jelenti. Márk evangéliuma kevés kivételtől eltekint­
ve egy szálon fut, mégpedig általában lineárisan, vagyis az események 
elmondásának rendje megfelel az események tényleges rendjének. Bár 
előfordulnak visszatekintések is,  mint az előbb már említett utalás az 
asszonyokra, akik Jézust Galileától fogva kísérték (15,40‒41), gyakoribb 
a prolépszisz, az események elővételezése, mégpedig leginkább Jézus ré­
széről. Ahogy már említettük, Jézus prófétai módon megjövendöli saját 
szenvedését, halálát, majd feltámadását, illetve a világ sorsát is. A kifeje­
zett előrejelzések főként az evangélium középrészére, a 8‒10. fejezetekre 
koncentrálódnak (8,31; 9,31; 10,33 sköv), és a hitvallásokra emlékeztető 
tömörséggel  fogalmazzák  meg  a  várható  események  egymásutánját. 
Ezekhez társul az a két szakasz, amely a jeruzsálemi bevonulást, majd 
az utolsó vacsorát előkészítő tanítványoknak ad eligazítást (11,2 sköv.; 
14,12‒16). Jézus mindkét esetben részletes és pontos ismerettel bír a kö­
zeljövővel kapcsolatban, s az elbeszélő arra is rámutat, hogy a tanítvá­
nyok mindent úgy találnak és tapasztalnak, ahogy ő megmondta nekik. 
Ugyanez a jelenség ismétlődik a tanítványok árulásával  kapcsolatban 
(14,17‒21.26‒31). Júdás, egy a tizenkettő közül, elárulja a Mestert, elfut 
mind a tizenegy, Péter pedig a kakasszó előtt háromszor tagadja meg az 
Urat. 

Ezeknek az előrejelzéseknek az értékelése meglehetősen összetett még 
akkor is, ha nem a történeti hitelességüket kérdőjelezzük meg, csupán a 
szöveg végső formájában keressük pontosabb jelentésüket. Az értelme­
zők gyakran hangsúlyozzák, hogy a „jövőbe látó” Jézus az események 
ura marad még kiszolgáltatottságában is. Ha a nehéz vagy negatív té­
nyek sorra megtörténtek, ahogy Jézus megmondta, akkor elvileg a tanít­
ványok és az olvasó is számíthat arra, hogy a feltámadás (9,9), a világ 
végéig hirdetett evangélium (14,9), a mindenség elmúlása közepette el 
nem múló szavak (13,31) ugyanilyen biztonsággal bekövetkeznek majd. 



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 89

Jézus szavainak valóra válása azonban még egy szempontot fölvet. Az 
elbeszélő az evangélium kezdetétől fogva bemutatta, ahogyan Kereszte­
lő János (1,1‒8),  majd Jézus működésében valóra válik az  Ószövetség. 
Nemcsak a szűkebb értelemben vett szenvedéstörténet épít egyes zsol­
tárokra, hanem – gyakran saját szenvedését illetően, majd meg a végső 
jövő  előrejelzéseiben –  Jézus  maga  is  hivatkozik  prófétai  szövegekre 
(11,17; 14,21; 14,27; 14,34; 14,62). Jézus szavaiból ugyanúgy kisarjad az 
élet, a másoké, ahogyan saját élete és működése az Isten szavából, az 
Ószövetségből növekszik, arra épül, azt teljesíti be. 

Amikor előre jelzi saját szenvedését, Jézus mindig Istenre hivatkozik. 
Ismert a görög  dei, vagyis „kell” szócska szerepe az elbeszélésben (Mk 
8,31; 9,11; 13,7. 10. 14), illetve a  passivum divinum alakok sora (Mk 3,5; 
8,11‒13;  9,12.  31;  talán  15,38  is).  Mindez Isten  cselekvését  jelzi  Jézus 
Krisztusban, Jézus Krisztus által a világban. Az a Jézus, aki Márk szerint 
„Isten  evangéliumát”  hirdeti  (1,14),  aki  az  Istenbe  vetett  hitre  biztat 
(11,22), saját szenvedéséről is elsősorban azt állítja, hogy az része Isten 
tervének,  s  ő  ezt  a  tervet  kívánja  beteljesíteni  (vö.  14,36:  „Abba, 
Atyám…”).183 

Az előrejelzések szerepe ennél fogva még egy szempontot felvet, s ez 
közvetlenül a szenvedéstörténettel kapcsolatos. Mire a szenvedéstörté­
net  ténylegesen elkezdődik,  Jézus hallgatói  és az evangélium olvasói 
már nemcsak azt tudják, hogy Jézus szenvedni fog, hanem azt is tudják, 
hogy miért fog szenvedni. Ezzel kapcsolatban pedig fontos megfigye­
lést  kell  tennünk.  A szenvedéstörténetben  már  nem  olvasunk  arról, 

183 S. DOWD - E. S. MALBON, The Significance of Jesus’ Death in Mark: Narrative Context  
and Authorial Audience, in G. VAN OYEN - T. SHEPHERD (ed.), The Trial and Death of Jesus.  
Essays in the Passion Narrative in Mark  (Biblical Exegesis and Theology 45), Leuven - 
Paris - Dudley 2006, 1‒32. A szerzőpáros arról ír, hogy Jézus szenvedésének értelme 
az egész elbeszélésben előkészített összefüggésekben határozható meg. A megkeresz­
telés a Ter 22-re tett allúzió, ahol Ábrahám engedelmességet kér a fiától, amelyet Jé­
zus majd a Getszemáni kertben jelez vissza. A Lélek szerepe a megkísértésben, a szá­
mos  passivum theologicum és  ószövetségi  áthallás  is  arra  utal,  hogy  Jézus  várható 
halála olyan történet része, amelyet Isten tart kezében, s amely része az ő nagyobb 
távlatban kibontakozó tervének. A 10,45 kapcsán megkérdőjelezik az Iz 53,12-re való 
utalást, és teológiai értelemben elsősorban nem a bűnök eltörléséről, hanem a bűnö­
sök helyett „a gonosznak” megfizetett váltságdíjról kívánnak beszélni.



90 Martos Levente Balázs

hogy Jézusnak miért kell szenvednie. Kizárólag azt ismerjük meg részle­
tesebben, hogyan szenvedett. Még a már többször említett zsoltáridéze­
tek és –áthallások is csupán azt mondják el, hogy mit szenvedett Jézus. 
Márk első olvasói nagy valószínűséggel nem azonnal ismerték fel ezek­
nek az ószövetségi idézeteknek az eredetét. Számukra ezek a jelenetek 
nem bizonyító vagy elemző, inkább leíró jellegűek voltak, s legfeljebb 
utólagos magyarázat segítette őket abban, hogy a szöveg alapján felis­
merjék: ami történt, Isten szavával összhangban történt. A szenvedés­
történet mint elbeszélés jóformán kizárólag a narrátorra, az elbeszélőre 
bízza, hogy tudósítson Jézus szenvedéséről, s közben kizárólag az evan­
géliumban korábban megszólaló Jézus az, aki saját szenvedésének mi­
értjét kimondja. Ez a „miért”, ez az ok ugyanakkor személyes titok, Is­
ten végtelen,  mélységes titka.  Isten hatalmának titka ez,  amely olyan 
nagyszerűen kezdett kibontakozni Galileában, olyan csodálatosan állí­
totta helyre a teremtés jóságát (vö. 7,37: „Mindent helyesen/jól cseleke­
dett..”), s amely paradox módon akkor szólalhat meg újra, akkor válik 
végleg  hozzáférhetővé,  ha  „megnyittatik”  (passivum theologicum)  a 
templom függönye (15,37), ha Krisztus halálán át most már Isten szívéig 
vezethet az ember útja.

Vessünk ismét egy pillantást egy másik evangéliumra, ez alkalommal a 
szép elbeszélés mesterének tartott  Lukács művére.  Lukács fellebbenti  a 
fátylat, a Feltámadott többszörösen is visszautal az írások, illetve saját sza­
vainak beteljesedésére. „Ezeket mondtam nektek, amikor még veletek vol­
tam” – mondja Jézus a tanítványoknak (Lk 24,44; vö. 24,8.25‒27). Márk ez­
zel  szemben  csak  egy  félmondatot  enged  meg  magának  –  illetve  az 
angyalnak – az üres sír jelenetében: „…előttetek megy Galileába: ott majd 
meglátjátok őt, amint megmondta nektek.” S mivel az asszonyok remegnek a 
félelemtől, és nem mondanak senkinek semmit, marad egyedül Jézus sza­
vának felidézett igazsága, mint remény, mint garancia, mint meghívás.



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 91

Jézus hallgatása

A gyorsuló események és lassuló idő, illetve a szenvedés miértje és ho­
gyanja után még Jézus végső hallgatását kell  megfigyelnünk és értel­
meznünk. Vajon milyen szerepe van ennek az elbeszélésben? Vajon Jé­
zus  hallgatása  túlmutat-e  az  ószövetségi  szenvedő  igaz  elnémulásán 
(„mint a bárány a nyírója előtt…” – Iz 53,7), illetve lehet-e több, mint a 
létében lemerült ember állapota? 

Jézus hallgatása beszédes hallgatás, amely az előbb mondottak fényé­
ben először is arra a tényre irányítja a figyelmet, hogy Ő már mindent 
elmondott, amit el akart mondani. Az olvasó előtt pedig valóban úgy 
bontakozik ki a történet, ahogy Jézus elmondta. Az apokaliptika logiká­
ja szerint Jézus nemcsak áldozat, hanem előre adott szavaival ő az értel­
mező angyal is,  aki egyedül ismeri az események miértjét, míg végül 
maga is elnémul Isten titka előtt. Némasága azonban emlékeztet, illetve 
csodálatra indítja még Pilátust is (15,5). 

Jézus hallgatása teret ad az ellene ágálók hangoskodásának is. A Gol­
gota a gyalázkodóktól visszhangzik. Az ellenfelek üvöltötték be a bíró­
sági teret Pilátus palotája előtt, ők röhögték tele kaján gúnnyal a pretori­
umot  a  katonák  játéka  alatt.  Míg  korábban  szinte  az  evangélium 
egészében Jézus bátor  tanítását  és  válaszait  csodáltuk,  most  mintegy 
vele együtt hallgatjuk, ahogy túlontúl is hangosak az ellenfelek, gúnyo­
lódnak és győzelmet ünnepelnek, bár szavaik az igazságot gúnyolják, 
Istent káromolják (15,29). Ugyanakkor túlontúl csendesek, mert eltűntek 
sorra mind, a tanítványok, pedig ők mindent tudnak, mindent hallot­
tak. Ha azonban mindez csupán beteljesedés, akkor be fog teljesedni Jé­
zus ítélete is, amelyet a főpap előtt jövendölt (14,62).

Jézus hallgatása az elbeszélés jelenében felerősíti a gyalázkodók hang­
ját,  de  felerősíti  a  narrátor  tanúságtételét  is.  A narrátor  a  szövegben 
megjelenő elbeszélő. A bibliakritika többnyire nem különbözteti meg a 
tényleges szerzőt az implicit szerzőtől, illetve az implicit szerzőt a nar­
rátortól, az eseményt elbeszélő hangtól. Amikor azt mondjuk, Márk ezt 
vagy azt  mondja,  többnyire  a  szövegre,  esetleg a  valamilyen módon 



92 Martos Levente Balázs

meghatározott történelmi szerzőre gondolunk.184 Jézus hallgatása azon­
ban még arra is teret ad, hogy a narrátor hangját hallgassuk. Ugyanis 
csak az mond el egy történetet, aki hiszi, hogy ennek a történetnek értel­
me van. A narrátor az egyetlen, aki a kegyetlen történések végén elég 
bátor ahhoz, hogy Jézus Istenhez szóló, elhagyatottságot panaszoló kiál­
tását is rögzítse. A márki szenvedéstörténetben minden korábbinál vilá­
gosabban elkülönül Jézus hangja és az elbeszélőé.185 Míg Jézus hallgat, 
az elbeszélő teljesen önállóan arról tanúskodik, hogy amit Jézus előre 
megmondott, most beteljesedik, beteljesedett. Jézus csendje megszólal, 
mert az elbeszélő elmondja az ő csendjét, és elmondja az arra járók, a 
katonák,  a  főpapok  és  írástudók  gyalázkodását.  Az  első  és  egyetlen 
mindvégig kitartó hívő a szenvedéstörténet elbeszélője, aki ugyan nem 
szereplője a történetnek, de olyasvalaki, aki értelmet talál benne, s ezért 
továbbadja. Az elbeszélő pusztán azzal is hitet fejez ki, hogy továbbad 
valamit – például Jézus fájdalmas kiáltását a szenvedő végső elhagya­
tottságáról: „Istenem, Istenem, miért hagytál el engem?” (Zsolt 22,1).

Említettük már, hogy Jézus szenvedése végül Isten titkára mutat. Ezt 
állította róla saját maga, s ennek a végső kiáltásnak az említésével a nar­
rátor még egyszer olyannak bizonyul, mint aki kitart  a Jézustól meg­
mondottak megértésében, érteni akarásában. A katonák félreértik Jézust, 
bár félreértésük is beszédes: „Ez Illést hívja”. A teljes félreértettségben és 
magányban végsőkig kitartó Jézust megmutatva, az elbeszélő még egy­
szer arra hív, hogy legyünk vele, s általa Istennel. S mivel voltaképpen 

184 A szépirodalomban gyakrabban fordul elő, hogy a szerző olyan elbeszélő arcát, 
hangját kölcsönzi, amellyel egyébiránt nem teljesen azonosítható (pl. férfi szerző is ír­
hat önéletrajzi regényt női szerepből stb.). A narrátor esetleg lehetne az esemény sze­
replője is, aki hol közelebbről, hol meg távolabbról figyelte, s most felidézi az esetet 
(intradiegetikus elbeszélő). A bibliai szövegben a leggyakrabban anonim szerzőkkel 
van dolgunk, akik ugyanakkor igen sokat tudnak, alkalmanként – újra a narratív kri­
tika kifejezésével – „mindentudó” elbeszélőnek is mutatkoznak.

185 E. S.  MALBON,  Mark’s Jesus.  Characterization as Narrative Christology, Baylor Uni­
versity Press 2009). A mienkénél jóval összetettebb, biblikus krisztológiai fejtegetései­
ben a márki elbeszélő világ egyik meghatározó kutatója, Elizabeth Struthers Malbon 
állította, hogy Márk narrátorának önálló hangja van, nézőpontja nem minden pilla­
natban azonosítható Jézuséval sem.



Narratív kritikai megfontolások a márki szenvedés… 93

nincsenek jelen Jézus társai, akikhez az olvasót közelebb vihetné, a nar­
rátor marad az egyetlen vonatkoztatási pont az olvasó számára is.

Keresztény tanúságtétel akkor és most

Márk szenvedéstörténetének szemlélése után most röviden újra térjünk 
át arra a korra, amelyben ez a tanúságtétel gyökerezik, az apostoli kor­
ra, az első igehirdetők korára. Nem azért tesszük ezt, hogy a történeti 
rekonstrukció teljesebb legyen, hanem azért, hogy a történelem hullá­
main hitelesebben visszatérhessünk a saját korunkba is. 

Az első keresztények tanúságtétele Jézus Krisztusról a feltámadás va­
lóságára irányult. Ez adott neki értelmet, ebben fedezték fel Isten végle­
ges és mindent megújító erejét, amely Jézus működésében hatékonyan a 
világba lépett. „Ha Krisztus nem támadt fel, hiábavaló a ti hitetek!” – 
inti Pál a korintusiakat (1Kor 15,17). Ha Krisztus nem támadt fel, akkor 
tanítása emberi bölcsesség, amely nem lépi túl az ószövetségi nagyok 
okosságát. Ha Krisztus nem támadt fel, akkor csodáival legfeljebb meg­
előzte korát, de nem lépett túl téren és időn, foglya mindannak, amivel 
az ember  a születésétől  a  haláláig  küzd,  foglya  a mulandóságnak és 
esetlegességnek. Ha Krisztus nem támadt fel, akkor Isten nem mondta 
ki az emberre, hogy örökké szereti őt, s ezért az „örökké élő” továbbra 
is elérhetetlen az „örökké halandó” számára. 

„Krisztus azonban feltámadt a halottak közül…” – fordítja meg Pál 
ezt a reménytelen litániát. S mindjárt át is tér arra a történelmet sajátos 
értelemben  megalapozó,  illetve  történelmen  túli  távlatra,  amelyben 
Krisztus  feltámadása  Ádámot  és  halálra  szánt  utódait  is  életre  kelti. 
Ami Ádámban elbukott, Krisztusban életre kel. Ez a megváltás perspek­
tívája. Az első keresztények azonban soha nem voltak érzéketlenek a 
közvetlen múlt, a közeli, szinte kortárs történelem iránt sem. Márpedig 
Krisztus feltámadását halálának kellett megelőznie. Pál erről is tudja a 
lényeget, hogy Jézust keresztre feszítették (vö. pl.  1Kor 1,17 sköv.;  Fil 
2,6‒8; Gal 6,14; Róm 6,6 stb.). Jézus szenvedésének elbeszéléseit azonban 
csak az evangélisták hagyták ránk.



94 Martos Levente Balázs

Hogyan foglalta tehát össze Jézus szenvedéstörténeté Márk evangélis­
ta? Hogyan kapcsolódott Ádám utódainak szenvedéséhez, hogyan vála­
szolt azokra a súlyos nehézségekre, amelyeket a Kr. u. 1. század máso­
dik felében a keresztény közösségnek el kellett viselnie?

Jézus hallgatása, magánya és félreértettsége kiáltott az Isten válasza, 
befogadó közössége és megerősítő jelenléte után. Isten válasza pedig a 
feltámadás valósága volt, amelyről az első keresztények tanúságtétele 
szólt. Vajon a szenvedés valósága és az élet reménye nem kapcsol össze 
minket a lehető legmélyebben Jézus Krisztussal? A szenvedéstörténet 
olvasóiként arra kapunk meghívást, hogy „lelassítsunk” a szenvedés rit­
musához, hogy a szemünket ne takarjuk el rögtön a fájdalom elől. Az 
előbb vagy utóbb várhatóan bekövetkező szenvedés tényleges jelenében 
az élet és feltámadás még „csak” remény, sejtés és hasonlat, amelyért 
csendben kiáltunk. Ha pedig Isten a feltámadásban igent mondott Jézus 
egész életére, s még szenvedésének történetét is az ő szeretetének jelévé 
tette, voltaképpen mi is abban reménykedünk, hogy nincs értelmetlen 
fájdalom. A sebhelyek fényben ragyognak. Immár a szeretet és a sze­
mély kifejezhetetlen titkához tartoznak.  Ezért,  ebből a  perspektívából 
érdemes Jézus szenvedéséről beszélni. 

A szenvedés mindig is az emberlét legsajátabb kérdései közé tarto­
zott. Jézus pedig éppen a halálában a végsőkig ment el, a végsőkig ki­
tartott  azon a ponton,  ahol az ember is csak áll,  ahol  az ember ideje 
megáll és lejár. Az emberre nemcsak az jellemző, ahogy létét cselekvő­
en, aktívan éli és alakítja, hanem az is, ahogy létét „elszenvedi”. Jézus 
feltámadásában azonban olyan perspektívát, olyan nézőpont lehetősé­
gét kaptuk meg, ahonnan nézve a szenvedés immár a beteljesedés, a cél­
ba érés előszobája,  a  személy érésének valódi része.  Egy szerzetesről 
mesélik, hogy az ördög jelent meg neki Jézus alakjában, aztán minden­
féle kedves szóval biztatta, sőt a többieknél jobban dicsérte és kényeztet­
te. Az öreg erre jól megnézte a fénylő alakot, azután annyit kérdezett 
tőle: „Hol vannak a sebeid?” – Jézus úgy lett a mi Megváltónk, hogy 
magára vette és magával vitte a sebhelyeinket. Márk evangéliuma annak 
a közösségnek a tanúságtétele a feltámadt Krisztusról, amely már meg­
tapasztalta az üldöztetések válságát is, s éppen ebben a válságban ta­
nulta meg, hogyan őrizze és vallja meg hitét.



KOCSIS IMRE:

Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben

Jól ismert tény, hogy Pál apostol leveleiben nagy hangsúlyt kap a ke­
resztről, illetve a keresztre feszített Krisztusról szóló tanítás. A bölcses­
ségre  összpontosító  és  az  igehirdetőket  is  a  „bölcsesség”  kritériuma 
alapján megítélő korintusiaknak ezt írja: „mi a keresztre feszített Jézust 
hirdetjük, ami ugyan a zsidóknak botrány, a pogányoknak pedig okta­
lanság; maguknak a meghívottaknak azonban, zsidóknak és görögök­
nek egyaránt, Krisztus Isten ereje és Isten bölcsessége” (1Kor 1,23–24). 
Ez a hirdetés, amiről az idézett mondatban említés történik, nem kizá­
rólag  szóban  történik,  hanem  Pál  egész  életére  kiterjed.  Ő  ugyanis 
Krisztus követének és képviselőjének tudja magát (vö. 2Kor 5,20), s en­
nek következtében természetesnek tartja, hogy Mesteréről nemcsak ta­
núságot  tesz,  hanem annak sorsában osztozik  is.  Szilárdan meg van 
győződve arról, hogy Krisztust csak az a személy tudja hitelesen képvi­
selni, aki a szenvedésben is sorsközösséget vállal vele. Bár az apostol 
életútjának (miként minden keresztény életútjának) végső célja a feltá­
madás és az örök élet, ennek szükségszerű előfeltétele a Krisztusért és a 
Krisztussal közösségben vállalt szenvedés (vö. Róm 8,17; Fil 3,10–11).

Az apostoli tevékenysége során átélt szenvedésekre Pál minden (biz­
tosan tőle származó) levelében utal.186 Ám ezekhez az utalásokhoz nem 

186 Figyelembe kell venni, hogy a páli gyűjtemény (Corpus Paulinum) egyes iratait a 
mai kutatók nem közvetlenül Pálnak, hanem valamelyik tanítványának tulajdonítják, 
és az apostol halála utáni időszakból származtatják. Biztosan Pál a közvetlen szerzője 
az alábbi leveleknek: 1Tessz; 1-2Kor; Gal; Róm; Fil; Filem. A magunk részéről a 2Tessz és a 
Kol esetében is valószínűnek tartjuk a páli eredetet, vagy legalábbis azt, hogy az iratok 
még a páli misszió időszaka során keletkeztek. A kérdés bővebb kifejtéséhez vö. KOCSIS 
I., Bevezetés az Újszövetség kortörténetébe és irodalmába II, SZIT, Budapest 2011, 45–48. 



96 Kocsis Imre

mindig  kapcsolódik  elmélyültebb  teológiai  tartalom.187 Figyelmünk 
most azokra a helyekre irányul, amelyekben Pál nemcsak említi a neki 
osztályrészül jutó megpróbáltatásokat, hanem teológiailag értelmezi is 
őket.  Mivel a téma legtöbbször és legbővebben a  2. Korintusi levélben 
nyer kifejtést, először erre az iratra összpontosítunk, s csak utána térünk 
ki azokra a megjegyzésekre, amelyek egyéb levelekben szétszórtan ta­
lálhatók.

A 2. Korintusi levél

Érdemes röviden szólni arról, hogy a levél eredeti egysége igen vitatott 
a biblikus szakemberek körében. Sok tudós képviseli azt a nézetet, mi­
szerint az irat több, eredetileg önálló levélből lett összeállítva. A radiká­
lisabb nézet képviselői szerint a 2. Korintusi levél öt, eredetileg önálló le­
vélből  létrehozott  kompozíció.188 Mások  csupán  a  10–13.  fejezeteket 
tekintik  önálló  iratnak.189 Ezek  ugyanis  élesen  vitatkozó  és  támadó 
hangvételük  miatt  egyértelműen  elkülönülnek  az  előző  fejezetektől, 
amelyekben Pál nyugodt, békés hangnemben, kiengesztelődő hangon 

187 Ilyen utalások, illetve rövid felsorolások találhatók például az alábbi helyeken: 
1Tessz 2,14; 1Kor 4,11–13; 15,32; 2Kor 6,4–5; Gal 4,13; Fil 1,30; Róm 8,35. 

188 Vö. például G. BORNKAMM, Die Vorgeschichte des sogenannten zweiten Korintherbrie­
fes, in UŐ,  Geschichte und Glaube  II, Chr. Kaiser, München 1971, 162–194; H. D. BETZ, 
Der Apostel Paulus und die sokratische Tradition. Eine exegetische Untersuchung zu seiner 
Apologie 2 Korinther 10–13, Mohr Siebeck, Tübingen 1972; E. GRÄSSER,  Der zweite Brief  
an die Korinther I (ÖTKNT 8/1), Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 2002, 29–35.

189 Ezen  nézetet  valló  kutatók  körében  mindenesetre  eltérés  mutatkozik  annak 
megítélésben, hogy a két eredetileg függetlennek tartott levél (2Kor 1–9, illetve  2Kor 
10–13)  közül  melyik a régebbi.  Az 1–9-ben megőrzött  iratot  tartja  ősibbnek  C.  K. 
BARRETT,  The Second Epistle to the Corinthians, A & C Black, London, 1973, 5–10; V. P. 
FURNISH, II Corinthians (AB 32A), Doubleday, New York 1984, 35–41. A 10–13. fejezetek 
korábbi keletkezését és az ún. könnyek levelével (vö. 2Kor 2,4) való azonosságát vall­
ja: L. AEJMELAEUS, Streit und Versöhnung. Das Problem der Zusammensetzung des 2. Korint­
herbriefes,  Helsinki 1987; M. CARREZ,  La deuxième épitre de Saint Paul aux Corinthiens 
(CNT VIII), Labor et fides, Genève 1986, 15–18; H.-J. KLAUCK, 2. Korintherbrief (NEB 8), 
Echter Verlag, Würzburg 1986, 7–9; F. LANG, Die Briefe an die Korinther (NTD 7), Van­
derhoeck & Ruprecht, Göttingen 1986, 12–14. 



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 97

szól a hívekhez. Ugyanakkor figyelemre méltó, hogy az utóbbi években 
megnövekedett azok száma, akik az irat eredeti egységét vallják.190 Arra 
hivatkoznak, hogy a páli levelek alkalmi iratok, ezért gondolatbeli kö­
vetkezetlenségek, törések nem mondhatók igazán meglepő vagy zavaró 
tényezőnek. A magam részéről csak annyit jegyzek meg, hogy éppen az 
apostoli  szolgálat,  valamint  a  vele  együtt  járó  szenvedés  témája  az, 
amely – a jeruzsálemiek javára történő gyűjtést szorgalmazó egységtől 
(8–9. fej.) eltekintve – a levél mindegyik főrészében megjelenik. Vagyis 
tartalmilag éppen az apostoli szolgálat és az apostoli szenvedés témája 
biztosítja az irodalmilag sokszor csak lazán egymáshoz kapcsolódó ré­
szek egységét.191 

1,3–11

A téma  rögtön  a  levél  bevezetéséhez  tartozó  eulógiában  (áldásban) 
megjelenik. Érdekes, hogy a többi levéltől eltérően a 2. Korintusi levélben 
a címzést követően nem hálaadást,  hanem áldást találunk. S abban is 
különbség figyelhető meg, hogy míg a hálaadásokban általában a ke­
resztény közösség áll a figyelem középpontjában, addig a 2. Korintusi le­
vél áldásában  Pál  alapvetően  saját  magára  összpontosít,  persze  úgy, 
hogy saját helyzetét szoros összefüggésben látja a korintusi hívekével. 

190 Vö. R. BIERINGER,  Plädoyer für die Einheitlichkeit des 2. Korintherbriefes. Literarkriti­
sche und inhaltliche Argumente, in UŐ - J. LAMBRECHT,  Studies on 2 Corinthians, Leuven 
1994,  131–179;  P.  BARNETT,  The  Second  Epistle  to  the   Corinthians  (NIC),  Eerdmans, 
Grand Rapids 1997, 14–16; J. LAMBRECHT, Second Corinthians (SP), The Liturgical Press, 
Collegeville 1999, 7–9; U. SCHNELLE, Paulus. Leben und Denken, Walter de Gruyter, Ber­
lin/New York 2002, 260–262; T. SCHMELLER, Der Beitrag der Cicerobriefe zur Frage nach der  
Einheitlichkeit des 2. Korintherbriefs, in ZNW 95 (2004) 181–208; UŐ, Der zweite Brief an 
die Korinther I (EKK VIII/1), Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 2010, 36–38.

191 Ugyanakkor az sem lehet tagadni, hogy a 10. fejezettel bekövetkező hangnem­
váltás nagyobb annál, mintsem hogy a kedélyállapot gyors változásával meg lehessen 
magyarázni. Ezért a 10–13. fejezetekre vonatkozólag komolyan megfontolandó az a 
lehetőség, hogy ezek tartalma eredetileg nem volt-e különálló irat.  Az biztos, hogy új 
helyzetben keletkezett, ami persze már nem sokkal az 1–9. fejezetek elkészülte után is 
bekövetkezhetett, s így a 10–13. fejezetek tartalmát akár maga Pál is csatolhatta a ko­
rábban elkészült irathoz; vö. KOCSIS I., Bevezetés, 91–93.



98 Kocsis Imre

Az áldás két alegységre bontható: az elsőben (3–7. v.) arról az Istentől 
jövő vigasztalásról van szó, amelyet az apostol a szorongattatások köze­
pette folytonosan megtapasztal, s amelyet ő a szenvedő hívek számára 
továbbad. Az áldás második alegységében (8–11. v.) Pál egy nagyon sú­
lyos helyzetre utal,  amely gyakorlatilag életveszélyt jelentett számára, 
de amelyből Isten végül is kimentette őt. Az áldás felépítésében az az 
érdekesség, hogy először találjuk a teológiai értelmezést, s csak utána a 
megpróbáltatás rövid leírását. Magyarázatunkat azonban kezdjük a má­
sodik  mozzanattal.  A halálos  veszedelemről  így  ír  az  apostol:  „Mert 
nem akarjuk,  hogy ne  tudjatok  testvérek  a  mi  szorongattatásunkról, 
amelyben Ázsiában volt részünk. Módfelett, erőnkön felül próbára tet­
tek minket, úgyhogy még az életünk felől is kétségeink voltak. Sőt ma­
gunkban már a halálos ítéletet is elfogadtuk, hogy ne magunkban bíz­
zunk, hanem Istenben, aki feltámasztja a halottakat. Ő megszabadított és 
megszabadít minket az ilyen halálos veszedelemből…” (1,8–10). A szent­
írás-magyarázók általában azon a véleményen vannak, hogy a szóban for­
gó halálveszély  konkrét  mibenlétét  nem tudjuk pontosan meghatározni. 
Több lehetőség is szóba jöhet: az ezüstművesek lázadása (19); Efezusban el­
töltött fogság; súlyos betegség. A „halálos ítélet” (to; ajpovkrima tou' qanavtou) 
kifejezés miatt én az efezusi fogságra vonatkozó értelmezést tartom a leg­
valószínűbbnek.192 

A teológiai értelmezést illetően az 5. vers mondata a legjelentősebb: 
„Mert amint bőven kijut nekünk Krisztus szenvedéseiből, úgy bőven ki­
jut Krisztus által a vigasztalásból is.” A mondatot nagyon szépen kom­
mentálja Erich Gräßer: „Ha a szenvedéseket () úgy fogjuk fel, 
mint merő nyomorúságot, vak végzetet, mások által vagy magunk által 
okozott rossz állapotot, akkor jöhetnek ugyan nyugtatások, akár vigasz­
talások (= biztatás), de nem jöhet igazi  (vigasz). Ám ha eze­
ket krisztológiailag minősítve mint    fogjuk fel, ak­

192 Hasonlóképpen vélekedik V. P. FURNISH,  II Corinthians, 123. Az efezusi fogságot 
szintén komolyan veendő lehetőségnek tartja T. SCHMELLER,  Der zweite Brief an die Ko­
rinther, 70. Ugyanakkor kijelenti, hogy a súlyos betegség mellett éppúgy komoly ér­
vek szólnak. 



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 99

kor az „állandó vigasz” ( ; 2Tessz 2,16) értelmében vett 
vigasztalást tapasztaljuk meg.”193 

Persze kérdés, hogyan is kell értelmezni a     

kifejezést.  A szentírás-magyarázók több értelmezési lehetőséget is fel­
vetnek. 1) A Krisztus szó itt az 1Kor 12,12-höz hasonlóan az egyházat je­
löli, amely Krisztusnak a teste. Pál tehát azt állítja, hogy az egyház tag­
jaként  természetszerűleg  részesedik  annak  megpróbáltatásaiból.194 A 
magyarázat  nehézsége,  hogy más helyeken,  ahol  Pál  hasonló módon 
nyilatkozik (2Kor 4,10;  Fil  3,10),  egyértelműen Jézus személyéről  van 
szó, s nem a közösségről. Emellett azt sem hagyhatjuk figyelmen kívül, 
hogy a 2. Korintusi levélben – szemben az 1. Korintusi levéllel – Pál nem 
nevezi Krisztus testének az egyházat, és kifejtett egyháztan sem találha­
tó benne.  2) Krisztus szenvedése és Pál szenvedése között analógia áll 
fenn:  az  apostol  szenvedései  hasonlítanak Krisztus  szenvedéseihez.195 
Bár ez a megállapítás önmagában igaz, mégsem mondható teljesen ki­
elégítőnek, ha figyelembe vesszük, hogy a  Fil 3,10-ben Pál a „az ő (= 
Krisztus) szenvedéseiben való részesedés” (    

) megfogalmazást alkalmazza. 3) A Krisztussal való életközösség­
ben, illetve a Krisztus követeként elfogadott szenvedések. E tekintetben 
az alábbi páli kijelentések szolgálnak háttérként: „Élek, de már nem én 
élek, hanem Krisztus él énbennem” (Gal 2,20). „Krisztus követségében 
járunk, s maga Isten buzdít általunk” (2Kor 5,20). „…belőlem Krisztus 
szól” (2Kor 13,3). Ha az apostolban Krisztus él, s ha az apostolból Krisz­
tus szól, akkor az apostoli szenvedés Krisztus szenvedésének mondha­
tó. „A keresztet hordozó Krisztus követéséhez tartozó szenvedés nem 
Jézus kereszthalálának külső utánzása és annak szoteriológiai jelentősé­
gével sem rendelkezik, hanem a hívő és Ura közötti egzisztenciális ösz-
szetartozás kifejezése.”196 A jelen esetben persze különösképpen arról az 

193 E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Korinther I, 57–58.
194 Vö.  V.  P.  FURNISH,  II  Corinthians,  120.  Hasonlóképpen értelmezi  a  kifejezést  J. 

MURPHY-O’CONNOR, Második levél a Korintusiaknak, in Jeromos Bibliakommentár II. (szerk. 
R. E. Brown - J. A Fitzmyer - R. E. Murphy), SZJKB, Budapest 2003, 367.

195 G. HOTZE, Paradoxien bei Paulus. Untersuchungen zu einer elementaren Denkform in  
seiner Theologie, Aschendorff, Münster 1997, 315.

196 F. LANG, Die Briefe an die Korinther, 253. 



100 Kocsis Imre

egzisztenciális kapcsolatról van szó, amely Krisztus és az őt hatalommal 
képviselő apostol között fennáll.197 

4,7–12

Az elemzendő szakasz a  levélnek ahhoz a  nagyobb részéhez tartozik, 
amelyben Pál az apostoli szolgálatának sajátosságait fejtegeti (2,14–7,4), s 
amelyet  az  apostoli  szolgálat  apológiájának szokás  nevezni.  Ebben  az 
apológiában Pál rövid bevezető (2,14–17) után először az apostoli tisztség 
nagyságáról  és  dicsőségéről  (3,1–4,6),  majd  a  szolgálattal  együtt  járó 
szenvedésekről (4,7–5,10) beszél. A bennünket érdeklő versek éppen ezen 
harmadik egységhez tartoznak, s annak bevezető szakaszát képezik. A 7. 
vers – tézisként – Pál alapmeggyőződését tartalmazza. Ezt az alapmeg­
győződést a 8–9. versekben egy rövid szenvedéskatalógus konkretizálja, 
amelyhez a 10–12. versekben teológiai értelmezés kapcsolódik. 

Az érvelés  kiindulópontjaként  szolgáló  tézis  így  hangzik:  „Ez a  kin­
csünk pedig cserépedényben van, hogy a rendkívüli erőt Istennek tulajdo­
nítsuk és ne önmagunknak” (4,7). A mondat elején említett kincs – figye­
lembe véve a    mutató névmást – az előző egység középpontjában 
álló apostoli szolgálatra vonatkozik,198 mindazokkal a sajátosságokkal és 
megkülönböztető jegyekkel, amelyeket ez a szolgálat magáénak mondhat, 
nevezetesen az evangélium hirdetése (2,17; 4,2), Isten dicsőségének isme­
rete (4,6) és szemlélése (3,18), s egyben folyamatos metamorfózis dicsőség­

197 C. WOLFF,  Der zweite Brief des Paulus an die Korinther (ThHK VIII),  Evangelische 
Verlagsanstalt, Berlin 1989, 23.

198 Vö. R. BULTMANN,  Der zweite Brief an die Korinther (KEK), Vandenhoeck & Rup­
recht, Göttingen 1976, 114;  M. CARREZ,  La deuxième épitre aux Corinthiens, 112;  H.-J. 
KLAUCK, 2. Korintherbrief, 44; C. WOLFF, Der zweite Brief an die Korinther, 91; J. LAMBRECHT, 
Second Corinthians, 71; T. SCHMELLER, Der zweite Brief an die Korinther, 254. A mondatban 
szereplő „kincset” több exegéta is a 7. verset megelőző mondat tartalmára vonatkoz­
tatja. A „kincs” nem más, mint „Isten dicsőségének ismerete Jézus Krisztus arcán” 
(3,6);  vö. J.-F.  COLLANGE,  Énigmes de la  deuxième épître de  Paul  aux Corinthiens. Étude 
exégétique de 2Cor. 2:14–7:4, Cambridge University Press, Cambridge 1972, 146 sköv; E. 
GRÄSSER, Der zweite Brief an die Korinther I, 162. A „kincsen” a Pál által hirdetett evangé­
liumot érti C. K. BARRETT, The Second Epistle to the Corinthians, 137.



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 101

ről dicsőségre (3,18). Mindent egybevetve elmondható, hogy Pál apostoli 
szolgálatát a dicsőség fémjelzi. Ám ez csak az érem egyik oldala. A másik 
oldal nem más, mint az a tagadhatatlan tény, hogy Pál esendő ember, aki­
nek  élete  tele  van  megpróbáltatásokkal  és  szenvedésekkel.  Az  „agyag­
edény”  mint  a  törékenységnek és  mulandóságnak  képe  mind  a  zsidó, 
mind a görög-római világban jól ismert. Gondoljunk csak a Ter 2,7-re, ahol 
az  ember  teremtésére  vonatkozólag  olyan  igét  () használ  a  szerző, 
amely egyébként a fazekasmester cselekvését jelöli. Az Iz 64,7-ben ezt ol­
vassuk: „De mégis, Uram, atyánk vagy te! Mi vagyunk az agyag, és te a 
formálónk, kezed alkotása vagyunk mindnyájan”.199 A gondolat a qumráni 
iratokban is megjelenik: „csak árnyék ő, megformált agyag, és porba ha­
nyatlik vissza” (1QS XI 22).200 A görög-római világot illetően Senecára utal­
hatunk, aki a barátjához, Marciához intézett levelében így ír: „Mi is az em­
ber? Edény, amelyet minden megingás, minden koccanás összetörhet”201

A 7. vers képe valami meglepőt akar kifejezésre juttatni: „Az új szö­
vetség  szolgálatát,  amely  még  Mózes  szolgálatát  is  felülmúlja,  egy 
gyönge, törékeny ember végzi.”202 Éppen ennek tudatában válik igazán 
érthetővé a mondat második fele:  az az erő, amely Pál  szolgálatában 
megnyilvánul, nem ő ereje, hanem Istentől jövő valóság. Éppen az apos­
tol gyengesége által mutatkozik meg Isten erejének a hatékonysága.

A 8–9. versekben négy ellentétpárral szemlélteti Pál a 7. vers tartal­
mát: „Mindenfelől szorongatnak minket, de be nem szorítanak; kétsé­
gek között hányódunk, de nem esünk kétségbe; üldözést szenvedünk, 
de nem vagyunk elhagyottak; földre terítenek, de el nem veszünk.” A 
felsorolást a biblikus szaknyelv a perisztaszisz-katalógus (Peristasenka­
talog)  vagy viszontagságlista203 megnevezéssel illeti.  A páli levelekben 

199 Egyéb bibliai helyek: Iz 29,16; 45,9; Jer 19,10 LXX; Siral 4,2; Jób 10,9; 33,6. 
200 Egyéb helyek: 1QH 3,24; 4,29; 11,3; vö. M. CARREZ, La deuxième épitre aux Corinthi­

ens, 112.
201 SENECA, Ad Martiam 11,3. A fent található fordítást Cserháti Sándor kommentárjá­

ból vettem át: CSERHÁTI S., Pál apostolnak a korinthusiakhoz írt második levele, Luther Ki­
adó, Budapest 2009, 150. 

202 T. SCHMELLER, Der zweite Brief an die Korinther, 256.
203 Vö. CSERHÁTI S., Pál apostolnak a korinthusiakhoz írt második levele, 125.



102 Kocsis Imre

többször is találunk ilyen katalógust (1Kor 4,11–13;  2Kor 4,7–8; 6,4–10; 
11,23–29; 12,10; Róm 8,35).204

A 8–9. versekben levő antitéziseket illetően két értelmezési lehetőség 
is fennáll:  1) Az antitézis második tagja nem más, mint leszűkítése az 
első tagban említett megpróbáltatásnak. Pál szenved ugyan, de nem tö­
rik össze, mert az Istentől jövő erő megőrzi őt a teljes összeomlástól.205 
2) Az antitézis két tagja ugyanazt a valóságot jelzi, csak más megközelí­
tésben. A második tag nem szűkíti le az első tagban megnevezett szen­
vedést, hanem a hit fényében szemléli, és így hatályon kívül helyezi. Az 
apostol egyfelől szenved, másfelől a szenvedés valóságát hitben feldol­
gozva mégsem szenved,  mert a  szenvedésben már nem negatívumot 
lát. „Amit a hitetlen világ csak vereségnek láthat, azt a hit győzelemként 
ismeri fel.”206

A két  értelmezés  közül  nehéz  választani.  Thomas Schmeller  joggal 
jegyzi meg, hogy a 7. vers inkább az első, a 10–12. versek tartalma in­
kább a második lehetőséget támasztja alá.207 Ez utóbbi versekben saját 
helyzetét Jézuséval vonja párhuzamba az apostol. Jézus pedig nem ka­
pott „engedményt” szenvedése során. Mivel az érvelés csúcspontját ez 
utóbbi versek alkotják, ezért úgy gondoljuk, hogy inkább ezekből kiin­
dulva kell a felsorolást értelmezni.208

204 Ezek magyarázatához a kommentárokon kívül vö.  M. EBNER,  Leidenslisten und  
Apostelbrief.  Untersuchungen zu Form, Motivik  und Funktion der Peristasenkataloge bei  
Paulus, Echter Verlag, Würzburg 1991; M. SCHIEFER FERRARI, Die Sprache des Leids in den  
paulinischen  Peristasenkatalogen,  Katholisches  Bibelwerk,  Stuttgart 1991;  N.  WILLERT, 
The Catalogues of Hardships in the Pauline Correspondence.  Background and function, in 
The New Testament and Hellenistic Judaism (ed. P. Borgen - S. Giversen), Hendrickson, 
Åarhus 1995, 263–275.   

205 Ezt a  nézetet  képviseli  többek között  C.  K. BARRETT,  The Second Epistle  to  the  
Corinthians, 138 sköv; J. LAMBRECHT, Second Corinthians, 72.

206 E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Korinther I, 166. Hasonló álláspontot képvisel R. 
BULTMANN, Der zweite Brief an die Korinther, 116; J. SCHRÖTER, Der versöhnte Versöhner. Pa­
ulus als unentbehrlicher Mittler im Heilsvorgang zwischen Gott und Gemeinde nach 2 Kor  
2,14-7,4, Francke Verlag, Tübingen/Basel 1993, 194–177; G. HOTZE,  Paradoxien bei Pau­
lus, 269.

207 T. SCHMELLER, Der zweite Brief an die Korinther, 259.
208 A nehézséget talán így lehetne feloldani: a teória, vagyis a teológiai értelmezés 

szintjén a második magyarázat érvényes, a gyakorlat szintjén inkább az első. 



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 103

A 10–11. versekben a szenvedéskatalógus krisztológiai  értelmezését 
találjuk. Az itt szereplő mondatok is két tagból állnak, de ezek egymás­
hoz való viszonya más, mint az előzőeké. A mellékmondatokat nem az 
 („de”), hanem a  („azért, hogy”) kötőszó kapcsolja össze. A 10. 
versben ez áll: „állandóan hordozzuk testünkben Jézus halálát, hogy Jé­
zus élete is nyilvánvaló legyen testünkben.” A mondat első felében em­
lített  alapvetően a halál folyamatát jelöli.209 Amit Jézus a meg­
kínzatása és a keresztre feszítése során átélt, azt éli át Pál is a missziós 
tevékenysége során. Így Pál apostoli élete nem más, mint folyamatos el­
halálozás.210 Persze  az  1,5-höz  hasonlóan itt  sem pusztán analógiáról 
van szó, hanem egzisztenciális részesedésről Krisztus szenvedéseiben.211 
Ugyanakkor a feltámadt Krisztus életében is részesedik, miként a mon­
dat második tagja nyilvánvalóvá teszi. Ez az élet azonban nem pusztán 
misztikus valóság, hanem konkrétan meg is mutatkozik, éspedig az an­
titézisek második tagjaként  megjelenő tényekben: nem szorítanak be; 
nem esünk kétségbe; nem vagyunk elhagyottak; el nem veszünk.

A 11. vers a 10. vers tartalmát ismétli meg, persze új szempontokkal 
kiegészítve: „Mert mi, akik élünk, szüntelenül halálra adottak vagyunk 
Jézusért,  hogy Jézus élete is  nyilvánvaló legyen halandó testünkben.” 
Mindenekelőtt az „akik élünk” megfogalmazás a feltűnő. Nyilván a föl­
di életre vonatkozik ez a megjegyzés, s annak lehatároltságát tudatosítja. 
Hiszen rögtön utána a halálnak való kiszolgáltatottság nyer említést. A 
földi élet alapvetően halálnak kiszolgáltatott élet. Ám valójában itt nem 
egy általánosan érvényes emberi tapasztalatról van szó. A  ige 
ugyanis  Jézus  szenvedésével  kapcsolatban szerepel  gyakorta,  s  volta­
képp azt tudatosítja, hogy Jézus szenvedése és halála az Atya akaratá­
nak megfelelő és az Atya akaratából fakadó szenvedés és halál (vö.  Mk 
9,31; 14,21. 41; 1Kor 11,23; Róm 4,25; 8,32).212 Ugyanúgy Pál szenvedése és 

209 Vö.  R.  BULTMANN,  art.  ,  in  ThWNT  IV (1942)  899;  R.  DABELSTEIN,  Art. 
 - , in EWNT II 1981) 1135–1136; J. LAMBRECHT, Second Corinthians, 73. 

210 R. Bultmann szerint Pál azért nem a „halál” szót használja, mert itt nem a ke­
resztségben végbemenő egyszeri eseményre akar utalni, hanem egy folyamatos való­
ságra; R. BULTMANN, , 899; Vö. még F. LANG, Die Briefe an die Korinther, 281.

211 J. LAMBRECHT Jézus szenvedésének folytatódásáról („continuation”) beszél: Second 
Corinthians, 73.

212 Vö. W. POPKES, Art. , in EWNT III (1983) 42–48, 44. 



104 Kocsis Imre

halálnak  való  kiszolgáltatottsága  is  Isten  rendelésének  következmé­
nye.213 Az 1Kor 4,9-ben az apostol nyíltan kimondja: „Mert úgy gondo­
lom, hogy Isten minket, apostolokat az utolsó helyre állított, mint halál­
ra szántakat…” 

A 10. vershez képest a 11. vers második fele is tartalmaz újdonságot. 
Pál itt ugyanis azt állítja, hogy Jézus élete a „halandó testünkben” lesz 
nyilvánvalóvá. A  szó használata minden kétséget kizáróan mutat­
ja: az élet, a feltámadt Krisztus élete éppen a gyenge, esendő és mulan­
dó apostoli egzisztenciában mutatkozik meg. 

Előző állításaiból Pál a 12. versben a keresztény közösségre vonatko­
zólag von le következtetést: „Bennünk tehát a halál munkálkodik, ben­
netek pedig az élet.” A kijelentés igencsak meglepő. Eddig ugyanis a ha­
lál és az élet ellentéte Pálra mint apostolra vonatkozott,  most viszont 
csak a halál kapcsolódik Pálhoz, az élet ellenben a közösség osztályré­
szeként jelenik meg. Ez nyilván nem azt jelenti, hogy a közösség tagjai 
mentesek volnának a szenvedéstől és a halálnak való kiszolgáltatottság­
tól. Nem feledhetjük, hogy a keresztények szenvedéseire is gyakran utal 
Pál a leveleiben (vö. pl. 1Tessz 2,14; 2Kor 1,6–7; Fil 1,29; Róm 8,17). Ám az 
apostol szenvedésében van valami sajátos és egyedülálló: az, hogy egy 
apostolnak mint Krisztus követének a szenvedése. Ő az, aki igehirdeté­
sével hitet támaszt, és apostoli munkájával közösséget alapít. S ehhez a 
tevékenységéhez szervesen hozzátartozik a szenvedés.  Éppen azáltal, 
hogy Pál vállalja az apostolsággal együtt járó megpróbáltatásokat és a 
halálnak való kiszolgáltatottságot, kaphatják meg a korintusi hívek az 
életet, nyilván a feltámadt Krisztus életét.214 

12,7–10

A 10–13. fejezetek zárt egységként állnak előttünk, s hangnemben világo­
san elkülönülnek az előző fejezetektől. Pál itt kemény hangnemben vitá­

213 V. P. FURNISH szerint itt tudatos utalás történik a Jézus-hagyományra: II Corinthi­
ans, 256 sköv; hasonlóképpen J. LAMBRECHT, Second Corinthians, 73.

214 Vö. F. LANG, Die Briefe an die Korinther, 281; E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Ko­
rinther I, 169; T. SCHMELLER, Der zweite Brief an die Korinther, 265.



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 105

zik ellenfeleivel, akiknek pontos kilétét nehéz meghatározni. Az biztos, 
hogy kívülről  érkeztek  és  zsidó  származásúak.215 Számunkra  most  fő­
képp az a jelentős, hogy Krisztus igazi „apostolainak” (küldöttjeinek) te­
kintették magukat. Ennek igazolására különféle erő-megnyilvánulásokra, 
rendkívüli élményekre és csodákra hivatkoztak (11,13 sköv; 12,1–12).216 

Ezekkel  az  ellenfelekkel  szemben,  akik rendkívüli  tapasztalataikkal 
dicsekszenek, Pál is szükségét érzi, hogy dicsekedjék, mégpedig azzal, 
amit apostoli mivolta legjellemzőbb ismérvének tekint: a megpróbálta­
tásaival és szenvedéseivel. „Zsidók ők? Én is! Izraeliták ők? Én is! Ábra­
hám ivadékai ők? Én is! Krisztus szolgái ők? Mint oktalan mondom, én 
még inkább: számtalan fáradtság, igen sokszor fogság, módfelett való 
verések,  gyakori  halálveszély közepette.  A zsidóktól  öt  ízben kaptam 
egy híján negyven ütést. Háromszor szenvedtem megvesszőzést,  egy­
szer megkövezést, háromszor hajótörést, egy nap és egy éjjel a mély ten­
geren hányódtam” (11,22–25).217

A 12. fejezet elején az apostol érvelése meglepő fordulatot vesz. Pál 
ugyanis egy egészen sajátos misztikus tapasztalatra, elragadtatásra hi­
vatkozik. Feltűnő, hogy erről először egyes szám harmadik személyben 
ír. Ezáltal némileg távol tartja magát az elbeszélt eseménytől, bizonyára 
azért, elterelje a figyelmet saját személyéről.218 A 6–7. versekben azon­
ban egyértelművé válik, hogy korábban saját élményéről írt. Bennünket 
főleg a 7. verstől kezdődő megállapítások érdekelnek: „Ezért, hogy el ne 

215 A kérdés részletesebb tárgyalásához vö. KOCSIS I., Bevezetés, 95–97.
216 Pál ironikusan a „fő-fő apostolok” (iJ  ) kifejezést alkalmazza 

rájuk (11,5; 12,11).
217 A perisztaszisz-katalógus voltaképp a 22–33. verseket foglalja magába. Magya­

rázatához a kommentárokon és  a 19.  lábjegyzetben  említett  műveken kívül  vö.  J. 
ZMIJEWSKI,  Der Stil der paulinischen >Narrenrede<. Analyse der Sprachgestaltung in 2 Kor  
11,1-12,10 als Beitrag zur Methodik von Stiluntersuchungen neutestamentlicher Texte, Han­
stein, Köln/Bonn 1978; A. AEJMELAEUS, Schwachheit als Waffe. Die Argumentation des Pau­
lus im Tränenbrief (2. Kor. 10–13), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2000, 193–198.

218 E. Grässer „retorikus távolságtartásnak” (rhetorische Distanznahme) nevezi ezt az 
eljárást.  E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Korinther II (ÖTKNT 8/2), Gütersloher Ver­
lagshaus, Gütersloh 2005, 183; vö. még L. BORMANN,  Autobiographische Fiktionalität bei  
Paulus,  in  Biographie und Persönlichkeit  des  Paulus (hrsg. E.-M. Becker -  P. Pilhofer), 
Mohr Siebeck, Tübingen 2005, 106–124, 120–123.



106 Kocsis Imre

bízzam magam, tövist kaptam testembe, a sátán angyalát,  hogy arcul 
verjen. Háromszor kértem az Urat,  hogy távozzék az tőlem, de ő azt 
mondta nekem: Elég neked az én kegyelmem, mert az erő a gyöngeség­
ben lesz teljessé.  Legszívesebben tehát gyöngeségeimmel dicsekszem, 
hogy Krisztus ereje lakozzék bennem. Ezért telik kedvem a Krisztusért 
való erőtlenségben, bántalmazásban, szükségben, üldöztetésben és szo­
rongattatásban, mert amikor gyönge vagyok, akkor vagyok erős” (12,7–
10). 

Arról, hogy mit is jelent a 7. versben említett „tövis a testben” nagyon 
sokat írtak már.219 Kevésbé valószínűek azok a magyarázatok, melyek 
szerint a „tövis” testi  kísértésekre utalna,220 vagy az ellenfeleket jelöl­
né.221 A legelfoghatóbb és legelfogadottabb magyarázat az, amely a „tö­
vist” egy rendszeresen visszatérő betegséggel azonosítja. Arra vonatko­
zólag, hogy konkrétan miben is állt a szóban forgó betegség, többféle 
javaslat született: epilepszia, periodikus depresszió, fejfájás, szemmig­
rén, malária, trigeminus neuralgia, beszédhiba stb. Valójában teljes bizo­
nyosságra ebben a kérdésben nem juthatunk. Az „arcul ver” () 
ige használata miatt valamiféle fejfájdalomra lehetne leginkább gondol­
ni.222 A „sátán angyala” kifejezés azt a korabeli szemléletet tükrözi, mely 
a betegségeket a sátán, illetve alárendeltjei tevékenységére vezeti vizs-
sza.223 

Pál imában kéri az Úrtól a szabadulást ettől a számára kellemetlen és 
fájdalmas megpróbáltatástól. Az „Úron” a 9b vers alapján Jézus Krisz­
tust kell értenünk. A háromszori imádság összefüggésbe hozható Jézus­

219 Erről rövid áttekintés nyújt K. L. SCHMIDT, art. , in ThWNT III (1938) 818–
821; A. AEJMELAEUS, Schwachheit als Waffe, 266–280; E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Ko­
rinther II, 198–200.

220 Régebben főképp katolikus exegéták képviselték ezt a nézetet.  A háttérben a 
Vulgataban található fordítás áll: stimulus carnis.

221 Ez a nézet, amely már ókorban megfogalmazódott (például Theodórétosz részé­
ről), arra hivatkozik, hogy az Ószövetségben Izrael ellenfeleit olykor tövishez hasonlít­
ják: Szám 33,55; Ez 28,24. 

222 Érdekes, hogy a Galata levélben is utalás történik egy olyan betegségre, amely­
ben Pál akkor szenvedett, amikor először érkezett a galatákhoz (vö. Gal 4,13–14). 

223 Vö. F. LANG, Die Briefe an die Korinther, 349; E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Ko­
rinther II, 198.



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 107

nak a Getszemáni-kerti háromszori imájával, de ettől függetlenül is so­
katmondó. A háromszor elmondott kérést különösen hatékonynak tar­
tották. A háromszori imára – ami a kezdetet, közepet és véget egyaránt 
magában foglalja – az  Ószövetségben és a judaizmusban is több példát 
találunk.224

A 9. versből kiderül: a kérés nem teljesül, de nem marad meghallgatás 
és válasz nélkül. Erich Gräßer szerint a kérés egy egészen sajátos jellegű 
„gyógyító csodához” vezetett, amennyiben Pált a szenvedés egészen új 
értelmezésére  tette  képessé.225 Jézus  mondatának  nem az  az  értelme, 
hogy Pál elégedjen meg a kegyelemmel (holott sok más dolog is hasz­
nos lenne még számára). Jézus mondatának lényege: elegendő a kegye­
lem, mert az apostolnak nincs többre szüksége.226 Ez a kegyelem ugyan­
is nem más, mint Krisztus ereje (9b. v.), amely éppen a gyengeségben 
lesz teljessé, pontosan azért, mert az emberi erő itt semmilyen szerepet 
sem játszik.227 Ezzel kapcsolatban utalhatunk a  2Kor 13,4-re: „Mert bár 
erőtlenségből  megfeszítették,  Isten erejéből  él”.  Ami azonban Jézusra 
vonatkozólag egymás követő eseményként van bemutatva, azt Pál egy­
idejűleg éli át: a testi gyengeséget és az apostoli szolgálatban őt megtar­
tó és fenntartó erőt.

Összegzés

Mind a három szöveg ellentétre épül: szenvedés – vigasztalás (1,5); ha­
lál – élet (4,10–12); gyengeség – erő (12,8). A három ellentétpár ugyanan­
nak a valóságnak három sajátos megközelítését nyújtja. A magam részé­
ről az „erő” kifejezést tekinteném a legfontosabb kapocsnak. Bár a szó a 
harmadik ellentétpárnál dominál, de a második összefüggésében is je­

224 Vö. H. L. STRACK - P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und  
Midrasch IV, C. H. Beck, München 1928, 220.

225 E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Korinther II, 202.
226 „Mehr brauchst du nicht”. E. GRÄSSER, Der zweite Brief an die Korinther II, 203.
227 Megemlíthető, hogy leveleiben Pál sokszor hivatkozik a neki osztályrészül jutó 

kegyelemre, mint az apostoli szolgálat legfőbb támaszára; vö.  1Kor 3,10; 15,10;  2Kor 
12,9; Gal 1,15; 2,9; Róm 1,5; 12,3; 15,15. 



108 Kocsis Imre

len van (4,7), s voltaképp az első ellentétpárban is benne rejlik. Hiszen 
az 1,5-ben említett „vigasztalás” nem pusztán jóérzést kiváltó kedves 
beszéd, hanem hatékony támasz és segítség, amely a megpróbáltatás­
ban való helytállást biztosítja.228 Ez alapján a bemutatott szövegek értel­
mét Friedrich Lang szavaival foglalnám össze: „A szenvedést Pál nem 
szépíti, nem panaszolja, de nem is nevezi jelentéktelennek, hanem úgy 
tekinti,  mint  lehetőséget,  amelyben  Krisztus  ereje  az  ő  szolgájának 
gyengesége által hatékonnyá válik.”229

Egyéb levelek

Először a Filippieknek írt levélre irányul a figyelmünk, mivel ebben olyan 
kijelentést találunk, amely igen közel áll a 2. Korintusi levél imént bemu­
tatott szövegeihez. Utána a Galata és a Kolosszei levélben olvasható kije­
lentéseket tekintjük át. Ezek is rokonságot mutatnak a 2. Korintusi levél 
megnyilatkozásaival,  a  megfogalmazásuk  azonban  igen  eredetinek 
mondható.

Fil 3,10–11

A Filippi levél 3. fejezetében ellenfeleivel vitázik az apostol.230 Miután zsi­
dó  származására  és  farizeus  múltjára  utalt,  azt  a  radikális  változást 
hangsúlyozza, amelyet a Krisztussal való találkozás eredményezett szá­
mára. Ennek összefüggésében így összegzi életének és küldetésének cél­
ját: „Krisztust akarom megismerni, és feltámadásának erejét, a szenve­
déseiben való részvételt hozzá hasonulva a halálban, hogy eljuthassak a 
halálból való feltámadásra.”

A mondatban az a meglepő, hogy a megismerés tárgyaként Pál elő­
ször Krisztus feltámadásának erejét említi, s csak utána utal a szenvedé­
sére és halálára. Persze, ha a mondatot egész pontosan megfigyeljük, 

228 Vö. O. HOFIUS, „Der Gott allen Trostes”.  und  in 2 Kor 1,3–7, 
in UŐ, Paulusstudien, Mohr Siebeck, Tübingen 21994, 244–254.

229 F. LANG, Die Briefe an die Korinther, 350.
230 Kilétüket illetően vö. KOCSIS I., Bevezetés II, 106.



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 109

akkor egyértelmű kiazmust fedezhetünk fel benne: feltámadás – szen­
vedés – halál – feltámadás. A felsorolás a feltámadás említésével kezdő­
dik, s azzal is fejeződik be. Így válik nyilvánvalóvá, hogy a feltámadás a 
legdöntőbb mozzanat. Ám nagyon érdekes, hogy az apostol nem telje­
sen ugyanazt a szót használja rá. Először (10. v.) az   főnevet 
találjuk, majd (11. vers vége) az   kifejezést. A 10. versben 
Krisztus feltámadásáról van szó, amelynek erejét az apostol máris meg­
tapasztalja. A 11. versben ellenben arra a feltámadásra irányul a figye­
lem, amelyben Pál majd a jövőben fog részesedni.231 Ennek ugyanakkor 
szükségszerű előfeltétele,  hogy Krisztussal  sorsközösséget  vállaljon  a 
szenvedésben és a halálban.232

Ám nemcsak a jövőbeli feltámadáshoz szükséges a Krisztus szenvedé­
sében és halálában való részesedés, hanem ahhoz is, hogy az apostol már 
most újra meg újra megtapasztalhassa a Krisztus feltámadásából eredő 
erőt. Kétségtelen, hogy a „feltámadás erejét” különleges módon tapasz­
talhatta meg a megtérésekor (vö. 1Kor 15,8–10; Gal 1,15) és a megkereszte­
lésekor (vö. Róm 6,4). Bizonyára ez az oka annak, hogy Krisztus feltáma­
dásának említése  a  szóban forgó mondat  kiindulópontja.  Pál  éppen a 
feltámadt Krisztus ereje által vált kereszténnyé és apostollá,  s azóta is 
Krisztus ereje  tartja  fenn őt.  Ez az erő a Krisztussal  való közösségből 
()  fakad,  amelyhez  szervesen  hozzátartozik  a  szenvedésekben 
való közösség (    ). Érdemes megemlíteni, 

231 Érdemes megemlíteni, hogy a fentebb bemutatott 2Kor 4,7–12 után is kitekintés 
található a jövőbeli feltámadásra. 

232 Mindazonáltal figyelemre méltó, hogy a 11. vers szó szerinti fordítása ez lenne: 
„hogy valamiképpen eljussak a feltámadásra a halottak közül.” A sajátos megfogal­
mazás sokféle találgatásra adott okot. Mi azt a magyarázatot tartjuk a legvalószínűbb­
nek, amely polémikus célzatúnak tartja a mondatot. Nem feledhetjük, hogy a  Fil 3-
ban Pál az ellenfeleivel vitázik. Ezek úgy gondolták, hogy már eljutottak a beteljese­
désre. Az apostol viszont éppen azt teszi egyértelművé: mindaddig, amíg földi pálya­
futásunk véget nem ért, nem tekinthetjük magunkat célba érkezettnek és a tökéletes­
ség állapotában levőknek (Fil 3,12–14). A mondat polemikus jellegét hangsúlyozza: J. 
GNILKA,  Der  Philipperbrief (HThKNT  X/3),  Herder,  Freiburg  31980  (1968),  197;  J.-F. 
COLLANGE,  L’épitre  de  Saint  Paul  aux  Philippiens (CNT  Xa),  Delachaux  &  Niestlé, 
Neuchâtel 1973, 116. G. F. HAWTHORNE úgy látja, hogy a szóban forgó megfogalmazás­
ban Pál  alázata mutatkozik meg:  Philippians (WBC 43),  Thomas Nelson, Nashville 
1983, 146.



110 Kocsis Imre

hogy a görög  főnév alapvetően részesedést jelent, amely közös­
séget  hoz  létre.233 Pál  éppen  azáltal  tudhatja  magát  élő  közösségben 
Krisztussal, hogy a szenvedései mintegy Krisztus szenvedéseivé válnak. 

Gal 4,19 és 6,17

A Galatáknak írt levélben Pál azokkal a tévtanítókkal száll szemben, akik a 
Galáciában élő pogány-keresztényeket arra akarják rávenni, hogy metél­
kedjenek körül és tartsák meg a mózesi törvényeket.234 Úgy tűnik, hogy a 
galaták nyitottan fogadták a tévtanítókat. Az apostol ugyan nehezménye­
zi ezt, ám minden megtesz annak érdekében, hogy a veszélyben levő hí­
veket megtartsa a helyes úton. Az erre vonatkozó törekvését így fogal­
mazza meg a 4,19-ben: „Gyermekeim, akikért ismét szülési fájdalmakat 
szenvedek, amíg Krisztus ki nem alakul bennetek (vagy: köztetek)”. 

A „gyermekeim” megszólítás  nyilvánvalóvá  teszi,  hogyan is  viszo­
nyul  Pál  a  Galáciában élő  keresztényekhez:  „lelki  atyjuknak” (illetve 
„lelki anyjuknak”) tekinti önmagát. Ő volt ugyanis az a személy, aki a 
galatákat a Krisztusba vetett hitre vezette, s így életet adott nekik.235 Mi­
vel a galaták a közéjük érkező tévtanítókat nyitottan fogadták, s ezzel 
eltértek a Pál által kijelölt irányvonaltól, az evangéliumtól való elpárto­
lás  veszélyébe kerültek.  Szükséges,  hogy az  apostol  ismét  megnyerje 
őket a hiteles evangéliumnak, éspedig úgy, hogy újból „szülési fájdal­
makat”  él  át.  Ezeken  nyilván  az  apostoli  tevékenységet  kell  érteni, 
amely tele van gondokkal, félelmekkel és egyéb megpróbáltatásokkal.236 

A „szülési fájdalmak” célja, hogy Krisztus ismét kiformálódjék a gala­
ta hívekben vagy a galata hívek között (azaz a galaták közösségében). 
Az   formula mindkét értelemben felfogható. Az első esetben ar­

233 A  főnév jelentéséhez vö. F. HAUCK, art. , , in ThWNT III 
(1938) 789–810; J. HAINZ, art. , in EWNT II (1981) 750–755.

234 A tévtanítók kilétéről bővebb információt nyújt KOCSIS I., Bevezetés II, 116–118.
235 A lelki atyaság gondolata az 1Kor 4,15-ben is megfogalmazást nyer: „Mert ha tíz­

ezer tanítótok is volna Krisztusban, atyátok nincs sok, hiszen Krisztus Jézusban az 
evangélium által én adtam nektek életet.” 

236 A szülési fájdalmak metaforikus alkalmazásához vö. G. BERTRAM, art. , , 
in ThWNT IX (1973) 668–675, főképp 673–675; W. RADL, art. , , in EWNT III 
(1983), 1209–1210.



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 111

ról van szó, hogy a galata keresztények lelkülete és gondolkodásmódja 
teljesen megfeleljen Krisztusénak. A második esetben a közösség egésze 
az, amelyben Krisztus „testet” ölt és láthatóvá válik. A két jelentés nem 
zárja ki egymást – az egyház csak úgy mutatkozik Krisztus testeként, ha 
a híveket Krisztus lelkülete tölti el. Ám szerintünk nagyobb hangsúly 
esik a közösségi dimenzióra: Pál alaptörekvése éppen az, hogy a galaták 
közössége megmaradjon a hiteles evangélium iránti elkötelezettségben, 
s így tegye láthatóvá azt a Krisztust, akiben hisz.237 

A levél befejezésében (6,11–18) egy újabb eredeti és meglepő kijelen­
tést találunk. Pál ezzel a mondattal fordul olvasóihoz: „Ezután senki se 
okozzon nekem kellemetlenséget, mert Jézus jegyeit viselem testemen.” 

Az apostol által említett „kellemetlenség” () nyilván az a maga­
tartás,  ahogyan a galaták hitelt  adnak a tévtanítóknak,  akik nemcsak 
„más evangéliumot” hirdetnek (1,8), hanem egyúttal Pál apostoli tekin­
télyét is kétségbe vonják (vö. 1,1.11–12). A mondat második fele teszi vi­
lágossá, mi alapján igényel Pál maga számára kíméletet: ő „Jézus jegye­
it”  (      )  viseli  a  testén.  A görög   főnév 
jelentése: szúrás, beégetett jel, tetoválás jele, ismertetőjel.238 Nyilvánvaló­
an nem arról van szó, hogy Pál a Jézus (vagy a Krisztus) nevet vagy va­
lamiféle Jézusra utaló jelet (pl. a keresztet) a saját testére tetováltatott 
volna.239 A szóban forgó „jegyek” nem tetoválások vagy más egyéb kül­

237 A közösségi értelmezést részesíti előnyben: H. SCHLIER,  Der Brief an die Galater 
(KEK 7), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 51971, 214; P. BONNARD, L’épitre de Saint  
Paul aux Galates (CNT IX), Delachaux et Niestlé,  Neuchâtel  21972, 94; J. L. MARTYN, 
Galatians (AB 33A), Doubleday, New York 1997, 425. Az egyénekre vonatkoztatja a 
mondatot U. BORSE,  Der Brief an die Galater (RNT), Fiedrich Pustet, Regensburg 1984, 
158; R. N. LONGENECKER, Galatians (WBC 41), Nelson Reference & Electronic, Nashville 
1990, 195; BALLA P., Pál apostol levele a Galáciabeliekhez, Budapest 2009, 183. Az egyéni és 
a  közösségi  vonatkozást  egyaránt  hangsúlyozza:  F.  MUSSNER,  Der  Galaterbrief 
(HThKNT IX), Herder, Freiburg 1973, 313; H. D. BETZ,  Der Galaterbrief, Chr. Kaiser, 
München 1988, 406.

238 VARGA ZS., Újszövetségi görög-magyar szótár, Református Zsinati Iroda Sajtóosztá­
lya, Budapest 1992, 882;  GYÖRKÖSY A. - KAPITÁNFFY I. - TEGYEI I., Ógörög - magyar szótár, 
Akadémiai Kiadó, Budapest 21993, 980.

239 Mindenesetre ilyen tetoválásra gondol E. Dinkler, aki azt a lehetőséget veti fel, 
hogy Pál testére a kereszteléskor a  (v) jelet helyezték; E. DINKLER, Signum cru­
cis. Aufsätze zum Neuen Testament und zur christlichen Archäologie, Tübingen 1967, 93. 



112 Kocsis Imre

ső megjelölések – amelyek valakinek a tulajdonjogát jelzik240 –, hanem 
az apostol testén található sebhelyek. 

Fontos szem előtt tartani, hogy a szóban forgó mondat előtt nem sok­
kal Krisztus keresztjére utal az apostol.  „Tőlem azonban távol legyen 
másban dicsekedni, mint a mi Urunk Jézus Krisztus keresztjében, aki ál­
tal a világ meg van feszítve számomra, és én a világnak” (6,14). Ennek a 
mondatnak a fényében a 6,17 értelmét így fogalmazhatjuk meg: „Teste­
men hordozom Jézusnak, a megfeszítettnek a sebhelyeit. A sebhelyek, 
amelyek a keresztre feszített Jézust tanúsítják, Pál testén is hasonlókép­
pen megtalálhatók. Az evangélium hirdetésének szolgálatában bántal­
mazások érték őt. Saját szenvedéseit úgy tekinti, mint részesedést Krisz­
tus  kereszthalálában,  és  a  nyomokat,  amelyek  testén  hátramaradtak, 
úgy értékeli, mint Jézus »sebhelyeit«”.241

Mindezeket megfontolva a mondat első fele is, amelyben Pál kíméle­
tet kér maga számára, érthetőbbé válik számunkra. Pált éppen a testén 
található sebhelyek, amelyek különféle bántalmazások (botozás, megkö­
vezés  stb.)  maradványai  (vö.  ApCsel 14,19;  2Kor 11,24–25),  hitelesítik 
Krisztus apostolaként. Ebből kifolyólag nem helyénvaló, ha a galaták el­
fordulnak tőle, és olyan személyeknek adnak hitelt, akiknél ez a hitele­
sítő jel hiányzik. 

Kol 1,24

Mivel a Kolosszei levélben a nyelv, a stílus és a tanítás tekintetében jelen­
tés eltérések mutathatók ki a korábbi levelekhez (1-2Kor,  Gal,  Róm,  Fil) 
képest, sok bibliakutató nem közvetlenül Pálnak, hanem egyik tanítvá­
nyának tulajdonítja az iratot. Mi is nyitottak vagyunk ezen nézet iránt, 
bár úgy látjuk, hogy nem szükségszerű késői keletkezést feltételezni. A 
levél feltehetőleg még Pál missziós tevékenysége során keletkezett, de a 

Egyéb felvetésekhez vö. O. BETZ, art.  , in  ThWNT VII (1966) 657–664, 663 (45. 
jegyzet); F. MUSSNER, Der Galaterbrief , 418.

240 Állatokat és rabszolgákat sajátos, beégetett jellel láttak el, hogy így jelezzék a tu­
lajdonoshoz való tartozásukat; vö. O. BETZ, , 658. 

241 U. BORSE, Der Brief an die Galater, 225.



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 113

megfogalmazás  az  apostol  egyik  közvetlen  munkatársától  való,  aki 
mestere nevében és felhatalmazása alapján írt.242 

Az az egység, amelyben Pál és az egyház kapcsolatáról van szó (1,24–
2,5), éppen egy témánkat érintő mondattal kezdődik: „Most pedig örö­
mest  szenvedek  értetek,  és  kiegészítem  testemben  azt,  ami  hiányzik 
Krisztus gyötrelmeiből, testének, az egyháznak javára.” Az a gondolat, 
hogy Pál örül a szenvedéseinek (2Kor 7,4; 13,9; Fil 2,17), és hogy ezek a 
szenvedések a hívek javára vannak (2Kor 4,10. 12. 15; 13,4), más levelek­
ben is megjelenik. Meglepő viszont az az állítás, hogy az apostol „kiegé­
szíti” azt, ami „hiányzik Krisztus gyötrelmeiből”. Az itt említett hiány 
semmiképp sem a megváltásra vonatkozik. A levél egyéb helyei nem 
hagynak kétséget afelől, hogy Krisztus kereszthalála egyszer s minden­
korra megvalósította a megváltást, amely az égre és a földre egyaránt 
kiterjed (1,12–14. 19–22; 2,13–14). Fontos felfigyelni arra, hogy a görög 
szövegben szereplő   (gyötrelmek) főnév a páli levelekben a Pál 
vagy a keresztény közösségek által elviselt megpróbáltatásokra vonat­
kozik (1Tessz 1,6; 3,2. 7; 2Kor 1,4. 8; 2,4; 4,17; 6,4; 7,4; 8,2;  Fil 1,17; 4,14; 
Róm 5,3;  8,35),  s nem Krisztus engesztelő szenvedésére és halálára. A 
„Krisztus gyötrelmei” kifejezés tehát nem a földi Jézus szenvedéseit je­
löli, hanem az apostoli tevékenységgel együtt járó viszontagságokat és 
kínokat, amelyeket Pál Krisztusért és Krisztussal közösségben visel el.243 
A mondat  tehát  rokonságban áll  a  korábban bemutatott  szövegekkel 
(főleg a 2Kor 1,5-tel, 4,10-zel és a Fil 3,10-zel). Az újdonság a „kiegészí­
tés” gondolatában áll. A háttérben nyilván az a meggyőződés áll, hogy a 
megpróbáltatások Isten akaratából valók, és még nem érték el a megha­
tározott mértéket.244 

242 A kérdés bővebb tárgyalásához vö. KOCSIS I., Bevezetés II, 146–148.
243 Vö. E. SCHWEIZER, Der Brief an die Kolosser (EKK XII), Benziger/Neukirchener, Zü­

rich/Neukirchen-Vluyn  31989 (1976), 85; J. PFAMMATER,  Epheserbrief. Kolosserbrief (NEB 
10/12), Echter Verlag, Würzburg 21990, 67. 

244 A  főnév az apokaliptika egyik kedvelt kifejezése: a végső idők szenvedé­
seit jelöli. Vö. H. SCHLIER, art.  ,  , in  ThWNT  III (1938) 139–148, 144–146; J. 
KREMER, art. , , in EWNT II (1981) 375–379, 376 sköv. P. T. O’Brien a  
  („Krisztus gyötrelmei”) kifejezést a héber    („a Messiás kínja”) 
szófordulattal hozza összefüggésbe. Ez nem a Messiás személyes szenvedéseit jelöli, 
hanem azokat a gyötrelmeket, amelyek az igazakra várnak, s amelyek megelőzik a 



114 Kocsis Imre

Mivel a  Kolosszei levélben hangsúlyosan jelenik meg az a meggyőző­
dés,  hogy Krisztus a „feje”  az egyháznak,  amely a „test”,  ezért  igen 
megfontolandó az a magyarázat, amely a szóban forgó megpróbáltatá­
sokat az egyházzal összefüggésben magyarázza. Az apostol gyötrelmeit 
azért  lehet „Krisztus gyötrelmeinek” nevezni,  mert a „test  tagjainak” 
szenvedései  egyúttal  Krisztusnak a főnek a szenvedései is.  Ez utóbbi 
magyarázat egészen Szent Ágostonig visszavezethető,245 s főképp kato­
likus magyarázók között volt elterjedt.246 Ám a protestáns Ulrich Luz is 
ehhez az értelmezéshez csatlakozik, sőt Kálvin egyik mondatát is idézi: 
„Miként… Krisztus hajdan mint személy szenvedett, úgy szenved na­
ponta a tagjaiban.”247

messiási kort; P. T. O’BRIEN,  Colossians. Philemon (WBC 44), Nelson Reference & Elec­
tronic, Nashville 1982, 79. Mindazonáltal nem hagyható figyelmen kívül, hogy a szó­
ban  forgó  héber  kifejezés  csak  rabbinista  iratokban  fordul  elő  (H.  L.  STRACK -  P. 
BILLERBECK,  Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch  I,  C. H. Beck, 
München 1926, 950), s így bizonytalan, hogy Pálra vagy más újszövetségi íróra tény­
leg hatást gyakorolhatott-e.  

245 Szent Ágoston a  86.  zsoltárról  szóló  beszédében többek között  így nyilatkozik: 
„Minden szenvedés teljessé vált, de csak a Fő szenvedései. Hiányoztak még az ő Tes­
tének szenvedései. Ti azonban Krisztus teste és tagjai vagytok. Mivel Pál ezekhez a 
tagokhoz tartozik, ezért mondja: »kiegészítem«. Mi tehát oda tartunk, ahová Krisztus 
előttünk ment. Előrement Krisztus mint Fő, a Testben viszont  úton van utána. Tehát 
Krisztus még itt szenved.” A fordítást J. GNILKA német nyelvű kommentárjában levő 
idézet alapján készítettem: Der Kolosserbrief (HThKNT X/1), Herder, Freiburg 1980, 95 
(12. lábjegyzet).

246 A Kol 1,24 mondatának értelmezéstörténetéhez vö. J. KREMER, Was an den Leiden  
Christi noch mangelt. Eine interpretationsgeschichtliche und exegetische Untersuchung zu 
Kol 1,24b, Hanstein, Bonn 1956.

247 J. BECKER - U. LUZ,  Die Briefe an die Galater, Epheser und Kolosser (NTD 8/1), Van­
denhoeck & Ruprecht, Göttingen 1998, 210.  Hasonló értelmezést nyújt CSERHÁTI S., A 
Kolossébeliekhez és a Filemonhoz írt levél,  Evangélikus egyház sajtóosztálya, Budapest 
1978, 90.



Apostoli szenvedés Szent Pál leveleiben 115

Összegzés

Azok a szövegek, melyeket ebben a pontban vizsgáltunk egyfelől alap­
vető összhangban állnak a 2. Korintusi levél megfogalmazásaival, másfe­
lől új szempontokkal egészítik ki azokat. A Gal 4,19 kivételével mind­
egyik kijelentésben megjelenik a Krisztussal való szoros közösség a Pál 
szolgálatát kísérő szenvedések által. S ezek a szenvedések egyúttal hite­
lesítő jelei is a Krisztushoz való tartozásnak, illetve a Krisztustól jövő 
apostoli  felhatalmazásnak.  Ugyanakkor  nagyon  érdekes,  hogy  a  Gal 
4,19-ben „Krisztus” a Pál által elviselt kínok és megpróbáltatások „gyü­
mölcseként” jelenik meg. Így a szenvedés nemcsak hitelesíti az apostoli 
küldetés krisztusi eredetét, hanem képes másokat is – sőt magukat a kö­
zösségeket is – krisztusivá alakítani. Az apostol szenvedése tehát a hí­
vek javát szolgálja. Bár ez a gondolat a 2Kor 4,12-ben is jelen van, a Gala­
ta levél vizsgált  helye  mégis  markánsabb  megfogalmazású.  Még 
sajátosabb a Kol 1,24, hiszen itt már nyíltan ki van mondva, hogy a Pál­
nak osztályrészül jutó megpróbáltatások különösképpen hozzájárulnak 
az egyház kiteljesedéséhez. Az apostol gyengeségében megnyilvánuló 
erő (2Kor 12,7–8) ennélfogva nemcsak az ő személyét illetően jelentős, 
hanem az egyház egészére üdvös hatást fejt ki.



TAKÁCS GYULA:

Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések  
könyvében

Avilai Nagy Szent Teréz  Önéletrajzának 2012-ben Budapesten a Jel Ki­
adónál megjelent kiadásában az előszó szerzője úgy jellemzi Szent Te­
rézt, mint aki „elérte az ebben az életben elérhető legnagyobb közössé­
get Istennel…”, s „tud erről  a közelségről,  s  a teljes ide vezető útról 
beszélni”.248 Az Istennel való közösség közelséget jelent, olyan közelsé­
get, amely  közvetlenség, akadályt, elválasztó falat, sem hosszúságnak, 
sem mélységnek távolságát nem ismeri  –  ez a közvetlen közelség az 
unió, az egyesültség az Istennel. Az ‘ide vezető úttal’ kapcsolatosan az 
említett előszó szerzője ezt írja: „Ezen út során Isten nem veszi ki az em­
bert a világból, hanem épp ellenkezőleg, arra teszi képessé, hogy korá­
nak terheit és tragédiáit teljes mértékben átélve minden körülmények 
között fel tudja mutatni az Ő szeretetét. Teréz is ezt tanúsítja.”

Nemde a Jelenések könyvének Egyháza épp ilyen. Ez az Egyház az Is­
tennel és az ő Krisztusával, a Báránnyal ‘bír közösséget’ (vö.  Jel 14,1.5; 
15,2). Az Egyház állapota az Istennel való unió, a közösség Istennel. Az 
Egyház a dicsőség szent Egyháza. – De az Egyház az ‘út’, az exodus 
egyháza is. És a világ sivatagában vezető út során az egyház hordozza 
és átéli „korának terhét és tragédiáit”. Az Egyház tehát a szenvedés, a 
mártírium  egyháza.  Ahogyan  Jézus  mondta:  „nem  vagytok  a  világ­
ból”…, de „ők a világban vannak” (Jn 15,19 és 17,11). Isten a vele egy­
ségben lévő Egyházat, az Istennel való egység útján járókat nem veszi ki 
a  világból.  Az Egyház a világban van – és ez nemcsak annyit  jelent, 

248 AVILAI SZENT TERÉZ, Önéletrajz, Jel Kiadó, Budapest 2012, 7.



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 117

hogy rázuhannak ennek a kornak, ennek a kozmosznak a tragédiái és 
terhei, hanem át is éli azokat, szolidáris velük, empatikus teljes mérték­
ben. 

A Jelenések könyve nem érthető meg helyesen a Jelenések könyve kozmo­
sza, ‘világa’ nélkül – anélkül, hogy ne tudnánk: Isten ezt a világot sze­
rette, és Egyszülött Fiát áldozta érte. A földön élő Egyház ennek a szere­
tetnek a mártírja, és ennek az áldozatnak részese. Az Egyháznak, amely 
az Istennel van unióban, amelynek léte transzcendens, mert transzfor­
málódott az Istenbe, mégis – helyesebben pontosan ezért – az a feladata, 
létének anyaga és funkciója, hogy mártírja, tanúja legyen annak a szere­
tetnek, amely éppen erre a világra irányul. Az Egyház az Isten szerete­
tének felmutatása kell, hogy legyen, vagyis az Egyház élete a tanúságté­
tel mártíriuma, mégpedig éppen azon alapvető oknál fogva, hogy ő egy 
a Krisztussal. Az Egyházzal egységben levő Krisztus pedig azt mondja: 
azért  jöttem a világba,  hogy tanúságot  tegyek az igazságról.  És  az ő 
igazsága a kereszt volt (Jn 18,37).

A Jelenések könyve akkor, amikor ez a könyv az Istennel való unió kö­
zösségként megélt misztikuma, ugyanakkor a Jelenések könyve kis túlzás­
sal az Egyház szenvedéseinek könyve is. Tovább lépve: ’a’ szenvedések 
könyve, amelyben az Egyház szenvedéseit körülvéve a világ szenvedé­
sei hömpölyögnek. Kis túlzással mondva, mert ez a könyv ugyanakkor 
a vigasztalások könyve, amely úgy vigasztal,  hogy valóban a szenve­
dést vigasztalja meg. Nem mellébeszél, hanem előtérbe helyezi a szen­
vedést, a világ szenvedését, azt az átkot, amelyet a világ visel a boldog­
ságtól  való  elszakítottságában,  ahogy  reázúdulnak  a  csészéknek,  a 
harsonáknak kataklizmái, és ennek a kohónak éppen a kellős közepé­
ben, vagy éppen a legmélyén ott áll a szenvedő Egyház. Miközben a mű 
egy pillanatra sem engedi elfeledni, hogy ez az Egyház egységben, uni­
óban van a boldog Istennel. A mű tehát az Istennel való közösség útja, 
amely nem mindig széles és egyenes, ahogyan a földre leszállt mennyei 
Jeruzsálem körmeneti útja, hanem keskeny is, és görbe vonal, de Isten 
ujja ír rajta, és ez a keskeny út Jézus. Vagyis amikor az Egyház dolga, 
hogy Istennek, a Szeretetnek mártírja legyen, akkor éppen emiatt ő a 
szenvedés vértanúja, a szenvedés tanúja és mártírja. Éspedig a  homoió­
szisz = a hasonlóvá válás miatt, ami elsősorban a Krisztussal való egység, 



118 Takács Gyula

a Krisztushoz hasonlóvá válás. Ebben a homoiósziszban bent van a test­
véreivel való szolidaritás, a testvéreihez való hasonlóvá válás is, Krisz­
tus testvérei pedig a világ, és ezért az Egyház testvérei is a világ. 

A  Zsidókhoz írt  levélben Krisztusról ez áll:  „kellett minden szerint a 
testvérekhez hasonlíttatnia” (Zsid 2,17). A kellett az isteni akarat kény­
szere. A testvérei pedig azok, akik közé jött, ahogy a Szent János-evangé­
lium Prológusa mondja: „az a sötét, amelyben világít” (Jn 1,5), azok az 
övéi, akik nem fogadták be (Jn 1,11), ő azonban nem hagyta magukra 
őket. Ennek a sorsnak – ami nem sors, hanem a szeretet – hordozója, ré­
szese az Egyház. Az az üldözés, amely üldözésként realizálódik, és kita­
pinthatóan üldözésként fogalmazódik is meg, noha erősen rejtjelezve a 
Jelenések könyvében az Egyházról,  nem feltétlenül dualisztikus.  Ugyan 
ennek az üldözésnek megvalósítója, a sárkány, a  diabolosz, az ördög, a 
sátán; ennek az üldözésnek realizálója a vadállat, aki a tengerből jön föl, 
és a másik vadállat, aki a tenger homokjára állíttatott, azonban e dua­
lisztikusnak tűnő ellentétek mélyén mégis inkább empatikusan és szoli­
dárisan üldözött  az  Egyház.  Az Egyház azért  üldözött,  mert  magára 
vette a világ terhét és átkát, és hordozza. És hordoznia kell, mert egy­
ségben van azzal a Báránnyal, aki „hogy irgalmazó és hűséges legyen”, 
„mindenben hasonlónak kellett  lennie testvéreihez”,  azaz „ő maga is 
megtapasztalta a szenvedést és a kísértést” (Zsid 2,17.18). Ez az együtt 
érző lehajlás az a Krisztus, aki hűséges az Atyához, annak okán, hogy ő 
egy az Atyával. Az Atya ugyanis szerette a világot, és azért küldte Egy­
szülött Fiát a világba, hogy élete legyen a világnak általa (vö. Jn 3,16). E 
miatt a hűség miatt neki irgalmazóan kell a világban lennie. Miközben ő 
hűséges az Istenhez, miközben ő engedelmes a Szeretetnek, miközben ő 
egy az egyetlen Jóval, aközben ő irgalmazó az emberhez, a bűnöshöz, a 
megromlotthoz. Jézus olyan orvos, aki beteggé is lett. Betegségeinket és 
sebeinket hordozta (vö. Iz 53,4). Ezt az örökséget kapta meg az Egyház 
tőle, ezt a feladatot, hogy ennek a szeretetnek legyen mártírja, és ezért 
az Egyház szenvedő mártír, a szeretet szenvedő tanúja. 

Az Egyház tehát  az  empatikus  mártírium és a  misztikus  unió.  Az 
Egyház realitása a misztikus unió az Istennel és a Báránnyal. Erről van 
szó a Prológusban már, hiszen ott találkozás történik a mű szerzője, és a 
neki megjelenő Emberfiához hasonló között, de nem perszonális talál­



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 119

kozásra redukálódik ez, hiszen az Emberfiához hasonló az Egyházat jel­
képező hét kandeláber között áll, és kezében a hét csillagot tartja, ame­
lyek az Egyház teljessége. A Hét levélben ez az Emberfia diktál, beszél, 
bátorít és fedd és ígér győzelmet, és a győzelem adományaként ígéri ön­
magát, az élet fájának gyümölcsét az Egyháznak, az uniót ígéri meg. A 
Hét angyal szakaszában a győzelem leírása található. Itt is van szó a győz­
tesről (21,7: „a győző örökölni fogja ezeket, és leszek neki Isten, és ő lesz 
nekem fiú”). A mennyből alászállott Jeruzsálem víziójában az Istennel 
egységben lévő, a kristálytengeren álló sokaság dala hangzik (vö. 19,1–
8). Az Epilógusban a Maranatha kiáltás a „Jöjj el Uram, Jézus!” hívó, és az 
„Igen, hamar jövök!” kérést megelőző ígéret (22,20) alakban fogalmazó­
dik meg a Menyasszony és a Bárány egysége. Az Egyház tehát reálisan 
a misztikus unió. 

De az Egyház historikusan az empatikus mártírium, és erről beszél a 
középponti historikus sziget. Az empatikus mártírium a szeretet passió­
ja, mert az Egyház Krisztus jegyeit viseli magán, a szeretet stigmáit. A 
középponti egység, a 10–11., illetve a 12–13. fejezet jellegzetessége elő­
ször is,  hogy belesimul  a világot sújtó  ítélet  harsonazengésébe.  A hét 
harsona, amelyek az ítéletek sorát írják le, a hatodik harsonánál megtor­
pan, és következik a 10. és 11. fejezet, amely az Egyháznak ebben a vi­
lágban  tanúságot  tevő  hivatását  fogalmazza  meg.  A hetedik  harsona 
csak a 11,15-ben szólal meg, és ekkor nem annyira a büntető ítélés, ha­
nem Krisztus „királykodásának” dicsőítése a téma. A 10–11. fejezet tehát 
ily módon beleilleszkedik a világ sodrába, és a világ sorsával egységet 
alkotva szerepel. A második megfigyelés, hogy a tanúságtétel ciklus és a 
szenvedés ciklus között folyamatosság van. A 12. fejezetet nem vezeti be 
narratív bevezetés, ahogyan szokott lenni a műben az egységek előtt.249 
Ennek a hiánya azt jelzi, és azt eredményezi, hogy a tanúságtevő Egyház 
a szenvedő Egyház alakjában ölt testet. Ennek a két blokknak az össze­
kapcsolódását tovább erősíti a hármas láttatott, azaz „és megjelent” kife­
jezés. A hetedik harsona leírása alkalmával (11,19) elhangzik az első lát­
tatott: „és felnyittatott az Istennek a temploma az égben, és láttatott az ő 
szövetségének a ládája az ő templomában”; a sorozat a 12,1-ben folytató­

249 PIERRE PRIGENT, L’Apocalypse de Saint Jean, Genève 2000, 283; HEINZ GIESEN, Die Of­
fenbarung des Johannes, Regensburg 1997, 269. 



120 Takács Gyula

dik tovább: „és nagy jel láttatott az égben, Asszony, körülvett a nappal, 
és a hold az ő lábai alatt, és az ő fején tizenkét csillagnak koszorúja”; 
majd a trilógia a 12,3-ban fejeződik be: „és láttatott másik jel az égben és 
íme, tűznek nagy sárkánya”. 

A három láttatott témája szerint összetartozó sorozatot képez. Az első 
láttatott a szövetség szándékát fogalmazza meg, az Isten akaratot. A má­
sodik  láttatott az Asszony szimbólumával az Egyházat jelezve az Egy­
ház  dicsőségét  írja  le,  valamint  az  Egyház  szenvedését  jelöli  meg. 
Ugyanis az Asszony „körülvett nappal, a hold a lábai alatt, fején tizen­
két csillagnak koszorúja” (12,1)  a  dicsőségbe öltözik,  de a 4.  versben 
megkezdődik a szenvedésének leírása, a Sárkány előtte áll, hogy felfalja 
szülöttét, a 6. versben az Asszony futott a pusztába, és a 13. versben a 
sárkány üldözte az Asszonyt. A 12,3-ban a tűznek nagy sárkánya az üldö­
ző ellenséget jelöli meg. Az ellenség leírása tovább folytatódik majd a 
13. fejezet két vadállatában, hiszen a két vadállat részint a sárkányhoz 
hasonló küllemű, részint a sárkánynak, valamint egymásnak a segítői 
lesznek. 

Nem csupán ez a hasonlóság köti össze ezt a két fejezetet, hanem az 
az időszak, amelyben az Egyház tanúságtétele és az Egyház üldözése 
történik egy és ugyanaz. A tanúságtétel ideje tehát egyúttal a szenvedés 
ideje. A 11,2-ben ez áll: „negyvenkét hónapig tapossák” a szent várost; 
majd a 13,5-ben: „negyvenkét hónapig tart a káromló száj hatalma”. Ez 
így egyértelműen az Egyház ellen való támadásnak az ideje, de az első 
időadat, így az első cselekmény az Egyház tanúságtételének blokkjában 
található.  A  11,3-ban  ezt  találjuk:  „ezerkétszázhatvan  napig 
prófétálnak” a mártírok. Az 1260 nap 42 hónap, amely egyben ugyanaz 
a periódus, ugyanis ha egy hónapot a holdhónapnak megfelelően 30 na­
posnak veszünk,  akkor  42 x  30  = 1260.250 A pusztába futott  asszonyt 
„1260  napig  táplálják”  (12,6),  vagyis  ugyanakkor,  amikor  tapossák  a 
szent várost, ugyanakkor és ugyanott prófétál az Egyház mint a szeretet 
tanúja ugyanakkor és ugyanott a pusztában van, de egyúttal Isten oltal­
mában is részesül. A 12,14-ben az „időt és időket és időnek felét” kifeje­
zést találjuk az Asszony pusztában való tartózkodásának meghatározá­
saként, amely ugyanazt az időtartamot jelenti, mint a 42 hónap, és az 

250 CHARLES BRÜTSCH, La clarté de l’Apocalypse, Genève 1966, 182.



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 121

1260 nap, ami ugyanis 3,5 év. Az idő 1 év, az idők 2 év, majd az idő fele fél 
év. A 3,5 év pedig a 7 év fele, azaz a hetes jubileumi ciklus felezése, ami 
annyit jelent, hogy az Egyház létének vonatkozása van az Isten ünnepé­
hez, az Isten jubileumához, de valamiképpen mégis más módon realizá­
lódik. Mind az üldözöttsége korlátozott és felügyelt, csak fele az egész­
nek, mind a reá bízott teher és feladat kevesebb, mint a teljesség, csak 
annyi, amennyi tőle telhet.251 A két próféta holtteste az utcán „három és 
fél napig” hever (11,9). A 3,5 nap a 3,5 év párhuzama, és azt a szempon­
tot teszi hozzá, hogy ez a Jézus pászkája utáni idő, vagyis az Egyház 
ideje.252 Az Egyház ideje ilyen összetett. 

Vagyis ebben az időben, a „most”-ban, amikor a világban van az Egy­
ház,  egyszerre  üldözött,  és  egyszerre  tanúságtevő.  A léte  mennyei, 
transzcendens lét, mert neve a Bárány életkönyvébe van feljegyezve, de 
ugyanakkor a Bárány bélyegét viseli magán. A puszta, ahova az üldö­
zött asszony kerül, egyrészt a nélkülözés, a halál szimbóluma, a hely, 
ahol nincs víz, és nincs élet, az Éden antitézise, de ugyanakkor a meg­
menekülés útvonala, az út az Istennel való unió közösségéhez.253 Ezen 
út már maga az unió, de ugyanakkor pusztai út, nélkülözésekkel terhes 
út.

A szakasznak nagyon sok kapcsolata van az exodussal. Maga a puszta 
szó (12,6. 14) is az exodusra utal, és ily módon a puszta az Istennel való 
bensőséges egység jele, a szövetség helyszíne.254 A halál bőségéből, a fa­
zekak mellől az élet bőségébe, vagyis az Isten kebelére, a Kánaánba ér­
kezik el az Isten népe. Az út során azonban korának terheit és tragédiáit 
teljesen átélve hordozza.  Ozeás könyvében a puszta-eszményről  ez áll: 
„Azért  íme  én majd  magamhoz  édesgetem,  és  kiviszem  a  pusztába, 
hogy szívére beszéljek” (Oz 3,16). A Zsidókhoz írt levélben pedig: „Akikre 
nem volt méltó a világ, sivatagokban bolyongtak hegyek között, barlan­
gokban és föld üregeiben” (Zsid 11,38). Az Egyház egyszerre ott van, 
„ahol Krisztus van, Isten jobbján ülve”, hiszen „Krisztussal el van rejtve 

251 WILFRID J. HARRINGTON, Revelation, Collegeville/Minnesota 1993, 135.
252 P. PRIGENT, i. m. 274.
253 Vö. P. BONNART, La signification du désert selon le NT, in Hommage et reconnaissance  

à K. Barth, Neuchâtel 1946, 9–18.
254 P. PRIGENT, i. m. 304.



122 Takács Gyula

Istenben” (Kol 3.1.3), és ugyanakkor a ‘pusztában’, de itt is Istentől taní­
tottan, vezetetten, és oltalmazottan (vö. Oz 3,16). 

A Jelenések könyve 12,6-ban olvassuk: „Az asszony futott a pusztába”. 
A puszta szó egyrészt a nélkülözés, a semmisség, a halál szimbóluma, 
az Éden antitézise. A puszta az a hely, ahol nincs víz, és nincs élet. De 
ugyanakkor a puszta a megmenekülés útvonala is, az exodus helye, az 
Istennel való bensőséges egység jele, a szövetség helyszíne. A puszta a 
halál országából az élet ígéretébe való átmenet, ily módon a puszta ösz-
szekapcsolódik a pászkával, voltaképpen átmenetel Egyiptomból Kána­
ánba, avagy az új exoduskor Mezopotámiából Jeruzsálembe, a rabság­
ból a szabadságba. A puszta tehát az út. Az út során viszont Isten nem 
veszi le korának terheit és tragédiáit az emberről, inkább odaáll a pusz­
tában vándorlók közé, közöttük lakik, viseli terheiket ő is, oltalmazza is 
őket, kíséri őket, mint kőszikla, és megnyitja nekik rejtelmeit. A puszta 
ezért az Istennel való eggyé kovácsolódásnak, a bensőséges együttlét­
nek, vagyis az uniónak eszményített, talán még ideális alkalma is. 

Ozeás könyve 3,16-ban ez áll: „Azért íme, én majd magamhoz édesge­
tem, és kiviszem a pusztába, hogy szívére beszéljek”. Jézust a Lélek a 
pusztába űzte (vö. Mt 4,1), arra a helyre, ahol Isten ajka beszélt vele, és 
ez a beszéd volt a kenyere. Arra a helyre, ahol Isten öle óvta őt olyankor 
is, amikor kőbe ütötte lábait. Mert hiszen a puszta köves. Korának ter­
heit és tragédiáit viseli ott.

A Zsidóknak írt levél 11,38-ban ezt olvassuk: „Akikre nem volt méltó a 
világ,  sivatagokban bolyongtak,  hegyek közt, barlangokban, és a föld 
üregeiben”.  Akinek  nem  volt  kő,  hova  lehajtsa  fejét,  ő  mégsem volt 
egyedül, mert vele volt az Atya, és az Atya ölénél édesebb és puhább 
fekhely nem létezik. Így tehát a hely, ahova az asszony futott, ugyanak­
kor, amikor a szenvedés helye egyben a megmenekülés színtere. 

A Jelenések könyve 12,5 szerint „a sárkány odaállt a szülő asszony elé”. 
Azért áll ott, hogy felfalja szülöttét. A 12,5-ben a „szülött elraboltatott az 
Istenhez és az ő trónjához”. A hérpaszthé = elraboltatott szó a harpadzó ige 
passzív aorisztosz alakja. A passivum theologicum alakban a cselekvés ala­
nya Isten.255 Az elraboltatott fordítás helyett helyesebb az elragadtatott igét 
használni. Az Apostolok Cselekedetei 8,39-ben ugyanez a szó szerepel: Fü­

255 HEINZ GIESEN, Die Offenbarung des Johannes, Regensburg 1997, 282.



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 123

löpöt az Úr Lelke  ragadja el. Az  Tesszalonikaiaknak írt I. levél 4,17-ben a 
parúziára megérkező Jézus jelenetében Szent Pál ezt mondja: „elragad­
tatunk a felhőkön az égbe az Úr elé”. Vagyis az  elragadtatás eseménye 
történik az asszony szülöttével, ami az Isten önmagához vonzó, és ön­
magával egyesítő tette. 

Az  elragadtatott igéhez kapcsolt két szó: „az Istenhez, és az ő trónjá­
hoz”, a jelenetet Krisztus mennybemeneteléhez társítja. A szülött az asz-
szony szülötte, lehet Mária szülötte Jézus, ekkor egyértelműen és köz­
vetlenül Krisztus mennybemenetelére utal.256 Ezt támasztja alá az előző 
mondat:  „szült  fiút,  férfiút”,  és még inkább egyértelmű Jézusra:  „aki 
fogja pásztorolni a nemzeteket vasvesszővel”. Azonban ennek az értel­
mezésnek megtartásával, ezzel együtt a sor alkalmazható az Egyházra 
is, hiszen az asszony az Egyház, és az ő szülötte az egyház, az ő hívője. 
Az Egyház szüli az ő hívőit. És az egyház Krisztus mennybemenetelé­
nek dicsőségében részesedik úgy, ahogyan Szent Pál a Kolosszei levélben 
ír erről: „a ti életetek odafönt van, ahol Krisztus ül az Atya jobbján” (vö. 
Kol 3,1–3).  Miközben tehát  az  Egyház,  az  asszony a  pusztába  futott, 
vagyis a szenvedés útján halad, ott is Istentől oltalmazottan és kísérve, 
ugyanakkor Istennek őt önmagához ölelő szeretete már felviszi az égbe. 
Ez egyszerre történik, és egyszerre van jelen. 

„Az asszony futott a pusztába” mondat felidézi továbbá a Filippi levél 
3,14-t, ahol Szent Pál azt mondja: „futok a kitűzött cél felé”. A futás a 
puszta, az exodus, a  kitűzött cél pedig a hervadhatatlan koszorú, az Is­
tennel való egyesülés. A mondat folytatása a  Jel 12,6-ban: „ahol bír ott 
helyet, elkészítettet az Isten által”, ami még inkább megerősíti, hogy a 
pusztába való futás az Istenhez való érkezés, hiszen olyan helyre jut, 
amelyet nem emberkéz alkotott, ahogyan a Korintusiaknak írt II. levél 5,1 
a hazatérést, a mennyei haza helyszínét leírja. Olyan lakóhely, amit Isten 
készített el,  és az Isten által készített lakóhely maga az Isten. Jézus a 
Szent  János-evangélium 14,2-ben  azt  mondja:  „helyet  készítek  nektek, 
hogy ti is ott legyetek, ahol én vagyok, és lássátok dicsőségemet”. Vagy­
is az asszonynak a pusztába való futása az ő Istenhez való megérkezése 
nemcsak távlatilag, hanem realisztikusan is. De a puszta meghagyja a 

256 C. BRÜTSCH, i. m. 207.



124 Takács Gyula

szenvedés motívumát is, mint az Egyház életének integráns elemét; a 
kettő nem ütközik, és nem zárja ki egymást. 

Ezzel a verssel összekapcsolhatjuk a 12,14-t, ahol tovább fokozódik a 
cselekmény: „repül a pusztába és az ő helyére”. Saját helye van ott, ha­
zaér, és a futást a repülés váltja fel. Olyan elragadás, olyan elragadtatás, 
amely az Isten végtelen szeretetének erejével történik. Ez a futás és re­
pülés ellentéte a sárkány tevékenységének, a sárkány ugyanis üldözte az 
asszonyt (12,13). A 12,14 utolsó szava: a kígyó arcától, az asszony pusztá­
ba repülésének ellenpólusaként jelöli meg a kígyót. A sárkány is, a kígyó 
is Isten ellenpólusaként szerepel, s ezáltal az asszony iránya és a megér­
kezés eredménye még nyomatékosabban a pozitív ellenpólus, Istenhez 
való elérkezés. 

A repülés segítő előzményét a 12,14 így írja le: „és adatott az asszony­
nak a nagy sasnak két szárnya”. Az adatott szó passivum theologicum, Is­
ten cselekvését villantja  fel.  Isten tevékenyen van jelen megelőzve az 
emberi igyekezetet oly módon, ahogyan a Római levél fogalmaz: „nem a 
futónak és nem az akarónak, hanem az Irgalmazónak” (Róm 9,16), an­
nak a Szeretetnek, amely elsőbb, mint amit az ember tehetne. Annak a 
Szeretetnek a műve, aki a minden a mindenben. Az asszony léte, sorsa 
és története tehát az Isten cselekvése. Az Isten műve pedig azzal fejező­
dik ki ezen a helyen, hogy a „nagy sasnak a két szárnyát” nyújtja az asz-
szonynak, ami kifejezetten exodus-motívum. Az  Kivonulás könyve 19,4 
szerint az exodus során Isten így szól: „Ti magatok láttátok, mit művel­
tem az egyiptomiakkal,  és hogyan hordoztalak titeket sasszárnyakon, 
amíg idehoztalak titeket magamhoz”. Isten tehát az exodus útján járó 
népét sasszárnyon hordozza, és önmagához hozza. A mondattal össze­
kapcsolhatjuk, és párhuzamba állíthatjuk a Második Törvénykönyv 32,10-
t: „Megtalálta a puszta földjén, a borzalom és a kietlen sivatag helyén. 
Felkarolta, oktatgatta, mint a szeme fényét óvta”. A versben a puszta, 
mint a negatívum, a szenvedés tragikuma jelenik meg, másrészt az Isten 
bensőséges szeretete található, amely Ozeás mondatára emlékeztet: ‘fel­
karol, oktat, mint a szeme fényét óvja’.257 Az Istentől oktatottság pedig 
felidézi azt az izaiási mondatot, amelyet Jézus a kafarnaumi beszédben 
használ: nem ember tanítja embertársát Istent megismerni, hanem theo­

257 P. PRIGENT, i. m. 304 sköv.



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 125

didaktoi = Isten-tanítottak vagytok (vö. Jn 6,45 és Iz 54,13). A Második Tör­
vénykönyv 32,10. 11-ben is megtaláljuk a mi versünkkel való kapcsoló­
dást: „Miként a sas, amely repülésre készteti fiait, és felettük lebeg, ki­
terjesztette  szárnyait,  felkapta,  és  tulajdon  vállán  hordozta”.  A 
Kivonulás könyve 19,4 mondatát kibővítve, még gazdagabban fejezi ki. 
A  repül a pusztába  kifejezés hátterében ezek a mondatok állnak.  Izaiás 
könyve 40,31  ugyanezt  a  motívumot az  új  exodus  kapcsán használja, 
vagyis a Babilonból való visszatérés útjára alkalmazza: „Akik az Úrban 
bíznak, új erőre kapnak, szárnyra kelnek, mint a sasok, futnak, és nem 
lankadnak el, járnak, és nem fáradnak el”.258 A futnak ige Izaiás és a Jele­
nések könyvének mondatában ugyanaz. A szárnyalás és a futás együtt ta­
lálható itt is. 

Ezekiel könyve 17,3-ban Izrael példázatában Izrael hatalmas nagy szár­
nyú sasként szerepel. A Jelenések könyve ezzel a képpel az Egyháznak az 
Isten által  való gondozását jelöli  meg. A  Mózes mennybemenetele című 
irat a 10. fejezet 8. versében az eszkatologikus időben Izraelnek tett ígé­
retet fogalmaz meg: „Isten a sasszárnyain emeli őt”.259 Vagyis ez a moz­
zanat a puszta negatívumának megtartásával fölé építi az isteni gondos­
kodást.  A teljes  isteni  asszisztenciát  fejezi  ki,  mint  az  Egyház  földi 
útjának leírását. 

A Jelenések könyve 12,6 ehhez még egy mozzanatot tesz hozzá: „hogy 
ott táplálják őt”. Az asszonynak pusztába való futása arra a célra irá­
nyul, hogy tápláléka legyen. Mintha ellentmondás lenne, hiszen a pusz­
ta az éhenhalás helye, ahol nincs étel és ivóvíz. A puszta azonban Isten 
pusztája, ahol bőséges mannaétel hull,260 és ahol abból a Krisztusból, aki 
kíséri a népet, mint sziklából az élő víz folyamai fakadnak. 

A táplálás 1260 napig tart, vagyis pontosan annyi ideig, amennyi ide­
ig a pusztában való tartózkodás. Isten valóban hűséges, és végigkíséri a 
népet, és csak akkor szűnik meg a pusztai étel, amikor már a Kánaán 
méznél édesebb termését vehetik. Vagyis Isten önmagát állítja oda a felé 
vándorló ember bensőjébe, adja a létét és életét, az erejét, mígnem ő sa­
ját maga lesz ugyanennek az útnak igen-igen nagy jutalma. Valahogy 

258 C. BRÜTSCH, i. m. 213.
259 P. PRIGENT, i. m. 305.
260 Uo. 299.



126 Takács Gyula

úgy, ahogyan szent Pál apostol a Kolosszeiekhez írt levelében írja: „a ti éle­
tetek elrejtve van odafönt, ahol Krisztus ül az Atya jobbján” (Kol 3,3), 
vagyis Isten a ti életetek még rejtetten, homályban, de már a ti életetek, 
és az ő dicsősége fog feltárulni. Ugyanez az élet. Nincs két külön fázis, 
hanem csak egyetlenegy. 

A 12,15: „És vetett a sárkány az asszony után vizet, mint folyót, hogy 
őt folyamtól hordozottá tegye”. A folyamtól hordozottság Ezekiel látomá­
sában az Isten embert elborító bősége, amikor először csak bokáig, majd 
térdig, majd derékig ér, és már járni sem lehet benne (vö. Ez 47,3–5). Is­
ten totálisan úrrá lesz az emberért, és az ember felett, és az emberben, 
úgy, hogy már minden az Isten. 

A 12,16 tovább folytatja az oltalom leírását: „és segített a föld az asz-
szonynak, és felnyitotta a föld az ő száját, és lenyelte a folyót, amelyet 
vetett a sárkány az ő torkából”. A vers a fenyegetettség felvillantásával 
jelöli meg az isteni oltalmat. Az előző mondat képéhez hasonló, de an­
nak antitetikus ellenpólusa a sátán műve,  aki  maga akarja az embert 
egészen magához láncolni, és ezzel rabbá tenni. A kép eredetében talán 
onnan  származhat,  hogy  a  Nílus  is,  mint  az  exodus  kiindulópontja, 
vagy ellenpontja, az Eufrátesz, mint az új exodus kiindulópontja az ára­
dások  helye,  amely  áradások  ugyan  a  termés  bőségét  biztosítják,  de 
ugyanakkor  a pusztító  fenyegetettséget  is  megvalósítják.  Itt  inkább a 
pusztító fenyegetés motívuma jelenik meg. 

Ezzel a támadással szemben pedig a föld az asszony segítségére siet: 
„Segítségére siet a föld az asszonynak, és felnyitotta a föld az ő száját, és 
lenyelte a folyót”. Ez a kép ismét több kapcsolatot tartalmaz a Kivonulás 
könyvével. A Kivonulás könyve 15,12-ben ez áll: „Kinyújtottad jobbodat, 
és a föld elnyelte őket”. Izrael ellenségeit Isten hatalma megsemmisíti. 
Visszagondolhatunk a Vörös tengeren való átkelésre is,  ahol a tenger 
nyeli el az izraelitákat üldöző egyiptomi sereget és a lovaikat. A Számok 
könyvében a 16,30–33-ban Kóré lázadásakor ez áll: „A föld nyitja fel szá­
ját, és nyeli el őket”.261 A Kóré lázadással való párhuzam felvillanásának 
pontján az a gondolat támad, hogy talán az az üldözés, ami az Egyházat 
éri, nem kizárva a külső támadásokat, nem kizárva a Birodalom Egy­
házra nehezedő pusztító nyomását, ugyanakkor az ennél a támadásnál 

261 Uo. 305.



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 127

még sokkal veszélyesebb, és még sokkal súlyosabb formáját éli meg az 
Egyház ebben a korban is, a belső herezist. Kóré ugyanis a belső ellen­
ség volt, és ilyen belső herezissel küzd Szent János első levele, és különös­
képpen a második és harmadik levele. Ott majd szó lesz Diotrefészről, 
aki első akar lenni, aki mond nagy beszédeket (vö. 3Jn 9 sköv.). 

A 12. fejezet tehát ezt a két mozzanatot ötvözi: az Egyház üldözöttsé­
gét  és  oltalmazottságát.  Különböző szimbólumokkal,  a  cselekmények 
felvillantásával, és mindenképpen az isteni oltalomnak az abszolút és 
mindent felülmúló biztonságával. A 13. fejezet ehhez a kettős ellentét­
hez újabb mozzanatot tesz hozzá. Az üldözöttség és oltalmazottság ket­
tőssége egyetlenegy valóság, ami az „és”-ben ragadható meg: egyszerre 
üldözött, és egyszerre oltalmazott. Ehhez a kettős egységhez kapcsoló­
dik az egészen új mozzanat a 13. fejezetben, a győzelem. Amikor a két 
fejezet által közölt tanulságot így értékeljük ki, akkor e fejezeteket nem 
politikai színtérre vetítjük, ezért nem kell két politikai színtérre oszta­
nunk. Ugyanis szokás a két fejezetet akként felosztani, hogy a 12. fejezet 
az Egyház üldözése a zsidóság körében; a 13. fejezet pedig az Egyház 
üldözése a Római Birodalomban. Időben egymás után bekövetkező, és 
egymástól megkülönböztethető, valóban reálisan is meglévő történelmi 
emlék, azonban ha ez fenn is áll, ennél sokkal fontosabb, és az előzőt el­
fedő tanulsága van a két fejezet kapcsolatának. Tudniillik a két fejezet 
úgy illeszkedik egymáshoz, mint két lépcsőfok a szenvedés mélye felé, 
vagy még inkább két fokozat az isteni oltalom leírásában. A 12. fejezet 
főszereplője a sárkány, aki az égi szférából jön. Az ő tevékenységének 
ellenpólusaként Isten oltalma, a bensőséges és hűséges „Isten-vele-lét” 
fejeződik ki, aki helyet készít, aki sasszárnyakon hordoz, aki táplálja őt, 
aki megmenti a kígyó szájából lövellt folyam elsodró erejétől, és aki sa­
ját sodró szeretetébe vonja az Egyházat. Vagyis ebben a fejezetben kife­
jeződik az a közösség Isten és ember között, amely közösséget a puszta 
exodusában tapasztal meg Isten népe.

A 13. fejezet főszereplője Isten, a két negatív főszereplő a két vadállat, 
amelyek kapcsolódnak ugyan a sárkányhoz, de a földi szférából valók. 
A 13. fejezet csúcspontja, amikor a vadállatokkal kapcsolatban az isteni 
tett már nem csak oltalom, hanem az isteni tett itt már a győzelem. 



128 Takács Gyula

A 13. fejezet két új ellenséges szereplője, a két vadállat egészen a 20. 
fejezetig tevékeny lesz. A 13. fejezetben tűnnek fel először: a 13,1-ben a 
vadállat a tengerből, a 13,11-ben pedig a vadállat a földből. Valószínű­
leg történelmi realitás áll mögöttük, ami annál is inkább valószínűsíthe­
tő, mivel a fejezet végén, a 13,17–18-ban a vadállat neve és száma jelenik 
meg, rejtjelezve ugyan. A 13,17-ben ez áll: „Ha nem a bíró a jelet, a vad­
állatnak a nevét, vagy az ő nevének a számát”. Majd a 13,18-ban a szám 
kiszámításaként, amely szám emberhez, tehát a földi színtér szereplőjé­
hez köthető: 666. A 666-os szám inkább szimbólumnak tekinthető, mint 
realitásnak. Ha realitás, akkor is a realitásnak szimbolikus jelentőséget 
ad, mégpedig a speciális gonoszságnak a szimbolikáját, hiszen a 666 a 7-
es számhoz legközelebb álló nem 7-es szám. Vagyis a 666 úgy ellentéte a 
tökéletesnek, hogy a leginkább hasonlít hozzá. Ez a leginkább való ha­
sonlítás a „Ki olyan, mint az Isten?” definíciót idézi fel.  Annak a go­
nosznak a kísértése, aki Jézusnak azt mondja: „Mindent neked adok, ha 
leborulva imádsz engem” (Mt 4,9; Lk 4,7), vagyis ez a gonosz az Isten jo­
gait vindikálja magának, az Isten helyére lépni akaró gonoszság. Ily mó­
don a szimbolika felülmúlja az emberi kategóriákat, a történelmi realitá­
sokat. 

A két vadállat egymást követő szerepe alapján a szöveg két részre ta­
golódik. Az első vadállat (13,1–10) a sárkányhoz hasonló, és hozzá köze­
lebb áll. Az erejét és a hatalmát a sárkánytól kapja (13,2), és a sárkányt 
imádja (13,4). A hasonlóság abban is kifejeződik, hogy hasonló jogokat 
vindikál, nevezetesen imádást kíván a maga számára, mint ahogy azt a 
sárkánynak teszi. A második a morfológiai hasonlóság az alak leírásá­
ban. A 12,3 a sárkányt így írja le: „Bíró hét fejeket és tíz szarvakat, és az 
ő fejein hét diadémokat”. A 13,1 a vadállatot írja le, ha nem is sztereotip 
azonossággal,  de  majdnem  teljesen  azonos  kifejezésekkel:  „Bírót  tíz 
szarvat és hét fejet, és az ő szarvain tíz diadémot”. 

Az első vadállat a tengerből jön (13,1). A tengerből való feljövetel a ba­
biloni  teremtésmítosz  Tiamatjára,  a  káosz-istenségből  való  eredésre 
utalhat. Ez is kapcsolat a vadállat és a sárkány között. A mi szövegünk­
ben is megtalálható további kapcsolat a közvetlenül megelőző mondat­
ban, a 12,18-ban: a sárkány „állíttatott a tengernek a homokjára”. A sár­
kány  tulajdonképpeni  bukásának  helyszíne,  illetve  a  vadállat 



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 129

keletkezése,  kiindulópontja összekapcsolódik egymással.  A következő 
kapcsolat a tevékenység idejében és tartalmában valósul meg. A vadál­
lat tevékenysége 42 hónap (13,5); a sárkányé 1260 nap, vagyis 42 × 30, 
ami pontosan 42 hónap (12,6). A 12,14-ben a sárkány tevékenységének 
idejét, mint e tevékenység idején az asszonynak nyújtott isteni segítség­
nek időtartamát adja meg, a kettő ily módon fedi egymást, amelyet az 
„időt, időket és időnek a felét” kifejezés jelöl meg. Az idő = 1 év; az idők = 
2 év; az  időnek fele = fél év; ami együtt 3,5 év, ami 42 hónap, ami 1260 
nap. Vagyis  a sárkány,  illetve a vadállat  tevékenységének időtartama 
ugyanolyan hosszú, és feltehetően ugyanaz az idő is, tehát a két tevé­
kenység szinkronban történik, nem egymás után. A vadállat és a sár­
kány úgy függ össze egymással, hogy a sárkány motiválja, hatalmával 
mozgatja, befolyásolja a vadállatot, a vadállat műve ekként a sárkány 
művének realizálása a földi színtéren. De nem csupán a tevékenység 
időtartama esik egybe, hanem a tevékenység tartalma is hasonló.262 A 
12,17  a  sárkány tevékenységét  így írja  le:  „Elment  tenni  harcot  az  ő 
magjának a többijeivel, a megtartókkal az Istennek a parancsait, és bí­
rókkal Jézusnak a tanúságát”. Vagyis a sárkány tevékenysége az Egy­
házzal, a keresztényekkel való küzdelem. A mondat szintén olyan moz­
zanatot tartalmaz, amely belső herezisre enged következtetni, hiszen a 
„bírni Jézusnak a tanúságát” kifejezéssel ellentéten levők a heretikusok, 
akik nem veszik az Isten tanúságát. Az Isten tanúsága pedig az, amit ő 
tett a Fiáról (vö. 1Jn 5,9). Ez az Istennek a parancsa, akik ezt nem meg­
tartók, azok a közösségen belül lévő heretikusok. A 13,7 pedig a vadál­
lat tevékenységét hasonló kifejezéssel írja le: „És adatott neki tenni har­
cot a szentekkel és legyőzni őket”. 

Összefoglalva tehát az összehasonlítást, azt a következtetést vonhat­
juk le, hogy az égi szférából jövő sárkány, mint az Istenhez való közeli­
ség, az isteni pozíciót magának vindikáló negatív ellenpólus offenzívá­
jának  folytatása  a  vadállat  műve.  Ezzel  a  megfigyeléssel  egyúttal 
létrejön  a  két  fejezet  nagyon  szoros  összekötöttsége  is.  A 12.  fejezet, 
amely a sárkány művéről beszél; és a 13. fejezet, amely elkezdi az első 
vadállat  működését  elemezni,  egymásba  kapcsolódó  koherens  tevé­

262 Uo. 307–308.



130 Takács Gyula

kenység, sőt még tovább víve nemcsak egymást folytató koherenciáról, 
hanem szinkron koherenciáról beszélhetünk.

A 12. fejezet záradéka a sátán bukását állapítja meg. Már a 12,9-ben 
szó van arról, hogy „vettetett a nagy sárkány”, majd a vers végén „vet­
tetett  a  földre,  és  az ő  angyalai  vele  vettettek”.  Ennek a  folytatása  a 
12,18: „állíttatott a tengernek a homokjára”. Tehát az égi szférából tevé­
kenykedő sárkány a földi szférára kerül, és ez az ő bukását jelenti. 

A bukással, mint pozitív ellenpólus, már a 12,10-ben: „Isten és az ő 
Krisztusának  királysága  és  hatalma”,  amelyhez  hozzákapcsolódik  a 
12,11-ben a mártírok győzelme: „legyőzték a Bárány vérével és tanúsá­
guk igéje által”. A 12. fejezet, amely a sátán-sárkány tevékenységét, tá­
madását mutatja be, a fejezet anyagába beleszövötten azt a konklúziót 
fogalmazza meg, hogy a sátán elbukik. A 12,9: „Vettetett a nagy sárkány, 
az ősi kígyó, a nevezett diabolosznak, és a sátán, az eltévelyítő az egész 
lakottat, vettetett a földre”. A földre való vetéssel, vagyis a bukás megál­
lapításával csendül össze a fejezet zárómondata: „És állíttatott a tenger­
nek a homokjára” (12,18). A sátán bukásához pedig ugyanebben a feje­
zetben pozitív ellenpólusként jelenik meg a győzelem megállapítása a 
12,10-ben: „És lett királysága a mi Istenünknek, és hatalma az ő Krisztu­
sának”. A győzelem kontrasztjaként itt is hivatkozik a sátán bukására: 
„Mivel vettetett a mi testvéreink vádlója, a vádoló őket a mi Istenünk 
előtt nappal és éjjel” (12,10b). Isten és Krisztus győzelméhez pedig hoz­
zátársul a mártírok győzelme a 12,11-ben: „És ők legyőzték őt a Bárány­
kának a vére által, és az ő tanúságuknak az igéje által”. Ez a mozzanat a 
12. fejezet eddigi elemzését gazdagítja, hiszen eddig úgy elemeztük ezt 
a fejezetet, mint ami az Egyház pusztai létét, a pusztában a szenvedés 
körülményeit, és az Istentől való abszolút oltalmazottságot és az Isten­
nel való intim, bensőséges közösséget írja le. Ebbe a képbe beletartozik 
az ellenfélnek, a sátánnak jellemzése, annak bukása, és a győzelem mo­
tívuma is. A 12,12-ben az a gondolat fogalmazódik meg, hogy a bukás 
nem teljes. Nyilván azt nem állíthatjuk, hogy a győzelem nem teljes, ta­
lán annyit  állapíthatunk meg,  hogy még rejtett,  és  nem nyilvánvaló, 
vagyis továbbfolytatódik a vándorút. Krisztus, a Bárány vére legyőzte a 
bűnt, és legyőzte a halált, legyőzte a bűn fejedelmét, a sátánt, a sátán 
vettetett, de a földre szállt le. Itt a földön „bíró nagy haragot látva hogy 



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 131

kevés időt  bír” (12,12).  Ugyan elégedetlen,  de  mégis  van lehetősége. 
Ugyan kevés az idő, de azt bírja. Vagyis az út folytatódik tovább. Az út 
pedig a 13. fejezetben a győzelem kibontakozásában fog folytatódni. 

A kevés idő, amit bír, megfelel az „időt, időket és időnek felét” perió­
dusnak, amelynek során az asszony a pusztában találtatik. E kevés idő, 
az „idő, idők és időnek fele”, a 3 és fél év, egy fél évhét. Az évhét a jubi­
leumhoz elérkező periódus, a tökéletességnek, az isteni nyugalomnak 
az ideje. Ehhez viszonyítottan, de ezzel nem konkuráló módon történik 
a  sárkány tevékenysége.  Ez  az  időperiódus  az  Egyház ideje,  a  Jézus 
pászkáját követő periódus. Erről az időről beszél már a 11,3-ban, ahol a 
két mártír prófétálása 1260 napig tart. Az 1260 nap a 3 és fél év, vagyis 
az Egyház missziója, amely szőrzsákokkal körülvetten, vagyis a szenvedés 
jelében történik.263 A 3 és fél év a 11,9.11-ben 3 és fél napként szerepel. 
Az év motívumának a nap motívummal való felcserélése pedig ugyan­
ezen egyház-időt Jézus halála és feltámadása közötti periódushoz kap­
csolja, mivel ezek is napok. Ugyan túlvezeti rajta, mert fél nappal több. 
Az Egyháznak az az ideje, amelyről Szent Péter a 2. levelében azt mond­
ja: Isten előtt ezer év annyi, mint egy nap (vö. 2Pt 3,8). Az Egyház ideje, 
vagyis Krisztus győzelméig eltelő idő annyi, mint egy nap, vagy mint 
egy pillanat, vagy mint három és fél év, vagy mint 1260 nap. Jézus erről 
az  időszakról,  az  Egyház  idejéről  beszél,  amikor  a  Jn 14,30-ban  ezt 
mondja: „Jön a világ fejedelme, felettem ugyan nincs hatalma”. Jézus fe­
lette áll ennek a periódusnak, de a világ fejedelme mégis tevékeny a vi­
lágban, és erről a tevékenységről, az ezen tevékenység hatása alatt élő 
Egyházról mondja a Jn 16,33: „A világban megpróbáltatások/szoronga­
tások érnek titeket. De bízzatok, én legyőztem a világot”. A legyőztem 
perfectum igealakja végleges, teljes, és befejezett, már a múltba tartozó 
akciót jelent, amelynek fennálló státusa érvényes, vagyis az Egyház Jé­
zus győzelmének állapotában él, de bírja a megpróbáltatást. E két ellen­
tétesnek tűnő mondat között  („a világban megpróbáltatást  bírtok” és 
„Én legyőztem a világot”) található egy centrális motívum, amely talán 
a legfontosabb: „bízzatok”. Az Egyház igazán nem a mérleg két serpe­
nyője között ingadozik, nem a jó és rossz között vergődik, hanem az 
Egyház állapota teljesen egységes: az Istennel való egyesültség bizalmi 

263 W. J. HARRINGTON, i. m. 121.



132 Takács Gyula

állapota. Bízni Istenben annyi, mint benne lenni az Istenben. Ezt az álla­
potot támasztja alá az „Én legyőztem a világot” mondat. Az Egyház te­
hát Krisztus győzelmében él, de ekkor még egy fél napot, fél pillanatot, 
a szorongatást is bírja. Erről a fél periódusról, az Egyház idejéről mond­
ja Jézus a Jn 13,36-ban Péternek: „Most még nem jöhetsz utánam, de ké­
sőbb majd követni fogsz”. A most még és a később fázisok közötti eltoló­
dásról  van szó.  Illetve  ugyanerről  beszél  a  Jn 21,18–19:  „Kiterjeszted 
kezeidet, más övez fel téged, és oda visz, ahova nem akarod”. Ekkor a 
kiterjesztett kéz, és más által való felövezettség, a kényszerrel vitetés Pé­
ter megpróbáltatása. Majdhogynem arra éreznénk kísértést, hogy a vi­
lág fejedelmének hatalmát lássuk ebben a cselekményben, hogy azon­
ban  ezt  a  kísértést  elkerülhessük,  az  evangélista  kommentárja 
hozzáfűzi: „Ezzel azt akarta megmondani, milyen halállal fogja megdi­
csőíteni Istent”. Vagyis Péter halála nem halál, hanem Isten dicsősége. 
Péter Isten dicsőségében dicsőülten tartózkodik, és ebben Isten által fel­
övezetten,  Isten  által  bevitten  és  arra  az  ölelésre  kiterjesztett  kézzel, 
amely öleléssel az őt átölelőt öleli meg. Vagyis Péter megpróbáltatásá­
nak, így az egész Egyház megpróbáltatásának értelmezése történik ezen 
a helyen. Ha eddig fél napról, vagy fél pillanatról beszéltünk, most ezt 
is el kell vitatnunk, hiszen nincs egy fél pillanat sem Isten nélkül, csak 
Istenben van létezése az Egyháznak. 

A megpróbáltatás időtartamát a 13,5 42 hónappal jelöli meg. A mondat 
előtt pedig: „És adatott neki száj, beszélő nagyokat és káromlásokat”. IV. 
Antióchusz Epiphanesz templom-profanizációja három év és néhány na­
pig, körülbelül tíz napig tartott. A Makkabeusok I. könyve 1,54-ben a profa­
nizáció időpontjáról ez áll:  „145. Kislev hó 15. napján történt”. Majd a 
Makkabeusok I. könyve 4,52-ben pedig ez áll: „148. Kislev hó 25. napján tör­
tént”. Vagyis IV. Antióchusz Epiphanesz a Szentek Szentjében, vagy az ál­
dozati oltár helyén felállított pogány áldozati szobra vagy oltára ennyi 
ideig tartott, ezzel függhet össze az itt szereplő időadat. Ez a 3 év és né­
hány nap megfelel a 3 és fél évnek, ahol a 3 és fél a hét felezése miatt lesz 
pont ilyen hosszú, és megfelel az „időt, időket és időnek felét” (vö. Dán 
7,25) kifejezés időtartamának. 

Az „időt, időket és időnek felét” kifejezés Dániel próféta könyvében a 
7,25-ben szerepel, ahol a 4. vadállat kezébe adják azokat „egy ideig, idő­



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 133

kig és egy fél ideig”; illetve a 12,7-ben, ahol a gyolcsruhába öltözött férfi 
megesküdött az örökkön élőre „egy idő, idők és fél idő múlva, amikor 
véget ér a szent nép hatalmának pusztítása”.264

Innen visszatekintve a 11. fejezetre, vagyis az Egyház missziójának, 
tanúságtételének leírására,  ott  ugyanezeket az időadatokat kapjuk,  és 
ugyanezeket a negatív eseményeket is tapasztaljuk.  A 11,1-ben ez áll: 
„Mérd meg az Isten templomát, és az áldozati oltárt, és a leborulókat 
abban”. A megmérés lehet próbatétel kifejezése, tehát ezeket a helyszí­
neket a thlipszisz fogja érni, de lehet az oltalomnak, a biztosítéknak a jel­
zése is. Isten fenntartja az így önmagának felmért területet. Ezt a mon­
datot annál is inkább az oltalomra értelmezhetjük, mert a 11,2-ben ez 
áll: „A templom külső auláját vesd ki kívül, és ne mérd meg azt, mivel 
adatott a nemzeteknek”. Tehát a nem megmért terület fog a pogányok 
hatalma alá kerülni, és ennek a hatalomnak a gyakorlása: „és a szent vá­
rost taposni fogják 42 hónapig”, vagyis ugyanazon időtartamig, mint a 
12–13.  fejezetben megjelölt  időpontok.  De ugyanezt  az  időtartamot a 
11,3 az Egyház tanúságtevő tevékenységével tölti ki: „és adni fogok az 
én két mártíromnak, és prófétálni fognak 1260 napig, körülvettek szőr­
zsákokkal”. Mégpedig a fel nem mért, vagyis a szenvedés alá vetett te­
rületen az Isten által mégis megmérten, és ugyanabban az időben telje­
síti  az Egyház a feladatát.  Vagyis az Egyház létezése kettős: Egyrészt 
szenved,  másrészt  örvendezik.  Egyrészt  megérkezett,  másrészt  az  út 
gyötrelmeit viseli. A szőrzsák a gyász és a bűnbánat jele.265

Majd a 17,14-ben a végleges győzelem megfogalmazása így fog han­
gozni:  „Ezek  a  Báránykával  harcolni  fognak.  És  a  Bárányka  le  fogja 
győzni őket, mivel urak Ura, és királyok Királya, és az ővele meghívot­
tak, és kiválasztottak és hűségesek”. Az ezek, a hét fej és a hét szarv és a 
tíz szarv (17,9.12) az ellenerők. Tehát a végső győzelemnél is a Bárányé 
a győzelem, övé minden erő és minden hatalom, őt illeti minden dicsőí­
tés és minden tisztelet, de ő a győzelmet, és a győzelem ünnepét hallat­
lan nagylelkűséggel szétosztja övéi között. Az övéi, a meghívottak, a ki­
választottak és a hűségesek, vele együtt győznek, és az ő győzelmében 
vele együtt ünnepelnek. 

264 P. PRIGENT, i. m. 315.
265 Uo. 260–261.



134 Takács Gyula

A 666-os szám kapcsán a hasonlóságról, az Isten-közeliségről volt szó. 
Ez a hasonlóság motívum a vadállat és a Bárányka között is megfigyel­
hető. A 13,3-ban a vadállatról ez áll: „és egyet az ő fejeiből mintegy levá­
gottat halálra, és az ő halálának sebe meggyógyíttatott, és csodáltatott az 
egész föld a vadállat után”. A mintegy levágottat ugyanaz a kifejezés a 
vadállattal kapcsolatosan, mint ami az 5,6-ban áll a Báránykáról: „a Bá­
ránykát állítottat, mintegy levágottat”. A második vadállatnál is megfi­
gyelhető majd a Báránykához való hasonlóság. A 13,11 így fogalmaz: 
„bírt két szarvat, hasonlókat a Báránykához”. Ugyanakkor a sárkány­
hoz való hasonlóságot is megállapítja: „és beszélt, mint sárkány”. A má­
sodik vadállat egyszerre hasonlít a Báránykához, és hasonló a Bárányka 
antitéziséhez, a sárkányhoz. Vagyis ezek a lények Krisztus ellenpárjai, 
az antikrisztus megjelenítői.266 Itt  újra ahhoz a gyanúnkhoz érkezünk 
vissza, hogy heretikusokról lehet szó. Az antikrisztus, az Egyház ellen 
támadó ellenfél maga az egyházi közösségen belüli heretikus (vö.  1Jn 
2,18.19.22; 3Jn 9.). 

A hasonlóság azonban nemcsak ebben a sorban figyelhető meg, ha­
nem az „ő halálának a sebe meggyógyíttatott” mondatban is, amely a 
feltámadás imitációja, amelynek a következménye az imádás: „leborul­
tatott az egész föld a vadállat után, és leborult a sárkánynak”. Az 5,9 ezt 
írja: „Megváltja az embereket minden törzsből és nyelvből és népből, és 
népekből”. Ennek hasonlóságára a 13,7 a vadállat hatalmának gyakorlá­
sát ugyanerre a szférára terjeszti ki: „És adatott neki hatalom minden 
törzsön és  népen,  és nyelven és nemzeten”.  A hasonlósággal  nagyon 
szorosan összefügg a rivalizálás, hogy kié a győzelem, a ‘Ki olyan, mint 
az Isten?’ (vö. 13,4). 

Az első vadállat elemzése után a második vadállat elemzése követke­
zik (13,11–18).  Első látásra alig különbözik az elsőtől,  a cselekvése,  a 
cselekvés motivációja, indíttatása, célja mind ugyanaz. Azonban egy lé­
nyeges és szembetűnő különlegességet és különbséget találunk. Az első 
vadállat egyesíti magában a  Dán 7. fejezetében szereplő négy vadállat 
vonásait, vagyis mind a négy vadállat a tengerből jön elő, az oroszlán, 
medve és párduc külső vonásai (Dán 7,4.5.6) ugyan fordított sorrend­
ben, a 13,2-ben az első vadállattal kapcsolatosan jelennek meg. A negye­

266 Uo. 308.



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 135

dik  vadállat  arroganciája  jellemzi  az  első  vadállatot  (vö.  Dán 7,8;  Jel 
13,5). Azt a következtetést vonhatjuk le, hogy az első vadállat leírásával 
a szerző kimerítette a tradícióból vett anyagot. Amikor a második vad­
állatról kezd el írni, akkor valami újat kezd el, ami talán a saját alkotása, 
talán a korának realitásához kötődő ábrázolás. 

Az alapvető vonások pedig a következők. A másodlagos segítő jelleg, 
vagyis hogy nem önálló cselekvő, hanem alárendelt, azt teszi, hogy az 
első vadállat előtt leboruljanak. A 13,12-17-ig nyolcszor fordul elő a kife­
jezés: szolgálni az elsőt. A 8-as szám és a rövid szövegegységen belül a 
rendkívülien gyakori előfordulás is az alapvető és teljességgel kimerítő 
tevékenységkört adja a második vadállatról. A második szempont a cse­
lekvés kihangsúlyozása. A tenni ige is 8-szor fordul elő, mégpedig hét 
esetben az ige alanya a második vadállat, a nyolcadik esetben (13,14) az 
emberek tesznek, de az első vadállat parancsára készítenek képet. Ekkor 
is az első vadállat javára, a második vadállat parancsára történik a cse­
lekvés, és az emberek teszik meg. Tehát az első, a feltámadást imitáló 
vadállat hódolata, imádata, Isten-kép-készítése történik a nyolcadik te­
vésben. 

A harmadik megfigyelés a cselekvés három típusa.  Az első típus a 
cselekvés jeleknek és csodáknak tétele, különösen a „tűz az égből a föld­
re” (13,13). Tulajdonképpen a mágusokkal azonosíthatnánk a második 
vadállatot. A második cselekvéstípus az első vadállat képének a megele­
venítése: „adni lelket, hogy beszéljen” (13,15). Lehetséges, hogy olyan 
trükkökre  utal,  amikor  istenszobrok  belsejébe  bebújtattak  embereket, 
akik onnan hangokat, vagy jóslatokat hangoztattak. Ez a cselekvéstípus 
a hamispróféta körébe sorolja a második vadállatot (16,13; 19,20; 20,10). 
A cselekvés harmadik típusa  pedig „a  vadállat  száma az  emberekre, 
ami nélkül sem eladni, sem venni nem lehet” (13,17). Vagyis az emberek 
szocio-ökonomikus területe, tehát lefoglalja az ember cselekvését a saját 
gazdasági terén, a tudása terén a prófétálással, és a hiedelmek világá­
ban.267

Ezen a ponton még egy apró megjegyzést tehetünk ahhoz, hogy here­
tikusok is lehetnének ilyenek, hiszen itt tulajdonképpen a hamisprófétá­
lás is, a mágusok cselekedete is nem politikai, hanem vallási, és ezáltal 

267 Uo. 309.



136 Takács Gyula

lehet, hogy benső vallási szereplőkről van szó. A szocio-ökonomikus te­
rület is bevonható ide, mert hiszen a közösségek tulajdonképpen egy bi­
zonyos vagyonközösségben élnek, és a karitatív tevékenységnek a kor­
látozása, vagy szabályozása ily módon egy heretikus kezébe kerülhet. A 
harmadik Szent János-levél beszél arról, hogy Diotrefész megtiltja a szen­
teket  befogadni,  vagy jót  tenni szentekkel  (3Jn 10).  A  3Jn 9  pedig az 
„első lenni akaró Diotrefész”-ről beszél, róla pedig a következőt mond­
ja: „gonosz szavakat fecseg”. Ez a „gonosz szavakat fecsegés” emlékez­
tet  a  „száj  beszélő  nagyokat  és  káromlásokat”  kifejezésre,  majd  még 
fontosabb, vagy ugyanilyen fontos a folytatás: „ezért ha majd megyek, 
megfeddem őt azért, amit tesz”. A tenni ige eluralkodása és összekap­
csolódása a „gonosz szavak fecsegésével” egy a közösségen belül lévő 
heretikus vezérnek a jellemzése. 

Összefoglalóan  azt  mondhatjuk,  hogy  a  Jelenések  könyvében  három 
egyház-pontot figyelhetünk meg. A földön élő egyház jelképe az asz-
szony a pusztában. Az egyház, aki bírja a megpróbáltatást, és itt a meg­
próbáltatás helyszínén ő az Istennel való bensőséges egység útján ha­
ladva  már  táplálkozik  Isten  ételével.  Isten  tanítja  őt,  az  Isten  ajkán 
fakadt ige az ő kenyere, és kíséri őt a szikla, akiből kihasíttatott, és akibe 
beleilleszkedik.  A  Jelenések könyve másik egyház-pontja a megdicsőült 
egyház, az új Jeruzsálem közössége, az az egyház, aki hűséges lévén a 
győzelem pálmáját kapja meg a hervadhatatlan koszorút, és a széles, 
egyenes körmeneti  úton a Bárányt  követve a  Bárány hófehérségében 
már megérkezetten a trónnál dicsőíti az üdvözítő Istent. De van a Jelené­
sek könyvében egy harmadik egyház-pont, amit nem szokás az egyház­
ban megvallani, de azt hiszem, hogy rendkívülien fontos felismerni az 
egyházban ezt az egyházat, a bűnösök egyházát, ami a világ, ami a min­
denki, ami a föld határa, és az időknek a vége. Mert hiszen ebben a mű­
ben a prológus és a hét levél az Istennel való unió transzcendens realitá­
sát leíró réteg, az ezzel párhuzamos hét angyal és epilógus szintén a 
léleknek, mint az Isten menyasszonyának az Istennel való boldog unió­
ját leíró réteg, a mű centrumában a 10–11. és a 12–13. fejezetben a földön 
élő egyház, aki a szeretet mártírja, és aki szenvedően mártírja a szeretet­
nek. E két egyház-réteget leíró nagy rendszer között a mű apokaliptikus 
kettős rétege a világot sújtó ítéletek kataklizmái, a világról,  annak el­



Az üldözött Egyház szenvedése a Jelenések könyvében 137

pusztulásáról  szóló  víziók.  Vajon  hova  sorolandók?  Nem  lehetséges, 
hogy ez a harmadik is ugyanaz az egyház, mint aki a földön él, és mint 
aki a mennyei Jeruzsálemben megdicsőült? Ugyanaz az egyház, csak­
hogy innen való, mert ezeket a betegeket gyógyította meg, őket szabadí­
totta meg a halál börtönéből, és őket vezeti a pusztán, a világ népeit, a 
szétszórtakat gyűjtötte egybe, hogy bevezesse mindet, hogy el ne veszít­
sen egyet se, hogy megőrizze őket,  értük adta az életét,  és a vérében 
őket mosta meg. Mert vajon mire szolgálnak a világot sújtó ítéletek ké­
pei, a kénköves csészék borzalmai, a pusztító lovak és lovasaik katakliz­
mái? Nem arra szolgálnak, hogy ne legyenek, nem arra, hogy aki nem 
akarja a halált, mert hiszen ő az élet, a bűnös halálát sem, nem arra szol­
gálnak, hogy megszólítsa őket, őket szólítsa meg, a koldusokat és a bé­
nákat, hogy megálljon a vakok előtt, hogy ne hiába kiáltsanak, és a terek 
sarkain állókat hívja, akik senkinek sem kellenek már, hogy nekik adjon 
az ő művéből olyan bért, olyan békét, amilyent csak ő adhat? Hogy a 
menyegzős lakomára, az unió, a közvetlen egyesültség ünnepére hívja 
meg őket? Nem arra szolgálnak a felnyitott pecsétek – csak a Bárány 
nyithatja meg, egyedül ő méltó? Nem arra szolgálnak a harsonák hang­
jai – nem az ő nagy kiáltása ezek a hangok? Nem arra szolgálnak, hogy 
a  kiengesztelődés  evangéliuma legyenek? Ahhoz a  világhoz szólnak, 
akit az Isten szeret. A bűnösök egyházához. És bizony, aligha találnánk 
meg helyünket az Isten szent egyházában, ha nem ismernénk fel ma­
gunkat  a  bűnösök megszámlálhatatlan sokaságában.  Hogyan látnánk 
meg a felhőkön Eljövőt, ha nem vernénk a mellünket (vö. Jel 1,7)? A fel­
hőkön Eljövőt, aki nem igazak között, hanem a bűnösöktől körülvetten, 
maga is betegen, koldusként és kitaszítottan az atyai házból, így jött el, 
és ekként van itt, mindenben hasonlóan, hogy azt mondhassa az Atya 
előtt: Íme én, és íme az én testvéreim. A testvérek egyháza ez. A Jelené­
sek könyve nem érthető meg helyesen, teljesen egyáltalán nem érthető 
meg a  Jelenések könyve kozmosza a világ nélkül, anélkül, hogy ne tud­
nánk, Isten ezt a világot szerette, és életét áldozta érte.



138 Takács Gyula

Összefoglalás: A Jelenések könyve az Egyház számára az Egyházról írt 
mű. Azért íródott, hogy az Egyház megértse önmagát. Ne a szenvedését 
értse meg, hanem önmagát, önmagát megértve pedig találja meg a szen­
vedése helyét, vagy önmaga helyét a szenvedésben. Úgy értse meg ön­
magát az Egyház, hogy ez a megértés vigasztalásra legyen, hogy meg­
értse azt, hogy a világban van, sőt a világért, de nem a világból. Azért, 
hogy megértse önmagát az Egyház Krisztus másaként, a kereszten kell 
önmagát megtalálnia. Mert az Egyház szenvedése az Egyház léte, és ez 
a szenvedés-lét a szeretet passiója. Az Egyház Krisztus jegyeit viseli, a 
szeretet stigmáit.  Tudván, hogy a szeretet viselete mégsem átok, és a 
szeretet arculata fénylő Isten-arc, mert a szeretet unió a Szeretettel, és a 
csak a szeretet unió a Szeretettel. Az Egyház szenvedése ilyen szeretet, 
ilyen empátia – benne szenvedés a Szenvedőben, benne szolgálat a Szol­
gában, az Engedelmesben. 

Az Egyház passiója kettős empátia. Egyrészt szolidáris a testvéreivel. 
Ha nem fogadják be testvérei, nem rázza le a port vádként ellenük, in­
kább maga is lehajol a porba. Ha átkot mondanak rá, ő áldással viszonoz­
za az átkot. Úgy tesz, mint a verembe vetett József, aki testvérei életéért 
száll alá a halál országába, és amikor szembetalálja magát velük, akkor 
Salom-mal, Béké-vel köszönti őket (Ter 43,27). Másrészt a szenvedés empá­
tiája em-patia, bele-szenvedés az Istenbe. Ugyanúgy, amilyen Krisztus en­
gedelmessége a halálig, a kereszthalálig. És ez az elsődleges, a megértés 
kulcsa és kiindulópontja,  mert  Krisztus misztériuma nélkül az Egyház 
misztériuma nem érthető meg. Hogy az Egyház önmagát megértse, ah­
hoz  Isten  cselekvését  kell  megértenie,  Isten pedig  nem másodlagosan 
avatkozik be a világ dolgaiba. A világ gondja dolga az Istennek, mert Is­
ten szerette a világot, és egyszülött Fiát adta érte, és a Fiú nem kímélte 
önmagát. Mert a Fiú egységben volt az Atyával, ezért volt a kereszten. Is­
ten nem kívülről felügyeli és igazgatja a világot, Isten szolidáris a világ­
gal Krisztusban. Nem torpan meg, és nem veszíti kedvét. A Bárány nyírói 
előtt áll, és némasága nagy kiáltással tesz tanúságot: a Szeretet fáradha­
tatlan  –  és  mindvégig  megmarad.  És  Krisztus  szolidaritása  teremtette 
meg és határozza meg az Egyház létét. Az Egyház létét tehát az Egyház­
nak Istennel való uniója teszi értelmessé mind aktív mártíriumában, a ta­
núságtételében, mind passiójában, a szenvedés mártíriumában. 



FODOR GYÖRGY:

A szenvedés értelmezése a középkori zsidó
és muszlim gondolkodásban

Miért van szenvedés? Mindannyian tudjuk: ez az egyik leggyakrabban 
föltett vallási kérdés. A problémafelvetés még égetőbb, ha azt tapasztal­
juk: sokszor olyanok is szenvednek, akik egyértelműen jók és – emberi 
szempontból – nyilvánvalóan nem érdemelték meg ezt a sorsot, mialatt 
másokat, akiknek tettei bizonyítottan erkölcstelenek – úgy tűnik – nem 
ér semmilyen csapás. Ez sok kérdező ember számára érthetetlen, sőt a 
legnagyobb mértékben igazságtalan is.  A zsidó vallásban,  ahol a  Tör­
vény-tisztelet, valamint a jog és az igazságosság követelménye a vallás 
fundamentumához tartozik, a kérdés elemi erővel vetődik fel.268

Ahhoz, hogy a középkori zsidó gondolkodók válaszát megadjuk a fel­
tett kérdésre, röviden ki kell térnünk az előzményekre, bár nem ez elő­
adásunk szűkebb témája.

A Tóra hagyományos válasza – több helyen is – az, hogy mindenki 
azt kapja, amit megérdemel. A törvénytisztelő, igaz ember jutalmat 
és áldást, míg a törvényszegő gonoszok útja pusztulásba visz (Tun-
Ergehen).269 De megtapasztalták, hogy az „erkölcsi okság elve” jó-né­
hányszor – sőt, olykor kirívó esetekben – nem érvényesül (egy igaz 
ember súlyos betegsége, egy kisgyerek halála).

Létezik egy másik hagyományos, bibliai helyekre hivatkozó válasz is: 
eszerint a szenvedés valamilyen kollektív bűn következménye. Vagy a 

268 A. ROMAIN J. - W. HOMOLKA, Progressives Judentum. Leben und Lehre, München 1999, 
44–48.

269 Vö. mindenekelőtt MTörv 28 sköv., de idézhetnénk a hagyományos bölcsességi 
irodalom számos helyét is (pl. Jób 11,6–20; Zsolt 1 stb.)



140 Fodor György

felmenői (ősei)  vétkeztek,  vagy az a generáció,  amelynek a szenvedő 
ember is tagja, tehát lényegében mások bűnei miatt szenved ártatlanul 
az igaz ember. Igazságos ez? Gondoljunk csak Ábrahám kérdésére Szo­
domával és Gomorrával kapcsolatban: „Távol legyen Tőled, Uram, hogy 
az igazakat megöld a gonoszokkal együtt, s így egyenlő legyen sorsuk 
az igazaknak meg a gonoszoknak.  Az egész  föld bírája nem járna el 
igazságosan” (Ter 18,25). De gondolhatunk Ezekiel határozott kijelenté­
sére  is,  miszerint  „aki  vétkezett,  az  hal  meg,  a  fiú  nem  viseli  apja 
vétkét…” (Ez 18,20).270 Mégis, néhány ortodox zsidó közösség mai napig 
képviseli  a  hagyományos tanítást.  Talán az Úr Szenvedő Szolgájának 
másokért viselt szenvedése állhat ennek hátterében? Jelen alkalommal 
nem tudunk ezzel mélyebben foglalkozni.271

A harmadik megközelítés szerint a szenvedés pedagógiai és tisztító 
hatással bír az igaz ember számára: alázatot, türelmet tanulhatunk és 
megtapasztaljuk az élet törékenységét, amely által átrendezzük érték­
rendünket (pl. Jób negyedik barátja, Elihu és a bölcsességi irodalom szá­
mos egyéb locus-a). Nevelés és mások számára példa? Bár tudjuk, hogy 
ez maradandó és sok tekintetben igaz megközelítés, mégis joggal érez­
zük elégtelennek a sokkoló tragédiák láttán.272

A negyedik – bár indirekt – választ  Jób könyvéből kapjuk: jóllehet a 
szenvedés a véges emberi értelem számára felfoghatatlan, bízni és hinni 
kell abban, hogy a végtelenül bölcs Isten világot irányító üdvrendjében 
van értelme és megoldása.273

Megfigyelhetjük, hogy a szenvedésre adott eddigi bibliai válaszok az 
evilági történelmi keretek között maradnak. Az ötödik ószövetségi állo­
más (a késő fogság utáni korban) már számol a halál utáni jutalmazás-
büntetés, azaz a túlvilági élet dimenziójával, ami lényegesen más meg­
világításba helyezi a szenvedés problémáját is. Azt a véleményt képvi­

270 Ennek ellenére makacsul tartotta magát az ősi ókori keleti (Kr. e. III. évezredre 
visszamenő)  erkölcsi  okság elve,  gondoljunk csak Jézus  tanítványainak kérdésére: 
„Mester, ki vétkezett, ez vagy a szülei, hogy vakon született?” (Jn 9,2) és Jézus vála­
szára: „Sem ez nem vétkezett, sem az ő szülei…” (Jn 9,3)

271 A. ROMAIN J. - W. HOMOLKA, i. m. 45–46.
272 H. D. PREUSS, Einführung in die alttestamentliche Weisheitsliteratur (KUT 383), Stutt­

gart 1987, 82–83; A. ROMAIN J. - W. HOMOLKA, i. m., 46.
273 RÓZSA H., Az Ószövetség keletkezése II., Budapest 1996, 368.



A szenvedés értelmezése a középkori zsidó és muszlim… 141

seljük, hogy a halál utáni élet és igazságszolgáltatás tanítása egyrészt 
szervesen fejlődött ki az ószövetségi kinyilatkoztatás talaján, másrészt a 
megfogalmazásban szerepet kaphattak külső hatások is (a lélek halha­
tatlanságának görög, a holtak feltámadásának perzsa eszméjére gondo­
lunk elsősorban).274

A középkori zsidó vallásfilozófia első nagy alakja Szaadja ben Jószéf 
(közismert nevén Szaadja Gáón). Ő foglalja először filozófiai rendszerbe 
a zsidó vallási  tanokat,  mivel  abból indul ki,  hogy vallás és filozófia 
nem csak hogy nem állnak ellentétben egymással, hanem kifejezetten 
segítik egymást, mivel mindketten ugyanabból az isteni forrásból szár­
maznak. 882-ben Egyiptomban született, de élete derekán, 30 éves korá­
ban Babilonba költözött,  Szúrában elnyerte az  Exilarcha (Gáón) címet. 
Hatvan évesen (942) Bagdadban halt meg. Szoros kapcsolatba került a 
muszlim racionalista vallásfilozófiai irányzattal, a mutazilita kalámmal, 
amelynek több tantételét is magáévá tette rendszere megalkotásakor.275

Több mint  figyelemreméltó,  hogy ami  az  intertestamentális  korban 
(tehát Jézus korában is) a zsidóság hitében nem volt általánosan elter­
jedt, az Szaadja rendszerében központi jelentőségű: az „odaát”-ról, a túl­
világi életről van szó. Szaadja szerint e nélkül nincs Theodicea. Az evilági 
életben ugyanis – Szaadja pesszimista megítélése szerint – a fájdalom és 
a szenvedés dominál. Egyedül a túlvilági életbe vetett hit adhat pozitív 
választ a szenvedéssel teli életre, mert annak elviselése után túláradó ju­
talomban lesz része a hívő embernek. Minden ártatlanul szenvedőnek a 
túlvilági élet ad kompenzációt. Számos mutazilita teológussal egyetem­
ben Szaadja is vallja, hogy nem csak a bűntelen gyermekekre, hanem az 
állatokra is kiterjed az isteni igazságszolgáltatás, mely szerint az evilági 
lét fájdalmait az odaát-való lét örömei kompenzálni fogják.276

Szaadja vallja azt a talmudi tant, miszerint az istenfélők és az istente­
lenek közötti  különbség lényegében a tettekben manifesztálódik.  Egy 

274 M. SIMON - A. BENOIT, Le judaïsme et le christianisme antique d’Antiochus Epiphane à  
Constantine,  Paris 1991, 65–66;  K. SCHUBERT,  Die Religion des Judentums, Leipzig 1992, 
120–124.

275 H. SIMON - M. SIMON, Geschichte der jüdischen Philosophie, Berlin 1984, 46–47.
276 G. STEMBERGER, Das Klassische Judentum. Kultur und Geschichte der rabbinischen Zeit, 

München 1979, 248.



142 Fodor György

bűnösnek is lehetnek jótettei, s ezekért már itt a földön megkapja jutal­
mát azáltal, hogy gondtalanul él, de mi ez a végső büntetéshez képest? 
Az igazak sem teljesen bűntelenek, ezért érheti őket fájdalom és szenve­
dés. Már itt a földön vezekelnek bűneikért  („quasi  purgatorium”,  azaz 
tisztulás), hogy odaát részük lehessen a túláradó örömökben. Szaadja 
utal a szenvedés mint próbatétel bibliai alapjaira is, mely szerint a hívőt 
alázatra és hitre tanítja a szenvedés, a bűnöst pedig az igaz szenvedése 
bűnbánatra vezetheti, mert szembesülhet azzal, mi vár rá a túlvilágon 
(örökké tartó szenvedés). Szaadja rendszere három pillérre épül: Isten 
igazságossága, az ember szabad akarata s a túlvilági élet. Megfigyelhet­
jük, hogy a szenvedés kérdésében nem történik semmilyen utalás a Sá­
tánra mint valóságosan létező Gonoszra, elkerülve ezzel a dualizmus 
látszatát is. Isten jó és igazságos, Isten egész világa – mint általa terem­
tett – szintén jó; a szenvedés okát a jó hiányában, s az ember erkölcsi 
gyengeségében kell keresni. A hagyományos rabbinikus nézeteket kép­
viseli az eszkatológiával kapcsolatosan is: a lélek a halál pillanatában el­
válik a testtől, és „köztes állapotban” marad egészen a feltámadásig. A 
feltámadás már a messiási kor elején megtörténik, s a korábbi zsidó ge­
nerációk is részesülnek a messiási kor áldásaiban, a teljes sálómban, ter­
mészetesen Izrael  földjén.  A történelem vége és az örök élet  kezdete 
csak egy bizonyos idő után fog bekövetkezni (abban nem egységes a ha­
gyomány, hogy hány évig tart a messiási aranykor: 40, 100, 1000?)277

Mielőtt folytatnánk a középkori zsidó gondolkodók nézeteinek bemu­
tatását, röviden térjünk ki a  Talmudra mint a szóbeli zsidó hagyomány 
kodifikált könyvére, amit a középkor elején zártak le (VI–VII. sz.).

A vallásfilozófusokkal  szemben  –  akik  többé-kevésbé  koherens  véle­
ményt képviselnek a szenvedéssel kapcsolatban – a Talmud bölcseinek véle­
ménye e ponton eltér egymástól. A dualizmustól való félelmükben sokan 
Istenre  vezetik  vissza  a rosszat  is.  Berakhot traktátus 33b:  „Az embernek 
ugyanúgy kell áldani Istent a rosszért, ami vele történik, mint a jóért”. E 
ponton hivatkoznak Iz 45,6–7 verseire: „Én vagyok az Úr, és senki más! Én 
alkotom a világosságot és én teremtem a sötétséget; én szerzek jólétet, s én 
idézem elő a balsorsot is”. Ezt kiterjeszthetjük az egyén sorsára is: „Kegyes 

277 H. SIMON - M. SIMON, i. m. 46–59; J. GUTTMANN, Die Philosophie des Judentums, Wies­
baden 1985, 69–84.



A szenvedés értelmezése a középkori zsidó és muszlim… 143

vagyok ahhoz, akihez akarok és könyörülök azon, aki nekem tetszik (Kiv 
33,19); vö. „Jákobot szerettem, Ézsaut gyűlöltem”. Ugyanabban a Berakhot 
traktátusban olvashatjuk azt a már említett morális magyarázatot, miszerint 
az igaz szenvedhet atyái bűneiért, míg a bűnös jól élhet ősei érdemeire való 
tekintettel. S végül a Genezis Rabbában azt találjuk, hogy a rossz a Sátánra 
és mindenféle rosszindulatú démonra vezethető vissza, ezek okozzák az 
igazak szenvedését.  Ezek az  egymástól  radikálisan  eltérő  vélemények  a 
Talmudban megférnek egymás mellett.278

Visszakanyarodva  a  zsidó  vallásfilozófusokhoz,  elmondhatjuk,  hogy 
Szaadja nyomdokain haladva, az új platonikus filozófiára támaszkodva 
ugyanazt tanítják. Isten egyetlen, jó és igazságos, Tőle semmilyen rossz 
nem származhat. A rossz ontológiailag a jó hiánya, azaz önmagában nem 
létezik. Morális  értelemben a szenvedés az egyén valamilyen bűnének 
következménye kell, hogy legyen, még akkor is, ha ezt értelmével nem 
képes felfogni (mivel az értelme sem teljesen tökéletes). De ez a szenve­
dés – mint már mondtuk – nem mérhető a túlvilági javakhoz (Salomo ibn 
Gabirol, Abraham ibn Ezra stb.).279 Egyedül Jószéf ibn Caddik látja úgy, 
hogy nem morális vagy intellektuális hiányosság áll a szenvedés hátteré­
ben, hanem – leggyakrabban – természetes történésekkel és folyamatok­
kal magyarázható a szenvedés. Ez a zsidó vallásfilozófus azonban csak fő 
gondolatait illetően új platonikus, természetfilozófiájában és antropológi­
ájában inkább Arisztotelész-követő.  Fő műve a  Mikrokozmosz (széfer  ha  
’Olam ha  Qaton),  amelyben az ember önmaga megismeréséhez a  világ 
egészének megismerése által juthat el (a materia-forma tan alapján).280

Maimonidész (Mose ben Majmún) (†1204), a legnagyobb zsidó vallás­
filozófus a középkor derekán, témánk szempontjából azonban nem iga­
zán releváns,  hiszen az Arisztotelész-követőnek tartott  vallásfilozófus 
gyakorlatilag ugyanazt vallja, mint elődei: a rossz hiány, azaz nem lét, 

278 Vö. Ber. 6a.7a.; Gen.R., 84,3.
279 J. GUTTMANN, i. m. 102–130; H. SIMON - M. SIMON, i. m. 103–108.
280 GOLDZIHER I., Az iszlám kultúrája, Budapest 1981, 914–915; H. SIMON - M. SIMON, i. 

m., 96–103. Természetesen Jószéf ibn Caddiq is a túlvilági életben találja meg az igazi 
boldogságot, a földön elérhető legnagyobb öröm az, ha a parancsok teljesítése által 
minél közelebb kerülünk Istenhez. De ez nem mérhető ahhoz a boldogsághoz, ami 
„odaát” várja az igaz embert.



144 Fodor György

következésképp nem származhat Istentől.  A rossz három kategóriáját 
különbözteti meg: 1. A szenvedés az emberen kívül eső okokra vezethe­
tő  vissza,  mint  például  földcsuszamlás,  földrengés,  szökőár stb.  Ez  a 
szenvedés annak tulajdonítható, hogy minden létező alá van vetve az 
anyagi világ folyamatos változásának és átalakulásának, azaz a fizika 
törvényeinek. 2. Van olyan szenvedés, amit az emberek okoznak egy­
másnak (például háborúk), és annak megoldása is az emberek kezében 
van. 3. A szenvedés leggyakoribb oka az ember maga: bűnei, élvezetei 
és túlzó vágyai miatt. A megoldás megint csak az ember kezében van: a 
bűnöktől és a bűnös vágyaktól el kell fordulni, egészen konkrétan: meg 
kell ismerni és meg kell tartani Isten  Törvényét. A „tudás” és a paran­
csok megtartása örömmel tölti be az embert, közelebb visz Istenhez, aki 
végtelenül igazságos és a földi élet után megjutalmazza az igazat.281

A továbbiakban azt vizsgáljuk meg, mit mond a szenvedésről a kö­
zépkori  muszlim gondolkodás.  Itt  is  ejtsünk néhány szót  az  előzmé­
nyekről.  A  Korán,  a kinyilatkoztatás legteljesebb foglalata,  ambivalens 
módon beszél az ember szabad akaratáról.282 Ha azonban, Allah minde­
nütt és mindenben érvényesülő mindenhatóságát és szupremáciáját fi­
gyelembe vesszük, el kell fogadnunk a 14. szúra 4. versének kijelentését: 
„… és tévelygésbe viszi Allah azt, akit akar és az igaz útra vezeti azt, 
akit akar. Ő a hatalmas és a bölcs.” Más helyek is alátámasztják mind a 
reprobáció, mind az eleve üdvösségre rendelés tanát.283 Tény, hogy az 
ortodox iszlámban – a Korán adott helyeire hivatkozva – mélyen gyöke­
ret vert a predestináció tana.284 660-ban elbukott „Ali pártja”, a sía, de a 

281 M. MAIMONIDES,  The Guide for the Perplexed, New York 1904 (translated from the 
original Arabic text by M. FRIEDLANDER), 268–270. (Magyarul:  MAIMONIDÉSZ, A tévelygők  
útmutatója (ford. Klein Mór), Budapest 1997, 742–747.

282 Ezen azt értjük, hogy bizonyos Korán-versek a predestinációt, némelyek viszont 
a szabad akarat tanát támasztják alá.

283 A Koránhoz hasonlóan a muszlim szent hagyomány (szunna, amely a hadíszokban 
kap rögzített irodalmi formát), sem egyértelmű a predestinációval kapcsolatban. Egyfor­
mán találhatunk prófétai kijelentéseket mellette, de a szabad akarat létezése mellett is. 

284 A történelmi hűség kedvéért meg kell jegyeznünk, hogy az iszlám első századai­
ban – nem utolsósorban a zsidó-keresztény kinyilatkoztatás és a görög filozófia hatá­
sára – szép számmal akadtak olyan teológusok, akik védték a szabad akarat tanát. 
Először a kháridzsiták és a murdzsiták, majd a qadariták és a mutazilita teológusok 



A szenvedés értelmezése a középkori zsidó és muszlim… 145

síizmus tovább élt,  egyre  önállóbb Korán-értelmezést  és tanrendszert 
alakított ki, és megmaradt mind a mai napig. A szunnita és a síita iszlá­
mot külön meg kell vizsgálnunk a szenvedés témájában, jelen esetünk­
ben ugyanis nem a legitimitás (az imám vagy a kalifa személye), hanem 
csak a szenvedéssel kapcsolatban merül fel a kérdés. 

A szunnita iszlámban, mint már leszögeztük, diadalmaskodott a pre­
destináció tana.285 Mindent el kell fogadni Allah kezéből, ahogy a Korán 
is  tanítja.  Az igazhívő elfogadja helyzetét,  s  azon belül megtesz min­
dent,  hogy kiérdemelje  a  paradicsomi  örömöket.  A középkorban két 
nagy szellemi-vallási áramlat tiltakozott e séma ellen. Az egyik a már 
említett  mutazilitáké.  Ők azok a racionalista teológusok,  akik szerint 
nincs  predestináció,  az  embernek  szabad  akarata  van,  Isten  ugyanis 
végtelenül jóságos és igazságos, és ezért nem engedi meg az eleve elren­
delést. Azt is mondtuk, hogy a mutaziliták szerint Allah mérhetetlenül 
kompenzálni fogja az ártatlanok szenvedését a túlvilágon. Ez a nézet 
többé-kevésbé megegyezik a zsidó vallásfilozófusok véleményével. Bár 
a mutazilita iskola húsz-egynéhány év után al-Mutavakkil kalifa alatt 
(ca.  850)  hivatalosan is  elbukott  és  elítélésre  került,  hatása  még több 
száz évig érezhető volt Közép- és Belső-Ázsiában.286

A másik irányzat, amelyik tiltakozott a szunnita ortodoxia felfogása 
ellen, a szúfizmus volt. Ez a quasi szerzetesi irányzat a sariát túlhaladva 

érveltek a szabad akarat mellett, amire később még visszatérünk.
285 Igaz, hogy a muszlim (szunnita) dogmatika kidolgozója, al’Asari (†935) a dzsa­

barijja (predestináció) kérdésében is megpróbálkozott a kompromisszummal, de ez 
nem sikerült neki. Tagadja a kauzalitás elvét, mind fizikai, mind morális értelemben. 
Allah közvetlenül szerzője (fá’il) minden eseménynek és tettnek („atomizmus”), az 
ember annyit tehet, hogy egy belső, jogi-morális döntéssel magáévá teszi (kaszb) azt 
vagy sem; vö. L. GARDET - M. M. ANAWATI, Introduction à la théologie musulmane. Essai de  
théologie comparée (Études de philosophie médiévale 37), Paris 1981, 57–58.

286 Abd al-Dzsabbár perzsa muszlim volt (X–XI. sz.), a mutazilita iskola egyik leg­
kiválóbb kései alakja. Az ember szabad akaratát egy rövid, szellemes szillogizmussal 
igazolja: ha van predestináció, a kinyilatkoztatás haszontalan (fölösleges); a kinyilat­
koztatás nem haszontalan; következésképpen: nincs predestináció; vö. G. F. HOURANI, 
Islamic  Rationalism:  The Ethics  of  Abd al-Jabbar, Oxford 1971,  136–137.  Ellenfelére,  a 
szunnita kalám egyik utolsó nagy alakjára, Fakhr ad-Dín ar-Rázi-ra (†1209) a mai na­
pig hivatkoznak a muszlim tudósok, amikor a mutazilát bírálják; vö. R. RIDA, Christi­
an Criticisms, Islamic Proofs. Rashid Rida’s modernist defence of Islam, Oxford 2008, 172.



146 Fodor György

azt tanította, hogy lehetséges az Istennel való egyesülés a misztikus el­
ragadtatás által (ittihád). Ez elérhető mindazok számára, akik mindent 
elhagyva átadják magukat Allahnak. A szúfizmust is elítélte és felszá­
molta a szunnita ortodoxia, győzött a saría és a ritualizmus, de az 1111-
ben elhunyt nagy szunnita vallási reformer al-Gazzáli enyhíteni próbált 
a rigorizmuson, amikor így ír: „Ha a szívet nem az értelem irányítja, ak­
kor az ember tévelygésbe eshet; de még ennél is veszélyesebb, ha az ér­
telmet nem a szív élteti, hiszen ez esetben a vallás kiszáradt csontvázá­
val van dolgunk.”287

A síitáknál is a predestinációhoz tartozik a szenvedés elfogadása, de 
mindez kibővül egy sajátos, egészen eredeti dimenzióval: gyászolni kell 
a Próféta 681-ben meggyilkolt utódait, különösen Huszeint. Az igazi síi­
ta minden szenvedést elvállal és felajánl a Próféta családjáért, melynek 
jogáért helytáll és szenved (ne feledjük: a síitáknál a Próféta igazi örökö­
se Ali és az ő utódai). Következzen egy rövid idézet egy középkori síita 
szerzőtől: „Síitának lehetetlen nem sírnia. Szíve élő sír, igazi sírja a lefe­
jezett vértanú Huszein fejének”.288 Egyes vélemények szerint még a Pa­
radicsomban is gyászolni fogják vértanúikat a síiták. Mint tudjuk, tan­
belileg a síizmus nagyon sok közel- és közép keleti gnosztikus elemet 
olvasztott magába. Ide tartozik többek között az emanáció tana, amely­
nek egyik legfontosabb kidolgozója az iráni  származású Szuhravardi. 
Nála  a  szenvedés  fogyatékosság,  ami  a  testiséggel  áll  kapcsolatban. 
Misztikájában az intellektus fényének fontosságát tanítja. Ha ez átjárja 
az ember testét és lelkét, akkor már nem érzi a szenvedést.289

Összefoglalásképpen elmondhatjuk, hogy a Törvényteljesítés – Para­
dicsomi Jutalom séma érvényesül a középkori muszlim teológiában is, a 
szunnitáknál két kitérővel, a síitáknál pedig a vezeklés különleges, sőt 
legtöbbször kötelező elviselésével, de hozzá kell tennünk, hogy a szen­
vedés problematikája (sem teodiceailag, sem egzisztenciálisan) nem sze­
repel az iszlám megoldandó kérdésfelvetései között, talán a predestiná­
ció-tan miatt nem központi téma.

287 C. CAHEN, Az Iszlám a kezdetektől az Oszmán Birodalom létrejöttéig, Budapest 1989, 238.
288 GOLDZIHER I., Előadások az iszlámról, Budapest 1912, 211.
289 H. CORBIN, Sohravardi shaykh al Ishraq: L’archange empourpré, Paris 1976, 140 sköv.



VINCZE KRISZTIÁN:

A szenvedés realitása és méltósága
Simone Weil filozófiájában

Simone Weil és „keresztény” filozófiája

Ha  Simone  Weil  személyével  és  filozófiájával290 foglalkozunk,  akkor 
rögtön szükséges előrebocsátani, hogy műveit, gondolatait a keresztény 
reflexió még egyáltalán nem tudta végérvényes formában értékelni és 
velük szemben nem tudott még egyértelműen állást foglalni. Weil zsidó 
vallásban nevelkedik, lett volna lehetősége,  hogy megkeresztelkedjék, 
de nem tette meg.291 Igaz, hogy egész gondolkodását keresztény impul­
zusok hatják át, de ez a kereszténység leginkább saját, személyes Krisz­
tus-élményéből,  saját  Evangélium-olvasásából  és  néhány  keresztény 
misztikus szerző ismeretéből áll.  Vető Miklós véleménye szerint Weil 
egy-egy gondolata kifejezetten ütköztethető a katolikus teológia tézisei­
vel, hiszen egészen átfogó ismerete a kereszténységről nem is volt, és a 
gondolataiban gyakran észlelünk egyfajta szinkretizmusra való hajlan­

290 Simone Weil alkotói korszakait a következőképpen osztjuk fel: az 1925 és 1931 
között időszak a líceumi évek és a Sorbonne-on töltött életszakasz írásait foglalja ma­
gába. Második korszaka 1931-től 1935-ig tart, amikor Weil tanárként szakszervezeti 
tag, később gyári munkás. 1935‒1939 között éli át és veti papírra spirituális tapaszta­
latait. Utolsó korszaka pedig 1939 és 1943 között zajlik; vö. VETŐ MIKLÓS, Simone Weil  
vallásos metafizikája, L’Harmattan 2005, 19‒21.

291 Georges Hourdin könyvében arról ír, hogy röviddel halála előtt Simone Weilt a 
kórházban egy barátnője mégiscsak megkeresztelte. Erre korábban többször is ösztö­
nözte őt a domonkos Joseph-Marie Perrin atya, de eredménytelenül. Hogy mekkora 
jelentőséget tulajdonított az esetleges megkeresztelkedésnek Weil, nagyon nehéz re­
konstruálni; vö. G. HOURDIN, Simone Weil, Paris 1989, 230. 



148 Vincze Krisztián

dóságot.292 Gabriel Marcel és VI. Pál pápa szerint a XX. század egyik 
legkeresztényibb  szerzőjével  találkozunk  személyében  –  bár  Marcel 
hozzáteszi,  hogy amit „róla elmondhatunk, az könnyen meghamisítja 
őt, ezért legbölcsebb mindig neki átadni a szót”.293 Thomas Stearns Eliot 
szerint Weil gondolatainak egy része elfogadható, másik része biztosan 
elutasítandó, ami Weil személyének és egyházzal szembeni magatartá­
sának ambivalenciájából is fakad, hiszen amíg például az Oltáriszent­
ségben imádta Jézust, addig sok művében hevesen bírálta az egyházat. 
Soha nem említi  a Szent Szüzet, izraelita létére elveti az  Ószövetséget, 
miközben minden vágya, hogy Krisztusból és Krisztusért éljen egészen 
haláláig.294

Mi az mégis, ami ezen ambivalens megnyilvánulások ellenére rendkí­
vül vonzóan hat a keresztény olvasóra Simone Weil műveiben? Azzal 
mindannyian egyetérthetünk, hogy írásai  azért  is  lebilincselőek,  mert 
azokban egészen sajátosan olvad egymásba metafizika és misztika. Juli­
en  Green  szerint  misztikus  élményei  olyan  magaslatokban  zajlanak, 
ahol mi már csak „nehezen tudunk lélegezni”. Aki őt  olvassa, annak 
legtöbbször  az a benyomása,  hogy kérdéseiben arra  keresi  a  választ, 
ami az emberben a legmélyebb,  hiszen minden kérdést érint,  ami az 
emberi lényt legbelülről mozgatja. Bámulatos az a weili látásmód, ami­
ben az ember morális és vallási cselekedetei ontológiai perspektívát öl­
tenek magukra. Amit Simone Weil nagyon sokszor elemez, azok az em­
beri cselekvéseknek a legmélyebb mozgatórugói és az emberi életnek a 
legrejtettebb metafizikai vetületei ‒ ezt fogjuk látni a szenvedés kapcsán 
is. Sokszor lép fel továbbá úgy, mint egy moralista, akinek pszichológiai 
megfigyelései rögtön metafizikai és teológiai vonatkozásokkal is gazda­
godnak.  Intellektuális  elmélyültsége  ugyanis  állandóan  spirituális  ta­
pasztalatokhoz kapcsolódott, s ezekből rögtön kinőhettek Weil etikai el­
várásai  és  erkölcsi  következtetései  is.  Ezért  van  az,  hogy  írásai  ott 
szerepelnek a legnépszerűbb filozófiai és vallásos könyvek között, me­

292 Uo. 198.
293 GABRIEL MARCEL, Ajánlás, in SIMONE WEIL, Ami személyes és ami szent, Válogatott írá­

sok, szerk. REISINGER JÁNOS, Vigilia, Budapest 1983, 357.
294 François Mauriac szerint Krisztus feltárta magát Weilnek, ugyanakkor az egy­

ház néhány vonása borzalmat ébresztett benne; uo. 305.



A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 149

lyeknek spirituális tartalmára gyakran hivatkoznak keresztény szerzők, 
filozófusok és teológusok egyaránt.

A szenvedés fenomenológiája

Öntapasztalás,  önészlelés,  önmegvalósítás  nagyon  fontos  fogalmak  a 
modern filozófiában, amelyen belül sokak számára az izgalmas, újsze­
rű,  testi  és  pszichés  élmények a  meghatározóak.  Eközben a  kevésbé 
szép jelenségektől sokan igyekeznek menekülni, azt ki akarják kerülni 
vagy egyenesen le akarják tagadni, ezért sokak életében, sokak filozófiá­
jában már nem marad egyáltalán hely a haldoklók, betegek és szeren­
csétlenek  számára.295 Simone  Weil  óriási  jelentőséget  tulajdonított  a 
szenvedés jelenségének. Egyrészt egyfajta fenomenológiáját adja a szen­
vedésnek, közben keresi magyarázatát, megmutatja ontológiai méltósá­
gát296,  és  felmutatja  transzcendens  nyitottságát.  A szenvedéshez  való 
hozzáállásában a francia filozófus magatartása egészen gyakorlati meg­
nyilvánulásokban is pregnánsan fejeződött ki, hiszen az nem csak egyik 
előnyben részesített reflexiós tárgya volt, hanem személyes mindennapi 
életének is részét képezte. Xavier Tilliette azt mondja róla, „nem írt soha 
sem olyat, amit ne próbált volna előtte megélni”297. Simone de Beauvoir 
elmondása szerint, amikor nagy éhínség pusztított Kínában, s erről az 
emberek meséltek, akkor a hír hallatán Weil zokogni kezdett, majd met­
sző hangon kijelentette, „egyetlen dolog számít ma a földön: a Forrada­
lom, mely mindenkinek eleget ad enni. Simone de Beauvoir ellentmon­
dást  nem  tűrően  vágott  vissza,  hogy  „nem  boldoggá  kell  tenni  az 
embereket, hanem meg kell találni létük értelmét!” Simone Weil erre vé­
gigmérte őt és azt válaszolta: „Látszik, hogy még sohasem volt éhes”.298 

295 GUDRUN HACKENBERG-TREUTLEIN, Dem Unglück von Angesicht zu Angesicht begegnen,  
Mystisch-christliche Lebenshaltung bei Simone Weil, in Geist und Leben (74) 2001, 95‒105, 97.

296 ROSA MARIA LUPO,  Creazione e decreazione. La dialettica corporale di trascendenza ed  
immanenza in Simone Weil, in Filosofia e Teologia 1/2005, 88‒101, 89.

297 XAVIER TILLIETTE, Philosophische Christologie, Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg 
1998, 221.

298 S. WEIL, Ami személyes és ami szent, Válogatott írások, szerk. REISINGER JÁNOS, Vigilia, 
Budapest 1983, 301.



150 Vincze Krisztián

Füzesséry Katalin summásan foglalja életéről össze, hogy dolgozott a 
Renault gyárban, Spanyolországban a köztársaság oldalán harcolt, tü­
dőbajos  volt,  állandó elviselhetetlen fejfájásai  ellenére  lépést  tartott  a 
munkához edzett  parasztokkal.  Amikor  a  franciaországi  német  meg­
szállás elől családjával Amerikába ment, úgy fejezte ki szolidaritását az 
otthon szenvedőkkel, hogy pontosan csak annyit evett, amennyit otthon 
a hivatalos élelmiszerjegyekre adtak. Csak akkor érezte jól magát, ha be­
leolvadhatott  névtelenül  a  szegények  és  a  társadalom  kitagadottjai 
közé.299

Simone Weil szenvedés-fenomenológiája szerint az ember állandóan 
ki van téve a szenvedés veszélyének. Ez a veszély testünkön, a lelkün­
kön és a szociális személyiségünkön keresztül válhat valóssá. Az emberi 
„testünk törékeny, bármilyen mozgásban lévő anyagdarab átszakíthatja, 
széttépheti,  szétmorzsolhatja,  vagy örökre elronthatja  belső alkotóele­
meinek egyikét. Lelkünk sebezhető, ok nélkül depressziók kiszolgálta­
tottja, szánalmasan függ mindenféle dologtól és lénytől, kik maguk is 
törékenyek  és  szeszélyesek.  Szociális  személyiségünk,  melytől  majd­
hogynem egzisztenciánk érzése függ, egészében és folyamatosan ki van 
téve mindenféle véletlennek.”300 A szenvedő embert az állandó fárad­
ság, a fájdalom, a különféle szorongások, félelmek, a teljes alávetettség­
nek  az  érzése  jellemzik.  Ezek  szülik  meg benne  a  következő  érzést: 
„semmihez sincs jogom, semmi és senki irányában, nem számítok sem­
mit, értékem egyenlő a nullával”.301 A szenvedések okozta végletes fá­
radtság  állapotában  az  ember  azzal  szembesül,  hogy  már  „képtelen 
uralni saját cselekedeteit, még saját akaratát sem uralja igazán. Puszta 
dologként érzékeli önmagát, ami más dolgoknak feszül, mert ő maga is 
kényszer áldozata”.302 A testi mivolt sokszor a teljes magatehetetlenség 

299 FÜZESSÉRY KATALIN, A kegyelem és a nehézkedési erő, in Ami személyes, 308‒317.
300 S. WEIL, Szerencsétlenség és istenszeretet, in  Vigilia 9/1998, ford. BENDE JÓZSEF, 678‒

688, 677.
301 S. WEIL,  La condition ouvrière, 106. (A francia nyelvű művekre való hivatkozás 

mindig Vető Miklós könyve és utalásai alapján történik a cím és az oldalszám meg­
adásával.)

302 S. WEIL, Intuitions prè-chrètiennes, 145.



A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 151

érzetét szüli meg az emberben.303 A francia filozófus egy új kategóriát al­
kot meg, amely azokra az emberekre vonatkozik, akik a szenvedésnek a 
legmélyebb rétegeit tapasztalják meg, akiknek a legszélsőségesebb szen­
vedéseket kell átélniük, s ezt nevezi szerencsétlenségnek, a szenvedőt 
pedig a szerencsétlennek. A szerencsétlenség gyökeres kiszakadást je­
lent az életből, többé-kevésbé egyenértékű a halállal, amit a fizikai fáj­
dalom tesz kivédhetetlenül jelenvalóvá a lélek számára. Ennek a fájda­
lomnak  azonban  belső  fájdalommal  is  együtt  kell  járnia,  mint  pl. 
lelkiismeret-furdalás, feleslegesség érzése, szorongás.  A szerencsétlen­
ség párosul még továbbá a társadalomból való kiszakadással is. A sze­
rencsétlenekhez tartoznak emiatt a koldusok, prostituáltak, foglyok is, 
akik állandóan a társadalom gyanakvásának és megvetésének a célpont­
jai. A szerencsétlen ember jellemzője, hogy önmagát kezdi el gyűlölni, 
képes saját szerencsétlenségének a cinkosává is válni, végül akár ki is 
ölheti magából teljesen a vágyat, hogy szerencsétlen helyzetéből valaha 
kikeveredjék.304 A szerencsétlenség feléli a személyiséget: amikor szem­
be találjuk magunkat a szerencsétlenséggel, úgy érezzük, nem egy em­
beri lénnyel állunk szemben, hanem magával a szerencsétlenséggel.305 A 
szerencsétlen  ember  úgyszólván  átlátszóvá,  távolivá  és  érthetetlenné 
válik, akinek nincsenek szavai annak kifejezésére, hogy mit érez, hogy 
egyáltalán mi is történik vele.306 A szerencsétlenség mindig némává vá­

303 VETŐ M., Simone, 45.
304 Uo. 103.
305 „Az emberi élet nagy titka nem a szenvedés, hanem a szerencsétlenség. Hogy 

ártatlanokat  megöltek,  megkínoztak,  kiűztek hazájukból,  nyomorúságra  vagy rab­
szolgaságra kényszerítettek, táborokba és börtönökbe zártak, nincs azon semmi cso­
dálnivaló,  mivel  akadtak  bűnözők,  akik  e  tetteket  végrehajtsák.  Hogy a  betegség 
hosszas szenvedést okoz, mi végül is kioltja az életet s a halál képére változtatja, ha­
sonlóképp nem meglepő, mivel a természet mechanikus szükségszerűségek vak játé­
kának van alávetve. De elcsodálkoztató, hogy Isten oly hatalmat adott a szerencsét­
lenségnek,  hogy  még  az  ártatlanok  lelkét  is  foglyul  ejtheti  és  zsarnok  módon 
megszállva tarthatja. Az esetek többségében, akit egyszer a szerencsétlenség egyszer 
megjelöl, a lelke felét elveszti. Az ilyeneknek nincs többé szavuk arra, mi is történt ve­
lük.” (S. WEIL, Szerencsétlenség és istenszeretet, in UŐ, Ami személyes és ami szent. Váloga­
tott írások, szerk. REISINGER J., Vigilia, Budapest 1983, 51‒52.

306 „A megaláztatás mindig azzal a következménnyel jár, hogy olyan tiltott zónákat 
teremt, ahová a gondolat képtelen behatolni, és amelyek vagy csendből, vagy hazug­



152 Vincze Krisztián

lik,  a szerencsétlen embert pedig a csend zónája övezi  körül,  mintha 
egyedüliként kellene élnie egy messze szigeten. Eközben az embertár­
sak figyelme szinte erőszakkal fordul el a szerencsétlentől, mert a sze­
rencsétlen törékenységében és sebezhetőségében azt a semmisséget tár­
ja  fel,  ami  minden ember  sajátja.  Ha ezzel  valóban szembe mernénk 
nézni, azt kellene mondanunk: „A körülmények játéka, melyre semmi 
befolyásom nincsen, bármikor bármit elvehet tőlem, beleértve mindazo­
kat a dolgokat is, amelyek olyannyira hozzám tartoznak, hogy úgy te­
kintek rájuk: ez én vagyok. Nincs ugyanis bennem semmi, amit el ne ve­
szíthetnék. A véletlenek bármikor lerombolhatják azt, ami én vagyok, s 
bármilyen aljas és megvetendő dologgal helyettesíthetik.”307 A szeren­
csétlen ember pedig végül átkozottnak érzi magát, mert teljesen elveszti 
életének irányíthatóságát a kegyetlen lesújtó mechanizmusok folytán. A 
teljes  tehetetlenség  érzete  miatt  önmagával  meghasonlik,  önmagától 
iszonyodik, személyiségét elveszti és már csak tárgynak érzi magát.308

ságból állnak. Amikor a szerencsétlenek panaszkodnak, szinte mindig mellébeszél­
nek, anélkül, hogy valódi bajukat megneveznék… Így valamennyi szerencsétlen álla­
pot a csend zónáit hozza létre az emberek között, ahová az emberi lények úgy be van­
nak zárva, mint valami szigetre.” (S. WEIL, La condition ouvrière, 251‒252.)

307 VETŐ M., Simone, 109.
308 „A szerencsétlenség megkeményít és kétségbe ejt, mivel tüzes vasként égeti a 

szerencsétlen lelkébe az önmegvetés, az önmagától való irtózás, az önmagával való 
meghasonlás érzését.  Mindaz az idegenkedés, megvetés és gyűlölet,  ami a bűnnek 
járna ki,  valójában a szerencsétlennek a nyakába szakad… ’Átkozottá lett  értünk.’ 
Krisztusnak nem csupán keresztre vert teste, de lelke is mindenestül elátkozottá lett. 
Hasonlóképpen minden ártatlan elátkozottnak érzi magát a szerencsétlenségben.” A 
szenvedés mögött álló determinizmus és Krisztus „átkozottsága” után így folytatja 
gondolatait Weil: „Ha e mechanizmus nem lenne vak, egyáltalán nem volna szeren­
csétlenség. A szerencsétlenség mindenekelőtt névtelen, kiket megszáll, azokat meg­
fosztja személyiségüktől és tárggyá teszi őket. Közömbös, s e közöny hidege, fémes 
hidege az, mi mindenkit, akihez ér, lelke mélyéig megfagyaszt. Az ilyenek soha többé 
nem tudnak megfelelni. Soha többé nem hiszik, hogy ők valakik.” (S. WEIL, Szerencsét­
lenség és istenszeretet,  in  S. WEIL, Ami személyes  és  ami szent,  Válogatott  írások,  szerk. 
REISINGER J., Vigilia, Budapest 1983, 53 és 55)



A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 153

A szenvedés oka – a világ mechanizmusa

Weil a szenvedés elemzése nyomán a továbbiakban azt állítja, hogy a 
szenvedés a transzcendencia metafizikájának a jele, mert valamiféle tö­
rést, ellentmondást feltételez, valamit, aminek nem lenne szabad létez­
nie. A szenvedésben éljük meg a harmóniával, természetfeletti tökéletes­
séggel szembeni különbözőségünket, az attól való elszakítottságunkat. 
Ha a szenvedés állandósul, szerencsétlenség lesz belőle, ami képes meg­
semmisíteni az individuumot. A rossz, amit mi bűn és szenvedés formá­
jában látunk és tapasztalunk meg mindenütt a világban, az nem más, 
mint az Istentől való távolságunknak a jele.

A világgal szemben úgy véli Weil, hogy abban a szükségszerűség és a 
szeretet Isten két arcát mutatják, amelyek a valóság tökéletességei. Ami­
kor Isten megteremti a világot, akkor hatalmáról tesz tanúságot, mert a 
létezés megalkotását jelenti a teremtés, a létnek a kiterjesztését, továbbá 
örök törvényeknek a létrehozását is. A teremtés előtt Isten volt minden 
mindenben, a teremtés után pedig már létezik valami rajta kívüli is. A 
teremtés azonban nem csak hatalmáról való tanúskodás, hiszen az nem 
önkiterjesztést jelent, hanem éppen ellenkezőleg, Isten részéről lemon­
dást és önmegtagadást tanúsít. Az egész univerzum csak úgy jöhetett 
létre, hogy Isten lemondott királyságáról és visszahúzódott.309 Tehát Is­
ten hatalma a teremtésben egybeesik szeretetének túláradásával,  ami 
túláradás valójában csökkenést jelent, ami Isten visszahúzódása és ön­
korlátozása. A teremtés leírása után Weil számára a realitás teljes egé­
szében a szükségszerűség által határoztatik meg. Ez azt is magában fog­
lalja,  hogy  Isten  az,  aki  Szeretet,  s  aki  hatalmáról  lemondott,  ő  a 
hatalomtól elválasztott szeretet. Isten így mentesítve van a világban zaj­
ló könyörtelen mechanizmusok felelősségétől. Isten tehát a teremtéskor 
visszahúzódott,  átruházta  hatalmát a szükségszerűségre,  azaz rábízta 
az anyagi kibontakozását. „A szükségszerűség határ, melyet Isten a Ká­
oszra szabott ki: uralkodik a világ felett, ugyanakkor rendezőelvként to­

309 Ez lesz egyébként az a kapocs, amely hidat ver a teremtés és a passio közé, hi­
szen Krisztus szenvedésében is az Isten visszahúzódása mutatkozik meg. A Jelenések  
könyve szintén egyben látja a teremtést és a passio-t a 13,8 vers szerint, hiszen a „Bá­
rány leöletett, már a világ alapítása óta”, ezért mondhatjuk, hogy Isten keresztre fe­
szítése örökkévaló. (Jel 13,8)



154 Vincze Krisztián

vábbra is magán viseli az istenség lenyomatát.” Tehát minden szükség­
szerű, ami megtörténik a világban, s ez a szükségszerűség Isten egyik 
arca, amelyet az univerzum felé mutat, sőt a „szükségszerűség a gond­
viselés egyik örökkévaló rendelkezése”, s azt is mondhatjuk, a szükség­
szerűség lényegi folytonosságban áll Istennel. Az anyagi világ struktú­
rája, mint szükségszerűség, közvetlenül Istentől származik.310

Minden, ami a világban van, mechanikus törvényeknek engedelmes­
kedik, melyek éppoly vakok és éppoly kimértek, mint a szabadesés tör­
vényei.  A weili  antropológia  alaptétele,  hogy „Az ember  osztozik az 
anyagi létezők sorsában, melyek realitása az értelmes törvényekben rej­
lik. A test és a mentális funkciók birtoklása csak a szükségszerűség per­
cepció  által  történő  interpretációjának  köszönhető,  mert  lényegében 
csak hálózat, kapcsolat, törvény és viszonyulás vagyunk. A magatehe­
tetlenség,  a  tehetetlenség,  testünk  törékenysége,  melyek  folytonosan 
meghazudtolják énünk elvárásait és ellenőrzését, frappáns kifejeződései 
az egyetemes törvények iránt való tökéletes engedelmességünknek, ami 
magának az anyagnak a legfőbb belső lényege.”311 A szükségszerűség 
mechanizmusa áttevődik minden szintre, híven megőrizve lényegét a 
puszta anyagban, a növényzetben, az állatvilágban, a népekben és az 
egyes lelkekben. Az anyag tökéletesen passzív, s ennélfogva tökéletesen 
engedelmeskedik Isten akaratának. Az anyag kiváló modell számunkra 
az engedelmességben. Nincs benne semmi más jelen, egyedül csak Is­
ten, és ami Istennek engedelmeskedik.312

A szükségszerűség így tekintve tulajdonképpen Janus-arcú: Istennel 
szemben maga az engedelmesség, az egész kozmosz Teremtővel szem­
beni  engedelmessége313,  velünk szemben pedig  uralkodás,  korbáccsal 
történő uralkodás, amit magunkhoz kell ölelnünk akkor is, ha hegyeit 
éppen húsunkba szúrja bele. Amikor az inas megsebzi magát vagy fá­

310 VETŐ M., 27‒29.
311 Uo. 45.
312 S. WEIL, Szerencsétlenség és istenszeretet, in UŐ, Ami személyes és ami szent, Váloga­

tott írások, szerk. REISINGER J., Vigilia, Budapest 1983, 59‒61.
313 Istennek a szükségszerűség „a tökéletesen engedelmes, vak és esztelen rabszol­

gája”; S. WEIL, Szerencsétlenség és istenszeretet, in Vigilia 9/1998, ford. BENDE JÓZSEF, 676‒
688, 678.



A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 155

radtságára panaszkodik, a munkások és parasztok Franciaországban azt 
szokták mondani: „A mesterség hatolt be testébe.” Ennek a mondatnak 
a tükrében állítja Weil, hogy „mi is, valahányszor szenvedés száll meg, 
joggal mondhatjuk magunknak: »Az univerzum, a mindenség, a dolgok 
rendje, a teremtésnek Isten iránt való engedelmessége hatolt a testünk­
be«.” Az egész univerzum Istené, s az univerzum anyagi folyamatainak 
szükségszerűsége az embert olyan események elviselésére kényszeríti, 
melyek alól képtelenség kitérnünk.

A szenvedés méltósága – A szenvedés mint a transzcendencia
elmélyítésére szolgáló állapot

Simone Weil szerint fontos leszögezni, hogy nem azért kell szeretnem a 
szenvedésemet, mert hasznos, hanem azért, mert van. A szenvedésről 
tulajdonképpen sohasem szabad a célszerűség keretein belül beszélni, 
hanem inkább a szükségszerűséghez kell rendelni.314 A természetfeletti 
ismeret című írásában úgy fogalmaz, hogy „szeretni kell azt, ami elvi­
selhetetlen. Magunkhoz kell ölelnünk a vasat, testünkbe kell fogadnunk 
a fém fagyos hidegségét és keménységét”.315 Emellett azonban tudnunk 
kell, hogy a szenvedésnek csak annyiban van pozitív értelme, amennyi­
ben tényleg becsületesen mindent megtettünk annak érdekében, hogy 
elkerüljük.316 Ha pedig nem tehetünk semmit a szenvedés megszünteté­
se érdekében,  akkor az által  válik elfogadhatóvá,  hogy felismerjük,  a 
szenvedés az emberi léthelyzet kiváltságos eseménye, mert feltárja a lét 
igazságát, miközben lehetővé teszi a gyógyulást. A kereszténység vallá­
sa pedig azért fontos és egyedülálló a francia filozófus számára, mert 
annak nagysága nem az, hogy természetfölötti orvosságot keres a szen­
vedésekre, hanem hogy megtanít a szenvedés természetfölötti használa­
tára.

314 S. WEIL, Jegyzetfüzet, Új Ember 2003, 42.
315 UŐ, La connaissance surnaturelle, 222.
316 UŐ, Cahiers I, 11.



156 Vincze Krisztián

A szenvedés és a transzcendencia

Jézus Krisztus, Isten Fia elfogadta, hogy testében szenvedjen, sőt rajta 
keresztül is látjuk, hogy éppen a testen keresztül jelenik meg világunk­
ban a szenvedés, az elkeseredettség, a halál. A testünk az a közeg, ame­
lyen keresztül  végességünket,  lehatároltságunkat  és  teremtményi  mi­
voltunkat éljük meg. A testen keresztül éljük meg Isten és a köztünk 
levő szélsőséges távolságot. A szenvedésnek mindig megvan az az itt és  
most-ja, amit nem hagyhat maga mögött az ember, hiszen éppen a testén 
keresztül furakszik lényébe a tér és az idő, ami a szükségszerűség hara­
pófogójaként képes őt akár teljesen szétroppantani. Ilyenkor fogadja el 
az ember, hogy csak teremtmény, és semmi más. Mivel teremtmény, a 
teste minden esetben halálra van ítélve, és így saját nem-létét kell állíta­
nia, a halál pedig eltöröl mindent maga után, és nem hagy az emberi lé­
tező után semmi nyomot. A test az Isten és ember közötti ontológiai tá­
volság  legszélsőbb  pontja.  Hogy  Isten  nem  lehet  tökéletesen  jelen  a 
földön, annak oka a test.  A test Isten és ember között álló fal,  amely 
megakadályozza,  hogy  a  transzcendencia  tökéletességében  részt  ve­
gyünk, hiszen fátyolként helyezkedik közénk. A következő weili gondo­
lat azonban tesz egy fontos kiegészítést is: A test ugyanis nem csak a tá­
volság közege, hanem egyben az Isten és ember közötti közvetítésnek is 
a helye.317 Hiszen csakis a test ‒ mint az Istentől való nagy távolságunk­
nak a helye, mint a szenvedésnek és az elhagyatottságnak a közege ‒ 
engedi azt meg, hogy a Transzcendenciára gondoljunk! A test tehát nem 
csak fátyol lesz, hanem egyben eszköz is az ember és Isten közeledésére, 
továbbá nyitottság a Transzcendenciára, hiszen éppen az emberi testi­
ség engedhette meg Isten Fiának a megtestesülését, mert maga az embe­
ri testiség látta vendégül Isten Fiát. A teremtés és a megtestesülés együt­
tesen  fejezik  ki  Isten  hatalomról  való  teljes  lemondását.  Teremtés, 
megtestesülés  mellé  vehetjük még Krisztus szenvedéstörténetét  is,  és 
ebben a három eseményben fedezhetjük fel, hogy a Transzcendencia a 
testben jelent meg és fejezte ki magát.

317 R. M. LUPO, Creazione e decreazione, 88‒101.



A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 157

A szenvedés, az együttérzés és a dekreáció kapcsolata

A szenvedést  összefüggésben kell  látnunk a dekreáció fogalmával  is, 
ami az emberi bűnös én felfüggesztését jelenti. Az ember mint autonóm 
létező Istennek köszönheti  létét,  azonban autonóm létezése  magában 
foglalja bűnös állapotát is. Isten a teremtéskor megadta az embernek a 
szabad akaratot, ami magával vonta az autonómiát.318

„Az ember autonóm létállapota a létezés. A létezést kell a dekreáció 
révén visszavezetni a léthez, ami Isten jellemzője. A lét reális és tökéle­
tes, míg a létezés csak tűnő árnyék, s a realitás csak az árnyék eltörlésé­
vel nyeri el teljességét. A de-kreáció mint a teremtés transzcendens be­
teljesítése megsemmisülés Istenben,  aki  a semmivé váló teremtményt 
megajándékozza a lét teljességével, melytől mindaddig meg van foszt­
va, amíg pusztán csak létezik.”319 Weil egészen megrázó módon fejezi 
ki, hogy „Amíg valakik vagyunk, saját énünket állítjuk, s ezáltal aka­
dályt jelentünk Isten és teremtése között. Ez az akadály akkor tűnik el, 
ha kioltjuk egyéniségünket, személyiségünket, amikor már nem beszé­
lünk egyes szám első személyben.”320 A személyiség fogalma a modern 
időkben pozitív jelentést nyert, de a weili koncepció szerint alapjában 
véve azonos azzal az én-nel, mely közvetlenül sugallja az egoizmust, az 
énközpontúságot, az embert sokszor jellemző brutalitást és kapzsiságot. 
Minden emberi lény mással nem helyettesíthető referenciális központ­
ként határozza meg önmagát. Referenciális középpontnak lenni annyit 
jelent, hogy kizárólagosan csak saját vágyaink, saját hitbeli elképzelése­
ink  és  ambícióink  alapján  interpretáljuk  az  univerzumot,  miközben 
mindenki más, minden ember az univerzum középpontja akar lenni. 

318 Nem a lét egésze, hanem az autonóm létezés szakítja szét Istent. Azért az ember 
az akadálya az Atya és Fiú közötti szeretetteljes kapcsolatnak, mert az ember szaba­
don valósul meg az anyagon. Ebből következik a gondolat,  amely szerint  aminek 
nem szabad léteznie, annak meg kell semmisítenie önmagát vagy pedig külső erő ál­
tal kell megsemmisülnie. „Isten teremt egy véges lényt, aki énnek tartja magát, s aki 
nem képes szeretni Istent. Kegyelemből ez az én lassanként eltűnik, Isten pedig sze­
retheti  magát  a  teremtményen  keresztül,  aki  ürességgé,  semmivé  lesz.”  (VETŐ M., 
Simone, 31.)

319 Uo. 32.
320 Uo. 33.



158 Vincze Krisztián

Az emberi én bűnös mivolta az is, hogy a dolgok és személyek min­
dig csak saját  vágyaink tárgyaiként  jelennek meg,  vagy pedig éppen 
akaratunk akadályaiként – tehát miattunk semmi sem létezik önmagá­
ban, hanem minden irreálissá válik, mert énünk interpretált eredménye­
ivé alakulnak. Az énünk boldogulása érdekében nagyon sokszor hazu­
dik,  vigaszokkal,  hamis  átértékelésekkel  támogatja  magát.  Amikor 
például szenvedélyesen gyűlölünk valakit,  akkor a bennünk lévő tűz 
szinte már fel is emésztette azt a másikat. Már csak hamu ilyenkor előt­
tünk, s még ha külső formáját meg is őrizte előttünk, akkor is a legki­
sebb mozdulatra szétporladna. Szemünkben az ilyenek csak szubsztan­
cia nélküli árnyak, tehetetlen és élettelen tárgyak. Az autonómia tehát 
szélsőséges esetben nem más, mint a többiek tagadása, ami által Isten 
helyét akarjuk birtokolni. Ez a bűnös én éppen azt felejti el, hogy min­
den embernek megvan a joga ahhoz, hogy középpontnak képzelje ma­
gát, a világ pedig eleve nem más, mint egymás melletti létezők léte. Így 
tehát minden bűn lényege az együttélés elutasítása. 

Weil  számára  ebből  következőleg  az  első  parancs  az  együttélés,  az 
együttlétezés elfogadása, annak védelme, és szükség esetén helyreállítá­
sa. Ha találkozunk egy emberi lénnyel, akit a szenvedés és a szerencsét­
lenség magatehetetlen és passzív tárggyá tett, meg kell állnunk és rá kell 
néznünk, miként az evangéliumok irgalmas szamaritánusa tette. Ha köl­
tünk  rá,  ha  magunkból  adunk  valamit  egy  szerencsétlennek  anélkül, 
hogy cserébe bármiféle ellenszolgáltatást várnánk, mindenféle személyes 
érdek nélkül, akkor elfogadjuk létezésünk korlátozódását egy másik em­
beri lény független létezésének javára.321 Ilyenkor már nem tekintjük ma­
gunkat az univerzum közepének, hanem megőrizzük periférián való lé­
tünket,  melyből  a  helyes  perspektíva  adatik  meg,  amelyből  tekintve 
szerethetjük és tisztelhetjük a másikat. Ilyenkor „Istent utánozzuk”, aki 
lemondott arról, hogy ő legyen minden, s helyet adott más létezőknek. A 
világ  teremtésében  önmagunk  dekreálásával  veszünk  részt.322 Isten 

321 Uo. 37.
322 Ebből következőleg fogalmazza meg Simone Weil, hogy „Isten önmegtagadása 

vagyok. …fordított irányban kell megvalósítanom Isten önmegtagadását”, még pedig 
úgy, hogy „vissza kell utasítanom a nekem megadott létezést.” (S.  WEIL,  La connais­
sance surnaturelle, 170.)



A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 159

ugyanis azért ajándékozott meg bennünket az önállósággal és a gondol­
kodás képességével,  hogy szeretetből lemondhassunk róla.323 Szenvedő 
emberrel találkozni azért fontos, mert ezekben a találkozásokban észre 
kell vennünk, hogy az ember képes felfüggeszteni énjét, képes megfeled­
kezni vágyairól és szükségleteiről, képes türelmesen a külvilág felé for­
dulni.324 

A szeretet ideálja ennek tükrében azt jelenti, hogy van olyan állapot, 
ahonnan a lélek már nem zuhanhat vissza az autonómia létezésébe. Itt 
nem pusztán énünk zárójelbe-tételéről van szó, hanem annak a falánk 
létezésnek a felbomlasztásáról, amit énnek nevezünk. A szeretet ebben 
az állapotban a mások létezésébe való tökéletes és feltételek nélküli be­
leegyezés. Létünket tehát a másik javára kell csökkenteni.325 A Teremtés, 
Krisztus megtestesülése és Krisztus  passio-ja az isteni lemondásának a 
három aspektusa, amely által Isten belegyezik más, tőle eltérő lények lé­
tezésébe. A mi dekreációnk ezt akarja utánozni, ami lényegileg elfoga­
dása annak, hogy az anyagban, a földi szenvedésekben a szükségszerű­
ség uralkodik, a lélekben pedig a szabadság.326

Krisztus szenvedése a weili filozófiában

Simon Weil számára a kereszt a tökéletes mintaképe a szerencsétlenség­
nek,327 hiszen  a  keresztfán Krisztust  úgy  látják,  úgy  büntetik  és  ölik 

323 „Olyanok vagyunk Istennel szemben, mint a rabló, aki behatolt valahová, s ott jósá­
gosan megengedték neki, hogy elvigye a talált aranyat… Loptunk egy kis létet Istentől, 
hogy a magunkévá tegyük. Isten nekünk adta. De mi mégiscsak úgy loptuk.”; uo. 232. 
„Bűnünk az,  hogy létezni akarunk, büntetésünk pedig az,  hogy azt  hisszük, létezünk. 
Bűnhődésünk annak akarása, hogy többé ne létezzünk, üdvösségünk pedig az, hogy lát­
juk, valójában nem is létezünk.”; uo. 175. „Isten pedig akkor bocsátja meg létezésünket, 
ha már csak abban a mértékben akarunk létezni, amennyire azt ő akarja.”; uo. 226.

324 VETŐ M., Simone, 62.
325 Uo. 49.
326 Uo. 50.
327 Simone Weilt ámulatba ejtette az a himnusz, aminek a szövege szerint a „ke­

resztfa a fák legszebbike”. Egyik írásában úgy kiált fel, hogy „minden alkalommal, 
amikor Krisztus  szenvedésére gondolok,  a  vágyakozás bűnét  követem el!”;  vö.  X. 
TILLIETTE, Philosophische Christologie, 269.



160 Vincze Krisztián

meg,  mint  egy  gonosztevőt.  Azért  ez  a  szerencsétlenség  mintaképe, 
mert a tökéletes ártatlanság lesz átkozottá az emberek szemében, így 
lesz Krisztus a szenvedés kvintesszenciája, akit teljes kiszolgáltatottsá­
gában Isten is  elhagy.  Krisztus kiáltása  a kereszten és  a  rákövetkező 
csend a legnagyobb harmóniát képezik, sőt azok tökéletes egységet ké­
peznek. Éppen itt, a legnagyobb szerencsétlenségben, amikor Isten távol 
van és hallgat, éppen ekkor igazolódik Krisztus istenvolta.328 Isten azál­
tal Isten, hogy végtelen a szeretete, hogy leereszkedik, és hogy leeresz­
kedése  a  legvégsőkig,  a  legmélyebb szakadékokig  vezeti  őt  el.  Jézus 
Krisztus halálában a legsötétebb világokon lép keresztül, végül pedig a 
testnek és a pokolnak a legsötétebb területére ereszkedik le. A gonosz és 
a szerencsétlenség nem idegen testek többé az isteni oikonómiában, ha­
nem berögzülnek a kereszt  mozdulatlanságába.  Ez  az  a kereszt,  ami 
„túl van minden emberi elváráson”, s ez az a kereszt, ami a „házsártos 
halandókat megdöbbenti és némává teszi”329. Erre a teljes fokú szeren­
csétlenségre csak Krisztus határtalan szeretete lehetett képes. Krisztus 
elnémulása,  elhallgatása,  és  zárt  ajkai  lesznek Isten hallgatása.  A ke­
resztfán függve és szenvedve „az Ige oly messze távolodott el önmagá­
tól, amilyen messze csak lehet”330 – hiszen a kereszten maga az Ige hall­
gat.  „Ez  az  Isten  és  Isten  közötti  végtelen  távolság,  a  legmélyebb 
szétszakítottság, ez a fájdalom, amihez semmi sem hasonlít, ez a szere­
tetnek a csodája, ami a keresztre feszítés.”331

328 Jézus Krisztus élete és szenvedése kulcsfontosságú a szenvedés és a dekreáció 
összefüggésének megértésében. A megtestesülésben Isten teremtménnyé lett,  hogy 
minket megtanítson arra, hogyan vetkőzhetjük le önmagunkat. Krisztus magára vál­
lalta azt, ami az emberi sorsban a legnyomorúságosabb és legtragikusabb. A jelek és 
csodák az Üdvözítő küldetésének emberi  és  szinte alsóbbrendű részét  képezik;  az 
emberfeletti benne az agónia, a véres veríték, a kereszt és hiábavaló szavai az üres ég 
felé.  Az Üdvözítő  szavai:  „Atyám,  miért  hagytál  el  engem!”  magukban foglalnak 
minden emberi szorongást. 

329 Uo. 271.
330 Uo. 271.
331 Simone Weilt idézi Tilliette, Philosophische Christologie, 271.



A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában 161

Rövid összegzés

Karl Rahner egyszer megjegyezte, hogy ma már csak egyetlen komoly 
érvet tudnak felhozni az istentagadók Isten léte ellen, ez pedig a szenve­
dés ténye. Másrészt Rahner véleménye az is, hogy „a szenvedés érthe­
tetlensége Isten érthetetlenségének egy része”. Egyáltalán nem véletlen 
tehát, hogy a teológiai és a keresztény filozófiai reflexióban nagy figyel­
met szentelünk a szenvedés jelenségének, esetleges magyarázatának, és 
az abból való lehetséges kiútnak. Ebben a reflexiós törekvésben minden 
olyan gondolat fontos, ami ha csak kicsit is, de előrébb visz a szenvedés 
megértésében.  Simone Weil  gondolatai  sok teológuséval  párhuzamba 
állíthatóak.  Amikor  Krisztus  szenvedéséről  beszél,  akkor  gondolatai 
többször  is  párhuzamba állíthatóak Jürgen Moltmann vagy Eberhard 
Jüngel  szenvedő  Krisztust  illető  mondataival.  A weili  világban  zajló 
szükségszerűség  tényének  és  okainak  gondolata  Pierre  Teilhard  de 
Chardin téziséhez hasonlítható, amely szerint a szenvedés az evolúció 
kikerülhetetlen,  szükséges mellékterméke,  s mindenképpen az anyagi 
folyamatok törvényszerűségeinek következménye. Továbbá Weil látás­
módja megengedi azt is, hogy Edward Schillebeeckx azon gondolatára 
asszociáljunk,  mely szerint  a  történelem nem más,  mint  a szenvedés 
ökumenéje. Ezek a hasonlóságok – melyek természetesen egyelőre csak 
benyomásjellegű felületes analógiák ‒ hosszan sorolhatóak még, melyek 
nyomán kijelenthető, hogy Simon Weil biztosan ösztönzően hat a szen­
vedést illető keresztény reflexiókra, s akár párbeszédbe is állítható teo­
lógusok műveivel, s képes egészen eredeti módon ösztönözni e problé­
ma  továbbgondolását.  Ugyanakkor  a  teljes  weili  gondolatrendszer 
komoly problémákat okozhat a teológusoknak, hiszen abban egyértel­
műen  felfedezhetőek  buddhista  vonások  is,  illetve  olyan  elméletek, 
amelyeket  nem  lehet  összebékíteni  a  kereszténységgel.  Nagy  kérdés 
például,  hogy mennyire  tartja  valósnak Weil  az  emberi  szabadságot, 
nem egyértelmű írásaiban, hogy vajon képes lenne-e képviselni az em­
beri individuális halhatatlanságot, s nagyon könnyen hajlik olyan filo­
zófusok által csíráztatott elméletéhez, mely szerint a teremtésből szük­
ségszerűen következik az emberi bűnös állapot. Weil értékes, nagyon 
értékes, de nem szabad vallásosságától teljesen elragadtatnunk magun­



162 Vincze Krisztián

kat, hanem gondolatait mindig a megfontolt teológiai reflexió kritikai 
megközelítésével  kell  befogadnunk.  Kétségbevonhatatlan  erényei  kö­
zött viszont ott szerepel többek között az is, hogy a szenvedés jelenségé­
nek egyfajta misztikus megközelítését tárta fel, amit legszebb sorai így 
fejeznek ki:  „A szerencsétlenség a legbiztosabb jele annak, hogy Isten 
akarja szeretetünket; ez a legértékesebb tanúságtevés gyengédségéről. 
Egészen más dolog ez, mint az atyai büntetés. Helyesebb lenne azokhoz 
a gyengéd civakodásokhoz hasonlítani, melyekkel ifjú jegyesek biztosít­
ják egymást szeretetük mélységéről. Nincs bátorságunk a szerencsétlen­
ség arcába pillantani; különben egy idő múlva meglátnánk, hogy ez a 
szeretet arca; ahogyan Mária Magdolna is észrevette, hogy akit kertész­
nek nézett, az valaki más volt. Azoknak a keresztényeknek, akik látják a 
szerencsétlenség központi helyét hitükben, át kellene érezniük, hogy a 
szerencsétlenség bizonyos értelemben magának a teremtésnek a lénye­
ge.  Teremtménynek lenni,  ez nem jelenti  feltétlenül:  szerencsétlennek 
lenni, de szükségszerűen: a szerencsétlenség fenyegetettségében élni.”332

332 S. WEIL, Szerencsétlenség és istenszeretet, in Vigilia 9/1998 (ford.: BENDE JÓZSEF), 676‒
688, 684.



PERENDY LÁSZLÓ SCHP.:

Isten szenvedésmentessége és compassio-ja
a patrisztikus hagyományban

Istennek a szenvedéstől, a szenvedélyektől és érzelmektől való mentessé­
gének problémaköre fontos szerepet játszott az ókeresztény korról meg­
fogalmazott véleményekben a XIX. és XX. századi teológiai viták során is. 
Adolf von Harnack szerint a patrisztikus kor erről vallott nézete jellegze­
tes példája volt az ókeresztény kor során bekövetkezett hellenizálódás­
nak, vagyis az eredeti, romlatlan evangélium életidegen doktrinává való 
merevedésének.333 Véleménye szerint a Biblia istenképével szemben a ko­
rai egyház hellenizált istenképe a hellenisztikus filozófia hatására átala­
kult.  Ez az istenkép Harnack szerint azt sugalmazza, hogy Isten távol 
tartja magától emberi világ szenvedéseitől. Szerinte nemcsak a gnószti­
kus tanítók torzították el az evangéliumot, hanem az ortodox szerzők is, 
bár az ő esetükben ez egy fokozatosan kibontakozó folyamat volt.334 

Paul Gavrilyuk szerint Harnack érvelése a genetikus fallácia tipikus 
esete, azonban eme logikai tévedés ellenére implicite még most is szá­
mos szerző gondolkodásában jelen van. Finomított változatát megtalál­
juk például Joseph M. Hallman egyik tanulmányában.335 Eme felfogás 

333 Tanulmányomban elsősorban a következő kiváló összefoglaló munkára támaszko­
dom, amely a közelmúltban megjelent tanulmányok közül leginkább illeszkedik konfe­
renciánk témamegjelöléséhez:  PAUL L. GAVRILYUK,  The Suffering of the Impassible God.  The  
dialectics of patristic thought (Oxford Early Christian Studies), Oxford 2004 (reprint 2005). 

334 Vö. GAVRILYUK, i. m. 3–4.
335 J. M. HALLMAN, The Seed of Fire. Divine Suffering in the Christology of Cyril of Alex­

andria and Nestorius of Constantinople, in Journal of Early Christian Studies 5 (1997) 369–
391, 369.



164 Perendy László SchP.

szerint a többségi keresztény véleménnyel szemben valóban volt egy ki­
sebbség,  amely elfogadta,  hogy Isten megtapasztalhatja  a  szenvedést. 
Ezek közé tartoztak azok az ortodox szerzők, akik theopaszkhita formulá­
kat alkalmaztak, illetve két heretikus irányzat, a modalista patripasszia­
nizmus és a  theopaszkhita monofizitizmus. Ennek a törpe kisebbségnek 
hangját azonban elnyomta a hellenista filozófiának behódoló többség 
kórusa. Gavrilyuk ebben a verzióban is megtalálja azt az öt jellegzetes­
séget, amely a harnacki téveszme valamennyi változatára igaz: 1) a gö­
rög és a hellenisztikus filozófiában az impasszibilitás Isten egyik elvá­
laszthatatlan attribútuma;  2) a korai atyák kritikátlanul átvették ezt a 
meggyőződést a filozófusoktól;  3) az impasszibilitás eszméje nem teszi 
lehetővé, hogy bármelyik bibliai elbeszélést elfogadjunk, amelyben Is­
tennel kapcsolatban érzelmek szerepelnek, illetve amely szerint belépne 
a történelembe; 4) az impasszibilitás eszméje összeegyeztethetetlen a Jé­
zus Krisztusban kinyilatkoztatott szenvedő Istennel;  5) az összeegyez­
tethetetlenséget a teológusoknak csak egy kisebbséget alkotó csoportja 
ismerte fel. Gavrilyuk a teológia bukásának teóriájaként foglalja össze 
ezeket az elképzeléseket, és arra vállalkozik, hogy mind az öt pontot cá­
folja.336 

Elsőként  megállapíthatjuk:  nem igaz,  hogy a görög filozófia egésze 
vallotta volna az isteni impasszibilitás tételét. Ezt két ókori szerző be­
számolójával  is  alátámaszthatjuk.  Cicero  (Kr.  e.  106–43),  De  natura  
deorum c. művében (1. 1. 2–3; 1. 2. 5) kifejezetten azt állítja, hogy a kü­
lönböző iskolák között ebben a kérdésben egyáltalán nincs egyetértés. 
Sextus Empiricus (Kr. u. 160–210) mintegy 250 évvel később,  A pürrho­
nizmus vázlata c.  művében (1.  151) tanúskodik arról,  hogy a Krisztus 
utáni II. században sem jutottak dűlőre például a gondviselés létezésé­
nek kérdésében a filozófusok. Gavrilyuk három fő vonulatot említ: epi­
kureus, sztoikus és középső platonikus. Egyik filozófiai iskola sem tud­
ta  elkerülni,  hogy  a  görög  mítoszokban  szereplő  isteni  tetteket  ne 
értelmezze. A platonizmus egy olyan rendszert alakított ki, amely a mí­
toszok világával kelt versenyre. A sztoikusok a mítoszok megőrzésére 
törekedtek, ugyanakkor az allegória kiterjedt használatával átértelmez­
ték  őket.  Epikurosz  követői  elfogadták  azt  a  hagyományos  nézetet, 

336 GAVRILYUK, i. m. 5.



Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus… 165

hogy az isteneknek halhatatlan testük van,  ugyanakkor azt állították, 
hogy az istenek boldogsága főleg abban áll, hogy semmilyen külső té­
nyező nem befolyásolja őket: a külvilágból sem boldogságot, sem szo­
morúságot kiváltó hatás nem érheti őket. Meg kell említenünk a peripa­
tetikusokat is, akik a metriopatheia, vagyis a szenvedélyek mérséklésének 
eszméjét képviselték. Mindfajta pathosz morálisan semleges, amíg hatá­
rok között tartható és az értelem irányítja. Velük szemben a korai sztoi­
kusok úgy vélekedtek, hogy minden pathé irracionális és természetelle­
nes zavar, amelyeket először vissza kell nyesni, azután pedig kiiktatni. 
Iskolájukat egyfajta kórháznak tekintették, amelyben az ember kigyó­
gyítható a négy fő betegségből. Ezek a következők: szorongás (λύπη), 
gyönyör (ἡδονή), félelem (φόβος) és vágyakozás (ἐπιθυμία). A sztoi­
kusok tehát Arisztotelész követőivel szemben végcélként nem a metrio­
patheiát, hanem az apatheiát tűzték ki. Azt is meg kell jegyeznünk, hogy 
az atyák igenis tisztában voltak a filozófiai iskolák véleményeinek elté­
réseivel, amint például Szent Jeromos egyik műve (Adversus Pelagianos, 
Prológus 1) is mutatja. Ami a hellenizmust illeti, a misztériumvallásokról 
sem szabad elfeledkeznünk, amelyek szintén a korai kereszténység kör­
nyezetét  jelentették.  Ezekben  számos  olyan  történettel  találkozunk, 
amelyekben  istenek  szenvedéséről  van  szó,  például  Ozirisz,  Kóré, 
Dionüszosz és Orpheusz mítoszaiban. A keresztény szerzőknek ezeket 
is figyelembe kellett venniük, amikor a kinyilatkoztatást tolmácsolták a 
korabeli világnak.337

Harnacknak  és  követőinek  állításai  kapcsán  közelebbről  meg  kell 
vizsgálni azokat a bibliai helyeket, amelyekben Isten érzelmi megnyil­
vánulásairól van szó. Első meglepetésként az érhet bennünket, hogy a 
Biblia sokkal többfajta érzelmet tulajdonít Istennek, mint ahánnyal a hel­
lenisztikus  világ  isteneiről  szóló  filozófiai  reflexiókban  találhatunk. 
Ezek közül néhány: szeretet, együttérzés, irgalom, hosszan tűrés, harag, 
gyűlölet, irigység, bánat és öröm. Ezek azonban valamennyien azt célt 
szolgálják, hogy bemutassák, Isten milyen személyesen törődik teremt­
ményeivel. Ugyanakkor a Biblia szerint a szeretet, féltékenység és harag 
igen  sajátos  fajtája  jellemző  Istenre.  A teremtmények  iránti  szeretete 
soha nem jelenti például, hogy függőségi viszonyba kerülne attól, akit 

337 Vö. GAVRILYUK, i. m. 23–36.



166 Perendy László SchP.

szeret. Haragja az emberi bűn és lázadás kapcsán nyilvánul meg, ítéle­
téhez szorosan kapcsolódva. A harag azonban soha nem vesz erőt rajta. 
Valamennyi  érzelmét  teljesen ellenőrzése  alatt  tartja.  A  Biblia mindig 
hangsúlyozza, hogy Isten érzelmei nem veszélyeztetik szentségét és a 
történelem feletti uralmát. Számos esetben közvetítőkön keresztül tevé­
kenykedik, és ezzel is hangsúlyozza transzcendenciáját. A Biblia mindig 
kiemeli,  hogy Izrael Istene élő Isten,  a bálványok viszont halottak. Ő 
nincs alávetve a halálnak, ellentétben például a nyugati szemita termé­
kenységistennel,  Tammuzzal,  akiről  azt  állítják,  hogy  periodikusan 
szenved, meghal és feltámad. A  Biblián belül számos olyan hely van, 
amelyek látszólag ellentmondásosan nyilatkoznak Isten változatlansá­
gáról és szenvedéstől való mentességéről. Isten néha megbánja, amit tett 
(pl.  Ter 6,5–7;  Kiv 32,12–14 stb.), más helyek szerint azonban képtelen 
erre (pl.  Szám 23,19, Zsolt 90,13 stb.). Gavrilyuk egyéb ellentmondásos­
nak tűnő helyeket is felsorol, ugyanakkor felhívja a figyelmet arra, hogy 
ezek mindig az adott narratíva keretein belül értelmezendők. Azt is fon­
tos látnunk, hogy itt még egyáltalán nem a héber és görög gondolko­
dásformák közötti feszültségekről van szó.338 

Az is nyilvánvaló, hogy maga a Biblia is küzd az antropomorfizmusok 
ellen, főleg amikor Isten vizuális megjeleníthetőségét tilalmazza. A Sep­
tuaginta fordítóinál ez a tendencia még inkább megfigyelhető. Charles 
Theodore Fritsch tanulmánya339 nyomán Gavrilyuk számos példát hoz 
fel  a  Septuagintában  megfigyelhető  antropomorfizmus-ellenes  és  an­
ti-antropopatikus tendenciára. Például a Kiv 32,11 héber szövegében Is­
ten megbánja az a rosszat,  amit népére tervezett hozni. A  Septuaginta 
már  kevésbé  radikálisan  fogalmaz:  Istent  együttérzés  indította  meg 
(ἰλάσθη).340 A számos hasonló példa ellenére azonban megállapíthatjuk, 
hogy a Septuaginta nem teljesen eliminálta ezeket az antropomorf voná­
sokat. A részletes vizsgálatok nyomán Fritsch arra a következtetésre jut, 
hogy a zsidó történelemben két antropomorfizmus-ellenes áramlat fi­
gyelhető meg. Az egyik végigvonul az Ószövetségen, valamint a rabbini­
kus hagyományon, és a héber illetve arám nyelvi környezetben él, a má­

338 Uo. 37–38.
339 C. T. FRITSCH, The Anti-anthropomorphisms of the Greek Pentateuch, Princeton 1943.
340 Uo. 17–18.



Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus… 167

sik a görög gondolkodási és nyelvi rendszerrel való érintkezésből ered, 
és az alexandriai iskolába torkollik.341 

Philón munkásságában – aki a Septuaginta szövegét exegetizálta – szá­
mos példát találhatunk például az antropopatizmus elleni küzdelemre. 
Ugyanakkor – miközben hangsúlyozza az isteni érzelmi megnyilvánu­
lások pedagógia funkcióját – Philón számos olyan érzelemre mutat rá, 
amelyek  jól  összeegyeztethetők  Isten  felségével:  irgalom,  kedvesség, 
gondoskodás,  tiszta  öröm  és  boldogság.  A sztoikusokkal  ellentétben 
hangsúlyozza, hogy Isten együtt érző (ἔλεος). Philón Istene mindenek 
feletti teremtő Isten, aki szereti teremtményeit, és akinek a világgal való 
törődése az alexandriai  exegéta szerint antropomorfikus eszközökkel, 
metaforákkal kifejezhető.342 

A kereszténység előtti biblikus tradíciót összegezve Gavrilyuk megál­
lapítja, hogy egyáltalán nem beszélhetünk egy olyan dilemma létezésé­
ről, amellyel Harnack és követői szerint az egyházatyáknak szembesül­
niük kellett  volna,  vagyis  hogy választaniuk kellett  volna a hellének 
érzelmektől mentes Istene és a héberek érzelmekkel rendelkező Istene 
(Pascal szavaival élve: le Dieu des philosophes et des savants) között. Való­
jában maga a bibliai tradíció is széles skálán mutatta be Isten érzelmeit, 
ugyanakkor hangsúlyozza transzcendenciát az emberi érzelmek felett.343 

A patrisztikus hagyomány vizsgálatát egy apologétikai témával kezd­
hetjük,  vagyis  a  pogány  istenek  bírálatának  kérdésével.  Kétségtelen, 
hogy már a korai keresztény szerzők vallották Isten impasszibilitását, ez 
azonban nem jelentett számukra apátiát vagy közönyt a teremtmények 
iránt. Kiemelhetjük Jusztinosz344, Athénagorasz345 és Irenaeus346 megnyi­
latkozásait,  amelyekben tagadták  az  olümposzi  istenek számos tulaj­
donságainak a keresztények Istenére való alkalmazhatóságát, és amely-

341 Uo. 65.
342 Philónnak elsősorban a következő művei relevánsak ebben a tekintetben:  De 

opificio mundi,  De legatione ad Caium,  Quod Deus sit immutabilis,  Legum allegoriae; vö. 
GAVRILYUK, 42–46. Lásd továbbá: DAVID WINSTON, Philo’s Conception of the Divine Nature, 
in LENN E. GOODMAN (ed.), Neoplatonism and Jewish Thought, Albany 1992, 21–42. 

343 GAVRILYUK, i. m. 46.
344 Apologia maior 5; 25, 1–3.
345 Legatio 16; 21, 4; 26–30.
346 Adversus haereses II 12, 1; 15, 3; 17, 3.



168 Perendy László SchP.

lyel előkészítették a terepet arra, hogy olyan érzelmeket állítsanak Isten­
ről, amelyek valóban méltóak hozzá. Az impasszibilitás tehát azt jelen­
tette az apologéták számára, hogy Istent nem ragadják el érzelmei, telje­
sen ura  cselekedeteinek  és  távol  áll  tőle  minden olyan érzelem,  ami 
morálisan kifogásolható lenne.347 

A pogány kritikusok – mint például Julianus császár348 – következet­
lenséggel vádolták a keresztényeket: miközben nevetség tárgyává teszik 
az olümposzi istenek érzelmeit, a  Biblia Istenének antropomorf jellem­
zőit elfogadják, például nem tagadják, hogy Isten bizonyos esetekben 
érzékelteti haragját teremtményeivel. Julianus ezzel csatlakozik ahhoz a 
sztoikus véleményhez, amelyet Seneca349 is hangoztatott, hogy a harag 
érzelme valójában teljesen idegen az istenek világától, hiszen lehetetlen­
né teszi a józan ítéletet. Markion nézete350, miszerint az Ószövetség iste­
nének hitványságát kegyetlensége és elvakult haragja is szemlélteti, már 
Irenaeus és Tertullianus részéről is kritikát váltott ki. Irenaeus351 kimu­
tatja, hogy amikor az Ószövetség Isten haragjáról beszél, mindig azt de­
monstrálja, hogy Isten jogosan méltatlankodik az ember lázadása és bű­
nei  miatt.  Tertullianus352 judiciarius sensus-ként  említi  Isten  ama 
érzelmeit,  amelyek  bírói  feladataihoz  kapcsolhatók.  Isten  bírói  tevé­
kenységének végső célja pedig az ember nevelése és üdvözítése. A ke­
resztény szerzők tehát elismerték, hogy a haragnak létezik olyan fajtája, 
amely elvakít. Ezt a fajta haragot azonban nem állíthatjuk Istenről.  De 
ira dei című művében Lactantius részletesen foglalkozik a kérdéssel, és 
különbséget tesz jogos és jogtalan harag között.353 Istenről az utóbbi ter­
mészetesen  nem  állítható.  A sztoikusok  ellen  fellépve,  Jusztinosszal, 
Theophilosszal, Cipriánnal együtt ő is a bűn elítélése szempontjából ha­
tékony eszköznek tartotta a haragot.354 

347 GAVRILYUK, i. m. 48–51.
348 Lásd ALEXANDRIAI CIRILL, Contra Iulianum 171E.
349 De officiis III 102.
350 Lásd IRENAEUS, Adversus haereses I 27, 2. 
351 Uo. III 40, 1.
352 Adversus Marcionem II 17.
353 De ira Dei, 17. 
354 GAVRILYUK, i. m. 51–56.



Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus… 169

A  szerzetesi  mozgalmak  vezéralakjai  (Cassianus355,  Euagriosz356, 
Ágoston357)  szintén  foglalkoztak  a  kérdéssel.  Alexandriai  Cirillhez358 
kapcsolódóan ők is hangsúlyozták, hogy Isten impasszibilitása teljesen 
összeegyeztethető bizonyos érzelmekkel, többek között a haraggal. Vé­
leményük szerint éppen az isteni impasszibilitás hangsúlyozása teszi le­
hetővé az apofatikus teológia számára, hogy Istennek csak olyan érzel­
meket  tulajdonítsunk,  amelyek  méltóak  hozzá  és  amelyeket  ő  olyan 
módon tapasztal meg, ami kizárólagosan rá jellemző. Gavrilyuk hang­
súlyozza, hogy Isten impasszibilitását nem szabad mástól elszigetelt je­
lenségként  vizsgálni,  hanem  az  Istenre  jellemző  más  prédikátumok 
(például  változatlanság,  láthatatlanság,  romolhatatlanság,  felfoghatat­
lanság stb.) összefüggésében. Az impasszibilitás sem valamilyen, a hel­
lén filozófiából szolgaian átvett fogalom, hanem egy azon jelzők közül, 
amelyek Istenről tagadják a teremtményi lét korlátait, illetve a teremtett 
létezők tökéletességeit kiemelt módon állítják róla. Amint arra Arany­
szájú Szent János359 is rámutat, az impasszibilitás igen jól összeegyeztet­
hető Isten gondoskodó szeretetével. Haragja sem torzul kontrollálatlan 
dühvé, szeretete pedig mentes az emberi érzelemre gyakran jellemző 
önzéstől. Istenhez éppen azért járulhat bizalommal a bűnös, mert biztos 
lehet szeretetének változatlanságában és tisztaságában.360 

Mielőtt  Gavrilyuk  rátérne  a  megtestesüléssel  előálló  új  történelmi 
helyzetből fakadó következményekre Isten impasszibilitása szempont­
jából,  az  ószövetségi  istenkép  összefoglalásaként  megállapítja,  hogy 
nincs ellentmondás az Istennek tulajdonítható, bizonyos érzelmi színe­
zetű jellegzetességek állítása és Isten impasszibilitásának hangsúlyozása 
között.  Bizonyos tekintetben tehát Isten olyan,  mint  teremtménye,  az 
ember, más tekintetben pedig teljesen más. Istenről tehát analogikusan 
állíthatunk érzelmeket, ugyanakkor már az Ószövetség szerint is az apo­

355 Institutiones VIII 4, 3.
356 Praktikosz 81.
357 Enarrationes in Psalmos II 4; De civitate Dei 15, 25; Contra Faustum 22, 18.
358 In Ioannem 12, 6; In Lucam 1.
359 Epistula ad Theodorum 1, 4.
360 GAVRILYUK, i. m. 56–62.



170 Perendy László SchP.

fatikus teológia eszközeivel kell élnünk, amikor transzcendenciáját e te­
kintetben is hangsúlyozzuk.361 

A megtestesülés azonban új helyzetet teremt: Isten már nemcsak úgy 
nyilatkoztatja ki magát, hogy bizonyos emberi tulajdonságok is állítha­
tók róla a fenti megkötésekkel, hanem emberi természetet vesz magára, 
szűztől születik és szenved a kereszten. Isten szenvedésmentessége és a 
felvett  emberi  természetben  megtapasztalt  pathosz közötti  feszültség 
számos krisztológiai vita kirobbantója és eretnekség forrása volt a ke­
reszténység első századaiban. Ezek közül részletesebben a következők­
kel foglalkozunk: doketizmus, patripasszionizmus, arianizmus és nesz­
torianizmus. 

A Megfeszítettet megillető imádásról számos újszövetségi  szöveg362, 
az apostoli atyák és az apologéták írásai egyaránt tanúskodnak363, a vér­
tanúakták pedig arról számolnak be, hogy Krisztus együtt szenved a 
mártírokkal.364 A keresztény áhítatnak ez az egyetemes jelensége értet­
lenséget és gúnyt váltott ki a pogányok részéről, amint erről grafittik, 
gúnyiratok (pl. Lukianosz: De morte Peregrini365) és a keresztény szerzők 
is (például Minucius Felix366) tanúskodnak. A kereszt botrányát külön­
böző dokéta csoportok próbálták letagadni vagy „szalonképessé” tenni. 
Szűk értelemben doketizmusnak nevezzük azt  az  eretnek  irányzatot, 
amely szerint Jézus csak látszólag volt  alávetve a születés,  fáradtság, 
szomjúság, éhség, szenvedés és halál törvényének. Teste tehát nem volt 
valódi, hanem csak egy fantomszerű lény megjelenési formája. Tág érte­
lemben doketizmusnak nevezhetjük  azt  az elképzelést,  amely szerint 
csak a földi Jézus volt alávetve a szenvedésnek, a mennyei, őrá leszálló 
Krisztus  azonban  nem.  A doketizmus  valamelyik  változata  jellemző 
szinte valamennyi gnosztikus csoportra. Egyik jellegzetes beszámoló a 

361 GAVRILYUK, i. m. 62–63.
362 Például Jn 20,28; Fil 2; Jel 5,12.
363 Vö. MICHAEL SLUSSER, Theopaschite Expressions in Second-Century Christianity as Ref­

lected in the Writings of Justin, Melito, Celsus and Irenaeus, D. Phil. thesis, Oxford 1975, 
Appendix.

364 Vö.  BOUDEWIJN DEHANDSCHUTTER,  Le Martyre de Polycarpe et le développement de la  
conception du martyre au deuxième siècle, in Studia Patristica 17/2 (1982) 659–668. 

365 De morte Peregrini 11–16.
366 Octavius 9, 3.



Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus… 171

keresztre feszítésről az  Acta Iohannis-ban367 található, amely elbeszélés 
szerint János apostol a Golgotán nem bírja elviselni a keresztre feszítés 
látványát, ezért az Olajfák hegyére menekülve egy barlangban rejtőzik 
el. Itt a láthatatlan Úr hangja szól hozzá és felvilágosítja: a jeruzsálemi 
csőcselék tévesen gondolja, hogy valódi keresztre feszítés zajlik a sze­
mük láttára. Kérinthosz368 pedig úgy vélte, hogy Krisztus, aki Jézusra a 
Jordánban való megkeresztelkedésekor galamb alakban leszállt, őt a ke­
resztfán elhagyta, ezért csak az ember Jézus szenvedett. Krisztust nem 
is érhette földi szenvedés, hiszen pneumatikus jellege biztosította szá­
mára az impasszibilitást. Az ofiták hasonlóképpen vélekedtek. Irenaeus 
beszámolója szerint némelyik valentiniánus nem is csak kettő, hanem 
egyenesen  négy  szubjektumról  beszélt  a  Megváltóval  kapcsolatban, 
hogy a Szótér isteni összetevőjét biztosan megóvja a szenvedéstől.369 Ire­
naeus kimutatja a gnosztikus rendszerek belső ellentmondásait: miköz­
ben Krisztus isteni természetének szenvedésmentességét tanították, az 
általuk isteninek tekintett  aionokról  azt állították,  hogy szenvedélyek 
gyötrik  őket.370 Főképpen  ellentmondásosnak  tartotta  Irenaeus371 azt, 
hogy – miközben a plérómában lakozó „mindenek Atyját” szenvedé­
lyektől mentesnek állítják be a valentiniánusok – a tőle származó, szin­
tén  isteni  természetűnek  mondott  Szophiát  viszont  ellenállhatatlan 
vágy kínozza, hogy vele egyesüljön.372 

A doketizmus elleni küzdelem eredménye az volt, hogy Isten impasz-
szibilitásának funkciója világosabbá vált: míg a dokéták véleménye sze­
rint lehetetlenné tett mindenfajta isteni beavatkozást a teremtett világ­
ban,  az  ortodox szerzőknél  ezt  egyáltalán nem zárta  ki,  ugyanakkor 
komoly kikötéseket tett lehetővé Isten érzelmeivel kapcsolatban. Meg­
védték tehát az egyház hitét abban, hogy Krisztus valóságosan szenve­
dett, és ezt merész theopaszkhita formulákkal is hangsúlyozták. Megvéd­
ték Isten megtestesült Fiának személyi egységét. Gavrilyuk véleménye 

367 Acta Iohannis 97–99.
368 Vö. IRENAEUS, Adversus haereses I 26, 1.
369 Uo. I 1, 7–8.
370 Uo. II 13, 3.
371 Uo. II 17, 6–7.
372 Vö. GAVRILYUK, i. m. 64–87.



172 Perendy László SchP.

szerint373 azonban ekkor még nem alakult ki a consensus patrum abban a 
tekintetben, hogy milyen megkötésekkel állítható Istenről a szenvedés. 
Ez  a  problémakör  jelenik meg a  Nyugaton patripasszionizmusnak374, 
Keleten szabellianizmusnak375 nevezett eretnekség elleni harcban. A ko­
rabeli források meglehetősen hiányosak erről a mozgalomról, és az el­
lenfelek műveiben meglehetősen kiélezetten jelennek meg ezek az esz­
mék.  Tertullianus  beszámolója  szerint  a  kis-ázsiai  presbiter,  Noétosz 
„keresztre feszítette az Atyát”376, hiszen számára az „Atya” és a „Fiú” 
elnevezés pusztán az egyetlen Isten létezésének különböző modus-ait je­
lentik, amelyek időben is elkülönülnek egymástól. Hippolütosz is hely­
telenítette, hogy Noétosz összekeveri az Atyát és a Fiút377,  és számos 
szentírási hely gondos elemzésével demonstrálja a helyes álláspontot. 
Később – immár szakadárként – Hippolütosz Callixtus pápát is támadja 
szentháromságtani nézetei miatt. Nehezményezi a következő kifejezés 
használatát: τὸν πατέρα συμπεπονθέναι τᾡ υἱᾡ.378 Érdekes, hogy Ter­
tullianus – szintén már az egyházon kívülről, 213 tájékán – azt veti az 
általa patripasszionistának bélyegzett Praxeas szemére, hogy a követke­
zőt állítja: Pater compassus est filii.379 Mindketten úgy tüntetik fel, hogy a 
támadott szerzők azt állítják: a Fiú szenvedése kiterjedt az Atyára. R. E. 
Heine380 azonban gondos elemzéssel mutatja ki, hogy a συμπάθεια kife­
jezés egyrészt a martirológiumok, másrészt a sztoikus lélektan terminu­
sai között szerepel.  A vértanúkkal Krisztus olyan értelemben szenved 
együtt, hogy erőt ad nekik. A sztoikus kifejezés sem azt jelenti, hogy a 
test szenvedése duplikálódna a lélekben, hanem arra utal, hogy a lélek 
és a test – mindegyik a saját természete szerint – kölcsönösen reagál a 
másikban lezajló változásokra. Tertullianusnak sincs tehát igaza, amikor 

373 Uo. 89–90.
374 Vö.  MICHAEL SLUSSER,  The Scope of Patripassianism, in  Studia Patristica 17/1 (1982) 

169–75.
375 ATHANASIUS, De synodis 7
376 TERTULLIANUS, Adversus Praxean 1.
377 HIPPOLÜTOSZ, Contra Noëtum, 17.
378 Refutationes IX 12, 18–19.
379 TERTULLIANUS, Adversus Praxean 29.
380 R. E. HEINE, The Christology of Callistus, in Journal of Theological Studies 49 (1998) 

56–91.



Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus… 173

a  compassio-t  azonosnak  veszi  a  passio-val.  Az  Atyára  alkalmazni  a 
compassio kifejezést  tehát  nem  jelent  rejtett  patripasszionizmust  és  a 
Szentháromság tagadását, hanem arra utalhat, hogy az Atya megerősíti 
a Fiút a szenvedésben, ő maga azonban nem visel el szenvedést.381 

Gavrilyuk meglátása szerint a patripasszionista vita következménye 
az impasszibilis Atya és a valóságosan szenvedő Fiú közötti személyi 
megkülönböztetés hangsúlyozása volt.  Véleménye szerint a feszültség 
feloldására ajánlkozó szubordináciánus megoldási  kísérlet  vezetett  az 
arianizmushoz. Az arianizmus jelenségének értelmezésére született kí­
sérletek öt csoportba sorolhatók.382 Az első szerint ennek az eretnekség­
nek a kialakulására elsősorban a platonizmus volt hatással.383 Az ariánu­
sok  erőteljesen  hangsúlyozták  a  nemzetlen  Isten  (ἀγέννητος θεός) 
transzcendenciáját. Kizárólag az Atya van minden tökéletesség birtoká­
ban, amelyek közé sorolták a következő negatív attribútumokat: látha­
tatlanság, változhatatlanság, szenvedéstől és szenvedélytől való mentes­
ség. Tőle különbözik egy alacsonyabb rendű isteni lény, a Fiú, avagy a 
Logosz, aki Istentől ered. A különböző ariánus áramlatok között az idők 
folyamán nézetkülönbségek jelentek meg olyan tekintetben, hogy a Fiú 
lényege hasonló volt-e az Atyáéhoz, vagy teljesen más. Abban egyetér­
tés volt köztük, hogy a Fiú képes volt külső hatások, például szenvedést 
okozó tényezők befogadására, és éppen ez tette lehetővé, hogy kapcso­
latba lépjen az érzékszervekkel megtapasztalható világgal. 

A második értelmezési kísérlet szerint az ariánusok nem hellenizál­
tak, hanem éppen ellenkezőleg, judaizáltak: Isten transzcendenciájának 
hangsúlyozása Szamoszatai Pauloszon keresztül a hellenista zsinagógák 
világára vezethető vissza.384 Az ószövetségi teofániák szereplője nem a 
láthatatlan és impasszibilis Atya, hanem egy teremtmény, Krisztus, aki 
változásnak alávetett  lévén alkalmas arra,  hogy emberi  testet  vegyen 

381 Vö. GAVRILYUK, i. m. 91–100.
382 A 19. és 20. századi értelmezési kísérletekről lásd: ROWAN D. WILLIAMS, Arius. He­

resy and Tradition, London 1987.
383 A platonizmusnak Áriuszra gyakorolt hatásáról lásd  CHRISTOPHER G. STEAD,  The  

Platonism of Arius, in Journal of Theological Studies 15 (1964) 14–31.
384 Lásd JOHN HENRY NEWMAN, The Arians of the Fourth Century, London 1876; RUDOLF 

LORENZ, Arius judaizans? Untersuchungen zur dogmengeschichtlichen Einordnung des Ari­
us, Göttingen 1979.



174 Perendy László SchP.

magára, szenvedjen és meghaljon. Eme interpretáció szerint az egyház­
nak Krisztusba vetett hitét és a szigorú monoteizmust igyekezett össze­
egyeztetni az arianizmus. Érdemes felfigyelni arra, hogy az alapvető tö­
rekvése  azonos  a  szabellianizmussal,  amelyre  pedig  reakcióként 
született. 

A harmadik fajta  értelmezés exegetikai  erőfeszítést385 lát  az arianiz­
musban: Áriusz nem volt hajlandó allegorikusan átértelmezni azokat a 
bibliai helyeket, amelyek egyértelműen arról szólnak, hogy a Fiú alacso­
nyabb rendű az Atyánál. Ez a megközelítés tehát kedvezőbb vélemény-
nyel van Áriusz önállóságáról: nem hellenizál és nem judaizál, hanem a 
Szentírás hiteles krisztológiai mondanivalóját keresi.386 

A negyedik interpretáció szerint Áriusz elsődleges célja az volt, hogy 
szótériológiájában példaképként mutassa be Krisztust. Az első két kísér­
lettel szemben úgy látják tehát, hogy az arianizmus törekvései mögött 
nem kozmológiai,  hanem szótériológiai  hátteret kell  látnunk. E nézet 
képviselői, Robert C. Gregg és Dennis Groh387 szerint erőteljes sztoikus 
hatás érvényesül Áriusz etikai mondanivalójában. Krisztus olyan mo­
dell-értékű teremtménye Istennek, akire tökéletes szolgálata során az ál­
landó morális fejlődés (προκοπή) volt a jellemző. Mindenben teremtője 
akaratának engedelmeskedett, ezért – erkölcsi fejlődését előre látva – Is­
ten örökbe fogadta és minden teremtmény fölé magasztalta. Példájával 
Krisztus minden hívőnek utat mutatott. 

Richard P. C. Hanson vetette fel, hogy az arianizmus legfőbb törekvé­
se nem a nemzetlen és nemzett természet sajátságainak tisztázása volt, 
hanem – miként a szabelliánusoknak – annak hangsúlyozása, hogy az 
Atya nem lehetett szenvedés alanya. A szenvedés és a halál megváltást 
eredményező  megtapasztalása  tehát  semmiképpen nem mondható  el 
szerintük  Istenről,  az  Atyáról.388 Hanson felvetését  fejlesztette  tovább 

385 MAURICE WILES, Archetypal Heresy. Arianism through the centuries, Oxford 1996, 10–
17.

386 Vö. GAVRILYUK, i. m. 101–109.
387 ROBERT C. GREGG - DENNIS GROH, Early Arianism – A View of Salvation, Philadelphia 

1981.
388 RICHARD P. C. HANSON, The Search for the Christian Doctrine of God, Edinburgh 1988, 

91–121.



Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus… 175

Maurice Wiles is.389 Az első négy értelmezési kísérlet egyike sem tarthat 
igényt kizárólagosságra Gavrilyuk szerint, ez utóbbit (amelyet ő ötödik­
ként tárgyal) azonban részletesen elemzi és pontosítja, számos forrás – 
többek között Alexandriai Atanáz és Nüsszai Gergely műveinek – be­
mutatásával.390 Eunomiosz elleni művében Gergely kifejezetten említi: 
az ariánusok mindenekfelett azt hangsúlyozták, hogy a Legfelsőbb Isten 
sem Krisztusban, sem rajta kívül nem szenvedhetett.391 Az ortodox szer­
zők ezzel szemben azt állították, hogy a  Logosz jelenléte egészen más 
volt Krisztusban, mint a prófétákban és a mártírokban. Őket valóban tá­
mogatta  és  erősítette,  ugyanakkor  azt  semmiképpen nem  állíthatjuk, 
hogy személyesen viselte volna el szenvedéseiket. Ez utóbbit kizáróla­
gosan Krisztusról állíthatjuk. A megtestesült isteni Ige cselekedeteiben 
és átélt tapasztalataiban az emberi és isteni természet nem választható 
szét  egymástól.  Atanáz  egyértelműen fogalmaz:  az  emberi  természet 
volt az az eszköz, amelyen keresztül Krisztus egyrészt megtapasztalta a 
szenvedést, ugyanakkor azonban az általa felvett emberi természet se­
gítségével művelte csodáit is.392 A nikaiai hitvallás több védelmezője is 
kifejti: a  Logosz szenvedéstől való mentessége annak jele, hogy teljesen 
birtokolta az istenséget. Ez azonban nem jelentette azt, hogy távol ma­
radt  volna  Krisztus  emberi  tapasztalataitól.  Éppen  ez  tette  lehetővé, 
hogy benne az emberi természet szabadon lett részesévé olyan tapaszta­
latoknak, amelyeket egyébként akarata ellenére kellett volna elviselnie. 
Ily módon rombolta le a Logosz a test pathoszait, köztük a bűnt és a ha­
lált, és állította helye az emberi természet eredeti romolhatatlanságát.393 

A  Gavrilyuk  által  tárgyalt  utolsó  eretnekség  a  nesztorianizmus, 
amelynek modern kori megítélésében számos egyoldalúsággal találkoz­
hatunk: Alexandriai Cirill állítólag erőszakos jellemének felemlegetése, 
viszályok a kialakuló patriarchátusok között, vetélkedés az állítólag kü­
lönböző filozófiai hátterű alexandriai és antiokhiai teológiai iskolák kö­

389 MAURICE WILES - ROBERT C. GREGG, Asterius. A new chapter in the history of Arianism?,  
in Arianism. Historical and theological reassessments, Cambridge 1985, 111–151.

390 GAVRILYUK, i. m. 121–129.
391 Contra Eunomium III 3, 691–696.
392 De incarnatione Verbi 8–9.
393 GAVRILYUK, i. m. 133–134.



176 Perendy László SchP.

zött.  Ezeknek  az  elméleteknek  az  egyoldalúságait  részletesen  elemzi 
Gavrilyuk,  majd  egy  új  értelmezési  horizontot  nyit  meg.  Véleménye 
szerint Mopszvesztiai Theodórosz és Nesztoriosz elsősorban Isten im­
passzibilitásának megőrzésére törekedtek, Nesztoriosz pedig azért állí­
totta  Krisztus  két  proszoponjának  létét  és  egymáshoz  kapcsoltságát 
(συνάφεια), tagadva az egyesülés (henószisz) lehetőségét köztük, hogy 
„megvédje” Isten impasszibilitását. Vele szemben Cirill a Filippiekhez írt  
levél által középpontba állított isteni kenósziszra alapozta krisztológiá­
ját. Az isteni Ige egyetlen személy, aki szabad döntésével vállalta az em­
beri lét korlátait.  Nesztoriosznak és követőinek számos írása (például 
Ad Cyrillum, Liber Heraclidis) bizonyítja, hogy a Cirill ellen megfogalma­
zott legfőbb vád a θεοπάθεια eszméjének hangoztatása volt. Cirill Ata­
názra támaszkodva394 kifejtette, hogy az isteni Ige magára vette ember­
voltunkat,  sajátjává  téve  (ἴδια)  szenvedéseinket,  tudatlanságunkat, 
félelmeinket és halálunkat. Kulcsfogalmak számára az ἰδιοποιήσις és az 
οἰκείωσις. Ha ezek nem valósultak volna meg, a Szent Pál által hangsú­
lyozott  kenószisz fogalma kiüresedne.395 Az apollinarizmustól élesen el­
határolódva Cirill hangsúlyozza, hogy az emberi lélek megléte nélkül 
Krisztus nem tapasztalhatta volna meg embervoltunk korlátait jelző fé­
lelmet és fájdalmat sem, ami lehetetlenné tette volna megváltásunkat is. 
Nüsszai  Gergelyhez  hasonlóan –  eltérően a  sztoikusoktól,  akik  vala­
mennyi pathoszt a lélek betegségének tartottak – Cirill különbséget tesz 
az emberi természethez szorosan hozzá tartozó, nem bűnös pathoszok és 
a kifejezetten bűnös vágyak között.396 Az Ige az utóbbiakat nem tapasz­
talta meg, az előbbieket (például a haláltól való rettegést) viszont tuda­
tos döntésének eredményeként megfelelően kontrollálta, tehát nem en­
gedte, hogy erőt vegyenek az emberi természeten. Isten megerősítette a 
testet a próbatétel idején, és azt is megtanította neki, hogyan álljon ellen 
a kísértéseknek. Az Ige jelenléte Krisztusban biztosította, hogy azok a 
pathoszok, amelyeket eddig az emberi természet kénytelenségből viselt 
el,  benne akaratlagosan vállalt  aktivitássá váltak.  Irenaeus  anakefalaio­

394 Cirill  ebben  a  tekintetben  különösen  nagyra  értékelte  Atanáz  Epistula  ad  
Epictetum c. művét. 

395 Ad augustas 8. 
396 In Ioannem 8



Isten szenvedésmentessége és compassio-ja a patrisztikus… 177

sziszról szóló tanítására szintén támaszkodik Cirill.397 Már a lyoni püs­
pök  kijelentette:  az  isteni  Ige  azért  vált  emberré,  hogy  újraalkossa 
(ἀναστοίχειν) önmagában az emberlét minden aspektusát, a születéstől 
a halálig, a bűn kivételével. 

Cirill  azt is  kiemeli,  hogy földi  szolgálata során a megtestesült  Ige 
semmit nem tett testétől függetlenül, vagy nélküle. Csodáit, gyógyítása­
it testének igénybevételével, például érintéssel, kimondott szavával haj­
totta végre.398 Krisztusnak a gyógyításban is megnyilvánuló életadó ere­
je  az  általa  alapított  szentségeken,  vagyis  az  eucharisztián  és  a 
keresztségen keresztül pedig örök életet ad.399 Ezeknek hatékonysága el­
képzelhetetlen a kereszthalál tudatos vállalása nélkül. Az Ige tehát, aki 
a saját természete szerint felette áll mindenfajta szenvedésnek, az embe­
ri természetet magáévá téve teljes győzelmet aratott mindenfajta emberi 
szenvedésen és magán a halálon is.400 

Az evangéliumi üzenet központi eleme az Ige értünk önként vállalt 
szenvedése. A Szentháromságról és Krisztusról szóló tanítás kibontako­
zásának bemutatása során láthattuk, hogy – a hellén vallási és filozófiai 
irányzatok közegében – az Egyház hűségesen őrizte meg és kreatívan 
fejtette ki az Evangélium legfontosabb mondanivalóját. 

397 Quod unus sit Christus 724c.
398 In Lucam, passim.
399 Az eucharisztiáról: Contra Nestorium 4, 4–5; a keresztségről: In Ioannem, 3, 6.
400 GAVRILYUK, i. m. 135–171.



DEÁK HEDVIG OP:

Krisztus szenvedése üdvösségünk oka.
Szent Tamás Krisztus szenvedésének
szótériológiai jelentőségéről

I. Bevezetés

Van-e még ma értelme egy olyan szótériológiával  foglalkozni,  amely 
üdvhozó jelentőséget  tulajdonít  egy  ártatlan  személy  szenvedésének, 
vagyis a kereszthalálnak? Elsőre válaszunk egy óvatos Videtur, quod non 
lehet, hiszen ma ez a nézet több szempontból problematikusnak tűnik. 
Először is, több jelentős 20. századi teológus szerint (pl. Edward Schille­
beeckx), Krisztus halála pusztán nem kívánt mellékhatása, mellék-kö­
vetkezménye annak,  hogy a  végsőkig ragaszkodott  saját  ügyéhez,  és 
mint önmagában vett történésnek, nincs megváltó értéke; valamint töb­
ben elvitatják azt, hogy Krisztus saját maga megváltó jelentést adott vol­
na saját halálának.401 A keresztre való koncentrálás ‒ úgy tűnik ‒ ho­
mályban  hagyja  Jézus  életének  központi  üzenetét,  Isten  Országának 
hirdetését. Továbbá, ha objektív megváltó értéket tulajdonítunk Krisz­
tus keresztjének, akkor ez úgy tűnhet, hogy elferdült istenképet közve­
tít. Jogos felvetés ez, hiszen ebbe a hibába valóban beleestek egyes teoló­
gusok,  különösen  az  újkorban.  (ti.  Istennek  véres  áldozatra  van 
szüksége ahhoz, hogy az ember bűne miatti haragját csillapítsa; és ez az 
ember a saját Fia.) Végül, a 20. század történései után több teológus szá­

401 Ld. pl. EDWARD SCHILLEBEECKX, Gesù, la storia di un vivente, Brescia, 1976, 317 sköv. 
Krisztus halála mint áldozat-téma modern kritikáiról és a lehetséges válaszokról ld. 
PUSKÁS ATTILA, Jézus üdvözítő halála mint áldozat, in Mérleg 42 (2006) 203‒227.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 179

mára botrányosnak tűnik, ha az ártatlan szenvedésnek bármilyen for­
mában megváltó hatást tulajdonítunk; ezért javasolják többen, hogy in­
kább maradjunk csendben a gonoszság titka előtt, mert a gonosz prob­
lémáját elméleti szinten nem lehet megoldani.  

Sed contra

Szent Tamás szótériológiája azonban több szempontból ajánlható mint 
olyan szintézis, amely hűséges az  Újszövetséghez, ugyanakkor magába 
építette az egyházatyák meglátásait és a skolasztika kérdésfeltevéseit. 
Amint egy modern bemutatása megfogalmazza:

„[…] megéri a Szent Tamás szótériológiájával való foglalkozás. Ta­
más ugyanis azt állítja, hogy mivel Krisztus embersége az istenségé­
nek eszköze (instrumentuma) lett,  Krisztus életének,  halálának és 
feltámadásának minden mozzanata üdvhozó értékkel bír számunk­
ra, és Krisztus emberségének minden mozzanatának szentségi jelen­
tése van. Tamás azt is bemutatja, hogy tulajdoníthatunk Krisztus ha­
lálának üdvhozó jelentőséget anélkül, hogy elfogadnánk egy proble­
matikus Istenképet, vagy dicsőítenénk az ártatlan szenvedést. Krisz­
tus halála, amely önmagában nézve borzalmas bűntény, Isten gond­
viselésének tervében az üdvösség eszköze lesz.”402

A továbbiakban a célom az, hogy Tamásnak a szenvedés üdvhozó mi­
voltáról szóló gondolatait – főként a Summa alapján – bemutassam. 

II. Előzetes megjegyzések

Néhány szó Szent Tamás exegéziséről

Különösen az újkorban, és gyakran a 20. században is, egy teljesen meg­
változott  teológiai  kontextus és kérdésfeltevés hatására, Szent Tamást 

402 RIK VAN NIEUWENHOVE,  Bearing the  Mark of Christ’s  Passion,  296,  in  UŐ -  JOSEPH 
WAWRYKOW (ed.), The Theology of Thomas Aquinas, Notre Dame 2005, 277‒302.



180 Deák Hedvig OP

pusztán  antológiaszerűen  vagy  hivatkozási  alapnak  használták  fel,  s 
egy-egy  cikkelyre  koncentrálva  gyakran  figyelmen  kívül  hagyták  az 
egész  oeuvre-t, illetve a tamási műnek a belső összefüggéseit. (Tipikus 
cikkek: „Mit írt Szent Tamás x. kérdésről?” – sokszor olyan fogalmakra 
fókuszálva, amelyek egy későbbi kornak lettek fontosak.) Természete­
sen egy ilyen vizsgálatnak is van létjogosultsága, de magának a tamási 
intenciónak a megértéséhez szükséges az elsőre gyakran egyszerűnek, 
másodszorra  bonyolultnak  tűnő  tamási  szövegek  türelmes  felfejtése, 
amely során feltárul a szöveg belső szövete, a kapcsolódási pontok.403 
Ezért a mai Tamás-kutatás legjobb szerzői igyekeznek Tamás teológiáját 
nem az újkori kérdésfeltevések kontextusában bemutatni, hanem mint 
olyan szintézist,  amely alapvetően szemlélődő irányultságú, és amely 
magába építi a keleti patrisztikus hagyomány legjobb meglátásait is.

Szent Tamás krisztológiájáról

Tamás krisztológiájának fő forrásai a nyugati szerzők közül legelső sor­
ban Ágoston, aztán Petrus Lombardus és Anzelm, a keleti hagyomány­
ból pedig Alexandriai Szent Cirill és Aranyszájú Szent János. Jelentős fi­
atalkori  összegzése,  a  Szentenciakommentár,  továbbá  a  Compendium 
theologiae, mint a krisztológia rövid összefoglalása, valamint két szinté­
zise, a Summa contra gentiles (továbbiakban SCG) és a Summa Theologiae 
(továbbiakban STH), mint legérettebb műve. A krisztológiai témákat át­
tekintve, drámai változásokról nem beszélhetünk, hanem, mint egyéb 
témák  esetében  is  Tamásnál,  inkább  hangsúlyeltolódásokról.  Például 
míg az SCG-ben az elégtétel-értelmezés a domináns, a  Summa-ban ez 
változik; központi szerepet tölt ugyan be a satisfactio gondolata, de még­
is másként. Ezeken kívül, egy-egy részletkérdés elmélyítéséhez fonto­
sak a Szentírás-kommentárjai is. 

Tamás tudvalevőleg a Summa III., utolsó részében tárgyalja a kriszto­
lógiát.  Sokan szemére vetették már, hogy ez hibás választás volt,  így 
Krisztus mintegy marginális témává lett, akinek egészen addig nem len­

403 Erről ld. SERGE-THOMAS BONINO, Être thomiste, in Thomistes, ou de l’actualité de Saint  
Thomas d’Aquin, Paris 2003, 15‒26.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 181

ne szerepe.404 Azonban ha figyelmesebben megnézzük,  kiderül,  hogy 
Krisztus nem utólag, mintegy kiegészítésképpen jön be a képbe, hanem 
első pillanattól ott van. Más teológusok például arra hívják fel a figyel­
met, hogy a Summa szerkezete, azaz az  ordo disciplinae (ld.  Summa elő­
szava) már önmagában egy teológiai projekt.405 A Summa terve tehát: Is­
tenről  beszélni,  aki  a  forrása  és  célja  minden teremtménynek.  Ennek 
alapján a két nagy rész: Istenről önmagában (I.1‒43), és Isten műve az 
időben, azaz üdvösségtörténet (a  Summa további részei). Ez utóbbi ré­
szen belül érvényesül az  exitus-reditus séma, amelyben Krisztus, mint 
ember, utunk az Istenhez, benne és általa valósul meg az ember vissza­
térése Istenhez. 

A Tertia Pars szerkezete a következő: III. 1‒26, magával a megtestesü­
léssel, az Isten-ember titkával foglalkozik; azután veszi sorra Krisztus 
életének titkait (27‒59).406 Amint ebből is látszik, nem csak Krisztus em­
berségének, az unio hypostatica-nak statikus vizsgálata fontos Tamás szá­
mára, hiszen a spekulatív vizsgálatot Jézus történeti tapasztalatának át­
gondolása  követi.  Krisztus  életének  titkain  belül  (amely  a  későbbi 
teológusoknál gyakran elhanyagolt téma) szól Tamás Krisztus szenve­
déséről:  a  46-os  quaestio szól  Krisztus szenvedéséről  (mennyiben volt 
szükséges, annak körülményei – helye, ideje a megfelelőség szempont­
jából); Krisztus szenvedésének ható-okságáról szól a 47-ik kérdés (azaz, 
ki ölte meg valójában Krisztust). Ezt követi a minket közelebbről érdek­
lő 48-ik és 49-ik kérdés, amelyek arról beszélnek, hogy hogyan fejti ki 
hatását Krisztus szenvedése (de modo efficiendi passionis Christi), és hogy 
mik Krisztus szenvedésének hatásai (de effectibus passionis Christi). Két 
további  kérdés  foglalkozik  Krisztus  halálával  mint  eseménnyel,  nem 
üdvhozó jelentősége szempontjából,  és  Krisztus  temetéséről.  Végül  a 
feltámadás,  mennybemenetel,  és  Krisztus megdicsőülésének taglalása 

404 Pl. KERESZTY RÓKUS, Jézus Krisztus, Budapest, 1995, 225‒226.
405 Bővebben  a  Summa struktúrájáról  ld.  JEAN-PIERRE TORRELL,  Aquinas’s  Summa. 

Background, structure and reception, Washington 2005;  UŐ,  Aquinói Szent Tamás élete és  
műve,  Budapest,  2007, 248‒261; illetve  GHISLAIN LAFONT,  Structures et  méthode dans la  
„Somme théologique” de Saint Thomas d’Aquin, Paris 1996 (orig. 1960).

406 Ezeknek a kérdéseknek kiváló bemutatását és elemzését ld. JEAN-PIERRE TORRELL, 
Le Christ en ses mystères. La vie et l’œuvre de Jésus selon Saint Thomas d’Aquin I‒II., Paris 
1999.



182 Deák Hedvig OP

után következik a szentségek tárgyalása, mint amelyek Krisztus szenve­
déséből merítik erejüket. 

A 48‒49-es kérdések fő pontjai

Tamásnál az alapvető kérdés (III. 48.): Krisztus szenvedése hogyan oka 
üdvösségünknek? Vagyis, hogyan, milyen módon fejti  ki a szenvedés 
üdvhozó hatását? Hogyan lehetséges, hogy Isten Krisztus szenvedése és 
halála miatt bocsátja meg az ember bűnét; ugyanakkor, a Fiú megváltói 
küldetése legelső sorban hogyan Isten ajándéka,  nem pedig az isteni 
igazságosság abszolút követelménye?

A következő idézet felvillantja a megváltó szenvedés különféle szem­
pontjait, amelyeket Tamás sorra vizsgál a 48-as kérdés hat artikulusá­
ban: Krisztus szenvedése mint érdem, mint elégtétel, mint áldozat, mint 
váltság, és végül mint hatékonyság. Rögtön kiviláglik Tamás teológiai 
módszere: a misztérium türelmes szemlélése, újra meg újra fontolgatá­
sa, a megközelítés különböző útjainak lassú kibontása úgy, hogy ezek 
az utak nem zárják ki egymást, hanem komplementerek. Fokozatosan 
fedezzük fel Krisztus szenvedésének egyedülálló mivoltát.

„Krisztus szenvedése, amennyiben istensége szempontjából néz­
zük, hatékonyság módjára hat; amennyiben pedig Krisztus lelké­
nek  akarata  szempontjából,  akkor  érdem  módjára;  amennyiben 
Krisztus testére nézve fontoljuk meg, akkor elégtétel módján cse­
lekszik, mivel általa megszabadulunk a bűn büntetésétől; megvál­
tás módján, amennyiben általa megszabadulunk a bűn szolgaságá­
ból; és áldozat módjára, amennyiben általa kiengesztelődünk Isten­
nel, amint alább majd kifejtjük.” STH III.48.6. ad 3.407

Ebből a rövid szövegből is kiderül az a két fő nézőpont, amely egyszer­
re van jelen, és amelyet Tamás egyensúlyban tart. Tamás először a szen­
vedést mint emberi cselekedetet vizsgálja öt artikulusban. Ez az, amit a 
későbbi teológia felszálló  közvetítésnek hív.  Ezen belül,  a  szenvedést 
mint az akarat belső, szabad aktusát szemléli, amely az üdvhozó érdem 

407 A Szent Tamás-idézetek magyar fordítása saját.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 183

elve, másrészt mint külső aktust, ami az élet elajándékozása, s amelyet a 
hagyományos szempontok szerint értékel (elégtétel, valamint áldozat és 
megváltás/váltságdíj;  áldozat és váltságdíj pedig arra a módra vonat­
koznak, ahogyan az elégtétel megvalósul.)  

Az érdem, illetve elégtétel, váltságdíj, áldozat szempontjából vizsgált 
emberi cselekedetet végül Isten irányítása alá helyezi, amikor megemlí­
ti,  hogy Krisztus szenvedése hatékonyság, vagyis létesítő ok módjára 
hat, mivel embersége, amely az istenséggel egyesült, az istenség eszkö­
ze (instrumentum divinitatis) lett.408 Így minden emberi cselekedete Isten 
cselekedete. A szenvedés hatékony mivolta tehát az isteni szabadságból 
következik. Ez utóbbi az, amit a leszálló közvetítésnek nevezhetünk, és 
ami végső soron megadja Krisztus felszálló közvetítésének végtelen ér­
tékét és mindenkinek szóló jellegét. Ez a két szempont, morális okság és 
isteni, hatékony okság, vagyis az emberi és isteni szabadság együttmű­
ködése,  újra  meg  újra  felbukkan  szinte  minden  cikkelyben,  jelezve, 
hogy Tamás sosem téveszti szem elől, hogy a szenvedés nem önmagától 
kapja értékét, hanem Isten kezdeményezéséből.

Végül a 49-es kérdés ismét különböző oldalakról világítja meg, mik 
Krisztus szenvedésének hatásai, kombinálva annak negatív (megszaba­
dulás) és pozitív (kiengesztelődés) szempontjait: bűntől való szabadu­
lás, a sátán hatalmából való szabadulás, a bűn büntetésétől való meg­
szabadulás, kiengesztelődés Istennel, a menny kapujának megnyitása, 
Krisztus felmagasztalása.409 Ezek közül ma több teológus számára a ki­
engesztelődés tűnik a legmegfelelőbbnek, mint ami összefogja a közve­
títés felszálló és leszálló oldalát.410

408 Ezt a szempontot Tamás a III. 7-8-as quaestiókban dolgozta ki.
409 Rövid bemutatása: G. LAFONT, Structures et méthode, 418‒419.
410 Így pl. Bernard SESBOÜÉ a megváltásról szóló kétkötetes monográfiájában:  Gesù 

Cristo, l’unico mediatore I., Cinisello Balsamo 1991, 431‒441; 381‒390.



184 Deák Hedvig OP

A tamási szótériológia teológiai kulcsairól röviden

1. Instrumentum divinitatis

Krisztus  embersége  mint  az  istenség  eszköze  segít  bemutatni,  hogy 
megváltás és áldozat, egyszóval a szótériológia, nem választhatók el az 
unio hypostatica-tól. Először is, a megváltás Isten tette elsősorban, mivel 
a személyes egység miatt Krisztus emberi cselekvése az istenség eszkö­
ze lett; hatását, erejét az unio-ból nyeri, és így magától eredményezi üd­
vösségünket. Az üdvösség isteni művében, az üdvösség oka tehát egy­
szerre az isteni hatalom, amely jelen van Krisztus titkában, és az emberi 
működés, az isteni hatalom eszköze. 

„Azt kell válaszolnunk, hogy két ható-ok van: az elsődleges, és 
az eszköz. Az ember üdvösségének elsődleges ható-oka maga Isten. 
De mivel  Krisztus embersége az istenség eszköze,  amint fentebb 
mondtuk, következésképp Krisztus tettei és szenvedései eszközsze­
rűen munkálják, az istenség erejéből kifolyóan, az ember üdvössé­
gét. És eszerint, Krisztus szenvedése hatékonyan okozza az ember 
üdvösségét.” STH III.48.6. in co.

Krisztus szenvedésének pedig azért lehet hatása minden emberre lelki 
kapcsolat által, mert egyesülve van az istenséggel. 

2. Corpus mysticum

A misztikus testről szóló tanítást Tamás Szent Páltól veszi. Krisztus az 
Egyház feje, mi pedig tagjai, így egyetlen misztikus személyt alkotunk 
ővele. Ez különleges szolidaritást jelent, aminek következtében Krisztus 
érdeme, kegyelme az élet  áramlásának természetességével  lesz mind­
azoké, akik Krisztusba kapcsolódnak a hit, és a hit szentségei által. Az 
elégtétel esetében tehát nem egy jogi tranzakcióról van szó. Ha pedig 
bele kell testesülnünk Krisztusba, a Főbe, ez következésképp azt is je­
lenti, hogy Krisztus nem helyettesít minket, olyan értelemben, hogy Is­
ten rajta tölti ki haragját helyettünk, hanem lehetővé teszi a mi részvéte­
lünket  azáltal,  hogy  eltávolítja  ennek  a  kapcsolatnak  az  akadályait. 



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 185

Tamás éppen a mi bekapcsolódásunk kérdésében fejleszti tovább többek 
között Szent Anzelm Cur Deus homo-ját, amint erre majd utalni fogok az 
elégtételről szóló részben. 

3. Convenientia

A convenientia, vagyis megfelelőség ismét igen jellemző Tamás teológiai 
módszerére. Anzelmtől  eltérően Tamás nem azt állítja,  hogy Istennek 
nem volt más lehetősége az ember megváltására, (a világot másképp le­
hetetlen lett volna üdvözíteni – írja Anzelm a Cur Deus homo I.10-ben), 
hanem megfelelőségről szól. Azaz, a konkrét üdvtörténeti tényből indul 
ki, és az alapján szeretné Isten tervéről kimutatni, hogy az miért a lehető 
legjobb. Amikor szükségességről beszél, akkor ezt nem abszolút, hanem 
relatív értelemben érti: olyan eszköz, amely által könnyebben el lehet 
érni a célt a jelen helyzetben. Ez jelentősen enyhíti Anzelm fogalmazá­
sát. A convenientia gyakorlati alkalmazása szempontjából jó példa STH 
III.46.3. érvelése, a szenvedés általi megváltás megfelelőségéről szólva. 

„Egy mód annál alkalmasabb a cél elérésére,  minél több olyan 
dolog jön létre általa, amelyek hasznosak a cél szempontjából. Az­
által, hogy az ember Krisztus szenvedése által megszabadult, sok 
minden  létrejött,  ami  az  ember  üdvösségéhez  tartozik,  a  bűntől 
való megszabaduláson kívül.

Először is, ezáltal az ember megtudja, Isten mennyire szereti az 
embert, és ezáltal hívást kap arra [provocatur], hogy őt szeresse, 
amiben az ember üdvösségének tökéletessége rejlik. Ezért mondja 
az  apostol  [Róm 5,8-9]:  Isten  azonban azzal  bizonyítja  irántunk 
való szeretetét, hogy abban az időben, amikor még bűnösök vol­
tunk, 9Krisztus meghalt értünk.

Másodszor, mert ezáltal nekünk az engedelmesség, alázat, kitar­
tás, igazságosság és többi erények példáját adta, amelyek Krisztus 
szenvedésében  megmutatkoztak,  amelyek  szükségesek  az  ember 
üdvösségéhez. Ezért mondja azt 1Pt 2,21: Krisztus szenvedett ér­
tünk, példát hagyva nekünk, hogy az ő nyomdokaiban járjunk.



186 Deák Hedvig OP

Harmadszor, mivel Krisztus szenvedése által nem csak megsza­
badított az embert a bűntől, hanem kiérdemelte neki a megigazulás 
kegyelmét és a boldogság dicsőségét, amint alább mondjuk. 

Negyedszer,  mert  ezáltal  az  ember  jobban kötelezve  van  arra, 
hogy tisztán őrizze meg magát a bűntől, amint 1 Kor 6,20 mondja: 
Mert nagy ár fizettetett értetek! Dicsőítsétek meg tehát Istent teste­
tekben.

Ötödször, mert ezáltal nagyobb méltóságra jutott: hogy, amint az 
embert a sátán tőrbe csalta és legyőzte, úgy az ember legyen, aki a 
sátánt legyőzze; és amint az ember halált érdemelt, úgy az ember 
az, aki halálával a halált legyőzze, amint 1 Kor 15,57 mondja: Hála 
Istennek, aki megadta nekünk a győzelmet a mi Urunk Jézus Krisz­
tus által. És ezért megfelelőbb volt, hogy Krisztus szenvedése által 
szabaduljunk meg, mint egyedül Isten akaratából.”

4. A bűn fogalma

A bűn fogalmának központi jelentősége van az elégtétel helyes megérté­
sében.411 A bűn leírása, amelynek helye az akarat, Tamásnál perszona­
lisztikus: a bűn elsősorban a léleknek olyan betegsége, vagy rendezet­
lensége, amelynek hatása van az ember kapcsolatrendszerére.412 Amikor 
egy bizonyos jót választok, egy olyan végső cél érdekében, ami nem Is­
ten, akkor elfordulok attól az iránytól, amit Isten akar nekem adni (per­
sze nem önkényesen akarja adni,  hiszen ez a természetes  hivatásom, 
amely  a  természetembe  van  írva,  és  a  természetfeletti  hivatásom  is, 
amely a kegyelem által lesz konkrét), így elfordulok az igazi jótól. Isten 
mindent maga felé irányít, de az embernek ezt szabadon kell akarnia. A 
bűn megzavarja akaratunknak Istenre való rendeltségét. A halálos bűn­
ben elveszítjük a szeretet ajándékát, ami az Istennel való barátságunk 
alapja.  A bűn tehát  egyrészt  az erkölcsi  törvény  áthágása,  aztán Isten 

411 Ld. erről: JEAN-HERVÉ NICOLAS, Le Christ est mort pour nos péchés selon les Écritures, 
in Revue Thomiste 96 (1996), 218‒221; ill. UŐ, Synthèse dogmatique, Fribourg 1985, 505‒
510.

412 In Joh 5,3; n.706; STH I.II.88.1.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 187

megsértése,  mert  amikor  nem fogadom el  Istent  végső  célként,  akkor 
nem ismerem el Istennek, a legfőbb jónak a méltóságát, hanem elutasí­
tom, és ezzel együtt a neki való teremtményi alávetettséget is; végül pe­
dig  Isten  nem-szeretése:  Isten  szeretete  személyközi,  viszonzást  vár;  a 
bűn ennek a válasznak a hiánya is. De nem csak hiány, hanem ellen-sze­
retet, mert az ember magát szereti Isten helyett. Ez azt jelenti, hogy egy 
személyközi kapcsolat szakad meg a bűnnel. Ha tehát a bűn az Isten ál­
tal szándékolt rendnek a megzavarása, akkor a megváltás ennek helyre­
állítása lesz, amikor az ember akarata ismét Isten felé fordul, és a barát­
ság Istennel helyreáll.413 

III. Krisztus szenvedése hogyan oka üdvösségünknek?

1. Krisztus szenvedése üdvösségszerző mint érdem414

Tamás elsőként a szenvedésről, mint az ember Krisztus cselekvéséről be­
szél, amit Krisztus önként vállalt el. Ez az önként vállalt szenvedés – a 
nyolcadik boldogságban tartalmazott ígéret szerint („Boldogok, akik ül­
dözést szenvednek az igazságért…”) – érdemszerző, hiszen aki az igazsá­
gért szenved, az kiérdemli a maga számára a mennyek országát. Érdem 
itt a konkrét emberi cselekedet belső értéke. Az érdem tehát az emberi te­
vékenység és az örök boldogság ajándéka közti kapcsolatot fejezi ki.

Krisztus érdeme azonban nem csak magának szól, hanem a miénk is 
lesz, mert ő nem csak magánemberként kapta a kegyelmet, hanem úgy, 
mint az Egyház feje, hogy tudniillik tőle kapják a kegyelmet a test tagjai.415 
Azaz, rögtön itt feltűnik a misztikus test perspektívája, és az ebből követ­
kező különleges szolidaritás Krisztus a fő és a tagok között, ami alapja 
mind az érdem, mind az elégtétel közlésének is, egyben pedig segít az 

413 „Quia omne peccatum est  per recessum ab ordine qui est  in  ipsum sicut in 
finem. Deus autem omnia inclinat et convertit in seipsum sicut in ultimum finem, 
sicut Dionysius dicit, I cap. de Div. Nom.” STH I.II.79.1; ld. még SCG III.162.2., 143.2.

414 Krisztus érdeméről lásd FRANÇOIS BOURASSA cikkét:  La rédemption par le mérite du  
Christ, in Sciences ecclésiastiques 17 (1965) 201‒229.

415 Ugyanezt kifejtette 19. 4-ben, ill. 8.1.-ben: Krisztus – mint ember – az Egyház feje.



188 Deák Hedvig OP

elégtétel gondolatát megóvni egy pusztán legalisztikus értelmezéstől. Saj­
nos az érdem fogalma, különösen a reformáció utáni új perspektívában, 
sok félreértésre adott alkalmat, mert az emberi érdem teológiájából gyak­
ran kimaradt az a szempont, hogy a mi érdemszerzésünk csak Krisztus ér­
deme, meg a fő és a tagok közti egység miatt lehetséges, ti. hogy mi azért 
szerezhetünk érdemet, mert Krisztus lehetővé tette számunkra. 

Több szempontból érdekesek az ellenvetésekre adott válaszok. Itt Ta­
más azt próbálja megvilágítani, miért különleges jelentőségű üdvössé­
günk szempontjából a  kereszthalál,  jóllehet Krisztus életének minden 
mozzanata  önmagában  üdvösségszerző  és  végtelen  értékű.  Tamás 
ugyanis tisztázza, hogy a kereszt érdeme nem a szenvedések halmozá­
sából jön, hiszen Krisztusnak egyetlen vércseppje képes lenne megmen­
teni a világot.416 Nem Krisztus oldaláról volt  hiány, amit a szenvedés 
mintegy kipótolna, hiszen ő élete első pillanatától szerez érdemet szá­
munkra (STH III.48.1. ad 2), hanem a mi részünkről voltak akadályok, 
amelyek útjában álltak a megelőző érdemek hatásainak.417 

Krisztus szenvedése nem is azért érdemszerző, mert nagyobb szeretet 
nyilvánul meg benne, mint életének korábbi cselekedeteiben. Itt ismét 
megfigyelhetjük,  hogyan függ össze  a szótériológia  a krisztológiával. 
Krisztus embersége ugyanis – amint  azt Tamás kifejtette  III.7.9-ben – 
élete első pillanatától kezdve tökéletesen szent, lelkében a szeretet eré­
nye tökéletes, hiszen embersége kegyelemmel teljes. A kegyelemnek eb­
ből a teljességéből részeltet minket Krisztus, ahogyan  Jn 1,16 írja: „Mi 
mindnyájan az ő teljességéből kaptunk kegyelmet kegyelemre halmoz­
va.” Éppen kegyelemmel való teljessége miatt, Krisztus élete első pilla­
natától kezdve képes érdemet szerezni418; minden cselekedete ezért vég­
telen  értékű.  Krisztus  tökéletes  szeretete  a  halállal  nem  lehet 
tökéletesebb. Halálára mégis azért van szükség, mert maga a cselekedet 
– azaz a halál – és az üdvösség, mint hatás között különleges megfelelés 

416 Ld. az Adoro te himnusz ismert szavait: „Pie pellicane, Iesu Domine, me immundum 
munda tuo saguine, cuius una stilla salvum facere totum mundum quit ab omni scelere.”

417 A fentebb idézett III. 46.3. magyarázta meg, mik is azok az akadályok, amelyek 
miatt a kereszthalál volt a legmegfelelőbb eszköz ezek elhárítására.

418 STH III.34.3.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 189

van.419 Bár  a  szándék  ugyanaz  életének  minden  cselekedete  mögött, 
mégis Krisztusnak nem minden cselekedete egyforma: életének végső 
aktusa, amelyben egész személyét és életét összefoglalja az Atyának és a 
világnak való felajánlás és szeretet egyedi gesztusában, egyedülálló. Az­
zal a szándékkal szenvedett ugyanis, hogy az emberi nemet megváltsa. 
Amint a Compendium Theologiae I.231-ben magyarázza:

„Nekünk Krisztus minden egyes szenvedése és cselekedete hasz­
nos az üdvösségre, nem csak példa módjára, hanem mint érdem­
szerzőek […] Mivel tehát Krisztus méltósága végtelen, bármilyen 
szenvedésének végtelen értéke van, hogy elégséges legyen a végte­
len bűnök eltörlésére. Mégsem bármelyik által teljesedett be az em­
beri nem megváltása, hanem halála által, amelyet a fentebb kifejtett 
okok miatt azért akart elszenvedni, hogy az emberi nemet megvált­
sa a bűntől. Egy vásárlásban ugyanis nem csak az érték mennyisé­
ge számít, hanem az is, hogy azt az árat a vásárlásra szánják.” 

Halála tehát arra van szánva, hogy az embert a haláltól megszabadítsa, 
ami bűneinek büntetése, és amelyre bizonyos értelemben minden embe­
ri szenvedés „irányul”.420 A bűneink miatt érdemelt haláltól csak a halál 
szabadíthat meg; Krisztus halála nem csak megváltásunk váltságdíja, 
hanem az erény példája is,  amellyel tanít minket, hogy ne féljünk az 
igazságért meghalni. Végül Krisztus halálának erejében vagyunk képe­
sek meghalni a bűnnek.421 

419 Ld. STH III.46.3.
420 Erről ld. még Sent III. dist. 20. q.1. a 3 in co: „Unde non oportebat quod ipse 

omnes poenas quae ex  peccato quocumque modo consequi possent,  assumeret  in 
seipso; sed illam ad quam omnes ordinantur, et quae continet in se virtute omnes 
poenas,  quamvis  non  actu.  Finis  autem  omnium  terribilium  est  mors,  ut  dicit 
philosophus, 3 Ethic.; et ideo per passionem mortis debuit satisfacere.” 

421 Ezt  az összefüggést  magyarázza Tamás  Quodl.  I.q.1.a.2.  in  co-ban:  „Si  autem 
loquamur  quantum  ad  deputationem  pretii,  sic  dicendum  est  quod  non  sunt 
deputatae ad redemptionem humani generis a Deo patre et Christo aliae passiones 
Christi absque morte. Et hoc triplici ratione. Primo quidem ut pretium redemptionis 
humani generis non solum esset infinitum valore, sed etiam esset eiusdem generis, ut 
scilicet nos de morte per mortem redimeret. Secundo ut mors Christi non solum esset 
pretium  redemptionis,  sed  etiam  exemplum  virtutis,  ut  videlicet  homines  non 
timerent pro veritate mori. Et has duas causas assignat apostolus ad Hebr. II, 14-15, 



190 Deák Hedvig OP

Tamás tehát nem választja el a keresztet Krisztus egész életétől, mint­
ha az csak szükségtelen előzmény lett volna, de meg akarja magyarázni 
annak különleges mivoltát.  Krisztus élete nem izolált  tettek sorozata, 
hanem olyan egész, amely a kereszthalálra van irányozva, amelyben be­
teljesül, és amely megadja az egész értelmét.422 

Krisztus  szenvedése  kiérdemli  számunkra  a  saját  bűneinktől  való 
megszabadulást is, de ez nem automatizmus: mindenkinek kapcsolatba 
kell lépnie a hit és a szeretet, és a hit szentségei által (STH III.49.5. in co) 
Krisztus szenvedésével és halálával, hogy elsajátíthassa szenvedésének 
érdemét. Ez is alapvetően Szent Pál-i gondolat.423 Krisztus elégtételének 
hatása bennünk tehát a Krisztushoz való hasonlóság, hiszen a ható-ok 
valami hozzá hasonlót hoz létre.424 

A beletestesülés, Krisztushoz való hasonlóság gondolata ismét felidé­
zi, hogy Krisztus érdemszerzése nem helyettesítést jelent, hanem inkább 

dicens: ut per mortem destrueret eum qui habebat mortis imperium, quantum ad primum; 
et  liberaret  eos  qui  timore  mortis  per  totam vitam obnoxii  erant  servituti,  quantum ad 
secundum. Tertio ut mors Christi esset etiam sacramentum salutis, dum nos virtute 
mortis Christi morimur peccato et carnalibus concupiscentiis et proprio affectui; et 
causa assignatur I Petri III, 18: Christus semel pro peccatis nostris mortuus est, iustus pro  
iniustis,  ut nos offerret  Deo mortificatos quidem carne, vivificatos autem spiritu.  Et ideo 
humanum genus non est redemptum per aliam passionem absque morte Christi.” 

422 Domingo Soto: „Ha tehát Krisztusnak személye miatt minden cselekedete eleve 
végtelen értékű, mindazonáltal minden mozzanatát úgy ajánlotta fel, mint egy egész­
nek a részét, amelyet a szenvedésnek kellett tökéletesítenie.” (IV. Sent dist I. q.3.a.5.); 
idézi CHARLES JOURNET, The Mass. The presence of the sacrifice of the cross, St. Augustine’s 
Press 2008, 16.

423 Ld. pl. Róm 6,3‒5, és hozzá Tamás kommentárját, Ad Romanos, lect. 1, 472‒477.
424 Ez a hozzáalakulás, konfiguráció fokozatosan valósul meg: Krisztus halálához 

való hasonulásunk a keresztségben kezdődik; szenvedése megszabadít minket a bün­
tetéstől, megkapjuk a fogadott fiúság lelkét, és a mennyei dicsőség örökösei leszünk, 
de testünk még szenvedésre képes és halandó; amint Krisztus is a szenvedés és halál 
által jutott el a dicsőségre, úgy nekünk is, az ő szenvedéséhez hasonulva, szenvedése­
ken és a halálon keresztül kell eljutunk a halhatatlan dicsőségre, hogy Krisztushoz di­
csőségében is hasonlóak legyünk; ld. STH Ill. 49.3. a Krisztushoz való konfiguráció­
ról, ad 2 és ad 3 különösen; ill. ld.  JEAN-PIERRE TORRELL,  Saint Thomas d’Aquin, maître  
spirituel, Initiation 2, Fribourg 1996, 186 sköv.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 191

egy akadály eltávolítását, amit Tamás úgy is kifejez, mint a mennyor­
szág kapujának megnyitását.425

Újabb kapcsolódási pontot fedezhetünk fel a teológiai traktátusok kö­
zött abban, ahogyan az egyénnek Krisztussal való közösségét tárgyalja 
Tamás. Ez az egyéni közösség Krisztus érdemével a hit és a szeretet ál­
tal, az ember szabad döntése révén, és a szentségi üdvrenden keresztül 
valósul meg: a keresztség és az eucharisztia által, amely Krisztus szen­
vedésének emlékezete. A szentségek nem Krisztus rejtett életének titkai­
val hoznak közösségbe, hanem a szenvedés szentségei állnak rendelke­
zésünkre,  mert  ezek  rombolják  le  azokat  az  akadályokat,  amelyek 
útjában  állnak  Krisztus  érdemében  való  részesedésünknek;  ld.  erről 
STH III.79.a.1, amely az Eucharisztia hatásairól szól: 

„E szentség által Krisztus szenvedése jelenítődik meg, amint fen­
tebb mondtuk. És ezért ez a szentség azt hozza létre az emberben, 
amely hatást Krisztus szenvedése véghezvitt a világban. Ezért a Jn 
19,34 szavairól: tüstént vér és víz folyt ki, mondja Aranyszájú Szent 
János: Mivel innen veszik kezdetüket a szent titkok, ezért amikor a 
félelmetes  kehelyhez  járulsz,  úgy  menj  oda,  mint  aki  magából 
Krisztus oldalából fog inni. Ezért mondja maga az Úr, Mt 26,28: Ez 
az én vérem, amely értetek kiontatik a bűnök bocsánatára.”

Az Eucharisztia tehát, amely aktualizálja az üdvösség legnagyobb tettét, 
az isteni elrendelésnek megfelelően lehetővé teszi a részvételt Krisztus­
nak, a Főnek érdemében. A Krisztus testét, az Egyházat építő két szent­
ség pedig, a keresztség és az Eucharisztia, a kereszten meghalt Krisztus 
oldalából forrásoznak.

2. Krisztus szenvedése üdvösségszerző mint elégtétel

A Summában az elégtétel gondolata nem kizárólagos, hanem egyik – bár 
kiemelt – módja a megtestesülés és szenvedés titkai megközelítésének, 
ahogyan q. 48 mutatja.426 A megközelítésnek ez a sokfélesége megnyil­

425 Ld. R. VAN NIEUWENHOVE, Bearing the Mark of Christ’s Passion, 290. 
426 Vitatott kérdés, hogy az elégtétel gondolata mennyire központi jellegű Tamás­

nak a megváltásról szóló magyarázatában. J.-H. Nicolas szerint pl. az elégtétel gondo­



192 Deák Hedvig OP

vánul akkor is, amikor a megtestesülés szükségességéről tárgyalt Tamás 
(q.1. a.2): Isten másként is meggyógyíthatta volna az emberi természe­
tet, de mivel így tette, ezért azt kell hinnünk, hogy nem volt megfele­
lőbb eszköz nyomorúságunk gyógyítására. A tíz érv közül, amelyet fel­
hoz a megtestesülés szükségességének bizonyítására,  az elégtétel  egy 
kétszer öt érvet bemutató sorozatban az utolsó.

„Ötödször azért, hogy az embert a szolgaságból kiszabadítsa. En­
nek ugyanis úgy kellett történnie – mondja Ágoston (De Trin XIII, 
13.14) –  hogy az ördögöt az ember Jézus Krisztus igazságossága 
győzze le:  ami Krisztus értünk való elégtétele által valósult meg. 
Egy puszta ember nem lett volna képes eleget tenni az egész embe­
ri  nemért;  Istennek  pedig  nem  kellett;  ezért  kellett,  hogy  Jézus 
Krisztus Isten és ember legyen.”

A satisfactio Tamás által használt fogalma a római jogból jön427: elégtétel 
vagy egy kölcsön visszafizetése, vagy egy személyes sérelem kiengesz­
telése esetén jöhet szóba, amikor az adós/sértő nem képes teljesen visz-
szafizetni az összeget, vagy nem képes olyan gesztusra, amely teljesen 
kárpótolná a sértett felet. Két fontos elemre kell felhívnunk a figyelmet: 
az  egyik  a  jogi,  amely  a  megegyezés  anyagi  oldalára  vonatkozik,  ti. 
hogy az adósságot  nem lehet  elengedni  vagy a  sértést  megbocsátani 
anélkül, hogy az adós vagy sértő legalább egy részét vissza ne adná az 
adósságnak,  vagy a sértő valamilyen engesztelő gesztust  ne tenne.  A 
másik szempont etikai: a jóindulat, ami lehetővé teszi ezt a megoldást, 
hiszen anélkül az adósnak börtönbe kellene mennie. Az elégtétel tehát 
nem önmagában cél. A cél valójában egy konfliktushelyzet megoldása, 
és a személyes kapcsolat helyreállítása. Az elégtétel fogalmát a latin teo­
lógiai  hagyományban  Tertullianus  használta  először  a  bűnbocsánat 
szentségével kapcsolatban, és onnan került bele a krisztológiába, Szent 
Anzelm nyomán pedig a skolasztikába; Tamás is tőle vette át.

lata  köré  szerveződik Tamás magyarázata;  ld.  Synthèse  dogmatique,  504.  Eltér  ettől 
Jean-Pierre Torrell véleménye, aki szerint Tamásnál ez egy analógia a többi mellett, Le  
Christ en ses mystères, II., 395‒396.

427 Ld. JEAN-PIERRE TORRELL, Le Christ en ses mystères II., 400‒401.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 193

Manapság sok kritika illeti az elégtétel gondolatát általában, és külö­
nösen Anzelm elméletét428, ti. hogy legalisztikus, hogy rossz istenképet 
közvetít stb. Meg kell azonban jegyeznünk, hogy Szent Anzelm, bár a 
hangsúlyt az isteni igazságosságra teszi, de ugyanakkor világossá teszi, 
hogy az elégtétel indító-oka Isten irgalma, aki helyre kívánja állítani a 
személyes kapcsolatot az emberrel; és hogy az elégtétel nem azt jelenti, 
hogy Isten büntető igazságossága Krisztust sújtja helyettünk.

Az elégtétel fogalmának vizsgálata Tamásnál rávilágít arra, hogy ál­
láspontjában bizonyos fejlődés figyelhető meg. A Szentenciakommentár­
ban még sokkal közelebb által Anzelmhez, aki számára a bűnért való 
elégtétel fő motívuma a világ rendjének megőrzése és helyreállítása (ld. 
CDH I.11-12) volt:

„A vétket a büntetés rendezi el. Ha azonban a bűnt Isten minden­
féle elégtétel nélkül engedné el, megmaradna a vétek büntetés nél­
kül. Így valami rendezetlenül maradna a világban, és ez nem meg­
felelő.” Sent III. dist.20., a.1. qc.2 sed c. 

Hasonlóképpen, az elégtétel az isteni igazságosság követelménye, a vi­
lág rendje, és az ember nagysága, vagyis méltósága miatt fontos:

„Megfelelő volt, hogy az emberi természetet az elégtétel állítsa 
helyre. Először is Isten részéről, mert ebben az isteni igazságosság 
nyilvánul ki, amikor a bűnt a büntetés mossa le. Másodsorban az 
ember részéről, mert amikor az ember eleget tesz, akkor tökélete­
sebben megújul: nem lenne ugyanis akkora a dicsősége a bűn után, 
mint az ártatlanság állapotában, ha nem tett volna teljesen eleget. 
Mert dicsőségesebb az ember számára, ha az elkövetett vétket elég­
tétellel teljesen megtisztítja, mintha elégtétel nélkül engedné el Is­
ten. Ahogyan az ember számára dicsőségesebb, ha az örök életet ér­
demei miatt bírja, mintha érdem nélkül jutna el oda. Mivel aki kiér­
demel valamit, azt mintegy magától bírja, amennyiben kiérdemelte. 
Hasonlóképpen, az elégtétel esetében az, aki eleget tesz, mintegy 
oka lesz saját megtisztulásának. Harmadrészt pedig a világegyetem 

428 Ezekről a kritikákról röviden ld. Puskás Attila idézett cikkét, különösen 213‒
218. Anzelm művének valódi kontextusáról ld.  RICHARD WILLIAM SOUTHERN,  Saint Ans­
elm. A portrait in a landscape, Cambridge 1990, 197; 227.



194 Deák Hedvig OP

részéről, tudniillik a bűnt az elégtétel büntetése hozza helyre, hogy 
így semmi ne maradjon rendetlenül a világegyetemben.”  Sent III. 
dist 20. a.1. sol.2. 

Isten irgalma itt abban nyilvánul meg, hogy az embert vissza akarja ve­
zetni eredeti méltóságára.429

A Summa-ban (III.46.3. ad 2-ben) azonban Tamás már azt hangsúlyoz­
za, hogy Isten irgalma miatt elengedheti a büntetést úgy, hogy igazsá­
gossága nem sérül.430 46.1. ad 3 még világosabban mutatja, hogyan gon­

429 Az SCG magyarázata inkább antropológiai:  az elégtétel,  ami voltaképpen az 
ember önbüntetése, arra szolgál, hogy az ember akaratát jó irányba fordítsa. „Ordo 
iustitiae hoc requirit ut peccato poena reddatur. Ex hoc autem quod ordo servatur in 
rebus, sapientia Dei gubernantis apparet. Pertinet igitur ad manifestationem divinae 
bonitatis et  Dei gloriam quod pro peccato poena reddatur. Sed peccator peccando 
contra  ordinem  divinitus  institutum  facit,  leges  Dei  praetergrediendo.  Est  igitur 
conveniens ut hoc recompenset in seipso puniendo quod prius peccaverat: sic enim 
totaliter extra inordinationem constituetur. Per hoc ergo patet quod, postquam homo 
per  gratiam  remissionem  peccati  consecutus  est,  et  ad  statum  gratiae  reductus, 
remanet obligatus, ex Dei iustitia, ad aliquam poenam pro peccato commisso. Quam 
quidem poenam si propria voluntate a se exegerit, per hoc Deo satisfacere dicitur: 
inquantum  cum  labore  et  poena  ordinem  divinitus  institutum  consequitur,  pro 
peccato  se  puniendo,  quem  peccando  transgressus  fuerat  propriam  voluntatem 
sequendo. Si autem a se hanc poenam non exigat, cum ea quae divinae providentiae 
subiacent, inordinata remanere non possint, haec poena infligetur ei a Deo. Nec talis 
poena  satisfactoria  dicetur,  cum  non  fuerit  ex  electione  patientis:  sed  dicetur 
purgatoria, quia, alio puniente, quasi purgabitur, dum quicquid inordinatum fuit in 
eo, ad debitum ordinem reducetur. Hinc est quod apostolus dicit, I ad Cor. 11-31 si  
nosmetipsos  diiudicaremus,  non  utique  iudicaremur:  cum  autem  iudicamur,  a  domino  
corripimur, ut non cum hoc mundo damnemur.” SCG III.158. Illetve  IV. 54.8. Krisztusba 
kapcsolódva, bekapcsolódunk Isten megváltó művébe.

430 „Haec  etiam  iustitia  dependet  ex  voluntate  divina  ab  humano  genere 
satisfactionem pro peccato exigente. Alioquin, si voluisset absque omni satisfactione 
hominem a peccato liberare, contra iustitiam non fecisset. Ille enim iudex non potest, 
salva  iustitia,  culpam  sive  poenam  dimittere,  qui  habet  punire  culpam  in  alium 
commissam,  puta  vel  in  alium  hominem,  vel  in  totam  rempublicam,  sive  in 
superiorem  principem.  Sed  Deus  non  habet  aliquem  superiorem,  sed  ipse  est 
supremum et commune bonum totius universi. Et ideo, si dimittat peccatum, quod 
habet  rationem culpae ex eo quod contra ipsum committitur,  nulli  facit  iniuriam, 
sicut  quicumque  homo  remittit  offensam  in  se  commissam  absque  satisfactione, 
misericorditer, et non iniuste agit. Et ideo David, misericordiam petens, dicebat, tibi 



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 195

dolja el igazságosság és irgalom viszonyát Istenben a megváltás műve 
kapcsán, amikor arra a kérdésre válaszol, hogy ha Isten elégtétel nélkül 
is gyakorolhatná irgalmát, akkor mégis miért az általunk ismert formát 
ölti Isten terve?

„Mind  Isten  irgalma,  mind  Isten  igazságossága  szempontjából 
megfelelő volt, hogy Krisztus szenvedése által szabadultunk meg. 
Igazságossága szempontjából, szenvedése által Krisztus eleget tett 
az emberi nem bűneiért: és így az ember Krisztus igazságossága ál­
tal szabadul meg. Irgalmassága szempontjából pedig, mivel az em­
ber saját maga nem tud eleget tenni az egész emberi természet vét­
keiért, Isten elégtételadóként adta neki saját Fiát, Róm 3,24-25 sze­
rint: Ingyen igazulnak meg az ő kegyelméből a megváltás által, amely Jé­
zus Krisztusban van, akit Isten rendelt vére által történő engesztelésül, a  
hit révén. És ez túláradóbb irgalom volt, mintha a bűnöket elégtétel 
nélkül engedte volna el. Ezért mondja Ef 2,4-5: De Isten, aki gazdag  
az irgalmasságban, igen nagy szeretetéből, mellyel szeretett minket, 5noha  
bűneink miatt halottak voltunk, Krisztussal együtt életre keltett – kegye­
lemből üdvözültetek.”

A Summa-ban Tamás tehát elhagyja a világegyetem rendje helyreállítá­
sából származó érvet, illetve hogy az elégtétel által az ember visszanyeri 
méltóságát; az alapgondolat inkább a megszakított kapcsolat helyreállí­
tása:

„Sajátosan az szolgáltat elégtételt, aki a sértésért olyat ad a sér­
tettnek,  amelyet  ugyanannyira vagy jobban szeret  a  sértett,  mint 
amennyire a sértést gyűlölte. Krisztus pedig, szeretetből és enge­
delmességből szenvedve, valami nagyobbat nyújtott Istennek, mint 
amit az egész emberi nem bűnének kárpótlása/engesztelése köve­
telt volna. Először is, szeretetének nagysága miatt, amely által szen­
vedett. Másodszor, életének méltósága miatt, amelyet elégtételként 
nyújtott, amely Isten és ember élete volt. Harmadszor, szenvedése 
egyetemességének, és fájdalmának nagysága miatt. (ld. 46.5.6.) És 
ezért  Krisztus  szenvedése  nem  csak  elégséges,  hanem  túláradó 
elégtétel volt az emberi nem bűneiért, 1Jn 2,2 szerint: Ő az engesztelő  

soli peccavi, quasi dicat, potes sine iniustitia mihi dimittere.”



196 Deák Hedvig OP

áldozat bűneinkért, nemcsak a mieinkért, hanem az egész világ bűneiért.” 
STH III.48.2. in co.

Tamás tehát nem adósság megfizetése kapcsán beszél elégtételről, ha­
nem egy személyes kapcsolat, egy megszakított barátság helyreállítása 
kapcsán – ez is fontos perspektívaváltás Anzelmhez képest. Az elégtétel 
tehát nem egy jogi tranzakció: Krisztus halála, amely jele alázatának és 
engedelmességének431, amiatt a szeretet miatt lehet elégtétel-adó, amely-
lyel Krisztus azt önként elviselte, és amely nélkül az elégtétel hatástalan 
lenne.432 Első helyen tehát a szeretet áll, mint ami Krisztus cselekvését 
inspirálja: tökéletes szeretete miatt képes ugyanis tökéletes elégtételre és 
önfelajánlásra. Krisztus lelkének tehát tökéletesnek kellett lennie, ami a 
tudomány és erények habitusát illeti, hogy képes legyen eleget tenni – 
mondja Tamás STH III.14.1 ad 1-ben.

Krisztus szeretete tehát a formális eleme az elégtételnek, míg a mate­
riális elem a teste, amelynek méltósága Krisztus személyének méltósá­
gából  származik,  aki  maga  Isten.  Ahogyan  STH  III.14.1.-ben  Tamás 
megmagyarázza, Krisztus testének fizikai defektusai, úgy mint a halál, 
szomjazás stb. anyagi elemei elégtételének, amely a másnak kijáró bün­

431 „Et  licet  homines  ad  humilitatem  informari  potuerint  divinis  sermonibus 
instructi,  […]  tamen  ad  agendum  magis  provocant  facta  quam  verba  et  tanto 
efficacius facta movent, quanto certior opinio bonitatis habetur de eo qui huiusmodi 
operatur.  Unde,  licet  aliorum  hominum  multa  humilitatis  exempla  invenirentur, 
tamen expedientissimum fuit ut ad hoc hominis Dei provocarentur exemplo, quem 
constat errare non potuisse; et cuius humilitas tanto est mirabilior quanto maiestas 
sublimior.” SCG IV.54.20

432 STH III.14.1. ad 1: „Non enim esset efficax satisfactio nisi ex caritate procederet.” 



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 197

tetés elviseléséből áll.433 Márpedig a halál és a testi gyengeségek az első 
bűn büntetései.434 

Továbblépve, ennek a szeretetnek a forrása is maga az Atyaisten, aho­
gyan  47.3-ban  megmagyarázza,  arra  a  kérdésre  válaszolva,  hogy  az 
Atya adta-e át Krisztust a szenvedésre. 

„Krisztus  önként  szenvedett,  az  Atya  iránti  engedelmességből. 
Ezért  az  Atya  háromféleképpen  adta  őt  át  a  szenvedésre.  […] 
amennyiben ő sugallta neki az értünk való szenvedésnek az akará­
sát, és szeretetet öntött beléje. […] Istentelen és kegyetlen dolog az 
ártatlan embert szenvedésre és halálra adni akarata ellenére. Így az 
Atyaisten nem adta át Krisztust, hanem úgy, hogy sugallta neki az 
értünk való szenvedés akarását. Ebben megmutatkozik mind Isten 
szigora, aki a bűnt büntetés nélkül nem akarja elengedni [...] és az ő 
jósága abban, hogy mivel az ember elégségesen semmilyen büntetés 
elszenvedése által sem tudna eleget tenni, adott neki elégtétel-adót.” 
(Róm 11,22) STH III.47.3. 

Az összképet nézve, Tamásnak Anzelmnél jobban sikerül kidomboríta­
nia a megváltásnak a leszálló ágát, amikor hangsúlyozza, hogy maga az 
elégtétel is végső soron Istennek a kezdeményezése, hiszen az isteni ir­

433 STH III.14.1. in co: „Conveniens fuisse corpus assumptum a filio Dei humanis 
infirmitatibus et defectibus subiacere, et praecipue propter tria. Primo quidem, quia 
ad hoc filius Dei, carne assumpta, venit in mundum, ut pro peccato humani generis 
satisfaceret. Unus autem pro peccato alterius satisfacit dum poenam peccato alterius 
debitam in seipsum suscipit.  Huiusmodi autem defectus corporales,  scilicet  mors, 
fames et  sitis,  et  huiusmodi, sunt poena peccati,  quod est  in mundum per Adam 
introductum, secundum illud Rom. V, per unum hominem peccatum intravit in mundum,  
et  per peccatum mors.  Unde conveniens fuit,  quantum ad finem incarnationis,  quod 
huiusmodi poenalitates in nostra carne susciperet, vice nostra, secundum illud Isaiae 
LIII, vere languores nostros ipse tulit.” Hasonlóképpen ír Compendium Theologiae I. 226-
ban arról, hogy a fizikai gyengeségek részei az elégtételnek.

434 Krisztusnak ez a tökéletes szeretete teszi lehetővé azt is, hogy kereszthalála ne 
újabb bűnként álljon ember és Isten közé: Krisztus szeretete nagyobb volt, mint az őt 
keresztre feszítők gonoszsága.  Ezért  volt  inkább képes eleget  tenni szenvedésével, 
mint amennyire meggyilkolói képesek voltak sérteni a keresztre feszítéssel – írja Ta­
más STH III.48.2. ad 2-ben. Érdekes, hogy Anzelm ugyanerre a kérdésre azt válaszol­
ja, hogy Krisztus meggyilkolóit tudatlanságuk menti meg. CDH II.15,



198 Deák Hedvig OP

galom és szeretet ösztönzi Krisztust.435 De az elégtétel, és ennek eredmé­
nye, a kiengesztelődés, nem Istent változtatja meg, hanem minket:

„Krisztusról nem abból a szempontból állítjuk azt, hogy minket Is­
tennel kiengesztelt,  hogy Isten minket újból szeretni kezdett, hiszen 
írva van, Jer 31,3: örök szeretettel szerettelek. Hanem mert Krisztus 
szenvedése elvette a gyűlölet okát, mind bűneink lemosása miatt, min 
pedig valami elfogadhatóbb jóval való kárpótlás miatt.” 49.4. ad 2

Tamás tehát  eltér  Anzelmtől  Krisztus  halálának  okát  illetően,  hiszen 
Anzelm szerint Krisztusnak azért elégtétel-adó a halála, mert azzal nem 
tartozott  Istennek,  hiszen  bűntelen volt.436 További  eltérés  Anzelmtől 
Krisztus szeretetének és engedelmességének központba helyezése. Ami 
azonban a legnagyobb újdonság Tamás érvelésében, és ami a leginkább 
megkülönbözteti Anzelmétől, az maga a mód, ahogyan az elégtétel eljut 
hozzánk. Arra az ellenvetésre, hogy Krisztus nem tehet eleget értünk, 
mert magának a bűnösnek kell ezt megtennie, a következőt válaszolja:

„A fej és a tagok mintegy egy misztikus személyt alkotnak. És 
ezért  Krisztus  elégtétele  minden  hívőre  tartozik,  mint  tagjaira. 
Amennyire ugyanis két ember egy a szeretetben, egyik a másikért 
eleget tud tenni. […] A bűnbánattal és gyónással nem hasonló a 
helyzet: mert az elégtétel külső cselekedetben áll, amelyhez igény­
be  vehet  lenni  eszközöket,  amibe  a  barátok  is  beszámítanak.”
STH III.48.2. ad 1.

Hasonló érveléssel találkozunk tehát, mint amit az érdem esetében lát­
tunk: Krisztus elégtételének annyiban van hatása, amennyiben Krisztus­
ba vagyunk testesülve, mint főbe a tagok. Egyúttal megnyílik az a lehe­
tőség is, hogy mi is tudunk eleget tenni másokért: az ember csak azért 
képes elégtételt adni Istennek, mert már kegyelmet nyert. Ezért lehető­
sége van arra, hogy akaratát megtisztítsa a bűnbánati gyakorlatok által. 

435 STH III.48.5-ben magyarázza azt, hogy a megváltás közvetlenül Krisztushoz tar­
tozik ugyan, de az egész Szentháromsághoz úgy, mint első okhoz, akitől van Krisztus 
mint ember, és aki Krisztusnak a megváltó halált sugallta. 

436 Ld. CDH II.11.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 199

Ha  ugyanis  megpróbáltatásainkat  elfogadjuk,  akkor  azok  elveszítik 
büntetés jellegüket, és elégtétel adók lehetnek.437 

A misztikus test eszméjén kívül feltűnik Tamás teológiájának egy má­
sik központi gondolata: a szeretet mint barátság, és Krisztus, aki mint 
barát tesz eleget értünk. Krisztus értünk adott elégtételének példája a 
baráti egység, amikor az, amit egyik barát a másikért tesz, mindkettőjü­
ké. Ha két személyt a szeretet egyesít, akkor egyik a másik helyett tud 
eleget tenni.438 Így Krisztus elégtétele is beszámítódik nekünk, az ő ba­
rátainak:

„Mivel  pedig  azt,  amit  a  barátaink által  teszünk vagy szenve­
dünk,  valamiképpen mi  magunk tenni  vagy szenvedni  látszunk, 
azért mert a szeretet olyan kölcsönös erő, amely két egymást szere­
tőt valamiképpen egyé tesz, nem tér el az igazságosság rendjétől, 
ha  valaki  úgy  szabadul  meg,  hogy  barátja  eleget  tesz  érte.” 
Compendium Theologiae, I. 226. 

De az elégtétel közlésének nem pusztán példája a baráti szeretet, hanem 
Krisztus éppen azért tesz eleget értünk, mert a barátai vagyunk. Tamás 
adottnak veszi, hogy Krisztus az, aki felvesz minket szeretetébe, ő az, 
aki választ minket. Krisztus mint barát és az isteni szeretet mint barát­
ság témája túlmutat jelen tanulmány keretein; annyit azonban megje­
gyeznék, hogy ez Tamás teológiájának egyik központi gondolata, hiszen 
Tamás  definíciója  szerint  (STH  II.II.23.1.),  az  isteni  szeretet  barátság 
(azaz kölcsönös szeretet, amely egy közös jó közlésén alapszik). 

Az Istennel való barátság és Krisztus személye bizonyos természetes­
séggel kapcsolódik össze Tamásnál. Ezt mutatja STH II.II.23.1. sed contra 
érve, amely megalapozza a szeretetet, mint barátságot: 

„Jn  15,15  szerint,  Nem mondalak  többé szolgának  benneteket, 
hanem barátaimnak. De ezt csak a szeretet miatt mondta. Tehát a 
szeretet barátság.”

Krisztus szerepe Istennel való barátságunkkal kapcsolatban négy szem­
pont alapján lesz világos. Ezek a következők: a megtestesülés, a megvál­

437 STH I.II.87.6.
438 STH III.158.



200 Deák Hedvig OP

tás, Krisztus jelenléte a szentségekben, és végül Krisztus és az emberi 
szabadság viszonya. Már magának a megtestesülésnek is a célja barát­
ság létesítése Isten és ember közt. Isten a megtestesüléssel teremti meg a 
közte és az ember közti barátsághoz az alapot, mert a megtestesülés ál­
tal Isten és ember bizonyos értelemben egyenlő lesz. Az ember élete is 
új méltóságot kap Isten lehajlása nyomán, méltó lesz Isten egyenlők kö­
zötti barátságára. A megtestesülés azért conveniens, megfelelő, mert álta­
la az Isten és ember közti barátság bensőségesebb lesz, hiszen az Isten 
és ember közti egyenlőtlenség akadályozta a barátságot.

„Mivel a barátság egyfajta egyenlőségben áll, azok, amik nagyon 
egyenlőtlenek,  nem  képesek  barátságban  egyesülni.  Azért  tehát, 
hogy Isten és ember közt bensőségesebb barátság legyen, hasznos 
volt az ember számára, hogy Isten emberré legyen, mivel az ember 
embernek természetesen is barátja: hogy így, míg látható alakban 
megismerjük  Istent,  a  láthatatlanok  szeretetére  ragadtassunk.”
SCG IV.54. 

Isten szeretetének valódi nagyságát legjobban Krisztus szenvedése mu­
tatta meg, és ezzel kiváltotta az ember viszontválaszát. Krisztus szenve­
dése tehát központi szerepet játszik abban, hogy megértsük, mit jelent 
Isten barátsága számunkra,  mivel  Isten szeretetét  legtökéletesebben a 
szenvedés nyilvánította ki.

„Azáltal tehát, hogy az ember Krisztus szenvedése árán megsza­
badult,  sok  minden történt  az  ember  üdvösségére  vonatkozóan. 
Először is az, hogy az ember megtudja, mennyire szereti Isten az 
embert, és ezáltal Isten szeretetére kap indítást, amiben az emberi 
üdvösség tökéletessége áll.” STH III.46.3. 

Ismét példát láthatunk arra, hogy ugyanaz az isteni-baráti szeretet ins­
pirálja a megtestesülést, és a megváltást, illetve az elégtétel útján való 
kiengesztelődést.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 201

3. Krisztus szenvedése üdvösséghozó mint sacrificium/áldozat
és váltságdíj/kiváltás (redemptio)

Áldozat és  megváltás,  illetve  váltságdíj  ‒  az elégtétellel  ellentétben ‒ 
szentírási kifejezések. Mindkettő az elégtétel eszköze, hiszen az áldozat 
hatása  Isten  kiengesztelése.439 A  Szentenciakommentárban  Tamás  még 
nem beszélt  kifejezetten  a  szenvedésről  mint  áldozatról,  az  SCG-ben 
sem volt hangsúlyos, így ez egy újabb újdonsága a Summának. Krisztus 
szenvedésének  mint  üdvhozó  áldozatnak  szentírási  alapját  Tamás  Ef 
5,2-ben találja  meg:  [Krisztus]  átadta magát  értünk jó illatú áldozati  ado­
mányként Istennek. (STH III.48.3. sed c). Mindaz azonban, amit Tamás a 
3. és 4. artikulusban elmond, több, korábban tárgyalt kérdést feltételez.

Egyrészt az érvelés arra épül, amit STH III.22-ben mondott Krisztus 
papságáról. Az első artikulusban tisztázza, hogyan pap Krisztus: mint 
közvetítő Isten és ember között, a nép imáját ajánlja fel Istennek és elég­
tételt  ad  érte.  A második  artikulusban  pedig  megmagyarázza,  hogy 
Krisztus hogyan pap és áldozat egyszerre. Krisztus embersége szerint 
egyszerre pap és áldozat, mert a háromféle cél, amely miatt áldozatot 
mutatnak be (a bűnök eltörléséért, a kegyelemben való megmaradásért, 
azaz a felajánlók üdvösségéért, és mint teljesen elégő áldozat, Isten és 
ember tökéletes egyesüléséért), mind az ő emberségén keresztül valósul 
meg. Ennek a hármas célnak a megvalósulását három szentírási idézet 
illusztrálja.  A bűnök eltörlését  Róm 4,25: „aki bűneinkért átadatott”; a 
kegyelem elnyerését Zsid 5,9: „és amikor eljutott a tökéletességhez, örök 
üdvösség szerzője lett mindazoknak, akik engedelmeskednek neki; az 

439 „Respondeo dicendum quod passio Christi est causa reconciliationis nostrae ad 
Deum  dupliciter.  Uno  modo,  inquantum  removet  peccatum,  per  quod  homines 
constituuntur inimici Dei, secundum illud Sap. XIV,  similiter odio sunt Deo impius et  
impietas  eius;  et  in  Psalmo,  odisti  omnes  qui  operantur  iniquitatem.  Alio  modo, 
inquantum  est  Deo  sacrificium  acceptissimum.  Est  enim  hoc  proprie  sacrificii 
effectus, ut per ipsum placetur Deus, sicut cum homo offensam in se commissam 
remittit propter aliquod obsequium acceptum quod ei exhibetur. Unde dicitur I Reg. 
XXVI, si dominus incitat te adversum me, odoretur sacrificium. Et similiter tantum bonum 
fuit quod Christus voluntarie passus est, quod propter hoc bonum in natura humana 
inventum, Deus placatus est super omni offensa generis humani, quantum ad eos qui 
Christo passo coniunguntur secundum modum praemissum.” STH III.49.4. in co. 



202 Deák Hedvig OP

Istennel a dicsőségben való egyesülést  Zsid 10,19: „Mivel tehát bízunk 
abban, testvérek, hogy Jézus vére által bemegyünk a szentélybe” [azaz 
az örök dicsőségbe]. 

Feltételezi  az  áldozat  teológiája  továbbá  azt  is,  amit  a  Secunda 
Secundae-ban fejtett ki Tamás az áldozatról, mint a vallásosság erényé­
nek részéről. Ott az áldozatnak Szent Ágoston által használt fogalmát 
vette alapul:440 Valódi áldozat minden olyan cselekedet, amelyet azért 
teszünk, hogy Istenhez szent közösségben ragaszkodjunk, és amely arra 
a jó célra vonatkozik, amely által valóban jók lehetünk. Tamás ennek 
alapján úgy határozza meg az áldozatot (STH II.II.85.2.4), hogy az olyan 
külső cselekedet, amelyet a sajátosan Istennek kijáró tisztelet (a belső 
cselekedet) kifejezésére teszünk. Itt a III.48.4-ben hozzáteszi, hogy az ál­
dozat célja sajátosan Isten kiengesztelése.441 

Az áldozatnak ez a gondolata feltételezi a tamási emberképet is: mivel 
az ember szellemi lény, aki testben él, ezért a legszellemibb cselekede­
teknek is közük van a testhez, nem csak a lélekhez, és az Istennek szóló 
kultusznak is szüksége van külső cselekedetekre. A külső áldozat min­
dig a belsőnek a jele, és arra van rendelve. 

Ez  utóbbi  szempont  is  kulcsfontosságú Krisztus  áldozata  esetében: 
Krisztus szenvedése ugyanis úgy áldozat, hogy az az ő belső, lelki áldo­
zatának külső jele. Ami kedvessé teszi Krisztus szenvedését Isten előtt, 
az a felajánlás belső gesztusa:

„Krisztus pedig saját magát ajánlotta fel szenvedésében értünk: 
és maga a cselekedet, hogy önként vállalta a szenvedést, a legked­
vesebb volt Istennek, minthogy szeretetből jött. Ezért nyilvánvaló, 
hogy Krisztus szenvedése valódi áldozat.” STH III.48.3. in co.

Bár Tamás az áldozatnak a természetes szinten való megvalósulásából 
indul ki, de mégsem úgy gondolkodik, mint sok későbbi teológus, akik 
a vallásokból megismert áldozat-fogalmat alkalmazzák Krisztus áldoza­
tára. Hangsúlyozza ugyanis, hogy nem meggyilkolói mutattak be áldo­
zatot, hanem Krisztus saját maga, mert ő volt az, aki szeretetből szenve­

440 De civitate Dei, X.6.
441 STH III.22.2-ben úgy fogalmazott, hogy mindaz, amit Istennek ajánlunk azért, 

hogy az ember lelke Istenre irányuljon, az áldozatnak mondható.



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 203

dett (STH III.48.3. ad 3). Ha tehát Krisztus halálának a hit szempontjá­
ból egyedülálló jelentősége van, akkor ez nem materiális megvalósulása 
miatt van, és nem is a halál büntetés jellege miatt, hanem mert a szeretet 
legnagyobb bizonyítékának része volt. 

Végül STH III.49.4.-ben arra is kapunk magyarázatot, hogy Krisztus 
áldozata hogyan járul hozzá üdvösségünkhöz. 

„Krisztus szenvedése Istennel való kiengesztelődésünk oka két­
szeresen. Először is, amennyiben eltávolítja a bűnt, amely az embe­
reket Isten ellenségévé tette,  a Bölcs 14,9 szerint:  Hasonlóképpen 
gyűlöli Isten az istentelent és az ő istentelenségét, és a Zsoltárban 
(5,7): Gyűlölsz mindenkit, aki gonoszságot cselekszik. Másodszor, 
amennyiben Istennek kedves áldozat. Ugyanis sajátosan az az áldo­
zatnak a hatása, hogy általa Isten kiengesztelődik (placatur): mint 
amikor az ember az ellene elkövetett sértést elengedi, a tiszteletnek 
neki kedves gesztusa/obsequium/ miatt, amit neki bemutatnak. […] 
És hasonlóképpen, akkora jó volt, hogy Krisztus önként szenvedett, 
hogy emiatt az emberi természetben történt jó miatt, Isten megen­
gesztelődött az emberi nem összes bűne felől, azokra nézve, akik 
kapcsolódnak a szenvedő Krisztushoz a korábban leírtak szerint.”

Az áldozat tehát az elégtétel eszköze, a váltságdíjhoz (redemptio) hason­
lóan, amely a negyedik a szempontok között. Ha a bűn megkötözöttség, 
akkor az elégtétel váltságdíjként hat, azaz kivált a szolgaságból: 

„A bűn által az ember kétszeresen meg lett kötözve. Egyrészt, a 
bűn szolgaságával: mert aki bűnt követ el, az a bűn szolgája, amint 
Jn 8,34 mondja, és 2Pét 2,19: aki legyőzte, annak lett a szolgája. Mi­
vel tehát a sátán legyőzte az embert, amikor a bűnre vezette, az em­
ber a sátán szolgálatába került. Másodsorban, a bűnért járó bünte­
tés miatt, amely megköti az embert Isten igazságossága szerint. És 
ez is egy bizonyos szolgaság: a szolgasághoz tartozik ugyanis, hogy 
valaki elszenvedi azt, amit nem akar, míg a szabad ember úgy bá­
nik magával, ahogyan akarja.

Tehát, mivel Krisztus szenvedése elégséges és túláradó elégtétel 
volt az emberi nem bűnéért és büntetéséért, szenvedése bizonyos 
értelemben ár, amely által megszabadultunk mindkét kötöttségtől. 



204 Deák Hedvig OP

Ugyanis  magát  az  elégtételt,  amellyel  valaki  eleget  tesz  magáért 
vagy másért,  bizonyos árnak mondjuk, amellyel  kiváltja  magát a 
bűnből és a büntetéstől, amint Dán 4,24 mondja: váltsd meg bűnei­
det alamizsnával. Krisztus pedig eleget tett, nem pénzt vagy valami 
hasonlót adva, hanem azt adva, ami a legnagyobb, azaz saját ma­
gát, értünk. És ezért mondjuk, hogy Krisztus szenvedése a mi vált­
ságdíjunk [redemptio].”

A váltságdíjról  szóló cikkely tehát az elégtétel igazi  értelmét világítja 
meg: az elégtétel egyfajta ár, fizetség (pretium), hiszen az elégtétel erede­
ti értelmében az a kompenzáció, amelyet az adós felajánl, annak remé­
nyében, hogy a hitelező elégségesnek találja; amikor pedig egy sértésről 
van szó, akkor az elégtétel a bűnös személy gesztusa, aki a megsértett 
bocsánatát kéri. Mivel itt nem pénzről van szó, ezért Tamás azt mondja, 
hogy ha a bűn egyfajta lekötelezettség, akkor Krisztus szenvedése bizo­
nyos értelemben ár (quoddam pretium). Tamás megmagyarázza, hogy az 
ember nem az ördögnek tartozik, hanem itt Isten és az ember viszonyá­
ról van szó. Krisztus saját vérét, azaz életét, ami a mi megváltásunk ára, 
Istennek ajánlotta fel, nem a sátánnak (ad 3). A kezdeményezés tehát Is­
tené, hiszen Ő az, aki nekünk adja az eleget tevő személyt, az ember pe­
dig nem pusztán a bűnös ember, hanem maga Krisztus, aki azonosítja 
magát az emberiséggel, és Istennek végtelen elégtételt nyújt, amelyet ál­
dozatának szerető engedelmessége fejez ki, és ezáltal elnyeri a megvál­
tást.442

442 A Róm 3,25-höz írt kommentárjában Tamás ezeket a gondolatokat még egysze­
rűbben kifejti:  „Secundo, ostendit unde ista redemptio efficaciam habuit cum dicit 
quem  proposuit  Deus  propitiatorem.  Ex  hoc  enim  Christi  satisfactio  efficaciam  ad 
iustificandum  habuit,  et  ad  redimendum,  quia  eum  Deus  ad  hoc  ordinaverat 
secundum  suum  propositum,  quod  designat  cum  dicit  quem  proposuit  Deus  
propitiatorem. Eph. c. I, 11:  qui operatur omnia secundum consilium voluntatis suae. Vel  
proposuit.  Id est  pro  omnibus  posuit,  ut  quia  humanum genus  non habebat  unde 
satisfacere posset, nisi ipse Deus eis redemptorem et satisfactorem daret. Ps. CX, 9: 
redemptionem misit dominus populo suo. Et sic, dum satisfaciendo, nos redimit a noxa 
peccati,  Deum  peccatis  nostris  propitium  facit,  quod  petebat  Psalmista  dicens: 
propitius esto peccatis nostris: et ideo dicit eum propitiatorem. I Io. c. II, 2: propitiatio.” Ad 
Romanos, 3, l.3



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 205

4. Krisztus szenvedése mint amely önmagában hatékony

A kérdés első artikulusa Krisztus szabadságára koncentrált, akinek em­
beri  lelke  volt  az  érdem alanya számunkra.  A következő artikulusok 
Krisztus emberségének másik összetevőjét, testét állították középpont­
ba: az Istennek adott elégtétel „anyaga” Krisztus teste, amelyet áldozat­
ként ajánl  fel és vére, amelyet váltságul ont ki sokakért.  De Tamás – 
amint erre többször történt utalás – pillanatra sem veszítette szem elől, 
hogy Krisztus emberségének ezek a cselekedetei csak azért lehetsége­
sek, mert Isten előbb szeretett minket, és ezért az ő kezdeményezése az, 
hogy nekünk a megváltót adja. Míg ezek az artikulusok a morális okság 
szempontjából  nézték  a  krisztusi  cselekvést,  amelyben  Krisztus  mint 
ember a fő ok, és cselekedetének érdemét illetve hatását Istentől várja, 
az utolsó cikkely az isteni cselekvést helyezi középpontba, amikor azt a 
kérdést teszi fel, hogy vajon Krisztus szenvedése ható-ok módjára – per 
modum efficientiae – okozta-e üdvösségünket. Ez az artikulus, amelyben 
arról van szó, hogy Krisztus embersége istensége nevében cselekszik, és 
nem mástól várja hatását (mint pl. az ima esetében), hanem saját magá­
tól eredményezi az üdvösséget, lezárja és egyben összefoglalja az eddig 
elmondottakat. 

Krisztus  emberségének  mint  az  istenség  eszközének  vizsgálata  Ta­
másnak olyan újítása, amelyet az egyházatyáktól kölcsönzött (Alexand­
riai Szent Cirilltől és Aranyszájú Szent Jánostól), és amelynek jelentősé­
gét nem ismerte fel azonnal.443 Egyik jellegzetes szövege a Compendium 
theologiae-ből (I.212) a következőképpen magyarázza azt, hogy Krisztus­
nak minden tette a megtestesült Ige tette:

„Így tehát Krisztusban az emberséget mintegy az istenség eszkö­
zének tekintjük. Nyilvánvaló, hogy az eszköz a fő-ok erejében cse­
lekszik. Ezért az eszköz cselekedetében nem csak az eszköz ereje 
van meg, hanem a fő cselekvőé is,  amint a bárd cselekvése által 
épül a bárka, amennyiben a bárdot a mesterember mozgatja. Így te­
hát az emberi természet cselekvése Krisztusban bizonyos erőt birto­

443 Erről bővebben ld. THEOPHIL TSCHIPKE monográfiáját:  L’humanité du Christ comme  
instrument de salut de la divinité, Fribourg 2003 (az 1939-es német eredeti francia fordí­
tása).



206 Deák Hedvig OP

kolt istenségéből, az emberi erő felett. Az, hogy a leprást megérin­
tette, az emberség cselekedete volt; de hogy az az érintés meggyó­
gyított a leprából, az istenség erejéből jött. És ezért minden emberi 
cselekedete és szenvedése az istenség erejénél fogva üdvhozó volt.”

Krisztus  emberségének  az  istenséggel  való  egyesült  volta  ad  választ 
arra a kérdésre is, hogy hogyan gyakorolhat hatást Krisztus szenvedése, 
ami testi valóság, olyanokra, akik nincsenek vele fizikai kapcsolatban: 

„Krisztus szenvedése,  bár testben történt,  mégis lelki ereje van 
azért, mert egyesülve van az istenséggel. És ezért lelki kapcsolat ál­
tal  gyakorol hatást:  tudniillik a hit  és  a hit szentségei  által,  Róm 
3,25  szerint:  Őt  adta  engesztelőként  a  hit  által  az  ő  vérében.”
STH III.48.6. ad 2.444

Ugyanezt az érvet alkalmazza akkor is,  amikor azt magyarázza meg, 
hogy Krisztus szenvedése hogyan szabadít meg a bűntől:

„Krisztus szenvedése a bűnök bocsánatának sajátos oka, mégpe­
dig  háromszorosan.  Először  is,  a  szeretetre  való  késztetésnek  a 
módján. Mert, amint az Apostol mondja,  Isten azzal bizonyítja irán­
tunk való szeretetét, hogy abban az időben, amikor még bűnösök voltunk,  
Krisztus meghalt értünk. Róm 5,8-9. A szeretet által nyerjük el a bű­
nök bocsánatát, Lk 7,47 szerint:  Sok bűne bocsánatot nyert, mert na­
gyon szeretett.

Másodszor,  Krisztus  szenvedése  a  bűnök  bocsánatát  kiváltás 
módjára  okozza.  Mivel  ugyanis  ő  a  mi  fejünk,  szenvedése  által, 
amelyet  szeretetből  és  engedelmességből  vállalt,  megszabadított 
minket, mintegy tagjait, a bűntől, szenvedésének mintegy ára által: 
mintha az ember, egy érdemszerző cselekedet által, amelyet a kezé­
vel vitt végbe, kiváltaná magát a bűnből, amelyet a lábával követett 
el.  Amint ugyanis a természetes test egy, bár különböző tagokból 
áll, így az egész Egyház, amely Krisztus misztikus teste, egyetlen 
személynek számít fejével együtt, aki Krisztus.

444 Hasonlóképpen nyilatkozik a STH III.49.1-ben is: Krisztus emberségének ezért 
most is van hatása, amikor az érdemszerzésre már nincs lehetősége. 



Krisztus szenvedése üdvösségünk oka 207

Harmadszor, hatékony ok módján: amennyiben a test, amelyben 
Krisztus a szenvedést elviselte, istenségének eszköze, amelynek ré­
vén szenvedései és cselekedetei az isteni erő által működnek a bűn 
kiűzésére.” STH III.49.1. in co.

IV. Összegzés

Áttekintve a vizsgált 48-as kérdést, világossá válik, hogy Szent Tamás 
szinte kizárólagosan a latin teológiai hagyomány keretein belül mozog 
(ezt mutatja,  hogy milyen keveset idézi  az egyházatyákat.)445 Ez nem 
meglepő, hiszen láttuk, hogy alapvető perspektíváját annak a kérdésnek 
tisztázása nyújtja, hogy Jézus embersége hogyan járul hozzá szabadon 
az üdvösséghez mint érdem és elégtétel: ezek a latin teológiai hagyo­
mány kitüntetett témái, sőt az elégtétel gondolata viszonylag új teológi­
ai probléma volt az ő korában.

Tamás azonban nem téveszti szem elől, hogy az elsőbbség az üdvös­
ség művében Istené, akinek szeretetéből jön a kezdeményezés a meg­
váltás művét tekintve; Krisztus mint ember, szabadon, szerető engedel­
mességgel  belesimul ebbe a tervbe,  hogy Isten szeretetéről  tanúságot 
téve, szinte „kiprovokálja” az ember szabad viszont-szeretetét.446 Továb­
bá, a kívánatos egyensúlyt felszálló és leszálló közvetítés között segít 
megteremteni azzal, hogy Krisztus emberi cselekvését beágyazta az Is­
ten-ember egyedi ontológiai konstitúciójába. Ezért Tamás szótériológiá­
ja nem pusztán a szenvedésre koncentrál: üdvhozó jelentése van a feltá­
madásnak  (Krisztus  feltámadása  a  mi  feltámadásunk  oka)  és  a 
mennybemenetelnek, valamint Krisztus minden más tettének is. 

Tamás azonban nem pusztán egymás mellett tartja a kétféle közvetí­
tést, hanem az első, a leszálló adja az egyediséget a másodiknak, és adja 
meg  Krisztus  érdemének  és  elégtételének  a  végtelen  értéket,  hiszen 
Krisztus embersége istenségével egyesülve lesz üdvösségünk oka. 

Hangsúlyeltolódás a felszálló és leszálló oldal között csak a későbbi 
századokban következett be, amikor is a reflexió szinte kizárólagosan a 

445 Erre felhívja a figyelmet JEAN-PIERRE TORRELL, Le Christ en ses mystères II, 444.
446 Ld. uo. 444‒448.



208 Deák Hedvig OP

felszálló oldalra koncentrált. A reformáció, Luthertől kezdve, de néha a 
katolikus teológia is,  a helyettesítő büntetés perspektívájában mozog: 
Krisztus szenvedi el a büntetést helyettünk. Tamás azonban elkerüli ezt: 
nála nem szerepel a satisfactio vicaria fogalma és hiányzik az utalás Isten 
haragjára Krisztus mint bűnös iránt; ugyanakkor abba a másik végletbe 
sem esik bele,  amely Krisztus halálának csak példaértéket  tulajdonít, 
nem objektív hatékonyságot.447 

Azt gondolom, igazat adhatunk a tanulmány elején idézett Rik Van 
Nieuwenhove-nek abban, hogy Tamás szintézise ma is figyelmet érde­
melhet.

447 Ez utóbbi értelmezésnek oka gyakran a bűn fogalmának problémája, ill. Isten 
megsértésének helyes értelmezése; ld. NICHOLAS, Synthèse dogmatique, 502‒503.



KRÁNITZ MIHÁLY:

Új magvetés? A vértanúság napjainkban.
Osztozás Jézus szenvedésében az Egyház javára

II. János Pál pápa a 2000. jubileumi esztendő megünneplésére írt apos­
toli buzdításában kijelentette, hogy „a második évezred végén az egy­
ház újra a szentek egyháza lett. E tanúságtételt nem szabad elfelejteni, 
mert a papokat, szerzeteseket és laikusokat ért üldözések a világ legkü­
lönbözőbb részein a vértanúk vérének nagy magvetését végezték.”448

A szentéletű pápa a XX. század keresztény áldozataira és tanúira em­
lékezve állapította meg, hogy századunkba visszatértek a gyakran isme­
retlen vértanúk, akik Isten nagy ügyének ismeretlen katonái. Amennyi­
re  csak  lehet,  az  egyháznak  meg  kell  őriznie  tanúságtételüket. 
Felszólította a helyi egyházakat, hogy mindent tegyenek meg annak ér­
dekében, hogy a szükséges dokumentáció összegyűjtésével megőrizzék 
a vértanúk emlékezetét. Ennek feltétlenül hatása lesz az ökumenizmus­
ra is, állapította meg a pápa, mert „a szentek, a vértanúk ökumenizmu­
sa talán a legmeggyőzőbb”.449

Az Apostoli Szék feladataként jelölte meg, hogy a harmadik évezred­
be tekintve a helyi egyházak anyagából dolgozzák össze az  egyetemes  
martirológiumot, és vizsgálják meg a módokat, melyekkel annak a mai 
embernek az életszentsége bizonyítható,  aki  megélte  Krisztus igazsá­
gát.450

448 II. JÁNOS PÁL pápa, Tertio millennio adveniente. A harmadik évezred közeledtével kez­
detű apostoli levele 37, (1994), SZIT, Budapest 1995, 36–38.

449 Uo. 37.
450 Uo.



210 Kránitz Mihály

1. Életáldozat az Ószövetségben

Az ártatlanul kiontott vér esete már a Szentírás első lapjain megjelenik, 
amikor a bűnbeesés után arról hallunk, hogy „Káin rátámadt testvérére, 
Ábelre, és agyonütötte”.451 Az első bűnt követi a második, majd a többi, 
s ez sajnos így lesz egészen a világ végéig... Korábban azt olvassuk Ábel 
és Káin áldozatával kapcsolatban, hogy „az Úr kegyesen tekintett Ábel­
re és áldozatára, Káinra és áldozatára azonban nem tekintett. Ezért Káin 
nagyon haragos lett, és lehorgasztotta fejét.”452 

Káin emberi magatartásában megjelenik az irigység, a gyűlölet és a 
bosszúálló lelkiállapot. Nincs oka,  hogy megölje  testvérét,  a hibát in­
kább saját magában kell keresnie, amint erre az Úr fel is szólítja: „Ha 
helyesen teszel, miért nem emeled föl a fejed? De ha nem cselekszel he­
lyesen, nem bűn van-e az ajtó előtt, mint leselkedő állat, amely hatalmá­
ba akar keríteni, s amelyen uralkodnod kell?”453 A választott nép kezdeti 
idejének „fehér vértanújához” tartozik még József, akit testvérei eladtak 
Egyiptomba, akik mindig irigykedve néztek rá, s kihasználva a lehető­
séget,  többségük úgy döntött,  hogy megölik. Egyedül Ruben ellenke­
zett, és így szólt testvéreihez: „Ne ontsatok vért, dobjátok be a ciszterná­
ba ott a pusztában, de kezeteket ne emeljétek rá!”454

Az Ószövetség egyik legkiemelkedőbb vértanútörténete a Makkabeus-
testvérek és édesanyjuk életáldozata, akiket a hitükért és a meggyőző­
désükért végeztek ki.455 Az utolsó testvérnek a királyhoz intézett szavai­
ban megrendítő módon tárul fel az Istenben gyökerező hithez való ra­
gaszkodás, a rá váró fájdalmak vállalása és a feltámadás ígéretébe vetett 
reménye: „Mint bátyáim, én is odaadom testemet és életemet atyáink 
törvényeiért, és az Istenhez folyamodom, hogy könyörüljön meg hama­
rosan népünkön.”456

451 Ter 4,8.
452 Ter 4,4–5.
453 Ter 4,6–7.
454 Ter 37,18–22.
455 2Mak 7,1–42.
456 2Mak 7,37. A Makkabeus-testvérek vértanúságát megelőzte Eleazár írástudó vérta­

núsága, aki a halála előtt kijelentette: „Korunkhoz nem illik a képmutatás. Szép példát 
mutatok az ifjúságnak arra, hogyan kell a tiszteletet érdemlő szent törvényekért bátran 



Új magvetés? A vértanúság napjainkban 211

2. Vértanúság az Újszövetségben

Az Újszövetségben maga Jézus hívja fel a figyelmet arra, hogy érte és az 
evangéliumért az üldözést és a vértanúságot is vállalni kell, és meg is je­
löli ennek okát: „Ha a világból valók volnátok, mint övéit szeretne ben­
neteket a világ. De mert nem vagytok a világból valók, hanem kiválasz­
tottalak benneteket a világból, gyűlöl benneteket a világ. Gondoljatok a 
tőlem kapott tanításra: Nem nagyobb a szolga uránál. Ha tehát engem 
üldöztek, titeket is üldözni fognak.”457

Az önkényes gyilkosságot elkövetőnek azonban el kell majd számolnia 
tetteivel, mert Isten nem feledkezik meg sem a vértanúságot vállalóról, 
sem pedig az erőszaktevőről: „E nemzedéknek számot kell majd adnia 
minden próféta véréről, amelyet a világ kezdetétől Ábel vérétől egészen 
az oltár és a templom között megölt Zakariás véréig kiontottak.”458

Jézus előre felkészíti tanítványait minden eshetőségre, hogy az igehir­
detés miatti üldöztetés el ne keserítse a tanítványokat: „Azért mondtam 
el ezeket, nehogy megbotránkozzatok. Kizárnak benneteket a zsinagó­
gákból, s eljön az óra, amikor az, aki megöl titeket, azt hiszi, hogy szol­
gálatot tesz vele az Istennek.”459

Jézus emlékeztet azoknak a prófétáknak a vértanúságára is, akiket Je­
ruzsálemben megöltek: „Jeruzsálem, Jeruzsálem, megölöd a prófétákat, 
és megkövezed, akik hozzád küldettek.”460 Ugyanakkor Jézus határozot­
tan kifejezte, hogy kész meghalni Jeruzsálemben: „Amikor már köze­
ledtek szenvedésének és megdicsőülésének napjai, elhatározta, hogy Je­
ruzsálembe megy.”461 

Jézus tulajdonképpen az első vértanú, aki vállalta mindazt, amiről a 
tanítványainak is beszélt: a bíróság elé való hurcolást, a kigúnyolást, a 

és hősiesen szép halált halni.”; vö. 2Mak 6,24.28. Életét és áldozatát a szent író így ösz-
szegzi:  „Így halt meg, és halálával  a nagylelkűség példáját és az igazi erény emlékét 
hagyta hátra nemcsak az ifjúságnak, hanem a nép többségének is.” (2Mak 6,31)

457 Jn 15,18–20.
458 Lk 11,49–51. Antiochusz királynak az utolsó Makkabeus-testvér kijelenti, hogy 

az Úr „kínok és gyötrelmek árán adja tudtodra, hogy csak ő az Isten” (2Mak 7,37).
459 Jn 16,1–3.
460 Mt 23,37a.; A katolikus egyház katekizmusa (=KEK), 558, SZIT, Budapest 2002, 160.
461 Lk 9,51. KEK, 557.



212 Kránitz Mihály

fenyegetést, a szenvedést és végül a halált. Az ősegyház hitvallásából is 
ez olvasható ki, amikor Péter a Salamon-csarnokban beszédet intézett a 
néphez:  „Isten  megdicsőítette  Fiát,  Jézust,  akit  ti  kiszolgáltattatok,  és 
megtagadtatok Pilátus előtt… Megtagadtátok a szentet és az igazat… 
Arra kértétek, hogy a gyilkosnak kegyelmezzen, az élet szerzőjét pedig 
megöltétek.”462 

Az apostolok tanúságtételéhez szorosan kapcsolódik az első vértanú, 
István diakónus halála, mivel nyíltan kimondta a főtanács tagjainak a 
felelősségét Jézus halálában: „Melyik prófétát nem üldözték atyáitok? 
Mind megölték azokat, akik az Igaz eljöveteléről jövendöltek. S most ti 
lettetek árulói és gyilkosai.”463

A kegyelem és a gondviselés páratlan műve volt, hogy az üldözők kö­
zül Saulból Pál apostolként Jézus lelkes hirdetője lett. Az első keresztény­
üldözést – melyben Saul is részt vett – Lukács jegyzi le az Apostolok Csele­
kedeteiben: „Saul még mindig lihegett a dühtől, és halállal fenyegette az 
Úr tanítványait. Elment a főpaphoz, és arra kérte, adjon neki ajánlólevelet 
a damaszkuszi zsinagógához, ha talál ott embereket, férfiakat és nőket, 
akik ezt az utat követik, megkötözve Jeruzsálembe hurcolhassa.464 A ké­
sőbbiek  során  az  egyház  terjedésével  egy  időben  arról  hallunk,  hogy 
„Heródes király elfogatta az egyház néhány tagját, hogy ártson nekik. Já­
nos testvérét, Jakabot karddal kivégeztette.”465 A Jelenések könyvének láto­
mása is az ősegyház tapasztalatát összegzi, amikor a patmoszi látnok a 
megdicsőültek seregét látva felteszi a kérdést: „Kik ezek a fehér ruhába 
öltözöttek, és honnan jöttek?” Azonnal megkapja a választ: „Ezek a nagy 
szorongatásból jöttek, ruhájukat fehérre mosták a bárány vérében.”466

462 ApCsel 3,11–15.
463 ApCsel 7,52.
464 ApCsel 9,1–2. Ananiás, aki később megkeresztelte Sault, látomásában tiltakozik, 

összefoglalva a keresztényüldözés tapasztalatát: „Uram, sokaktól hallottam, hogy ez 
az ember mennyit ártott szentjeidnek Jeruzsálemben. Ide pedig megbízatása van a fő­
papoktól,  hogy  bilincsbe  verjen  mindenkit,  aki  segítségül  hívja  nevedet.”  (ApCsel 
9,13–14)

465 ApCsel 12,1–2.
466 Jel 7, 13‒14.



Új magvetés? A vértanúság napjainkban 213

3. A vértanúság értéke az ősegyházban

Az üldözni, üldözés (diókein, diógmosz) kifejezés az evangéliumban és az 
Újszövetség számos helyén előfordul.467 A keresztényeket  nem érhette 
váratlanul az üldözés, mivel Jézus nyíltan szólt erről követőinek: „Min­
denki szemében gyűlöletesek lesztek nevemért, aki azonban mindvégig 
kitart, az üdvözül.”468

Az első századokban az egyházüldözés idején az ősegyház gondosko­
dott arról, hogy név szerint megőrizzék a vértanúk tanúságtételét, és a 
martirológiumokat, a vértanúlistákat a századok során továbbvezették.469

A vértanúság azonban nem volt más, mint Krisztus húsvéti misztériu­
mával való egyesülés. Ez már megjelenik a protomartyr, Szent István ese­
tében, aki halála előtt felkiáltott: „Látom, hogy nyitva az ég, és az Em­
berfia ott áll  az Isten jobbján”,  majd hozzá tette:  „Uram, Jézus,  vedd 
magadhoz lelkemet!”470

A vértanú nem elszigetelten cselekszik, saját meggyőződése szerint, ha­
nem hite mélyen az egyházi közösségben gyökerezik. Tette felelősséget 
jelent a keresztények közösségével szemben, mely kenotikus magatartá­
sával Krisztus példáját követi. Így a vértanú „hitelesíti” az egyházat, és 

467 Vö. BALÁZS K., Újszövetségi szómutató szótár, Logos Kiadó, Budapest 1998, 131.
468 Mt 10,22.
469 Vö.  Vértanúakták  és  szenvedéstörténetek (szerk.  Vanyó László),  SZIT,  Budapest 

1984; A. HAMMAN, Így éltek az első keresztények, SZIT, Budapest 1987 (Akik szenvednek 
az igazságért,  152–154);  VANYÓ L.,  „Legyetek  tökéletesek…”. Tanulmányok  a  keresztény  
aszkézis történetéhez a szerzetesség kialakulásáig, SZIT, Budapest 1991 (Aszkézis és vérta­
núság  a  latin  nyugaton,  86–103);  ÓRIGENÉSZ,  Buzdítás  a  vértanúságra  (Exhortatio  ad  
martyrium), Ókeresztény Írók 14, SZIT, Budapest 1997, 164–219; Cent points chauds de  
l’histoire l’Église, Desclée de Brouwer (Les martyrs refus de la société païenne?, 40–41); H. 
CHADWICK, A korai egyház, Osiris, Budapest 1999 (Az egyház, az állam és a társadalom a 
III. században, 106–114).

470 ApCsel 7, 56. 59.



214 Kránitz Mihály

az egyházak vértanúik érdemeiből élnek.471 Ezért lesz  vetőmag a kereszté­
nyek vére és ezért „vágyódhat” a vértanúságra az ősegyház tagja.472

4. Az egyházüldözés ma is hitvallókat terem – a közelmúlt példája

1948. június 21-én az iskolák államosítása elleni ún. Mihalovics-perben 
az ítélethirdetés előtt „az utolsó szó jogán” több vádlott, köztük Lénárd 
Ödön (1911‒2003) piarista szerzetes is felszólalt. Ekkor többek között a 
következőket mondta: „Mélyen tisztelt népbíróság! Az iskola az egyház 
szemléletében nem is a templom után, hanem mellette következik. Eb­
ben a harcban az egyház két ütőere közül az egyiknek az elvágásáról 
volt szó. A legvégső határig el kellett mennünk. – Amellett ezt a hangot 
nem mi kezdtük! A Szabad Nép egyik múlt heti számában is az egyik cikk­
író a Hercegprímás urat, a 70%-ban katolikus Magyarország katolikusa­
inak  fejét,  az  Anyaszentegyház  legfőbb  kormányzótestületének  tagját 
egyszerűen hazaárulónak nevezte. 

Az egyik legutóbbi nagyméretű utcai felvonuláson pedig több üzem­
nek az eredeti példányban kezemben megfordult szavalókórus szövegei 
közt a kisgyerekek számára írottak egyik sora így szól: »Mindszenty úr 
lógni fog!« Érthető, ha a papság nem túlságos optimizmussal néz a heti 
két óra hittan felé, ha aztán fél napon keresztül a gyereknek Magyaror­
szágon élő legfőbb vallási fejéről ilyen ékes szövegeket kell szavalnia! 
Egyik cellatársam vádpontjai között szerepel, hogy az egyik zsidónak 
az ablakait betörte. De nem valami magánlaksértéssel vádolják, hanem 
– amennyiben bebizonyul – méltán népellenes bűntett, mert ilyen szem­
pontból egy speciálisan kiválasztott ablakot tört be. 

A több milliónyi magyar katolikus fejének ilyetén bántalmazása szin­
tén nem egyszerűen rágalmazás, hanem egyház- és vallásüldözés! Én 

471 Vö. A. AMMAN, Le martyre dans l’Église ancienne, Migne, Paris 1990, 19. Lásd még: 
H.  SCERRI,  KOINONIA, DIAKONIA and MARTYRIA.  Interrelated Themes in Patristic  
Sacramental Theology as expounded by Adalbert-G. Hamman OFM, Melita Theologica Sup­
plementary Series 4, Malta 1999. (különösen:  Chapter V:  Martyria – The Witness Borne  
by Christians Fortified by Sacramental Grace, 229‒283.)

472 TERTULLIANUS, Apologeticum 50, 13. 15, in Tertullianus művei, Ókeresztény Írók 12, 
SZIT, Budapest 1986, 148‒149.



Új magvetés? A vértanúság napjainkban 215

pedig szívesen itt ülök a vádlottak padján, ha a fenti szövegek íróit is 
ideültetik mellém. Amíg azonban ez nem történik meg, addig itt nem 
izgatásról van szó, hanem arról, hogy te beszélhetsz, és te, másik nem, 
te elmondhatod mélyen átérezve, hangsúllyal, hogy milyen drága ne­
ked a magad meggyőződése, és te, másik, nem. Addig arról van szó, 
hogy hihetek-e a vallásomban, gondolkodhatok-e, beszélhetek-e, élete­
met formálhatom-e? És ez nem politika! Az őskeresztényeket is azzal 
vádolták háromszáz éven át, mert nem akartak áldozni márványszob­
roknak, hogy politikailag bűnösök, akik hazaárulók, és tönkreteszik a 
birodalmat. Azután a szobrok elporladtak, és ma mindenki tudja, hogy 
ott nem politikáról volt szó, hanem Istenről, hitről, vallásról.

Az ezt valló kereszténység pedig megmaradt. Itt is az evangéliumról 
és a vallásos életről van szó. Ha mi bűnösök vagyunk, ugyanezt a bűnt 
velünk együtt gondolatban és szándékban tizenegy magyar megyéspüs­
pök és négyezer pap is elkövette. De mi tudjuk, hogy nem vagyunk bű­
nösök, csak ragaszkodunk Istenhez, evangéliumhoz és a gyakorlati val­
lásos  élethez.  De  ehhez  töretlenül,  mindhalálig!  Isten  segítse  a 
népbíróságot nehéz feladata ellátásában!”473

Pontosan ötven évvel ezelőtt, az Ecclesiam suam (1964) kezdetű körle­
velében VI. Pál pápa fellépett a hallgató egyház érdekében. VI. Pál pápa 
szerint a szenvedésben és a hallgatásban a szeretet tanúságtétele húzó­
dik meg: „A »hallgató« egyház csendben van, csak szenvedése által be­
szél,  hallgatását  megosztja  egy egész  elnyomott  és  becsületétől  meg­
fosztott  társadalommal,  ahol  a  lélek  jogait  elnyomják  azok,  akik 
uralkodnak felette.  […] Csak a hallgatás,  a jajkiáltás,  a türelem és az 
örök szeretet az a tanúságtétel, amelyet az egyház ebben a helyzetben is 
adhat, és amelyet még a halál sem tud elnémítani.”474

473 LÉNÁRD Ö. – TÍMÁR Á. – SOÓS V. A., Istennel vagy Isten nélkül. A katolikus iskolák álla­
mosítása  Magyarországon,  Kairosz,  Budapest  2008,  142–143.  Emellett  Hetényi  Varga 
Károly (1932‒2002) kitartó munkával feldolgozta az új magyar vértanúk és hitvallók 
tanúságtételét a nyilas és szocialista embertelen egyházüldözés idejéből: Akiket üldöz­
tek az igazságért. Papi sorsok a horogkereszt és a nyilaskereszt árnyékában,  Ecclesia, Buda­
pest 1985;  Szerzetesek a horogkereszt és a vörös csillag árnyékában, Márton Áron Kiadó, 
Budapest - Lámpás Kiadó, Abaliget 2000‒2002.

474 Az egyház küldött. VI. Pál apostoli műve (szerk. Kránitz M.), SZIT, Budapest 2009, 
177  (Ecclesiam  suam,  107).  A XX.  század  hitvallóiról  lásd:  Les  nouveaux  héros  du  



216 Kránitz Mihály

5. Az egyház tanítása korunkban a vértanúságról

Az elmúlt húsz évszázadban újra és újra találkozunk a vértanúsággal, 
és ez nem szűnik meg napjainkban sem. Az egyház tanítása kimondja, 
hogy  a  vértanúság  a  hit  igazsága  melletti  legnagyobb  tanúságtétel; 
olyan tanúságtételt fejez ki, amely egészen a halálig terjed. A vértanú a 
meghalt és feltámadott Krisztusról tesz tanúságot, akivel a szeretetben 
egyesül. Tanúságot tesz a hit és a keresztény tanítás igazságáról. Ahogy 
az ősegyházban, a halált az erő felindításával kell elviselni. „Hagyjátok, 
hogy a vadállatok eledele legyek, ami által lehetséges számomra Isten 
elérése.”475

Az egyház a legnagyobb gonddal gyűjtötte össze azok emlékeit, akik 
a végsőkig elmentek hitük megvallásában.476 Kijelentette,  hogy akiket 
üldöznek az igazságért, különösképp érezzék magukat egynek a világ 
üdvéért szenvedő Krisztussal.477 Mivel „Jézus, az Isten Fia életét adta ér­
tünk; így nyilatkoztatta ki a szeretetét; nincs is senkinek nagyobb szere­
tete annál, mint aki életét adja viszonzásul őérte és testvéreiért. Már az 
első időktől fogva voltak, és mindig is lesznek arra hivatott kereszté­
nyek,  hogy a  szeretetről  ezen a  legkiválóbb módon tanúskodjanak a 
nagy nyilvánosság, de különösen is az üldözők előtt. A tanítvány Mes­
teréhez hasonul a vértanúsággal, és vére ontásában olyan lesz, mint ő, 
aki a világ üdvösségéért szívesen fogadta a halált. Ezért az egyház kivá­
ló adománynak és a szeretet legfőbb kifejezésének tartja a vértanúságot. 
Keveseknek jut osztályrészül, viszont mindenkinek készen kell lennie 
arra, hogy megvallja őt az emberek előtt, és kövesse őt a keresztúton, 
vállalva az üldöztetést, amelynek soha nincsen híjával az egyház.”478 

christianisme, La Vie (hors-série) 2008.
475 (=KEK), 2473.  Antiochiai Szent Ignác levele a rómaiakhoz; vö.  Apostoli atyák. Óke­

resztény Írók 3, SZIT, Budapest 1980, 181. A bűn és a gonoszság titka még a vértanú­
ság számára is megmarad. Lásd KEK  313: „A gondviselés útjai gyakran ismeretlenek 
maradnak számunkra. Csak a vég eljövetelekor ismerjük meg teljességében az utakat, 
hogy mi mindenen keresztül – még a rossz és a bűn drámáin át is – vezette el Isten a 
teremtést a Szombat nyugalmához.”

476 KEK 2474.
477 LG 41.
478 LG 42.



Új magvetés? A vértanúság napjainkban 217

Ezért „a szentek (és vértanúk) sokféleképpen hozzájárulnak az egy­
ház továbbépítéséhez. Hiszen ők az örök haza polgárai, ott vannak az 
Úrnál, és őáltala, ővele és őbenne szüntelenül közbenjárnak értünk az 
Atyánál.  Bemutatják  érdemeiket,  amelyeket  a  földön  szereztek  Jézus 
Krisztus által, mindenben az Úrnak szolgálva és a saját testükben kiegé­
szítve, ami még hiányzik Krisztus szenvedéséből testének, az egyház­
nak a javára.”479 

A zsinat megállapítja, hogy „a szeretet arra indítja Isten népének pász­
torait, hogy életüket adják juhaikért, készen a legnagyobb áldozatra is, 
követve azoknak a papoknak a példáját, akik nem vonakodtak napjaink­
ban sem feláldozni életüket.”480 Ezért „Krisztus lelkének indítására az 
egyháznak is ugyanazon az úton kell járnia, amelyen Krisztus járt: a sze­
génység, az engedelmesség, a szolgálat és az önfeláldozás útján, egészen 
a halálig, amelyből győztesen kerül ki.”481 „Telve voltak reménnyel az 
apostolok, akik sokféle megpróbáltatásban és szenvedéseikkel egészítet­
ték ki azt, ami hiányzik Krisztus szenvedéséből testének, az egyháznak a 
javára.  És  gyakran  lett  magvetés  a  keresztények  vérontása  („sanguis  
martyrum semen christianorum”; Tertullianus, Apologeticum 50,13).482

6. A vértanúság ökumenizmusa

VI. Pál pápa ökumenikus szempontból meghatározó kijelentést tett az 
ugandai vértanúk szentté avatásakor mondott homíliájában, kiemel­
ve, hogy a Krisztus melletti vérontással tett tanúság a katolikusok, or­
todoxok, anglikánok és protestánsok közös öröksége lett.483

II. János Pál pápa egyik utolsó írásában ismételten azokra irányította a 
figyelmet, akik az elmúlt században ellenséges és üldöző környezetben 
tudták magukévá tenni az evangéliumot, gyakran egészen a vértanúsá­

479 LG 49; Kol 1,24.
480 PO 13.
481 AG 5.
482 AG 5. Vö. Tertullianus művei, SZIT, Budapest 1986, 148.
483 Vö.  http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/homilies/documents/hf_p-vi_ 

hom_ 19641018_martiri-uganda_lt.html



218 Kránitz Mihály

gig. Ezek a tanúk, akik a vértanúság próbáját állták ki, különböző ke­
resztény felekezetekhez tartoztak, a remény jelei az ökumenizmus szá­
mára is, mert bizonyos, hogy a vérük „az egyház egységének számára is 
éltető nedv”.484

II. János Pál pápa ökumenikus körlevelében a különböző egyházakból 
származó vértanúk bátor tanúságtételét új erőnek nevezi, és legerősebb 
bizonyítéknak arra, hogy „minden megosztó tényezőn felül lehet emel­
kedni, ha valaki teljesen odaadja magát az evangélium ügyének”.485 A 
keresztények közös martirológiuma magában foglalja századunk vérta­
núit is, akik többen vannak, mintsem gondolnánk – fejti ki a pápa. Ez 
azt mutatja, hogy nagyon mélyen Isten fenntartja a közösséget a megke­
reszteltek között a hit legnagyobb követelményében, mely az élet felál­
dozásában nyilvánul meg. Ha meg lehet halni a hitért, ez azt mutatja, 
hogy célba lehet jutni.486

Az egyházak közötti közösség már tökéletes abban, amit valamennyi­
en a keresztény élet csúcsának tekintünk, tudniillik a halálig tartó mártí­
riumban.487 A vértanúk minden keresztény közösség számára a kegye­
lem  erejének  bizonyságai.  Jóllehet  láthatatlanul,  de  a  szentek 
közösségében, azokéban, akik a kegyelem iránt hűséges életük végezté­
vel közösségben vannak a dicsőséges Krisztussal, már szilárd, teljes kö­
zösségben vannak a szentek egységében és közösségében.488

Mára az emberi jogok és a szabadság századában mintha feledésbe 
merülne a keresztény üldözöttek fájdalma és helytállása. A katolikus ál­
dozatok mellett természetesen ott voltak a protestáns és ortodox áldoza­
tok is. Walter Kasper bíboros Az ökumenikus lelkiség kézikönyve című mű­
vében valamennyi keresztényt, testvéregyházat és egyházi közösséget 
arra kéri,  hogy a liturgikus év folyamán ne mulasszák el a hálaadást 

484 II. JÁNOS PÁL pápa, Ecclesia in Europa, 13; vö. II. JÁNOS PÁL pápa, Beszéd az Úr an­
gyala imádságakor (1996. augusztus 26.), 2, in Insegnamenti XIX/2 (1996), 237.

485 II.  JÁNOS PÁL pápa,  Ut unum sint (Hogy egyek  legyenek…)  kezdetű enciklikája 
(1995) 1, SZIT, Budapest 1996, 5.

486 Uo. 84.
487 Uo.
488 Uo.



Új magvetés? A vértanúság napjainkban 219

azokért, akiknek a tanúsága a közös keresztény örökséget gazdagítot­
ta.489

Ferenc pápa is hangsúlyozza, hogy a vértanúk Krisztusnak azok a ta­
nítványai,  akik megtanulták,  mit  jelent  a  végsőkig szeretni:  „Amikor 
szeretünk, akkor szeretetünknek nem szabunk határt… A vértanúk ke­
resztények voltak a végsőkig.”490

7. A szenvedés emléke erőforrás a ma egyházának

Rómában egy külön intézmény, az Új Vértanúk Bizottságának Levéltára 
gyűjti a XX. századi egyházüldözés emlékeit, melyeknek hatalmas szá­
mát szinte lehetetlen megállapítani. Nemcsak egy-két bátor keresztény 
vértanú történetéről van szó, hanem vértanúk tömegeiről. II. János Pál 
pápa felhívása alapján kezdték el gyűjteni és rendszerezni a beérkezett 
dokumentumokat a XX. században megkínzott és megölt keresztények­
ről.  A különböző  országokból  keresztények  százezreinek  a  története 
halmozódott fel,  akiknek azért kellett meghalniuk,  mert keresztények 
voltak. Ezzel teljesítették a pápa kérését, hogy megőrizzék a vértanúk 
emlékét. II. János Pál többször és sürgetően szólított fel erre a feladatra, 
hogy „a hit új vértanúinak emléke” ne menjen feledésbe.

Az Új Vértanúk Bizottsága több mint tizenkétezer, a XX. században 
megölt keresztény vértanúságát rendszerezte, melyek a világ valameny-
nyi részéből és különböző nyelveken érkeztek.

Ezek  a  személyek a  XX.  századi  kereszténység  egy  elfeledett  arcát 
mutatják be, azoknak a keresztény férfiaknak és nőknek a tömegét, akik 
üldözést szenvedtek.  Ők azok az erőszakot elutasító üldözött  szemé­
lyek, akik látszólag a gyengék és legyőzöttek világát jelenítik meg, ám 
éppen ebben az állapotban a szenvedés és a vértanúság vállalásával ha­
talmas lelki erőről tettek tanúságot.

489 W. KASPER, A Handbook of Spiritual Ecumenism, New City Press, Hyde Park, New 
York 2007, 39.

490 Vö.  http://hu.radiovaticana.va/news/2013/11/04/ferenc_pápa_tanítása_a_vérta­
núkról/ung-743374. (A kutatás ideje: 2013. december 31.)



220 Kránitz Mihály

A XX. század vértanúinak üldöztetése és szenvedése még a figyelmes 
és tapasztalt kutató számára is hozzáférhetetlen volt. Ők „a hit tanúság­
tevői”, akik nem tagadták meg hitüket, sem az emberekért, sem az egy­
házért élő elkötelezettségüket, hanem saját életüket és biztonságukat fi­
gyelmen kívül hagyva még az óriási kockázatok közepette is rendkívüli 
erőt mutattak fel.491

8. Tanúságtétel az élet odaadása által a XXI. század kezdetén

A XXI. századi keresztény számára is a vértanúságban tárul fel a keresz­
ténység „ereje”. A kortárs kereszténység helyes megértése nem mellőz­
heti a „vértanúk sokaságát. „A vértanúk világa”, élettörténetük és szen­
vedésük  felidézése  új  lendületet  adhat  a  XXI.  századi  katolikus 
egyháznak  is.  Andrea  Riccardi  A keresztények  a  vértanúság  századában 
című összegző művében megkérdezi:  „Lehetséges-e megtalálni és fel­
fogni a szenvedők könnyeit, akik minden fájdalmat elszenvedtek?”492

Az egyház ereje immár kétezer év óta a szenvedésben rejlő erő. Ez 
nem más, mint Jézus Krisztus szenvedésének a felidézése, Krisztus ke­
resztáldozatának a megjelenítése. Van statikus és dinamikus emlékezés. 
A statikus mintegy tényszerűen idézi fel mindazt, ami a múltban volt, s 
a jelen esetben az ártatlan áldozatok szenvedése és halála az összetört 
szívben él tovább. A dinamikus emlékezés azonban olyan, mint egy ta­
vaszi rügyfakadás, amelynek során a vértanúság emléke hatással van a 
jelenre és a jövőre is. Ez az emlékezés, bár a gyengeség és a legyőzöttség 
tapasztalatában, de mégis túlmutat rajtunk.

A szenvedésre való emlékezés a zsidóság és a kereszténység közös ta­
pasztalata. A memoria passionis a keresztény hagyomány központi gon­
dolata, mert az eucharisztiában, melyet Krisztus szenvedésére és halálá­
ra  emlékezve  mutatunk  be,  az  egyház  szabad  néppé  válik.  Az  „ezt 

491 A XX. század keresztény tanúságtevőinek bemutatását lásd:  K.-J. HUMMEL - C. 
STROHM (szerk.),  Zeugen einer besseren Welt. Christliche Märtyrern des 20. Jahrhunderts, 
Evangelische Verlagsanstalt, Butzon & Bercker, Leipzig 2000.

492 A.  RICCARDI,  A keresztények a vértanúság századában, Új Ember Kiadó, Budapest 
2002, 14.



Új magvetés? A vértanúság napjainkban 221

tegyétek az én emlékezetemre” kijelentésben az Isten népe meghatáro­
zással  együtt  az Egyház egy folyamatosan emlékező néppé válik.  Ez 
nemcsak névlegesen valósul meg, hanem Jézusnak az emberi történe­
lemben végbevitt szenvedése által is.

Az emlékezés a különböző személyes élettörténetekre egyetlen nagy 
tablót alkot, mely egységbe foglalja a XX. század szenvedéseit és üldö­
zéseit. A soa áldozatai és a keresztény vértanúk szenvedése is tanúsko­
dik a borzalmas szenvedésről, erőszakról és türelmetlenségről.493

9. Az emberi szenvedés és Krisztus szenvedése

A vértanúságban, és főleg a XX. századi keresztényüldözésben nemcsak 
a szenvedést kell látni, hanem a hit elleni gyűlölet miatt meghurcoltak 
tömegeit is. Az új vértanúk sokan vannak, állapítja meg Andrea Riccar­
di, ám az egyház jelenlegi problémái vagy szervezeti kérdései nem sza­
bad, hogy eltereljék a figyelmünket e tanúságtévőkről.494 Ilyen értelem­
ben a szenvedés újrafelfedezése, még ha ez több nemzedék távlatából is 
történik, kötelessége a keresztény közösségnek, mert „a vértanú nem 
mindig az, aki hírnévre tesz szert”.495 Az üldözések mögött legtöbbször 
egy ateista és antiklerikális ideológia húzódott meg, valamint az állam 
mindenhatóságába vetett hit.

A vértanúság bizonyos szempontból sokkal nagyobb mértékben kíséri 
a kereszténység XX. századi történetét, mint gondolnánk.496 Az erőszak­
ba torkolló vallásellenes megnyilvánulásokhoz gyakran kapcsolódtak a 
keresztények üldözésének politikai szempontjai a lelkiismeret szabad­
ságának és erejének megtörésére. A vértanúk történetéből külön ki kell 
emelni a nők helytállását, akiknek a vértanúsága nem volt más, mint a 
hit és a saját méltóságuk védelme.497

493 Nostra aetate 4.
494 A. RICCARDI, i. m. 17.
495 Uo. 18.
496 Uo. 19.
497 Uo. 21.



222 Kránitz Mihály

Az emberi szenvedés megtapasztalása a XX. században megkerülhe­
tetlen a keresztény vértanúk ismerete nélkül. A vértanúság a XX. század 
történelmének a részét képezi.498 A XXI. században élő keresztények fel­
adata, hogy tanuljanak az erőszakos halált szenvedő keresztények és a 
Krisztus passiója közötti  kapcsolatból.  Az üldözések arra tanították a 
XX. század egyházát, hogy jobban megértse a szabadság értékét, és egy­
úttal  leleplezze azokat a világnézeti  rendszereket,  amelyek tudatosan 
keresztényellenesek, és ezért emberellenesek is voltak.

VI. Pál pápa 1964-ben kiállt a szenvedő és üldözött keresztények mel­
lett: „Elítéljük azokat a világnézeti rendszereket, amelyek Istent tagad­
ják, az egyházat elnyomják, és amelyek gyakran gazdasági, társadalmi 
és politikai rendszerekben öltenek testet, elsősorban az ateista kommu­
nizmusban. Bizonyos értelemben nem is mi ítéljük el őket, hanem ők sa­
ját  magukat,  az  általuk  megszemélyesített  rendszerek és  kormányok, 
melyek nézeteik által radikálisan szemben állnak velünk, és tetteikkel 
elnyomnak bennünket. A mi sajnálkozásunk a valóságban inkább az ál­
dozatok panasza, mint bírói ítélet.”499

10. A vértanúság és az Egyház megújulása

A vértanúság a remény evangéliumának legnagyobb megtestesülése – 
hirdette II. János Pál. A vértanúk ünneplik a „remény evangéliumát”, 
mert életük felajánlása a legnagyobb és legradikálisabb felajánlása an­
nak az élő, szent és Isten előtt kedves áldozatnak, mely az igazi lelki is­
tentisztelet. Vértanúságukkal felsőfokon fejezik ki az ember iránti szere­
tetet és az ember szolgálatát is.500

XVI. Benedek Verbum Domini (2010) kezdetű apostoli buzdításában az 
igehirdetést és a tanúságtételt a legszorosabban összekapcsolja. Ennek 
következtében Jézus Krisztus hirdetése magában foglalja  az élet  oda­

498 UO. 22.
499 Az egyház küldött. VI. Pál apostoli műve (szerk. Kránitz M.), SZIT, Budapest 2009, 

176 (Ecclesiam suam, 105).
500 II. JÁNOS PÁL pápa, Ecclesia in Europa, 13.



Új magvetés? A vértanúság napjainkban 223

adásának  lehetőségét  is.  A keresztényeknek  tudatában  kell  lenniük, 
hogy Isten Szavának továbbadása megköveteli az élet tanúságtételét.501

A pápa nemcsak általánosságban fogalmaz,  hanem a jelenre utalva 
mondja: „Mély szolidaritással kapcsolódunk mindazon keresztény kö­
zösségek híveihez, Ázsiában és különösen Afrikában, melyek mostaná­
ban kockáztatják  életüket  vagy  a  társadalmi  kirekesztettséget  a  hitü­
kért.”502 2013-ban  összesen  huszonkét  papot  öltek  meg  a  hitükért  és 
lelkipásztori tevékenységükért. Tizenötöt Dél-Amerikában, hármat Af­
rikában,  és  hármat  Ázsiában gyilkoltak  le  kegyetlenül,  és  egy  papot 
Olaszországban.503

Ferenc pápa szerint az igehirdetőnek még élete odaadását is vállalnia 
kell,  mert  csak  így  növekszik  az  egyház,  és  így  lehetünk hűségesek 
Krisztus  személyéhez  és  missziós parancsához:  „A tanítvány a  Jézus 
Krisztus melletti tanúságtétellel képes felajánlani és kockára tenni egész 
életét, egészen a vértanúságig, azonban nem arról álmodik, hogy meg­
szabadul ellenségeitől, hanem inkább arról, hogy azok is meghallják az 
igét, és az ige megmutatja a maga szabadító és megújító erejét.”504

501 XVI. BENEDEK pápa, Verbum Domini (2010) 98, SZIT, Budapest 2011, 116. A szent­
atya személyes érzéseit fogalmazza meg az életüket az evangéliumért feláldozó bátor 
Krisztus követőkért: „Az egész Egyház háláját fejezem ki azoknak a keresztényeknek, 
akik nem riadnak vissza az evangélium miatti üldözésektől és nehézségektől.” (uo.)

502 XVI. BENEDEK pápa, Verbum Domini (2010) 98.
503 Vö. Jelentés meggyilkolt lelkipásztorokról, in Új Ember, katolikus hetilap (2014. janu­

ár 12), 5. 2012-ben tizenkét lelkipásztor halt vértanúhalált.
504 FERENC pápa, Evangelii gaudium 24, SZIT, Budapest 2013, 19.



JITIANU LIVIU:

A teodicea és antropodicea határvonalán.
A rossz kérdése a világért való felelősség
tükrében

Előzetes: Hannah Arendt rossz-genealógiája a teológiai teodiceai 
fejtegetések  egy  új  fejezetét  nyithatná  meg.  A rossz  horizontális 
megközelítési módja ugyan leszűkíteni tűnik a klasszikus teodiceai 
fejtegetések  gondolat-háztartását,  kiemelt  antropológiai  jellegével 
mégis érthetőbbé teszi az emberek világát, mely létének vertikális 
fonalát sok szempontból eloldani tűnik.

A keresztény teodicea-történetnek az újkor küszöbéig tartó vizsgálata505 
azt  a  következtetést  teszi  lehetővé,  hogy  az  egyes  teodicea-technikák 
ugyan különbözőek, három pontban mégis közös nevezőre hozhatók: a 
világmindenségben alapvető harmóniát látnak (= harmonia praestabilita)506, 
hangsúlyozzák  minden  történésben  az  elégséges  alap  elvének  (= 
principium reddendae relationis sufficientis) hatékonyságát, és fontos szá­
mukra az értelem kanonizációja a hit világán belül.507 A jelzett korszak­
ban olyan elméleti konstrukciók születtek, melyek „logikai szinten kí­
vánták biztosítani  a világ teljes valóságának koherens szemléletét,  a rend-
egészbe simuló zavaró tényezőkkel együtt”.508

505 Visky Béla monumentális munkája: Játék és alap. Teodicea-kísérletek a kortárs teoló­
giában (Kolozsvár 2006) a teodicea kérdésfeltevéséire keres választ. A könyv első ré­
sze a jelzett periódussal foglalkozik: 37 sköv. 

506 VISKY, 55 sköv.
507 Uo. 62.
508 Uo. 29. Minden teodicea-eljárás olyan perként mutatkozott meg,  amelyben a 

vádló, védő és bíró ugyanaz az instancia: az emberi értelem, ami a procedúra végén 
saját vádpontjait mint megalapozatlanokat utasítja vissza – véli Oelmüller; Visky uta­



A teodicea és antropodicea határvonalán. A rossz kérdése 225

Az újkor – mondja Hans Blumenberg – egy teodiceai aktussal kez­
dődik.509 A teodiceai kérdésfelvetés ekkor viszont lényeges változáson 
megy  át.  Gottfried  Wilhelm  Leibniz510 1710-ben  francia  nyelven, 
Amszterdamban kiadott  munkája:  Essais  de  Théodicée  sur  la  bonté  de  
Dieu, la liberté de l’homme et l’origine de mal511 ugyan még a megszokott 
mederben mozog, de már jelzi a kérdésfeltevés újszerűségét. Leibniz Is­
ten védelmére kel, jogi fogalmakba kapaszkodva „védőbeszédet” tart.512 
A lehető legjobb világ mellett érvel, a „rossz”-at pedig kauzális össze­
függésrendszerbe állítja: van, mert valami (konkrétan: a bűnbeesés) tör­
tént. Ennek mentén poláris rendszerbe állítja a rossz/gonosz kérdését: a 
metafizikai rossz nehezéke a végesség, a természetes rossz a világ esen­
dőségéből adódik, az erkölcsi rossz pedig a bűn büntetése. Felvezetése 
végső soron a Teremtő „Rechtfertigung”-ja.513 

A változás jelei már egyértelműek Immanuel Kantnál, aki mint „nulla 
kilométerkő” jelentkezik ebben a történetben. 1791-ben bejelentette min­
den elméleti teodicea-próbálkozás csődjét, és felvillantotta mind a teoló­
gia, mind a filozófia részére a gyakorlati teodicea szükségességét, anél­
kül, hogy meghatározta volna ennek tartalmát.514 Kant a radikális rossz 
mögött az erkölcsi törvény elleni vétés akarását látja.515 Számára az er­
kölcs metafizikai megalapozása az erkölcsi törvény teljesítésére irányu­
ló jó akaratra épül. Az európai felvilágosodás filozófiája meg van győ­
ződve arról, hogy a tetteink mögött jó vagy rossz szándékok húzódnak 

lása: H.-G. JANSSEN, Gott – Freiheit – Leid, Darmstadt 1989, 2.
509 Die Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt/M. 1975, 307.
510 SUSANNE NEIMAN, Das Böse denken. Eine andere Geschichte der Philosophie, Frankfurt 

2006 (Suhrkamp Taschenausgabe) könyvének első fejezete:  Tűz az égből „Isten ügy­
védjeként” említi Leibnizet.

511 Die Theodizee, Hamburg 1968. Leibniz „kódolja nyelvi-terminológiai, mind tar­
talmi vonatkozásban az addigi fejtegetéseket”; VISKY, 24.

512 NEIMAN, 52.
513 NEIMAN, 59. Hegel ironikusan jegyzi meg ennek kapcsán: olyan istent közvetíte­

nek, amit mi alkotunk magunknak (piaci árus, aki azt árusítja, ami a kínálatban van); 
HEGEL, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, in Werke in zwanzig Banden, szerk. 
K. M. MICHEL - E. MOLDENHAUER, Frankfurt/M. 1969/70, III. kötet, 248.

514 VISKY, 17.
515 NEIMAN, 394.



226 Jitianu Liviu

meg. A morális felelősség és döntések teljes kontingenciáját állítja: fele­
lősek vagyunk a tetteinkért, mert van erkölcsi törvény. Ha ez elfogadott 
paradigma, akkor az ember felelősségre vonható. Téves lenne a rossz 
tettek visszavezetése a bűnbeesés kérdéséhez, ez ugyanis csökkenti az 
ember felelősségét,  és transzponálná cselekedeteinek megítélhetőségét 
egy egykor megtörtént (in illo tempore) esemény színterére. A rossz kér­
désének ontológiai fejtegetésével ellentétben Kant gyakorlati teodiceát 
iniciál, amely többé nem Isten igazolása, hanem „egy történés leírása”, 
amelynek azzal kell foglalkoznia, hogy hol tárulkozik fel az ember szá­
mára „a vigasz és a vád” lehetősége. Végül is, „e két pólus, amely kö­
zött feszül minden teodicea”516, és valójában az a gyakorlatias válaszke­
resési mechanizmus, melynek végcélja a „megszabadított egzisztencia” 
felmutatása.517

A rossz Kant által fémjelzett territóriuma arra utal, hogy a gonosz fo­
galma drámaian  megváltozott.518 Mindeddig  a  rossz-értelmezések  lé­
nyegében két síkon tárgyalódtak: volt egy teológiai és egy szekuláris ér­
telmezési módja. 

A teológia elvitathatatlanul egy bizonyos teodiceai dualizmust képvi­
sel.519 A kérdés feloldásának legősibb módját hangsúlyozza520, egymásba 
szőve a Sátán-genezis521, a bukás522 és a rossz kérdéseit. Dualizmusa per­
sze nem kozmológiai, hanem szótériológiai jellegű.523 Ezt a dualizmust a 

516 REGINA AMMICHT-QUINN, Von Lissabon bis Auschwitz, Freiburg CH 1992.
517 VISKY, 369.
518 Ezt erősíti meg FRIEDRICH HERMANNI, Das Böse und die Theodizee. Eine philosophisch-

theologische Grundlegung, Gütersloh 2002.
519 A kereszténység megnehezíti a rossz helyzetét – állítja S. Neiman, a predestiná­

ció kizárásával ugyanis próbatétel elé kerül az értelem. Igazságtalan egyesek szenve­
dése (NEIMAN, 49), és abban a világban, mely a jó és a rossz harcának színtere olyan, 
mintha „megkötött kezű” lenne az isten (NEIMAN, 51). 

520 VISKY, 125.
521 Uo. 133 sköv.
522 Uo. 139 sköv.
523 Uo. 174. A keresztény teológia szótériológiai motiváltságát tanúsítják a szenve­

dés „megoldását” megcélzó mechanizmusok: „reductio in mysterium”, „privatio boni”, 
a  szenvedés  elmoralizálása,  instrumentalizálása,  a  szenvedésben Isten sorsot  vagy 
sorsközösséget vállal az emberrel; lásd L. JITIANU,  Szenvedés és krisztusi identitás. Gon­



A teodicea és antropodicea határvonalán. A rossz kérdése 227

20. század krisztológiája oldja fel. Előtérbe most már a szenvedés-meg­
váltás kompozíció kerül. Isten szenvedése524 lesz Kazoh Kitamori krédó­
ja, aki az evangélium szívébe Isten fájdalmát helyezi.525 A szenvedés ér­
telmet  nyer  –  állítja  Jürgen  Moltmann,  kiemelve  Istennek  az  emberi 
szenvedés miatti fájdalmát.526 Ennek a gondolatsornak záróakkordja a 
történelemnek kiszolgáltatott erőtlen Isten képe, aki végigjárja az em­
ber-lét drámájának színtereit, amelyet Hans Jonas körvonalaz.527 

A szekuláris teodicea mentorai között találjuk többek között Hegelt és 
Nietzschét. Hegel szerint a rossz értelme a történelemben feloldódik.528 
Dilemma elé állítja az értelem-kereső embert: le kell mondani „a filozó­
fiai egész-lét délibábjáról”, vagy ragaszkodni kell  hozzá, számolva az 
igazolás kényszerpályájával.529 Nietzsche a rosszat az egyén teremtésé­
nek tartozékaként láttatja. Feloldja az élet és az erkölcs határait. A morá­
lis jelenségek nem léteznek, csak a jelenségek morális értelmezése – ál­
lítja.  Ez  pedig  a  morálon  kívüli.530 Drámai  megállapítást  tesz:  „az 
általunk ismert világból a humánus isten nem mutatható ki”.531 

Mind Hegel, mind Nietzsche a teológiai „illúzió” végét harangozzák 
be.532 Ennek eredményeként kijelenthető:  a  természet  és erkölcs  kien­
gesztelődésének vége van, a rossz pedig leválasztható az isten-kérdés­
ről, csak morális kategória.533 A rossz kérdése megingatja az ember vi­
lágba  vetett  bizalmát  is:  „A gonosz  az  emberi  értelmet  keményen 

dolatok a szenvedés-teológia margójára  in  BODÓ MÁRTA (szerk.),  Örökérvényű igazságaink.  
Emlékkönyv Jakab Gábor 70. születésnapjára, Verbum, Kolozsvár 2008, 85–95.

524 VISKY, 207 sköv.
525 Theologie des Schmerzes Gottes, Göttingen 1972.
526 Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie, 

München 1972; Das Experiment Hoffnung, München 1986.
527 Az istenfogalom Auschwitz  után.  Zsidó  gondolatok,  ford.  MEZEI BALÁZS,  in  2000.  8 

(1996), 56–61.
528 Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, 12. kötet, 52.
529 VISKY, 81.
530 A hatalom akarása, 258 t, 123.
531 Uo. 1036 t, 427.
532 NEIMAN, 3. fejezet.
533 Uo. 377–78.



228 Jitianu Liviu

próbára teszi,  ugyanis  megingatja  a  meggyőződésünket/bizakodásun­
kat abban, hogy a világ folyásának értelme lenne.”534 

A teológiai és szekuláris teodiceákat vizsgálva megállapítható, hogy 
volt bennük valami közös, mégpedig a rossz kontextualitás értelmezése. 
Mindkét terület megoldási kísérleteinek tendenciája a világot mint egé­
szet megérteni. Az egész – legyen az rendezett világ:  ordo mundi, vagy 
egységes univerzum – tükrében értelmezik a részt, a rossz kategóriáit. A 
szekuláris vonulat sajátos utat választ, amikor felvillantja azon szándé­
kát, hogy a rossz kérdését az isteni premissza nélkül értelmezze.535 En­
nek  eredménye,  hogy  radikálisan  megváltozik  a  teodicea  tartalma. 
Mindeddig a teodicea igyekezett lehetővé tenni a hívő ember számára a 
rosszal való szembesülésben is hinni Istenben; most már nem Isten jósá­
gának az igazolása a cél. A teodicea most abban segít, hogy a rossznak 
olyan értelmet találjunk, ami segít kiszabadulni a szenvedés és az ezzel 
járó kiszolgáltatottság érzésének, a kétségbeesésnek örvényéből.536 Ideá­
lis esetben segít a kiengesztelődésben is a múltbeli történéseket illető­
en537 és új utakat tár fel az esetleges jövőbeli rossz megakadályozásához. 

A változás, amiről beszélek, nem véletlenszerű!538 A konkrét emberi 
tapasztalat,  a  történelem az,  ami  erre kényszerít.  A rossz kérdésének 
antropológiai szerpentinje mindeddig is állt: „A szenvedő Jób bevonult 
az emberiség történelmébe, évezredek óta ott van mindenhol: az elnyo­
mott rabszolgában, a máglyára küldött boszorkányban, az auschwitzi 
haláltáborban. Ott találja az ember a pestisjárvány, a földrengés áldoza­
tai között, a rákos betegek szanatóriumában, ott a szellemi fogyatékos 
üres nézésében, a tolókocsihoz rögzítve… Jób a hétköznapok embere, 
aki boldogtalan házasságban él, aki munka nélkül maradt, akit a kétség­
beesés az őrületbe kergetett…”539 Hihetetlen radikalitással tárja fel meg­

534 Uo. fedőlap.
535 Uo. 28.
536 Uo. 351.
537 Lévinas szerint az első feladat érvényét vesztette. A „nyugodt” lelkiismeret szá­

mára ez lehetetlen.
538 NEIMAN, 19.
539 H. SCHIPPERGES - E. RINGEL - E. ZENGER - J. B. BRANZSCHEN, Leiden, in Christlicher Glau­

be in der modernen Gesellschaft, 10. kötet, Freiburg - Basel - Wien 1980, 8.



A teodicea és antropodicea határvonalán. A rossz kérdése 229

semmisítő arcát néhány jelenségben, most már annak az embernek, aki 
önértelmezésének kényszerpályáján megoldást nem csak vagy egyálta­
lán nem istennél keres. A kiváltó jelenségek listázásának kezdetén legin­
kább két esemény jeleskedik: Lisszabon és Auschwitz. Lisszabon, ahol 
az 1755-ös földrengés, majd a rá következő tűzvész és árvíz, az érintet­
teken túl, Kant, Voltaire, Rousseau és Goethe számára is a természeti 
rossz abszolút fogalmává vált. Auschwitz pedig az embertelen népirtá­
sok Sinnbildje. Mindkét történés fatális következményekkel jár: azon túl, 
hogy a rossz  újszerű radikális  látását  eredményezik,  olyan gondolati 
struktúrákat rombolnak le, melyek évszázadokon át hatékonyak voltak. 

Lisszabonban a világba vetett hit, Auschwitzban az önmagunkba ve­
tett hit veszett el – fogalmazza meg sokatmondóan Susanne Neiman.540 
Lisszabon a rendezett univerzum határait rombolta le, és feltárta a meg­
semmisülés lehetőségét. Auschwitz hasonló következményekkel járt az 
emberi lélek számára541,  lerombolta ugyanis a „normalitás legszélsőbb 
határait”.542 Olyan határok omoltak le, amit soha nem gondoltunk vol­
na.  Auschwitz véget vetett  mindennemű fejlődésteóriának,543 és meg­
mutatta, hogy milyen messzire távolodhat el önmagától az ember.544 

Lisszabonban azonban az emberi felelősség felmentést kap. A rossz 
forrása itt egy természeti katasztrófa, ami független minden antropoló­
giai faktortól. Nem tud viszont választ adni arra a kérdésre, amit a val­
lásos  ember  fogalmaz  meg,  és  amit  később  Camus,  Dosztojevszkij, 
Büchner545 újból és újból kiemelnek: hogyan engedi meg Isten az ártatla­
nok szenvedését? Auschwitzban viszont az ember kerül a történés kö­
zéppontjába: ő a rossz aktív cselekvője és ugyanakkor elszenvedője is. 
Neiman ennek kapcsán radikális kérdést dob fel: hogyan lehetséges az 

540 NEIMAN, 367.
541 Uo. 369.
542 Uo. 368. Hasonló gondolatokkal szolgál GÜNTHER ANDERS, Besuch im Hades, Mün­

chen 1967.
543 NEIMAN, 378.
544 Uo. 352. Hasonló egy olyan földrengéshez, ami nem csak az emberi életeket és 

épületeket rombolja le, hanem a földrengés mérésére szolgáló műszereket is; uo. 368.
545 „A gonosz, a rossz és a halál olyan dolgok, amelyek a filozófiai kérdésfelvezeté­

seket  kiélezik,  és  szkepticizmushoz  és  kriticizmushoz  vezetnek”  –  vallja  A. 
SCHOPENHAUER, Die Welt als Wille und Vorstellung, 2. kötet, 17. fejezet.



230 Jitianu Liviu

ember számára úgy viselkedni, hogy tetteivel „mind a gyakorlati, mind 
az instrumentális értelem arcába csap”?546 Megsemmisítően mutat arra 
rá, hogy mindez azért lehetséges, mert morális kategóriáink kiüresed­
tek.547 Ezért vonja le következtetésként: Lisszabon után a szétesett világ 
ugyan még összerakható volt, Auschwitz után viszont ez lehetetlen.548 
Mindaz, ami addig érvényes volt a vallásos hit számára, nem élte túl 
Auschwitzot, amint ezt Elie Wiesel549 és Richard Rubinstein550 is tanúsít­
ja. Ott mind a zsidó, mind a keresztény hit-paradigmák felbomlottak.

A jelzett eseményekben úgy jelent meg a gonosz, mint az eddig ismert 
jegyeiből  kivetkőzött  valóság.551 És persze,  nem csupán Lisszabonban 
vagy Auschwitzban, hisz formát kapott a kommunizmus, a Gulag, a ter­
ror talaján is. Tény, hogy az elmúlt századok katasztrófái és bűntettei 
megingatták a talajt a lábunk alatt. A történések jegyében fogalmazza 
meg Lévinas: „... a 20. század talán legforradalmibb ténye az öntudat 
számára..., mindennemű egyensúly megbomlása az explicit és implicit 
teodicea között a nyugati gondolkodásban”.552 Az elképzelhetetlen meg­
valósult. Annyira drámai, ami történik, hogy katasztrofális új leírására 
hiányoznak a fogalmaink is.553 „Az erőszakban megnyilvánuló specifi­
kus rossz a némaságban áll” – vallja ezzel kapcsolatban Arendt.554 Ezért, 
a jelzett és a hasonló történésekben, a megértés, a magyarázat, a katar­

546 NEIMAN, 26.
547 Uo. 352.
548 Uo. 411.
549 Die Nacht. Freiburg - Basel - Wien (Herder Strektrum Taschenbücher) 2009.
550 After Auschwitz: History, Theology, and Contemporary Judaism, Baltimore 1992.
551 NEIMAN, 370. A rossz, ami velünk történik, legyen esemény vagy új létállapot, 

megbontja vagy teljesen tönkreteszi fizikai, pszichikai, szociális integritásunkat. Eb­
ben mutatkozik meg a szenvedés vagy a szerencsétlenség „legszélsőségesebb formá­
ja”; S. WEIL, Die Gottesliebe und das Unglück, in Uő, Zeugnis für das Gute, Freiburg 1976, 
13–49, 14.

552 Useless  Suffering,  in The  Provocation  of  Lévinas,  ed.  R.  BERNASCONI -  D.  WOOD, 
London 1988, 161.

553 Minden esemény egy sajátos fogalomháztartásban érhető el, jelenti ki Neiman 
(uo. 352), azt sugallva ezzel, hogy azon jelenségek, amelyekre nincsenek kifejező, tisz­
ta fogalmaink, nem is elérhetőek az ember számára. Ez most mégis lehetővé vált.

554 Denktagebuch, 1950–1973, I. kötet, München - Zürich 2002, 345.



A teodicea és antropodicea határvonalán. A rossz kérdése 231

zis, a vigasz – a korábbi korok mintáján – ellehetetlenedett. Auschwitz 
„megtörte a lehetőségét annak, hogy intellektuálisan reagáljunk rá”. A 
gondolkodás lebénult, és „amennyire kevés eszköze volt a civilizált vi­
lágnak megakadályozni az eseményeket”, annyira lehetetlen számára a 
hozzá való viszonyulásban jó megoldásokat találni – jelzi Neiman.555 

Ami egyértelműen kiviláglik a jelzett történésekben az, hogy a rossz 
provokációjának tükrében gyakran zárójelbe került az isten-kérdés.556 A 
teodicea helyére az  antropodicea került.557 A rossz kérdésével nem megy 
az ember Isten ítélőszéke elé, hanem önmagát fogja perbe. Új kérdések 
fogalmazódnak meg: hogyan élhet az ember tovább, miután felmondott 
Istennek, akitől  szépet,  jót  stb. kapott? A nagy történeteket558 elfelejtő 
ember hogyan képes a világnak és saját életének célt és értelmet adni? 
Így lesz a teodicea „a szellemi és történelmi kataklizmákban tájékozó­
dási képességet vesztett szenvedő ember számára a tájékozódás-tudo­
mánya”559, aki érzi a megsemmisülés és értelmetlenség súlyát, a történ­
tek ellenére azonban ragaszkodik azon meggyőződéséhez, hogy a világ 
egészének  valamilyen  értelme  van.560 A „felvilágosodástól  napjainkig 
tartó optimista és kétségbeesett teodicea” igyekszik lehetővé tenni azt a 
„szkeptikus reményt, hogy az értelem mint szabályozó kiengesztelődő 
elv a teodicea végét túléli” – mondja Odo Marquard.

Ebben a kontextusban jelentkezik Hannah Arendt, aki az Auschwitz 
utáni teodiceai kérdés tükrében vállalkozik a „gonosz”/„rossz” új ge­
nealógiája.561 Alapkérdésként állítja: fontos a gonosz de-démonizálás, ez 

555 NEIMAN, 376.
556 A fogalmat Mezei Balázs is használja: „zárójelbe tett Isten” (Zárójelbe tett Isten.  

Edmund Husserl és egy fenomenológiai prototeológia vázlata, Budapest 1997). Agresszív 
megfogalmazásként: az istenkérdés „legitimitása” a kortárs filozófiában „szánalmas 
anakronisztikus vakbél”; NEIMAN, 423.

557 VISKY, 31.
558 Paul Ricoeur: les grands récits.
559 JÖRG EICKHOFF,  Die theologische Antwort Paul Tillichs im Kontext der philosophische  

Fragestellungen, 16. Lásd VISKY, 30.
560 CARL-FRIEDRICH GEYER, Die Theodizee. Diskurs, Dokumentation, Transformation, Stutt­

gart 1992, 11.
561 „A radikális rossz”  kérdéséről, annak politikai jelentőségéről lásd a 2005-ben, 

Hannoverben  tartott  „Hannah-Arendt-napok”  anyagát: DETLEF HORSTER (Hg.),  Das 



232 Jitianu Liviu

ugyanis nem az isten-kérdés síkján tárgyalandó, hanem hétköznapi va­
lóság, teljesen „emberi”. Kiindulópontként Adolf Eichmann pere szol­
gál.562 Az  antropodicea  Bét  Hamispath-jának  (az  igazságszolgáltatás 
háza) ítélőszéke elé egy megbomlott ember-struktúrát állít: egy rövidlá­
tó, enyhén kopasz, nyeszlett alakot fog perbe Arendt: Eichmann Jeruzsá­
lemben.  Tudósítás  a  gonosz  banalitásáról (1964).  Főszereplője  érteti  meg 
vele: nem szükséges, hogy a rossz démoni/természetfeletti valóság le­
gyen. A legnagyobb bűntettek elkövetői ugyanis banális emberek, olya­
nok, akiktől nem félünk, legfeljebb undort keltenek bennünk.

Eichmann magatartását elemezve döbben rá Arendt arra, hogy a go­
nosz megszűnt morális kategóriának lenni. Sőt, elvesztette azt a sajátos­
ságát is, hogy felismerhető legyen. Nincs szándékoltság mögötte, nem 
beszélhetünk megtervezettségről, tudatos struktúrákról. A gonosz elsze­
mélytelenedett. Talán ezzel magyarázható az is, hogy nem is kísért. Mo­
tivációs faktorai az érvényesülés, a parancs. Eichmann példáján képed 
el Arendt, hogy a bűntettek elkövetői motivációja egyszerű és banális.563 
Eichmann nem mutatja a gazember vonásait, a szubjektív bűntelenség 

Böse neu denken, Velbrück Wissenschaft 2006. A rossz kérdése kapcsán fájlalja Jürgen 
Habermas, hogy a bölcselet kevés helyet szentelt ennek a jelenségnek, és „a jó és a 
rossz ismeretének szembeszökő aszimmetriájáról” beszél; Zeit der Übergänge (= Klei­
ne Politische Schriften IX), Frankfurt/M. 2001, 195. 

562 Hannah Arendt 1961-től  New Yorker folyóirat  megbízott  tudósítójaként kerül 
Eichmann perével kapcsolatba. Tudósítását könyvként adja ki 1964-ben: Eichmann Je­
ruzsálemben. Tudósítás a gonosz banalitásáról címmel. Munkája – de különösen a gonosz 
kérdése kapcsán megfogalmazott tételei – sokakban felháborodást keltett. Kritikusai 
között  van  Leo  Baeck,  Golo  Mann  (Der  verdrehte  Eichmann,  in  F.  A.  KRUMMACHER 
(szerk.),  Die Kontroverse. Hannah Arendt, Eichmann und die Juden, Frankfurt/M. 1964), 
Hans Egon Holthusen (gondolatnélküliséget kifogásol Arendt munkássága kapcsán), 
Paul Celan és Hans Mommsen (aki Arendt antihisztorikus magatartását és értékrela­
tivizmusát kifogásolja). A zsidó tábor – közöttük Ben Gurion – zsidó-ellenes magatar­
tást varrnak a nyakába, félreértelmezve Arendt „zsidó tanácsokkal” szembeni állás­
pontját.  Kevesen  támogatják,  például  Alexander  Mitscherlich  (Die  Unfaehigkeit  zu 
trauern), aki Arendt téziseit nem morális vagy politikai összefüggéseiben értékeli, ha­
nem pszichológiai üzenetüket igyekszik értékesíteni. A kérdést részletesen tárgyalja 
WOLFGANG HEUER, Hannah Arendt über das Böse im 20. Jahrhundert, in Das Böse neu den­
ken:  Hannah-Arendt-Lectures  und  Hannah-Arendt-Tage  2005 (szerk.  DETLEF HORSTER), 
Frankfurt 2006, 15–28,

563 NEIMAN, 399; ARENDT, Eichmann in Jerusalem, 53



A teodicea és antropodicea határvonalán. A rossz kérdése 233

leplét ölti magára. A neutralitás ellenére az általa előidézett történés a 
rossz eddig alig ismert méreteit tárja fel. Tettei, melyek semmiféle go­
nosz-teleológiát nem tartalmaznak, hihetetlen méretet öltenek, és tragé­
diát váltottak ki. Eichmann személye rávilágít arra, hogy megbomlott 
az erkölcsi törvény-cselekedet kompozíció. A tett maga nem feltételez 
erkölcsi alapot, és a szándék sem köthető evidens erkölcsi követelmé­
nyekhez. Az erkölcs, az erkölcsi követelmény helyett más „instanciák” 
érvényesülnek.  Legyen: ideológia,  vallás,  mullah,  Isten,  diktátor vagy 
Führer … Ebben áll a kortárs antropológiai tragédia születése.564 

Arendt számára a létének ontológiai forrásától és a moráltól eltávolo­
dott ember a rossz forrása, végrehajtója és elszenvedője lesz. E folya­
matban megbomlik integritása: mindkét oldalon ott áll a veszély, hogy 
az ember elembertelenedik. Így Eichmann is kivetkőzik egyediségének 
jegyeiből. Személytelen „én”, egy „felsőbb értelem-hordozója” (höherer 
Sinnesträger), aki parancsot teljesít (Befehlsträger), egy rendszert működ­
tető gépezet, akinek legfőbb erénye a vak engedelmesség (Kadavergehor­
sam)565.  A totalitárius  rendszerrel  szemben  tanúsított  engedelmesség 
számára lét-alibiként szolgál. A gonosz, ez esetben a „gyilkos”, nem tör 
szándékosan a másik életére, hanem egyszerűen, minden felelősség nél­
kül, „csak” parancsot teljesít. Mentségére szolgál az is, hogy nem gyil­
kol annyit, mint amennyit gyilkolhatott volna.566

Eichmann személyében kontúrt kap a gonosz „új típusa”. A gonosz a 
megfosztott ember-lét záradéka: elszemélytelenedett és dehumanizáló­
dott valóság. Eichmann nem III. Richárd, hanem morálisan deformált, 
képzelőerő nélküli alak. Hibája nem a tévedés vagy a rossz kifejezett 
akarása, hanem hogy akarata ellehetetlenedett. Monstrumszerű, ítélet és 

564 JANA FREY, Prügelknabe, Bindlach 2006.
565 A Harmadik Birodalomban kategorikus imperatívuszként jelentkezik az enge­

delmesség. A totalitárius rendszerekben az állam legitimálja az igaz-talant. A kérdés­
hez lásd HANS FRANK, Die Technik des Staates München 1942. 

566 A jelzett rendszerekben nem lehetséges az ellenállás, de igenis lehetséges a sem­
mit sem tevés. Arendt az Elemente und Ursprung totaler Herrschaft (1951) munkájában 
külön kitér a belső migráció, a belső ellenállás  kérdéseire.  A semmit tevés viszont 
nem azonos ezzel! Nem elfogadható az a fajta mentegetőzés, hogy „Nem úgy akar­
tuk” vagy „Nem tudtuk”. Ennek kapcsán Auschwitz két évszázad vitáját nyitja meg 
újból: mit jelent az akarás/mi a szándék?; NEIMAN, 397.



234 Jitianu Liviu

lelkiismeret nélküli, aki képtelen belátni a bűntelenséget, az igazságta­
lant. Személyén lemérhető, hogy a „radikális rossz” számára az erkölcsi 
törvény, az emberi cselekedetek maximája nem létezik. Ugyanakkor az 
együttélést  garantáló  szabad  tettekről  sem  beszélhetünk  ennek  kap­
csán.567 

Eichmann kapcsán Arendt beszél a gonosz „morális alibijéről”, értve 
alatta az alkalmazkodási, érvényesülési szándékot és a vak engedelmes­
séget. Az alibi mentesít a tettek következményeivel járó felelősségre vo­
nástól. Ellehetetlenedett ugyanis a szabad cselekvés, meghalt a rossz- és 
a bűntudat, aminek következtében lehetetlenné vált a felelősségre vo­
nás. A gonosz ember elhatárolódott attól, hogy tetteinek személyes je­
gyet kölcsönözzön. Ugyanakkor „adminisztratíve és szociálisan” elhatá­
rolódott  magától  a  rossztól.  Amint  Eichmannal  látható:  ő  parancsot 
teljesít  (előírás/parancs-adminisztátor)  és állapotbeli  kötelessége a pa­
rancsot végrehajtani. Személyében a gonosz tett szubjektív és objektív 
szempontjai teljesen összemosódnak, sőt a szubjektív vetületet teljesen 
átveszi  a  helyzet  objektivitásának  kényszere.  Ezek  keresztmetszetén 
születik az „új gyilkos-típus”, aki nem gondolkodik. Ha gondolkodik is, 
ezt nem „magán keresztül”, hanem „magáért” teszi. Ez pedig nagyobb 
rosszat eredményezhet, mint a gonosz ösztönök együtt. 

Arendt nagy kérdése: a gonosz embert a körülmények teszik rosszá? 
Eichmann ugyanis azzal védekezik, hogy ő a rendszer áldozata,  más 
körülmények  között  más  ember  lett  volna.  Arendt  a  Vita  Activa-ban 
(1958) erre kísérel meg választ adni. Az emberi személy kettős születé­
séről beszél: a biológiai születésben az ember egyedi, újszerű valóság­
ként jelenik meg, míg a második születés egy amolyan „politikai pro­
jekt”.  Az  ember  nem  jó  vagy  rossz,  vallja,  a  jó  és  a  rossz  lét-
imperatívuszok, az embernek azzá (jóvá vagy rosszá) kell váljon!568 Eb­

567 Rolf Zimmermann jegyzi meg: Hitler szándéka volt a zsidó-keresztény hagyo­
mánnyal leszámolni, mely számára a gyilkolás és emberek kínzása mind erkölcsileg, 
mind jogilag elvetendő. Az „új emberiség” új értékvilágra épül, amelyek sajátos me­
chanizmusok alapján működik; in Philosophie nach Auschwitz. Eine Neubestimmung von 
Moral in Politik und Gesellschaft, Hamburg 2005, 36.

568 Hogy ez mennyire nehéz feladat, arra világít rá, amikor a „véletlen rémálmáról” 
beszél. Szerinte, soha nem tudni, hogyan fogunk egy adott helyzetben viselkedni. A 
neveltetés a döntés pillanatában nem játszik semmilyen szerepet; lásd ARENDT, Ich will  



A teodicea és antropodicea határvonalán. A rossz kérdése 235

ben az önmagunk megvalósulásának folyamatában a gonosz három as­
pektusa mutatkozik meg: a gonosz (1) mint az emberek közötti  feno­
mén, (2) mint az ítélet/döntés provokátora (a rossz egzisztenciális kihí­
vás, de nem a „hívő, hanem a polgár” számára), és (3) mint a cselekvési 
viszonyrendszerek egyik kulcseseménye. 

A gonosz megszűnik ontológiai jelenségnek lenni – jelzi Arendt. He­
lyette egzisztenciális feloldódásáról kell beszélnünk, „ember-közöttivé”, 
lényegileg interakcióvá vált.569 Az „ember-közötti” világba transzponá­
lódik. Így lesz a teodicea antropodiceává.570 A mindeddig teodiceai ösz-
szefüggésben tárgyalt kérdésfeltevések – mint a szabadság, a hatalom, 
az autoritás, az erőszak, a jó és a rossz kérdései – antropológiai záradék­
ká válnak. Még akkor is, ha mindezzel az ember – most már ugyan on­
tológiai kötöttségek nélkül – egyáltalán nem boldogul. Önmaga ura, aki 
önmaga kérdéseire nem tud kielégítő választ adni. Mintha az ember a 
kiharcolt szabadság foglyává vált volna. Deontologizált világában nem 
lett érthetőbbé a világ és benne a rossz. Sőt, egyre inkább úgy tűnik, 
mintha az ember, és kiemelten szubjektivitása, fölöslegessé válna; mint­
ha feloldódna a pluralitás és megszűnne az „önálló világ” az emberek 
között. Arendt többrétű szétesést észlel: a közösség az egyedek sokasá­
gára bomlik szét;  a beszéd némaságba (= válasz nélküliség) fullad;  a 
gondolkodást felváltja a gondolkodásnélküliség; és az értelmet, az értel­
mes válaszkeresést, a megértést a kényszer. Az ember világát „narratív 
etika” irányítja – jelzi Arendt. Mindenki magától értetődő erkölcsi sza­
bályokkal rendelkezik, és ha bizonytalan lesz az ember, a „törvényt” vi­
lágos, általános törvényeken méri le, melyek számára evidensek.571 

verstehen: Selbstauskünfte zu Leben und Werk, München 1996, 85. Nem tudni, „ki fogja 
eladni a lelkét”. A kérdéshez lásd  VIKTOR KLEMPERER,  Ich will Zeugnis ablegen bis zum 
letzten (Berlin 1995) munkáját is. 

569 A „között”  (vagyis  az,  ami  az  emberek  között  történik)  kulcskérdéssé  lesz 
Arendt számára; Denktagebuch I., 181.

570 A teológiában általánosan észlelhető egy erőteljes antropológiai tendenciózus, 
amelynek számos negatív vonzatával kell számolnunk, jelzi L. JITIANU, Az antropológiai  
fordulat csődje, azaz zsákutcában a teológia antropocentrizmusa, in Az ember krízise. Vágyó­
dás  és  megkísértés  között.  Antropológiai  reflexiók  a  teológiában (=  Varia  Theologica 4); 
szerk. PUSKÁS A. – PERENDY L., Budapest 2013, 253–269.

571 Über das Böse. Eine Vorlesung zur Frage der Ethik, 2006.



236 Jitianu Liviu

Arendt  rossz/gonosz-genealógiája  arra  enged következtetni,  hogy a 
rossz  kiszabadulva  ontológiai  beágyazottságából  emberközeli  valóság 
lett, és mint ilyen érthető is. Mégsem vállalkozik Arendt arra, hogy meg­
érthető rosszat definiálja: „A gonosz mindig csak extrém, sosem radiká­
lis,  nincs sem mélysége,  sem démonja.  Tönkreteheti  a  világot,  éppen 
azért, mert olyan, mint egy gomba, ami a felszínen burjánzik.”572 Nem 
annyira titokzatos vagy mély, hogy előtte kapitulálnunk kellene, nem 
kerítette  annyira  a  világot  sem hatalmába,  hogy kétségbe kellene es­
nünk. Érthető, mert emberi, érthetetlen, mert banális. A rossz banalitásá­
nak állítása  csupán retorikus  fogás  – mondja  Susanne  Neiman,  távol 
akar  tartani,  hogy a  tiltott  gyümölcs  után kapkodjunk.573 Mégis  több 
mint egyszerű retorikai fogás. A banalitás ugyan nem definíció, hanem 
teodicea,574 azaz a rossz egyfajta magyarázata. Ezt nem az isten-kérdés 
tükrében teszi, hanem antropológiai összefüggésben.575 Nem a rossz kér­
dése  önmagában fontos  Arendt  számára,  hanem  a  bűnös  cselekedet. 
Hogy mégis mi a rossz? Arendt egyszerűen ezt a választ adja: „Nem tu­
dom.” Azt viszont tudni véli, hogy a modern bűntettek nincsenek a de­
kalógusban. A rossz a moralitás tagadása, a tízparancsolat megfordítása. 
Célja a humánus világ felelősségtudatát, szabadságát, visszafogottságát 
és tiszteletét lebontani. Gyökere pedig a pluralitás visszautasítása vagy 
támadása.576

Auschwitz a rossz kérdésének újszerű magyarázatát teszi lehetővé. Itt 
nem megérthetővé, de kézzelfoghatóvá vált a rossz: megmutatta az ar­
cát. Ha viszont építőmesterét keressük, üres kézzel maradunk.577 A go­

572 8,36.
573 NEIMAN, 440.
574 Uo. 441.
575 HEUER, 10.
576 A rossz egyik formája a terror is, ami a világot úgy láttatja, mintha szingularitás 

lenne. Nem a személyt, hanem az anonimot támadja, aki más, mint én, aki nem fér 
bele „szinguláris” világomba. A pluralitás szociális és emberek-közötti vonzatainak 
visszautasításában, Arendt úgy látja, hogy nem teljesen „ártatlan” a nyugati filozófia, 
amely nem törekedett a pluralitás politikai kötődéseinek leírására, és az emberről be­
szélve nem vette figyelembe a pluralitás kérdését; KARL JASPERS, Briefwechsel, München 
- Zürich 1985, 202 sköv.



A teodicea és antropodicea határvonalán. A rossz kérdése 237

noszt ugyanis nem lehet elégségesen magyarázni.578 Mégis, ha értelmez­
ni szeretnénk, két út tárulkozik fel előttünk. A hagyományos út a rossz 
kérdését  tekintve  Auschwitzban Isten ítéletét  látja.  A választott  rossz 
következménye. Nem értelmezhető kizárólagosan a szubjektivitás kere­
teiben. A rossz helyén nem mindenki volt bűnös, aki büntetésben része­
sült, a rossz jelensége mégis értelmet és magyarázatot kap a kollektív 
tudat és felelősség kérdéseivel. A második út szekuláris jellegű, és még­
is teológiai szerkezetű: „ördögi”. Teológiai szerkezetű, mert elfogadható 
a Hans Jonas által felkínált lehetőség, aki az istenfogalom bizonyítékok 
hiányában is fennálló értelméről beszél, rámutatva arra, hogy az Isten­
ről szóló beszéd egy időben ön- és világértelmezés is.579 Arendt szerint 
ezért nem is fontos a teodicea kapcsán a teremtő és a teremtmény közöt­
ti  különbségtétel.  Isten  „Rechtfertigung”-ja  és  az  élet  igazolása  együtt 
jár.580 Ördögi a rossz, mert az ember-volt egy olyan lehetőségét tárta fel, 
amiről azt kívánjuk, hogy bár soha sem történt volna meg.581 Ördögi az 
is, hogy a rossz hatványozottan „kollektív” jelleget kap: olyan mértékű 
ember-csoport vesz részt benne, mint soha a történelemben.582 Az is dé­
moni, hogy a történteknek nem a morál vagy a józan ész, hanem a tech­
nika  vet  határt  (nem  tudunk  többet  megsemmisíteni).  Ördögi  az  is, 
hogy az indusztrializált gyilkolás szervesen összekapcsolódik az emberi 
igényességgel.583 Ezek  után  valamit  gonosznak  mondani  nem  jelent 
mást,  mint kifejezésre juttatni,  hogy a világba vetett bizalmunk meg­
bomlott.584 Kérdés marad persze, hogy van-e értelme a gonosz tükrében 
(ami minden értelmességgel ellenkezik) az értelemre építeni?585 A go­

577 A rossz a kis tettek találkozópontja. Auschwitz az egyes szubjektumok egyes 
tetteinek produktuma; NEIMAN, 402.

578 Uo. 409.
579 VISKY, 330.
580 Lectures on Kant’s Political Philosophy, Chicago 1982, 24.
581 NEIMAN, 372 sköv.
582 Uo. 373.
583 Uo. 375.
584 Uo. 35.
585 Uo. 12.



238 Jitianu Liviu

nosz ugyanis nem csak azt a kérdést feszegeti, hogy mennyit vagyunk 
képesek megérteni, hanem azt is, hogy mennyit kell megértsünk?

Arendt a rossz/gonosz legyőzhetőségét állítja. Mindenekelőtti feltétele 
ennek viszont az, hogy a rosszat hétköznapivá kell tennünk. A démoni, 
a misztikus ugyanis legyőzhetetlen. A rossz legyőzhető,586 ugyanis min­
den történés ellenére megmaradt az a képességünk, hogy erkölcsi ítéle­
tet hozzunk. Az ember nem teljesen korrupt, és örökös hivatása marad a 
világban otthon lenni, valamint ennek a világnak értelmet adni.587

A drámai az,  hogy Auschwitz nem lezárt  fejezet – sugallja  Arendt. 
Példája láttán ugyan nem lettünk sem bölcsebbek, sem mélyebbek, sem 
emberségesebbek, sem erkölcsileg érettebbek.588 Auschwitz továbbra is 
kihívás marad. Feladatot fogalmaz meg: szükséges „irányt adni” az em­
ber-létnek,  meg kell  találni utunkat ebben a világban, „anélkül, hogy 
benne túl kényelmes lenne a sorsunk”.589 Ezért fontos, megpróbálni egy 
veszélyekkel tele korban, ha másként nem is, de legalább racionális ér­
veléssel rámutatni arra, hogy „elkerülhetetlenül szükségünk van az em­
beri felelősség etikájára”.590

586 Uo. 441.
587 Ich will verstehen: Selbstauskünfte zu Leben und Werk, München 1996, 47.
588 AMÉRY, Jenseits von Schuld und Sühne, Stuttgart 1977, 45.
589 NEIMAN, 438.
590 MEZEI BALÁZS, Az önkorlátozó Isten.  Bevezető sorok Hans Jonas írásához, in  2000., 8 

(1996), 51–55. 



PAPP MIKLÓS:

Morális cselekvés a szenvedés előtt,
a szenvedésben és a szenvedés után

„Az életünket elvehetik, az igenünket nem!” – vallották a vértanúk a 
legvéresebb szenvedés idején is. A morálteológiának meg kell gondol­
nia, hogy a vértanúság a morális cselekvés lényegi jellemző jegye, ami alap­
vetően jellemzi a keresztény erkölcsiséget, s nem csak egy esetlegesen 
élethelyzetben, a szenvedésben. Az Egyház naptára nem véletlenül van 
tele a vértanúk emlékezetével, a vértanúk sírjánál való imádság nem vé­
letlenül máig tartó ősi gyakorlat. A jóléti társadalom és a racionális filo­
zófia sem veheti a keresztény cselekvéselmélettől a vértanúi karaktert. 
A morális cselekvés leírására ugyanis hallgatólagos módon egyre több 
befolyást nyert a filozófia, a pszichológia és statisztika, s a morálteológi­
ában botrányosan háttérbe szorult a kereszt teológiája. Pedig a kereszt 
teológiájának nem csak az  élet  esetlegesen bekövetkező szenvedéssel 
teljes helyzeteire van érvényes mondanivalója, hanem a cselekvés köze­
pében, s így a morálteológia közepében kell pulzálnia. 

A kereszt tisztelete a keresztény hit közepében van. A kereszt Isten sze­
retetének teofániája, az ember védelmének bizonyítéka. Nem véletlen, hogy a 
keresztényüldözés után azonnal kutatás indult Krisztus keresztje után 
Nagy Konstantin és anyja, Ilona császárné vezetésével. A kereszt szá­
munkra nem holt fa, nem pusztán a velünk-szenvedés empatikus meg­
mutatása, hanem a győzelem jele. A kereszt nem romantikus érzelme­
ket,  nem  passzív  sajnálatot,  de  nem  is  világmegváltó  lázadást  akar 
kiváltani. A kereszt bölcsessége vezetni akarja erkölcsi utunkat. Örömmel ün­
nepeljük, reményteljesen visszük a mindennapokba, tanulunk a bölcses­
ségéből. 



240 Papp Miklós

A kereszt tisztelete bekerült az Egyház életének a közepébe: elmélyült a 
dogmatikai és spirituális teológiája, magával ragadó a misztikus irodal­
ma. A kereszt az Egyház hivatalos liturgikus imádságainak is a közepé­
ben  van:  felmutatása,  körmenete,  dramatikus  leplezése,  nagypénteki 
szertartásai a tisztelet különböző módjait hívta létre Keleten és Nyuga­
ton is. A liturgikus tiszteleten túl a mindennapi életünkben is szívesen ál­
lítjuk szemünk elé a keresztet: a templomok tetejére, az utak szélére, a 
temetőkbe állítjuk. A keresztény családok otthonaiban kitüntetett helye 
van a keresztnek, előkelő helyre tesszük: a bejárathoz, az imasarok kö­
zepére, vagy akár gyermekeink ágya fölé. Kitesszük a munkahelyünk 
falára, az autónkba, a repülőtéri várótermekbe, a laktanyákba. A kereszt 
ékszerként viselése is hitvallás, a védelem ősi jele. Keresztet rajzolunk 
önmagunkra, amikor imádkozunk, kereszttel áld meg a pap, keresztet 
teszünk szeretteink sírjára. Rendkívüli ereje van az örökölt családi ke­
reszteknek: ami előtt nagyapáink imádkoztak a világháborúk, természe­
ti katasztrófák, fogság, járvány idején, amivel minket kereszteltek, vagy 
ami a házasságkötésünkkor az oltáron volt – ezek a keresztek „jelentés­
változáson” estek át Isten és a mi kapcsolatunkban, személyessé váltak, 
s emiatt különleges erejük van. 

A morálteológia mégis mintha alig mélyülne el a kereszt és az erkölcsi 
életvezetés kapcsolatának misztériumában. Vannak morálteológiai mű­
vek, amiben a kereszt csak periférikusan van jelen, néhány túl racionális 
szisztémában alig kap jelentőséget. Pedig a kereszt alapvető keresztény 
hitünkben: pont a morálteológia számára ne lenne mondanivalója?  A 
kereszt teológiájának különösen a szenvedésben való cselekvés számára 
van erkölcsi következménye. A szenvedésben nehéz jól cselekedni. Be­
szűkülnek a kapcsolatok és a gondolatok, nehéz alternatívákban gon­
dolkodni, elragadnak a túl agresszív vagy éppen elkeserítő érzelmek, 
nehéz higgadtnak maradni. A vértanúi erkölcsiség azonban nem enged­
heti ki a kézből a gyeplőt. Akármilyen préselőek is a körülmények, az 
ember – amennyire csak lehet – szeretne ura és aktív cselekvője marad­
ni a helyzetnek, nem pedig tehetetlen áldozata. A morálteológia szeret­
ne segítséget adni még a szenvedés előtt, majd benne a szenvedésben, 
végül a szenvedés után.



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 241

I. Már az értelmezés cselekvés

A morálteológia az erkölcsös cselekvés tudománya – de a cselekvés az 
értelmezésben kezdődik. Már a jó értelmezés cselekvés. Klaus Demmer 
ezért folyamatosan hangsúlyozza: a jó cselekvés a gondolkodásban kezdődik. 
Különösen fontos ezt a szenvedés helyzetére meggondolni, hiszen ott és 
akkor nehezen megy a higgadt megfontolás. A gondolkodás és a cselek­
vés nem két világ. Demmer úgy mondja: „ki mint gondolkodik, úgy is 
él”,  azaz  a  cselekvés  a  gondolkodásmód  következménye.  A magyar 
mondás („Ki mint él, úgy ítél”) pedig a fordítottjáról szól: kinek milyen 
az életvezetése, abba az irányba igazodik a gondolkodásmódja is. A ke­
resztény embernél persze a gondolkodás sohasem absztrakt, Isten nél­
küli esemény, hanem már a gondolkodás-mérlegelés is Isten jelenlété­
ben való gondolkodás, ami észrevétlenül olykor átmegy imádságba. A 
Katekizmus kifejezi az imádság és az életvezetés szerves összetartozását: 
„Mindegyikünk úgy imádkozik, ahogy él, mert mindegyikünk úgy él, 
ahogy imádkozik” (2725). Demmer ezzel a címmel írt morális könyvet: 
„Az ima, ami tetté lesz”.591 Kijelenthető, hogy az ima a cselekvés legere­
detibb tette, amit imában belátunk, azt fordítjuk le a cselekvés szintjé­
re.592 Aki tehát szeretne a szenvedésben is „úr maradni a saját házában”, 
annak a megfontoltságot a gondolkodásmódjában kell kezdenie. A gon­
dolatvilágban ugyanis felveszünk egy szemüveget, s annak perspektí­
vájában értelmezzük a tényeket, az alternatívákat.  A gondolkodásban 
felvázolunk terveket, s ehhez igazítjuk az élet részleteit, ezért már az 
cselekvés, ahogy értelmezzük a világot és benne önmagunkat. 

A középkori axióma úgy mondja: „agere sequitur esse” – azaz a cselek­
vés követi a létet, a cselekvés szerkezete-módja megfelel a lét szerkeze­
tének-módjának. Az embernek a helyes cselekvéshez mindenekelőtt he­
lyesen  kell  felmérnie  létszerkezetét.  A szenvedésben  való  keresztény 
cselekvéshez néhány kulcsjelentőségű fogalom  keresztény értelmezését 
kell elmélyíteni. Két nagy fogalmat kell a nagypéntek és a húsvét szűrő­
jén átpréselni: a boldogság és a cselekvés fogalmát, hogy azok igazi ke­

591 KLAUS DEMMER, Gebet, das zur Tat wird, Herder, Freiburg 1989.
592 UŐ, Gebet, in LThK IV, 314–318.



242 Papp Miklós

resztény jelleget nyerjenek, s ne csak a filozófia vagy a pszichológia által 
adott jelentéstartalommal használjuk.

A boldogságfogalom nagypéntekje és húsvétja

Mindenekelőtt érintett a boldogságfogalom. A szenvedést legnehezeb­
ben a boldogságfogalommal tudjuk összeegyeztetni. A lényeg felé kon­
centrálva magunk mögött akarjuk hagyni az elégtelen koncepciókat. 

• Túl akarunk jutni egy naiv eudaimonizmuson. Ha az ember elmé­
lyülten megfontolja teremtményi, testi, kontingens létét, akkor 
túllép azon a naivitáson,  mintha az lenne a boldogság,  hogy 
„mindig minden rendben legyen”. Ha a boldogság a minden 
téren való tökéletes önkibontakoztatást, a minden feszültségtől 
való mentességet, az állandó örömben való megmaradást, ha a 
korlátlan birtoklást és élvezetet jelentené, akkor ez hamis cse­
lekvésre (agere) indítana, állandó frusztrációt jelentene, hiszen 
az emberi lét (esse) nem ilyen. 

• A boldogság keresztény értelmezése eltér a távol-keleti világ­
vallások értelmezésétől a szenvedésre, ill. a boldogságra vonat­
kozóan is. Ezek a vallások a boldogságot a történelmen túl tart­
ják elérhetőnek, s az embernek és a társadalomnak a történelmi 
gondjait sokadrangúnak tartják. Az ember lényegét egy törté­
nelem feletti szubsztanciának vagy léleknek tartják, ami éppen 
azért szenved, mert testi és történelmi. A boldogság abban len­
ne, ha az ember megszabadulna testi-történelmi béklyóitól, s ez 
kezdődik a meditációban, az extatikus rituálékban, végül pedig 
a halálban mint a nirvána elérésében. Ezek a távol-keleti vallá­
sok mintha éppen cserbenhagynák a szenvedő embert azzal, hogy 
a testiségen és a történelmiségen túlra ígérnek boldogságot. A 
szenvedőnek nem elég az a válasz, hogy mondjon le a jobb em­
beri létre való vágyáról, azért szenved, mert jobb életre vágyik, 
s ha a vágyról lemond, nem fáj annyira a szenvedés. Nyilván 



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 243

egy történelmet megváltó Messiásról csak a kereszténység tud, 
ezért van legitimitása a keresztény missziónak.

• Túl akarunk jutni a szenvedés olyan filozófiai értelmezésén is, 
ami  minden  szenvedés  okának  az  ember  szabadságát  tartja. 
Gyakran megjelenik a szenvedés olyan intellektualizálása, ami 
minden szenvedés mögött keresi az okokat, s állandóan az ember  
szabadságát  találja  a  fő  bűnösnek.  Azért  van éhezés,  mert  nem 
osztjuk meg szabadon a javakat. Azért van járvány, mert a fegy­
verkezés helyett a vakcinák kutatását kellene előnyben részesí­
teni. Azért van családi feszültség, mert a családok nem elég fel­
világosítottak a konfliktuskezelés módjáról. Természetesen van 
ebben sok igazság, sok keresztet lehetne megakadályozni, ha a 
szabad lehetőségeinkkel  jóságosabban élnénk.  Rahner  szerint 
mégsem tűnik elégségesnek minden szenvedést az emberi sza­
badságra abszolút módon visszavezetni, mintha minden vírus, 
vulkánkitörés, halál az emberi szabadságon múlna.593 

• Végül szeretnénk túljutni a szenvedés olyan elégtelen teológiai 
magyarázatán is, mely szerint minden szenvedés hasznos len­
ne,  minden  szenvedés  tulajdonképpen  Isten  nevelő  eszköze 
lenne a történelemben. Biztosan keressük a jót is a szenvedés­
ben, biztosan tudja Isten jóra is fordítani a rosszat – de  hogy 
minden szenvedés ezért lenne? Ez egy démoni istenképet felté­
telez, mintha Isten nem tudna szeretettel is nevelni, mintha a 
szeretet nem lenne elég erős, csak ha Isten a húsba vág. Más­
részt a szenvedésben öntudatukat elvesztők, a napalm tűzben 
pillanatok alatt elégők számára hogyan lehetne beszélni neve­
lésről? Ha pedig az ő szenvedésüket mások számára tartjuk ne­
velőeszköznek, akkor ez magukat a szenvedőket tárgyasítja el, 
tekinti  puszta  eszköznek.  Ez alapvetően ellenkezik az ember 
személyes méltóságával, pont Isten élne vele vissza? Demmer 
egyenesen undorítónak tartja az elsietett harmonizálást, az ol­
csó vigasztalást,  az igaz Isten nevében való ideologizálást.  A 
szenvedés sötét misztériumát nem lehet elsietett teologizálással 
feloldani, maga Isten sem ezt teszi nagypénteken.

593 KARL RAHNER, Hit, szeretet, remény, Egyházfórum, Budapest 1991, 427–440.



244 Papp Miklós

Mindezeket magunk mögött hagyva indulhatunk el  a boldogság iga­
zabb értelmezésének nehezebb útján. Ekkor kiderül, hogy Isten egyálta­
lán nem könnyíti meg a dolgunkat, kereszténynek lenni egyáltalán nem 
menekülést és olcsó vigaszt jelent, a hit egyáltalán nem ópium, ellenke­
zőleg: meredekebb út és szűkebb kapu.  

Az  ember  a  boldogságra  vágyik:  a  teremtéskor  kapott  természetes 
boldogságvágy célja igazából Isten. „Ez a vágy isteni eredetű: Isten ol­
totta az ember szívébe, hogy az embert magához vonzza, mert egyedül 
csak Ő képes megnyugtatni az emberi szívet” (KEK 1718, vö. 1057). Ta­
más szerint: „Egyedül Isten tölt be”.594 A Katekizmus hangsúlyozza: „Is­
ten a saját boldogságára hív minket” (1719), így az ember boldogsága 
nem egyszerűen evilági siker, vagy humanista jó élet. Henri Boulad sze­
rint az ember szívén akkora nagy lyuk van, amit csak Isten tud betölte­
ni. Ezért marad örömtelen, unatkozó mindaz, aki csak véges dolgokkal 
akarja a szívén lévő végtelen nagy lyukat betömni. Az ember boldogsá­
gából nem lehet kihagyni Istent, azaz a szentet, aminek csúcsajánlatát 
Krisztusban nyerjük (Hegyi beszéd, boldogságmondások), és az Egyház 
hűségesen őrzi. Így a legfontosabb fogalmak csodálatosan összeérnek: 
Isten, boldogság, átistenülés, szentháromságos élet. „Isten ugyanis azért 
helyezett el minket a világban, hogy őt megismerjük, szolgáljuk, szeres­
sük, és így eljussunk a Paradicsomba. A boldogság az isteni természet 
(2Pt 1,4) és az örök élet részeseivé tesz bennünket. Ezáltal az ember be­
lép Krisztus dicsőségébe és a szentháromságos élet élvezetébe” (1721). 
Ezt a nagyszerű ajándékot akármilyen életvitellel nem lehet átvenni. Bár 
az életszentség, a boldogság Isten ajándéka, nem az erkölcsi racionalitás 
vagy aszketizmus automatikus eredménye, mégis akármilyen életvitel­
lel nem tarthatjuk a kezünket. „A megígért boldogság erkölcsi döntések 
elé állít minket” (1723), erényes életre hív.

A teremtéskor kapott boldogságvágy Krisztusban találja beteljesedé­
sét. Krisztus tanítása és kereszt  az új boldogság ajtaja.  Demmer595 szerint 
nagypénteken más is meghalt Krisztussal, többek között a régi, ariszto­

594 AQUINÓI SZENT TAMÁS, In Symbolum Apostolorum scilicet „Credo in Deum” expositio, 
15, in Opera omnia, Párizs 1875, 27. k. 228.

595 K. DEMMER, Fundamentale Theologie des Ethischen, Freiburg, Herder 1999, 50–52; 
165.



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 245

telészi boldogságfogalom. A kereszten át kell préselni minden antropo­
lógiai alapfogalmat, a boldogság fogalmát is. Innentől nem az a boldog, 
aki a józan ész, a természete szerint él (Arisztotelész), akinek emberi sí­
kon kiteljesedik (humanizmus) az élete, hanem az a boldog, aki együtt van  
Krisztussal.  A Hegyi beszéd boldogságmondásait csak innen lehet értel­
mezni: nem a sírástól, a szegénységtől és az üldözéstől vagyunk boldo­
gok, hanem aki már eltelt Istennel, aki már együtt van Krisztussal, az 
boldog – akkor is, ha szegény, ha sír, ha üldözik. Örömben és kereszt­
ben is. Ha pedig az új boldogságfogalom „egység Krisztussal”, akkor 
ebbe a boldogságfogalomba elválaszthatatlanul beletartozik a kereszt, a 
vértanúk boldogsága. A hitében elmélyülő ember számára ez szó szerint 
földrengést okoz, hiszen a keresztre feszített Krisztushoz nem imádkoz­
hatunk Arisztotelész boldogságáért, hanem Krisztus boldogságát keres­
sük. Mindez az erkölcsi életvezetésnek tágabb kereteket ajándékoz.

Negatív teológia – negatív cselekvéselmélet

A másik átértelmezendő fogalom a cselekvés fogalma. Nemcsak pozitív 
cselekvés van ugyanis, hanem negatív cselekvés is, ami elszenvedést és 
a  homályban való  cselekvést  jelenti.  A pozitív  teológia  sem feledheti 
ugyanis a negatív teológia maradandó igényét: Deus semper maior. Isten, 
amikor kinyilatkoztatja nevét „Jahve – Aki Van”, akkor egyszerre be is 
mutatkozik, egyszerre el is rejti magát. Az ószövetségi nép őrizte Isten 
történelem közeliségét és egyszerre transzcendenciáját. Krisztus megje­
lenése is Isten teljes önközlése, ugyanakkor a transzcendencia óvása is. 
Órigenész szerint amennyit Isten kinyilatkoztat önmagából a kereszten, 
annyit el is rejt. Így nem az a legmagasabb rendű tudás Istenről, amit 
racionálisan, szisztematikusan ki tudunk dolgozni: a legjobban felépí­
tett szisztéma is csak úton van Isten teljessége felé, ezért éppen maga Is­
ten sürgeti  a  legjobb rendszerek mindig újbóli  meghaladását.596 Isten 
léte nem „adu-ászt” jelent, egy olyan tekintélyt, akivel mindent meg le­
het magyarázni, hanem éppen aki minden magyarázaton túlra is hív. Az 
isteneszme  nem  lezárja  a  gondolkodást,  hanem  éppen  „nem  hagyja 

596 UŐ, Angewandte Theologie des Ethischen, Freiburg, Herder 2003, 37–40. 



246 Papp Miklós

nyugton”.597 Aki elgondolja a legbeteljesedettebbet, annak már minden 
csak úton van, még a maga gondolkodása, „tökéletesnek vélt” sziszté­
mája is. Az Isten-ismeret, az önismeret, és az ismeretelmélet itt olvad­
nak össze: aki hatékonyan a világnál akar lenni, előbb legyen belül, azaz 
Istennél. A kereszt-teológia598 csak fokozza a szaggató kérdéseket: meg­
tilt minden elsietett harmonizálást, olcsó magyarázatot, s fenntartást je­
lent  minden  túlzott  szisztematizálásnak.  Kikerülhetetlen  jele  lesz  a 
„nemértésnek”, ami örök töprengésre ítéli a morálteológust a kereszt tö­
vében. Nem az a tudománytalan, aki bevallja végső „nemértéseit”, ha­
nem éppen az, aki nem vallja be.

A negatív teológia igényének meg kell jelennie a morálteológia szá­
mára is, s ez roppant nagy kihívás. Arisztotelész nyomán mintha meg­
szoktuk volna a „tökéletes cselekvést”. A negatív teológia a cselekvéselmé­
letre  vonatkozóan azt  jelenti:  marad a cselekvésben is  végső homály.  De az 
ember ezt is szeretné erkölcsösen megélni: az ember nem akarja kien­
gedni a kezéből életvezetése felelősségét a cselekvésértelmezés homálya 
ellenére  sem,  Isten  látszólagos,  sőt,  fájdalmas  távolsága  esetén  sem. 
Demmer erősebb rákérdezést sürget minden olyan kritikátlan metafizi­
kára, ami a szellem e drámáját kitérően kezeli. A negatív teológia igénye 
az erkölcsben azt jelenti: olykor nem látjuk át minden erkölcsi parancs 
mélységes értelmét, olykor nehéz megtartani, olykor nem látjuk át a jó 
magatartás jó kimenetelének biztosságát – de mindezek ellenére tudunk 
bízni Istenben, s úgy cselekedni. A negatív teológia egyfajta szegénysé­
get jelent Isten felé. Szegények vagyunk az Istenről való tudásban: amit 
nem tudunk Istenről, az mindig több, mint amit tudunk. Szegényként 
közelítünk a megváltás misztériumához: nem jár nekünk Isten megvál­
tása, a kereszthalála általi megszabadítás, hanem ajándék. Szegényként 
imádkozunk:  nem  jár,  hogy Isten  minden imában  megjelenjen, vagy 
azonnali kinyilatkoztatást adjon. Nem járnak a szentségek, az áldozás 
és a gyónás. Koldusként tartjuk a kezünket, nyitjuk a szánkat az Eucha­

597 UŐ, Fundamentale Theologie des Ethischen, 15; UŐ, Gottes Anspruch Denken, Herder, 
Freiburg 1993, 21–24. 

598 ENGELBERT GUGGENBERGER, Karl Rahners Christologie und heutige Fundamentalmoral, 
Tyrolia, Innsbruck 1990, 174–178;  K. DEMMER, Angewandte Theologie des Ethischen,  45–
47. 



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 247

risztia előtt. Nem jár a kereszt megmagyarázása. Szegények vagyunk Is­
ten előtt. S ha bármit is kapunk, akkor az öröm és megtiszteltetés: ha Is­
ten megajándékoz jelenléte mélyebb megérzésével, akkor az hónapokra, 
évekre, vagy egy életre betölt. A szegény hálával és örömmel fogad min­
dent Istentől, s kialakulhat egy nemes bizalom: érdemes a szenvedésben 
is kitartani, a könnyeket is elfogadni. Minden kegyelem. XVI. Benedek 
szerint ezek a szegények nem „Isten egyenrangú ügyfeleinek” tudják 
magukat,  akik jutalomra  várnak  tetteikért,  hanem bensőleg  is  szegé­
nyek,  akik  engedni  akarják  magukat,  hogy  Isten  megajándékozza 
őket.599 Ez a hozzáállás  a  negatív teológiának az élettörténeti lefordítása. A 
negatív teológia azt jelenti: Istenből nem értünk mindent (sőt, mindig többet  
nem tudunk, mint amit tudunk), mégis húsvéti bizalommal tudunk ráhagyat­
kozni. Az élettörténeti lefordítás pedig azt jelenti: ezt a húsvéti bizalmat 
visszük életünk számtalan területére, ahol szegénynek érezzük magun­
kat. Legyen az konkrét fizikai szegénység, üldöztetés, betegség, végső 
soron a halál. Amikor a keresztény végső bizalommal cselekszik a szen­
vedés óráiban is, akkor tulajdonképpen Isten érthetetlenségről tesz bi­
zonyságot: a negatív teológiának következménye a negatív cselekvésel­
mélet,  amikor a homályban is bizalommal cselekszünk, nem akarunk 
becstelenek lenni, nem fordulunk ki emberségünkből és hitünkből – ak­
kor sem, ha mindent  nem látunk át pontosan.  A legmagasabb rendű 
cselekvés  a  bizalomteljes  együttműködés,  s  ennek  alapja  Krisztus  új 
szövetsége, melyet életével, halálával és feltámadásával kötött velünk.

II. Cselekvés a szenvedés előtt

A szenvedésbe senki sem ma született bárányként csöppen. Az előtörténet ha­
tással  lesz arra, hogy a szenvedésben hogyan viselkedünk. A korábbi 
morálteológia erre nem igazán fektetett hangsúlyt: atomizált cselekvés­
tanban gondolkodott, atomizált bűnöket kellett meggyónni, az élet fény­
képei  voltak a fontosak,  nem az élet  filmje.  Mára a morálteológiában 
alapvető igény lett a folyamatszerűségben való gondolkodás. Ennek igé­

599 XVI. BENEDEK, A názáreti Jézus, Szent István Társulat, Budapest 2007, I, 77.



248 Papp Miklós

nyét a transzcendentális teológia, a hermeneutika és nem utolsó sorban 
a folyamatszerűséget markánsan hangsúlyozó pszichológia emelte ki. 

Megelőző etika – prophylaktikus etika

Az élet minden területén fontos a megelőzés, az etikában is beszélhe­
tünk megelőző etikáról. Ennek vezető igénye kettős: egyrészt előre küz­
deni kell  a  keresztek,  a  szenvedés ellen. A kereszténység lelkiségébe bár­
mennyire középre került a szenvedés, mégsem vagyunk mazochisták. 
Krisztus keresztje sok-sok félreértésből,  rosszakaratból, gyűlöletből állt 
össze. Valahogy a szereplők egyesével nem akarták vagy nem volt ha­
talmuk a  keresztre  feszítéshez,  de  a végére  összeadódnak az erők,  a 
gyávaságok és a „véletlenek”. A keresztényeknek ez az igazságtalan per 
azóta is figyelmeztetés: az első kötelességük a kereszt elleni küzdelem. Nem 
beszélhetünk csak a kereszt felvállalásáról, hanem előtte okosan és ke­
ményen küzdeni kell a keresztek ellen. Így az egzisztenciális és a társadal­
mi életben is fontos a megelőzés: talán azért jutott szenvedésbe az egyén, 
ill. a társadalom, mert nem volt elég körültekintő, a megelőzésért nem 
érzett  erkölcsi  felelősséget.  A skála széles:  vajon milyen személyes és 
társadalmi magatartással lehetne megelőzni az egészségek ilyen súlyos 
megroppanását, az igazságtalan munkaviszonyokat, a családok rombo­
lását, a gátlástalan környezetszennyezést, az erőszakos konfliktuskeze­
lést, a globális kizsákmányolást? A keresztények nem fordíthatnak több 
energiát a szenvedés elviselésére és a bűnök meggyónására, mint éppen 
azok megelőzésére. Személyes és strukturális szinten a bűnök megelő­
zése fontosabb, azaz a szenvedés megelőzése. Az Egyház társadalmi ta­
nítása,  a  szociális  enciklikák  bőséges  támpontot  nyújtanak  mindeh­
hez.600

Az első keresztényüldözés idején viták voltak arról, hogy szabad-e ki­
kerülni a vértanúságot. A rigorista Tertullianus szerint nem, a szenve­
dést mindig fel kell vállalni, tilos menekülni. Persze itt hitvallásról is szó 
van, nem egyszerűen a szenvedés elkerüléséről, az Egyház mégis hiva­

600 Az Egyház Társadalmi Tanításának Kompendiuma, Szent István Társulat, Budapest 
2007.



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 249

talosan elítélte a montanista eretnekséget: azaz van olyan szenvedés, amit  
jogunk és kötelességünk is lehet elkerülni. Egy muzulmán világban megke­
resztelkedett házaspárnak nem kell a célkeresztbe kerülnie, joga van ti­
tokban gyakorolni kereszténységét. Lehet tehát olyan testi-lelki szenve­
dés, amit nem vagyunk kötelesek felvállalni, sőt, talán kerülni vagyunk 
kötelesek.  Krisztus keresztje után a szenvedés teológiája nem jelenti, 
hogy aki válogatás nélkül magára vesz mindent, az egyben üdvös is. 
Léteznek olyan apró-cseprő szenvedések, melyek elvonják az igazi nagy 
küzdelmektől az erőt, vagy létezik olyan idegen harc, ami elrabol az én 
saját csatámtól.

Önmagunk felkészítése

A prophylaktikus  etika  másik  szempontja:  bármennyit  küzdünk  is  a 
szenvedés ellen, a kereszt végső soron kiirthatatlan a világból (ez még­
sem tehet rezignálttá a küzdelemben!).  Ha már úgyis lesz szenvedés, 
akkor a megelőző etika fel akarja hívni a figyelmet: önmagunkat fel tud­
juk készíteni. A szenvedés nem mindig megjósolható, nem mindig kike­
rülhető – ezen nem mindig tudunk dolgozni. De önmagunkon, aki majd 
abba belekerül, s akinek ott mégis felelősen cselekednie kell, azon tu­
dunk dolgozni. Azaz a szenvedés előtt már van morális felelősségünk önma­
gunk felkészítésére vonatkozóan. Aki itt mulaszt, az fog a szenvedés prése­
lő körülményeiben kapkodni, elkeseredni, az fogja kiengedni a kezéből 
a cselekvést. Mit tehetünk előre?

• Szoros kapcsolat Krisztussal: ha az egész keresztény Krisztus kö­
vetése és a cselekvés vele való szövetségben cselekvés, akkor 
már megelőzően keresnünk kell a minél szorosabb egységet. Ez 
jelenti az elmélyült imádságot, a szentségekben való rendszeres 
részesülést. A megerősödött kapcsolat ki fog tartani a szenve­
désben is. Tehát van egy morális felelősségünk az előzetes val­
lási életünkért, a Krisztussal való előzetes barátságért, az isten­
képért.  A  keresztény  erkölcs  közepe  (proprium  christianum) 
ugyanis nem a morális normák megtartása, hanem Krisztus kö­



250 Papp Miklós

vetése.  A szenvedésben  sem  egyszerűen  normákat  akarunk 
megtartani,  hanem ott is Krisztust követni,  vele együtt csele­
kedni. Egy kilúgozott istenkapcsolat pedig nehezen lesz teher­
bíró.

• A gondolatvilág ápolása: a stabil gondolkodásmód a kusza hely­
zetekbe,  vagy  a  szenvedésbe  is  képes  stabilitást vinni.  Az 
igénytelen, kaotikus, vagy egyenesen bűnös, gonosz gondola­
tok a cselekvést is meghatározzák. A cselekvés és gondolkodás 
világa nem két világ. Demmer szerint az erkölcsi személyiségre 
éppen az a jellemző, hogy erkölcsi igényességét beleviszi a vi­
lág nyersanyagába, azaz nem az erkölcs alakul a világ szituáci­
óihoz,  hanem  az  egész  világot  szituációnak,  nyersanyagnak, 
próbaterületnek tartja, s ezeket műveli az erkölcse színvonalá­
hoz. Így nem lehet kikerülni a morális felelősséget a gondolat­
világ szenvedés előtti műveléséért: elmélyülni az imádságban, 
a teológiai igazságokban, olvasni a  Szentírást, észben tartani a 
megerősítő emlékeket és tervezni a jobb jövő felé. Különösen 
fontos segítséget nyújthat a kazuisztika: a különböző morális 
dilemmahelyzetek elemzésével, eljátszásával, a kiutak mérlege­
lésével  rögzülhet  a  szabályok  alkalmazásának  módszere.  Az 
öngyilkosság, az abortusz lejtőjének például az egyik állomása 
a gondolkodásmód beszűkülése, az alternatívák fel nem isme­
rése, mintha csak ez az egyetlen „megoldás” lenne… A próba 
tűzriadó tud egy stabilitást adni a valódi tűz esetén: nem tudja 
meg nem történtté tenni a tragédiát, de az élét el lehet venni, a 
károkat az előzetes begyakorlással csökkenteni lehet.

• A segítő kapcsolatok  ápolása:  az ember fontos támasza a másik 
ember. Az lesz kiszolgáltatott a szenvedés szorongatásában, aki 
előzetesen nem ápolta kapcsolatait. Így aki ápolja családi, bará­
ti kapcsolatait, stabil tagja egy egyházi közösségnek, az tud me­
ríteni embertársaiból.  Az elmagányosodás megelőzése mellett 
van  morális  felelősségünk  a  kapcsolatok  minőségéért  is:  a 
számtalan ismerős közül tudni kell igényesen válogatni, azaz 
tudni kell távolságot venni olyanoktól, akik a bűnre csábítaná­
nak, s tudni kell keresni az előre húzó elit társaságát. Természe­



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 251

tesen a keresztény mindenkinek felebarátja, mindenkin köteles­
sége segíteni – de tudnia kell minőségi kapcsolatokat is ápolni, 
s a bűnre csábítóktól távolságot venni, ha nem tudja őket igé­
nyesebb életre hívni. Amikor tehát valaki a szenvedésben elma­
gányosodott vagy nincsenek megtartó, igényes kapcsolatai, ak­
kor nem biztos, hogy bűntelen ebben a kiszolgáltatottságában. 

• Mielőtt  a  szenvedés szorongató helyzetébe kerülnénk,  fontos 
az  önfegyelem kialakítása. A szenvedésben kapkodás, elkesere­
dés, az erők szétforgácsolása lehet jellemző. Az aszkézisben, a 
fegyelmezett életvezetésben szert tudunk tenni a test és a gon­
dolatvilág  koncentrálására,  ami  a  szenvedés  présében  sem 
hagy könnyen el. Az aszkézis eredendően edzést jelent, így aki 
edzésben van, az a küzdelem idején könnyebben vív meg a ne­
hézségekkel. Aki „békeidőben” is rendezetlen, az ne csodálkoz­
zon, ha a zűrzavar idején sem tud koncentrálni, higgadt marad­
ni.  Tamás  vigasztaló  antropológiát  vall:  gratia  non  facile  
amittitur – azaz a kegyelemből nem lehet könnyen kiesni.601 Aki 
megtartja a kegyelem rendjét, azt a kegyelem rendje is megtart­
ja a konfliktusok, kísértések idején. 

• A kereszt, a halál elővételezése a keresztény mindennapjaihoz tar­
tozik. Nem úgy esik bele a szenvedés szituációjába, mint aki 
sohasem hallott róla, hanem mint aki készült rá, mint akinek 
van élő mintája Krisztusban. A keresztút imádsága, a nagypén­
tek liturgiája különösen be tudja velünk gyakoroltatni, hogy mi 
is végigjárjuk Krisztus keresztútját, s majd ő is a mienket. Be­
gyakoroljuk, hogy a keresztutakat együtt járjuk végig, még a 
haldoklásban  is  velünk  lesz.  Ugyanígy  az  esti  ima,  minden 
nagy esemény lezárása, de az egyszerű búcsúvétel, valami jó­
nak az elengedése is a halál begyakorlása. A keresztény egész 
életében a halál kapujával szemközt él, s tudja, hogy az egyet­
len igaz megoldás csak Krisztustól jöhet, csak ő a megváltó. 

• Természetesen létezik a körülmények okos rendezésének is megelő­
ző erkölcsi felelőssége: gondoskodó körültekintéssel az ember 
tud előre is bebiztosítani bizonyos körülményeket.  Tud félre­

601 De veritate q 27. 1 ad 9



252 Papp Miklós

tenni pénzt,  ismeri  a  legfontosabb telefonszámokat,  van  gya­
korlata az  alapvető  elsősegély-nyújtási  ismeretekből,  csinált 
már próbariadót stb.

Összefoglalóan  elmondhatjuk:  az  ember  emberlétéhez  tartozik,  hogy 
tud a szenvedésről és a halálról,  így emberlétének alapfeladata, hogy 
megelőzően legyen okos. Bár ez a megelőzés nem tudja elvenni a tragé­
diák élét,  de a teljes kiborulást,  a  még nagyobb bűnöket,  a  kapkodó 
szétforgácsolást meg lehet előzni. Az okos legyen előre okos. 

III. Cselekvés a szenvedésben

A szenvedésben cselekedni nem könnyű. Ilyenkor a gondolatokat nehéz 
higgadtan mederben tartani, sok lehet az indulat, a félelem, a fájdalom. 
Krízisben mindig felerősödnek az érzelmek, melyek célja éppen a moz­
gósítás és nem a lebénítás. Tudni kell róla, hogy a felfokozott érzelmek 
éppen mozgósítani kívánják a belső erőket: nem az érzelmek szerint kell 
elsietetten dönteni, hanem csak engedni a belső erők mozgósítását. Sok 
bűn megelőzhető lenne, ha a cselekvő nem engedné elragadtatni magát 
a hirtelen felindulások által. A szenvedés idején beszűkülnek az alterna­
tívák, nehéz józanul mérlegelni, megoldásokat összevetni, valahogy fi­
xálódunk egy megoldásra, ami nem biztos, hogy a legjobb megoldás. 
Mint amikor üldöz  például  egy véreb: nem mérlegelünk józanul, nem 
gondolkodunk alternatívákban, keressük a gyors menekülést,  s  lehet, 
hogy nem az a legjobb megoldás. A szenvedés ráadásul sokszor bűnös 
gondolatokat ébreszt. Mindenki fejében és szívében ilyenkor kavarog­
nak az akár bűnös „megoldások” is, csak legyen már kiút. 

A morálteológia szeretne néhány hangsúlyt tenni, hogyan is cseleked­
jünk, ha már benne vagyunk a szenvedésben:

• Értünk jön Isten: a cselekvő ember sohasem egyedül cselekszik, 
hanem mindig szövetségben, Istennel együtt cselekszik. A kele­
ti  teológia  szereti  hangsúlyozni  a  szünergia kifejezést,  ami 
együtt-cselekvést jelent. Azaz nem egyedül kell megoldást ta­



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 253

lálni.  A legelső dolgunk inkább ilyenkor az, hogy mindenek­
előtt  engedjük közel  magunkhoz Krisztust.  Az ő jelenlétében 
keressük a megoldásokat. Ez már nyugalommal tölt el,  meg­
ment a félelmektől és a gonosz kiutak keresésétől. A korábban 
begyakorolt  keresztutat,  nagypéntekek  ereje  itt  mutatkozik 
meg: nem vagyunk egyedül. A dogmatika beszél az elénk siető, 
megelőző kegyelemről (gratia praeveniens),602 ami azt jelenti: Is­
ten maga siet a gyönge, a bűnös elé. Azaz nem kegyelem nélkül 
cselekszünk, nem kiérdemelni kell majd a szenvedés jó megol­
dása után a kegyelmet, hanem fordítva: előbb a kegyelem, az­
tán az etika, előbb a szeretet, aztán a cselekvés. Isten ilyen kö­
zelségének  a  „biztosításához”  kiemelten  fontos  a  szenvedés 
idején imádkozni, sokat töprengeni egy templomban, rendsze­
resen szentségekhez járulni. Végső soron a karácsony és a hús­
vét lényegi örömhíre Isten kenózisa: közel jön hozzánk, hogy 
felemeljen minket.

• A lelkiismeret  vizsgálódása  egy  kegyelmi  munkafolyamat.  A 
Zsinat szerint a lelkiismeret szentély, ahol találkozunk Isten élő 
igényével:  „a  lelkiismeret  az  ember  legbelső  magja,  és  az  a 
szentély,  ahol  egyedül  van Istennel,  akinek  szava  felhangzik 
legbelsejében”.603 A lelkiismeret az a „kitüntetett  hermeneuti­
kus hely, ahol az öntudat és az istentudat elválaszthatatlanul 
összekapcsolódik”.604 Minél  súlyosabb  a  szenvedés,  annál  fonto­
sabb, hogy jó lelkiismereti ítéletre jussunk el, ugyanis majd azzal a  
döntéssel kell tovább élnünk vagy éppen meghalnunk. Ezért a lelkiis­
mereti ítélet megtalálásának munkáját nem szabad elkapkodni. 
Nem elég egy első  megérzésre,  intuícióra,  eddigi  szokásokra 
hivatkozni. A mérlegelés komplex folyamat,  amire  befolyással 
van a történelem, a pszichológia, de a dogmatika, a misztika is. 
Meglehet, hogy a lelkiismeret az előírt törvényeknél szigorúbb 
igényességre hív, de az is lehet, hogy felment a körülmények 
súlya alatt. Egy paptól talán többet vár el a lelkiismeret járvány 

602 DH 1525
603 XII. PIUSZ, AAS 44 (1952) 271; GS 14 és 16.
604 K. DEMMER, Fundamentale Theologie des Ethischen, 189–190.



254 Papp Miklós

idején, mint az átlagpolgártól, de ugyanez a járvány fel is ment­
het bizonyos kötelességek alól. A keleti teológia itt beszél az ak­
ribeia (szigorúság, pontosság) és az  oikonomia (engedékenység, 
szelídség) elveiről,605 az etika pedig itt ismeri az  epikeia fogal­
mát is, ami éppen a normák testre szabását jelenti. A konkrét 
helyzetben kell  a  lelkiismeretnek  mérlegelnie,  hogy az  előírt 
normánál  többet  vagy  éppen  kevesebbet  kell  teljesítenie.  Ez 
lesz  az  egzisztenciális  etika,606 ahol  személyre  szabottan  derül  ki,  
hogy a normák keretein túl itt és most személyesen mit vár el tőlem  
az élő Krisztus. Így a lelkiismeret óv meg attól a pszeudo-biztos­
ságtól,  ami azzal ámítja  magát:  „megtettem a törvényt,  tehát 
mindent megtettem”. A lelkiismeret a felelős az egész emberért, 
senki  sem helyettesítheti  a  lelkiismereti  döntést,  átháríthatat­
lan. Ez a lelkiismeretesség kitüntetettsége és terhe is egyben. 

• A kereszt a szabadság jele.  K. Demmer alapvető erkölcstanában 
kiemelt fejezete van a kereszt teológiájának az emberi cselek­
vésre vonatkozóan. A kereszt látványában eldől a világhoz való 
viszonyunk. Az erkölcsi cselekvés sohasem triumfalista cselek­
vés, hanem a kereszttől megérintett, a kereszt balgaságától ve­
zetett.  Húsvét  óta  a bölcsesség azonos jelentésű lett  Krisztus 
halálába való belebocsátkozással, s ez „extra kemény teszt” a 
bölcsességi irodalom, a filozófiai gondolkodás számára.  Dem­
mer szerint az egész morális cselekvés eredete a húsvéti győzelemben  
van. Húsvétkor kiderült: nem a szenvedésé és a halálé az utolsó 
szó, Krisztus pokolra szállásakor áttörte a végzet, a reményte­
lenség, a szomorúság falát, és húsvéti fényt vitt a legkiúttala­
nabb szituációba, a legsötétebb személyes pokolba is. A szenve­
dés és a halál már nem elháríthatatlan katasztrófa, ami erősebb 
az embernél, hiszen az ember még a szenvedésnek és halálnak 
tud értelmet adni – a szereteté az utolsó szó. Még ha élettervei, 
egészsége, életútja keresztre is feszülnek, akkor sem válik re­

605 GEORGIOS MANTZARIDIS, Grundlinien christlicher Ethik (Orthodox Theologie), EOS, 
St. Ottilien 1998, 123.

606 K. RAHNER, Über die Frage einer formalen Existenzialethik, in Schriften zur Theologie 
II, 227–247; FRANZ BÖCKLE, Existenzialethik, in LThK III, 1301–1304. 



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 255

zignálttá vagy cinikussá, ki tud engesztelődni és úgy cseleked­
ni.  A szabadság csodája,  hogy minden végzetszerűség és go­
noszság  ellenére  elkezd remélni,  és  reménykedve  kutat  jobb 
cselekvési lehetőségeket.607 Húsvétkor feltámadnak a jobb cse­
lekvési alternatívák is, ami szeretetteljes intelligenciával kutatja 
a megoldásokat, ami nem akar sebeket okozni, nem akar erő­
szakos lenni.  A hívő tehát gondolkodva imádkozik,  és imád­
kozva gondolkodik minden végzetszerűség ellen,  gyógyítóan 
és kiengesztelődően feltöri azokat, végig bízva Isten kikutatha­
tatlan akaratában. Így az imádságban a megfontoltság és a bá­
torság egymásba lesznek szőve, egymást erősítik. A kereszt te­
hát nem enged semmilyen olcsó harmonizálási kísérletnek, ami 
a beteljesedést pusztán e világon belülinek gondolná el.608 

• Helmut Weber609 szerint a kereszt kijelöli az etikus magatartás 
alapirányát: legyen az bevetés, odaadás, szolgálat, áldozatválla­
lás.  Az  erkölcsi életvezetés nem önérvényesítés,  hanem oda­
adás, akár az önfeláldozásig. Valahogy az ember alapdöntését 
érinti alapvetően, ami aztán minden konkrét-kategoriális dön­
tést meghatároz.

• A kereszt a  küzdelem módját is mutatja: erőszakkal nem lehet a 
rosszat legyőzni, csak ha szeretettel küzdünk. Krisztus nem el­
dobta magától  a keresztet,  nem racionálisan megmagyarázta, 
nem harcolt ellene erőszakkal – hanem szeretettel győzte le. A 
keresztény  etika  innen  indul:  a  rosszat  szeretettel akarja  le­
győzni (Róm 12,21). A Hegyi beszéd szellemében itt valódi küz­
delemről van szó. A „tartsd oda a másik orcád” (Mt 5,39) sze­
rint nem kell elmenekülni a küzdelemtől, de nem is az agresz-
szió szintjén kell visszaütni. Más szinten, más eszközökkel, de 
meg kell küzdeni a gonosszal, a keresztekkel. A kereszt mutatja 
a küzdelem módját. A rossz elleni küzdelemben olykor kerül­
hetjük a keresztet (nem kell keresni és dicsőíteni a szenvedést), 
olykor jogunk és kötelességünk tehermentesíteni magunkat és 

607 K. DEMMER, Angewandte Theologie des Ethischen, 45–46.
608 UŐ, Fundamentale Theologie des Ethischen, 65–66.
609 H. WEBER, Általános erkölcsteológia, Szent István Társulat, Budapest 2001, 74.



256 Papp Miklós

másokat a keresztektől; megtörténhet, hogy kemény eszközök­
kel küzdünk a keresztek ellen (börtön, büntetőjog, önvédelem, 
honvédő háború) az ártatlanok védelmében; a rációval pedig 
jogunk és kötelességünk kutatni a gonoszság titkát, segíteni a jó 
életet (tudományok, politika).  Ezen küzdelmeknek az ereje,  a 
másfajta szemléletmód origója, a mérlegelés szempontja Krisz­
tus győzelmében van. Nem passzív megadásról van tehát szó, 
hanem aktív küzdelemről személyes és strukturális, családi és 
globális szinten is.

• A kereszt bebizonyítja a transzcendens szabadságot: Bernhard Hä­
ring610 azon kevés  morálteológusok közé  tartozik,  akik a  ke­
resztnek kitüntetett jelentőséget tulajdonítanak a morálteológi­
ájukban. Ő arról beszél, hogy a kereszten Krisztus „végső sza­
badsága”  valósult  meg:  teljes  szabadsággal  adja  magát  az 
emberekért az Atyának. Kereszthalála Isten szeretetének csúcs­
közlése, ami egyben az emberi szabadság csúcslehetőségének is 
kinyilatkoztatása: akik részesülnek Krisztus életében, megkapják  
ezt a végső szabadságot, hogy Istennek és az embereknek ajándékozzák  
önmagukat – még a szenvedésben is. Bármilyen préselőek is a kö­
rülmények, lehetséges bennük a körülmények ellenére másként 
viselkedni, azaz szeretni. A körülmények jelentősen szokták be­
folyásolni erkölcsi viselkedésünket, képesek arra, hogy erősen 
lehúzzanak bennünket, s mi is hajlamosak vagyunk a felelősség 
elől a körülményekkel mentegetőzni. A kereszt bizonyíték: aki az  
Atya tekintete előtt, Krisztussal a Lélekben viszi a keresztjét, még ha  
veszteség, sőt, halál is lesz a vége, képes mindvégig szeretni. A kereszt  
így a transzcendens szabadság védő helye.  Minden élethelyzetben 
lehet Istennek tetszően, az üdvösségre vezetően, vagy istentele­
nül cselekedni, mindig van alternatíva. Bármilyen sodrónak és 
kényszerítőnek tűnjenek is az ösztönös, az orvosi, társadalmi, 
pszichológiai,  politikai  körülmények,  a kereszt erejében lehet 
szeretettel cselekedni. A kereszt a szabadság, a megszabadított­
ság evangéliuma, s így az etikus cselekvés lehetőségi feltétele: 
ha ugyanis nincs ez a szabadság, akkor nincs morál. 

610 BERNHARD HÄRING, Frei in Christus, Herder, Freiburg 1989, I, 130–132.



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 257

• A kereszt lerombolhatatlan isteni vigasztalás. A kereszt egyszemé­
lyes, van a szenvedésnek egy olyan mélysége, ahová az emberi 
szimpátia  és  részvét  nem  tud  elérni.  A kereszten  meghaló 
Krisztus oda akart leszállni, így oda is vigasztalást tud vinni, 
ahol az emberi ész már megáll, az érzelmek zavarosak, a hit ta­
nakodik… A keresztben nem a fizikai fájdalom a legnehezebb, 
hanem a lélek homálya,  az értelmetlenség,  Isten távollétének 
mázsás csöndje. Krisztus nem a testi fájdalmaival mentett meg 
minket, nem a sok sebbel és a sok vérrel, hanem azzal az Atya 
iránti bizalommal, ami minden sötét homály ellenére is vállalja 
a nagypénteket, azzal az Atyától kapott szeretettel, amit a leg­
nagyobb kegyetlenség sem tud kiölni és az üldözőkért mondott 
imára vezet, azzal a tökéletes ráhagyatkozással, ami még Isten 
távollétében is elkezdi imádkozni a 22. zsoltárt. Krisztus leszállt 
a pokolra, ebbe a mély értelmetlenségbe, sötét titokba, Istentől 
elhagyatott csöndbe, hogy innentől kezdve soha senki ne érez­
ze magát ott egyedül: Krisztus az ilyen helyzetekben is velünk 
van,  így a kereszt  Krisztus szolidaritásának is  a  jele.  Pokolra  
szállása nem csak egyszer történt meg, hanem minden személyes pok­
lunkba is újra és újra leszáll.  A keresztnek innen van az ereje. A 
kereszt hátoldala a feltámadási ikon: nem a szenvedésért tisz­
teljük a keresztet, hanem a feltámadásért. A kereszt így a remény,  
a bizalom, a ráhagyatkozás, a feltámadás, a bűnbocsánat, az élet,  a  
szolidaritás jele. 

• A kereszt tudatosítja Isten megmentő kegyelmét. Az üdvösség és a 
megváltás ajándék, amit automatikusan nem lehet kiérdemelni, 
még hősies tettekkel sem. A kereszt nem teszi fölöslegessé az 
erkölcsi  erőfeszítést, de az az „utolsó előtti tett” az utolsó, be­
teljesítő tett az Istené. Dietrich Bonhoeffer611 vérével hitelesített 
etikájában védeni akarja, hogy a történelem egyetlen alanya Is­
ten és ő teljesíti be a történelmet, az övé az utolsó tett. Ez nem 
menti fel az embert, hogy az „utolsó előtti tettet” komolyan ve­
gye, tegye meg, ami rajta múlik. Mindez alázatossá tesz a sike­

611 DIETRICH BONHOEFFER, Etika, Szentendre 1999.



258 Papp Miklós

rek  idején  és  bizakodóvá  a  kudarcok  idején.  Az  igazak  sem 
lesznek önelégültek, a bűnösök sem keserednek el. 

• A válás kapcsán beszél Schockenhoff a „nullpont kegyelméről”: 
van úgy, hogy minden összetörtnek tűnik. Az ilyen helyzetben 
különösen nem segít, ha súlyos bűnökkel terheljük az életveze­
tésünket, mert „már úgyis mindegy”. Az Egyház hivatalosan 
megnevezte, melyek az in se, önmagában mindig súlyos bűnök, 
melyeket semmilyen jó szándék sem igazolhat (pl. népirtás, há­
zasságtörés, gyilkosság).612 Ezeket a legelkeseredettebb óráink­
ban sem szabad elkövetnünk. Persze nemcsak ezektől kell elha­
tárolódnunk még a  szenvedés  idején is,  hanem minden más 
bűnt is kerülnünk kell.  A szenvedés nehéz helyzetében az életünk  
igazságát keressük, az igazság megtalálása pedig nem megy súlyos  
bűnökkel terhelten.  A morálteológia mindig hangsúlyozza: nem­
csak az igazság meglátásából következik az erkölcsös élet, ha­
nem fordítva is: aki erkölcsösen él, az látja meg az igazságot. 
Így ha az életvezetés ködében látni szeretnénk életünk igazsá­
gát, akkor éppen tisztának kell maradnunk, éppen nem szabad 
engedni,  hogy  a  bűnök  elragadjanak.  A katolikus  megoldás 
szereti hangsúlyozni a dogmatikai igazságok elsőbbségét, s a 
dogmák következményének tekinteni az etikát.613 Eszerint bár 
az etikának van egy sajátos autonómiája a kérdezésben és a vá­
laszkeresésben, de mindenféle kérdezés és válasz előtt van az 
önközlő Igazság, amit alapvetően a dogmatika tárgyal – s innen 
vonja le a maga konzekvenciáit az etika. A keleti etika a dog­
matika és az etika viszonyának fordítottjára is utal: eszerint az 
igazságot éppen az érti meg, aki erkölcsösen él. A keleti teoló­
gia  szigorúan  ki  akarja  egészíteni  a  nyugati  szempontot:  az 
igazsághoz nem logikával (szillogizmus, tiszta ész), hanem eré­
nyes élettel kell közeledni. Nem csak a dogmatika következmé­
nye a jó etika, hanem fordítva is: a jó dogmákhoz, igazságok­
hoz az erényes emberek jutnak el. A dogmák ugyanis nem fizi­
kai  törvények,  ami  az  erkölcsösségtől  függetlenül  is 

612 GS 27; VS 79–83.
613 EBERHARD SCHOCKENHOFF, Grundlegung der Ethik, Herder, Freiburg 2007, 38–42.



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 259

megmutatja magát, hanem ragyogó, ill. rejtőző misztériumok, 
melyek megértéséhez erényes élettel kell közeledni. Maximosz 
hitvalló  szerint  a  „dogmák  megértése  korona  az  erényes 
életre”.  Az élet  tisztaságán való  munka nélkül  nincs  közeledés az  
igazság megértéséhez. Azaz az ortodoxia és az ortopraxis a leg­
szorosabban összetartozik,  spirálisan  egymást  erősítik  fölfelé 
(igaz élet - igaz dogmák), de lefelé is (bűnös élet - eretnek dog­
mák). Aranyszájú Szent János szerint a romlott dogmákból bű­
nös élet  fakadhat,  és  fordítva:  a  bűnös élet  gyakran tévedést 
szül a dogmákban (ezért az eretnekek elleni küzdelem). Így aki 
szenved, ne tetézze a helyzetét még bűnökkel, aki homályban 
érzi magát, ne fokozza a sötétséget még jobban a bűnökkel. 

• A keresztény cselekvő mindig az Egyház közösségében követi 
Krisztust: az Egyháztól hallott Krisztusról, az Egyház közössé­
gében hallja  a  tanítást,  imádkozik,  részesül a  szentségekben. 
Ezért ha a szenvedés idején tanácsot kér, akkor érdemes az Egyháztól  
is tanácsot kérnie. Minél átláthatatlanabb egy élethelyzet, annál 
érdemesebb alaposan körüljárni, s szakemberek segítségét kér­
ni. Egy morális döntésnek mindig van erkölcsi és empirikus ol­
dala, így mindkét dimenzió szakemberének a tanácsát érdemes 
keresni. Az empirikus oldalhoz fontos lehet egy orvos, jogász, 
pénzügyi szakember tanácsa, de ez még nem elég. Érdemes ke­
resni a morális szakember tanácsát is: lelkésznek, morálteoló­
gusnak, lelki vezetőnek a tanácsát.  A legfőbb „tanácsadó” a ke­
resztények számára a Tanítóhivatal:  a nagykorú keresztények 
tudnia kell, hol találja a Tanítóhivatal tanítását. A Tanítóhivatal 
tanításában is van hierarchia: minél nagyobb súllyal tanít vala­
mit, annál inkább kötelezi a keresztény ember lelkiismeretét, s 
minél kevésbé fontos a tanítás, annál több tere van az egyéni 
mérlegelésnek. A tanítás kihirdetésének formájából lehet tudni, 
vajon mennyire  köteleznek.  Így az  Egyházat nevezhetjük  egy 
„etikailag szolidáris közösségnek”, aki nem hagyja egyedül az em­
bert a maga tudatlanságában, keresésében, bűnösségében.614 A 
közösség egy gondolkodásban és életbizonyságban szolidáris 

614 K. DEMMER, Moraltheologische Methodenlehre, Herder, Freiburg 1989, 101–105.



260 Papp Miklós

közösség. A túlhangsúlyozott individualizmus és a lelkiismere­
ti ítélet végletes tisztelete miatt az egyén nagyobb tiszteletet ka­
pott – de egyben magára is maradt. Nem kap vezetést,  taná­
csot,  életpéldákat,  bizonyságot.  Pedig az ember nem annyira 
individuális, hogy szabad lenne teljesen magára hagyni; senki 
sem sziget. Az Egyház egy meghívott szent nép, s ebben a meg­
hívottságában egyben dialógusközösség is: segít az Isten létét 
lefordítani  a saját  útra,  az isteneszme élhető lesz,  segít  a ke­
reszthordozásban is. Az Egyház így lesz az „erkölcsi belátások 
laboratóriuma”, ahol az egyházi közösség reflexiós közösség, s 
így szolidáris az egyénnel. 

• A  morálteológia  a  mérlegeléshez  is  szisztematikus  segítséget 
nyújt.  A  morálszisztémák a  kötelességek ütközésénél  segítenek 
mérlegelni, hogy vajon mennyire kell szigorúbban vagy kocká­
zatvállalóbban eljárni. Az ordo caritatis a szeretet rendjét építi: a 
szeretet nem kaotikus, hanem rendet akar. Így van egy sorrend 
a ránk bízott személyek felé, sorrend a kötelességekben és érté­
kekben,  sorrend  a  cselekvés  kompetenciájában,  és  sorrend  a 
„kisebb rosszak” mérlegelésében is. A duplex effectus mérlegelni 
segít, hogy ha egy cselekvésnek jó és rossz következményei is 
vannak, akkor milyen feltételekkel lehet lelkiismeretesen dön­
teni, mikor lehet a rosszat is felvállalni. A reflex princípiumok ké­
telkedés esetén a kapkodástól óvnak meg: valahová helyezik a 
vélelmet, s addig nem cselekedhetünk ellentétesen, míg a véle­
lem meg nem dőlt. A kompromisszum pedig rögzíti, mikor lehet 
erkölcsileg felelősen belemenni egy kompromisszumba, s mi­
kortól  elvtelen.  Mindez a lelkiismeret,  az erkölcsi  ész  iskolá­
zottságát akarja segíteni. Aki többet tud, kevesebbet téved.

• A felelős cselekvéshez beszélni kell a  testi-lelki folyamatok alap­
vető ismeretének felelősségéről is. A cselekvés igaz és hatékony 
voltához  rendelkeznünk  kell  egy  legalapvetőbb  biológiai  és 
pszichológiai ismerettel. Tudnunk kell, milyen lelki és testi fo­
lyamatok zajlanak le egy gyász,  szenvedés,  betegség,  félelem 
idején.  Az  általános  ismereteken  túl  fontos  az  önismeret  is. 
Tudnom kell magamról, hogyan reagál a testem és a lelkem a 



Morális cselekvés a szenvedés előtt, a szenvedésben … 261

szenvedés,  a  betegség,  a  félelem, a fájdalom idején.  Így nem 
rabja és áldozata leszek ezeknek a folyamatoknak, hanem vala­
milyen szinten ura. 

• Végül nagypéntek és húsvét óta ki tudjuk jelenteni: az elszenve­
dés is cselekvés. Lehet olyan a szenvedés, aminek a külső lefolyá­
sán semmit  sem tudunk változtatni,  sőt,  lehet,  hogy beleha­
lunk. Ilyen lehet például egy súlyos betegség, keresztényüldö­
zés,  kínzás,  bármilyen  súlyos  megaláztatás.  A koncentrációs 
tábort megjárt Viktor Emil Frankl mégis hangsúlyozza: ha sem­
mit sem tudok változtatni, a belső hozzáállást nem vehetik el. A 
vértanúk úgy mondták: „az életünket elvehetik, az igenünket 
nem”.  Azaz az  elszenvedés sem egyszerűen megtörténik ve­
lünk, hanem  belül többféleképpen viszonyulhatunk a helyzethez:  a 
káromkodástól az imádságig, a gyűlölettől a szeretetig, a vérte­
len védekezéstől a megvetésig sokféle lehet a paletta. A keresz­
tény Krisztust a kereszten is követni szeretné: az elszenvedés­
ben is szeretne szeretni és imádkozni. Talán Krisztus épen ezért 
szállt keresztre, hogy innentől egyetlen szenvedő se érezze ma­
gát egyedül és kegyelem nélkül. Ez a húsvét csodája, hogy már 
az elszenvedésben képesek lehetünk húsvéti reménnyel viszo­
nyulni a körülményekhez. 

IV. Cselekvés a szenvedés után

Számtalan következménye lehet a szenvedésben való cselekvésünknek. 
Ezek közül csak kettőt említenénk. 

Egyrészt a lelkiismeret lehet megvigasztalt. Akkor tudjuk lelkiismerete­
sen elviselni a szenvedés minden következményét, ha ott és akkor igé­
nyesen jártunk el. Így visszafelé nem lehet jogos a lelkiismeret-furdalá­
sunk.  Az  idő  dimenziójának  éppen  az  a  kihívása,  hogy  minden 
szituáció  egyszeri.  Azért  kell  a  szituáció,  az  alternatívák,  a  morális 
szisztémák komplexitását igényesen körüljárni, mert az időt nem lehet 
visszaforgatni. Ha ott és akkor mindent megtettünk, akkor tudunk élni 
a  következményekkel  –  még ha azok fájdalmasak  is,  vagy ha a  mai 



262 Papp Miklós

eszünkkel másként is döntenénk. Így megvigasztalt lelkiismerettel tud­
juk vállalni a testi-lelki fájdalmat, az anyagi veszteséget,  a saját vagy 
mások halálát is. Ellenben aki kapkodott, aki nem őszintén küzdött, aki 
bűnös eszközökkel is élt, azt nem csak a következmények, hanem a saját 
lelkiismeret-furdalása is nyomasztja. Persze ez a megvigasztalt lelkiis­
meret sem lesz ujjongó, hiszen a szenvedés sohasem tölt el jó érzéssel, 
még ha ebben ártatlan is vagyok és helyesen is cselekedtem. Bárki bár­
hogy bűnös,  bárki  bárhogy szenved,  a  jó  lelkiismeretek  nem tudnak 
ebbe beletörődni, s nem tudnak ujjongani a saját szeplőtelenségük fö­
lött. A hit mégis ad vigasztalást: a történelem szálai végül is a Gondvise­
lő kezében futnak össze, a mi dolgunk a magunk részét megtenni.

Másrészt a lelkiismeret lehet vádló. Ez többé vagy kevésbé lehet jogos. 
A lelkiismeret-furdalás lehet annak a jele, hogy az ügy még nincs lezár­
va, van még teendőnk ezen a téren. Talán vannak még nyitva lehetősé­
gek a konkrét cselekvés számára, talán már csak a bocsánatkérés marad. 
Ilyenkor jót tesz a lélek gyógyulásának a bocsánatkérésen a károk jóvá­
tétele, valamint mindezeken túl egy zarándoklat, vezeklés, böjt. Talán a 
saját vádló lelkiismeretünk elindíthat egy tant, hogy mások ne jussanak 
ide. 

Persze nem szabad feledni János apostol tanítását sem: „Ha szívünk 
vádol minket valamivel, az Isten fölötte áll szívünknek, ő mindent tud. 
Szeretteim, ha szívünk nem vádol, legyünk bizalommal az Isten iránt” 
(1Jn 3,20–21). Ahogy Isten igényét nem látjuk még színről színre, úgy az 
irgalmát sem.



SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.:

A szenvedés enyhítése Krisztus jóságos
irgalmába ajánlás által – a betegek kenetének 
célja és hatása*

I. A Szentírás, az egyházatyák és a korai források tanúsága

A megszentelt olajjal való megkenés a hívő megtisztulását és Istenbe ve­
tett bizalmát fejezi ki615, egyben a Krisztussal való közösséget is jelöli.616 
Jól ismert, hogy a kenet újszövetségi forrása Mk 6,12‒13-on túl alapvető­
en  Szt.  Jakab levele (Jak 5,14).  Az  extrema unctio hosszú dogmafejlődés 
eredményeként került be a 13. században a hét szentség felsorolásába.617 
Az ókorból több olajszentelési imádság maradt fenn618, de az egyház li­
turgiája – a többi szentséggel összehasonlítva – ennek a szentségnek a 
8‒9. századig kevesebb figyelmet szentel.619 Ennek ellenére a patriszti­
kus források között olyan jelentős szerzők foglalkoznak a szentkenettel, 

* A jelen tanulmány szerzőnek  A betegek kenetére vonatkozó egyházfegyelem kikristá­
lyosodása és kánonjog-történeti forrásai (Teológia 48 [2014]) című tanulmánya alapján ké­
szült, beépítve a TÁMOP 4.2.2 és az OTKA K 106300-as program keretében végzett 
további kutatásokat.

615 G. LE BRAS, Le istituzioni ecclesiastiche della cristianità medievale (Storia della Chiesa 
XII/1), Torino 1973. 186.

616 A. PIOLANTI, Estrema unzione e Corpo mistico Coordinamento dei testi di S. Tomaso, in 
Euntes docete (1955), 359‒377.

617 P. RADÓ, Enchiridion Liturgicum, II. Romae - Friburg Brisg. - Barcinone 1966, 920‒
924; vö. C. ORTEMANN, Il sacramento degli infermi: Storia e significato, Torino 1972.

618 SZUROMI SZ. A.,  Fejezetek az egyházi jogalkotás történetéből – források és intézmények  
(Bibliotheca Instituti Postgradualis Iuris Canonici Universitatis Catholicae de Petro 
Pázmány nominatae III/15), Budapest 2011, 122‒123.



264 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

mint Órigenész (†254 körül), Aranyszájú Szt. János (†407), Szt. Ágoston 
(†430), Nagy Szt. Gergely pápa (590-604) és  Beda Venerabilis (†735).620 
Órigenész kifejezetten utal a  Leviták könyvéhez írt homíliájában a bete­
gek kenetére, megemlítve a kézfeltételt mint külső formát és a bűnök 
megbocsátását mint a szentség hatását.621 Ehhez hasonló leírást olvasha­
tunk Aranyszájú Szt. Jánosnál a Jakab levél 5,14 kapcsán, amelyet Mk 18-
cal és Jn 20-szal összefüggésben mutat be.622 Szt. Ágoston 13. homíliájá­
ban a  kenet  hatásairól  szólva,  a  lélek  és  a  test  gyógyításáról  beszél, 
amely magában foglalja a búcsú elnyerését – vagyis az ideig tartó bün­
tetések  elengedését  –  is.623 Ezzel  kapcsolatosan  általánosan  is  ki  kell 
hangsúlyoznunk, hogy a hivatkozott szerzők munkáiban kifejezetten – 
a szentségre alkalmazott különböző terminus-technicus-ok ellenére, min­
dig fájdalmas vagy súlyos betegről, a beteg megkenéséről, a felette el­
mondott imádságról, a beteg fájdalmának és szenvedéseinek felajánlá­
sáról, valamint az addig még fel nem oldozott bűneinek elengedéséről 
van szó.624

A korai gyűjtemények közül már a 2. századból származó Didakhé kopt 
szövege  tanúskodott  a  szentkenet  kiszolgáltatásáról625,  a  3.  századi 
Traditio Apostolica626 szövegében pedig megtaláljuk azt a püspök által vég­

619 M.  RAMOS,  Notas para una historia litúrgica de la Unción de los enfermos, in  Phase:  
Revista de pastoral litúrgica 27 (1987) 303‒402; VANYÓ L., Az ókeresztény kor dogmatörténe­
te I., Budapest 1988, 104.

620 Részletesebben vö. F. M. CAPPELLO, Tractatus canonico – moralis de sacramentis, III: 
De extrema unctione, Taurini-Romae 1949, 5–15; S. PARENTI, Anointing of the Sick During  
the First Four Centuries, in A. J. CHUPUNGCO (ed.), Handbook for Liturgical Studies, IV: Sac­
raments and Sacramentals, Collegeville/Minn. 2000, 155‒159, különösen 156.

621 M. BORRET (ed.), Homélies sur le Lévitique (Sources chrétiennes 286/1), Paris 1981, 
108.

622 A.  M.  MALINGREY (ed.),  Sur  le  sacerdoce (Dialogue  et  Homélie)  [Sources 
chrétiennes 272], Paris 1980, 154.

623 Patrologiae  cursus  completus.  Series  Latina,  ed.  I.-P.  MIGNE,  I-CCXXI,  Lutetiae 
Parisiorum 1844‒1864 (továbbiakban: PL) XXIX, 2238.

624 L. B. LIEBERMANN,  Institutiones Theologicae, II. Moguntiae 1858, 690‒693 (nn. 780‒
785).

625 P. RADÓ, Enchiridion Liturgicum II, 922.
626 A gyűjteményről vö. ERDŐ P., Az egyházjog forrásai. Történeti bevezetés (Bibliotheca 

Instituti  Postgradualis  Iuris  Canonici  Universitatis  Catholicae  de  Petro  Pázmány 



A szenvedés enyhítése Krisztus jóságos irgalmába ajánlás által 265

zett olajmegáldási imádságot627, amely tartalma alapján minden bizony-
nyal a betegek olajára vonatkozó liturgikus formula.628 Ezt támasztja alá 
az etióp szövegverzión végzett újabb kutatás is.629 A nagy valószínűség 
szerint a 4. század utolsó évtizedeiben Kilikiában íródott  Constitutiones  
apostolicae630 szintén világos és azonosítható módon rögzíti a betegek ke­
netének megáldására vonatkozó liturgikus formulát631,  ami az egészség 
helyreállítására és a rossz elűzésére szolgál. A szöveg abból a szempont­
ból is jelentős, mivel a püspök szerepének megemlítése mellett utal arra, 
hogy a pap csak a püspök távollétében végezheti el az olaj megáldását.632

II. A skolasztika klasszikusainak álláspontja és az érett középkori 
egyházfegyelem

Ismerünk  III.  Sándor  pápától  (1159‒1181)  egy  1172‒1173-ban  íródott 
dekretálist633, amely bekerül a Liber Sextus (1234) X 5.40.14-be. Ez lefek­
teti a későbbiekben definícióvá váló meghatározást a szentkenet kiszol­
gáltatására,  amelyre  minden  pap,  de  csakis  felszentelt  pap  képes.  A 
szent kenetre vonatkozó egyházi álláspont összegzésében a legmegha­
tározóbb egyházfegyelmi állásfoglalást a II. Lyoni Zsinat (1274) jelenti, 

nominatae I/1), Budapest 1998, 22‒24; J. GAUDEMET, Les sources du droit de l’Église en Oc­
cident du IIe siècle, Paris 1985, 18–20.

627 E.  LANNE,  La bénédiction de l’huile, in Les bénédictions et les sacramentaux dans la  
liturgie (Bibliotheca Ephemerides Liturgicae, Subsidia 44), Roma 1988, 165‒170.

628 B.  BOTTE (ed.),  La Tradition Apostolique de Saint Hyppolyte.  Essai de reconstruction 
(Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen 39), Münster 19895.

629 S. PARENTI, i. m. 157.
630 A gyűjteményről vö. ERDŐ P., Az egyházjog forrásai, 31‒33; J. GAUDEMET, Les sources  

du droit de l’Église en Occident du IIe siècle, 21‒26.
631 M.  METZGER (ed.),  Les Constitutions Apostoliques (Sources chrétiennes 320,  329, 

336) I., Paris 1985; II., Paris 1986; III., Paris 1987.
632 Vö. S. PARENTI, i. m. 158.
633 P. JAFFÉ, Regesta pontificum romanorum ab condita Ecclesia ad annum post Christum  

natum  MCXCVIII.  Ed.  secundum  curaverunt S.  LOEWENFELD (JL:  a.  882‒1198)  -  F. 
KALTENBRUNNER (JK: ?‒590) - P. EWALD (JE: a. 590‒882), Lipsiae 1885 (repr. Graz 1956), JL 
12184 (8191).



266 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

amely kifejezetten felveszi  azt  a  többi  szentség közé.634 Szent  Viktori 
Hugó (†1141) Petrus Lombardus (†1160) és Szt. Bonaventúra (†1274) ki­
fejezetten úgy magyarázta az extrema unctio-t, hogy az által Jézus Krisz­
tus cselekszik, „az Ő saját isten-emberi hatalmával, az imádság és meg­
kenés útján”.635 Aquinói Szt. Tamás (1225‒1274)636, aki közvetlenül a II. 
Lyoni Zsinat előtt hunyt el, a Summa contra gentiles-ben a szent kenet ha­
tásaként  a léleknek a bűn által okozott sérüléseiből történő teljes gyó­
gyulását  és  a  kereszténynek Isten dicsőségébe történő belépésre  való 
felkészülését  húzza  alá.637 A regionális  zsinatok  között  külön  ki  kell 
emelnünk a II. Lyoni Zsinat befolyása alatt álló 1279. évi Budai Zsinatot, 
melynek 21. kánonja tartalmazza a szent olaj megáldására vonatkozó 
előírást.638 Ezen kívül, a 12‒13. századi provinciális zsinatok közül az 
1119. évi Toulouse-i Zsinatra (Can. 9)639,  az 1163. évi Tours-i Zsinatra 
(Can. 10)640, továbbá az 1227. évi Trieri Zsinatra (Can. 2)641 és az 1236. évi 

634 H.  DENZINGER -  C.  BANNWART (ed.),  Enchiridion  Symbolorum,  definitionum  et  
declarationum de rebus fidei et morum, Friburgi Brisgoviae 192817, 203 (n. 465 [388]): Tenet 
etiam et docet eadem sancta Romana Ecclesia, septem esse ecclesiastica sacramenta, 
unum scilicet baptisma, de quo dictum supra; aliud est sacramentum confirmationis, 
quod  per  manuum impositionem episcopi  conferunt,  chrismando  renatos;  aliud  est 
poenitentia,  aliud  Eucharistia,  aliud  sacramentum  ordinis,  aliud  est  matrimonium, 
aliud extrema unctio, quae secundum doctrinam beati Iacobi infirmantibus adhibetur. 

635 Hugonis de Sancto Victore De sacramentis Christiane fidei (ed. R. BERNDT), Münster 
2008:  II,  XV,  c.  2;  Petri  Lombardi  Novarensis,  Cognomine  Magistri  Sententiarum Libri  
Quatuor, Parisiis 1841: IV, dist. 23; vö.  F. M.  CAPPELLO,  Tractatus canonico  - moralis de  
sacramentis, III: De extrema unctione, Taurini - Romae 1949, 17, 26‒27.

636 P.  ROUILLARD, The  Anointing  of  the  Sick  in  the  West,  in  A.  J.  CHUPUNGCO (ed.), 
Handbook for Liturgical Studies, IV. 171‒190, különösen 176. 

637 Liber de Veritate Catholicae Fidei contra errores Infidelium seu Summa contra Gentiles 
III, Taurini - Romae 1961, Lib. IV, Cap. 73.

638 C. PÉTERFFY, Sacra concilia ecclesiae Romano-Catholicae in Regno Hungariae celebrata  
ab anno Christi MXVI. usque ad annum MDCCXV, Posonii 1741, I, 111.

639 Sacrorum  conciliorum  nova  et  amplissima  collectio,  ed.  I.  D.  MANSI,  I‒XXXI, 
Florentinae–Venetiis 1757‒1798; új kiadás, folytatással: L.  PETIT – J. M.  MARTIN, I‒LX, 
Paris–Leipzig–Arnheim 1899‒1927 (továbbiakban: MANSI) XXI, 227.

640 MANSI XXI, 1183.
641 MANSI XXIII, 27.



A szenvedés enyhítése Krisztus jóságos irgalmába ajánlás által 267

Lincolni Zsinatra (Cann. 9, 13, 14, 17)642 szeretnénk utalni, amelyek kife­
jezett formában rendelkeznek a szent kenetnek a betegségben szenvedő, 
vagy halálveszélyben lévő számára történő megfelelő kiszolgáltatásáról 
(beleértve  a  liturgikus  ruházatot  is),  összekapcsolva  azt  a  bűnbánat 
szentségével,  vagy  azokkal  a  szentségekkel,  melyek  kiszolgáltatása 
megszentelt olajjal történik. A betegség veszélyességére, ill.  a halálve­
szély mértékének leírására azonban nem térnek ki.

III. Teológiai definíció a Trienti Zsinaton

A Trienti Zsinat (1545‒1563) – a 15‒16. század számos kritikájára reflek­
tálva – önállóan foglalkozott a szent kenetről szóló teológiai tanítás tisz­
tázásával  és  a  szentség  kiszolgáltatásának  fegyelmi  előírásaival.643 A 
XIV.  Sessio második  egysége  éppen  ezért  a  Doctrina  de  sacramento  
extremae unctionis címet viseli644, amelynek tartalmi kifejtésére három fe­
jezetet szentelt a jogalkotó, majd ehhez kapcsolódóan négy kánonban 
összegezte röviden az Egyház normatív álláspontját.645 A bevezetőben a 
zsinat világosan különbséget tesz a bűnbocsánat szentsége és a szentke­
net között, amikor kihangsúlyozza, hogy az utóbbi a személy egész éle­
tét a maga teljességében – nem tételesen lebontott egyes bűnök megbo­
csátása  révén  –  rendezi  a  megváltó  Krisztus  előtt.  Éppen  ezért  van 
különleges jelentősége az  életveszélyes betegségben vagy helyzetben, 
ill. általánosságban az evilági élet végéhez közeledve felvett kenetnek, 
amely a lényegi indoka az  ultima chrismatio kifejezés, vagyis az utolsó 
kenet terminus használatának. Ez volt az egyik alapvető oka a nyugati 
egyházfegyelemben a 12. századtól uralkodóvá váló megnevezés elter­
jedésének, a többi szakkifejezés mellett. 

642 MANSI XXIII, 419‒421.
643 J. SARAIVA MARTINS, I sacramenti della nuova alleanza (Subsidia Urbaniana 22), Roma 

1987, 162‒163.
644 Conc. Tridentinum (1545‒1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sacramento  

extremae unctionis: COD 710‒711. 
645 COD 713.



268 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

Nem kétséges tehát, hogy a betegek kenete különlegesen is kifejezi az 
isteni irgalmasságba vetett – azzal együttműködő – tevőleges hitet. Az I. 
fejezet a számos félreértelmezéssel szemben rögzíti  az Egyház szilárd 
meggyőződését, annak krisztusi alapításáról és az  Újszövetségben való 
világos megjelenéséről. Itt utalást találunk a Mk 6,13-ra és Jak 5,14‒15-re, 
valamint az ezekkel együtt folyamatosan fennálló apostoli hagyomány­
ra, amely szilárdan tanúskodik a szentkenet szentségének az egyházban 
való töretlen jelenlétéről  és annak szentségként történő elfogadásáról. 
Hasonló módon letisztult meggyőződésként jelenik meg a szentkenet 
anyagát képező püspöktől megáldott olajról szóló állandó jellegű egy­
házi  tanítás,  sőt  a  kiszolgáltatáshoz  szükséges  hagyományos  szavak 
is.646 A II. fejezet a szentkenet hatását összegzi. A kenet a Szentlélek ke­
gyelmét közvetíti  annak felvevőjére; elengedi a még fel nem oldozott 
bűnöket; megerősíti és gyógyítja a lelket; kifejezi a szentség felvevőjé­
nek Isten nagy irgalmába vetett bizalmát; megerősíti a testet a betegség 
és a fájdalom elviselésében,  valamint enyhíti  és gyógyítja;  ellenállóvá 
tesz a démonok kísértésével szemben.647 A bűnök elengedésével kapcso­
latban ugyan több korábbi és későbbi teológiai, ill. kánonjogi vita is ki­
alakult azzal kapcsolatosan, hogy ez a hatás csak a bocsánatos bűnökre 
vonatkozik-e, vagy a súlyos bűnökre is; azonban a Trienti Zsinat szöve­
ge egyértelműen általánosságban említi  a  bűnök elengedését az attól 
megszabadulni vágyók tekintetében.648 Nyilvánvaló, hogy a régi bűnbá­
nati fegyelemben, amikor a penitencia végrehajtása megelőzte a feloldo­
zást,  előfordulhatott,  hogy a gyónó – éppen betegségéből fakadóan – 
nem tudta azt végrehajtani.649 Azt is érdemes megjegyezni, hogy a Tri­
enti Zsinat szövegét értelmező teológusok fontosnak tartották a szent­
kenetnek a bűnbocsánat szentségével és a  viaticummal együtt való ki­
szolgáltatását,  azaz,  hogy  a  beteg  bűneitől  lehetőleg  gyónás  útján 

646 COD 710.
647 COD 710.
648 Vö. L. B. LIEBERMANN, Institutiones Theologicae II, 695 (n. 793).
649 B.  KURTSCHEID,  Historia iuris canonici. Historia institutorum ab Ecclesiae fundatione  

usque ad Gratianus,  Romae 1951, 202‒206; RADÓ P.,  Enchiridion liturgicum II, 817; ERDŐ 
P., Az egyházjog forrásai, 91‒92; J. GAUDEMET, Eglise et cité, 555; SZUROMI SZ. A., Egyházi in­
tézménytörténet, 70‒71, 138.



A szenvedés enyhítése Krisztus jóságos irgalmába ajánlás által 269

megszabadulva,  az eucharisztiát  magához véve, a kegyelem állapotá­
ban tudja felvenni a kenetet.650 Ez az elv már a 813. évi Mainz-i Zsinaton 
is úgy szerepelt, mint az egyházatyákra visszanyúló gyakorlat.651

IV. A letisztult kánonjogi kazuisztika

A szentkenet célját Felix M. Cappello úgy foglalja össze, hogy az Krisz­
tus legnagyobb irgalmának a gyakorlása, a test és a lélek megerősítése 
és a bűnöktől történő megszabadítása.652 A szentkenet felvételének indo­
kaira vonatkozóan aprólékos kazuisztika alakult ki  az egyháztörténe­
lem folyamán, amelynek gyakorlatias megfontolásai kristálytisztán tük­
rözik az egyes kázusok keletkezési idejének társadalmi körülményeit, a 
korabeli betegségeket és az orvostudomány kortárs fejlettségét. Annak 
ellenére,  hogy az egyes szerzők biblikus exegézissel  támasztják alá a 
szentkenet kiszolgáltatásának alapesetét, azaz, hogy arra súlyos halál­
veszély körülményei között kerül sor,653 mégis meg kell jegyeznünk az 
Egyház tradicionális gyakorlatát, amely a test és a lélek gyógyítására és 
megerősítésére épül.654 Ez indokolja a szentkenetnek a különféle beteg­
ségekben történő – akár többször megismételt – felvételét. Nem kétsé­
ges tehát, hogy érvényesen veszi fel a kenetet az, aki halálveszély álla­
potában  van.  A szentkenet  érvényes  kiszolgáltatásának  leírásához  a 
„halálveszély” értelmezése, annak közvetlen és közvetett volta, az év­
századok folyamán pontos kifejtésre került. Ezekben a felsorolásokban 
megtaláljuk  a  halálos  betegségeket;  a  háborúban mind a  támadást  – 
akár a támadó, akár a védekező fél részéről – közvetlenül megelőző idő­
szakot; valamint a hajóutat, mint halálveszély előidézésére alkalmas kö­

650 L. B. LIEBERMANN, Institutiones Theologicae II. 695 (n. 793).
651 MANSI XIV.  75;  A.  WERMINGHOFF,  Concilia  aevi  Karolini (MGH  Concilia  II/1), 

Hannoverae 1906 (repr. 1997), 302‒306.
652 F. M. CAPPELLO, Tractatus canonico - moralis de sacramentis, III: De extrema unctione, 

90.
653 Pl. uo., 152‒153.
654 M.  CONTE A CORONATA,  Institutiones  iuris  canonici  ad  usum  utriusque  cleri  et  

scholarum. De Sacramentis, I. Taurini - Romae 1951, 600.



270 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

rülményt.655 A valódi  kérdés  azonban,  hogy  a  közvetett  halálveszély 
kérdéskörének értelmezése mennyiben szűk, ill. tág, hiszen ezen a he­
lyen a szentség érvényes kiszolgáltatását érintő körülményről van szó. 
Az nem képezte és nem is képezheti vita tárgyát, hogy amennyiben két­
séges a közvetett életveszély tényleges megvalósulása, akkor a szentség 
kiszolgáltatást meg kell tenni, hiszen a lelkek üdvössége a legfontosabb 
cél.  A hatályos  Egyházi  Törvénykönyv az  Egyház  ezen  hagyományos 
meggyőződését megerősítette (CIC 1004. kán.)656 azáltal, hogy a halálve­
szély említésekor nem kívánja meg feltétlenül annak közeli és súlyos 
meglétét.657 Ez a meggyőződés azonban nem nevezhető ténylegesen új 
álláspontnak, hiszen az indoklásban a legfőbb érv az orvosi beavatkozás 
és az öregség, valamint az annak folyamán fellépő betegségek.658 Ezek a 
hagyományos – mind a Corpus iuris canonici-hez, mind a CIC (1917)-hez 
íródott  –  szakirodalomban is  általában megfelelő  indokként  kerültek 
említésre a szentkenet megalapozott kiszolgáltatása kapcsán.659 Termé­
szetesen a kánonjogi  kézikönyvekben felsorolt  betegségek alapvetően 
tükrözték  az  adott  betegség  gyógyíthatóságának és  veszélyességének 
kortárs állását. Mindazonáltal figyelemreméltó a Conte a Coronata által 
rögzített alapelv, azaz hogy a szentkenet minden olyan orvosi beavatko­
zás előtt kiszolgáltatható, amely a testi elváltozások helyreállítására irá­
nyul.660 A betegségek között nevesítve szerepelt a tuberculosis661, a kiéhe­
zettség,  az  idült  vakbélgyulladás,  a  hashártyagyulladás,  a  súlyosabb 
bél- és vesebetegségek, a rosszindulatú rákos daganatok, az agyvérzés, 
a szívizom-elégtelenség, a szívkoszorú-érszűkület, valamint a szívhár­

655 F. M. CAPPELLO, Tractatus canonico – moralis de sacramentis III: De extrema unctione, 
158.

656 ERDŐ P., Egyházjog (Szent István kézikönyvek 7), Budapest 20054, 482.
657 Communicationes 15 (1983) 213‒215.
658 E.  ZANETTI,  A chi conferire il sacramento dell’Unzione degli infermi, in  Quaderni di  

diritto ecclesiale 9 (1996) 295‒313.
659 Vö. A. VERMEERSCH - I. CREUSEN, Epitome iuris canonici cum commentariis ad scholas et  

ad usum privatum I-III.,  Brugis - Bruxellis 1924‒19252,  II.  131;  M. CONTE A CORONATA, 
Institutiones iuris canonici ad usum utriusque cleri et scholarum. De Sacramentis I. 600‒
602; F. M. CAPPELLO, i. m. 159‒164; BÁNK J., Kánoni jog II, 140.

660 M. CONTE A CORONATA, i.m. I, 601.
661 Uo. 600.



A szenvedés enyhítése Krisztus jóságos irgalmába ajánlás által 271

tya-gyulladás.662 Annak ellenére, hogy a férfiak által végzett nehéz fizi­
kai munka önmagában nem feltétlenül közvetlen kiváltó oka súlyos be­
tegségnek, és nem nevezhető általánosságban halálveszélyt előidéző kö­
rülménynek, mégis a CIC (1917)-hez készült kommentárok kifejezetten 
a  szentkenet  felvételének  indokai  között  említik  az  olyan  munkát, 
amely súlyos fájdalommal jár, és életveszélyes lehet (pl. bányászat, ko­
hóban végzett fizikai munka). A kérdés sajátossága, hogy az érvek nem 
a  közvetlen  halálveszély  esetét  tartják  szem  előtt  (pl.  bányaomlás,  a 
megolvadt forró vas kiömlése, stb.), hanem azt a fájdalmat, amelyet a 
munkavégzés például a munkások légzése folyamán a tüdőben eredmé­
nyez.663 Fontos,  hogy amennyiben a  szentkenet  kiszolgáltatása  a CIC 
1002. kánonja előírását követve, csoportosan történik, közösségi liturgi­
ában, úgy a szentség minden egyes felvevő tekintetében kellő vizsgálat 
előzze meg, a kiszolgáltatás érvényességéhez szükséges okok és körül­
mények tényleges fennállását.664 

A szentség lényegéből fakadóan az is kétségtelen, hogy a betegek ke­
netét csakis élő személyek számára tudja érvényesen kiszolgáltatni az 
arra jogosult felszentelt szolgálattevő. Azonban éppen ez a kritérium je­
lentett – és jelent – komoly problémát, hiszen a halál pontos beálltára 
vonatkozó egységes és objektív kritériumok meghatározása mind a mai 
napig alapvető nehézséget jelent az orvostudomány számára, így annak 
leírása  országonként  eltérő  (vö.  az  egyes  állami  egészségügyi  törvé­
nyekben rögzített elvek). Ez a bizonytalan körülmény – összekapcsolva 
a lelkek üdvösségének, mint célnak az előmozdításával – indokolja a 
szentkenet feltételes kiszolgáltatását,665 amelyre a hatályos egyházfegye­
lem előírásai fényében továbbra is lehetőség van, a halál hivatalos – or­
vos általi megállapított beálltát – követő három órán belül.

662 P. RADÓ, Enchiridion Liturgicum II, 938‒940.
663 M. CONTE A CORONATA, i. m. 602.
664 ERDŐ P., Egyházjog, 481.
665 CIC (1917) Can. 941; vö. CIC 1005. kán.; vö. J. LISTL - H. SCHMITZ (Hrsg.),  Hand­

buch des katholischen Kirchenrechts, Regensburg 19992, 866.



272 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

Konklúzió

Amint láttuk, az Egyház tanbeli és fegyelembeli álláspontja, a betegek 
kenetére vonatkozóan,  mind annak részletes teológiai  tartalma, mind 
kiszolgáltatásának,  kiszolgáltatójának  és  felvevőjének  meghatározása 
tekintetében hosszú kikristályosodási  folyamat eredményeképpen ke­
rült  pontos  kifejtésre.  A hatályos  Egyházi  Törvénykönyv 998.  kánonja 
alapján a betegek kenetével „az egyház a veszélyes betegségben szenve­
dő hívőket a szenvedő és megdicsőült Úrnak ajánlja, hogy megenyhítse 
és megmentse őket”.666 Az egyes egyházfegyelmi források és azok értel­
mezésének vizsgálatakor megfigyelhetők azok a hangsúlyeltolódások, 
amelyek ennek a szentségnek a karakterét igyekeztek még jobban meg­
világítani. Ennek egyik legjelentősebb eredménye a szentkenet számos 
elnevezése közül egyre inkább kiemelkedő, jelenleg elsődleges szakkife­
jezésként használt  „sacramentum unctionis infirmorum”,  azaz a betegek 
kenete fogalom használatának az általános bevezetése. Azonban maga a 
fogalom tartalma az egyháztörténelem időszakaiban folyamatosan jelen 
van az  extrema  unctio értelmezésében.  Jóval  a  kodifikált  kánonjoghoz 
megszületett kommentárirodalom előtt, a Szt.  Hormisda pápától szár­
mazó 517. február 15-én íródott levélben667, de a Trienti Zsinat szövegé­
ben, valamint szintén kellőképpen világos formában XIV. Benedek pápa 
1742. május 26-i Etsi pastoralis kezdetű konstitúciójában is megtalálható. 
Mindez  jól  mutatja,  az  Egyház  alapítójára  visszanyúló  küldetésének 
megvalósítása során annak az intézményes formában történő biztosítá­
sára való törekvést, hogy az üdvösségre hivatott és megváltott ember, 
aki részesült a keresztségben, az elerőtlenedésben, a súlyos betegségben 
és a közvetett  vagy közvetlen halálveszély állapotában is,  különleges 
módon részesedjen azokból a kegyelmekből, amelyek a konkrét szent­
ség kiszolgáltatásának cselekményéből (ex opere operato), valamint a ki­
szolgáltató személyéhez kötötten (ex opere operantis) fakadnak.

666 CIC Can. 998 – Unctio infirmorum, qua Ecclesia fideles periculose aegrotantes 
Domino patienti  et  glorificato,  ut  eos  allevet  et  salvet,  commendat,  confertur  eos 
liniendo oleo atque verba proferendo in liturgicis libris praescripta.

667 JK 784 (494).



TÖRÖK JÓZSEF:

A betegek kenetének korai forrása

A Szentírásban Szent Jakab levele rögzítette az apostoli Egyház gyakorla­
tát,  ha  valaki  beteg  (5,13–16).  „Hívassa  el  az  Egyház  elöljáróit,  azok 
imádkozzanak fölötte, s kenjék meg olajjal az Úr nevében. A hitből faka­
dó imádság megszabadítja a beteget, s ha bűnei vannak, azok megbo­
csáttatnak.” A betegség miatt a hívő ember nehézségbe került, s annak 
leküzdésekor a közösség is feladathoz jut. A hivatalos jellegű ima, ami a 
szimbolikus tettet értelmezi, mindenféle kuruzslást, varázslatot kizár, a 
közösség az élet Urának, Isten erőteljes közbelépésének tulajdonítja a 
hatást. 

Amikor Luther Márton vita hevében Szent Jakab levelét pelyva súlyú­
nak tartotta, amit a szél a gabona tisztításakor elfúj, egyszerre megkér­
dőjelezte az üdvösséghez a hit mellett szükséges jócselekedetet és a be­
tegek kenetének szentségi jellegét.

A Trienti Zsinat (1545–1563) második szakaszán (1551–1552), a 14. ülé­
sen a  zsinati  atyák  tekintélyi  alapon  kimondták,  hogy az  időközben 
utolsónak elnevezett kenet nem üres rítus, hanem Krisztus által alapí­
tott szentség, Szent Jakab apostol adott róla hírt. Kegyelmet ad, eltörli a 
bűnök nyomait,  megerősíti  a beteg lelkét,  és ha lelkének üdvösségére 
válik, a test egészségét is helyreállítja. A Trienti Zsinatot követő lelki­
pásztori megújulás szorgalmazta a betegek kenetének kiszolgáltatását, s 
ameddig a hívő ember családtagjaitól körülvéve vagy egyháziak vezette 
kórházakban  nézett  szembe  súlyos  betegséggel,  biztosan  részesült  e 
szentségben. Az egészségügyben bekövetkezett változás, ami vitathatat­
lan fejlődés az addig halálos kimenetelű betegségek visszaszorítása te­
rén, meggyöngítette az addigi szokást. Az egyháziak hiába szorgalmaz­



274 Török József

ták az általános gyakorlat fenntartását, munkájuk részint társadalmi, ré­
szint politikai változások miatt kudarcra ítéltetett. 

A betegek szentségének az apostoloktól, sőt magától Jézus Krisztustól 
eredő méltósága a Katolikus Egyház Katekizmusának és a hatályban lévő 
Codex  Iuris  Canonici lapjain  élettelen  szöveg  marad,  ha  a  történelmi 
megalapozás nem jár párban a biblikus érveléssel.

Emmanuel Testa ferences szerzetes 1963-ban ismerte meg azt a régé­
szeti leletet, amellyel kapcsolatban kutatásokat végzett, s ennek eredmé­
nyeit 1967-ben közzétette. A hit olaja (L’Huile de la Foi) könyvének címe, 
amely ezen évben, Jeruzsálemben jelent meg, valami okból mégsem vált 
eléggé ismertté. A jelen beszámoló ennek rövid, mindössze figyelemföl­
keltő jellegű ismertetése.

A tárgy jelenleg a jeruzsálemi ferences Flagellatio múzeumban talál­
ható és a  Via Crucis régiségkereskedője, M. Baidun vásárolta azon be­
duin törzs tagjaitól, akik a qumráni tekercseire rátaláltak. Maga a tárgy 
elég jó állapotban lévő, 60x24 mm-es ezüst-lemez, a Betlehemtől délre 
fekvő Téqua helységből származik beduin megtalálói szerint. A lemez­
zel  együtt  Heródes-kori  lámpákat  találtak,  az  archeológusok  szerint 
ezek jól datálhatók, s megerősítik azt, amit a lemezen látható judeo-pa­
lesztin  bekarcolt,  bevésett  írás  betűi  tudtul  adnak.  A lemez  biztosan 
Krisztus után 130 előtt készült. Egyéb jelek arra utalnak, hogy Hadria­
nus, esetleg Vespasianus idejére megy vissza a lelet. 

A szövegben a „hit olajáról” van szó, arról, hogy Isten a megpróbálta­
táson könnyít, a (beteg) vakságát feloldja és adósságát rendezi. Mindez 
egyértelműen a betegek kenetére utal. 

A paleográfiai elemzést a szöveg helyreállítása követi,  majd egy ki­
egészítéseket is tartalmazó szabad fordítás, amelyet a tudós szerző ér­
vekkel alaposan megtámogat, vagyis elvégzi a filológiai elemzést.

A továbbiakban bebizonyítja, hogy a lamella nem amulett. Összeveti a 
Jakab levél idézett helyével, felhívja a figyelmet a hasonlóságokra és kü­
lönbségekre.  A  lamella  szövegének  témáit,  sajátosságait  részletesen 
megvizsgálja, és nagyobb összefüggésrendszerbe állítja. 

A latin egyházban az utolsó kenet elnevezés a VII. század elején jelent 
meg, Reimsi Sonnatius püspök Statutumában. A görög egyház az imád­



A betegek kenetének korai forrása 275

ság olajáról beszél már a II–III. századtól kezdve. A zsidó-keresztények 
terminológiájához tökéletesen illeszkedik a lamella címe: a hit olaja.

A következő téma a betegség okának megnevezése Qwr’el angyal sze­
mélyében. A görög egyházban az imádságok a betegség tényét kijelen­
tik, okát nem kutatják. A zsidó-keresztények keresik az okot, a szemita 
gondolatvilág az ártó, gonosz, féltékeny angyalokat tartja a betegségek 
okozóinak. Az apokrif Salamon végrendelete ezt a témát bőségesen meg­
világítja.

A latin egyházban ennek ellentettje  valósul meg a betegért végzett 
imádság során. A Római  Rituale a szent angyalokat kéri, hogy az ártó 
erőket, a betegséget terjesztő démonokat űzzék el. 

A lelkiismeret vizsgálatra konkrét utalás történik a szöveg 5. sorában: 
a vizsgálat a Névben (az Úr Nevében) történik. A biblikus vonatkozások 
mellett fontos a parúziára történő, bár kissé homályos utalás.

A szerző befejezésként elemzi az ősegyház karizmatikus keneteinek 
szokásvilágát és elkülöníti azokat a szentségi kenettől.

Végül összegzi a megállapításait. A lamella nem amulett, semmi köze 
a babonákhoz, mágikus gyógyító eszközökhöz. A felirat a betegek kene­
tére utal minden kétséget kizáróan, és a szöveg egésze ezt alátámasztja. 
A beteg és az ima megfogalmazója zsidó-keresztény. Sok jel, paleográfi­
ai vizsgálat az I. századra keltezi magát a leletet, következésképpen a 
betegek kenetének kiszolgáltatását, amely a bűnök bocsánatát eredmé­
nyezi. 

Remélhetőleg a jelenlévő kollégák közül többen is éreznek indítást és 
a nemzetközi szakirodalomban utánakeresnek eme vázlatosan bemuta­
tott témának.



PATSCH FERENC SJ:

Szenvedés és misztika.
Pasztorálteológiai  megfontolások Karl  Rahner 
szenvedés-értelmezése alapján

1. A feladat: hit és ész törékeny egyensúlya (előzetes megjegyzések
és a téma lehatárolása)

„Mert  minden  elvont  teológia  egyszerűen  a  semmibe  futna,  ha  nem 
emelkedne-oldódna  fel  (aufheben)  önmaga  is  a  dologról kimondott 
szavaktól  az  imádság  [dimenziójá]ba,  ahol  talán  meg  is  történhet  az, 
amiről korábban csak beszéltünk.“668 A Karl Rahnertől származó idézet 
bizonyos értelemben hermeneutikai kulcsul szolgálhat a teológus alább 
következő,  szenvedéssel  kapcsolatos  gondolatainak megértéséhez  –  és 
talán nem is csupán ahhoz. Okkal feltételezhető, hogy  általában véve is 
kívánatos  előmozdítani  egy  olyan  megközelítést  és  szellemi  attitűdöt, 
amely  egyfelől  képes  a  „dolgokról“  (über die  Sache)  beszélni:  vagyis 
behatóan ismeri a hagyomány klasszikus válaszait az egzisztenciális és 
emberi problémákra, tisztában van a filozófia- és teológiatörténet során 
különböző  korokban  tárgyalt  kérdések  hatástörténetével;  másfelől 

668 „Denn alle abstrakte Theologie liefe schließlich doch ins Leere, wenn sie sich nicht selber  
aufheben würde  aus  Worten  über die  Sache  in  ein  Gebet  hinein,  in  dem vielleicht  doch  
geschehen könnte, worüber vorher nur geredet wurde.“ (Idézi: ANDREAS R. BATLOGG - ALBERT 
RAFFELT,  Die  Frage  nach  dem  Leid:  Karl  Rahners  Ringen  um  Antwort [Nachwort  der  
Herausgeber], in: KARL RAHNER,  Warum läßt uns Gott leiden?, Herder, Freiburg - Basel - 
Wien 2010, 59‒77, itt: 62. A szerzők által megadott helymegjelölés azonban (Sämtliche  
Werke [mostantól:  SW]  Band  30,  Anstöße  systematischer  Theologie,  bearbeitet  von 
Karsten Kreutzer und Albert Raffelt, Herder, Freiburg - Basel - Wien, 686) téves. A 
tanulmányban szereplő idézeteket – amennyiben nem áll rendelkezésre nyomtatott 
magyar fordítás – a továbbiakban a saját fordításom után zárójelben eredeti nyelven 
is közlöm – P.F.)



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 277

azonban  nem  elégszik  meg  azoknak  az  egyszerű  megismétlésével. 
Pontosabban  szólva:  az  „ismétlést“  (Wiederholung)  a  szó  heideggeri 
értelmében  tűnik  kívánatosnak.669 Eszerint  teológusként  (és  filozófus­
ként) tisztában kell lennünk azzal, hogy végső kérdésekre adott válaszok 
sohasem  lehetnek  végérvényesek,  sohasem  juthatnak  nyugvópontra 
valamely  minden  időkre,  egyszer  s  mindenkorra,  mindenki  számára 
kielégítő megfogalmazásban. Az akadémiai teológia – s nemkülönben a 
filozófia  is  –  azzal  a  veszéllyel  fenyeget,  hogy  elvont,  életidegen 
diszciplinává  lesz;  mintegy  az  idők  folyamán  azzá  merevedik  (azzá 
„dermed“,  azzá  „alvad“),  még ha  kezdetben eleven és életteli  volt  is. 
Ennek legfontosabb, sőt talán egyetlen ellenszere a teológus számára, ha 
–  mint  fentebb  idéztük  Karl  Rahnert  –  a  „kimondott  szavaktól“  „az 
imádság [dimenziójá]ba“ (in ein Gebet hinein) emelkedik, ami egyébként 
jelentős pontokon a filozófiai kontemplációval rokon. Vajon teljesítheti-e 
feladatát  az  a teológia,  amely nem teszi meg ezt a lépést:  amely nem 
vezet  imádságra,  illetve  amely  nem  tartalmaz  legalábbis  bennfoglalt 
felhívást arra, hogy a lélek  Istennel egyesüljön, s nem (talán elsősorban 
is) ettől a mozgástól várja a válaszokat; azokat, amikkel az értelem vagy a 
teológia önmagában sohasem lesz képes szolgálni?

669 Martin Heidegger (1889‒1976) – aki 1932 és 1934 között Karl Rahner tanára és 
nagyra  tartott  mestere  volt  a  Freiburgi  Egyetem  Filozófiai  Fakultásán  (ezzel 
kapcsolatban  vö.  Rahner  személyes,  méltató  visszaemlékezését,  miszerint  „sok  jó 
iskolamestere  [...]  volt,  de  csak  egyvalaki,  akit  tanáraként  tisztelhet,  éppen  Martin 
Heidegger“ [zwar viele gute Schulmeister [...] hatte, aber doch nur  einen, den er als seinen  
Lehrer verehren kann, eben Martin Heidegger]: SW 22/2, 684) – így ír: „Egy alapprobléma 
megismétlésén  eredendő,  eddig  rejtett  lehetőségeinek  föltárását  értjük;  ezek 
kidolgozása révén az alapprobléma átváltozik,  s  ez az egyetlen módja a probléma-
tartalom megőrzésének. De egy problémát megőrizni annyit jelent, mint szabadon és 
elevenen tartani azokat a  belső  erőket illetően,  melyek azt  lényegének alapjára való 
tekintettel problémaként lehetővé teszik.  (Unter der Wiederholung eines Grundproblems  
verstehen  wir  die  Erschließung  seiner  ursprünglichen,  bislang  verborgenen  Möglichkeiten,  
durch deren Ausarbeitung es verwandelt und so erst in seinem Problemgehalt bewahrt wird.  
Ein Problem bewahren, heißt aber, es in denjenigen inneren Kräften frei und wach halten, die es  
als Problem im Grunde seines Wesens ermöglichen. )” (MARTIN HEIDEGGER, Kant és a metafizika  
problémája, Osiris, Budapest 2000, 251 – a fordítást néhány ponton módosítottam: P.F. A 
német eredeti: UŐ, Kant und das Problem der Metaphysik [1929] [Gesamtausgabe, Band 3], 
Vittorio Klostermann, Frankfurt a.M. 1951, 204).



278 Patsch Ferenc SJ

Ha egy tanulmány címében a „misztika” szóval találkozunk, legtöb­
ben közülünk talán ösztönösen is felkészülnek egy legalábbis félig-med­
dig érthetetlen, némiképp homályos és nehezen felfogható (egyszóval 
„misztikus”) gondolatmenettel való találkozásra. Hadd emlékeztessek 
azonban arra, hogy az itt következő diskurzus teológiai jellegű. Márpe­
dig ha egy teológus megnyilvánulásra kényszerül,  illetve  jószántából 
arra határozza magát – NB: már a foglalkozása megjelöléséhez használt 
névszó is tartalmazza a logosz (gör. tan, tudomány, értelem) szóelemet! 
–,  értelmes  beszédre van  kötelezve.  Ha  tehát  ebben  a  tanulmányban 
„misztikus” dolgokról esik is szó, minden szavamról számadással tarto­
zom: csakis azzal az igénnyel írhatok, hogy a mondottak megfelelnek az 
értelmesség,  illetve  érthetőség általános  követelményének  –  ami  olykor 
nem is olyan magától értetődő e témával kapcsolatban. 

Mivel A szenvedő ember Isten színe előtt címmel megrendezett konferen­
cián a „misztika és szenvedés” kérdéskörével kapcsolatos előadás meg­
tartására kaptam felkérést, talán érthető, ha sürgető kényszert érzek a 
téma szűkebb meghatározására, lehatárolására. Természetesen nem le­
het szó kétezer év keresztény misztikatörténetéről és annak a szenvedés 
ősi kérdésével való kapcsolatáról. Még kevésbé vonhatom be a vizsgáló­
dás körébe a kereszténységen kívüli misztika szenvedéssel kapcsolatos 
vonatkozásait, ami a már eddig is szinte átfoghatatlan terjedelmű témát 
csak tovább bővítené.670 Nem vizsgálhatom a keresztény misztikusokat, 
valamint azok teológiai értelmezését sem: itt mindjárt az objectum formale 
megállapítása okozna nehézséget, hiszen nem beszélhetünk olyan misz­

670 Egy klasszikus Rahner-tanulmány ezzel kapcsolatban: KARL RAHNER, Kirchliche und  
außerkirchliche religiosität, in Schriften zur Theologie, Band XII [mostantól: SchTh], Benziger, 
Zürich - Einsiedeln - Köln 1975, 582–598=SW 24/2, 594‒605. A témához még vö. Die Ant­
wort der Religionen, Eine Umfrage mit 31 Fragen von Gerhard Szczesny bei ‚Glaubensfachle­
uten‘ der großen Bekenntnisgemeinschaften (Judentum Katholizismus, Protestantismus, Islam,  
Hinduismus, Buddhismus), Rowohlt, Hamburg 1971, 113‒118; ROSANNA CERBO – ALBERTO DI 
GIGLIO (a cura di), Il significato del dolore nelle religioni monoteiste, Edizioni Romane di Cul­
tura,  Roma 2010.  Az emberi  szenvedés keresztény  értelméről  általában:  II.  János  Pál 
pápa, Salvifici doloris kezdetű apostoli levele (enciklika), Szent István Társulat, Budapest, 
1984; valamint egy kitűnő értekezés egy jezsuita szerzőtől, amely sorra veszi a rossz té­
mája  kapcsán  felmerülő  hamis  érveléseket  és  istenképeket  (legújabban  magyarul  is): 
RICHARD LEONARD, Hol van Isten a bajban?, Ursus Libris, Budapest 2014.



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 279

tikaértelmezésről, amely ma közös örökségként jöhetne számításba a ka­
tolikus  teológia  számára  (annak  ellenére,  hogy  a  klasszikus  spanyol 
misztika legjobbjai a maguk korában tettek arra kísérletet, hogy tapasz­
talataikat teológiailag is rendszerezzék). A téma kibontásához „kézveze­
tőül” egyetlen jelentős 20. századi katolikus teológust választottam, Karl 
Rahnert (1904‒1984). Nem tekintem feladatomnak azonban, hogy e helyt 
kitérjek Rahner misztikaértelmezésére (bár ezzel kapcsolatban jó néhány 
figyelemre  méltó  tanulmány  egyelőre  magyar  teológiai  recepcióra 
vár).671 Nem tárgyalom Karl Rahner szisztematikus teológiájának miszti­
kával való úgymond rendszer-immanens kapcsolatát sem (teológiájának 
meghatározó szentignáci és más misztika-közeli patrisztikus forrásairól 
megvilágító  adatokkal  szolgál  Philip  Endean 2001-ben kiadott  kitűnő 
könyve, amely Szent Ignác lelkiségének – Karl bátyja, Hugo Rahner által 
vezetett – 20. századi újrafelfedezése nyomán sok szempontból új alapra 
helyezte  a  Rahner-kutatást,  legalábbis  annak  spiritualitással  való 
összefüggését illetően).672 Miről is lesz tehát szó az alábbiakban? 

671 Az elsődleges irodalomból  vö.  KARL RAHNER,  Mystische Erfahrung und mystische  
Theologie, in SchTh XII, 428‒438=SW 23, 261‒268;  UŐ,  Mystische und politische Nachfolge  
Jesu, in Georg Sporschill (Hrsg.), Horizonte der Religiosität: Kleine Aufsätze, Herold, Wien 
1984; UŐ, Selbstverwirklichung und Annahme des Kreuzes, SchTh VIII, 322‒327=SW 23, 99‒
102; UŐ, Der Appell an das Gewissen: Situationsethik und Sündenmystik, in SW10, 118‒131; 
K. RAHNER - H. SCHLIER (Hg.),  Das Dynamische in der Kirche. Die Logik der Erkenntnis des  
Existentiellen bei  Ignatius (Quaestiones Disputatae 5),  Freiburg in  Br.  1958;  valamint 
MARCEL VILLER - KARL RAHNER, Aszese und Mystik in der Väterzeit, Herder, Friburg 1939. 

672 Vö.  PHILIP ENDEAN,  Karl  Rahner  and  Ignatian  Spirituality (Oxford  Theological 
Monographs), Oxford University Press, Oxford - New York 2001. Rahner teológiájá­
nak spirituális vonatkozásairól alapvető másodlagos irodalom: HARVEY D. EGAN, Theo­
logy and spirituality, in DECLAN MARMION - MARY E. HINES (eds.), The Cambridge Compan­
ion to Karl Rahner, Cambridge University Press, Cambridge - New York etc., 2005, 13‒
28, valamint SVEIN RISE,  The Academic and the Spiritual in Karl Rahner’s Theology, Peter 
Lang, Frankfurt am Main 2000. Vö. még az angolszász kultúrkör friss szakirodalmi 
terméséből két új keletű, standard művet: az első ellenséges/óvatos megközelítésben: 
PATRICK BURKE,  Reinterpreting Rahner. A critical study of his major themes, Fordham Uni­
versity Press, New York 2002; a második inkább szimpatizáló olvasatban: KAREN KILBY, 
Karl Rahner. Theology and philosophy, Routledge, London - New York 2004.



280 Patsch Ferenc SJ

Úgy vélem,  akkor  szolgáltatok  igazságot  a  kijelölt  témának –  s  az 
elvállalt feladatnak is akkor teszek méltón eleget –, ha mindenek előtt 
magát a dolgot (a szenvedés tényét és botrányát)  tartom szem előtt  és 
arra keresek  Karl  Rahner  nyomán  teológiai  magyarázatot.  Ha  pedig 
végül e rahneri magyarázat misztikusnak lesz tekinthető (egy alább még 
tisztázásra  váró  értelemben),  akkor  a  rám  bízott  feladatot  sikeresen 
elvégzettnek tekinthetem. Ebben áll tehát e tanulmány célkitűzése. 

A fenti cél elérése érdekében – e bevezető után (1) – elsőként, nagy vo­
nalakban, a misztika szó operatív jelentését fogom tisztázni (2), majd ki­
térek annak sajátos értelmére a rahneri teológia egészén belül (3). Ez­
után – három alpontban – Karl Rahner szenvedés-teológiájának kifejtése 
következik. Ehhez vezérfonalul a teológus egy kései, 1980-ből származó 
tanulmányát választottam, mely a „Warum läßt uns Gott leiden?“ [Miért 
hagyja Isten, hogy szenvedjünk?] címet kapta. A tanulmány keletezés­
történeti  vonatkozásai  mellett  röviden  kitérek  előadói  hatására  (4.a), 
szenvedésteológiájának tartalmi vonatkozásaira (4.b) és végkövetkezte­
téseire (4.c). Végül – annak igazolására, hogy a címben szereplő „pasz­
torálteológiai“ jelző nem illetéktelen határátlépés vagy határ-összemo­
sás – azt fogom kimutatni,  hogy a szenvedés  rahneri értelemben vett 
misztikus értelmezése  kiemelten  lelkipásztori  jeletőségű  vállalkozás, 
amely a bölcseleti, a fundamentálteológiai, illetve a rendszeres teológiai 
mozzanatok szokásos horizontjának kitágítását (és összeolvadását) kö­
veteli meg. Ez az összegzés a tanulmány utolsó részének témája (5).

2. Mi tehát a misztika? – És van-e létjogosultsága a teológián belül?

Mit jelent a misztika és hogyan viszonyul a teológiához; avagy élesebben 
fogalmazva:  van-e  létjogosultsága  a  teológián  belül?  Személyesen  is 
ismerek  egy  nagy  tekintélyű,  idős  teológust,  aki,  ha  meghallja  a 
„tapasztalat“ szót, azonnal protestálni kezd. Mivel az illető a Katolikus 
Egyház bíborosa (és 86 esztendős), neki természetesen meg van engedve 
ez a gyanakvó hozzáállás... Mindenesetre a jelenség nagyon is jól mutatja, 
hogy korántsem jogosulatlan – sőt, nagyon is szükséges –, hogy rövid 
teológiai reflexió keretében kitérjek a misztikának a teológiai diszciplínák 



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 281

sorában elfoglalt „rendszertani helyének“, legitimitásának és plauzibilis 
jelentésének kérdésére.

Mivel a  müsztikosz görög szó egyszer sem fordul elő a  Szentírásban, 
ráadásul az általános nyelvhasználatban zavarbaejtően sokféle jelentést 
tulajdonítanak  neki,  nem  csodálkozhatunk  a  kritikus  hangokon, 
amelyek  a  szó  teológiai  alkalmazásának  értelmét  és  létjogosultságát 
kétségbe vonják. Csakhogy a szó hiányából elhamarkodott dolog volna 
magának a jelenségnek a hiányára következtetni!673

A misztika szó hiánya bizonyosan nem jelenti, hogy a keresztény ha­
gyomány ne reflektált volna arra, hogy az ember valamiképpen tapaszta­
lati kapcsolatban áll azzal az Istennel, aki – a Szentírás tanúsága szerint – 
„elérhetetlen fényben lakozik“ (1Tim 6,16). A kereszténység elképzelhe­
tetlenül gazdag irodalmából szinte csak találomra válogatva:  a sor az 
ókeresztény mártíroktól (Antiokhiai Szent Ignác, Szent Polikárp stb.), a 
patrisztika korának atyáin (Órigenész, Nüsszai Szent Gergely, Pszeudo-
Dionüsziosz Areopagita, Maximosz Hitvalló, Szent Ágoston), és jelentős 
közékori szerzőkön át (Clairveaux-i Szent Bernát, Assisi Szent Ferenc, 
Szent Bonaventura, Szent Gertrúd, Sziénai Szent Katalin, Szent Bernát, 
Aquinói Szent Tamás),  egészen a németalföldi misztikusokig (Eckhart 
Mester, Heinrich Seuse, Johannes Teuler) és a modernitás nagy szentjeiig 
terjed (Keresztes Szent János,  Avilai Szent Teréz, Loyolai Szent Ignác, 
Szalézi  Szent  Ferenc,  Chantal  Szent  Franciska,  Lisieux-i  Szent  Teréz, 
Szent Maximilian Kolbe), a kora újkortól egészen napjainkig. A klasszi­
kusok bőséges választékából most egyedül Aquinói Szent Tamás (1225‒
1274) emelem ki. Szent Tamás szerint – mivel az első embert Isten saját 
képére és hasonlatosságára teremtette, valódi igazságban és szentségben 
(vö.  Gen 3,8)  –  Ádámnak tapasztalati  kapcsolata  volt  Istennel;  hiszen 
szabad volt a rossz inklinációktól (egoista önzés – concupiscentia), és ke­

673 Egy ezzel kapcsolatos polémiában kézenfekvő érvként kínálkozik, hogy – mint 
közismert – a „misszió“ szó sem szerepel a Bibliában; amiből persze teljes mértékben 
jogosulatlan  volna  arra  a  következtetésre  jutni,  hogy  a  kereszténységnek  – 
önértelmezése szerint is – ne lett volna mindig is missziós hivatása, vagy hogy Jézus 
Krisztus  iránti  személyes  elkötelezettségből  és  szeretetből  missziós  feladatra 
vállalkozni a Szentírással ellentétes dolog lenne; vö. DAVID J. BOSCH, Paradigmaváltások a  
misszió teológiájában, Harmat - PMTI, Budapest 2005, 17‒21.



282 Patsch Ferenc SJ

gyelmi adományképpen különleges tudása volt Istenről és a világról, a 
teremtés értelméről és saját életének céljáról.674

A misztika és a teológia kapcsolata tehát az egész teológiatörténet so­
rán kimutatható, ám újkori irodalma különösen is gazdag; valójában szin­
te áttekinthetetlen terjedelmű.675 Mivel az újkor talán legjelentősebb szel­
lemtörténeti  hozadéka  és  megkülönböztető  jellegzetessége  a  „történeti 
tudat“ (historisches Bewusstsein) kialakulásában áll, e helyt érdemes rövi­
den ugyalni a „misztika“ szó jelentésváltozásaira, szótörténeti fejlődésé­
nek tényére. Igaz ugyan, hogy a szó a (katolikus) teológiai irodalomból 
csak viszonylag későn (a latin nyelvű országok esetében a XVII. század­
ban, a német nyelvű országokban a XVIII. században) terjedt el a nyugati 
népek általános nyelvhasználatában, s ott kulturális környezettől függő­
en különböző jelentésárnyalatokat vett fel, a sokféle jelentés közös neve­
zője mégis megállapítható: alapvetően valamennyi változat egy belső val­
lási  tapasztalatot fejez  ki,  ami  különleges,  rendkívüli és  az  emberi  értelmet  
meghaladja. A „misztika“ szó pszichológiai jelentése a intuitív megismerés­
től az érzelmi megragadáson át az extázisig terjed; míg  metafizikai érte­
lemben a misztika a világ dualista interpretációjától a monista (panteista) 

674 „Praeterea, visio Dei per essentiam est qua videtur Deus sine medio et sine aenigmate.  
Sed homo in statu innocentiae vidit Deum sine medio […]. Vidit etiam sine aenigmate: quia  
aenigma obscuritatem importat  […];  obscuritas  autem introducta  est  per  peccatum. Ergo  
homo in primo statu vidit Deum per essentiam” (AQUINÓI SZENT TAMÁS, S. th. 1, q. 94, a. I.3); 
vö. még az egész I. artikulus szövegkörnyezetét (főleg a következő három egység).

675 A régebbi,  általános irodalomból vö.,  csak néhány klasszikus kötetet említve: 
AUGUSTIN POULAIN, Des grâces d’oraison, Beauchesne, Paris 1909; HENRI BREMOND, Histoire  
littéraire du sentiment religieux en France, I‒X. Librairie Bloud et Gay, Paris 1916‒32; 
HUGO RAHNER,  Die Gottesgeburt.  Die Lehre der Kirchenvaeter von der Geburt Christi  im  
Herzen der Glaeubigen, in ZKTh 59(1935) 333‒418;  ANSELM STOLZ,  Theologie der Mystik, 
Pustet, Regensburg 1936; JEAN DANIELOU, Platonisme et théologie mystique, Aubier, Paris 
1944;  ALOIS MAGER,  Mystik als seelische Wirklichkeit. Eine Psychologie der Mystik, Pustet, 
Graz  1946;  HANS-URS VON BALTHASAR,  Thomas  und  die  Charismatik,  in  Deutsche  
Thomasausgabe XXIII (Besondere  Gnadengaben und die  zwei  Wege menschlichen Lebens; 
Kommentar),  Kerle-Pustet,  Heidelberg-Graz,  1954;  WALTER NIGG,  Heimliche  Weisheit.  
Mystisches  Leben  in  der  evangelischen  Christenheit,  Artemis,  Zürich-Stuttgart  1959; 
JACQUES MARITAIN - RAISSA MARITAIN, Liturgie et contemplation, Fayard, Paris 1960. A téma 
fontosságát mutatja:  L. BORRIELLO - E. CARUANA - M.R.  DEL GENIO - N. SUFFI (a cura di), 
Dizionario di Mistica, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1998.



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 283

értelmezésig a legkülönbözőbb rendszereket ölelheti fel.676 Nem meglepő 
tehát, hogy a „keresztény misztika” szintagma ma is számos félreértésre 
illetve téves értelmezésre ad alkalmat. F. Wulf 1962-ben megfogalmazott 
összegző véleménye szerint: 

„A modern kor [...] elsősorban a misztika pszichológiai aspektu­
sainak  szentelt  jelentős  figyelmet,  s  azok  bemutatásában  olyan 
eredményeket ért el, amelyeket teljes joggal tekinthetünk teljesnek; 
azonban teológiai körvonalazása és magyarázata tekintetében jócs­
kán hátramaradt, és nem érte el a patrisztikus kor tökéletességét. 
Csak manapság látszik valami változás ezen a téren.”677 

Wulf nem utolsó sorban Karl Rahner misztika-értelmezésére utalt. 

3. A rahneri „demokratikus” misztikafelfogás jellegzetességei

Bár – mint fentebb említettem – Karl Rahner spekulatív misztika-teoló­
giájának részletes ismertetése szétfeszítené témánk kereteit, egy rövid 
összegzés azonban kívánatos – és könnyen elvégezhető. Rahner miszti­
ka-felfogásának legfőbb jellegzetessége, hogy a teológus szerint ebben 
áll  minden keresztény élet célja. Már ennyiből is kiderül,  in nuce, hogy a 
misztikának  itt  úgymond  egy  „demokratikus”  felfogásával  van  dol­
gunk: Karl Rahner misztikán nem csak (és nem is elsősorban) olyan ter­
mészetfölötti  ajándékot ért,  amelyben csak nagyon kevés kiválasztott 
személy részesülhet (ez volna a misztika egyfajta „arisztokratikus” fel­
fogása), hanem a természetfölötti kegyelem olyan hatékony megtapaszta­
lását, amelynek elnyerésére minden megkeresztelt ember meg van hív­
va. Szövegszerűen: itt olyan tapasztalatfajtáról van szó, amely „az egyes 
ember belső találkozás[a] az őt magát és minden létezőt megalapozó is­

676 FRIEDRICH WULF,  Mistica,  in  HEINRICH FRIES (ed.),  –  GIULIANO RIVA (ed.  ital.), 
Dizionario teologico, Queriniana, Brescia 1967, 333‒345, itt: 344‒345.

677 „L’età moderna ha [...] riservato la più grande attenzione agli aspetti psicologici della  
mistica, di cui si è giunti a dare una presentazione, che può dirsi a buon diritto compiuta; ma  
i suoi lineamenti e la sua interpretazione teologica sono rimasti molto indietro e non hanno  
più raggiunto la perfezione dell’età patristica. Soltanto oggi sembra che qualcosa si muova al  
riguardo” (FRIEDRICH WULF, Mistica, i. m. 345.) 



284 Patsch Ferenc SJ

teni végtelenséggel, amely találkozás az embert egyesíti ezzel a végte­
lenséggel […].”678 Elsődleges értelemben tehát a misztika olyan tapasz­
talat, amely nélkül – a Karl Rahner sokat idézett tézise szerint – a 21. 
században nem is lehet kereszténynek lenni;679 s csak másodlagos érte­
lemben e tapasztalás tudományos értelmezésének kísérlete, azaz az e ta­
pasztalatra irányuló reflexió (amely egyben tudományág is).

A dolog egyszerű szavakkal így is körülírható: ha valakit hirtelen és 
megmagyarázhatatlan módon belső öröm és boldogság kerít hatalmába, 
amelynek nincs közvetlen oka, Loyolai Szent Ignác nyomán  consolatio  
sine  causa-ról  (ok  nélküli  vigaszról)  beszélhetünk;680 ez  a  szentignáci 
misztika kitüntetett jellemzője. Mivel Rahner korai olvasmányai és for­
rásai  között  további  szerzők is  hangsúlyosan szerepelnek,681 nem ha­
szontalan néhány klasszikus meghatározást is idéznem: a misztikus ta­
pasztalat  meghatározható  úgy  is,  mint  „Isten  belső  egyesülése  a 
lélekkel”  (Angelus  Silesius);  „Isten  szeretetének  üzenete”  (Keresztes 
Szent  János);  vagy  cognitio  Dei  experimentalis (Aquinói  Szent  Tamás), 
azaz Isten tapasztalati alapon történő elgondolása. Valamennyi megha­
tározás – legalábbis bennfoglaltan – arra utal, hogy Isten egyfajta közvet­
len megtapasztalásáról van szó (amely korántsem zárja ki az élet sokféle 
szenvedésének és próbatételének egyidejű tapasztalatát).

678 Misztika in KARL RAHNER - HERBERT VORGRIMLER, Teológiai kisszótár, Szent István Tár­
sulat, Budapest 1980, 497‒499, itt: 497. A keresztény misztikában ez a találkozás a sze­
mélyes Istennel való találkozást jelenti. 

679 Vö.  KARL RAHNER,  Horizonte der Religiosität.  Kleine Aufsätze, Wien 1984, 28; vö. 
még, mintegy önmagát idézve, UŐ, Frömmigkeit früher und heute, in Schriften zur Theo­
logie, VII, Benziger, Einsiedeln 1966, 11‒31, itt: 22.

680 LOYOLAI SZENT IGNÁC Lelkigyakorlatok című könyvében ezt írja: „Egyedül Isten, a 
mi Urunk képes arra, hogy előzetes ok nélkül vigaszt adjon a léleknek. Mert a Terem­
tőnek a sajátossága, hogy belépjen, kijöjjön, mozdulást hozzon a lélekbe, teljesen az ő 
isteni fönségének szeretetére vonva őt. Azt mondom: ok nélkül, vagyis minden előze­
tes megérzése vagy megismerése nélkül valami olyan dolognak, ami által ez a vigasz 
a lélekbe jöhetne saját értelmi vagy akarati tevékenysége következtében.” (nr. 330)

681 Philip Endean szerint Rahner misztika-teológiájának elsődleges forrásai – korai 
olvasmányainak tükrében – elsősorban Nüsszai Szent Gergely, Euagriosz Pontikosz 
és Szent Bonaventura; vö. PHILIP ENDEAN,  Karl Rahner and Ignatian Spirituality, Oxford 
University Press, Oxford - New York, 2001, 22‒29.



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 285

Fentebb nagy vonalakban tisztáztam a misztika általános fogalmát és 
utalásszerűen kiemeltem értelmezésének néhány sajátosan rahneri jelleg­
zetességét. Összefoglalásul elegendő egy rövid utalás Karl Rahner teológi­
ájának transzcendentál-metafizikai és kegyelemtani vonatkozásaira annak 
belátásához, hogy miért nevezi a szakirodalom szokásosan e teológiát „ta­
pasztalatból fakadó teológiának“ avagy az „istentapasztalat értelmezésé­
nek“.682 A továbbiakban mindenekelőtt a teológus szenvedés-teológiájának 
felvázolására vállalkozom, abban a reményben, hogy ezen az úton fény 
derül annak a fenti misztikaértelmezéssel való belső összefüggésére. 

4. Karl Rahner szenvedés-értelmezése

Karl  Rahner  szenvedésteológiájának  ismertetéséhez  kézenfekvő  a 
teológus  egy  kései  írását  vezérfonalul  választani;  azt  a  tanulmányt, 
amely  elsőként  1980-ban,  a  Schriften  zur  Theologie tizennegyedik 
kötetének utolsó írásaként jelent meg.683 A szöveg a  „Warum läßt uns  
Gott  leiden?“ [Miért  hagyja  Isten,  hogy szenvedjünk?]  címet  kapta,  s 
témájának  aktualitásáról  e  helyt  elegendő  annyit  megjegyezni,  hogy 
magyarul  három  különböző  fordításban  is  megjelent,684 ami  a  maga 

682 Vö. IGNAZIO SANNA, Teologia come esperienza di Dio. La prospettiva cristologica di Karl  
Rahner, Queriniana, Brescia 1997; DAVID SENDREZ, L’expérience de Dieu chez Karl Rahner.  
Son  statut  épistémologique  dans  la  Traité  fondamental  de  la  foi,  Parole  et  Silence, 
Perpignan 2013.

683 KARL RAHNER,  Warum lässt uns Gott leiden?, in UŐ.  SchTh  XIV, 450–466. A szöveg 
forrásmegjelölése helyén ez áll: „Bisher unveröffentlicht“ (eddig publikálatlan). Ugyanez 
továbbá in  UŐ,  SW 30:  Beiträge zur Fundamentaltheologie und Dogmatik. Bearbeitet von K.  
Kreutzer und A. Raffelt, Freiburg 2009, 373‒384; különlenyomatban: KARL RAHNER, Warum 
läßt uns Gott leiden? Mit einem Geleitwort von Karl Kardinal Lehmann, herausgegeben von 
Andreas R. Batlogg und Albert Raffelt, Herder, Freiburg - Basel - Wien 2010.

684 A két általam ismert két teljes fordítás: KARL RAHNER, Miért hagy minket Isten szen­
vedni?,  in  Pannonhalmi Szemle  2013 (XXI) 2/53‒65, ford. Szegedi Nóra;  valamint  KARL 
RAHNER,  Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk? in  Sapientiana 6 (2013/1) 70‒82, ford. Né­
meth Gábor  és  Gáspár  Csaba  László;  a  harmadik  részleges  fordítás  pedig:  in  KARL 
RAHNER,  Hit, szeretet, remény. A lelki élet olvasókönyve, Egyházfórum, Budapest - Luzern 
1991, 427‒440, ford. Dévényi István. Az egyik fordító érdekes elemzést is írt a témáról: 
SZEGEDI NÓRA, Rahner és a teodicea problémája, in Pannonhalmi szemle 2013 (XXI) 2/66‒73.



286 Patsch Ferenc SJ

nemében példátlan dolog  (nincs  tudomásom arról,  hogy ez  bármely 
más Rahner-tanulmánnyal megtörtént volna). Eredetileg egy nyilvános 
előadás szerkesztett változatáról van szó, amely iránt megjelenése óta, 
dokumentálhatóan,  kiemelkedő  érdeklődés  mutatkozott:  a  teológus 
müncheni  Rahner  Archívumban  megőrzött  személyes  naptárja 
tanulsága szerint  1980-ban és  1981-ben négy alkalommal  is  beszélt  a 
témáról szélesebb nyilvánosság előtt Németországban és Ausztriában.685 

Ahelyett, hogy a szöveg a kritikai kiadás segítségével újabban hozzá­
férhetővé  vált  redakciótörténetének  részleteibe  belemennék  –  melyet 
jobbnak láttam (a vele járó teljes tudományos apparátussal együtt) a láb­
jegyzetekbe száműzni –,686 az alábbiakban hadd tegyek kísérletet az egyik 
Rahner által tartott előadás hatásának, „hangulatának“ felidézésére. 

685 Karl  Rahner  Miért  hagyja  Isten,  hogy  szenvedjünk?  című  előadása  olyan 
népszerűnek bizonyult, hogy számos alkalommal felkérést  kapott a megismétlésére: 
1980 májusában Bécsben, júniusban Passauban, 1981 márciusban a tiroli Telfs-ben, 1982 
januárjában  pedig  az  Oberösterreich-beli  Puchberg  képzési  központban  beszélt  a 
témáról. (A müncheni Karl-Rahner-Archiv nem csak az eredeti kéziratot őrzi [vö. KRA 
I, A, 1028], hanem Karl Rahner  éves naptárát is [vö. KRA II, E]. Az 1981-es naptár a 
telfs-i  előadás  dátumának  10.3.-at  adja  meg,  az 1982-es  naptár  puchbergi  előadásra 
17.1-et. Bár kézírással  16.0.1982-áll a naptárban, azonban a képzési  ház vezetője, Dr. 
Adolf Trawöger a házon belüli dokumentáció alapján a 17.1.1982-es dátumot adta meg 
(baráti felvilágosítás 28.3.2009); vö. ANDREAS R. BATLOGG -  ALBERT RAFFELT, Die Frage nach  
dem Leid: Karl Rahners Ringen um Antwort [Nachwort der Herausgeber], i. m. 64).

686 Vö. SW 30, 852‒853. Még ugyanebben az 1980-as évben az írás még egyszer 
megjelenik a Herder kiadónál (Karl Rahner, Worte vom Kreuz, Herder, Freiburg 1980, 
7‒45) a  Die sieben letzten Worte Jesu am Kreuz című tanulmánnyal együtt. (Ez utóbbi 
tanulmány elsőként álnév alatt jelent meg a Heilige Stunde und Passionsandacht című 
kis meditációs kötetben, 1949-ben. Az eredeti, 31 évvel korábbi, álnéven történő köz­
zétételre Andreas R. Batlogg a következő magyarázatot adja: „ez talán egy [olyan] 
teológus félénkségének jele, akit tudományos munkára állítottak, és aki nem akarja a 
jóhírét ’elrontani’. [vielleicht Ausdruck der Scheu eines Theologen, der im Wissenschaftsbe­
trieb etabliert ist und sich seinem Ruf nicht ’verderben’ will.]”:  ANDREAS R. BATLOGG,  Die 
Mysterien des Lebens Jesu. Zugang zum Christusglauben (Innsbrucker theologische Stu­
dien Bd.58),  Tyrolia,  Innsbruck 20032,  84.  Ez az első (innsbrucki)  kiadás 1949-ben 
Anselm  Trescher  fedőnéven  jelent  meg.  Trescher  Karl  Rahner  anyjának  lánykori 
neve volt, Anselm Trescher 1902-ben elhunyt nagyapja neve, akit Karl sohasem is­
mert személyesen [vö.  KARL-HEINZ NEUFELD,  Die Brüder Rahner. Eine Biographie, Her­
der, Freiburg 20042, 44], azonban 1955-ben újra kiadták, mert már régen kifogyott.



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 287

a) Rahner előadói hatása – Egyetemi előadások (Vorlesungen) alkal­
mával Rahner közismerten nehézkesnek – sőt sokak számára egyenesen 
unalmasnak  –  hatott;687 nyilvános  előadások  (Vorträge)  alkalmával 
azonban – különösen, ha a hallgatóság részéről kedvező fogadtatást és 
nyitottságot  érzékelt,  képes volt  felszabadultan és  szabadon beszélni, 
miközben mit sem veszített gondolatmenetének lebilincselő fegyelme­
zettségéből. 

A már említett  Worte vom Kreuz című rövid írásgyűjteményhez írt előszóból – amely­
nek 1980-as müncheni keltezésű – Karl Rahner arról informálja az olvasót, hogy a Wa­
rum läßt uns Gott leiden? című írás voltaképpen egy előadáson alapul, „amelyet azon év 
elejét a kölni Szent Péter templomban (den [...] Anfang dieses Jahres in St. Peter zu Köln)” 
tartott. A kis kötetben foglalt két írást tehát jó harminc év időbeli távolság választja el, 
mégis közös cím alatt került újra megjelenésre; s a dolog nem véletlen. Rahner maga 
ezt a (némiképp kerülőutas) indoklást adja: „Az első rész teológiai megfontolásai és a 
második rész szemlélődő imádságai természetesen „genus litterarium”-ukat, valamint 
stílusukat és gondolatvezetésüket tekintve különböznek egymástól. Végső soron mégis 
összetartozik a két rész, legalábbis én úgy vélem. Ennek okáról az első rész végén adok 
számot.” (Die theologische Besinnung des ersten Teiles und die betrachtenden Gebete des zwei­
ten Teiles sind natürlich in ihrem ‚genus litterarium‘, in Stil und Gedankenführung voneinan­
der unterschieden. Dennoch passen beide Teile, so meine ich, letztlich doch zusammen. Auf den  
Grund dafür gehe ich am Ende des ersten Teiles ein.“ (KARL RAHNER,  Vorwort, in UŐ,  Worte  
vom Kreuz, Herder, Freiburg 1980, 5; most in: SW 30, 686). Az első rész vége, melyre a 
hivatkozás történik – amely egyébként a  Schriften zur Theologie-ben kinyomtatott szö­
vegváltozatban nem található meg, csak a Worte am Kreuz-ban, ahol tizedik egységként, 
Sich betend an Jesus Christus selbst wenden címmel fűzték hozzá (vö. lentebb, 678. láb­
jegyzetünket)  –  a  téma  krisztológiai végkicsengését  tartalmazza,  mintegy pótlandó a 
szenvedéstanulmány feltűnően hiányzó sztaurológiai (kereszt-teológiai) vonatkozását. 
A hiányzó részt a SW 30 a kiadó megjegyzései között adja vissza (p. 853). A kis kötet 
egyébként annyira keresett lett, hogy három kiadást is megért (19812, 19833).

687 Ez a nehézkesség volt az oka annak, hogy Karl Rahner nem érezte jól magát Mün­
chenben, Romano Guardini (1885‒1968) tanszéki utódaként. Míg Guardini kitűnő szó­
nok és briliáns templomi konferencia-előadó volt, a nehézkes Rahner nem ragadta ma­
gával a retorikusabb előadásokhoz szokott hallgatóságot és csalódást okozott. Albert 
Raffelt és Hansjürgen Verweyen árnyalt megfogalmazásában: „azt mondhatjuk, hogy 
Rahnerből hiányzott minden urbánus esztétika és az ahhoz tartozó retorika, amely nél­
kül ,egy alemann Schwabingban [München híres művésznegyede]’ csak nehezen képes 
túlélni” (daß es Rahner etwas an jener urbanen Ästhetik und der dazu gehörigen Rhetorik  
mangelte,  ohne die  ein „Alemanne in Schwabing“ nur  mit  Mühe überleben kann)  (ALBERT 
RAFFELT – HANSJÜRGEN VERWEYEN,  Karl Rahner, Beck, München 1997, 106). Rahner a belső 



288 Patsch Ferenc SJ

A fenti  észrevételt  könnyű bizonyítani:  az  egyik egykori  résztvevő 
ugyanis avatott tollal számol be Karl Rahner 34 évvel ezelőtt elhangzott 
előadásról. Az eseményre 1980. május 22-én került sor, amikor a Bécsi 
Egyházmegye  Katolikus  Képzési  Központjának  (Katholische  Bildungs­
werk der Erzdiözese Wien) meghívására az akkor 76 éves Karl Rahner elő­
adást tartott „Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk?  (Warum läßt uns  
Gott leiden?)” címmel.688 A tömött  Auditorium Maximum hallgatói kö­
zött jelen volt egy fiatal egyetemi hallgató, Otto Friedrich, aki ma a bécsi 
központú  Die Furche (Barázda)  című osztrák hetilap „vallás,  média és 
film”  részlegének  ügyvezetője  (Ressortleiter).  Akkori  tapasztalatairól 
Friedrich két alkalommal – Karl Rahner születésének 100. évfordulóján 
(2004-ben), valamint a folyóirat 60 éves fennállására kiadott jubileumi 
számban (2005-ben) – is emfatikus szavakkal számolt be a Die Furche ha­
sábjain.689 Szavai erős személyes érintettségről árulkodnak: 

„[...] nem csak én voltam meglepve: [egy] vézna idős ember járt 
fel s alá a teremben és ízekre szedte a teodicea valamennyi elterjedt 
magyarázatát.  A dualizmus dialektikájáról,  amely szerint minden 
jó a rosszal szembeni létet igényel, Rahner egyáltalán semmit sem 
akart mondani. Hevesen tagadta a szenvedés minden olyan magya­
rázatát,  amely azt  a  természet  elkerülhetetlen kísérőjelenségének 
tartja; ezután visszautasította azt a nézetet, miszerint a szenvedés a 
‚vétkes szabadság hatása´, tehát, hogy a szenvedés azért van, mivel 
az ember bűnössé vált. Végül tagadta azt is, hogy a szenvedés ‚uta­
lás´ volna az örök élet igazolására.”690

száműzetés magányát munkával töltötte ki: itt kezdett hozzá a rendszeres teológiai fő­
műve, A hit alapjai (1976) összeállításának (vö. uo. 106‒118).

688 Vö.  Kathpress, Nr. 100 vom 23.5.1980, S. 1:  Unbegreifliches Leid ist Teil der Unbe­
greiflichkeit Gottes. Vortrag Karl Rahners in Wien zum Thema „Warum läßt uns Gott leiden?“

689 O. FRIEDRICH, Die Antwort schuldig bleiben. Karl Rahner und die Frage nach dem Leid, 
in Die Furche, Nr. 9 (26.2.2004), 22; uő, Verweigerte Antwort. Mit Karl Rahner die Frage  
nach dem Leid offen lassen, in Die Furche, Nr. 58 (1.12.2005), 54.

690 „Und nicht nur ich wurde überrascht: Da ging der schmächtige alte Mann im Saal auf  
und ab und zerpflückte jede gängige Erklärung der Theodizee. Von der Dialektik des Dualis­
mus, daß also jede Gute das Bose zu seiner Existenz brauche, wollte Rahner gleich gar nicht  
reden. Er verneinte heftig auch jede Erklärung des Leides als unvermeidliche Begleiterschei­
nung  der  Natur;  dann  widerlegte  er  die  Sicht  des  Leides  als  ‚Wirkung  des  schuldigen 



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 289

Tanulságos e tekintetben egy időben közelebbi párhuzamot vonni: Ri­
chard Dawkins Isteni téveszme (2006) című pamfletjében (hiszen a köte­
tet szaktudományos műnek éppoly kevéssé lehet nevezni, mint filozófi­
ainak)691 metsző  iróniával  rója  fel  oxfordi  kollégájának,  Richard 
Swinburn teológusnak, hogy a szenvedést alkalmasint azzal akarja iga­
zolni,  hogy azt alkalomnak tekinti az emberi szolidaritás kifejezésére. 
Dawkins idézi, amint a neves teológus ezt írja: „Tegyük fel, hogy eggyel 
kevesebb ember ég meg a hirosimai atombombától. Annyival kevesebb 
alkalmunk nyílt volna a bátorság és együttérzés kinyilvánítására.”692 A 
naiv érvelés valóban fülsértő – s Swinburn feltételezhető jó szándéka 
sem menti –: osztom Dawkins felháborodását! 

Feltűnő tehát, hogy Karl Rahner érdeklődő hallgatósága részéről érett 
hitet feltételez – és bizonyos értelemben érett hitre  kényszerít is. Talán 
nem meglepő, hogy ez az ikonoklaszta bátorság és éthosz, amivel a teo­
lógus a hamis (éretlen, infantilis) istenképek ledöntése törekedett, ilyen 
mély benyomást tett: a beszámoló szerint vallási érettséget provokált és 
tartós hittapasztalat váltott  ki.  Vannak dolgok, amiket csak gyakorlás 
útján sajátíthatunk el és tarthatunk meg; s úgy tűnik, bizonyos értelem­
ben a személyes autonómia, a belső szabadság és érettség megszerzése 
is ilyen (use it, or lose it! – nem véletlen, hogy a modern orvosi etikába is 
nagy gondot fordítanak a betegek önálló döntésképességének gyakorol­
tatására). Karl Rahner ebben az értelemben – Daniel P. Pekarske SDS ta­
láló szavával – „az érett hit atyja”-ként (Vater des erwachsenen Glaubens) 

Freiheit‘, also daß es das Leid gibt, weil der Mensch schuldig geworden ist. Schließlich wei­
gerte  er  sich  auch,  dass  Leid  als  ‚Verweis‘  auf  das  ewige  Leben  zu  rechtfertigen.“ (O. 
FRIEDRICH,  Die Antwort schuldig bleiben; idézi  ANDREAS R. BATLOGG - ALBERT RAFFELT,  Die  
Frage nach dem Leid: Karl Rahners Ringen um Antwort [Nachwort der Herausgeber], 66).

691 Legyen szabad e tekintetben saját tanulmányomra hivatkozni:  PATSCH F.,  Görbe  
tükör a vallásnak. Az  Isteni téveszme (2006) igazsága és igazságtalansága,  in  Vigilia 76 
(2011/2) 93‒102.

692 Sajnos Richard Swinburnt a fordítás részrehajló vagy poentírozott voltával sem 
lehet menteni; mert a fordítás pontos. Az eredeti szöveg szerint: „Suppose that one less  
person had been burnt by the Hiroshima atomic bomb. Then there would have been less oppor­
tunity for courage and sympathy]”:  RICHARD SWINBURN,  The Existence of God, Clarendon, 
2004, 264. Idézi – a „nagy imádkozás-kísérlet” kontextusában –: RICHARD DAWKINS, Az 
isteni téveszme, Nyitott Könyvműhely, Budapest 2007.



290 Patsch Ferenc SJ

hatott hallgatóira és olvasóira, s talán ez teszi őt különlegessé a 20. szá­
zadi teológia legnagyobb egyéniségei között. De hadd idézzem tovább 
az akkori fiatalember (ma: Dr. Otto Frierich) beszámolóját:

„Számomra, 19 éves fiatalember számára, ez a nem-válasz felsza­
badulás volt: a bizonyosságok és elsietett válaszok [ugyanis], ame­
lyekkel az éppen magam mögött hagyott, nagyon konzervatív val­
lásoktatás szolgált, többé már nem tartottak ki. Az, hogy egy eg­
zisztenciális kérdés megmaradhat kérdésnek – és ezáltal válasz nél­
külinek – teenager önmagam számára nagy vallási fellélegzés volt 
[...].  A jelzett  ‚találkozás‘  Karl  Rahnerral  [...]  számomra  máig  is 
meghatározó hitélmény maradt.”693

Legalábbis tanulságos, hogy Rahner végkövetkeztetése az előadás egyik 
hallgatójára éppen mint „nem-válasz” (Nicht-Antwort) gyakorolt felsza­
badító hatást: „Az embereket szem előtt tartani annyit jelent [...], hogy 
nem etetjük őket előre elkészített válaszokkal (mit vorgefertigten Antwor­
ten abzuspeisen), hanem hozzátesszük, hogy a kérdés ma is nyitott. Ez az 
alázat teszi Karl Rahnert aktuálisabbá, mint valaha” – így Friedrich.694 

De mi is volt az pontosan az, ami ilyen elementáris erővel hatott Rahner 
szenvedés-teológiai előadásának e hallgatójára? E helyt időszerű lesz az 
előadás tartalmának filozófiai-teológiai részleteibe belebocsátkoznunk. 

693 „Für mich 19jährigen war diese Nicht-Antwort eine Befreiung: Die Gewißheiten und  
vorschnellen Antworten,  die  der eben überstandene,  sehr konservative  Religionsunterricht  
vorgegeben hatte, trugen nicht mehr. Daß eine existentielle Frage eben eine Frage – und somit  
antwortlos – bleiben kann, das war für mich Teenager ein großes religiöses Aufatmen […].  
Die geschilderte ‚Begegnung‘ mit Karl Rahner ist für mich [...] bis heute ein prägendes Glau­
benserlebnis  geblieben.“ Amint arra Albert  Raffelt  és Andreas Batlogg rámutat,  Otto 
Friedrich benyomást keltő tanúságtételének egyetlen „szépséghibája” van: téved az 
előadás dátumával kapcsolatban, amelyet 1978 őszére tesz, amely azonban 1980 má­
jusában került sor. Tehát az 1959-es születésű Friedrich nem 19, hanem 21 éves volt 
ekkor, amint arról a katolikus sajtóhírügynökség 1980. május 23-ai vonatkozó híradá­
sa tanúskodik (Dr. Johann Wießensteiner baráti közlése alapján, Diözesanarchiv, Wien, 
20.3.2010). Idézi:  ANDREAS R. BATLOGG - ALBERT RAFFELT,  Die Frage nach dem Leid: Karl  
Rahners Ringen um Antwort [Nachwort der Herausgeber], 67.

694 „Den Menschen im Blick zu haben heißt..., ihn nicht mit vorgefertigten Antworten ab­
zuspeisen, sondern zugegeben, daß die Frage nach wie vor offen bleibt. Solche Demut macht  
Karl Rahner aktuell wie eh und je.“ (O. FRIEDRICH, Verweigerte Antwort.)



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 291

b) Az előadás filozófiai-teológiai tartalma – Karl Rahner kérdése eg­
zisztenciális komolyságú: a szenvedés miértjére keres teológiai magya­
rázatot. A gondolatmenet során Rahner négy hagyományos filozófiai-
teológiai megoldáskísérlettel vet számot, amelyek azonban a végső mér­
legen „elégtelennek, sőt felületesnek” bizonyulnak, és nem számíthat­
nak a becsületes vallásos gondolkodók szemében a teremtő Istennek a 
világban tapasztalható szenvedéssel szembeni „igazolására”.695 

1. Az első „megoldás” értelmében egyesek a szenvedést olyan termé­
szetes kísérőjelenségnek tartják, amely mintegy szükségképpen együtt 
jár a világ fejlődésével. Eszerint amikor fájdalomról és halálról beszé­
lünk, voltaképpen csak a „természet cselfogásáról” (Trick der Natur) vol­
na szó, olyan szükségszerű dolgokról, amelyek elkerülhetetlenek a még 
több és még teljesebb élet érdekében. Eszerint végső értelemben az er­
kölcsi rosszat és a belőle fakadó szenvedést is így kellene értelmeznünk. 
Csakhogy ez a magyarázat felületes, sőt valójában embertelen is. Rah­
ner szerint „[a]z a bűn, amely az auschwitzi gázkamrákba való menete­
lésért felelős, nem hasonlítható ahhoz, ahogyan a vándorhangyák zu­
hannak a szakadékba.”696 Aki szeretné az emberi történelmet ártatlan 
színekben feltüntetni, az végső soron elárulja a személyi méltóságot, a 
szabadság értékét és az erkölcsi törvények abszolút erejét. Ez az út tehát 
nem vezet megoldásra.

2. Másodszor, sokan a világ szenvedéséért minden magyarázatot a sza­
badságra hárítanak. Itt a szenvedés, a fájdalom és a halál mindig, min­
denütt és minden szempontból a teremtményi szabadság gonosz tettei­
nek  eredménye.  Csakhogy –  érvel  Rahner  –  a  keresztény  világnézet 
számára a teremtmény szabadsága nem annyira abszolút, önmagában 
álló, mint ahogy a teremtményi szabadság büszke és rátarti  elméletei 
feltételezik. Sokkal inkább függ Istentől: „Az ember és az angyal sza­
badsága teremtett szabadság (kreatürliche Freiheit), létében és mivoltában 

695 Az alábbiakban Dévény István fordítását részesítem előnyben; vö. KARL RAHNER, 
Hit, szeretet, remény, 427‒435. Ugyanígy közlöm a Sapientianában megjelent (némiképp 
különböző) fordítás, valamit a  Schriften zur Theologie  XIV,  450‒466=SW 30,  373‒384 
adatait.

696 KARL RAHNER, Hit,  szeretet,  remény,  429. (Sapientiana 6 [2013/1] 75)  (SchTh XIV, 
456=SW 30, 377).



292 Patsch Ferenc SJ

– képességeiben, tetteiben, lehetőségeiben és konkrét döntéseiben – Is­
ten szuverén rendelkezése alatt áll.”697 Végső soron tehát Isten hordozza 
a teremtményi szabadságot (tehát szabad döntéseink legkisebb mozdu­
latában is Istentől függünk), ám ugyanakkor szabadok vagyunk, szabad 
döntéseinkért a felelősséget vállalnunk kell, nem háríthatjuk azt egysze­
rűen Istenre.

3. Harmadszor, szokás azt a – továbbra sem kielégítő – feleletet adni a 
szenvedés kérdésére, hogy Isten azért engedi meg a szenvedést, hogy 
kipróbáljon és megtisztítson bennünket. Ez a nézet azonban – veszi ész­
re Rahner  – egyáltalán nem ad választ  a  feltett  kérdésre,  több okból 
sem. Egyrészt, mivel a napalmbombák által szénné égett gyermekeknek 
éppenséggel semmi esélyük sem volt arra, hogy átmenjenek egy ilyen 
emberi érlelődési folyamaton. Rahner szerint: „Némi keserű hangvétel­
lel még azt is mondhatná az ember, hogy csak a széplelkek (schöne Seele) 
képesek  a  szenvedésben  emberi  és  keresztény  érlelőerőt  látni,  azok, 
akik nem ismerik a végső ínséget, és önmaguk felé fordulva alapjában 
véve  nyugodtan csiszolgathatják lelkük tükrét.”698 Azok a  keresztény 
aszkéták is következetlenek, akik egyfelől azt mondják, hogy a szenve­
dés forrása a bűn, ugyanakkor úgymond „lelkesen” (mintegy íróasztal 
mellől) magasztalják szenvedésekbe ágyazott létünket, mondván, hogy 
ez az igazi keresztény erények melegágya. Ez a „megoldás” sem tartha­
tó tehát egy hitelesebb hívő magatartás szempontjából.

4. Negyedszer, Rahner elégtelennek ítéli a hagyományos magyarázatok 
közül azt is, amely arra hivatkozik, hogy a szenvedéssel telt élettörténet 
a halál utáni örök életben lel jutalomra. „Ez a  kitekintés […] [ugyanis] 
nem ad feleletet az alapvető kérdésre”, hiszen „a halál nem szükségsze­
rű, ,a halálnak nem kellett volna lennie.’”699 S hogy mi a megoldás?

Karl  Rahner nem sieti  el  a  választ.  A teológus még felidézi,  amint 
Walter Dirks beszámolt arról a látogatásról, amelyet a már halálos be­
tegséggel küzdő Romano Guardininál tett. Nehezen feledhető monda­
tok hangzottak el. Guardini elmondta ugyanis, hogy az utolsó ítéleten 
nem csupán kikérdezni hagyja majd magát, hanem ő maga is kérdezni 

697 Uo. 431.
698 Uo. 433.
699 Uo. 434.



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 293

akar. Bizakodva reméli, hogy az angyalok nem tagadják meg tőle a fele­
letet arra a kérdésre, amelyet „egyetlen könyv, a Szentírás sem, egyetlen 
dogma, a tanítóhivatal sem, egyetlen teológia – még a sajátja – sem ma­
gyarázott meg: Uram Istenem, miért vannak ilyen borzalmas kerülőutak 
(fürchterlichen Umwege) az üdvösség felé, miért szenvednek az ártatla­
nok, miért a bűn?”700

5. Válaszkísérlet új alapokon: „A szenvedés felfoghatatlansága része Isten fel­
foghatatlanságának.” –  A  végső  elemzésben  Rahner  úgy  véli,  hogy 
Guardini joggal nem talált feleletet a legnagyobb emberi problémára; 
hiszen „itt és most egyetlen választ tudunk adni: Isten szabad rendelke­
zése felfoghatatlan.”701 Egyetlen végső értelemben legitim „válasz” léte­
zik tehát: a kérdések terhét csak úgy tudjuk elviselni, ha maradéktalan 
tiszta szeretettel átadjuk magunkat Istennek. Nincs alternatíva, hiszen 
ha erre az önátadásra, erre az önmagáról elfeledkező szeretetre nem va­
gyunk képesek, akkor nem marad más hátra, mint lázadozva és kétség­
beesve vergődni a szenvedés képtelensége miatt. Rahner szavaival:

„A szenvedés sötét szakadékába nem világít be senki más, csak 
Isten. Őt viszont akkor találja meg az ember, ha szeretete Isten fel­
foghatatlanságának elfogadására képesíti. Más út nincs, hiszen ha 
Isten nem lenne számunkra felfoghatatlan, már nem is lenne Isten. 
A szenvedés és halál problémájára végső értelemben nem adhatunk 
más választ, csak azt, hogy csendesen, szótlanul átadjuk magunkat 
Neki. Őbenne tűnik el a szenvedéssel kapcsolatos minden kérdé­
sünk. Csakis őbenne, hiszen láttuk az előzőekben, mennyire elégte­
lenek emberi válaszaink (bár igaz, hogy mindegyik eljut egy hatá­
rig, s addig használhatóak is).”702

Rahner  katolikus  teológiai  válasza  szerint  a  szenvedés  miértje  tehát 
csakis ebben az apofatikus hitben alapozódik, ebben talál fogódzópon­
tot. A teológus tehát mintegy paradox megoldásra jut: csak Isten meg­

700 Uo. 438.
701 Uo. (Az innentől következő rész már mind a Pannonhalmi szemlében, mind pedig 

a Sapientianában megjelent fordításból hiányzik, mivel ezek a SchTh XIV, 450‒466=SW 
30,  373‒384 forrás alapján készültek, nem pedig a K.  RAHNER,  Worte vom Kreuz, Frei­
burg 1980, 17‒45 változat alapján, mint Dévény István fordítása.

702 Uo. 439. 



294 Patsch Ferenc SJ

foghatatlanságába kapaszkodhatunk. Igaz, ez sem ad logikai rendszer­
be foglalható, intellektuálisan kielégítő, spekulatív választ a szenvedés 
miértjének kérdésére, ám képesít arra, hogy egzisztenciálisan helyt áll­
junk a szenvedéssel szemben. Ha hisszük ugyanis, hogy Isten – bár nem 
„magyarázta  meg”  a  szenvedés  miértjét  –  egyszülött  Fiában,  Jézus 
Krisztusban mintegy magára vette annak terhét, és ezzel megváltó érté­
ket adott neki, közelebb kerülhetünk az áhított válaszhoz. Amióta tud­
juk, hogy a Fiúisten kiitta a szenvedés kelyhét, tudjuk azt is, hogy saját 
szenvedésemmel is „kiegészítem testemben azt, ami hiányzik Krisztus 
szenvedéséből, testének, az egyháznak javára” (Kol 1,24). 

Karl Rahner teológiai szemléletében tehát az élet egésze  végső soron 
(és minden szenvedés ellenére is) értelmes, mivel Isten végtelen és fel­
foghatatlan titkába merül. Olyan eredmény ez, amellyel nem szolgálhat 
sem a pszichológia, sem a szociológiai és a politológiai tudományok; hi­
szen maga a kérdés kívül esik a szaktudományok illetékességi körén: el­
vileg a filozófia illetve teológia vizsgálódásának területére tartozik. Eb­
ből  az  is  következik,  hogy  a  szaktudományok  művelő  –  ha 
hozzászólnak is (ami emberileg elkerülhetetlen) –, azt filozófusi-teoló­
gusi minőségben teszik. Csakhogy a szenvedéssel szemben a filozófiai 
érvek is elnémulni kényszerülnek – s éppen ennek bevallásában áll Rah­
ner  bölcseleti  teljesítménye.  Helyesen értve  ezt  az  eredményt,  úgy is 
mondhatjuk, hogy miként a szaktudományok a filozófiában alapozód­
nak, úgy a filozófia vagy önmagát kényszerül megalapozni, vagy kifeje­
zetten a teológiára  utal,  melynek útját  előkészítheti.  Maga a teológia 
gyökerei pedig a misztikába nyúlnak – s misztikán itt Jézus Krisztussal 
való élő, személyes, tapasztalati kapcsolatot értek.703

703 Ezzel kapcsolatban Martin Heidegger így ír: „Egyetlen tudomány mint tudo­
mány, azaz szigorúan véve mint tudomány sem tudja megközelíteni saját alapfogal­
mait  és  azt,  amit  ezen fogalmak megragadnak.  Ez a  tény azzal  függ össze,  hogy 
egyetlen tudomány sincs abban a helyzetben, hogy saját tudományos eszközeivel ön­
magáról is tehessen kijelentéseket. Az, hogy mi a matematika, sohasem deríthető ki 
matematikailag;  az,  hogy  mi  a  nyelvészet,  sohasem  fejthető  ki  nyelvészetileg;  az, 
hogy mi a biológia, sohasem mondható meg biológiailag. Az tehát, hogy mi egy tudo­
mány, már kérdésként nem tudományos kérdés többé. […] Ez a filozófia területe.” (MARTIN 
HEIDEGGER, Nietzsche I (Gesamtausgabe 6.1), VITTORIO KOLSTERMANN (Hrsg. B. SCHILLBACH), 
Frankfurt am Main 1997, 372; Nyíri Tamás fordításában idézi:  TURAY ALFRÉD - NYÍRI 



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 295

c) A szenvedés-tanulmány végkövetkeztetése: válasz nélküli apofati­
kus misztika. – 1981 januárjában egy interjúban Rahnert egyebek között 
újra a szenvedésről kérdezték, mely – úgymond – a világban sok ember 
számára „talány” (ein Rätzel) és amelyre „a kereszténység is csak töre­
dékesen (bruchstückhaft) képes válaszolni.” Rahner válaszképpen a fen­
tebb elemzett szenvedés-tanulmányra utalt: 

„Nézze: a Schriften zur Theologie 14. kötetében közreadtam egy ta­
nulmányt ezzel a címmel: Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk? 
Ennek a tanulmánynak a végkövetkeztetése, hogy nincs rá válasz, 
hogy a szenvedés felfoghatatlansága nem intézhető el jámbor szó­
lamokkal, amelyeket plébánosok is mondanak [olykor] a szószék­
ről,  a  problémát  nem lehet  félretenni,  hanem csak  a  magatartás 
[azon] konkrétságában lehet elfogadni és leküzdeni, amelyben Is­
ten felfoghatatlanságát is elfogadjuk.”704 

Nehéz volna ennél rövidebben és frappánsabban fogalmazni. Talán ezért 
lehet Karl Rahner Miért hagyja Isten, hogy szenvedjünk? című tanulmánya 
ma, egy emberöltő elmúltával is segítségünkre, hogy ne elégedjünk meg 
a válaszokkal, amelyek a problémát túlságosan elhamarkodottan és ol­
csón akarják „megoldani” – ami jelentős pontokon annyit tesz: diszkvali­
fikálni, hatályon kívül helyezni –, hanem hagyjuk a kérdést valódi súlyá­
val  érvényesülni.705 S  ha igaz az amerikai  ferences prédikátor  Richard 
Rohr szava, miszerint „[a] hit […] nem azt jelenti, hogy megvannak a vá­

TAMÁS - BOLBERITZ PÁL, A filozófia lényege, alapproblémái és ágai, SZIT, Budapest 1980, 16). 
Karl Rahner már idézett, nevezetes misztika-tanulmányában kifejezetten a dogmatika 
alá rendeli a misztika teológiáját (vö. alább, a 689. lábjegyzetet!).

704 „Schauen Sie: Im 14. Band meiner ‚Schriften zur Theologie‘ habe ich einen Aufsatz ver­
öffentlicht, dessen Titel heißt: ‚Warum läßt uns Gott leiden?’ Der letzte Sinn dieses Aufsatzes  
war, daß diese Unbegreiflichkeit des Leidens mit allen frommen Sprüchen, die auch die Pfarrer  
von der Kanzel machen, das Problem nicht beseitigt werden kann, sondern nur als Konkret­
heit der Einstellung angenommen und bewältigt werden kann, in der wir die Unbegreiflich­
keit Gottes selbst annehmen.“ (Christentum an der Schwelle des dritten Jahrtausends. Karl  
Rahner, interviewt von Hans Schöpfer, in SW 31: Im Gespräch über Kirche und Gesellschaft.  
Interviews und Stellungnahmen. Bearbeitet von A. Raffelt, Freiburg 2007, 260‒280, itt: 273.

705 A kérdés méltóságáról és a válasszal szembeni „elsőbbségéről”; vö.  HANS-GEORG 
GADAMER, Igazság és módszer. Egy filozófiai hermeneutika vázlata, Osiris, Budapest 2003, 410‒
420.



296 Patsch Ferenc SJ

laszaink, hanem azt,  hogy hajlandók vagyunk válaszok nélkül  élni”,706 
akkor joggal állíthatjuk, hogy Rahner szenvedés-tanulmánya végső teoló­
giai igénnyel éppen ezt az apofatikus misztikába vezető hitet tematizálta.

5. Misztika és szenvedés – egy bonyolult liaison lelkipásztori
szempontból (összefoglaló és zárógondolatok)

Végső kérdésekre nem lehet végérvényes válaszokat adni – mondtuk a 
bevezetőben; összegzésképpen most mégsem jogosulatlan néhány záró 
megjegyzést  megfogalmazni.  Elsőként  a  „miért”-kérdéssel;  azután  a 
misztika „időfölöttiségével” foglalkozom; végül pedig néhány megfon­
tolást javaslok Karl Rahner szenvedés-teológiájának „rendszertani sze­
repével” kapcsolatosan. 

1.  Auschwitz és Isten válasza a „miért” kérdésére.  – A konkrét történelem 
hányattatásai közepette  nem szabadulunk a „miért”  kérdésektől;  csak­
hogy – mint fentebb láttuk – adós maradni a válasszal teológiai szem­
pontból erénynek is számíthat. Mert a feltoluló kérdések sora végtelen: 
Miért szenvednek a vétlen gyermekek? Miért vannak gyógyíthatatlan be­
tegségek? Miért keverednek bele ártatlanok is háborús konfliktusokba? 
Miért válnak földönfutóvá – gyakran egyik napról a másikra – emberek 
százezrei  különböző  természeti  katasztrófák  miatt;  ráadásul  gyakorta 
olyan országodban és régiókban, ahol a szegények legszegényebbjei él­
nek (Haiti, Fülöp-szigetek stb.)? Vajon Isten odafigyel rájuk? Vagy félre­
fordítja a fejét? Süket marad a szenvedők jajkiáltásaira? Miért hallgat?

Nincs az a hatalom, amely megtilthatná, hogy kérdezzünk – és ez a 
jog a hívő embereket is megilleti.707 Sőt, az ő kérdéseik bizonyos szem­
pontból talán még élesebbek, még követelőbbek, még húsba vágóbbak 
is, mint az ateistáké vagy az agnosztikusoké: Hogy hagyhatja ezt Isten? 

706 RICHARD ROHR, Jób és a szenvedés misztériuma, Ursus Libris, Budapest 2007, 94‒95.
707 Vö. pl.  ANDREAS KNAPP - MELANIE WOLFERS,  Glaube, der nach Freiheit schmeckt. Eine  

Einladung an Zweifler und Skeptiker, Pattloch, München 2009;  GABRIELA GRUNDEN,  Wer  
glaubt,  fragt,  Echter,  Würzburg  2010  (Ignatianische  Impulse,  37);  PETER L.  BERGER - 
ANTON C. ZIJDERVELD, Lob des Zweifels. Was ein überzeugender Glaube braucht, Kreuz, Frei­
burg 2010.



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 297

A sok tízmillió ember – katonák és polgári lakosok, férfiak és nők, 
gyermekek és öregek – életét követelő világégés, a II. világháború rette­
netének  európai  szimbóluma:  Auschwitz.  A náci  koncentrációs  tábor 
borzalmai kapcsán csillapíthatatlan és csillapíthatatlan szenvedéllyel tör 
fel újra a szenvedés értelmére vonatkozó ősi kérdés. 2006. május 28-án 
XVI. Benedek pápa tett látogatást Auschwitzban. Szavai őszinte meg­
rendülést fejeztek ki. Megindult és megindító, minden retorikát nélkü­
löző szavak hangzottak el:

„Ezen a helyen elakadnak a szavak, csak megrendült hallgatás 
következhet – hallgatás, amely belső kiáltás Istenhez: Miért hallgat­
tál? Hogyan tűrhetted el mindezt? Ebben a hallgatásban meghaj­
lunk belsőleg azok megszámlálhatatlan serege előtt, akik itt szen­
vedtek, és akiket itt kivégeztek; ez a hallgatás azután egy hangos 
kéréssé lesz a megbocsátás és a kiengesztelődés iránt, kiáltássá az 
élő Isten felé, hogy ezt soha többé ne engedje megtörténni.”708 

Legyen  szabad  itt  egy  számomra  megrendítő,  személyes  beszélgetés 
emlékét felidéznem. Egy német barátom a televízión keresztül követte a 
német pápa auschwitzi látogatásának eseményeit. A közvetítés után el­
mesélte, hogy – javakorabeli pap, jezsuita és pszichológus létére – azon 
a ponton sírta el magát, amikor a pápa beszéde után, ahogy elállt az 
eső, egy tündöklő, teljes ívű szivárvány jelent meg az égen: szivárvány, 
amely az ószövetség mély teológiai szimbolikája szerint Isten első, Noé 
által  a  népekkel  megkötött  szövetségének  jelképe.  A kiengesztelődés 
szimbóluma. Szebb dramaturgiát el sem lehetett volna képzelni... Mert 
úgy tűnik, a mi Istenünk, Jézus Krisztus Atyja, a drámai megoldások­
nak is mestere. Hiszen a kereszténység „műfaja” nem tragédia; a Meg­

708 „An diesem Ort versagen die Worte, kann eigentlich nur erschüttertes Schweigen ste­
hen – Schweigen, das ein inwendiges Schreien zu Gott ist: Warum hast Du geschwiegen? 
Warum konntest du dies alles dulden? In solchem Schweigen verbeugen wir uns inwendig  
vor der ungezählten Schar derer, die hier gelitten haben und zu Tode gebracht worden sind;  
dieses Schweigen wird dann doch zur lauten Bitte um Vergebung und Versöhnung, zu einem 
Ruf an den lebendigen Gott, dass er solches nie wieder geschehen lasse.“ (BENEDIKT XVI, Wo 
war Gott? Die Rede in Auschwitz, Freiburg 2006, 9);  idézi ANDREAS R. BATLOGG - ALBERT 
RAFFELT, Die Frage nach dem Leid: Karl Rahners Ringen um Antwort [Nachwort der Heraus­
geber], 10.



298 Patsch Ferenc SJ

váltó kereszthalála ellenére sem az. Sokkal inkább drámáról van szó: az 
üdvtörténelem,  az  üdvösség  ökonómiának  egésze  voltaképpen  azon 
események drámája, amelyek Isten ember között zajlottak, s melyek Jé­
zus Krisztus feltámadásával érték el fokozhatatlan, megrendítő, katarti­
kus tetőpontjukat.709

2. Változó értelmezési horizontok, s a misztika időfölötti érvénye. – Az újkor 
óta a szenvedés értelmezésének horizontja szinte észrevétlenül, de két­
ségbevonhatatlan egyértelműséggel megváltozott – s e változás hatása a 
teológia kérdésfeltevésekre nézve sem elhanyagolható. Az elmozdulás 
lényege abban áll, hogy míg a 17‒18. századi felvilágosodás előtt az em­
bernek kellett a rosszról (személyes bűnéről) számot adnia Istennek, ma 
mintha magának Istennek kellene igazolnia magát az ember előtt a vi­
lágban létező fizikai és erkölcsi rossz – a gonoszság hatalma és a világ­
ban létező tengernyi jogtalanság – miatt. Az ezzel kapcsolatos valláselle­
nes támadások egy új filozófiai diszciplínát hívtak életre – a teodiceát 
–,710 amely azonban, mindent összevéve, nem volt képes adekvát vála­
szokkal szolgálni. A filozófiai teológia próbálkozásai ugyanis a felvilá­
gosult  valláskritikusok  (Diderot,  Helvétius,  d'Holbach,  Voltaire  stb.) 
részvétlen és racionalista kritikájával szemben lépett fel, azzal látszólag 
szöges ellentétben állt, ám ismeretelméleti princípiumait tekintve alap­
jában véve osztotta  a felvilágosodás valláskritikusainak hallgatólagos 
előfeltevéseit: racionalizmusát és rendszerként felfogott filozófia-szem­
léletét. Gyakran megfigyelhető, hogy a heves polémiák résztvevői volta­
képpen  egymástól  kölcsönösen  függő  helyzetben  vannak:  a  kitörés 
ugyanis csak radikális szemléletváltozás, nézőpontváltás árán lehetsé­
ges.  Olyan paradigmaváltás  révén,  amelyben az ellentétek magasabb 

709 A kereszténység és  a dráma teológiai  összefüggéséről  vö.  RINO FISICHELLA,  La  
rivelazione: evento e credibilità, Dehoniane, Bologna 1985, 84‒88.

710 Mint közismert, a filozófiai istentan (teodicea) megnevezése Gottfried Wilhelm 
Leibniz (1646‒1716) nevéhez fűződik, aki az Essais de théodicée sur la bonté de Dieu (Te­
odiceai tanulmány Isten jóságáról) című művében a világban fellelhető rossz ellenében 
próbálta igazolni Isten létét és jóságát. A teodicea elnevezést azután Christian Wolff 
(1679‒1754) népszerűsítette,  akinek hatására a 18. századtól kezdődően általánossá 
vált a szokás, hogy a skolasztikus filozófiának az Isten létéről és mibenlétéről szóló 
traktátusát ezzel a kifejezéssel jelöljék; vö.  TURAY ALFRÉD,  Istenkereső filozófusok (Teodi­
cea), Szent István Társulat, Budapest 1990, 5).



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 299

szinten megbékülhetnek. Karl Rahner szenvedés-értelmezése – mely ha­
gyományos „válaszok” helyett Isten misztériumára utal – egy ebbe az 
irányba tett lépésnek, a felvilágosodás fogságában vergődő keresztény 
apológia  meghaladásának  tekinthető.  A  teológus  javaslata  nyomán 
ugyanis továbbra is vallhatjuk Isten tiszta jóságát (ami a szenvedéssel 
kapcsolatban őt valamiképpen a gyermekek és ártatlanok a-moralitásá­
val vonja párhuzamba), de nem kényszerülünk többé arra, hogy őt (egy 
a felvilágosodás képviselőiénél  nem kevésbé racionalista)  teodicea is­
meretmetafizikai princípiumai alapján valamifajta emberi ítélőszék előtt 
mentegetnünk kellene.

A felvilágosodást meghaladó rahneri szemlélet valójában  visszatérést 
jelent; hiszen sok tekintetben az ősegyház megközelítésmódjával rokon. 
Mert a szenvedésre vonatkozó kérdés – ez az Istenhez szálló csillapítha­
tatlan, szenvedélyes kiáltás – talán ebben az eredeti közegben éleződött 
ki leginkább és legfájdalmasabban az emberiség üdvösségtörténelmes 
során. Az őskeresztények kérdése ebben csúcsosodott ki: miért kellett a 
Názáreti Jézus Krisztusnak szenvednie és meghalnia? Miért éppen neki, 
aki egyedül volt bűn nélkül való közülünk (vö.  Zsid 4,15)? A keresztet 
botránykőnek tekintő értelmezési zsákutcát – akkor is, ma is – csak az 
kerülheti el, aki (Isten által ismert utakon s az ő kegyelmének hatására) 
valamiképpen rátalál  a  hit  egy alázatos formájára:  életünk titokzatos 
módon (a feltámadott Krisztussal) el van rejtve Istenben (vö.  Kol 3,3). 
Mert  azóta meghaladhatatlanul és példaszerűen megerősítést nyert: az 
érthetetlen sorscsapásokra nem a gyűlölet és a vádaskodás az egyetlen 
lehetséges válasz. Azóta, aki kétségbeesésében hitetlen-hittel fordul is Is­
tenhez, Jézus Krisztus szeretetteljes önátadásából meríthet erőt és – akár 
tudja,  akár  nem –  a  megváltás  kegyelmeiből  részesül.  Azóta minden 
egyes  „miért”-kérdés  már  csak  visszhangja  lehet  a  szenvedő  Jézus 
Krisztus kiáltásának: „Istenem, Istenem, miért hagytál el engem?” (Mt 
27,46) Azóta tudjuk: a szenvedés megváltó értékű (vö.  Kol 1,24),  ha – 
hozzá hasonlóan – bosszúvágy, gyűlölet vagy önsajnálat helyett szere­
tettel, önátadással és megbocsátással viseljük el: a kétségbeesés kiáltása 
így imádsággá válik (vö. Zsolt 22,2).

A Herder Kiadó 2010-ben különlenyomat formájában adta közre Karl 
Rahner szenvedés-tanulmányát, melyhez Karl Lehmann, Rahner egyko­



300 Patsch Ferenc SJ

ri tanársegédje írt  előszót.  A bíboros emelkedett  szavakkal méltatja  a 
dogmatikus és dogmatörténész Karl Rahner  lelkipásztori teljesítményét, 
amennyiben a szenvedést  Isten misztériumával  hozza összefüggésbe. 
Szavai szerint: „A teológia sohasem tudta ezeket a [miért-] kérdéseket 
kikerülni. Karl Rahner pedig nem lett volna Karl Rahner, ha nem tette 
volna ki magát ennek a kihívásoknak. Ő sohasem hátrált meg az egé­
szen konkrét  kérdések  és  félelmek elől.  Mint  pap,  mint  lelkipásztor, 
mint a Jézus Társasága tagja, újra és újra feltette a szenvedésre vonatko­
zó kérdést. A teodicea kérdése őt, mint teológust nem hagyta nyugod­
ni.”711 Rahner teljesítménye tehát kitüntetett módon is pasztorális jelen­
tőségű:  a  Szent  Titokba  való  bevezetésül  (azaz  müsztagógiaként) 
szolgál.

3.  Végkövetkeztetés: a misztika-fogalom pontosításra, a „hamartialógia hiá­
nya”-vád pedig árnyalásra szorul. – A fenti elemzésben arra kerestem a vá­
laszt, milyen teológiai magyarázatot adott Karl Rahner a szenvedés kér­
désére, s hogy ez a magyarázat mennyiben kapcsolódik a misztikához 
(mennyiben tekinthető „misztikusnak”). Úgy tűnik, a kiindulásul szol­
gáló  klasszikus  misztika  meghatározások  mindegyike  megengedik, 
hogy Rahner szenvedésre adott „nem-válaszát” érvényesen sorolhassuk 
a misztika tárgykörébe.  Ám a hatás valójában kölcsönös:  alkalmasint 
maga a rahneri válasz is visszahathat a misztika-meghatározásokra. En­
nek fényében hadd kockáztassak meg egy némileg egyéni veretű kiegé­
szítést. 

A feladat teológiailag nem közömbös: mint fentebb utaltam rá, ma na­
gyon is sokan vindikálják maguknak a misztika szót – legyenek bár a 
keleti vallások sápadt hazai fényének elbűvöltjei vagy éppen a New Age 
mozgalom valamely meditációs technikájának gyakorlói –, az bizonyos 
körökben egyfajta divatnak, „hívó szó”-nak számít. A misztikát emlege­
tők közül sokan Jézus Krisztusra is hivatkoznak. Teológiailag tehát rele­

711 „Die Theologie konnte diesen Fragen nie ausweichen. Karl Rahner […] wäre nicht Karl  
Rahner, wenn er sich nicht in einem geschwisterlichen Glauben dieser Herausforderung ge­
stellt hätte. Er hat sich ganz konkreten Fragen und Sorgen nie entzogen. Er stellte sich als  
Priester, Seelsorger und Mitglied der Gesellschaft Jesu immer wieder den Fragen des Men­
schen nach dem Leiden.  Die  ’Theodizeefrage’  hat  ihn als  Theologen umgetrieben.”  (KARL 
KARDINAL LEHMANN,  Geleitwort,  in  KARL RAHNER,  Warum läßt uns Gott leiden?, Herder, 
Freiburg - Basel - Wien 2010, 9‒14, itt: 12.)



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 301

váns a kérdés: milyen alapon lehet elkülöníteni a hiteles és a hiteltelen 
misztikát? A mélyebb kifejtés igénye nélkül alább három (egy „etikai”, 
egy „általános vallási” és egy kitüntetetten „keresztény teológiai”) krité­
riumot javaslok, mintegy ráadásképpen az eddig mondottakhoz. 1. Az 
etikai kritérium éppen a szenvedés kérdésével, annak az életben betöl­
tött szerepével áll összefüggésben. Vajon a szenvedés csupán kerülendő 
jelenség, avagy értelmes és elfogadható eseménynek számít? A szenve­
dés tényének lehetséges pozitív szerepe a hiteles misztika egyik kritéri­
uma. 2. Az általános vallásinak nevezett kritérium azt a kérdést szegezi a 
misztikára hivatkozónak, hogy ki áll nála a középpontban. Amennyiben 
az „én” a központ (hogy tudniillik én fejlődjek, én kapjak, én részesüljek 
Isten ajándékaiból), a misztika hamisnak bizonyul; hiszen itt csak Isten 
ajándékait kívánják, nem Istent magát. Ha azonban Isten (vagy – ami itt 
jelentős pontokon ugyanaz – „a másik”) a középpont, a misztika hiteles­
nek mondható: ennyiben az önközpontúság (self-centeredness) – vagy az 
Isten- (másik-) központúság  (God-/other-centeredness),  tehát a másiknak 
történő önátadás – a misztika hitelességének második (vallási) kritériu­
ma.  (Megjegyzendő:  rahneri  értelemben  az  istenközpontúság  semmi 
esetre sem játszható ki a krisztusközpontúsággal szemben!) 3. Harmad­
szor – és ebben is Rahner misztika-értelmezésére támaszkodom – hiteles 
misztika  legfőbb  keresztény teológiai  kritériuma annak  megvizsgálását 
követeli meg, hogy a misztikus adományokban részesülő személy életé­
ben nagyobb hit, több remény és radikálisabb szeretet tapasztalható-e, 
vagy sem. Ennek a sajátosan keresztény próbakőnek az érvényessége 
egyúttal azt a rendszertani szemléletet is kifejezi, hogy a misztika ke­
resztény teológiája a katolikus dogmatikán belül, annak alárendelt tu­
dományként értendő.712 A fentiek figyelembevételével immár a misztika 

712 Karl Rahner számára a hiteles misztikának teológiai-dogmatikai kritériumai van­
nak: a hit, a remény és a szeretet. Saját szavaival: „Amennyiben a misztika teológiája  
több akar lenni ,parapszichológiánál’ a szó legtágabb értelmében, amely mindent ma­
gában foglal,  ami meghaladja a hétköznapi tudatunkat, akkor a saját princípiumai 
alapján csakis egy helyesen felfogott dogmatika része lehet. […] Ha a misztikus ta­
pasztalat élesen különbözik az önmagában elgondolható […] koncentráció természe­
tes jelenségeitől, csakúgy, mint a parapszichológiai fenoménektől (a fogalom megszo­
kott értelmében), és ha valóban a Lélek tapasztalatának egyik alváltozata, amelyben 
minden ember részesül,  ha tehát a misztika teológiája a dogmatika része,  akkor a 



302 Patsch Ferenc SJ

a korábbiakhoz foghatóan rövid, új definíciója is megalkotható: a misz­
tika az ego/‘én´ halála Jézus Krisztusban. 

Egyetlen  záró gondolat  még Karl  Rahner  szenvedéssel  kapcsolatos 
teológiai fejtegetéseihez,  melyet fentebb okkal hoztunk összefüggésbe 
az apofatikus misztikával. Régi vád Karl Rahner teológiájával szemben, 
hogy elhanyagolja a sztaurológiát és a hamartialógiát – azaz (a gör. ho szta­
urosz=kereszt és a to hamartion=bűn szóból) a kereszttel és a bűnnel fog­
lalkozó teológiai traktátusokat. A vád nem minden szempontból meg­
alapozatlan  (amint  ezt  bizonyos  vonatkozásban  maga  Rahner  is 
elismerte).713  A fenti tanulmányban azonban reményeim szerint sike­

misztikus terület sajátos tárgyát annak a kegyelmi lélektapasztalatnak kell képeznie, 
amelyet Isten hittel, reménnyel és szeretettel az ember számára önközlésként ad. (Wo 
mystische  Theologie darum mehr sein will  als  ’Parapsychologie’  im weitesten Sinne des  
Wortes, die alles umfaßt, was das durchschnittliche Alltagsbewußtsein nicht kennt, da kann 
sie nur nach deren eigenen Prinzipien ein Teil echter Dogmatik sein. […] Wenn mystische  
Erfahrung sich streng von denkbaren naturalen und somit grundsätzlich erlernbaren Phäno­
menen der Versenkung sowie von parapsychologischen Erscheinungen im gewöhnlichen Sinn 
unterscheidet und gerade Spielart der jedem Menschen angebotenen Geisterfahrung ist, wenn 
darum eine Theologie der Mystik zur Dogmatik gehört, dann muß im Bereich des Mystikers  
der spezifische Gegenstand jene gnadenhafte Geisterfahrung sein, die mit Glaube, Hoffnung  
und Liebe in der Selbstmitteilung Gottes an den Menschen gegeben ist.)”; vö. KARL RAHNER, 
Mystische Erfahrung und mystische Theologie,  SchTh XII,  428‒438, itt  432‒433=SW 23, 
261‒268, itt: 264‒265.

713 E hiányosságnak részben maga Karl Rahner is tudatában volt. Néhány héttel 
halála előtt, utolsó nyilvános előadása alkalmával, a 80. életéve alkalmából Innsb­
ruckban a tiszteletére rendezett konferencia díszelőadásán így beszélt: „Ezért itt be 
kell vallanom, bár némi félénkséggel, hogy a teológiámban a bűn és a bűnök meg­
bocsátásának témája bizonyosan problematikus módon némileg háttérbe szorult Is­
ten önközléséhez képest. (Und so sei hier, wenn auch ein wenig ängstlich, eingestanden,  
dass in meiner Theologie in einer sicher problematischen Weise das Thema der Sünde und  
der Sündenvergebung gegenüber dem Thema der Selbstmitteilung Gottes ein wenig im Hin­
tergrund  steht.)”  (KARL RAHNER,  Erfahrungen  eines  katholischen  Theologen,  in  KARL 
LEHMANN (Hrsg.),  Vor dem Geheimnis Gottes den Menschen verstehen: Karl Rahner zum  
80. Geburtstag, Schnell und Steiner, München 1984, 105‒119, itt: 112‒113=SW 25, 47‒
57, itt:  52. Ezzel kapcsolatban Albert Raffelt  és Hansjürgen Verweyen megjegyzi, 
hogy Rahner kijelentése „elég meglepő” (recht verwunderlich), ha figyelembe vesz-
szük, hogy a teológus 1936-ban, az Innsbruckban elfogadott teológiai doktori disz-
szertációjában mintegy 500 oldalt szentelt  a bűnbánat szentsége történetének (az 
egykori  Habilitationsschrift Karl  Heinz Neufeld által átdolgozott formában (Frühe 



Szenvedés és misztika. Pasztorálteológiai megfontolások 303

rült érzékeltetni, hogy az ellenvetés – legalábbis a sztaurológia tekinteté­
ben – fontos kiegészítésre, pontosításra szorul; e kiegészítést és szüksé­
ges pontosítást pedig éppen Karl Rahner misztikus orientáltságú szen­
vedés-teológiájának  méltó  hangsúllyal  történő  figyelembe  vétele 
követeli meg (sőt talán kényszeríti ki).

Bussgeschichte in Einzeluntersuchungen) megjelent a SchTh XI=SW 11, 3‒425); vö. eh­
hez  ALBERT RAFFELT -  HANSJÜRGEN VERWEYEN,  Karl Rahner,  Beck, München 1997, 113‒
114).



KUMINETZ GÉZA:

Szenvedés és aszkézis a keresztény ember
életében. Pasztorálpszichológiai és lelkiség-
teológiai megfontolások

1. Bevezetés

Az emberi szenvedés, vagy ‒ általánosabb kifejezéssel élve ‒ a küzde­
lem úgy tűnik, hogy végigkíséri nemcsak az egyes ember életét, de át­
járja az emberi történelmet is, hiszen igen sok és sokféle fájdalmat okoz­
tunk és okozunk nemcsak magunknak, de egymásnak is.714

Az életünk során sokszor és sokféleképp látogathat meg minket ez a 
gyötrő érzés, illetve állapot; ezért újra és újra megkondítja bennünk az 
életünk nagy kérdéseit, melyekre a szenvedés révén választ kaphatunk, 
s az adott válasz életünknek új értelmet ad. Egészen addig éljük meg a 
szenvedés meddőségét, helyesebben elégtelenségét, amíg fel nem fedez­
zük Krisztusban azt, hogy Ő hogyan állt hozzá ehhez az emberlétet kín­
zó  érzéshez,  állapothoz.  Ha  tanítványául  szegődünk,  megtanuljuk  a 
szenvedésben rejlő zsákutcák kikerülését, legyőzzük mindazt a vissza­
húzó erőt, ami a szenvedésben csábít, illetve megkísért minket, s magát 
a szenvedést is bekapcsoljuk küldetésünk teljesítésébe.

Hogy  mindezt  belássuk,  tanulmányunkban  vázlatosan  bemutatjuk 
mindazt, ami fájdalommal, szenvedéssel töltheti el az embert, majd a 

714 Az emberi szenvedés négy ötödét az okozza, hogy az emberek ártanak egymás­
nak. A „kínpadot, a korbácsot, a börtönt, a rabszolgaságot, a fegyvereket, … az ember 
hozta létre – nem az Isten; a szegénységet és a többletmunkát az emberi fösvénység 
vagy ostobaság okozta, nem pedig a természet fukarsága”; vö. C. S. LEWIS, A fájdalom, 
Budapest 2008, 111.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 305

szenvedéssel  szembeni  alapvető  állásfoglalásokat  tisztázzuk,  melyek 
amolyan  optio fundamentalis-ként egyfajta megváltást hirdetnek; hiszen 
mindaddig, amíg valaki az adott állásfoglalást kívánatosnak tartja, ad­
dig hisz benne,  remél tőle valamit,  röviden ragaszkodik hozzá,  tehát 
szereti.

Ugyanakkor az életünk minden új szenvedése lehetőség arra, hogy fe­
lülvizsgáljuk korábbi állásfoglalásunkat, és igazabbat találjunk, eljutva 
az igazi, legteljesebb világnézetre és a belőle táplálkozó életérzésre, sze­
mélyiséget  kiteljesítő  tevékenységre.  Mai  szóval  azt  kellene  monda­
nunk, hogy mind érettebb spiritualitással, vagyis mind teljesebb szemé­
lyiségünket szervező erővel rendelkezzünk.

A szenvedés különösen is rokon az aszkézissel, a lelkiségteológiai iro­
dalom sokat tárgyalt fogalmával. Aszkézis, vagyis a kellő önfegyelemre 
jutás nélkül nem tudunk megküzdeni vele.

Végül  röviden  szólunk  a  szenvedéssel  kapcsolatos  fő  lelkipásztori 
tennivalókról is.

2. A szenvedés fogalma és különböző formái, hatásai, illetve okai

2.1. A fájdalom és a szenvedés fogalma általában

A szenvedés az ellentétének látszó boldogság fogalmával együtt igen 
sokarcú jelenség. Alapjelentése nagy vonalakban az alábbi: huzamosabb 
ideig tartó kínzó testi vagy lelki fájdalom érzése és viselése; ám nem je­
lent szükségképp passzív elviselést, hanem a fájdalom és gyötrelmes ál­
lapot tudatos és tartós vállalását is. A fájdalmat kitűnően írja le Adolf 
Heimler. Szerinte a fájdalom „a veszély jele: a test területén kiáltás az 
energia utánpótlásáért; az én szintjén az egyed kiáltása a fennmaradá­
sért és elfogadtatásért; a gondolkodás és a hit területén a személy se­
gélykiáltása a megértésért, illetve a megváltásért. A testi fájdalom a test 
jólétét fenyegető veszedelmet – feszültségeket, energiatöbbletet vagy hi­
ányt – jelzi. Az én fájdalma a tapasztalati én veszélyeztetettsége önmaga 
elveszítése vagy az el nem fogadás miatt (az én-fájdalom kifejezései töb­
bek között az önlekicsinylés, dühérzet, szomorúság, közlési és érintke­



306 Kuminetz Géza

zési zavarok, visszahúzódás és önmagunk túlértékelése). Az értelem fáj­
dalma a fizikai lét veszélyeztetettsége a sors mint relatív és a halál mint 
abszolút veszély miatt; az erkölcsi lét veszélyeztetettsége a bűn mint re­
latív és a kárhozat mint abszolút veszély miatt; a lelki élet veszélyezte­
tettsége az értelmi üresség mint relatív és az értelmetlenség mint abszo­
lút veszély miatt.  Az értelmi fájdalom kifejezése az egzisztenciális és 
neurotikus szorongás, bánkódás a kapcsolat elveszítése miatt. Legyőzé­
sére a hit vagy a léthez való bátorság képes. A hit fájdalma magának a 
hitnek vagy a bennünk és körülöttünk lévő istenországnak a veszélyez­
tetettsége az Istentől való bűnös elfordulás vagy elszakadás által. E fáj­
dalom legyőzésének módja a kereszt, a bánat, a megtérés szándéka és a 
törődés az Isten országával”.715

Akár fizikai, akár lelki jellegű is a fájdalom vagy szenvedés, a korláto­
zottságunk, a gyengeségünk, a bizonytalan jövő tapasztalatát adja ne­
künk.716 A fájdalom ugyanakkor  „makacsul  ragaszkodik ahhoz,  hogy 
észrevegyék. … A fájdalom első és legdurvább hatása az, hogy megren­
díti azt az illúziót, hogy minden rendben van. Megingatja azt az illúziót 
is, hogy amit birtokolunk, – akár jót vagy rosszat – az a sajátunk és hogy 
az kielégít minket. Isten ugyanis elveszi tőlünk a hamis boldogság le­
hetséges forrásait”.717 A szenvedés rákényszerít bennünket, hogy foglal­
kozzunk vele,  figyelmünket a szenvedés okaira,  céljaira és lehetséges 
következményeire irányítja. Ily módon rákényszerít bennünket a szen­
vedésben levő ellentmondásokkal való foglalkozásra. A megértés, a be­
látás sem csak egy értelmi aktus, hanem érzelmekkel áthatott, a szemé­
lyiség egészét érintő folyamat. Egy pusztán értelmi belátás önmagában 
ritkán hoz létre személyiség- és viselkedésváltozást. A változás az érzel­
mekkel áthatott megértés következménye”.718 Ám a válaszunk ‒ még ha 
személyes  lesz  is  ‒  mindazonáltal  tartalmazhat  tévedést,  ami  újabb 
szenvedések forrása lehet.

715 A. HEIMLER, Fájdalom, in C. SCHÜTZ (szerk.), A keresztény szellemiség lexikona, Buda­
pest 1993, 91.

716 HORVÁTH-SZABÓ K., Vallás és emberi magatartás, Piliscsaba 2007, 121‒122.
717 C. S. LEWIS, i. m. 116 és 120.
718 HORVÁTH-SZABÓ K., i. m. 130.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 307

A megtapasztalt szenvedésnek vannak tehát negatív és pozitív hatá­
sai.719 Három negatív hatása lehet:  a) mások bántására sarkallhat: az 
agresszió egyik nagy forrása az elviselhetetlen és értelmetlennek gon­
dolt szenvedés, a megtapasztalt igazságtalanság és megalázottság. b) a  
fejlődés akadályozója: a szenvedésben tehetetlenül vergődő (kudarcok, 
megszégyenítő nevelői bánásmód, bántalmazás, szülők elvesztése, vá­
ratlan traumák), a szenvedésekért másokat okoló, a szenvedése feloldá­
sát csak másoktól váró ember megrekedhet személyisége fejlődésében 
és c) akár az átélt, akár az ártatlan emberek, gyermekek szenvedésének  
látványa, ismerete eltávolíthat Istentől.

A szenvedésnek nyolc pozitív hatását ismerjük:  a) a szenvedés fej­
lesztőerő: a szenvedés hozzátartozik az emberi élet kibontakozásához. 
A nagy szenvedések gyötrelmes határhelyzetek, melyek alkalmat adnak 
a problémával való megküzdésre,  s  ezért  érlelik a személyiséget.  Ide 
tartoznak az életkori változással járó krízisek is. b) a szenvedés önisme­
retre nevel, hiszen óhatatlanul keressük szenvedésünk okát, s rátalálha­
tunk a  hiányosságainkra,  nem jól  megválasztott  élettervünkre,  hamis 
motivációinkra,  illetve  erőforrásainkra  is.  c)  a  szenvedés  változásra 
ösztönöz, mivel a szenvedő ember óhatatlanul rákényszerül, hogy tette­
it, kapcsolatait, szándékait mérlegelje, megítélje. Így kirostálja az érték­
telent, átalakítja életérzésünket, a világra, Istenre, önmagunkra vonatko­
zó képünket.  Magát a szenvedést is  ajándékként kezdjük látni,  mivel 
ráébresztett tévedésünkre, helytelen életfelfogásunkra.  d) A szenvedés  
miközben korlátoz, mégis tágítja a horizontunkat: súlyos betegségek, 

719 Uo. 122‒128. A fájdalomra, annak nagysága és fajtájának arányában, igen külön­
bözőképp reagálhatunk. Találóak Adolf Heimler észrevételei. Szerinte a tapasztalt fáj­
dalomra az alábbi válaszreakciókat adhatjuk: megmerevedés, mély hallgatásba vonu­
lás,  a  tények tagadása vagy tudomásul  nem vétele,  túlzott  önfigyelés  vagy pánik, 
illetve kétségbeesés, ingerültség és elkeseredés, a környezettől túl sokat követelés sí­
rás, szomorkodás, szorongás; a külső tevékenységbe menekülés, még több, erőltetett 
önellenőrzés; bosszankodás, vádaskodás, dühkitörés, színészkedő túlzás és dramati­
zálás, járulékos pszichoszomatikus zavar, közvetlen fájdalomcsillapítás,  kábítószer- 
és gyógyszer-visszaélés. Ezek spontán reakciók, melyek alapja általában a tehetetlen­
ség többé-kevésbé regresszív határ- és korlát-élménye, ami „lappangó élmény- és ma­
gatartáskészségként  összefügg  korábbi  életünkkel  és  társadalmi  helyzetünkkel,  és 
megfelelő aktuális inger hatására megnyilvánul”; vö. A. HEIMLER, i. m. 92.



308 Kuminetz Géza

maradandó károsodást okozó balesetek ágyhoz, tolószékhez köthetnek 
bennünket,  de  előjönnek az addig rejtett  tehetségek,  figyelembe nem 
vett célok, lehetőségek. e) A szenvedés Istenhez vezethet: A határhelyze­
tek (szenvedés, trauma, veszteség, halálközeliség) kérdéseket érlelnek 
meg bennünk: Van-e örök élet? Van-e értelme annak, ami történt ve­
lünk? Mi történik a halálban és utána? Az iménti kérdésekre adott sze­
mélyes válaszaink alakítják a kérdésben feltett valósághoz való viszo­
nyunkat.  Így  például  az  az  ember,  aki  a  halált  csupán  az  élet 
befejezésének  tekinti,  nagyobb  valószínűséggel  alakít  ki  hedonista,  a 
pillanatnyi élvezetet, sikerességet biztosító életvitelt. Ellenben az örök 
életben remélő emberben a szenvedés bűntudatot, bűnbánatot, megté­
rést indíthat el. Az Istenhez való eljutás az élet új értelmét, támaszt is je­
lenthet. f) A szenvedés a másik emberhez vezethet: A szenvedés megvál­
toztathatja az ember embertársaival való kapcsolatait is, főleg az olyan 
emberek vonatkozásában, akivel, akikkel nem volt felhőtlen a kapcsola­
tunk. Ezért a szenvedés a bocsánatkérés, a megbocsátás és a kiengeszte­
lődés idejévé válik. g) A szenvedés alkotóerő, vagyis kreativitási ténye­
ző: az átélt kín inspirációt adhat az alkotáshoz. h) A szenvedés gyógyító 
erő is lehet: tudjuk, hogy sok terápia is nagy fájdalommal, szenvedéssel 
jár.  Minden  szenvedés  kérlelhetetlenül  arra  késztet  tehát  bennünket, 
hogy szembesítsen  önmagunkkal,  a  valós  lehetőségeinkkel.  Végered­
ményben a szenvedés ‒ ha rosszul reagálunk ‒ torzítja személyiségün­
ket, ám ha kellően fogadjuk, úgy érettebb életszemlélettel, úgynevezett 
integratív gondolkodási készséggel ajándékoz meg minket.

2.2. A fájdalom és szenvedés forrásai

Három, illetve négy csoportra oszthatók szenvedésünk okai:  1) önma­
gunk (nem vagyunk azok,  akiknek hisszük magunkat,  nem vagyunk 
azok,  akiknek lennünk kéne),  2) embertársaink;  3) a fizikai  fájdalom, 
melyet betegség, baleset okoz és 4) a bálványok, vagyis az Istenről alko­
tott torz fogalmaink, melyek óhatatlanul hatnak ránk.

A továbbiakban a  szenvedésnek hét  konkrét  formáját  mutatjuk  be, 
melyek besorolhatók a fentebbi négy csoport egyikébe-másikába.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 309

A személyiség fejlődésével járó krízisek is szenvedés forrásai: itt a 
küzdelem oka főleg a különböző identitásaink kivívása, illetve a szá­
munkra megfelelő életterv kialakítása és az ahhoz való hűség, vagy an­
nak épp bátor megváltoztatása a feladat.720 Személyi érettség, önazonos­
ság tehát nincs helyes erkölcsi ítélőképesség nélkül. Az erkölcsi ítéletről 
pedig azt kell  tudnunk, hogy annak kialakítása megköveteli  az egész 
embert, annak minden képességével; így „jellemével, beállítottságaival, 
tudatalatti determinánsaival, érzelmeivel, valamint racionális döntések­
re irányuló képességeivel. Ez az egész ember szubjektív síkon az önazo­
nosság élményében jelenik meg. (…) Mármost, ha az erkölcsi ítélet latba 
veti az egész embert, akkor, ha valakinek nincs önazonossága, logikus, 
hogy nem lesz képes a felelős, azaz következményeket is öntudatosan 
vállaló erkölcsi döntésre. Vagy visszájára fordítva ezt a meglátást: min­
den erkölcsi ítélet-helyzet feltárja az egyén hiányos önazonosságát”.721 
Az erkölcsi döntési szituációban az ilyen egyén pedig megéli egziszten­
ciális hiányosságát, vagyis azt, hogy nem az, akinek lennie kellene. Ez a 
tudat pedig negatív érzelmeket ébreszt, nevezhetjük ezt egzisztenciális 
bűntudatnak, s körülötte a negatív érzelmi állapot a depresszió. Amint 
látjuk, a depresszió csak tünete a bajnak, a kisiklott életút segélykiáltá­
sa. Három fő egzisztenciális vakvágánya van az emberi életnek: a) me­
nekülés az egzisztenciális szorongástól; ez az elhárított életfeladat vak­
vágánya: ha az ember elhárítja  magától  az egzisztenciális szorongást, 
személyi kibontakozása megreked, mert elhárítja magától az életet mint 
feladatot.  b) menekülés a szabadságtól;  ez a determinizmus vakvágá­
nya: az ember fél felvállalni a szabadsággal járó kockázatot, ezért min­
denféle  determinizmusba menekül,  azaz  kondicionálja,  függővé  teszi 
döntéseit, csakhogy ne kelljen vállalnia a szabadsággal járó felelősséget. 
Ám ezzel lemond emberi mivoltának legkiválóbb képességéről. Végül 
c) menekülés a transzcendenciától; ez a céltalan élet vakvágánya: ha az 
ilyen ember elveszíti külső társadalmi támaszát, vagy biológiai jó-létét, 
önazonossága alapok nélkül marad, és személyiségét káosz fenyegeti, a 

720 BENKŐ A.  -  SZENTMÁRTONI M.,  Testvéreink  szolgálatában.  A pasztorálpszichológiáról  
mindenkinek, Budapest 2002, 109‒112.

721 SZENTMÁRTONI M.,  Vakvágányok és távlatok a személyiség kialakításában,  in Katolikus  
Szemle 33 (1981) 127‒128.



310 Kuminetz Géza

végső széthullás. Jön a kábítószer, a nihilista életfelfogás, az ámokfutás 
és az öngyilkosság.722 Ezek az elrontott életek nagy szenvedést (és ve­
szélyt) jelentenek nemcsak az érintettnek, de a környezetnek, immár a 
globális környezetnek is.

A szenvedélyek rabsága szintén nagy szenvedést jelent, miként min­
den bálvány rabszolgasorsba taszítja az óvatlan, vagy a veszélyt vakme­
rően kereső embert.

A betegség, az öregség, illetve halál tudatosulása szintén szenvedés 
forrása: ez a pusztulás fájdalmának átélése, az emberi tudat új minősé­
ge.723 Az élőlények ugyanis fájdalmat okoznak születésükkel, az életük­
kel és végül a halálukkal is.724

A bűnösségünk megtapasztalása is szenvedés forrása, mivel rádöb­
bent felelősségünkre; s ezt a terhet nem háríthatjuk át sem az emberi 
természet belső szükségszerűségeire (közvetve így a Teremtőre), sem a 
társadalom  kollektívájára  (az  ún.  strukturális  bűnökre),  sem  ártatlan 
embertársunkra (bűnbak állítása). Illúzió ugyanis azt hinni, hogy az idő 
múlása megszünteti a bűnt.725 Ennek a szenvedésnek a gyümölcse: rájö­
vünk engedetlenségünkre; bűnbánat és bocsánatkérés, illetve a javulás, 
a jóvátétel szándéka ébred és érik meg bennünk.

A szenvedés minősített formája a sorstalanság, vagyis annak a tuda­
ta, hogy nem tudok abból a helyzetből kilábalni, melybe más emberek 
löktek, egyébként képes lennék az alkotó munkára. Ez a kilátástalan és 
minden tápláló gyökerétől megfosztott sors mindent gyűlölővé és min­
denre támadóvá teszi az embert, mert azt hiszi, hogy minden, ami kö­
rülveszi, oka az ő változtathatatlan szenvedésének. A pauperizmus az 
embert önmagából kifordulttá teszi,  személyiségét megrontja. Látható 
ebből, hogy az ilyen tömeget nem nehéz lázítani, minden rend eltörlésé­
re uszítani. Ilyen volt a sorsa a múlt századokban a proletariátusnak.726 

722 Uo. 130‒134.
723 F. RIEMANN, Az öregedés művészete, Budapest 1987.
724 C. S. LEWIS, i. m. 12.
725 Uo. 74 és 81.
726 KORVIG B., A proletariátus megszüntetésének módjai hazánkban, in Katolikus Szemle 51 

(1937) 591‒598. Megjegyezzük, hogy a ma viszonylagos jólétben élő tömegeknek sem 
sokkal jobb a sorsuk.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 311

Szenvedés forrása az igaz, vagyis ártatlan ember, az emberségét bir­
tokba vett és azt megtartani akaró ember sorsa is, hiszen nemcsak ön­
magát kell legyőznie, hanem viselnie kell a környezet igaztalan és go­
nosz  bántalmazását  is,  melyet  épp  az  igazvolt  irritál.  Krisztus 
bárányként (nem birkaként) küldi övéit a világba, a kígyó okosságával, 
a galamb szelídségével. Az igazságért üldözés is vár Krisztus fiaira, va­
lamint a világ gyűlölete; azé a világé, mely nem szereti a világosságot.

Végül  szólunk  a  kárhozat szenvedéséről,  amit  csak  elképzelni  tu­
dunk,  bár  úgy  véljük,  elég  realisztikusan.  A fájdalom  és  szenvedés 
ugyanis nemcsak bűnbánathoz, de igen makacs és megbánásra képte­
len, vagy annak megátalkodottan ellentmondó lázadáshoz is vezethet. 
Az ilyen lélek elutasít minden mást önmagán kívül. Így értelmezve a 
kárhozat szenvedését, azt kell mondanunk, hogy a „pokol Isten által ki­
szabott pozitív büntető igazságszolgáltatás. Az ítélet abban a tényben 
áll, hogy az ember a sötétséget választja a világosság helyett – tehát nem 
ítéletet  mondanak  felette,  hanem  belső  világa  marad  változatlan”.727 
Akivé válunk földi  életünkben,  azzá  válunk végérvényesen;  azt  sem 
pszichológiailag, sem ontológiailag nem tudjuk azután mássá tenni.

3. A szenvedéssel szembeni világnézeti állásfoglalások

A szenvedésünkkel kapcsolatban mindig személyesen válaszolunk, te­
hát a megkondult kérdésre egész lényünk, vagyis a testünk, a pszichénk 
és a lelkünk egyszerre ad választ, ami óhatatlanul hitben, reményben és 
szeretetben jut kifejeződésre, mivel e három készség tükrözi személyes 
én-központunk, vagyis önmagunk végső állásfoglalását.728

A fájdalommal és szenvedéssel kapcsolatos emberi állásfoglalás (vég­
ső értékelés), vagyis az egész ember válasza többféle is lehet, ami világ­
nézetként,  vallásként  funkcionál.  Ilyen  állásfoglalás  az,  amikor  1)  a 
szenvedést mint vak tényt, mint valami önmagában véve rosszat fog­

727 C. S. LEWIS, i. m. 153‒154.
728 Megjegyezzük, hogy minden világnézet végső következtetése, értékelése egyfajta 

hitben, reményben és szeretetben fejeződik ki. E hármas kategória rendezi és fejezi ki 
az élet értelmével kapcsolatos végső értékelést, jelöli ki az ember számára feladatait.



312 Kuminetz Géza

juk fel,  ami kétféle módon mutatkozhat meg:  a) a szenvedéstől  való 
menekvés válik az élet alapvető céljává. Ez a nézet tehát nem a boldog­
ság akarásában, hanem a szenvedés kiküszöbölésében véli felfedezni az 
élet célját. Ez a szenvedés problémájára adott megoldási kísérlet a világ­
tól elforduló, a világtól menekvő jellegű, amelyet „szívesen választ a fá­
radtság, a neurotikus ember és az életgyenge, életellenes ressentiment 
is”.729 Ez a felfogás hisz a szenvedésnek az emberi életből való kiküszö­
bölésében.  b)  a szenvedés tényébe egyszerűen beletörődő,  rezignált 
magatartás. Ez „ellentéte a szenvedéstől való menekvés álláspontjának, 
mert nem hisz a végleges kiküszöbölés lehetőségében, másfelől azon­
ban a kétféle álláspont közös vonása, hogy nem heroikusak, nem igenlik 
a szenvedést”.730 Aki ugyanis belenyugszik rezignáltan a szenvedésbe, 
nem küzd;  hagyja,  hogy a rossz megtörténjen,  s  kénye-kedve szerint 
bánjon vele. 2) A perfekcionizmus szerint a szenvedés kerülése éppúgy 
nem célja az életnek, mint a gyönyör keresése, mivel a legfőbb feladat, a 
tökéletesedés túl van a fájdalom-gyönyör kettősségén. Ezért a szenve­
dés a személyi tökéletesedésnek hasznos eszköze lehet; s épp ezért alap­
vetően igenlendő.731 3) A sztoicizmus felfogása szerint a fájdalom nem 
baj. Ám ebben az álláspontban van bizonyos illúzió és önszuggesztió. 
Ugyanis így érvel a sztoikus ember: „Ha belátjuk a szenvedés semmisé­
gét, akkor megsemmisítettük a szenvedést, megszűnt érzékenységünk 
vele szemben. A feltétel az, hogy egykedvűek legyünk, ne vágyainkra és 
érzelmeinkre  hallgassunk,  hanem  –  teljes  önuralmat  szerezve  –  csak 
eszünkre. Az én önállítása a sztoicizmusban oly félénk és görcsös, hogy 
elzárkózik a léleknek az élmények, az élet eseményei által való, minden 
tovaragadása  elől,  nem akarja  odaadni  magát  ezeknek.  A boldogság 
csak  negatívum:  szenvedés-mentesség”.732 4) Az  epikureizmus állás­
pontja  szerint  ésszerű élettel  nemcsak  a  gyönyörök megtagadása,  de 
azok élvezete is lehetséges. Így a szép és kellemes élet mintegy elűzi a 
szenvedést. Ez a felfogás eudaimonista, vagyis az élet célját a boldog­

729 NOSZLOPI L., A világnézetek lélektana, Budapest 2012, 141.
730 Uo.
731 Megjegyezzük, hogy itt még sokféle értelmesnek tűnő életcélért lehet vállalni a 

szenvedést; olyan célokért is, amelyek nem állják ki az igazság próbáját.
732 NOSZLOPI L., i. m. 142.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 313

ságban látó életfelfogás, vagyis olyan, mely igenli az életet, azt nem te­
hernek, hanem ajándéknak tekinti, s próbál kiküszöbölni minden olyan 
körülményt, ami erre az idilli állapotra zavaróan hathat.  5)  A pesszi­
mizmus: A rossz, a gonoszság megtapasztalása olyan erős élmény lehet, 
hogy miatta az ember elveszítheti a jóságba vetett bizalmát. Odáig jut­
hat ez a sötéten látó felfogás, hogy egyenesen az erkölcsi rossz végső 
győzelmében hisz; sőt, eljuthat 6) a nihilizmusig, mely szerint nincs se 
magunkban, se másban érték, amiért élhetnénk. A nihilizmussal kapcso­
latban megállapítjuk, hogy ez a legpusztítóbb életfelfogás, hiszen sem­
miben és senkiben sem lát és nem is akar látni értéket; mint az emberi 
szellem  önpusztító  eltompulása,  kiérlelt  világnézeti  állásfoglalás.  A 
mindenből kiábrándultság megélése ez, mely a legirracionálisabb visel­
kedésre is késszé teheti a benne szenvedőt. Legyőzni humorral, de még 
inkább a részvét átélésével lehet, legalább is azt a nihilizmust, mely az 
emberi  hitványság  megtapasztaltának  keserű  gyümölcse.  Ugyanis  „a 
szégyentől és az önmagától való undorodástól lesújtott embert, aki beis­
meri az emberiség hazugságait, az a felismerés vezetheti el a részvéthez, 
hogy a szégyenben mindnyájan egyenlők vagyunk. (…) A nihilizmus 
valódi  legyőzése  az  igazi  alázat  és  szeretet,  ezeknek  önfeledtsége  és 
odaadása. (…) az önfeledtség, amely a benső világban is abszolút jóság 
és a külső világban is tökéleteset alkot, szemben tudatos törekvéseink­
kel, amelyekben szükségképp csalódunk”.733 7) Az optimizmus: a pesz-
szimizmus ellentéte, mely alábecsüli a szenvedés adta akadályokat,  s 
nem is akar okulni a fiaskókból, gyakran azért, hogy ne kelljen látnia a 
bajokat, a szenvedéseket,  az igazságtalanságokat,  s  ne kelljen ellenük 
felvenni a harcot, mert így biztosítja a maga érdekeit, nyugalmát, biz­
tonságát. Van azonban egészséges optimizmus is, s ennek alapja az a 
meggyőződés, vagy inkább intuitív bizonyosság, hogy a rossz és a szen­
vedés nem lehet végső alapja a létnek, mert negatívum, hiány, tökélet­
lenség csupán. 8) A tragikus életérzés: ez már egészségesebb a sztoikus 
és epikureista felfogásoknál, mivel nemcsak átéli a szenvedést, hanem 
az összeütközést is megtapasztalja. A konfliktus és nyomában a kataszt­
rófa itt központi élmény: értékek és erők ütköznek össze, s a tragikus 
hős az értéket választja, akit ezért a nyers hatalom többnyire eltapos. 

733 Uo. 138‒139.



314 Kuminetz Géza

Aki azonban nem vállalja az értéket, annak ami marad, azt pesszimiz­
musnak,  kétségbeesésnek,  megőrülésnek lehet  nevezni.  A hősiességre 
törekvő ember, akinek „a lelkivilága időfeletti értékekre épül fel, az nem 
fog számítóan és okosan mulandó haszonért perelni, nem lesz megalku­
vó, nem fogja toldozni-foldozni azt, ami ferde, nem húzza meg gyáván 
magát  ott,  ahol  értékeit  megsértik”.734 A hősi  lélek  végeredményben 
gyönyört, kielégülést érez a fájdalomban és a szenvedésben is, mert ez a 
jele annak, hogy értékre törekedett. Ezért a tragikus hős „inkább el akar 
merülni a harcban, és érezni a saját hiányait, gyengeségét, tökéletlensé­
gét a nagy célhoz viszonyítva, semmint, hogy magának a célnak alacso­
nyabbra tűzése útján szüntesse meg a saját erőinek elégtelenségét”.735 9) 
A humor mint életfelfogás: A humort úgy írhatjuk le, mint ami a „tragi­
kumnak  és  komikumnak,  optimizmusnak  és  pesszimizmusnak,  ko­
molynak és tréfásnak, megilletődésnek és nevetségesnek, lelkesedésnek 
és iróniának, könnynek és mosolynak, fenségesnek és mulatságosnak, 
szárnyalásnak és józanságnak, stb., tökéletesen egységes életérzelemmé 
való összeolvadása.  Az életet  a  humor nagynak és  kicsinynek,  érték­
igenlőnek és értékellenesnek, tragikusnak és komikusnak egyaránt látja. 
(…) Egyik lényeges vonása, hogy a rosszban és szenvedésben is meglát­
ja a jót és a gyönyört”.736 Az igazi humor feloldja a nagy ellentéteket, 
igen pozitív személyiségformáló tényező.

Ki  milyen  szenvedésmodellt  választ  a  megtapasztalt  szenvedésre 
adott válaszként, úgy fog megküzdeni a szenvedéssel, vagyis olyan ér­
telmet fog adni neki. Amíg nincs okunk az adott állásfoglalás megkér­
dőjelezésére,  addig értelmesnek tartjuk világfelfogásunkat és a belőle 
táplálkozó magatartásunkat. Ha azonban az újabb szenvedés megkér­
dőjelezi felfogásunk és cselekvésünk helyességét, értelmességét, akkor 
új értelmet kell találnunk szenvedésünknek. Az ilyen krízisben ébredő 
kételyt is, mint minden mást, a legjobb tudásunk és a legjobb lelkiisme­
retünk szerint kell megoldanunk.

Láthattuk a szenvedéssel kapcsolatos főbb világnézeti állásfoglaláso­
kat.  Mindegyik megfogalmaz valami maradandót,  valami  igazat  vele 

734 Uo. 147‒148.
735 Uo. 149‒150.
736 Uo. 149 és 152.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 315

kapcsolatban, de mindegyik csak részigazságot mond róla. Hogy nem 
minden szenvedést kell vállalnunk, napnál világosabb, tehát van olyan 
fájdalom és szenvedés, amit távol kell tartani magunktól. Ha másképp 
nem lehetséges, hát el kell menekülnünk előle; de az emberi élet nem 
csak menekvés a szenvedés elől. A szenvedést nem kell keresni, de van 
olyan szenvedés, amit épp a magunk érdekében kell vállalnunk, hogy 
ti. megtudjuk, mi is lakik a szívünkben, hogy a lelkünkben ébredő er­
kölcsi felszólításnak engedelmeskedhessünk. Hogy olyan szenvedés is 
van, aminek nem tudjuk az értelmét, s addig, amíg megtaláljuk, egyfajta 
rezignációval fogadjuk, ezért tűrjük, s igyekszünk bizonyos eltompulás­
sal védekezni ellene; az ilyen taktika érthető, ám a szenvedés titka gaz­
dagabb ennél. Hogy a szenvedés alááshatja a kedélyünket, természetes, 
hogy a humorral védhetjük ki ezt a támadását, ám a humor a halállal 
szemben,  az  elmúlással  szemben  nem  nyújt  kellő  védelmet;  hogy  a 
szenvedésnek értelmét sokáig nem találjuk, bármilyen alapossággal ke­
ressük is, a végső válasz nem lehet az, hogy minden értelmetlenség és 
ezért abszurd az emberi élet. Az a dolog, hogy az életünknek bizonyos 
eseményei életünk végéig megmaradnak titoknak, tehát értelmét soha 
meg-nem-lelt-nek, ebből még nem vonható le az a következtetés, hogy 
az egész élet, vagy a történelem értelmetlen lenne, hogy ezért a vak sors 
játékszerei lennénk. Hogy konfliktus esetén az értéket kell választanunk 
hősiesen, ez még nem jelenti azt, hogy kis dolgokért kell feláldozni azt, 
hiszen van az értékeknek hierarchiája.

A szenvedésre  vonatkozó  helyes  állásfoglalások  valódi  szintézisét 
Krisztus alkotta és valósította meg. Ezért a továbbiakban részletesebben 
foglalkozunk a szenvedés katolikus értelmezésével.

4. A szenvedésre adott katolikus válasz

A keresztény embert a részvét és a szeretet mozgatja a szenvedés vonat­
kozásában is. A részvét és a szeretet azáltal ad értelmet a szenvedésnek, 
hogy egy heroikus életforma alkotó részévé teszi. Ez az életforma vilá­
gon felülemelkedő és mégis a világ felé forduló. Az irgalmasság és má­
sok szenvedésének, az általános szenvedés tényének élménye bizonyos 



316 Kuminetz Géza

fokig egymást feltételezik. Irgalmasság nélkül nem vesszük tudomásul 
a  szenvedés  világtényét,  mint  mások  szenvedését,  akik  felebarátok, 
vagyis irgalmasságra szorulnak. Az irgalmasság által más emberek let­
tünk, mint azelőtt voltunk, az irgalmasság új ember születése bennünk 
és a régi ember halála. … Az volt a nagy újítása a kereszténységnek, 
hogy nem a gyönyörök és a fájdalmak iránt való eltompulásban látta a 
jót, hanem megmutatta, hogyan lehet a szenvedést még érezni és bajnak 
tartani, de mégis boldognak lenni. … A régi magyar nyelvben a boldog­
ság szó azt a lelki békét, megnyugvást jelentette, amelyet az erény ad.737 
Hasonlít a keresztény felfogás az eudaimonizmusra, de mégsem az, mi­
vel nem a boldogságot, hanem az üdvösséget teszi meg az emberi élet 
végső céljának, ezért szeretetmorál a neve. Ez pedig azt jelenti, hogy bir­
tokoljuk azt, amit szeretünk, és szeretetünk tárgya valóban a legméltóbb 
is a mi szeretetünkre.

A keresztény életfelfogás a tragikus életérzésben is talált valami igaz­
ságot. Itt a tragikum elsősorban a gőggel áll kapcsolatban, vagyis az in­
dokolatlan  magabízó  önállítással.  Eszerint  „erkölcsi  szempontból  há­
romféle  ember  van.  Az  első  csoportba  a  teljesen,  ördögien  gonosz, 
diabolikus emberek, a másodikba az angyalian jók, szentek, a harma­
dikba az átlaglények tartoznak. Az emberek legnagyobb része a harma­
dikba tartozik, és egyúttal ezek a tragikus emberek is. A gonoszak a tra­
gikum alatt állnak, mert hiszen ők lelki megtisztulásra képtelenek, már 
pedig a tragikum lelki összeomlás árán való lelki megtisztulás. A go­
nosz csak önmagát igenli, nem az értéket. A szentek viszont tragikum 
felett állnak, már megtisztultak, és így lelki összeomlás sem érheti őket. 
(…) A szent többé nem önmagát, a saját akaratát akarja, hanem Isten 
akaratát. Az átlagember is akarja a jót, Isten akaratát, de nem azért, mert 
Isten akarja, hanem, mert ő akarja. Itt az érték igenlése és a gőg kevere­
dik:  ez  az,  ami  tragikus.  A tragédiában  a  gőgös  magabízás,  a  saját 
erőnkre való hagyatkozás omlik össze, hogy az értékek igenlése annál 
szabadabban, tisztábban, fényesebben bontakozzék ki. Ez a keresztény 
világnézeten felépülő tragikum, amely tisztítótüzet jelent”.738

737 Uo. 142‒143.
738 Uo. 148.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 317

A krisztusi életeszmény hősies követésének beteljesedése az új ember, 
aki cselekvésében gyakorlatias idealista, aki „eszményi, de elérhető cé­
lokért küzd, finom, nemes lélek, de a létküzdelemben is megállja helyét. 
Finomság és erő egyesülnek benne. Bensőleg világos és mozgékony, ki­
felé nyugodt, jóságos, szelíd és szigorú. Sok érzéke van a szép iránt. Tu­
datos, logikus, de az összefüggéseket ösztönszerűen is megérzi. Mélyen 
érez és gondolkodik. Ő tud legjobban elmerülni, de cselekedni és nagy 
teljesítményt felmutatni is.  Állhatatos: megkezdett művét nem hagyja 
abba, csak a halál akadályozhatja meg benne. Lélekjelenlétét igen heves 
felindulás közepette is megőrzi. Kezdetben megdöbbent és zavarba ejt, 
de később ezt a hatást a vele érintkezőkben mély megilletődés és meg­
változás követi. Egyesíti magában az oroszlán vadságát és a bárány sze­
lídségét,  a déli  és az impulzív embernek szenvedélyességét,  tüzét,  az 
északi  hűségével.  Hősies,  önfeláldozó,  és  még  ellenségeit  is  szereti. 
Nagy tettek és tanítások által megnyilvánítja lelke szépségét, nyugtala­
nít, gyönyörrel vegyes fájdalmat kelt az emberek szívében, megigézi és 
követésre bírja őket. … Az emberi személyiség e legmagasabb fejlődési 
fokának eléréséhez tehát az ellentétek bizonyos szintézisére van szük­
ség. Ő a szintetikus ember, (…) az ösztönösségnek és tudatosságnak, 
(...) a vitalitásnak és szellemiségnek egysége. Egyesülnek benne idealiz­
mus és realizmus, vita contemplativa és vita activa. (…) A humor ténye­
zői  sem hiányoznak belőle”.739 Hitéért  kész  szenvedni,  végső esetben 
meghalni is. Az értéket, amiben, akiben hisz, a saját életénél is többre 
becsüli. Úgy tekint a szenvedésre, mint személyi érettségének előmoz­
dítójára, próbájára.740 A keresztény ember megérti, hogy Isten Fia nem 
azért szenvedett, hogy az embereknek ne kelljen szenvedniük, hanem 
azért, hogy az ember szenvedései olyanok lehessenek, mint az övéi vol­
tak.741

Hiányos lenne tehát a megváltás gondolata, ha a keresztény ember 
nem lenne meggyőződve arról, hogy a szenvedés és a küzdelem nem el­

739 Uo. 172‒174.
740 G.  DAVANZO,  Sofferente/malato,  in  S.  DE FIORES -  T.  GOFFI (a  cura  di),  Nuovo  

Dizionario di Spiritualità, Cinisello Balsamo (MI) 1999, 1498. Ismét emlékeztetünk arra, 
hogy csak az erkölcsileg igazolható szenvedést kell igenelni.

741 C. S. LEWIS, i. m. 6.



318 Kuminetz Géza

vesztegetett idő és energia az életünkben, hanem szinte szükségszerű 
velejárója krisztusivá válásunknak, mégis problematikussá válhat.  És­
pedig azért, mert azt a látszatot keltheti, hogy nincs célja az emberi élet­
nek, nincs isteni gondviselés, hanem csak a véletlen, a vak sors mozgat­
ja,  dobálja  az  egyént  és  erre-arra  taszítja  az  emberi  történelem 
alakulását. Krisztus egész működése azonban megváltoztatta a szenve­
déshez való hozzáállásunkat: „Feltámadása igazolta, hogy Ő emberi ter­
mészete szerint tökéletes jutalmat kapott a munkáért, küzdelemért és a 
szenvedésben való helytállásért. A küzdelmes élet adott alkalmat neki 
olyan erények gyakorlására, amelyek az embert egész nagyságában mu­
tatják meg: a bűnnel szembeállította a megbocsátást, a durvaságot meg­
szégyenítette szelídséggel, az ellenségeskedést szeretettel, az irigységet 
nagylelkűséggel. Megmutatta, hogy a küldetéshez való hűség csodála­
tos lelki erőt ad és hogy az örök élet javai kárpótolnak minden vesztesé­
gért. … Nem a fáradság és a szenvedés az érték, hanem a személyes ma­
gatartás,  amit  a  megpróbáltatásokban  is  megvalósítunk:  a  remény,  a 
hűség, a lelki erő, a kötelességteljesítés és az Istenbe vetett bizalom”.742

A szenvedés, amit fel kell vállalnunk, amit krisztusi módon kell hor­
doznunk, azt Krisztushoz hasonlóan a világ életéért kell tennünk; azért, 
hogy eljussunk a szeretet teljességére, Isten boldogító színe látására. Az 
Úr Jézus ugyanis nem azért jött,  hogy eltörölje az emberi szenvedést, 
hanem  azért,  hogy  megtanítson  minket  úgy  szenvedni,  ahogyan  Ő 
szenvedett, s így vehetjük birtokba a legteljesebb módon emberségünk 
titkát. Az így felfogott szenvedés az üdvösségnek is szolgálójává szegő­
dik; az üdvösség ugyanis tágasabb kategória, mint a fájdalom vagy az 
öröm,  mint  a  kielégületlenség  és  a  gyönyör:  mindegyik  őt  szolgálja, 
vagyis a Krisztusban igazzá lett embert.

742 GÁL F., A kinyilatkoztatás fényében, Budapest 1971, 221‒222.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 319

5. Az aszkézis fogalma és jelentősége a személyiség építésében,
illetve a szenvedéssel kapcsolatos helyes állásfoglalás kialakításában

5.1. A szenvedés, mely a keresztény életeszményt (újra) közel hozhatja

A fájdalom, a szenvedés ráébreszti az embert, a keresztény embert arra, 
hogy  a  küzdelem  együtt  jár  az  élettel,  s  hogy  ez  tökéletesedésének, 
szentté válásának lehetőségét kínálja. A szenvedés nagy alkalom arra, 
hogy az ember feltegye és megválaszolja élete nagy kérdéseit: Hová me­
gyek? Hogyan megyek? Ki vagyok? Mit kell tennem? Hogyan jutok el 
az üdvösségre? Hogyan kell élnem és cselekednem? A szenvedő ember 
ugyanis életének ebben a sajátos hangoltságában, határhelyzetében fo­
gékonnyá válhat mindazokra nagy vallási élményekre, melyek a vallási 
életet irányítják. Isten hívásának és szeretetének elfogadása, befogadása 
ugyanis hat nagy élményszerű felismerés segítségével történik. Ezek a 
megtérés, az aszkézis, az önazonosság (csúcsélmény), a küldetés (kariz­
ma), a határok és a misztika. Megítélésünk szerint igen találóak Szent­
mártoni Mihály fejtegetései, melyek a fenti felfedezésekre vonatkoznak: 
a hat állomás teológiai tartalma szerint sajátos jelentést hordoz. A „meg­
térés azt jelenti, hogy Isten állandóan hívja az embert; az aszkézis, hogy 
Isten hívása nem kényszerítő, hanem kínálat; a csúcsélmény, hogy Isten 
név szerint szólít meg; a karizma, hogy Isten küldetést szánt mindenki­
nek; a határok, hogy Isten az üdvösségre hív; a misztika, hogy Isten fel­
tétel nélküli szeretet. Lélektani dinamikájuk szerint: a megtérésben az 
ember  ráérez  Isten  valóságára;  az  aszkézisben  saját  szabadságára;  a 
csúcsélményben ki-voltára; a karizmában küldetésére; a határokban vé­
ges voltára; a misztikában a szeretetre. Pozitív kimenetelük szerint:  a 
megtérés  szavatolja  a  céltudatot;  az  aszkézis  a  felelősségtudatot;  a 
csúcsélmény az értéktudatot; a karizma a küldetéstudatot; a határok a 
bűntudatot; a misztika az elfogadottság-tudatot”.743

Mármost az életünk során újra és esetleg új módon jelentkező szenve­
dés  magában  hordja  annak  lehetőségét,  hogy  a  fentebb  említett  hat 

743 SZENTMÁRTONI M., Istenkeresésünk útjai. A vallásos megtapasztalás lélektana (Metano­
eite 4), Szeged 2000, 23‒24.



320 Kuminetz Géza

nagy élmény, felfedezés egyike-másika, vagy mindegyike is osztályré­
szünk legyen, s ezáltal Isten, a végső létértelem felé fordítson minket.

5.2. A keresztény életeszmény nélkülözhetetlen és hűséges útitársa:
az aszkézis744

Néhány szó az aszkézisről, mint szabadságunk, identitásunk pajzsáról, 
amikor is az ember ráébred arra, hogy sok mindentől meg kell tisztul­
nia, sok mindent komolyan kell igenelnie, ha azzá akar lenni, akivé vál­
nia kell. Emiatt vágyakozik a tisztaságra és az eszmények megközelíté­
sére.  Azért  is  időznénk hosszabban ennél  az állomásnál,745 mivel  ma 
talán épp ez a legmostohábban kezelt területe a lelki élet művelésének. 
Holott nélküle minden más élmény illúzióvá, utópiává válhat, öncsalás­
hoz vezethet, aminek következménye épp a torzóvá váló személyiség.

A helyesen megélt  igény az  aszkézisre  nem kényszer,  vagy puszta 
szokás, hanem hívás, tudatos szembenézés, szükségszerű eszköz, meg­
küzdés mindazon külső és belső tényezővel, ami szabadságunkat, isten-
fiúságunkat veszélyezteti. Meg kell tagadnunk tehát a „rendetlen földi 
vágyakat, a hatalom, gazdagság, érzékiség démonát. … A teljes tökéle­
tesség még több áldozatot követel: a szív egyszerűségének, őszinteségé­
nek, szelídségének, alázatának kiformálását. A mérték Krisztus követé­
se. (…) Az önátadás, Krisztus követése minduntalan beleütközik külső 
és  belső  nehézségekbe.  A test  kívánsága,  az  élet  kevélysége,  emberi 
szempontok inkább a minden órádnak leszakaszd virágát  jelige alatt 
megfogalmazott Horatius-i bölcsességet javallják. Ezért az aszkézis mint 
lemondás és küzdelem, állandóan kíséri életünket, egészen a szentség 
legmagasabb fokáig. Sőt, minél finomabbak a lélek rezdülései a kegye­
lem hatása alatt, a természet ellenállása annál érezhetőbb”.746 Igen sok 

744 Megjegyezzük, hogy minden világnézettel együtt jár egy bizonyos etikai kódex 
betartásának kötelezettsége, nyomában az annak megfelelő aszkézissel. Az aszkézis is 
szükségszerű velejárója az emberi életnek, ám konkrét céljait és módjait a választott 
világnézet, vallás jelöli ki.

745 A fentebb említett hat nagy felismerés egyikénél.
746 GÁL F., Idő az örökkévalóságban, Budapest 1963, 241‒242.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 321

és sokféle módon védhetjük meg a szabadságunkat. Gál Ferenc szerint 
ide tartozik az ima, az összeszedettség, az éberség, a böjt, a lelkiismeret­
vizsgálat, a szenvedélyek belső ellenőrzése és külső leküzdése, a türe­
lem és testi vezeklés.747

A szenvedés különösen is belső kapcsolatban áll az önmegtagadással, 
egész lényünkre, vagyis a testünkre, a pszichénkre és a lelkünkre is hat. 
A szenvedés szinte kényszeríti az embert az önvizsgálatra, az életmódja 
megváltoztatására, egy szóval az önmegtagadásra.

Megvannak az életszentségre,  vagy önmegtagadó életre való törek­
vésnek is a fokozatai. Gál Ferenc szerint nagy vonalakban az alábbi há­
rom fokozata van: Az első fokon legalább oly mértékben kell megfékez­
ni  önzésünket  és  szenvedélyeinket,  hogy  a  súlyos  bűnöket  kerülni 
tudjuk.748 Ez az önakarat, a mindenároni önérvényesítés letörése. A má­
sodik fokozatnál tartunk akkor, ha „készek vagyunk a teremtményeket 
minduntalan Istennel és örök célunkkal kapcsolatba hozni. Annyiban 
élünk velük, amennyiben segítenek a kötelesség teljesítésében, az eré­
nyek gyakorlásában, Isten megdicsőítésében. Az ilyen belső közömbös­
ség egyáltalán nem zárja ki a kultúra, technika és civilizáció értékeinek 
munkálását. (…) Az aszkézis ott valósul meg, ahol könnyen elviseljük 
az anyagi veszteséget, mivel örök javak birtokosai vagyunk és amikor 
nem irigyeljük másoktól a szórakozás vagy földi érvényesülés lehetősé­
geit. Előfeltétel hozzá a mindent megértő és mindent megbocsátó szere­
tet s a gondviselésbe vetett bizalom. Gyakorlását az emberek elviselésé­
vel,  az  irántuk  tanúsított  nagylelkűséggel  kell  kezdeni.  Nem  féltjük 
tőlük érdekeinket, mert nem kötöttük boldogságunkat földi javakhoz, 
illetőleg a békességet többre becsüljük, mint a múlandó előnyöket. Ez­
zel a lelkülettel a bűnök kerülésén kívül az evangéliumi tanácsok köve­
tése is lehetővé válik. (…) Az aszkézisnek az a feladata, hogy helyreállít­
sa  az  akarat  uralmát  és  az  irracionális  vágyakat  hozzászoktassa  a 
keresztény életeszménynek megfelelő döntésekhez. (…) Harmadik fo­

747 Uo. 243.
748 Ami a súlyos bűnök kerülését illeti, lelkiismeretünket igazítani vagyunk kötele­

sek azokhoz az erkölcsi normákhoz, melyeket a tanítóhivatal számunkra mint köve­
tendő szabályokat elénk tár.  Az egyház biztos tanításában helyesebb megbíznunk, 
mint pusztán a saját erkölcsi érzékünkre hagyatkoznunk.



322 Kuminetz Géza

kozatként emlegetik a kereszt szeretetét, az önként vállalt vezeklést, ál­
dozatot. (…) Az egyház története minden időkből felsorol vezeklőket, 
akik a betegséget, mellőzést, megaláztatást vagy akár az élet feláldozá­
sát úgy tekintették, hogy általa kiegészítik, ami híja van Krisztus szen­
vedésének, titokzatos teste, az egyház javára. (...) A vezeklő aszkézis ér­
tékét az áldozatból vezetjük le. (…) A test ebben az önfegyelmezésben 
valamiképpen áldozattá válik. Tehát nem a fájdalom elviselése, az ösz­
tön megtagadása a vallási érték, hanem a magatartás, az elhatározás, 
hogy Isten kedvéért áldozatot hozok. (…) A keresztény aszkézis célja. 
(…) Isten szeretetéből fakadó kötelességteljesítés, Krisztus követése. A 
sokféle vágyat, szenvedélyt,  ösztönt csak önfegyelmezéssel irányíthat­
juk a cél felé. Nem az a lényeg, hogy különleges önmegtagadásokat vé­
gezzünk, hanem az, hogy legyünk készen állandóan Isten akaratának 
elfogadására és teljesítésére. A váratlan feladatokat elvállalni, a megle­
petéseket, kellemetlenségeket alázattal tudomásul venni általában nehe­
zebb,  mint a magunktól  kigondolt önmegtagadásokat végrehajtani.  A 
gondviselés tényénél meg kell látnunk, hogy Isten nevelni akar bennün­
ket. Tudta nélkül nem ér bennünket csalódás, betegség, megaláztatás. 
Viszont Ő teremti az alkalmat a jócselekedetekre, a türelem és szeretet 
gyakorlására. Ezeket kell készségesen felhasználnunk, s akkor nem hi­
ányzik életünkből a lendület.  Még egy nagy értéke van a keresztény 
aszkézisnek:  ébren  tartja  a  személyes  kapcsolatot  Istennel,  ösztönöz, 
hogy Tőle kérjünk erőt, segítséget, kitartást, s ezzel megtanít imádkoz­
ni”.749 Szentmártoni Mihály szerint a) pozitív gyakorlatok: az elmélke­
dés, a lelkiismeret-vizsgálat, a lelki beszélgetés és lelki vezetés, a homí­
lia,  szentbeszéd  és  buzdítások,  a  lelki  olvasmány,  lelki  gyakorlat  és 
rekollekció; b) negatív gyakorlatok: hallgatás, önfegyelmezés, áldozat­
hozatal, az idővel való kellő bánás.

Az aszkézis gyümölcsei: a megtisztulás igénye, a lelki erő, az erkölcsi 
tisztaság és az egyetemes szeretet (nincs személyválogatás, még az el­
lenséget  is  szereti).750 A szenvedést  felfoghatjuk  testünket,  lelkünket 
megtisztító aszkézisnek, vagyis üdvösségünk, megszentelődésünk szol­

749 GÁL F., Idő az örökkévalóságban, 244‒247.
750 SZENTMÁRTONI M., Istenkeresésünk útjai, 69‒71. Az ellenség szeretetének parancsá­

val Krisztus az igazi tolerancia alapját rakta le.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 323

gálatára válik. Ismét visszaadhatja lényeglátásunkat, s visszavisz az iga­
zi élet, a Krisztus által ígért gazdagabb élet áramába. Ezért nem szabad, 
hogy féljünk a szenvedéstől (helyesebben le kell győznünk ezt a félel­
münket), hanem jó szolgánkat kell látnunk benne.751

A szenvedés így annak eszköze, útja-módja, hogy megtanuljuk az éle­
tünk különböző helyzeteiben a legmagasabb rendű, vagyis az erkölcsi 
értéket szolgálni. Az életünk ugyanis alapérték, de nem a legfőbb érték; 
azt az igazság, a jóság és a szépség, röviden a szentség értékével kell te­
lítenünk, akár a szenvedés elfogadásával, vagy tudatos vállalásával. Az 
aszkézis és a szenvedés tudatosítja bennünk azt is,  hogy nem mi va­
gyunk a Lét Urai, hanem csak teremtmények vagyunk, akik bízhatunk 
Isten gondviselő jóságában; hogy nem vádolhatjuk Őt azért, mert meg­
szabta földi életünk idejét. Akinek végső szava a szenvedéssel kapcso­
latban az Isten vádolása, az Istentől való elfordulás és Isten gyűlölete, az 
az ember magát helyezi Isten helyébe, s elfelejti, hogy az emberi lét csak 
isteniesülhet és azzá is kell lennie, de istenné nem válhat, épp teremtett­
sége révén.

5.3. A szenvedéssel való megküzdés: avagy az aszkézis konkrét módjai, 
stratégiái

A szenvedésre mint problémára választ, éspedig személyes választ kell 
találni, illetve a miatta ébredő negatív érzések okozta feszültséget kell 
oldani. Ezt a kettős küzdelmet nevezi ma a pszichológia megküzdés­
nek.  Ez magába foglalja  a probléma értékelését,  melyben a szenvedő 
ember felméri a helyzet veszélyességét és a rendelkezésére álló erőforrá­
sokat és stratégiát dolgoz ki a probléma megoldására, a keletkezett ér­
zelmi feszültség tompítására, megszüntetésére. Ebbe a megküzdési fo­
lyamatba, az erkölcsi ítélet alkotásához hasonlóan bevonódik az egész 
személyiség, ezért személyiségalakító, érlelő hatása van.

A vallás komoly segítséget nyújt a megküzdés sikerességéhez, mivel a 
szenvedő mintegy Isten szemével szemlélheti helyzetét, s ez tágas értel­

751 A.  ROYO MARIN,  Teologia  della  perfezione cristiana,  Cinisello  Balsamo (MI) 2003, 
421‒431.



324 Kuminetz Géza

mezési horizontot nyújt, mivel minden esemény Isten gondviselésének 
védelme, ellenőrzése alatt van. Így a saját szenvedését vagy Isten oltó-
késének, vagy büntetésének, vagy tanúságtételre, illetve spirituális nö­
vekedésre való lehetőségnek látja. Ugyanis „a fájó esemény Isten tervei­
be való illesztése, pozitív jelentéssel való ellátása, pszichológiai szakszó­
val mondva átkeretezése, jelentős hatással bír a stratégia választására és 
a megküzdő viselkedésmódok meghatározására”.752

A vallásos emberek több megküzdési móddal és eszközzel rendelkez­
nek, mint a nem vallásos emberek. A vizsgálatok szerint az éretten val­
lásos emberek megküzdése sikeresebb és tartósabb, mint a nem valláso­
saké.  Horváth-Szabó  Katalin  13  ilyen  formát  sorol  fel:  1.  Spirituális 
alapú megküzdő viselkedés: ez egyfajta lelkigyakorlat. A szenvedő em­
ber újra közel akar kerülni Istenhez, meg akar tisztulni (gyónás, bűnbe­
vallás egyéb módja). 2.  Jócselekedetek végzése: A szenvedés okozta új 
és nehéz élethelyzet életmódja megváltoztatására készteti az egyént, s 
ez a vallásos embereknél a vallásos életvitel alakítását is magával hoz­
hatja. Így kerüli a bűnt, segít másokon, életgyónást végez, ezekkel a tet­
tekkel keresi a megoldást. 3. Spirituális elégedetlenség kifejezése: Ta­
lán az Istennel, az egyházzal és az Isten embereivel való perlekedés ez, 
melyben haraggal és elégedetlenséggel kéri számon Isten igazságossá­
gát, jóságát; vö. átokzsoltárok. Így csökken a trauma okozta érzelmi fe­
szültség, illetve a végső döntést Isten kezébe teszi le a perlekedő. 4. Val­
lásos  támaszkeresés: A  problémáját  egyedül  megoldani  nem  tudó 
ember lelkipásztorhoz, lelki gondozóhoz fordul támaszkeresés és találás 
végett. 5.  Alkudozás Istennel: Ennek a magatartásnak az a célja, hogy 
Isten akaratát befolyásolja az alkudozó szándékának megfelelően. Ide 
tartozik a csodavárás, a fogadalomtétel, jó cselekedetek végzése, ima. 6. 
Vallásos figyelemelterelés: A küzdő személy itt vallásos tevékenységet 
végez azzal a céllal, hogy elterelje a figyelmét a problémájáról. Így azon­
ban csak elodázza a megküzdést, a problémával való szembenézést. 7. 
Megbocsátás: Ez a megküzdési mód igen hatékony lehet a súlyos gyer­
mekkori  traumák,  illetve  párkapcsolati  problémák  feldolgozásában. 
Tudjuk, hogy a sértés érzelmi egyensúlyvesztést okoz, főleg a sértett fél­
ben, ami nem automatikusan áll helyre, hanem a megbocsátás révén. A 

752 HORVÁTH-SZABÓ K., i. m. 31‒33.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 325

kiengesztelődés  igen  jelentős  problémamegoldó  tényező  az  emberek 
közti  kapcsolatokban.  8.  Vallásos megtérés: A krízis  és  határhelyzeti 
események gyakran megtérésre, vagyis az Istennel való kapcsolat felvé­
telére késztetnek, motiválnak. Az ilyen helyzetekben átélhetjük korláto­
zottságainkat,  gyengeségeinket.  Az  igazi  megtérés  életet  átalakító 
transzformatív megküzdés is, hiszen a megküzdés a korábbi célok, ter­
vek és életvezetés gyökeres megváltoztatásával történik. 9. A szenvedés 
felajánlása valamilyen nagyobb, a személyiséget meghaladó cél érdeké­
ben: ez a magatartás is segítség a nehéz és veszélyes helyzetek elviselé­
sében, valamint a halál elfogadásában. 10. Böjtölés, aszketikus gyakor­
latok végzése: Az aszkézis a fájdalom és a nehézségek elviselésére való 
felkészülés régi eszköze, ezért megküzdési mód is. Azok az emberek, 
akik edzettebbek a fájdalom elviselésében, képesek a lemondásra és a 
kitartásra, előnyben vannak a fájdalommal, szenvedéssel való eredmé­
nyes megküzdésben. 11. Ünneplés: Furcsa módon az ünneplés is segíti 
a nehézség elviselését. Az ünnep ugyanis kiemel a mindennapi rutinból, 
a szenvedés fájdalmát eltereli, találkozást jelent a közösség tagjaival, így 
az együttlét öröme járja át, ami erőt adhat a további küzdelemhez. 12. 
Reménykedés: A remény felindítása ugyanis tágasabb horizontba emeli 
a szenvedő egyént, s így megláthatja a kiutat, a megoldást. Amíg meg­
oldást keres valaki, addig él a remény is, mivel hisz a megoldás lehető­
ségében. Ezért a remény adta Istenbe vetett bizalom növeli a megküz­
déshez szükséges akaraterőt.  13.  Imádkozás: Talán ez a leggyakoribb 
vallásos megküzdő magatartás, melynek fő funkciója a kapcsolat, a kö­
tődés, az a tudat, hogy Istenhez mindig fordulhatok bajomban is. Ezért 
az ima biztonságot és vigasztalást ad. A gyakori imádkozás hozzájárul 
az élettel való elégedettséghez, az egzisztenciális jólléthez és kedvezően 
befolyásolja  az  élet  értelmességének  tudatát.  Megjegyezzük,  hogy az 
ima igen komplex viselkedésmód, melyben az imádkozó nemcsak Is­
tennel, de személyes énközpontjával is kapcsolatba kerül, s mobilizálja 
egész lényét. Az ún. reflexív imában az ember saját viszonyulásait, ér­
zelmeit, vágyait és tetteit viszi Isten elé, és próbál azokra Isten szemével 
nézni, s így látást ad a problémák megoldásához.753

753 HORVÁTH-SZABÓ K., i. m. 42‒53.



326 Kuminetz Géza

A fentiek alapján azt a következtetést vonhatjuk le, hogy a valláspszi­
chológia és a pasztorál-pszichológia mai vizsgálódásai alapvetően iga­
zolják a korábbi aszketikai irodalom fő belátásait és mértéktartó hagyo­
mányos gyakorlatainak helyességét.

6. A szenvedéssel kapcsolatos lelkipásztori teendők

Miután láttuk a szenvedéssel kapcsolatos főbb pszichológiai, bölcseleti 
felfogásokat és a keresztény állásfoglalást, most már meg tudjuk fogal­
mazni  a  lelkipásztor  konkrét  feladatait  is.  A pásztornak a  terepen is 
Krisztus hármas küldetésének megfelelően kell tevékenykednie. Ezért a 
szenvedéssel, a megküzdéssel kapcsolatosan is tanítói, megszentelői és 
kormányzói feladatai vannak.

6.1. A lelkipásztor mint tanító (nevelő és katekéta)

A tanító egyház mindig küzdött a szenvedés minden ember okozta bű­
nös formája ellen. Az egyház tanítása elítéli az emberek kínzását, a né­
pek sanyargatását, a terrorizmust, a kizsákmányolás minden módját. A 
szenvedés ilyen formáinak enyhítését szolgálja az egyház társadalmi ta­
nítása, amit az egyház a mindenkori állami vezetők és a társadalom tag­
jai számára megfontolásra ajánl. Ennek helyes kifejtése és kellő aktuali­
zálása  szintén fontos lelkipásztori  feladat.  Az Egyház hitelességének, 
vagyis az evangéliumhoz való hűségének nagy jele, ha elsősorban ön­
magára alkalmazza az általa meghirdetett társadalmi elveket.

Mivel  a  lelkipásztor  népének nevelője  is,  ezért  híveihez és  minden 
hozzá forduló emberhez jó nevelőként is kell közelednie. Ez a szenve­
dés tekintetében közelebbről azt jelenti, hogy felkészíteni a rábízottakat, 
vagy a magukat reá bízókat a krízis, a szenvedés keresztény értelmének 
megértésére, elfogadására. Rá kell ébresztenie ezeket az embereket arra, 
hogy a szenvedéssel való találkozás nagy személyiség érlelő esemény, s 
ezért azt alapvetően nem elutasítani, hanem az életünkbe beépítenünk 
kell.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 327

Hogy ennek a nevelői  feladatnak megfelelhessen,  a lelkipásztornak 
igen sokszínű személyiségnek kell lennie. Két modellt ismertetünk rövi­
den e gazdagság érzékeltetésére. A) Tarjányi Zoltán modellje szerint a 
lelkipásztornak képesnek kell lennie:754 1) a lélek szobrászatára, mivel az 
ember mechanikus lény is. Ezért a nevelés megtervezett környezeti ha­
tást is jelent, mivel e felfogás szerint a gyermek olyanná lesz, mint amit 
belétáplálnak. Ebben a képletben a nevelő leginkább a szobrászhoz ha­
sonlít,  aki növendékéből mintegy kifaragja az embereszményt. 2) Ké­
pesnek kell lennie a lélek mérnöki teendőinek ellátására is, mivel az em­
ber biológiai lény is: benne belső erők és genetikai programok vannak, 
melyek irányítják, vagy késztetik, hajlamosítják valamilyen viselkedés­
re. Ezeket az erőket be kell fogni és így hasznossá tenni. Itt a nevelő fő­
leg erőművet építő mérnökként tevékenykedik. Végül 3) képesnek kell 
lennie a szülészi funkciók végzésére is, mivel az ember olyan lény, aki­
ben sok lehetőség rejlik, amelynek megvalósulását különböző külső és 
belső tényezők segíthetik vagy gátolhatják. Ebben a kontextusban a ne­
velő inkább a szülészhez hasonlít, aki a maga eszközeivel csak akkor 
avatkozik bele az egyébként spontán módon lezajló folyamatokba, ha 
szükség van rá. Amennyiben nem lép fel komplikáció, csak jelen van. B) 
Szentmártoni Mihály modellje:755 Bár a neves jezsuita szerző a hitoktatás 
modelljeit dolgozta ki, mindazonáltal modelljei érvényesek általában a 
lelkipásztorokra is. A lelkipásztori tevékenység ugyanis egy igen össze­
tett szerepre képesítő személyazonosságra épül. A vallásnak mint a leg­
nagyobb nevelő tényezőnek öt pszichikai  aspektusát különíti  el;  ezek 
mintegy megtestesítik a vallás lényegi elemeit. A vallásban van 1) ideo­
lógiai dimenzió, vagyis a hitelvek, dogmák, a hittartalom. Ebből a szem­
pontból a vallás úgy mutatkozik meg mint világnézet.  A lelkipásztor 
dolga a tan megismertetése. 2) Az értelmi dimenzió, vagyis a teológia: a 
hittartalmat ki kell fejteni, azokat így meg kell érteni. E megértés híján 
könnyen válik valaki vallási fanatikussá vagy fundamentalistává. Ez a 
vallásosság kulturális vetülete. A lelkipásztor dolga a hittartalom kellő 

754 TARJÁNYI Z., Nevelés és erkölcs, in TARJÁNYI, Z. (szerk.), Erkölcsteológiai Tanulmányok  
12, Budapest 2011, 129‒142.

755 SZENTMÁRTONI M., A vallásoktatás akkordjai. A hitoktatás technikája és művészete, Sze­
ged 2001.



328 Kuminetz Géza

kifejtése. 3) Az érzelmi dimenzió, vagyis a vallásos megtapasztalás terü­
lete. Itt öt nagy vallásos élményről beszélhetünk: a megtérésről, az asz­
kézisről,  az  önazonosságról,  a  hivatástudatról  és  a  szeretetben  való 
misztikus kiteljesedésről. Ez a vallásosság személyes vetülete. A lelki­
pásztor dolga az, hogy ráébressze a tanítványait ezeknek az élmények­
nek a személyiségformáló erejére. 4) A gyakorlati dimenzió, ami a vallá­
sosság  kifejezésformáira  vonatkozik.  Konkrétabban  ide  tartoznak  a 
különböző  vallásgyakorlatok.  A megismert  Isten  imádatot,  tiszteletet 
vált ki az emberből, szolgálatkészséget. Ezt tükrözik a vallási gyakorla­
tok. Ez a vallásosság nyilvános vetülete. A lelkipásztor feladata az, hogy 
megtanítsa e gyakorlatokat és azok betűjét és szellemét. 5) A következ­
ményi dimenzió, mely a vallásos hovatartozást jelzi. Minden vallásnak 
van ára és jutalma. Az ár egy adott erkölcsi kódex elfogadása, vagyis a 
hitből származó életvitel. A jutalom pedig a lelkiismeret békéje, az üd­
vösség. Ez tehát a vallásnak az erkölcsi vetülete. A lelkipásztor feladata 
itt az erkölcsi szabályok ismertetése, követésük megszerettetése. Az öt 
aspektus egymással belső összefüggésben van, egymásra a másikak ma­
radék nélkül vissza nem vezethetők.

Mindebből látszik, hogy milyen felelősségteljes a lelkipásztori nevelő 
tevékenység, mivel a nevelés az egész emberre történő ráhatás; s ezért a 
nevelőnek is mindenét bele kell adnia a nevelésbe: felkészültségét, sze­
mélyes meggyőződését, alázatát.

A szerző által figyelembe vett szerepek vagy modellek száma az aláb­
bi tíz: szülő, edző, tudós, kritikus, elbeszélő, művész, látnok, forradal­
már, terapeuta és szolga. Az igazi nevelő az adódó alkalommal a leg­
megfelelőbb szerepet vagy kombinációját jeleníti meg. Tehát mindegyik 
szerepet ismernie és alkalmazni tudnia kell.

A lelkipásztor tehát a hitoktatással és a katolikus neveléssel járul elő­
ször is hozzá ahhoz, hogy neveltjei képessé váljanak az érett személyi­



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 329

ség, vagyis a keresztény spiritualitás kiküzdésére,756 megértsék a szen­
vedés keresztény felfogását és azzal mind jobban azonosulni tudjanak.

6.2. A szenvedő ember és a lelkipásztor sajátos nevelői, megszentelői 
feladatai

A pásztor  először  is  álljon  készen az  emberekkel  való  beszélgetésre, 
akár szentségi fórumon, akár azon kívül. Ezek a lelkipásztori beszélge­
tések a tanácsadás, lelki vezetés jellegét öltik.

A lelkipásztor mindenekelőtt nagy empátiával közeledjék a szenvedő­
höz, s próbálja kipuhatolni, hogy mi a valódi oka a szenvedésének, s az­
tán mutassa fel azt az egy lépést, amit már képes a szenvedő megten­
ni.757

A szenvedés és a betegség lehetőség a megtérésre, de ne a térítés szán­
déka vezérelje, hanem a testvéri szeretet, az együttérzés, az elfogadás, 
hogy nyitottá tudja tenni a beteg, a szenvedő ember szívét. Nagyon he­
lyesen kell megválasztania, hogy Isten mely igéjének igazságára irányít­
sa rá a beteg, a szenvedő figyelmét.758 Ezeknek az igéknek vigasztalóak­
nak  is  kell  lenniük,  azaz  a  jövőbe  mutatónak,  reménykeltőnek  kell 
lenniük. Ha nem is tudjuk a beteget meggyógyítani, legalább gondoz­
zuk,  vagy  ha  már  erre  sincs  lehetőség,  legalább  vigaszt  nyújtsunk 
neki.759 Rá  kell  vezetnie  a  szenvedő  embert  arra,  hogy  megküzdjön, 
hogy krisztusi módon küzdjön meg a szenvedés és fájdalom okozta ne­
hézséggel. Ha befogadó készséget tapasztal, ajánlja fel a szenvedőnek a 

756 Megjegyezzük, hogy a hívőnek joga és kötelessége a saját életállapot és lelkiség 
szabad, vagyis felelősségteljes megválasztása. A saját spirituális profil pedig nagy vo­
nalakban azt jelenti, hogy Krisztus üzenetét, életfelfogását, lelkületét ki-ki a maga ka­
raktere,  talentumai,  természetes  hajlandóságai  és  szólíthatóságai  alapján  valósítja 
meg. Személyre szabott világnézés, életcél és azt megvalósító stratégia ez.

757 JÁLICS F.,  Lelkivezetés  az  evangéliumban (Jezsuita  Könyvek  Lelkiség),  Budapest 
2103, 9.

758 A. N. TERRIN, Affrontare la sofferenza. Aspetti antropologici della malattia, in Credere  
Oggi 30 (2010/3) 7‒20.

759 A.  PANGRAZZI, Il ministero della consolazione e il ruolo dei laici,  in Credere Oggi 30 
(2010/3) 93‒104.



330 Kuminetz Géza

kiengesztelődés szentségét, illetve a betegek kenetét, és nagy tapintattal 
szolgáltassa ki a gyógyulás szentségeit.

6.3. A lelkipásztor kormányzati feladatai a szenvedő ember lelki-
gondozásában

Talán nem tévedünk, ha azt állítjuk, hogy a legfontosabb kormányzati 
lépés a jól felkészített lelkipásztorok képzésének biztosítása. Ez papne­
velő intézet működtetését, illetve tanácsadó szakembereket képző köz­
pontok létesítését jelenti.

Az egyébként képzett és elhivatott pásztornak aztán helyileg meg kell 
szerveznie a hitoktatást, a lelki tanácsadást, a gyóntatás, a betegek ellá­
tásának rendjét. Ez mindenek előtt a vonatkozó programok időbeosztá­
sának megállapítását jelenti a helyi körülmények figyelembe vételével. 
Így a hívek és a segítséget kérők tudni fogják, mikor és hol tudják elérni 
a pásztort.

További kormányzati  feladat,  hogy a lelkipásztorok továbbképzésé­
nek, szakmai eszmecseréinek legyen intézményes fóruma is.

A lelkipásztornak emlékeztetnie kell a családokat, hogy törődjenek be­
tegeikkel,  figyeljenek oda a krízist megélő családtagokra, szomszédok­
ra.760 Ha szükséges, szervezzen számukra felkészítő kurzust. Hasonlóan 
szervezzen önkénteseket a szenvedők, fogyatékosok gondozására, ahol 
erre  igény és lehetőség  van.761 A felsőbb  egyházi  hatóság dolga,  hogy 
szükség esetén képezzen ki szakembereket, működtessen szaktanácsadó 
intézeteket, kórházakat, s biztosítsa a szükséges szakember gárdát.

A teljes értékű lelkipásztori tevékenységhez hozzá tartozik tehát mind 
a három (tanítói, megszentelői és kormányzati) dimenzió hasonló inten­
zitású szolgálata. Nem szabad egyik oldalt sem elhanyagolni, mert ak­
kor a pásztori szolgálat hatásfoka a leggyengébb láncszem erejével lesz 
egyenlő.

760 A. BRUSCO, La famiglia accanto al malato: la necessità di un sostegno dato e da ricevere,  
in Credere Oggi 30 (201/3) 83‒92.

761 A.  AUFIERO,  Comunità cristiana e disabilità. L’esperienza del Centro volontario della  
sofferenza, in Credere Oggi 30 (2010/3) 105‒114.



Szenvedés és aszkézis a keresztény ember életében 331

7. Befejezés

A szenvedés életünk során sokszor és sokféleképpen szegődik útitár­
sunkul;  hol  kényszerűnek,  fenyegetőnek  érezzük  társaságát,  máskor 
meg már várjuk érkezését, s készek vagyunk testvérünknek, barátunk­
nak tekinteni; mert hiszen megvan az értelmes életcélért való küzdés­
nek is a maga sajátos öröme.

A szenvedés nagy eszköze, katalizátora lehet a személyi érettségnek, 
mely érzelmi kiegyensúlyozottságot, erkölcsi és vallási érettséget jelent 
és jelez egyszerre. Olyan megrázó tapasztalat a létünket, javainkat fe­
nyegető veszély átélése, ami döntés elé állít minket: kinyílunk vagy be­
záródunk, vagyis ambivalens érzéseket kelthet bennünk. Aki a nyitott­
ság útját választja, abban szelídség és elfogadás ébred; aki bezáródik a 
szenvedés elől, abban a lélekben megkeményedés és elkeseredés ver ta­
nyát. Az előbbi a szabaddá tevő szeretet útja, míg az utóbbi a vádasko­
dás és gyűlölet börtönét kínálja.762

A szenvedés  a  megtérés lehetősége  is:  ráérzés arra,  hogy törékeny 
nádszálak vagyunk, hogy nem mi vagyunk a Lét igazi gazdái; hogy Is­
ten gondviselő jóságában bízhatunk.

Az aszkézis és a szenvedés édestestvérek. A kellő aszkézis és az ezzel 
járó szenvedés nélkül nem alakul ki személyiségünk tűzfala, vagyis a 
jellem, mely megszűri, mi mehet ki és mi jöhet be a lélekbe. Nélküle 
nem lesz a fegyelmezésből önfegyelmezés, nem lesz a nevelésből önne­
velés. E nélkül pedig kívülről fognak vezérelni minket, a manipuláció 
áldozataivá válunk.763 A külső és belső akadályok leküzdése nélkül, az 
őszinte vágyakozás ellenére sem tud az ember hatékonyan sem az em­
bertárs, sem pedig Isten szolgálatába állni.764

762 P. HENRICI, A szenvedés mint feladat, in Communio (1995/1) 16‒18.
763 Régen ezt úgy fogalmazták a lelki írók, hogy uratlanok maradunk, vagyis nem 

leszünk urai sem külső, sem pedig belső életünknek.
764 A lelkiségteológia feladataival kapcsolatban a szerzők úgy fogalmaznak, hogy 

az a keresztény tökéletességre jutás tudománya, művészete, mely „bemutatja nekünk 
az Istennel együtt dolgozó lelket.  Íme. Lassanként levetkőzi hibáit és gyarlóságait, 
gyakorolja a keresztény erényeket, lelkesen mintázza magában isteni Mesterét, letör 
minden belső és külső akadályt, ápolja a Szentlélek ajándékait, míg végre csodálato­
san fogékony lesz az isteni kegyelem leghalkabb fuvallatának befogadására, minden 



332 Kuminetz Géza

Az érett személyiség már nem szenved magától, kikerüli az oktalan 
szenvedést, nem kínoz mást, de mindaddig jogos fájdalmat okoz em­
bertársainak,  amíg  azokban  van  valami,  ami  nem szeretetreméltó.  A 
szeretet tehát olykor jogosan okozhat fájdalmat. A keresztény ember hő­
sies, de csak addig szenved, amíg bele nem tud simulni az isteni akarat­
ba. Utána a szenvedésnek más a neve, s úgy hívják, hogy küzdelem.

A  lelkipásztor,  akiben  meg  kell  lennie  a  donum  paedagogicum  et  
psychologicum-nak, útitárs egy személyben, röviden Isten embere, aki ott 
áll az emberi élet minden fontos, kritikus eseményénél: a születés örö­
ménél, a halál fájdalmánál, az élet értelme megtalálásának kínjánál, az 
életállapot választásánál, a mindennapok küzdelmeinek hűséges meg­
vívásánál. Olyan módon van jelen, aki a tőle segítséget kérőt, mindig 
csak a következő lépés megtételére készíti fel. Hogy a nihilista szívében 
részvét ébredjen, hogy a szenvedéstől menekülő próbáljon megküzdeni 
a szenvedés démonával; hogy a pesszimista ne lássa oly sötéten, míg az 
optimista ne lássa oly felhőtlennek az életet; hogy a hős ne hősködjön; 
hogy a humor ne csapjon humorizálásba, gúnyba, rágalmazásba; hogy a 
krisztushívő is különbséget tudjon tenni az Úr keresztje és az emberek 
által ránk erőltetett sziszifuszi küzdelem keresztje között. Ugyanakkor a 
lelkipásztornak rá kell ébresztenie útitársát arra is, hogy a köteles és ál­
landó aszkézis nélkül, az élet alapvető szabályainak tudomásul nem vé­
tele esetén a legszebb álmok sem válnak valóra; vagyis az aszkézis egy­
fajta állandó tervszerű és megelőző karbantartás, edzés is, ami nélkül 
lehetetlenné válik minden komolyabb építkezés.

Mindig tűnhet úgy, főleg a szenvedés örvényében, hogy „Krisztus is­
tenemberi  alakja  túl  magas  eszménykép  annak  megértéséhez,  hogy 
nagy dolgok könnyekből születnek, akkor próbáljuk meg saját életünk­
ben. Előbb-utóbb igazat adunk a szentírásnak, hogy semmit sem hoz­
tunk magunkkal e világra és nem is vihetünk el semmit (1Tim 6,7), kivé­
ve a kegyelmi és erkölcsi értékeket, amit kialakítottunk magunkban. Ez 
az örök élet ígérete, tehát minden fáradságot megér”.765

nappal hasonlatosabb lesz mennyei Atyjához”; vö. A. TANQUEREY, A tökéletes élet. Asz­
kétika és misztika I. (Fakszimile kiadás), Tatabánya 2000, 23.

765 GÁL F., Idő az örökkévalóságban, 247.


	Általános bevezetés
	Vallástörténeti párhuzamok Jób könyvéhez
	Jób könyvének felfogása a szenvedésről a keretelbeszéléssel
és a keretelbeszélés nélkül
	Jób szenvedései; Jób 29–31 fejezetek elemzése
	Jób helyzete a 29. fejezetben
	A szenvedő Jób a hegyi beszéd etikájának horizontján
	A szenvedés problémájának megközelítése a mai ember
gondolkodási horizontján
	Voltaire és Jób
	C. G. Jung és Jób
	E. Bloch és Jób

	Mitől is szenved a szenvedő igaz?
	Függelék
	Jób
	A szenvedés értelmezésének modelljei és a panasz
	A panasz metaforikus nyelvezete
	A szenvedő ember
	Tér-, helyzet- és természeti metaforák
	Fizikai / testi metaforák és a halál tapasztalata
	A szenvedés szociális és lelki vonatkozásai
	A metaforák értelmezése

	Isten magatartása és a szenvedés
	Isten passzív
	Isten okozza a szenvedést

	A kér(dez)ő ember
	A szenvedő számon kér és panaszt emel
	A szenvedő Isten lelkére beszél
	Az ember könyörög

	A panasz logikája
	A panasz és a teodicea kérdése
	Záró gondolatok
	1. A negyedik Ebed JHWH ének
	Izajás 52,13–53,12
	1.1. A negyedik ének felépítése
	1.2. A negyedik ének egysége
	1.3. Kiről beszél a próféta; magáról, vagy valaki másról?
	1.4. Sokakat igazzá tesz igaz szolgám
	1.5. A behelyettesítés kérdéséről

	2. A negyedik Ebed JHWH ének az Újszövetségben
	2.1. A negyedik Ebed JHWH ének az evangéliumokban és az Apostolok Cselekedeteiben
	2.2. A negyedik Ebed JHWH ének az újszövetségi levelekben

	Összegzés
	A szenvedéstörténet mint történetírás
	A történetírástól a történetmondásig és a narratív kritikáig
	Gyorsuló események – lassuló idő
	Az események miértje és hogyanja
	Jézus hallgatása
	Keresztény tanúságtétel akkor és most
	A 2. Korintusi levél
	1,3–11
	4,7–12
	12,7–10

	Összegzés
	Egyéb levelek
	Fil 3,10–11
	Gal 4,19 és 6,17
	Kol 1,24

	Összegzés
	Simone Weil és „keresztény” filozófiája
	A szenvedés fenomenológiája
	A szenvedés oka – a világ mechanizmusa
	A szenvedés méltósága – A szenvedés mint a transzcendencia
elmélyítésére szolgáló állapot
	A szenvedés és a transzcendencia
	A szenvedés, az együttérzés és a dekreáció kapcsolata
	Krisztus szenvedése a weili filozófiában
	Rövid összegzés
	I. Bevezetés
	Sed contra

	II. Előzetes megjegyzések
	Néhány szó Szent Tamás exegéziséről
	Szent Tamás krisztológiájáról
	A 48‒49-es kérdések fő pontjai

	A tamási szótériológia teológiai kulcsairól röviden
	1. Instrumentum divinitatis
	2. Corpus mysticum
	3. Convenientia
	4. A bűn fogalma

	III. Krisztus szenvedése hogyan oka üdvösségünknek?
	1. Krisztus szenvedése üdvösségszerző mint érdem414
	2. Krisztus szenvedése üdvösségszerző mint elégtétel
	3. Krisztus szenvedése üdvösséghozó mint sacrificium/áldozat
és váltságdíj/kiváltás (redemptio)
	4. Krisztus szenvedése mint amely önmagában hatékony

	IV. Összegzés
	1. Életáldozat az Ószövetségben
	2. Vértanúság az Újszövetségben
	3. A vértanúság értéke az ősegyházban
	4. Az egyházüldözés ma is hitvallókat terem – a közelmúlt példája
	5. Az egyház tanítása korunkban a vértanúságról
	6. A vértanúság ökumenizmusa
	7. A szenvedés emléke erőforrás a ma egyházának
	8. Tanúságtétel az élet odaadása által a XXI. század kezdetén
	9. Az emberi szenvedés és Krisztus szenvedése
	10. A vértanúság és az Egyház megújulása
	I. Már az értelmezés cselekvés
	A boldogságfogalom nagypéntekje és húsvétja
	Negatív teológia – negatív cselekvéselmélet

	II. Cselekvés a szenvedés előtt
	Megelőző etika – prophylaktikus etika
	Önmagunk felkészítése

	III. Cselekvés a szenvedésben
	IV. Cselekvés a szenvedés után
	I. A Szentírás, az egyházatyák és a korai források tanúsága
	II. A skolasztika klasszikusainak álláspontja és az érett középkori egyházfegyelem
	III. Teológiai definíció a Trienti Zsinaton
	IV. A letisztult kánonjogi kazuisztika
	Konklúzió
	1. A feladat: hit és ész törékeny egyensúlya (előzetes megjegyzések
és a téma lehatárolása)
	2. Mi tehát a misztika? – És van-e létjogosultsága a teológián belül?
	3. A rahneri „demokratikus” misztikafelfogás jellegzetességei
	4. Karl Rahner szenvedés-értelmezése
	5. Misztika és szenvedés – egy bonyolult liaison lelkipásztori
szempontból (összefoglaló és zárógondolatok)
	1. Bevezetés
	2. A szenvedés fogalma és különböző formái, hatásai, illetve okai
	2.1. A fájdalom és a szenvedés fogalma általában
	2.2. A fájdalom és szenvedés forrásai

	3. A szenvedéssel szembeni világnézeti állásfoglalások
	4. A szenvedésre adott katolikus válasz
	5. Az aszkézis fogalma és jelentősége a személyiség építésében,
illetve a szenvedéssel kapcsolatos helyes állásfoglalás kialakításában
	5.1. A szenvedés, mely a keresztény életeszményt (újra) közel hozhatja
	5.2. A keresztény életeszmény nélkülözhetetlen és hűséges útitársa:
az aszkézis744
	5.3. A szenvedéssel való megküzdés: avagy az aszkézis konkrét módjai, stratégiái

	6. A szenvedéssel kapcsolatos lelkipásztori teendők
	6.1. A lelkipásztor mint tanító (nevelő és katekéta)
	6.2. A szenvedő ember és a lelkipásztor sajátos nevelői, megszentelői feladatai
	6.3. A lelkipásztor kormányzati feladatai a szenvedő ember lelki-
gondozásában

	7. Befejezés

