
A HÉT FŐBŰN



VARIA THEOLOGICA 7



A HÉT FŐBŰN

Teológiai tanulmányok

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2016



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK

PUSKÁS ATTILA
PERENDY LÁSZLÓ
HOVÁNYI MÁRTON

A SZÖVEGET GONDOZTÁK

PERENDY LÁSZLÓ
HOVÁNYI MÁRTON

ISSN 2061‐6244
ISBN 978 963 277 590 6

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ
KÉSZÜLT A SZÁZHALOMBATTAI EFO NYOMDÁBAN
FELELŐS VEZETŐ: FONYÓDI OTTÓ



Tartalom

Előszó 7

ROKAY ZOLTÁN

Az ókori erénytan és a „főbűnök” katalógusának kezdete 13

RACS CSABA

A kevélység a Bibliában 18

BERAN FERENC

A kevélység az erkölcstanban 29

KOCSI GYÖRGY

A fösvénység a Bibliában 38

KÉK EMERENCIA

A fösvénység bűne a morálteológia szemével 56

GÁNICZ ENDRE

A bujaság a Bibliában 70

PAPP MIKLÓS

A bujaság az erkölcstanban 87

FODOR GYÖRGY

Az irigység a Bibliában 106

SOLTÉSZ JÁNOS

Az irigység az erkölcstanban 112



KOCSIS IMRE

„A nap ne nyugodjék le haragotok fölött” (Ef 4,26)
A harag mint bűnös megnyilvánulás a Biblia tanúságtétele szerint 132

ORBÁN SZABOLCS
A harag mint a főbűnök egyike 143

RÓZSA HUBA

A torkosság a bibliai hagyományban 155

NÉMETH GÁBOR

A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 161

TARJÁNYI BÉLA

A lustaság a Bibliában 184

GRUBER LÁSZLÓ

A lustaság az erkölcstanban 193

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.Praem.
A hét főbűn kánonjogi megközelítése 204



Előszó

E kötetet, mely a 2015. január 28. és 30. között megrendezett Teológiai Ta‐
nárok Konferenciáján elhangzott előadások szövegét tartalmazza, egyko‐
ri kedves paptestvérünk és kollégánk, megboldogult Tarjányi Zoltán ta‐
nár,   a   PPKE  Hittudományi  Kara   Erkölcsteológiai   tanszékét  mintegy
másfél évtizeden  keresztül  vezető professzor tiszteletére és emlékére  je‐
lentetjük meg. E kiadvánnyal is szeretnénk kifejezni hálánkat és nagyra‐
becsülésünket  az éppen  egy évvel ezelőtt körünkből és a földi létből az
Örökkévalóhoz  távozott jó paptestvér,  kolléga, tanár  és pedagógus  sze‐
mélye valamint teológiai munkássága iránt. A kollégái és tanítványai írá‐
saiból összeállított   jelen  tanulmánykötet  legyen  a tisztelgés  és köszönet
jeleként amolyan utólagos, rendkívüli ünnepi kötet „In memoriam Tarjá‐
nyi Zoltán”, halálának egy éves évfordulóján.
Ezt az előszót valójában neki kellett volna megírnia. Hisz ő volt az, aki

a 2015‐ös Teológiai Tanári Konferencia témájául a „főbűnök” értelmezé‐
sét javasolta. S ő volt az is, aki súlyos betegsége és gyenge egészségi álla‐
pota dacára magára vállalta, hogy összeállítja a konferencia tematikáját,
felkéri az előadókat és megszervezi a rendezvény előkészítését. Életének
utolsó hónapjaiban ezt a vállalását hősies lélekkel teljesítette. Arra azon‐
ban már nem maradt ideje, az már nem adatott meg neki Fentről, hogy
megírja, majd a konferencián megtartsa saját bevezető előadását és vezes‐
se  a  rendezvény  lebonyolítását.  Szűk  egy  hónappal  a  konferencia  előtt
megkapta égi behívóját az Örök Hazába. Ahogy a konferencia az ő elő‐
adása nélkül zajlott, úgy ez a kötet is magán viseli e hiányt, Tarjányi Zol‐
tán  írása  nélkül   jelenik  meg.  Igaz,  hogy  saját  írása,  ám  nem  személyes
hozzájárulása nélkül. Nemcsak a szerzők, hanem ő is jelen van e konfe‐
renciakötetben – igaz, csendesen háttérbe húzódva és a terepet kollégái‐



8 Előszó

nak átadva, ami egyébként is gyakorta jellemző volt rá –, hiszen ez a kö‐
tet neki köszönheti megszületését, felépítését és szerzőit.
A  Varia  Theologica  sorozat  eddig  megjelent  kiadványai  között  sajátos

helyet  foglal  el  ez a  konferenciakötet.  Tematikailag  leginkább  a sorozat
negyedik kötetéhez kapcsolódik, mely Az ember krízise: vágyódás és megkí‐
sértettség  között  címet viseli.  A  mostani,  hetedik  kötet tekinthető úgy  is,
mint erkölcsteológiai továbbgondolása és konkretizálása azoknak az ant‐
ropológiai vizsgálódásoknak, melyek tárgya a negatív irányultságú, ren‐
dezetlen vágy/kívánság volt a negyedik kötetben. Ugyanakkor a mostani
kiadvány  módszertanát  és  felépítését  illetően  jelentősen  eltér  a sorozat‐
ban korábban napvilágot látott munkáktól. Míg a többi tanulmánykötet
egy‐egy kiválasztott  teológiai  témát a legkülönbözőbb  teológiai tárgyak
látószögéből,  minél   tágasabb  spektrumon  mozogva  és  minél  nagyobb
fokú sokoldalúságra törekedve közelít meg, addig a jelen kötet tudatosan
leszűkíti  a  perspektívát  akkor,  amikor  a  hét  főbűn  mindegyikét  kettős
reflektorfénybe állítva, a biblikus és a morális értelmezés fényében vizs‐
gálja. Ez a leszűkítés magából a témaválasztásból fakad, hiszen kifejezet‐
ten és elsődlegesen erkölcsteológiai kérdéskörről van szó. Ugyanakkor ez
a tudatos leszűkítés mégsem jelent beszűkülő egyoldalúságot, hiszen az
erkölcsteológiai megfontolások egyrészt a bibliai szövegek sokféle és gaz‐
dag tanúságtételére támaszkodnak. Másfelől feltételezik és magukba épí‐
tik a görög filozófiai antropológia és etika különböző hagyományait (Pla‐
tón,  Arisztotelész,   sztoa   bölcselői),   valamint   az   egyházatyák   gazdag
tanítását és a keresztény spiritualitás kétezer éves tapasztalatait.
A hét erkölcsetológiai tanulmány jól tükrözi ezt a tartalmi és nézőpont‐

beli gazdagságot. A szerzők a történeti áttekintésekben, de a fogalmi de‐
finíciók megadása kapcsán is nagy mértékben támaszkodnak olyan meg‐
határozó jelentőségű egyházatyák műveire mint Nagy Szent Baszileiosz,
Aranyszájú Szent János, Szent Ciprián, Lactantius vagy Szent Ágoston. A
főbűnök teológiai értelmezését illetően a legtöbbet hivatkozott ókori szer‐
zők azonban a remeték és a monasztikusok lelki tapasztalatait írásba fog‐
laló, szerzetesi életet élő Evagrius Ponticus és Cassianus, valamint Nagy
Szent Gergely pápa. Az ő tanításuk és lelki útmutatásaik mentén kristá‐
lyosodott ki fokozatosan a főbűnökről szóló egyházi tanítás, melyet a kö‐
zépkorban olyan nagy teológusok és egyházdoktorok összegeztek, mint



Puskás Attila 9

Halesi Sándor, Nagy Szent Albert vagy Szent Bonaventura. A kötet szer‐
zői szinte egyöntetűen Aquinói Szent Tamás erényalapú erkölcsteológiai
rendszerét tekintik a legsikeresebb középkori szintézisnek (Summa theolo‐
giae, De malo) a főbűnök tárgyalásának vonatkozásában is, mely egyesíte‐
ni tudta magában a patrisztikus  örökség és a görög filozófia mértékadó
hagyományait és szilárd alapot kínál a mai erkölcsteológiai reflexió szá‐
mára is. Gruber László a restségről szóló írásában ezért elsősorban az An‐
gyali doktor tanításának összefoglalására koncentrál. A későbbi lelkiség‐
teológiai   hagyomány   képviselői   közül   Keresztes   Szent   János   alakja
bukkan  fel olyan  mesterként  Beran Ferenc  tanulmányában,  kinek  művei
(A lélek sötét éjszakája) akár vezérfonalként is felhasználhatók egy‐egy fő‐
bűn (pl. kevélység) kialakulásának és hatásainak az elmélyült reflexiójá‐
hoz.  Az  erkölcsteológiai  tanulmányok  szerzői  azonban  nem  elégszenek
meg a főbűnök értelmezéstörténetének az áttekintésével és a fogalmi de‐
finíció  megadásával,  hanem  tisztázni  igyekeznek  a  vizsgált  főbűn  kap‐
csolati hálóját a többi főbűnnel, illetve bűnnel (eredet és hatásviszonyok),
mérlegelik az erkölcsi értékelés szempontjait (szenvedély, kívánság, habi‐
tus, aktualizálódás) és a főbűn lehetséges ellenszereit, gyógyszereit. En‐
nek során sok esetben nemcsak az aszketika‐misztika klasszikus műveire
támaszkodnak (pl. A. Tanquerey, A tökéletes élet: Aszketika és misztika), ha‐
nem   reflexióikba   bevonnak   szociáletikai/szociológiai   és   pszichológiai
szempontokat is. Így pl.  Kék Emerenciának a fösvénység főbűnéről szóló
tanulmányában   találkozhatunk  Stefano  Zamagni  katolikus  közgazdász
(Stefano  Zamagni,  Fösvénység  –  A  birtoklás  szenvedélye)   társadalometikai
látószögű megállapításaival és kifejezéseivel („a mohóság piaca”, „a bol‐
dogság paradoxona”). A pszichológiai megközelítések jól hasznosítható
szempontjait különösen is figyelembe veszi és hasznosítja többek között
Soltész János írása az irigységről,  Orbán Szabolcs tanulmánya a haragról,
valamint  Németh Gábor reflexiója a torkosságról.  Papp Miklós a bujaság‐
ról szóló tanulmányában mesterien ötvözi a cselekvésfilozófiai, a lélek‐
tani és a teológiai szempontokat a személyes életvezetés egészének és a
társadalmi együttélésnek az átfogó horizontjára helyezve a tárgyalt fő‐
bűn vizsgálatát. Ezekben az írásokban egészen evidenssé válik a főbű‐
nökről szóló keresztény tanítás felbecsülhetetlen jelentősége, aktualitása



10 Előszó

a modern/posztmodern  globalizált  és  fogyasztói  társadalomban  élő ke‐
resztény és nem keresztény ember számára. 
A   főbűnök  mindegyikének   erkölcsteológiai   értelmezéséhez   készült

egy‐egy bevezető biblikus tanulmány is, mely a szóban forgó bűnös ma‐
gatartással,   illetve  hajlammal,   irányultsággal  –  kevélység,   fösvénység,
bujaság, irigység, harag, torkosság, restség – kapcsolatos szentírási szem‐
pontokat vizsgálja. A Biblia természetesen nem ad átfogó, rendszerező és
kidolgozott erkölcsi tanítást e bűn‐kútfőkről, de alapvető eligazítást és út‐
mutatást annál inkább. A biblikus tanulmányok szerzői többnyire lexiko‐
gráfiai   és   etimológiai   vizsgálódásokkal   indítják   elemzéseiket,  melyek
több szempontból is rendkívül érdekesek. Egyfelől feltárják az ember er‐
kölcsi magatartására használt héber kulcskifejezések mögött meghúzódó
konkrét fizikai tapasztalathoz való kötődést és az innét eredő képi moz‐
zanat átvitelét a szellemi/erkölcsi síkra. Így pl. megtudjuk, hogy a kevély‐
ségre alkalmazott kifejezések a tenger feltornyosuló hullámzását, illetve a
bugyborékoló  víz  mozgását,   illetve  a  káosz  erőit   is   jelölték  eredetileg.
Másfelől azt is megmutatják, hogy ugyanazon kifejezésnek eredetileg le‐
het értéksemleges, pozitív és negatív jelentéstartalma is. Innét válik ért‐
hetővé   többek  között  az  az  önmagában   furcsa  és  meglepő   tény,  hogy
ugyanazon szó az emberi magatartásra vonatkozóan egyértelműen nega‐
tív, Istenre vonatkoztatva azonban pozitív értelmet hordozhat (lásd: fél‐
tékeny/buzgó; isteni és emberi harag). Bizonyos esetekben (pl. a torkos‐
ság)  az  nehezíti  a  vizsgálódást,  hogy  a   főbűnök  hagyományos   listáján
található  kifejezés  elő sem   fordul  a  bibliai  szövegekben.   Ilyenkor  nem
marad  más  hátra,  mint  azoknak  a  szentírási  szövegeknek  a  vizsgálata,
melyek a konkrét kifogásolható és bűnös emberi magatartással kapcsolat‐
ban  anélkül  foglalnak  állást,  hogy  alkalmaznák  magát  a  szakkifejezést.
A tanulmányok szinte kivétel nélkül utalnak arra, hogy a főbűnökről szó‐
ló ószövetségi tanítás a törvényszövegek és a prófétai könyvek mellett, s
ezeknél is bőségesebben, elsősorban a bölcsességi irodalomban lelhető fel
(pl. Sir, Péld, Jób). Nem egy tanulmány releváns ó‐ vagy újszövetségi szö‐
vegek részletesebb elemzésére is vállalkozik. Így pl.  Kocsis Imre a harag‐
gal kapcsolatban Jézus hegyi beszédét és a Jak 1,19‐20 szövegét veszi ala‐
posabban szemügyre.



Puskás Attila 11

A hét főbűnnek megfelelő hét biblikus és hét erkölcsteológiai írást egy
filozófiatörténeti bevezető és egy kánonjogi befejező tanulmány kerete‐
zi. Az  előbbiben  Rokay  Zoltán  rövid  áttekintést  ad  a  vitiumokról  szóló
teológiai tanítás filozófiai előzményeiről és gyökereiről (Platón, Ariszto‐
telész, sztoa), jelezve azt is, hogy az újszövetségi levélirodalom bűnka‐
talógusaira ez milyen hatást fejtett ki. A zárótanulmányban pedig  Szu‐
romi Anzelm annak jár utána nagy alapossággal és szakértelemmel, hogy
az atyák és a korai szerzetesek főbűnökkel kapcsolatos tanítása milyen
hatást gyakorolt a zsinati tanításokra és a középkori jogforrásokra, illet‐
ve, hogy a hatályos szentségi és büntető jogban milyen nyomai vannak
ezeknek a tradícióból örökölt megfontolásoknak. Mindeközben tisztáz‐
za a jog és az erkölcs, a  peccatum és a  delictum, valamint a  penitentia és
sanctio fogalmának viszonyrendszerét. Ennek alapján válik érthetővé az
is, hogy a vitiumokról szóló tanításnak miért az a helyi értéke a kánon‐
jogban, amelyet az egyházi törvénykönyv szövege tükröz. Azzal, hogy
e kánonjogi tanulmány részletesen felidézi a főbűnökről szóló tradíció
meghatározó alakjait és forrásait is, egyben illő záróköve a kötetben sze‐
replő két tanulmánysornak.
Miért ésszerű és érdemes egy három napos teológiai tanári konferenci‐

át s annak gyümölcseként egy tizenhat tanulmányból álló konferenciakö‐
tetet kizárólag a főbűnöknek szentelni? A válasz első fele mindössze egy
rövid és általános megjegyzés a szerkesztő részéről. A szerzők többször
utalnak  írásaikban  arra, hogy  az utóbbi évtizedek  morális kézikönyvei‐
ben alig‐alig esik szó a főbűnökről, azokról a magatartásbeli beállítódá‐
sokról, melyeknek  a természetéről,  összefüggéseiről  és ellenszereiről  az
egyházatyák és a lelki élet mesterei oly sokat gondolkodtak és tanítottak.
A jelen kötet e sajnálatos tradícióvesztést ellensúlyozhatja és így járulhat
hozzá  egy  teljesebb  erkölcsteológia  kidolgozásához.  A  kérdésre  adható
válasz másik fele annál az olvasónál lehet, aki úgy érzi, hogy áttanulmá‐
nyozva e kötet írásait segítséget kapott személyes és keresztény életének
bűn elleni küzdelmeihez, a jó harc megharcolásához, a pálya végigfutásá‐
hoz, a győzelmi koszorú elnyeréséhez (vö. 2Tim 4,7–8).

Puskás Attila





ROKAY ZOLTÁN

Az ókori erénytan és a „főbűnök”
katalógusának kezdete

A De virtutibus et vitiis1 közkedvelt traktátusok eredetét az ókorban kell
keresnünk,  ott is  az „erénytannal” kapcsolatban.  Ezt illetőleg  a „bűn”
(peccatum, Sünde) címszó alatt az enciklopédikus művekben hiába kere‐
sünk   felvilágosítást,  mert  amit  mi   fő‐„bűnnel”   jelölünk,  azt  a   latin  a
vitium, a német a Laster szóval adja vissza (lasten: valakit terhelni). Tehát
nem  azonosítható  (maradéktalanul  és  feltétlenül)  a  peccatummal,  bűn‐
nel, noha egyes liturgikus szövegek magyar fordítása a „bűn” szót al‐
kalmazza.  Így a (jelenleg  IV.) nagyböjti prefáció: „Qui corporali  ieiunio
vitia comprimis”‐t így adja vissza: „Testi böjtölésünkkel a bűnt fékezed”
(a  horvát  fordítás  arról  beszél,  hogy:  „a  testi  böjttel  összezúzod  a  go‐
noszságot”).  A   Finály‐féle   latin‐magyar   szótár   (véleményem   szerint
még mindig a legmegbízhatóbb)  a  vitium  jelentésénél, többek között a
következőket  sorolja  fel:  hiba,  hiány  –  gonoszság,  vétség,  bűn.  Volta‐
képpeni   jelentése  éppen  annak  eredetéből  származik,  s azon  sem sza‐
bad csodálkoznunk, ha jelentése bármennyire is eltérő a „bűn” jelenté‐
sétől, jobb híján bűnnek fordítjuk.

Erények és „főbűnök”

A főbűnök felsorolásánál, a „bűnkatalógus” mögött egyesek a bolygók
számát vélik felfedezni. Ez azonban nem feltétlen szükséges. A kataló‐

1 A cím valószínűleg szándékosan alkalmazza az alliterációt.



14 Rokay Zoltán

gus lehet a felsorolás, az osztályzási hajlam eredménye is.  Közelebb já‐
runk az igazsághoz, ha felsorolásukat a sarkalatos erényekkel való ellen‐
tétükből próbáljuk levezetni és értelmezni. Tehát a vitium az erénnyel el‐
lentétes „jelenség”, s ebből világosabb lesz annak  jelentéstartalma és a
„bűn”‐től való eltérése.
A sarkalatos  erények felsorolása és azok megfeleltetése a „lélek‐” és

testrészeknek, valamint a  polisz egyes osztályainak, Platón nevéhez fű‐
ződik.2

Arisztotelész, aki elsőként nevezi az etikát (gyakorlati) tudománynak,
de az etikai erényeken túl az ún. „dianoietikus” (ismeretbeli) erényekről
is beszél a kako,n‐t (kaki,a: rossz, szerencsétlenség, baj) állítja az erények‐
kel szembe. Ezt Arisztotelész mint „krónikus” betegséget, állapotot ha‐
tározza meg, amelynek az ember nincs tudatában, nem ébred tudatára:

„A lelki rosszaság olyan betegséghez hasonlít, mint a vízibeteg‐
ség, vagy a tüdővész; a fegyelmezetlenség pedig olyanhoz, mint a
nyavalyatörés:  az  előbbi  megszakítás  nélküli,  az  utóbbi  azonban
nem. S egyáltalában a fegyelmezetlenség és a lelki rosszaság egy‐
mástól különböző nemekhez tartoznak: a lelki rosszaság nem válik
tudatossá a benne szenvedő számára, míg fegyelmezetlenségének
az ember tudatában van.” (Nikomakhoszi etika VII, 9. 1150b. 35).

Kézenfekvő, hogy miután  Arisztotelész az  erényt mint „lelki alkatot”,
„habitust” (e[xij) határozza meg, annak ellenkezője is ugyanahhoz a „ka‐
tegóriához” kell hogy tartozzon (itt nem térhetünk ki annak taglalására,
hogyan  bírálta  Arisztotelész  Szókratész   etikai   intellektualizmusát   és
Platón methexisz‐elméletét).
Noha  már  Arisztotelésznél   (vagy   legalábbis  az   ő  hagyományában)

megtaláljuk a vitiumok (kaki,ai) szembeállítását a platóni sarkalatos eré‐
nyekkel,3 azok meghatározása és valamiféle „katalogizálása” elsősorban
a  Sztoa  műve.  Ahogyan   a   sarkalatos   erényekből   származik   a   többi
erény, úgy hasonlóan, ennek megfelelően (avna. lo,gon: DIOGENÉSZ LAERTIOSZ

2 Vö.  ROKAY ZOLTÁN,  Az erénybölcselet múltja és időszerűsége, in  KUMINETZ G.  (szerk.),
Varia theologica I, Budapest 2010, 108.

3 Peri. avretw/n kai. kakiw/n. Loeb Classical Library, 1992, 488.



Az ókori erénytan és a „főbűnök” katalógusának kezdete 15

VII. 93 – Zénón)4 a rossz dolgok (kaki,ai) között is vannak elsők, és van‐
nak ezeknek „alárendeltek” (u`po. tau,taj):

„Ugyanúgy,  a bűnök között egyesek elsődlegesek, a többi ezek‐
nek alárendelt. Így az esztelenséget, a gyávaságot, az igazságtalan‐
ságot és a szertelenséget az elsődlegesek közé számítjuk, a mérték‐
telenséget,   butaságot   (bradunoi,an:   lomha   felfogást)   és   rosszul
tájékozottságot az alárendeltek közé.”5

A sztoikusok felállították a különböző szenvedélyek jegyzékeit is, ami
szintén hozzájárult a vitiumok katalógusának kialakulásához. Ám abban
legalább olyan szerepe volt a köznép és az annak életét utánzó komédia
nyelvének és gondolkodásának, mint a Sztoa reflexiójának. Erről tanús‐
kodik   többek  között  egy  ókori   társasjáték.6  A  „kövek”  egyik  oldalát
szám jelöli, a másik oldalán pedig valamely erény vagy bűn olvasható
jelzőként, vocativus‐ban:

impudes: szégyentelen;
moice (mocee): moechia: házasságtörő;
patice (pathikosz): aki elszenvedi a fajtalanságot;
cinaidus (kinaidosz): kéjenc;
fur: tolvaj;
ebriose: részeg;
vinose: borissza;
trico: cselszövő, korhely.

Előszeretettel utalnak  ezen jelzők és a Szent Pál levelei közötti párhu‐
zamra: 1Kor 6,9–10 valamint 2Kor 11,26.7 Hasonló a helyzet Plautus (Kr.
e. 250–184)  Pseudolus című komédiájával is. Pseudolus a következő szi‐
dalmakat szórja Ballio, a kerítő fejére:

legirupa: törvényszegő;
sacrilege: szentségtörő;

4 DIOGENÉSZ LAERTIOSZ,  A filozófiában jeleskedők élete és nézetei  2 (ford.  ROKAY ZOLTÁN),
Budapest 2007, 127.

5 Uo. 161.
6 ADOLF DEISMANN, Licht vom Osten, Tübingen 1908, 230–231.
7 Uo.



16 Rokay Zoltán

sceleste: gazember;
caenum: mocsok;
impure: tisztátalan (koszos);
parricida:  apagyilkos  –  „verberasti  patrem  et  matrem”  (megvesz‐

szőzted atyádat és anyádat). – A szidalmazott így folytatja: „atque
occidi  quoque  potius  quam  cibum  praehiberem.”  (Meg  is  öltem,  sem‐
mint hogy enni adtam volna).
impudice: szégyentelen;
pernicies adulescentum: ifjak romlása;
fraudulente: csaló, csalárd;
periure: esküszegő.

Ezek megfelelőiként 1Tim 1,9 sköv. és 2Pt 1,5–6 szokás megemlíteni.8

A római korban a virtus romana már csak a múltból átszármazott esz‐
ményképként élt a hagyományban és a tudatban.9 Mindenekelőtt a ne‐
messég gőgje (superbia) és kapzsisága (avaritia) okozta a romlást.10 Eze‐
ket Sallustius minden baj forrásának nevezi.11 Sallustius Crispus (Kr. e.
86–35) a Catilina‐féle összeesküvésben és a Jugurtha elleni háború leírá‐
sában  részletesen  is   jellemzi  szereplői  magatartását,  ami  emlékeztet  a
vitiumok katalógusára:

8 Uo. Már Arisztophanész komédiái előszeretettel foglalkoznak a  vitiumok pellen‐
gérre állításával, és hordozóik kifigurázásával; ez azonban általában egy vitiumra irá‐
nyul, és nem egy esetben politikai vonatkozású. Az újkori komédiára gyakorolt ihlető
hatásukról tanúskodik Molière és Racine.

9 Vö. HOFFMANN ZSUZSANNA, A virtus Romana Plautusnál, in Antik tanulmányok XXVII/
1. (1980), 49.

10 BERND LORENZ,  Bemerkungen zum virtus – Begriff bei Sallust, in  Innsbrucker Beiträge
zur  Kulturwissenschaft.  Serta  philologica  Aenipontana  III,   Innsbruck  1979,  149;  WILLY

THEILER, Ein griechischer Historiker bei Sallust, in Navicula Chiloniensis, Leiden 1956, 144;
ROKAY ZOLTán,  Sallustius  margójára.  400  éves  az  első magyar  Sallustius   fordítás   (1596–
1996), Becse 1997.

11 Catilina 1; 10; 11; 33; 52; Jugurtha 5; 13; 28; 85; Mithridatész levele; olykor a bujaság,
a falánkság és a léhaság is társul hozzájuk. Ez vezetett (a superbia és az avaritia) a köz‐
mondássá vált korrupcióhoz (vö. Jugurtha 35).



Az ókori erénytan és a „főbűnök” katalógusának kezdete 17

„valahány szégyentelen, parázna, korhely alak, kockázva, zabál‐
va, vagy az ágyban (erősen eufemisztikus kifejezéssel – R. Z.) elté‐
kozolta a családi javakat...”12

A legnagyobb bajnak Sallustius a jó (virtus) és a rossz (vitium) elnevezé‐
sének,   fogalmának  konfúzióját   tartja.  M.  Porcius  Cato‐val,  Caesarral
szemben az alábbiakat mondatja:

„Itt  valaki  kíméletet   és   irgalmasságot  emleget  nekem!  Bizony
már réges‐régen elfelejtettük a fogalmak valódi nevét: a más javai‐
nak osztogatását bőkezűségnek, a gaztettre való elszántságot bátor‐
ságnak hívjuk, s így az állam a tönk szélére jutott.”13

Már Iszokratész, attikai rétor (†Kr. e. 388) így panaszkodik:

„Manapság a poliszban oly sok minden a feje tetejére állt és zava‐
ros, hogy egyesek még a szavakat sem használják eredeti értelmük‐
ben, hanem a legnemesebbekről (legszebbekről) átviszik a legnyo‐
morúságosabb foglalkozásokra.”14

Az erkölcsi élet előmenetelében nemcsak a jó és a rossz, az erény és a
„bűn” (vitium) megkülönböztetése lényeges, hanem legalább ilyen fon‐
tos  azok  megfelelő besorolása.  Ennek  első fokát  megsejthetjük  már  a
klasszikus ókorban, Arisztotelésztől kezdve.

12 Catilina 14.
13 Uo. 52.
14  ISZOKRATÉSZ,  Antidoszisz  (Birtokcsere);  Oratores  Attíci   ex   recensione   Immanuelis

Bekkeri, Tomus quintus, Berolini, Typis et impressis G. E. Reimeri, 1823, 409; magya‐
rul:  Iszokratész   attikai   rétor  művei,   II.  kötet,  Görög   eredetiből   fordította  Rokay  Zoltán,
Textus Receptus  III, 2, Óbecse ‐ Lux 2015, 146. – A  vitiumok katalógusát elsősorban a
népszerűsítő filozófia adta tovább. Így Dio Chrysostomos (Kr. u. 70) az ő 80 logoi (Pá‐
rizs 1604) című gyűjteményében.



A KEVÉLYSÉG

RACS CSABA

A kevélység a Bibliában

A hagyományos keresztény szemlélet, amely a kevélységet a bűnskála
élére   helyezi,   az   ószövetségi   zsidó   gondolkodásra   épít.   Ez   utóbbi
„klasszikus”  megfogalmazása  a  Sir  10,13  késői,  bölcsességi   szövege:
avrch. u`perhfani,aj a`marti,a aminek tradicionális fordítása „a bűn kezdete
a kevélység”.  A  Vulgatában  az  initium peccati  omnis superbia megfogal‐
mazást találjuk.15 A fordulat kulcskifejezése az  avrch.  itt nem is annyira
kiindulópontot,  hanem  sokkal   inkább  valaminek  a  „foglalatát”  vagy
„forrását” jelenti. A Zsolt 110,10‐ben (vö. Péld 9,10) „a bölcsesség kezde‐
te (foglalata vagy forrása) az Úr félelme (azaz az Istenbe vetett hit). Ha‐
sonlóképpen a Márk evangélium felirata (Mk 1,1) is „Jézus Krisztus Isten
fia evangéliumának foglalatáról” beszél.16 Így a Sir 10,13 a kevélységről
úgy fogalmaz, hogy az az összes bűn foglalata, forrása.

15 A  LXX kifejezését pontosan „a kevélység kezdete bűn” adná vissza. Az eltérés
oka, hogy az első változat a LXX szövegének későbbi olvasatain alapszik (pl. Arany‐
szájú Szt. János; Joh. hom. 9,2 [PG 59,72]; 2Thess. hom. 1,2 [PG 62,470]) ami a Vulgata ré‐
vén vált általánossá a kereszténységen belül (E. DASSMANN, Hochmut, in RAC XV, 815–
816).

16 Vö.  TARJÁNYI BÉLA,  Az  örömhír  Márk evangélista  szerint.  A Mk 1,1–15  magyarázata
(Budapest 1998), 10.



A kevélység a Bibliában 19

1. A terminológia problémája

Ha a  kevélységgel kapcsolatban fogalmi kiindulópontot szeretnénk talál‐
ni, akkor kettős problémával találjuk magunkat szemben. Az első, hogy
maga a fogalom iránt, a középkortól eltekintve, a filozófia oldaláról na‐
gyon kicsi az érdeklődés. A kevélység (superbia) klasszikus meghatáro‐
zása, amin a spekulatív gondolkodás nem is lépett túl, Szent Ágostontól
és  követőitől  ered:  „amor   excellentiae  propriae”   (prosp.   sent.  294,  CCL);
„vitium   animae   perverse   amantis   potestam   suam”   (Aug.  civ.  D.  12,8);
„perversae celsitudinis appetitus” (Aug. civ. D. 14,13). Aquinói Szent Tamás
megfogalmazásában: „inordinatus appetitus propriae excellentiae” (S. th. 2,2
162,2).
A második probléma a Biblia vonatkozásában merül fel, ugyanis a fi‐

lozófiától eltérően itt nem találunk egzakt meghatározást, illetve fogal‐
makat. Mivel a  Szentírás konkrétan a jelenséggel foglalkozik, ezért egy
rendkívül összetett, sokszínű kifejezéskészlettel találkozhatunk. A  Bib‐
lia egészét (Textus Masoreticus, Septuaginta, Újszövetség) tekintve a termi‐
nológia feltérképezésénél érdemes inverz eljárást alkalmazni. Így a kiin‐
dulópontunk a fogalmunkat egyértelműen jelölő latin superbia, illetve a
görög  ùperhfani,a/u[brij kifejezések. Az  Ószövetség esetében ezek alapján
kerülnek a jóval bővebb körű héber megfelelők kigyűjtésre, illetve vizs‐
gálatra.

2. Kevélység az Ószövetségben

2.1. A hag gyök és derivátumai
A hag gyököt és származékait elsősorban a fogság előtti és a kora fogsági
prófétai hagyományban találjuk (Kr. e. VIII–VI. sz.); elsődleges jelenté‐
se: „gőgösnek lenni”; „gőgössé válni”. A gyök mögött álló idea a tenger
vad hullámzása vagy habzása, amely igen erős kozmológiai, mitológiai,
illetve teológiai tartalommal bír, mint az őskáosz megjelenítője.17 Ez az
értelem jelenik meg a Zsolt 46,3‐ban, amely kiemeli, hogy – bármennyire
félelmetesek is – JHWH képes uralkodni a káosz erőin: „ha vizei zúgnak,

17 D. KELLERMANN, ha'G", in ThWAT I, 880–881.



20 Racs Csaba

tajtékoznak is, és viharától megrendülnek  a hegyek [velünk a Seregek
Ura, Jákob Istene a mentsvárunk].” Ebből fakadóan a  hag  jelenti az em‐
ber számára elérhetetlen, kontrollálhatatlan nagyságot, felséget.
a.) Bár a héber Bibliában hag származékai többnyire negatív jelentéssel

bírnak, a terminus  értelme  pozitív irányban  is nyitott. Egyrészt, amikor
konkrét  értelemben  gazdagságot,  méltóságot   jelent.  Másrészt,  elsősor‐
ban bölcsességi környezetben, amikor Istennek mint Teremtőnek a fölsé‐
gét jelöli (!AaG"; Jób 37,4), aki uralkodik a káosz ellenséges, mitikus jellegű
erőin, amelyek az ember felett állnak (vö.  Jób 38,11 [tenger]; 40,15 [ten‐
geri szörny/víziló; tágabb kontextusban: 40,14–41,26]).
Isten és  a  káosz  erőinek  ellentéte  manifesztálódik  a  társadalmi  élet‐

ben,  szociális és politikai viszonylatokban. Ilyen értelemben Isten fölsége
és ereje, amely kitölti a rettenetet az emberi gőggel szemben (Iz 2,21). Is‐
ten fölsége abban is megmutatkozik, hogy közösségi szinten az övéi ja‐
vára közbelép, ahogy az a Tengeri ének elején visszatükröződik (Kiv 15,1;
vö.  15,21):  „Magasztalom  az  Urat,  mert  dicsőség  övezi”  (ha'G"  haog"-yKi;  inf.
abs.).”
Ehhez  hasonló  a  93.,  JHWH  királyságának  zsoltára  kezdő,  tematizáló

mondata  (Themasatz), mely  megvilágítja  a  zsoltár  tartalmát:18 „Uralko‐
dik  JHWH,   felövezte  magát  dicsőséggel”   (vbel'  tWaGE %l'm'  hw"hy>;  vö.  Iz  12,5;
26,10).  Az  öltözködés  („felövezi  magát”),  az  öltözet   félreérthetetlenül
látványos módon megjeleníti a társadalmi helyzetet, illetve az azt viselő
személyes tulajdonságait (persona distincta).19 Ebből kiindulva, hasonló‐
an az ókori Kelet istenség‐ és király‐ábrázolásaihoz, JHWH itt úgy mutat‐
kozik, mint a társadalom csúcsán elhelyezkedő uralkodó, akinek legfon‐
tosabb személyes tulajdonsága, a fölség (tWaGE).
b.) Negatív értelemben a  hag gyök  jelentése „elbizakodottság”,  „öntelt‐

ség”;  valami,  ami  JHWH‐val  szemben  elfogadhatatlan,  összeférhetetlen.
Nagyon sokszor a héber Biblia a jólétet és a gazdagságot jelöli meg a ke‐
vélység   forrásaként.  A  kevélység  ebben  a  értelemben  három   szinten
mutatkozik meg.

18 F.‐L. HOSSFELD ‐ E. ZENGER, Die Psalmen. II. Psalmen 51–100 (HthKAT), Freiburg im
Breisgau 2000, 646.

19 Vö. J. GAMBERONI, vbel, in ThWAT IV, 474–475.



A kevélység a Bibliában 21

A  személyes élet szintjén, mint a zsoltáros ellenfelei, akik „megkemé‐
nyítik  érzéketlen   szívüket,   szájuk  elbizakodottan   (tWaGE)  beszél”  (Zsolt
17,10). A  társadalmi és politikai életben  sajátos  csoportot  alkotnak  (ha,GE;
többes számban: ~yaiGE), amelynek fő jellemzője a hatalommal való vissza‐
élés, hogy a társadalom széles rétegeinek, azon belül is különösképpen,
a szegényeknek, a közösség perifériáján élőknek az elnyomása.20 A pró‐
fétai hagyomány szerint Izrael ebben a vonatkozásban  nem felelt meg
az Istennek a  Törvényben lefektetett  abszolút  akaratának  való feltétlen
alávetés követelményének. Ezért hirdet a fogság előtti prófétizmus ítéle‐
tet Jákob (Ám 6,8), Júda (Jer 13,9) és Jeruzsálem büszkesége (Jer 13,9) mi‐
att.
Izrael az elnyomás ezen fajtáját saját nemzeti létében is megtapasztal‐

ta (!AaG"). Ez a mozzanat elsősorban azokban a prófétai szövegekben jele‐
nik,  meg  amelyek  ítéletet  hirdetnek  az  Izraellel  ellenséges   idegen  né‐
pekkel,   Egyiptommal   (Ez  30,6.18;   33,12);   Asszíriával   (Zak  10,11);
Babilonnal (Iz 13,19) és Tírusszal (Iz 23,9). Ezen szövegek minden eset‐
ben Isten büntetését helyezik kilátásba.
A „mélység” (tWaGE; szó szerinti értelemben: „magasság”) sajátos fogal‐

ma ezen túl természetfeletti szintre emeli a kevélységet. A Zsolt 46,6‐ban a
tenger  mélysége,  mely  valahol  paralel  a   tajtékzó  hullámokkal   (Zsolt
89,10; vö.  Jób 38,11: „hullámaid magasa”), több mint puszta természeti
jelenség. A tenger, illetve annak mélysége az őstengert, a káoszt, illetve
ennek erőit szimbolizálja, a teremtés előtti állapotot, amely következés‐
képpen szemben áll  JHWH‐val, a Teremtővel, aki létrehozza és biztosítja
a teremtett világ rendjét. Ezen szakaszok mitologikus nyelvezete  JHWH

káoszon való uralkodásának a témájához vezet.21

A LXX, valamint az Ószövetség egyéb ókori fordításai a hag származé‐
kait  a  u[brij  és  a  ùperhfani,a  főnevek  különböző alakjaival  fordítják  és
többnyire az erőszakkal párosuló jelentéstartalmat húzzák alá (Iz 28,13;
Ám 6,8; Zak 9,6; 10,11; Jer 13,9; Ez 30,6; Lev 26,19 stb.).22

20 G. BERTRAM, u[brij, in ThWNT VIII, 300.
21 D. KELLERMANN, ha'G", 880–881.
22 G. BERTRAM, u[brij, 300.



22 Racs Csaba

2.2. A dyz gyök és derivátumai23

A  hag‐tól eltérően ez a gyök elsősorban a későbbi szövegek sajátja.24 Vi‐
szont annyiban rokon vele, hogy a mögöttes idea a buzgó, bugyboréko‐
ló, forrásban lévő víz tapasztalatán alapszik. Ebből absztrahálja az elbi‐
zakodottsággal és a kevélységgel kapcsolatos jelentéstartalmakat, amely
az igei formánál kézzelfogható (qal: „buzog”, „bugyborékol”; hifil: „elbi‐
zakodottan  cselekszik”,  „galádul  elbánik  valakivel”,  „felindul”,  illetve
„főz”). Ennél a gyöknél sokkal nyilvánvalóbb az Isten‐ellenes él.
A babiloni fogságig főleg az idegen népek és Izrael arroganciáját elíté‐

lő szövegekben találkozunk vele, elsősorban a prófétai hagyományban.
A prófétai szövegek az idegen népek Istennel szembehelyezkedő öntelt‐
ségét, Isten ellenes lázadásként, értelmezik (Babilon: Jer 50,29–32; Edom:
Jer 49,16; Abd 3). Az Iz 13,11 Babilon uralkodóinak büszkeségét a világ‐
ban bárhol megtapasztalható gőg mintájaként említi. Hasonló jelentés‐
tartalmat hordozva történeti szövegek közül a  Kiv 18,11 beszél, a kivo‐
nulással  összefüggésben  Egyiptom  JHWH  és  népe  elleni  kevélységéről
(vö.  Neh 9,10). A prófétai irodalom elítéli az Isten helyett az emberi se‐
gítségben  reménykedők  magatartását  is,  Cidkija  elbizakodottságát  (Ez
7,10), vagy azokét, akik Egyiptomnál keresnek oltalmat (Jer 43,2). Az ide
vágó történeti szövegek Izrael JHWH elleni küzdelmét jelölik a kevélység‐
gel (MTörv 1,43) A  Neh 9,16 és 9,29 büszkeség mellett, azzal vádolja az
atyákat,  hogy  megkeményítettek  a  nyakukat  (@r,[o  Wvq;  LXX:  sklhru,nw
tra,chlon).
A babiloni  fogságtól kezdődően  a bölcsességi  irodalom  szövegeiben

találkozhatunk  vele tágabb jelentési körben. A  Példabeszédek  könyvében
világias és tiszteletlen magatartás (Péld 13,10), felfortyanás (Péld 21,24).
A zsoltárok esetében sajátos társadalmi csoport a ~ydizE, akik az igazak el‐
len   irányulnak   (Zsolt  86,14;  119,21.51;  ebben   jelentése  hasonló  a  ~yaiGE
[„gőgösök”] értelméhez). A Jézus Sirák fia könyvében a kevélység hordo‐
zása bűn, sőt a bűn forrása, foglalata (Sir 10,13). Sőt az arroganciának ez
a típusa, amennyiben a szülők ellen fordul, kifejezetten istenellenes éllel
bír: „Gonosz (LXX a  bla,sfhmoj kifejezéssel fordítja), aki semmibe veszi

23 Uo. 300–301.
24 Talán a Dávid önteltségéről szóló 1Sám 17,28 jelent kivételt, ahol a Kr. e. VIII. sz.

prófétai hagyományának szókincséhez tartozik.



A kevélység a Bibliában 23

apját, aki bántja anyját, megátkozza az Úr” (Sir 3,16). Hasonló, igaz itt
már eszkatologikus távlatú, teocentrikus orientációt találunk a Sir 35,21‐
ben.
A  LXX a  dyz‐et,  illetve  származékait  részben  hasonló módon  fordítja

mint a hag‐ét: u[brij, valamint u `perhfanoj. Ugyanakkor, viszont bizonyos
kifejezésekkel kiemeli a fogalom vallási karakterét: avsebh,j („istentelen”);
a`martwlo,j  („bűnös”:  Sir 12,14; 15,7);  bla,sfhmoj  („haszontalan”, „gyaláz‐
kodó”, „istenkáromló”: Sir 3,16).25

2.3. A „nagynak”/„magasnak”/„fennköltnek” lenni alapjelentésű gyökök
Három igegyök tartozik ide: ldg („nagy”, „naggyá lesz”; hifil: „hatalmas‐
nak  mutatkozik”;   „nagynak   bizonyul”);  Hb;G"  („magas”,   „kimagasló”,
„fönséges”, „gőgös volt”);  ~Wr  („magas volt/lett”, gőgösködik” [„kérke‐
dőnek/büszkének/gőgösnek lenni” értelemben], „büszke”). Ezek kisebb
részben önállóan fordulnak elő. A Szof 2,10‐en, a Moáb és Ammon elleni
prófécia  részeként,  a  ldg  és  a  @rx  (itt:  „gyalázkodni”  értelemben)  a  !AaG"
(„fenség”,   „kevélység”)   értelmét   világítja  meg:   „Kevélységükért   ezt
kapják majd, mivel gyalázkodtak és hatalmaskodtak a Seregek Urának
népe fölött.” A LXX görög megfelelőként a u[brij‐t használja.
Gyakrabban viszont a „szív”, „szem” és a „lélek” antropológiai fogal‐

maival  együtt  alkot  egy‐egy  kifejezést.  Ezekben  az  esetekben  egyfajta
szintetikus  látásmód  érvényesül.  A  szöveg  a  testrész  megnevezésekor
annak funkciójára gondol, és ennek segítségével fejezi ki a emberre jel‐
lemző sajátosságokat képességeket.26 Együtt a fent nevezett igékkel ezek
az  antropológiai   fogalmak  azt  a  belső attitűdöt  emelik  ki,  amelyet  a
LXX előszeretettel fordít a u[brij és a u`perhfanoj kifejezésekkel. Az Iz 9,8
az  északi  királyság  elleni   jövendölve  említi  a  „nagy  (=felfuvalkodott)
szívet”  (bb'le  ld<gO),  azaz,  egy  néppel  kapcsolatban,  az  értelmi  és  akarati
központba, azaz a „személyiségbe” ivódott felfuvalkodottságot, gőgöt.
A Péld 16,18‐ban a „nagy” vagy „magas lélek” (x:Wr Hb;GO) a fennhéjázásnak
az a formája, amely a bukást előzi meg. Ez az ószövetségi rész megvilá‐

25 G. BERTRAM, u[brij, 301.
26 H. W. WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments, Gütersloh 19946, 23–24.



24 Racs Csaba

gítja, milyen értelemben állítja magáról Jézus a Mt 11,29‐ben, hogy sze‐
líd és alázatos szívű.27

2.4. Egyéb gyökök
A fentieken felül előforduló más gyökök a kevélység egy‐egy aspektu‐
sát világítják meg. A j[b: „kirúg a hámból”, „megvet”, „lenézéssel kezel”
(MTörv 32,15;  1Sám 2,29). A  #yl elsősorban  a nyelv bűnére  vonatkozik
(Péld  1,22;  19,28;  Sir  8,11):   [qal]  „kérkedik”,  „elbizakodottan  beszél”,
„bőbeszédűnek lenni”; [hifil/hitpolél] „gúnyol, „csúfol”. A Leviták könyvé‐
ben,  a  Szentség  Törvénye  llq  ([piél]  „megvetően  kezel”,  „átkozottként
gyaláz”,  „megátkoz”)  használata  a  szülők   tiszteletének  a  megsértését
egy   szintre  helyezi   Isten  káromlásával   (Lev  20,9;  24,11‒23).  Az  hr'b.[,
(„makacsság”) egyenértékű az Isten‐ellenes lázadással, akaratának meg‐
nyilvánulása,  parancsainak  „átlépésével”   (vö.  rb[:  „átlép”,  „keresztül‐
lép”; vö. Iz 16,6  [Moáb  kevélységével  összefüggésben];  Jer 48,31; Péld
21,24; 22,8; vö. Sir 13,7; 16,8). A [[T [pilpél]: „csúfot űz”, [hitpalpél] „kigú‐
nyol”   (2Krón  36,16).  A  ryhiy"  („büszke”,  „fennhéjázó”,  „gőgös”)  a  Péld
21,24‐ben egy sajátos meghatározást ad, ahol számos, általunk már tár‐
gyalt, kifejezés is fellelhető: A kevélynek (dzE) dölyfösnek (ryhiy") csúfolódó
(#le)   a  neve,   aki  haragjában   (makacsságában/megátalkodottságában?;
hr'b[,) kevélységet  (!Adz")  cselekszik.  A  LXX  a  #yl  (ùperh,fanoj)  kivételével
mindegyik gyök származékait a u[brij valamely formájával fordítja.28

2.5. A kevélység ószövetségi megközelítése
Az etimológiai elemzésből láthattuk, hogy mivel nagyon nehéz a görög
kifejezések és héber megfelelőik pontos jelentésbeli határát meghúzni, a
kevélység  értelmezése  az  Ószövetségen  belül  széles  skálán  mozoghat:
irányultság, attitűd, magatartás, bűnös elfordulás Istentől, vagy éppen
az Ő provokálása, világiasság, úgymint hiábavaló gőg, túlkapás, hatal‐
maskodás a felebaráttal szemben.
Az Ószövetség esetében a kevélység fogalmának hátterét az ókori Izrael

kettős történelmi tapasztalata alkotja. Ennek egyik alkotóeleme Izraelnek,

27 Uo. 77.
28 G. BERTRAM, u[brij, 301–302.



A kevélység a Bibliában 25

mint  kis  nemzetnek  a   léte  ellenséges  nagyhatalmak  között,  amelyek
sem Istenét, sem őt magát el nem fogadták. Emiatt a pogány/idegen fo‐
galma gyakran egyenértékűvé vált a kevéllyel vagy gőgössel.29

Ez elsősorban azokban a prófétai szövegekben jelenik meg, amelyek
ítéletet hirdetnek az Izraellel ellenséges idegen népekkel, Egyiptommal
(Ez 30,6.18; 33,12); Asszíriával (Zak 10,11); Babilonnal (Iz 13,19) és Tí‐
russzal (Iz 23,9). A prófétai szövegek az idegen népek Istennel szembe‐
helyezkedő önteltségét,  Isten  ellenes  lázadásként,  értelmezik  (Babilon:
Jer 50,29–32; Edom:  Jer 49,16;  Abd 3). Az  Iz 13,11 Babilon uralkodóinak
büszkeségét a világban bárhol megtapasztalható gőg mintájaként említi.
Ezen szövegek minden esetben Isten büntetését helyezik kilátásba. Ha‐
sonló   jelentéstartalmat  hordozva  történeti  szövegek  közül  a  Kiv  18,11
beszél, a kivonulással összefüggésben Egyiptom JHWH és népe elleni ke‐
vélységéről (vö. Neh 9,10).
Izrael   történelmi   tapasztalatának  másik   vonatkozását   képezi   saját

elégtelenségének a tapasztalata, amennyiben nem felelt meg az Istennek
a  Törvényben lefektetett abszolút akaratának való feltétlen alávetés kö‐
vetelményének. Ezzel összefüggésben Júda és Izrael elleni ítélethirdető
prófétai   igéket  találunk:  Jákob  (Ám  6,8),  Júda  (Jer  13,9)  és  Jeruzsálem
büszkeségével (Jer 13,9) szemben. A prófétai irodalom elítéli az Isten he‐
lyett az emberi segítségben reménykedők magatartását is, Cidkija elbi‐
zakodottságát (Ez 7,10), vagy azokét, akik Egyiptomnál keresnek oltal‐
mat   (Jer  43,2).  Az   ide   vágó   történeti   szövegek   Izrael  JHWH  elleni
küzdelmét jelölik a kevélységgel (MTörv 1,43; Neh 9,16.29). A hellenista
időszak szektái (pl. az esszénusok) igen érzékenyek voltak Izrael Isten‐
nel szembeni  elégtelenségének tapasztalatára.  Ide tartoznak  a Hasmó‐
neus uralkodók idegenekkel kapcsolatos, gyakran a saját nemzet durva
elnyomásával együtt járó, opportunista politikájával szembeni fenntar‐
tások. Az 1QpHab 8,8.10 nagyon jól összefoglalja a kevélység ószövetsé‐
gi értékelését, mikor ezt írja a Gonosz Papról: „pályája kezdetén a hűség
nevével nevezték; miután azonban uralkodott Izraelen, gőgössé vált; el‐
hagyta Istent, és hűtlenné vált a parancsokhoz, vagyon kedvéért.”30

29 E. DASSMANN, Hochmut, 819.
30 Uo. 820 sköv.



26 Racs Csaba

A fenti idézet közel áll a bölcsességi irodalomhoz, amely szívesen he‐
lyezi a kevélységet tágabb, kozmikus horizontba. Itt a kevélység, mint‐
egy  a  káosz  megtestesítőjeként,  nagyon  sokszor  szembehelyezkedés  a
teremtő  Isten  akaratával.  Egyfajta   Istennel  szembeni  önmeghatározás
(vö. Ter 3. fej.; 11,4–7), amely a jólétből és a gazdagságból fakad, és ami
elfordítja a teremtmény szívét a Teremtőjétől.

3. Kevélység az Újszövetségben

A u[brij és megfelelői viszonylag ritkán használatosak az Újszövetségben,
elsősorban   a   páli   levelekben   találkozunk   velük.31  Főnévként,   „kár”,
„veszteség” értelemben, azokra a nehézségekre utal, amelyekkel Pálnak
szembesülnie kell máltai hajóútja során (ApCsel 27,10.14).
Igei   formája  viszont  sokkal  beszédesebb,  elsősorban  a   Jézus   tanítvá‐

nyaival,  az  apostolokkal  szembeni  negatív  attitűdöt   fejezi  ki  a  velük
szembenállók részéről. A  Mt 22,6‐ben Jézus az ószövetségi próféták, és
talán az újszövetségi apostolok sorsára  utalva  jelzi, hogy személyében
az  ószövetségi   igazak  sorsát  szenvedi  el.  Az  1Tessz  2,2‐ben  azokat  a
bántalmazásokat, durva bánásmódot jelöli, amelyeket második missziós
útja során Pál és Szilás kénytelen volt elviselni Filippiben (vö.  Fil 1,30).
Az  ApCsel 16,22–24 részletezi ennek mibenlétét: a hatóságok rossz bá‐
násmódja,  a  nyilvános  megvesszőzés,  börtön  és  kalodába  zárás.  A  Lk
11,45‐ben  „rágalmazás”,  verbális  „inzultálás”  értelemben  szerepel;   itt
valaki Jézust vádolja azzal, hogy kijelentéseivel a népet és vezetőit bánt‐
ja.
A  Zsid  10,29‐ben,  az  egyetlen  újszövetségi  összetett   igealakként,  az

evnubri,zw a Krisztussal és a Szentlélekkel való nyílt szembefordulást feje‐
zi ki, mely sokkal súlyosabb büntetést érdemel, mint a mózesi törvény
halálbüntetéssel járó megszegése: „aki lábbal tiporja az Isten fiát, sem‐
mibe veszi a szövetség vérét, mely megszentelte, és kigúnyolja a kegye‐
lem Lelkét.
A  u`bristh,j  („kevély”) a  Róm 1,30 bűnkatalógusában  a  qeostugh,j  („Is‐

tent gyűlölő”) melléknévi attribútuma: Isten elleni lázadás, amelynek kö‐

31 Vö. G. BERTRAM, u[brij, 305–306.



A kevélység a Bibliában 27

vetkezménye az emberi közösség széttörése. Isten haragjára számíthat‐
nak azok, akik megvetik Őt. Az  1Tim 1,13‐ban Pál saját magát jellemzi
úgy  mint  u`bristh,j:   „egykori   istenkáromló,   üldöző   és   gonosztevő”
(to. pro,teron o;nta bla,sfhmon kai. diw,kthn kai. u`bristh,n). Az itt szerepelő
három kifejezés Pál  megtérése előtti periódusára  utal, amikor még ül‐
dözte  a  keresztény  közösséget  (vö.  1Kor  15,9;  Gal  1,13),   illetve  magát
Krisztust (ApCsel 9,45; 22,7.8; 26,14.15). Pál a közösség üldözését Isten
elleni lázadásként értelmezi.
A  ùperh,fanoj,32  „kevély”,   „önhitt”,  azt  a  magatartásformát   takarja,

amely a kifejezés etimológiai értelme szerint „mások felett tündökölteti
magát” (u`per [„felett”] +  fai,nw [„ragyog”], egy olyan akaratgyengeség‐
nek tűnik, amely a személyek közötti viszonylatban érzékelhető a leg‐
teljesebben, illetve, elsősorban a keresztény teológiában, egyfajta Isten‐
nel  szembeni  önmeghatározást   is   jelenthet.  Az  Újszövetségben   főnévi
alakban   egy   (ùperhfani,a),  melléknévként   öt   alkalommal   találhatjuk
(u`perh,fanoj).
Mindenekelőtt  az  Újszövetség  bűnkatalógusaiban  találkozunk  a  kifeje‐

zéssel.  A  Róm  1,30   bűnkatalógusában   a  ùbrista.j  („kevélyek”)   és   a
avlazo,naj  („dicsekvők”)  között,   ténylegesen  és   fogalmilag   is,  az,  aki  a
szegényeknek  henceg  gazdagságával,  és  ezzel  megtöri  a  közösséget.
Az  2Tim 3,2‐ben a  u`perh,fanoi előtt szerepeltetett  avlazo,nej  („kérkedők”)
utal ennek verbális formájára, együtt a végső idők negatív jelei egyike‐
ként: morális káosz, jámbor külső, téves tanítás.
A Mk 7,20–23‐ban, több vele párhuzamosan szereplő fogalom mellett,

Jézus tisztaságról szóló tanításának megvilágítására szolgál. A Mk 7,22‐
ban  a  blasfhmi,a  („istenkáromlás”)  és  az  avfrosu,nh  („esztelenség”)  közé
helyezve  a  u`perhfani,a  („kevélység”)  közé  helyezve,  egyfajta  istentelen
attitűdként, még az Ószövetség vonalában állva, a balgák magatartását
jelöli, szemben az alázatossággal, amely isten és ember viszonylatában
az ember oldaláról a legmegfelelőbb magatartás.
A Magnificat második részében, a Lk 1,51‐ban,33 egy dativus instrumen‐

talis‐t   találunk:  u`perhfa,nouj dianoi,a|  kardi,aj auvtw/n,  azaz  „szívükben/el‐

32 G. BERTRAM, u`perh,fanoj, in ThWNT VIII, 527–529.
33 A Lk 1,51‐gyel kapcsolatban elsősorban KOCSIS IMRE, Lukács evangéliuma (Budapest

1995) 34–40 megállapításaira támaszkodunk.



28 Racs Csaba

képzeléseikben kevélyek” (vö. Hanna éneke;  1Sám 2,7 sköv.). Az ének
második része üdvtörténeti jellegű, így az exegéták egy része a végidőre
teszi a rájuk vonatkozó isteni tettet, szétszórásukat. Így Mária Isten vég‐
időben megvalósuló tettét énekli meg, amelyet a Messiás a maga tevé‐
kenységével már elővételez. Isten „karja” az az erő, hatalom, melyet Is‐
ten népe védelmére vet be (vö. héber megfelelőjét Ezekielnél: hw"hy>-dy:; lásd
még: Iz 40,10; Zsolt 89,11). Az elképzeléseiben kevélynek bizonyuló cso‐
port tagjai szemben állnak az istenfélőkkel (Lk 1,50). Kevélységük abban
áll, hogy nem hajlandók alávetni magukat Isten akaratának. Isten, a te‐
remtés és a történelem Uraként a végidőben, végérvényesen megmutat‐
ja hatalmát, és szétszórja az ellene, mind vallási (Lk 1,50–51), mind szo‐
ciális/politikai  értelemben  (Lk 1,52–53), lázadókat. Lukács  úgy mutatja
be a végidőt, mint az Isten által kezdeményezett forradalmat, mely visz‐
szafordíthatatlanul megváltoztatja a jelenben uralkodó szociális és poli‐
tikai viszonyokat (vö. még Zsolt 147,6; Sir 10,14–15).



BERAN FERENC

A kevélység az erkölcstanban

Ha  az  Egyház   történetén  végigtekintünk,   felfedezhetjük,  hogy  a   lelki
élet mesterei, és a teológusok gyakran felhívták a figyelmet arra, hogy a
főbűnök között a  kevélység (más szavakkal gőg, önteltség, önszeretet)
nem csak az egyik a többi bűn között, hanem nagy kihatással van a töb‐
bi  bűnre,  és így különösen romboló  hatása van  az emberre. Tanulmá‐
nyunkban először néhány példán keresztül bemutatjuk, hogy a történe‐
lem folyamán a keresztény szerzők hogyan mutatták be a kevélységet
és  annak  hatását,  majd  a  karmelita  misztikus  Keresztes  Szent   János
(1542–1591) a Lélek sötét éjszakája című művét részletesebben elemezzük,
hogy azon keresztül jobban megérthessük a kevélység hatását és az elle‐
ne való küzdelem fontosságát. A karmelita szerzetes, fájdalmas tapasz‐
talata alapján a kevélység mint visszahúzó erő gátolja a lélek útját,  gá‐
tolja   a   testi   (érzéki)   és   a   szellemi  megtisztulást.  A   kevélység,   a   gőg
formájában úgy gondolja, hogy Isten nélkül is le tudja győzni a kísérté‐
seket, önszeretet formájában pedig ragaszkodik a testi és szellemi örö‐
mökhöz. 

1. A kevélység hatása a bűnökre

A kevélységnek a személyiséget romboló hatására már az egyházatyák
felhívták a figyelmet. Közülük talán Szent Ágoston (345–430) tanítása
a legismertebb. Az egyik fő művében, az Isten városában szembeállítja
az ember helytelen „önszeretetét” és az Isten iránti szeretetet. „Az első



30 Beran Ferenc

(a helytelen önszeretet) önmagát dicsőíti, a másik pedig Istent” – írja.34

Az elsőt az uralkodás gyönyöre hatja át, a másodikban pedig a vezetők
parancsaikkal is az egymás iráni szeretettel szolgálnak, és a vezetettek
pedig engedelmeskednek a vezetőknek. Más szerzőkhöz hasonlóan, ő
is felhívja a figyelmet arra, hogy kevélység nem csupán egy a bűnök
között, hanem más bűnöknek is a forrása lehet. Így például megálla‐
pítja,  hogy  az  önszeretet  a  fösvénységgel  és  a  kapzsisággal  együttesen
megosztottságot hoz létre a közösségekben, amelyek minden rossznak
a gyökerei.35 Egy másik helyen pedig rámutat, hogy a kevélység képes
arra, hogy a jócselekedetek értékét lerombolja. „Bármi jót cselekszünk,
ha alázatosság nem jár előtte, nem jár vele, és nem követi, mihelyt a jó‐
tett felett  örvendünk, a kevélység kicsikarja a  jócselekedetet kezünk‐
ből.”36 Alfonz  Rodriguez,  amikor  Szent  Ágoston  tanítását  bemutatja,
egy nagyon szemléletes hasonlattal érzékelteti, hogyan teszi tönkre a
kevélység jó cselekedeteket. 

„A kevélység rendesen álnokul a jó cselekedethez lopózik, foly‐
tonosan azokat törekszik tőrbe ejteni s értéküktől (a jó cselekedete‐
ket) megfosztani. Gyakran úgy van az ember a kevélységgel, mint
aki a nagy világtengert szerencsésen áthajózta, s éppen a biztos ki‐
kötőbe akar befordulni, váratlan szélroham hajóját a sziklához vág‐
ja és szétzúzza. Mikor a keresztény nagy fáradsággal jó tettét vég‐
bevitte,   és   szent   törekvésének   talán   éppen   célját   elérné;   rögtön
támadja meg a kevélység zivatara, az emberek tetszésének vágya, a
hiú  öntetszelgés   felkavarja  szíve  hullámait,  hogy  eddigi  erényes
igyekezetét egy rohammal tönkretegye.”37

Szent  Ágoston  tanításának  nagy  hatása  volt  az  utókorra.  Kortársa,
Euagriosz  Pontikosz (346–399) hét főbűnt sorol fel, és ezek közül a ke‐
vélységet  az első helyre teszi. Később Nagy Szent Gergely pápa (540–
604) pedig már a főbűnöket a kevélységből származtatja. Szemléletesen
úgy   jeleníti  meg  a  kevélységet,  mint  minden  bűnös  hajlam  vezérét,

34 SZENT ÁGOSTON, Isten városa, XIV, 28.
35 AGOSTINO TRAPÉ, Szent Ágoston (fordította LADOCSI GÁSPÁR), Budapest 1987, 203.
36 SZENT ÁGOSTON, Epist. 56. ad Dioscor, in  RODRIGUEZ ALFONZ,  A keresztény tökéletesség

gyakorlása II., Kalocsa 1910, 83.
37 RODRIGUEZ ALFONZ, uo. 



A kevélység az erkölcstanban 31

akiknek a többi fő bűnök az alárendelt vezetői.38 A kevélységnek az em‐
ber magatartására irányuló kiemelt jelentőségét hangsúlyozza Aquinói
Szent Tamás (1206–1286) is, és ez által a kevélységet ily módon bemuta‐
tó  felfogás  általánossá  válik.39 A témával  foglalkozó  szerzők  általában
Isten  alázatával  állítják  szembe  az  ember  kevélységét.   Isten  alázatos,
mert lehajol a bűn által megsebzett, tévelygő emberhez, a gőgös ember
viszont az Istennek kijáró dicsőségre vágyik. Szent Bonaventura (1221–
1274) így fogalmaz: „A kevély ember tulajdonképpen tolvaj, mert Isten‐
nek birtokát tulajdonítja el, annak akarata ellenére. Magának tulajdonítja
a tiszteletet, amely egyedül és kizárólag Isten tartott fenn.”40 A kevély‐
ség tehát egyensúlyvesztést hoz létre Isten és az ember kapcsolatában, és
mivel a bűn Isten ellen irányul, ezért hatással van az egész ember életé‐
re.
Az utóbbi időben a hivatalos egyházi dokumentumok is felhívták a fi‐

gyelmet a kevélység  ártó hatására.  Szent II.  János Pál pápa két fontos
enciklikájában is foglalkozott ezzel a témával, amikor a bűn misztériu‐
máról írt, és a bűn gyökerét az ember gőgjében jelölte meg. A Kiengesz‐
telődés és bűnbánat kezdetű enciklikájában a kevélységre hivatkozva ösz‐
szekapcsolja  a  bűnbeesés   történetét  és  a  bábeli   torony  építését.  „...a
paradicsomban elkövetett első bűn és a bábeli történet tárgyát és formá‐
ját   tekintve  eléggé  különböznek  egymástól,  de  abban  megegyeznek,
hogy  mindkettő kizárja Istent, a parancsa  elleni tudatos szembefordu‐
lással,   egy   vetélkedő  küzdelemben,  hogy   olyanokká  váljanak,  mint
’Ő’.”41 Az átfogó jellegű erkölcstani enciklikájában az  Igazság ragyogása
kezdetű dokumentumban pedig kiemeli, hogy Ádám kevélysége miatt
evett a jó és a rossz tudás fájáról (vö. Ter 2,17), mert nem tudta elviselni,
hogy nem ő határozza meg azt, hogy mi jó és mi a rossz. A bűnnek a
gyökere az, hogy a kevély ember úgy gondolja, „hogy ’ő teremti az érté‐

38 TARJÁNYI ZOLTÁN,  Az erkölcsteológia története és alapfogalmai (Morálteológia I), Buda‐
pest 2013, 143. 

39 ADOLPHE TANQUEREY, A Tökéletes élet. Aszkétika és misztika (ford. CZUMBEL LAJOS), 531.
40 RODRIGUEZ ALFONZ, i. m., 97.
41 II. JÁNOS PÁL PÁPA, Kiengesztelődés és bűnbánat, 14.



32 Beran Ferenc

ket’ és elsőbbsége van az igazsággal szemben, annyira, hogy az igazság
az ő szabadságának a terméke.” 42 
A rövid bevezetés után rátérünk annak bemutatásra, hogy a karmelita

misztikus, Keresztes Szent János, milyen   jelentőséget tulajdonít az ke‐
vélységnek A lélek sötét éjszakája című művében. 

2. A kevélység kísértése Keresztes Szent János tanítása szerint a lélek
„sötét éjszakájában”

Keresztes Szent János könyvében arra a közös tapasztalatra hivatkozik,
hogy miközben az ember lelke istenképisége miatt vágyódik a teljesség
felé, és törekszik arra, hogy előbbre jusson, küzdelmeken, vagy ahogy
ezt mondja: „éjszakákon” kell átmennie.  Ezek az éjszakák testi (érzéki)
és szellemi kísértésekből származnak, ami abban mutatkozik meg, hogy
a  bűn  által  megsebzett  ember  a  korábban  megszerzett  testi  és  szellemi
örömöket birtokolni kívánja. A kevélység pedig a teljességre törekvő lélek‐
nek ezt a küzdelmét gyengíti. Egyrészt helytelen „önszeretettel” kötő‐
dik ezekhez a testi és szellemi örömökhöz, másrészt pedig  gőgös, elhi‐
teti  magával,  hogy  egyedül,   Isten   segítsége  nélkül  képes  arra,  hogy
megküzdjön ezekkel a testi‐szellemi kísértésekkel. A kevély ember pél‐
dául   úgy   érezheti,   hogy   ő   már   megengedheti   magának,   hogy
„lassítson”, átadja magát a testi örömöknek. Ezek az örömök  azonban
gátolják abban, hogy a lélek magasabb, lelki értékekre tegyen szert. Ke‐
resztes Szent János a testi örömök elleni küzdelmet „az érzéki rész” éj‐
szakájának, a szellemi örömök meghaladásra irányuló törekvést „a szel‐
lemi rész éjszakájának” nevezi. 

2.1. A kevélység hatása az erkölcsiségre: „az erkölcsi rész kísértései”
Keresztes Szent János szerint az erkölcsi megtisztulás útját járó embernek
elsősorban a kevélységgel kell megküzdenie. A helytelen önszeretetből
származik,  ami  a  vallásos  viselkedésükben   is  megnyilvánul.  Például
azért,  hogy  figyeljenek  rájuk,  és  többnek  lássanak,  vallásos  áhítatukat

42 UŐ, Veritatis splendor, 35.



A kevélység az erkölcstanban 33

„holmi mozdulatokkal, sóhajokkal és más ilyen mókákkal” fejezik ki.43

Kevélységük  még  a  gyónásban   is  megmutatkozik:  „nem  megy   rá  a
nyelvük, hogy bűneiket úgy gyónják meg, ahogy vannak, mert attól fél‐
nek, hogy  a gyóntató kevésbé fogja őket becsülni, s szépítgetik bűnei‐
ket, hogy ne tűnjenek fel olyan csúnya színben.”44 Ezekben a cselekedet‐
ben is a helytelen önismeret mutatkozik meg, hiszen a vallásosságnak
Istenre kell irányulnia, és nem az emberre. A karmelita misztikus sze‐
rint az emberi kevélység rejtett módon jelentkezik, azt a látszatot kelti a
gőgös emberben, mintha a lélek jó úton járna.  „Az ilyen cselekedetek‐
ben az ördög is növeli a buzgalmat és a kedvet ezen és hasonló ájtatos‐
sági gyakorlatokhoz, hogy ily módon nagyobbá váljék bennük a bűn és
a hivalkodás.”45 Egy másik jellemzőjük, hogy helytelen önismeretük kö‐
vetkeztében gőgösek, látványosan nagy feladatokra vállalkoznak, hogy
az emberek  nagyra  értékeljék őket, aztán  később,  amikor  már nem fi‐
gyelnek rájuk, keveset tesznek megvalósulásáért.
A  karmelita  szerzetes  részletesen  foglalkozik  azzal,  hogy  a  szellemi

rész  éjszakájában  a  kevélység milyen  hatással  van  a  többi  főbűnökre.
A mindig önmagára gondoló, önszerető ember könnyen fösvénnyé vál‐
hat.   Ez úgy mutatkozhat meg, hogy nem tud lemondani javairól, nem
tudja mással megosztani azokat. Így például ragaszkodik drága műkin‐
cseihez, nem tud megválni tőlük.46   Sokat foglalkozik azzal, hogy a ke‐
vélység  hogyan  hat  a  paráznaságra,  bujaságra.  Az  önmagával  sokat
foglalkozó ember az érzelmeinek a sodrába kerül, és ez hatással van az
érzékiségére, ösztöneire. Ha az ember Istenre figyel, ezek a vágyak szel‐
lemi,   lelki   törekvésekké  alakulhatnak.  Ezzel  kapcsolatban  megjegyzi,
hogy  a  melankóliára hajló  emberben  különösen  „nagy  erővel  és heves‐
séggel lépnek fel ezek a gerjedelmek”,47 mert nem tud ellenállni a kísér‐
tésnek. Az ember önszeretete, kevélysége könnyen kiválthatja a haragot
is. Ez akkor is jelentkezhet például, amikor az ember – a kevélységgel

43 KERESZTES SZENT JÁNOS, A lélek sötét éjszakája, in Keresztes Szent János Művei II., (ford.
Sz. TERÉZIÁRÓL NEV. P. ERNŐ), Budapest 1926, 14.

44 Uo. 15.
45 Uo. 14.
46 Uo. 20.
47 Uo. 22.



34 Beran Ferenc

együtt járó helytelen önismeret miatt – nem tudja felmérni  helyesen a
képességeit és korlátjait, és olyan feladatra vállalkozik, ami meghaladja
az erejét. Haragot vált ki bennük például az is, ha lelki szárazság állapo‐
tába kerülnek.48 A torkosság  bűne is összefüggésben lehet a kevélység‐
gel. Szent János itt elsősorban a „szellemi torkosságról” ír, ami azt jelen‐
ti, hogy az önszerető ember nem tudja felismerni, hogy igazán mire van
szüksége, és mindig újdonságra vágyik. Például váltogatják lelki veze‐
tőiket, a feladataikból azt teszik meg, ami  lelki élvezet jelent számuk‐
ra.49 Rámutat  arra,  hogy  kevélységet gyakran  kíséri  az  irigység  is,  hi‐
szen az öntelt ember nem tud örülni mások erényeinek, értéinek. Úgy
érezheti,  hogy  ezek őt háttérbe szoríthatják.  Megjegyzi  azonban,  hogy
létezik „szent irigység” is, amikor fáj ugyan neki, hogy nincsenek meg a
másik erényei, de örül annak, hogy a másikban megvannak.50 Végül a
jóra  való  restségnek  is  a   legfőbb  oka  az  önszeretet,  a  rest  ember  azt
óhajtja,  ami  neki  nem  esik  nehezére.  Szellemesen  megjegyzi,  hogy  az
ilyen  ember  úgy  gondolja,  hogy  ha  valamiben  nem  találja  örömét,  az
„nem is lehet Isten akarata”.51

Keresztes Szent János felhívja a figyelmet arra, hogy az Isten magához
vonzó szeretetét érző, és a teljesség felé törekvő ember, ha önző, kevély,
csak átmenetileg tud örülni azoknak az érzelmi örömöknek. „Isten egy‐
szerre csak kioltja ezt az egész fényt, és elzárja tőlük a kapuját és forrá‐
sát annak az édes szellemi víznek, amelyet eddig Istenben élveztek.”52

Az ember ezt az állapotot úgy éli meg, mint az „éjszakát”. Erre az éjsza‐
kára azonban szüksége van, hiszen nélküle elakadna a teljesség felé ve‐
zető úton. Ez az éjszaka döbbenti rá arra, hogy rászorul Isten kegyelmé‐
re, amit alázatosan el kell fogadnia. 
Egy képpel élve: Isten úgy cselekszik, mint az  édesanya, aki önálló‐

ságra   tanítja  gyermekét:  megvonja   tőle  az  anyatejet,  a   földre  helyezi,
hogy  megtanuljon  a  saját  lábán   járni.53 Ahhoz,  hogy  magasabb  rendű

48 Uo. 25.
49 Uo. 28.
50 Uo. 31.
51 Uo. 32.
52 Uo. 35. 
53 Uo. 33.



A kevélység az erkölcstanban 35

szellemi  értékeket  tudjon  birtokolni,  le  kell  mondania  az  alacsonyabb
rendű érzéki dolgokról. Mert az érzéki élvezet és törekvés (...) elhomá‐
lyosítja,  zavarja  a   szellemet.  A  belső  küzdelem,  az  éjszaka,  azonban
megnyitja az embert Isten szellemi értékeket adó kegyelme előtt. A sötét
éjszaka „megtanítja őt isteni bölcsességére, amit előtte a gyönyörűségek
és élvezetek között nem kapott meg.”54

A sötét éjszaka élménye arra  indítja az embert,  hogy az  alázatosság
erényét gyakorolva szellemivé tudjon válni. Az érzéki rész sötét éjsza‐
káján átmenő, és az alázatosság iskoláját járó ember már képes lesz arra,
hogy tudjon örülni mások sikereinek, kész legyen arra, hogy saját gyen‐
geségeiről,  bűneiről  beszéljen.  Ha  pedig  emberi  gyarlóságot  követ  el,
képes arra, hogy  türelmet  tanúsítson  önmagával  szemben  és bizalom‐
mal tekintsen Istenre.55 „Az alázatosság megtisztítja a lelket mindazon
gyarlóságaitól, amelyekbe akkor esett bele, amikor még jól ment a dol‐
ga. Mivel ugyanis annyira száraznak és nyomorultnak érzi magát, még
csak kísértésképpen sem merül fel az a gondolat, hogy jobb másoknál,
vagy hogy felülmúlja őket – amint ez azelőtt képzelte –, hanem ellenke‐
zőleg, belátja, hogy a többiek jobbak nála.”56

2.2. A kevélység hatása az ember szellemi életére: „A szellemi rész
kísértései”
A teljességre törekvő ember azonban a küzdelmet a szellemi törekvései‐
vel is megvívja. Az emberi szellem ugyanis mindig rendszerezni kíván,
bízva abban, hogy ezzel teljesebbé válik.  Isten közelébe kerülve fel kell
ismernie, hogy az általa létrehozott  tudás mindig hiányos, Istent nem le‐
het  kategóriák  közé  szorítani.  Az  újragondolás  fájdalommal   jár.  Ezt  a
küzdelmet nevezhetjük a „szellemi rész” éjszakájának.
Keresztes Szent János nagyon szemléletes képeket használ annak le‐

írására, hogy miként tapasztalja meg a „szellemi rész éjszakáját”. A té‐
mával   foglalkozó   fejezetet   egy  versszakkal  kezdi,   amely   azt   írja   le,
ahogy a lélek az éjszakáján szeretne „kisurranni” önmagából, vagyis el‐
hagyni az „alacsony színvonalú” tudást, megértését. Az isteni bölcses‐

54 Uo. 53.
55 Uo. 16 sköv.
56 Uo. 55.



36 Beran Ferenc

ség a „lélekre néz”57, és ez  fájdalmat ébreszt benne. Erre a fájdalomra
azonban  szüksége  van  ahhoz,  hogy  megtisztuljon,  és  a   teljesség   felé
tudjon  haladni.  A  fájdalom  leírásánál  Arisztotelészre  és  Szent  Dénesre
hivatkozik. A nagy görög bölcselő szerint az isteni fény azért okoz fáj‐
dalmat, mert elkápráztatja a szűk látókörű embert, mint ahogyan az éj‐
jeli bagoly szeme is káprázik, ha hajnali világosságot lát.   Szent Dénes
pedig arra hivatkozik, hogy a természetfeletti lenyűgözi az ember ter‐
mészetes értelmi képességét, és felfüggeszti annak természetes megérté‐
si  módját.58 A  szellemi  rész  sötétségét  a  teljességgel  való  szembesülés
adja. 
A legismertebb hasonlat, amely a szenvedést megmagyarázza, a  tűz‐

be helyezett fa képe. Ahhoz, hogy a tűz a fát átjárja, a fának előbb meg
kell tisztulnia. A láng először belekap, „aztán elkezdi szárítani, kiűzi be‐
lőle a nedvességet, úgyhogy a fa valósággal kisírja, kikönnyezi magából
a benne levő vizet. Aztán feketévé, sötétté, csúnyává, rossz szagúvá te‐
szi; amikor pedig lassan‐lassan kiszárad, fokozatosan világossá alakítja
át, s kidobja belőle azokat a sötét és csúnya tulajdonságokat,  amelyek
útját állják  a  meggyulladásnak,  végül  pedig  elkezdi tüzesíteni,  izzóvá
tenni, úgy hogy hasonló és ép olyan széppé lesz, mint maga a tűz”.59

Keresztes  Szent   János  a   szellemi   rész  sötét  éjszakájának   leírásakor
nem foglalkozik részletesen a kevélységnek a főbűnökre való hatásával, aho‐
gyan az erkölcsi rész sötét éjszakájában ezt tette, de utal kapcsolatukra.
Ezt úgy teszi, hogy a kevélységet, annak rossz hatásait szembe állítja az
alázatosság   jó  következményeivel.  Az  alázatos  ember  azáltal,  hogy
alázatosan elismeri a teremtett létéből származó sötétséget és alázatosan
megnyílik a kegyelem befogadására, lelkileg kibontakozik, a kevély em‐
ber pedig, mivel a tisztulást jelentő fájdalmat elutasítja, elakad a fejlődés
útján. Felhívja a figyelmet arra is, hogy kevélység nem csak más bűnö‐
ket erősít, hanem az  erénynek hatását gyengíti. Ezt egy szentírási képpel
fejezi ki: amikor Izrael fiai kevélységük miatt elutasították az égi eledelt,
az angyalok kenyerét, a mannát, ezzel megfosztották magukat más ja‐

57 Uo. 74.
58 Uo. 75.
59 Uo. 101.



A kevélység az erkölcstanban 37

vaktól is, mert a manna magában foglalta az összes ízek édességét.60 Aki
Istennek ellenáll, meg sem fogja ismerni azokat, a javakat, amelyeket az
engedelmességgel elfogadott égi kegyelemben kaphatott volna. 

Összefoglalás

Tanulmányunkban arra kerestük a választ, hogy melyek a kevélység
jellemzői, és a kevélység milyen hatással van a többi főbűnre. Ezt Ke‐
resztes Szent János A lélek sötét éjszakája című műve alapján vizsgáltuk.
A nagy karmelita szerint ahhoz, hogy a lélek előbbre tudjon jutni az Is‐
ten felé vezető úton, le kell győznie a testi (érzéki) és szellemi örömö‐
ket. A  kevély  ember  erre  nem  képes,  mert  önszeretete  és  önteltsége
akadályozza benne. A kevélység mint gőg arra indítja, hogy küzdelmet
a saját erejéből vívja meg, és nem hagyatkozik Isten erejére. A kevélység
mint helytelen önszeretet enged az érzéki vágyaknak, és így a kevély elkö‐
veti a főbűnöket. Így lesz fösvény, parázna, haragtartó, torkos, irigy és
rest a jó megtételére.  Felhívja a figyelmet arra, hogy a kevélységet és
annak  következményeit  az  alázat   erényével   lehet  orvosolni,  amely
megnyitja az utat Isten minden sebet meggyógyító, bűnbocsátó szere‐
tete előtt.

60 Uo. 94.



A FÖSVÉNYSÉG

KOCSI GYÖRGY

A fösvénység a Bibliában

Előszó

Jelen konferencia a hét főbűnt vizsgálja biblikus és morális szempontból.
Sem az  Ószövetség, sem az  Újszövetség nem határozza meg a fösvénység
mibenlétét. A Biblia magyar fordítása sokszor eltérő terminológiát és szi‐
nonimákat használ, ami érthető is. A hét főbűn között említik a fösvény‐
séget. A fösvénység latin elnevezése,  avaritia, elsősorban a kapzsiságot
jelenti. Mindnyájan ismerjük Molière‐től (1622–1673)  A fösvényt. Francia
címe: L’avare, amely a latin avarus‐ból származik, és kapzsit jelent. Már‐
most felvetődhet bennünk, mi a különbség a fösvény és a kapzsi jelenté‐
se között? Molière‐nél a főhős neve Harpagon. Ez az elnevezés a görög
a[rpax (hárpax) szóból származik, ami rablót, fosztogatót, farkast és raga‐
dozó madárfajtát is jelenthet. A fösvénységet, a kapzsiságot bemutathat‐
juk  e szavak bibliai előfordulásának segítségével.  E bűnös magatartás‐
módot azonban a Biblia emberek viselkedésén keresztül szemléletesen is
bemutathatja, anélkül persze, hogy velük kapcsolatban használná a fös‐
vénység,  kapzsiság  főnevet  vagy  igét.  Egy‐két példával  igyekszünk  il‐
lusztrálni állításunkat, hiszen a  Szentírás  több embert  is kapzsiként ka‐
rakterizál.



A fösvénység a Bibliában 39

Lexikográfiai vizsgálódások

Ha a fösvénységet vizsgáljuk, szerencsésebb, ha a kapzsiságot és annak
szinonimáit keressük. A görög pleoneqi/a (pleonexia) kapzsiságot és mo‐
hóságot jelent. Általában ezt adják meg az avaritia megfelelőjének, illet‐
ve még a filarguri/a‐t (filargüriát) is megemlítik, mint az avaritia lehet‐
séges   fordítását.61  A  pleoneqi/a  elsődleges   jelentése:  ple/on ktáa/omai
(ple/on e>ktéh/setai med. aor): többet szerezni magának, többet birtokolni,
mint más, többnek a birtokában lenni. Az angol Liddell‐Scott‐féle görög
szótár elsősorban a mohóságot, kapzsiságot emeli ki, de a jelentések kö‐
zött felsorolja az elbizakodottságot, a nagyravágyást, a gőgöt, a dölyföt,
fennhéjázást, a nyegleséget, előnyben részesítést (előnyt), a pökhendisé‐
get, a haszonszerzést, a nyerészkedést, a visszaélést, a becsapást, a lehe‐
tőséggel   élést,  a   félrevezetést,  a  kamatot,   sőt  még  a   színlelést   is.62 
A a<rpagh/é (hárpágé) a pleoneqi/a‐ával együtt – eme neves szótár szerint
– jelent kapzsiságot, a mohóságot, de a vödörhúzó csáklyát és a gereb‐
lyét is. Sőt a belőle képzett a<rpa/stion (hárpásztion) pedig a kis labdát je‐
löli, amit a játékban meg kell szerezni. A a<rpa/zw (hárpádzó) ige viszont
már   radikálisabb   értelmű,  mert   elrabol,   zsákmányol,  hatalmába   ejt,
megragad, elfoglal, kirabol jelentéstartománnyal rendelkezik. A  sfiggi/
a  (szfingia)  a  LXX hapax  legomenonja  szintén  a  kapzsiságot  fejezi  ki,
csak Jézus, Sirák fia könyvében találkozunk vele (11,19).

Kapzsiság az Ószövetségben

Az  Ószövetség  irodalmában  maga  a  kifejezés  elsősorban  a  próféták fe‐
nyegető, ostorozó beszédeiben fordul elő, de a prófétai szó elhalkulása
után a bölcsességi irodalomban találkozunk leggyakrabban a kapzsiság‐

61 „Az  avarus  (sóvárgó) a birtoklást jelentő  habeo  igéből származik  – nem  számít,
hogy  miután  sóvárog…  Vegyük  figyelembe,  hogy  Szent  Jeromos  cupiditas‐szal  (vá‐
gyakozás) fordította a fösvénység forrását, a görög filargüria kifejezést, mely szó sze‐
rint ’a  pénz  szeretetét’   jelenti.”;  STEFANO ZAMAGNI, Fösvénység.  A  birtoklás  szenvedélye,
Budapest 2013, 32–33.

62 H. G. LIDDELL ‐ R. SCOTT, Greek‐English Lexicon with a Revised Supplement, Oxford 1996
(a lexikon 1811–1898 között készült el).



40 Kocsi György

tól történő óvással. Viszont a kapzsiság alapja a megkívánás, amit már a
dekalógus is tilt (Kiv 20,17; MTörv 5,21).63 Megjegyezzük, hogy e téma a
kumráni irodalomban sem ismeretlen, s több helyen is találkozunk vele.
Az  Ó‐ és  Újszövetséget olvasva az a felületes benyomásunk is keletkez‐
het, hogy e magatartás elsősorban a pogányokra jellemző. A páli bűnka‐
talógusok elemzésekor az exegétákat meg is kísérti e nézet, s többször
ki is jelentik, hogy e bűnök a zsidó szerzők szerint a pogányokra jellem‐
zőek. A  tüzetes vizsgálat  azonban  kimutatta, hogy a pogány  filozófu‐
soknál és történetíróknál ugyanúgy negatív felhangja van a kapzsiság‐
nak,  mint  magában  a  Bibliában.  Olyan  emberi  bűnről  van   tehát  szó,
amely minden kultúrában szemet szúrt az embereknek.
A  nagy  prófétáknál  ilyen  kijelentésekkel   találkozunk:  „Aki  igazság‐

ban jár és igazat beszél, aki megveti az erőszakkal szerzett nyereséget…,
az ilyen magasságban fog lakni, sziklák csúcsán lesz biztonságos vára,
megkapja kenyerét, s nem fogy ki a vize.” (Iz 33,15; vö. még Iz 56,9–12;
57,17). E helyeken a  y8c=3b  (beca): vágás,  szakítás,  jogtalan  nyereség alap‐
szónak igei piél formájával találkozunk.64 A y=8D1Ü y8=D8b0i (bicca; jebacca): levág,
befejez, előnyben részesít65 – jelentéssel. Viszont nemcsak Izajás, hanem
Jeremiás is így beszél: „Ám a te szemed és szíved csak arra ügyel, hogy
a magad hasznát hajszold, hogy ártatlan vért onts, meg az erőszakra és
az elnyomásra” (Jer 22,17) [á3y0cÜ-l8y M1a i=1k á0Ü1l0U ái3ni2y Ni2a  =i=1k (ki én éneka welibka, ki
im al biceka…)]. E szigorú ítéletet jelenti ki Jeremiás Jojákimról, akit tipi‐
kus keleti despotának ábrázol, s akit egyedül csak a nyerészkedés érde‐
kel.66 De  hasonló  gondolatok  Ezekielnél   is  olvashatók:  „A   főemberek
olyanok benne, mint a farkas, amely széttépi a zsákmányát, vért onta‐

63 Vö. C. JANSSEN ‐ R. KESSLER, Habgier szócikkét, in Sozialgeschichtliches Wörterbuch zur
Bibel (szerk. F. CRÜSEMANN ‐ K. HUNGAR  ‐ C. JANSSEN ‐ R. KESSLER ‐ L. SCHOTTROFF), Gütersloh
2009, 236–237.

64 Vö. D. KELLERMANN, ycb címszó in Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament 1.
k. (szerk. G. J. BOTTERWECK ‐ H. RINGGREN), Stuttgart ‐ Berlin ‐ Köln ‐ Mainz 1973, 733.

65 A  ycb 39 alkalommal fordul elő az  Ószövetségben, zömmel főnévi formában (23‐
szor), igeként pedig tízszer  qalban, hatszor pedig  piélben. Az előfordulási helyek két
harmada a prófétai irodalomra esik. A szó alapjelentése: levág pedig a szőnyegszö‐
vők mesterségéből származik, később átvitt értelemben a levágott részt, a nyereséget
jelenti; vö. D. KELLERMANN, i. m., 733.

66 Uo. 735.



A fösvénység a Bibliában 41

nak, romlásba  döntik az embereket, csakhogy elrabolják javaikat.”  [w<j
lu/koi  a<rpa/zontej  a<rpa/gmata  tou~  e>>kxe//ai  ai{{ma,  o<pw~~j  pleoneqi/a
pleonektw~~~sin. – a LXX szerint] (Ez 22,27). Sőt, Ezekiel még a fogságban
lévőknek is fölrója a kapzsiságot. Az emberek ugyan fölkeresik a prófé‐
tát, meg is hallgatják,  de  szavait  nem követik,  „mert  hazugságra   jár a
szájuk és haszonleső a szívük” (Ez 33,30–31).67 „Jaj annak, aki családja
javára becstelenül harácsol; aki magasra rakja a fészkét, hogy kikerülje a
balsorsot!” (Hab 2,9). „Jaj annak, aki a máséból gyűjtöget – ugyan med‐
dig? –, aki zálogok terhével terheli magát. Nem kelnek‐e föl hirtelen hi‐
telezőid, nem ébrednek‐e föl végrehajtóid? A zsákmányuk leszel! Mivel
sok népet kifosztottál, a megmaradt népek meg téged fosztanak ki; ami‐
ért ember vért ontottál, kifosztottad a földet, a várost  és minden lakó‐
ját.” (Hab 2,6–8). [w}} o< pleonektw~n pléeoneqi/an kakh\n tw~| oi]kw| au>tou~
tou~ ta/qai ei>j u[yoj vossia\n au>tou~ e>kspasch~nai e>k xeiro\j kakw~n.]
Jézus, Sirák fiának könyve az Ószövetségben a fösvénység klasszikus he‐

lyének számít, s amint majd látni fogjuk az Újszövetség klasszikus helyé‐
vel, a  Lk 12,10‐zel közeli rokonságban áll. „Gazdag lett a fösvény, mert
gyötörte magát  (szó szerint: gazdag lett az odafigyelése és kapzsisága
miatt; e]stin ploutw~v a>po\ prosoxh~j kai\ sfiggi/aj au>tou~), pedig csak
ennyi   lesz   jutalma,  nem   több:  Amely  napon  mondja:  »Végre  nyugal‐
mam  van,  mostantól  már   csak   javaimat   élvezem”,  nem   tudja,  még
mennyi   ideje   van   hátra,   és  mindent  másra   hagy,  mert  meg   kell
halnia«… Ne mondd: »Mire volna nekem még szükségem, mi az a jó,
aminek még híjával vagyok?« Ne mondd: El vagyok látva mindennel,
érhet‐e bármiféle balsors?” (Sir 11,18–19). 
„Szívem  a  te  bizonyságaidhoz  vonzódjék,  nem  a  hitvány  nyereség‐

hez! (Zsolt 118,36). A bölcsességnek a történelemben megmutatkozó for‐
máiról  szóló  szakaszban  található  a  következő kijelentés:  „Segítségére
volt zsarnokai kapzsiságával szemben, és gazdaggá tette.” (Bölcs 10,11). 

o< de\  Mene/laoj dia\ ta\j twn~ kratou/ntwn pleoneqi/aj e]menen
e>pi\  th~|  a>rxh|~  e>pifuo\menoj  th~|  kaki/a|  me/gaj  tw~n  politw~n
e>pi/bouloj kacestw/j.

67 Uo.



42 Kocsi György

„Ami Menelaoszt illeti, a hatalmasok kapzsisága folytán megma‐
radt hivatalában. Egyre  elvetemültebbé vált, és ádáz üldözője lett
honfitársainak.” (2Mak 4,50). 

A  Ter 49,27‐ben szintén szerepel Benjamin esetében, ahol Jákob jöven‐
döléseit hallhatjuk fiairól. 

Beniamin lu/koj a[rpaq*

to\ prwivo\n e]detai e]ti

kai\ ei>j to\ e<spe/raj diadw/sei trofh/n. 

Benjamin  lükosz harpax {lupus rapax} ragadozó farkas, aki reggel prédát
eszik  még,  de   estére   szétosztja   a   táplálékot   (diadószei   trofén  [dividet
spolia]).
Ha összevetjük a maszoréta és a LXX szövegét egymással, akkor ész‐

revehetjük,   hogy   különböző   fogalmakat   fordítanak  pleoneqi/aá‐val,
a<rpagh/‐val vagy  a[rpagma‐val. Megfigyelhetjük továbbá a  Hatch – Red‐
path LXX konkordancia68 segítségével, hogy a később készült görög fordí‐
tásokban  –   itt  a  Hexaplában  található  görög  fordításokról  van  szó  –  a
pleoneqi/aá‐val fordított helyek száma jelentősen megnőtt. Míg az  LXX‐
ben 10 helyet ad meg a  pleoneqi/aá‐val  kapcsolatban,  addig Aquila  ezt
már 12 további hellyel bővíti ki. Symmachosz 16‐tal, Theodotion pedig
12‐vel több előfordulási  helyet ad meg.69 A  pleoneqi/aá sohasem fordul
elő   a   tisztességesen   szerzett   javak   esetében,   csak   a   tisztességtelenül
szerzett vagyon megszerzését jelöli. A Héber Biblia következő igéit adják
vissza váltakozva a kapzsisággal és az eltulajdonítással, rablással: l8z7G loz01g1i
gazal, jigzól (hétszer) = elragadni, erőszakkal elvenni, s a tárgya is sokfé‐
le lehet: kút, ház stb.;  P8T4h PíT4h8i hataf, jahatóf  = rabol, elvesz,  P8r7T Pír0T1i  taraf,
jitróf = elragad, elvesz. Általában a a<rpa/zw‐val fordítják görögre.
Összefoglalóan  megjegyezhetjük,  hogy  az  Ószövetség  nem   ítéli  el  a

nyereséget, a gazdagságot és birtoklást, s az utóbbi  lehet a nyereségre

68 E. HATCH ‐ H. A. REDPATH, A Concordance to the Septuagint and other Greek Versions
of the Old Testament (Including the Apocryphal Books) in three volumes, Grand Rap‐
ids/Michigan 1991 (1897).

69  Vö.  G.  DELLING,  pleoneqi/a,  in  Theologisches  Wörterbuch   zum  Neuen  Testament
(szerk. R. KITTEL ‐ G. FRIEDRICH), 6. k. Stuttgart 1959, 266–274.



A fösvénység a Bibliában 43

való törekvés eredménye is. Mutatja ezt Jákob esete, aki gazdag nyájra
tesz szert bizonyos mesterkedéssel (vö. Ter 30,25–43), s ezt a Biblia nem
nézi rossz szemmel. Sir 42,5 is hangsúlyozza, hogy a kereskedőnek nem
kell szégyenkeznie a foglalkozása  miatt. A  ycb  szóhoz eredetileg tehát
nem tapad negatív jelentés.70

A pleonexia a Tizenkét pátriárka testamentumában
A Tizenkét pátriárka testamentuma szintén ismeri a kapzsiságot, az előny‐
ben   részesítést.  A  pleoneqi/aá  szétrombolja  a   felebarátunkhoz   fűződő
kapcsolatot és bosszantja Istent. „A kapzsi megharagítja Istent, felbőszí‐
ti a Magasságbelit, a szegénnyel szemben irgalmatlan, a törvényt elren‐
delő Urat félreállítja  és lekicsinyli.”  (Áser  II,  6). „…sőt  gonoszságaikat
még  kapzsisággal   is   tetézik.”  (Jud XXI,  8).  Gád  végrendelete  pedig  a
gyűlölettel és gőggel kapcsolja össze, mert azokkal működik együtt, s ez
„tanít  meg   a  gőgre   és  mindenféle  gonosz  kapzsiságra”   (Gád  V,   1).
„A  pénzsóvárság   a  bálványképekhez  vezet,  mert   ezüstjeivel  megté‐
veszt, istennek mondja azokat, amik valójában nem istenek, és azokat,
akik  megszeretik,  magával  ragadja.”  (Test  Jud XIX,  1).71 De  hasonlóan
nyilatkoznak más helyek is. A rabbinizmusban a főbűnöket  – köztük a
kapzsiságot is – a bálványimádáshoz hasonlították, hogy a bűn súlyos‐
ságát bemutassák.  Egyébként  Jézus is szembeállítja  a  mammon  (arany)
szolgálatát Isten szolgálatával (vö. Mt 6,24 par Lk 16,13).

A pleoneqi/aá a görög filozófusoknál

A kapzsiság szócsoport nemcsak  az anyagi javakra vonatkozik. A leg‐
korábbi  adatunk  Hérodotosznál  található  (Görög‐perzsa  háború VII. 149),
ahol   a  pleoneqi/aá  az   erkölcstelen   hatalomra   való   törekvést   jelenti.
Egyébként  ő az, aki  már látja, hogy  a szegény bizonyos  körülmények
között szerencsésebb és boldogabb, mint a gazdag.72 Thuküdidész (III,

70 Vö. U. KELLERMANN, i. m., 734. 
71 L.  VANYÓ  (szerk.),  Apokrifek, Budapest   19882, 169–249 magyar  fordítása  alapján

közöljük (fordította: LADOCSI GÁSPÁR).
72 M. REISER,  Der unbequeme Jesus, Biblisch‐Theologische Studien 118–119, 17. megj.

és 122–123 (szerk. J. FREY ‐ F. HARTENSTEIN ‐ B. JANOWSKI ‐ M. KONRADT ‐ W. H. SCHMIDT),
Neukirchen‐Vluyn 20133, 117.



44 Kocsi György

82) a  filoti~mi/a  (nagyravágyás, becsvágy) mellett az emberi cselekvés
döntő ösztönzőjének  tekinti,  s  ezzel  a  történelmi  haladás  legfőbb  elő‐
mozdítójának. Platónnál még azt jelenti a  pleonekte/w, hogy valakit az
igaz   cselekvésben   felülmúlunk,  de  nála  még  az   is  helyesnek   tűnik,
hogyha  valakit  előnyben részesítünk. A  főnévi  forma  mind Platónnál,
mind Arisztotelésznél negatív értelemben a megkívánást és a kapzsisá‐
got jelzi, s magába foglalja a szexuális jellegű megkívánást is. A helyes,
igazságos rendben és társadalomban semmiféle  pleoneqi/aá nem fordul‐
hat elő. Démokritosz  a pénzsóvárságot  minden rossz metropoliszának
(anyavárosának)  tartja  (vö.  DIOGENÉSZ  LAERT. VI.  50).  A  cinikusok  és  a
sztoikusok általában minden kívánságot elvetnek, mert mindenféle va‐
gyon a semmihez való kötődést jelenti. Sallustius latin szerző (Epistula
2,8.4)   szerint   az  avaritia  szörnyűség,   amely  városokat   és  vidékeket,
templomokat és házakat tesz pusztasággá, és összezavar istenit és em‐
berit  (vö.  2,7,4, s ugyancsak  tőle származik  a  cupido divitiarum  (a gaz‐
dagság utáni vágy) elnevezés is.73 

A pleoneqi/aá Philónnál74

Philónnál a szónak három jelentése van, s a pleoneqi/aá csak negatív ér‐
telemben  szerepel,  úgy,  mint  az  egyenlőtlenségnek, azaz  az  a]nison‐nak
túlzó hatalma, s ezért ellentétben áll az egyenlőséggel (Spec Leg  II 190).
Az  előnyberészesítés  jelentéssel pedig szintén ellentétben áll az i]son‐nal
(az egyenlőséggel) (Spec Leg  IV 54). A  pleonektei~n pedig harmadik je‐
lentésével többet akar birtokolni az elosztáskor, ütközik az i>soti~mi/a‐val, az
egyenjogúsággal (Vit Mos I 324). De rendelkezik nála az erőt demonstrál‐
ni, erőt mutatni, erőszakoskodni jelentéssel is (Sacr AC 32), amely jelzi,
hogy az illető a közösség rendjén túlteszi magát, s az erőszakosság jel‐
lemzi (Vit Mos I 56). A pleoneqi/aá negyven alkalommal a kapzsiságot, a
csalóka nehezen gyógyítható szenvedélyt (Spec Leg IV 5), a boldogtalan

73 W. SCHRAGE, Der erste Brief an die Korinther, Evangelisch‐Katholischer Kommen‐
tar  zum  Neuen  Testament,   (EKK),  Teilband  1.  1Kor  1,1‐6,11   (szerk.  N.  BROX  ‐  R.
SCHNACKENBURG ‐ E. SCHWEIZER ‐ U. WILCKENS), Zürich, Neukirchen‐Vluyn 1991, 391; 128.
megj.

74 G. DELLING, pleoneqi/a, i. m., 270. A következőkben G. DELLING szócikkére támasz‐
kodtunk.



A fösvénység a Bibliában 45

élet forrását jelzi (Vit Mos II 186), a jogtalan úton történő meggazdago‐
dást (amelyből, ha valaki Istennek áldozik, akkor kapzsisága még Istent
is bűnrészessé teszi (Spec Leg I 278). De a lélek kívánságai is gonoszsá‐
got szülnek (Spec Leg II 52), s főként ilyen a testi szenvedély elhatalma‐
sodása (Praem Poen 121). A pleoneqi/aá ellentétben áll az emberek termé‐
szet   adta   egyenlőségével   (Omn   Prob   Lib  79).   Etikai   ellentétpárja   a
dikaiosu/ünhé, és az e>gkra/teia, és a kevéssel való beérés (Spec Leg I 173).
Egyébként  a  szombatnak  is  ilyen  fékező erőt tulajdoníthatunk.  Philón
még  más  bűnökkel   is  összekapcsolja,  nevezetesen  a  h<donh/é‐val   (gyö‐
nyörrel,  élvezettel), a  i<lara\  eu>cüumiá/a‐val  (a vidám  jószívűséggel)  és a
fo/boj‐szal   (a   félelemmel).  Eme  összefüggések   jelzik,  hogy  nála  nem‐
csak  a  vágyat,  vagy  valami   idegen  tulajdonnak  a  megszerzést   jelenti,
hanem  az  embernek  a  megszabott  mértéken  felüli  túlkapását  is;  vagy
ama  rend  megsértését,  amelybe  Isten  az  embereket  egymással  együtt
helyezte. A  pleoneqi/aá szétzúzza a kozmoszt, az ember belsejében levő
harmonikus rendet, az emberek együttélését. A kapzsiság hozzátapad a
telhetetlen, alávaló ember lelkéhez (Spec Leg IV 5,20). 
Philón szemére veti a pénzsóvároknak, hogy az egész gazdagságukat,

mint  valami  bálványképet  őrzik   titkos  szobáikban,  és   Istennek  kijáró
tiszteletben részesítik (Spec Leg I 23.25). 
Akit a bűnbánat és a „buzgó szeretet hirtelen jobb belátásra térít, siet

föladni a  vele  született  kapzsi  és igazságtalan  érzületet,  és  a   józanság
(swfrosuü/nhé), az igazság (dikaiosu/ünhé) és más erények felé fordul.75

75  Vö.   http://archive.org/stream/diewerkephilosvo02philuoft/diewerkephilosvo02
philuoft_djvu.txt;  PHILO VON ALEXANDRIA,  Über Belohnungen und Strafen, Werke II. 387;
L.   Cohn  fordítása.   Eredeti   címe:  De   praemiis   et   poenis.  De   benedictionibus   et
exsecrationibus   in  Die Werke Philos von Alexandrien, Schriften der jüdisch‐hellenistischer
Literatur  in  deutscher  Übersetzung  unter  Mitwirkung  von  mehreren  Gelehrten  (szerk.  L.
COHN ) – zweiter Band Philos Werke, zweiter Teil, Breslau 1910, 387. 



46 Kocsi György

A pleoneqi/aá Pszeudo‐Phokülidésznél76

Nála nem csekély olyan figyelmeztetést találunk, amelyek érintkeznek a
vagyon  kérdésével.  Óvnak  a   tisztességtelenül   szerzett  vagyontól:  „a
szomszéd  földjétől  tartsd   távol  magad”  (6.  mondás).  A  pénzsóvárság
minden  gonoszság  anyja  (35.  mondás).  A  43–47.  mondásokban  pedig
arról  panaszkodik, hogy  az emberi  rendet szétzúzza,  mindaz, amit  az
arany okoz. A gazdagság legcsúnyább következménye elsősorban a gőg
(62. mondás). Ne szorítsd a pénzt, mert nem tudod a Hádeszbe magad‐
dal  vinni  (109.  mondás).  Mindenkinek  a  magáét  [i>so/óthj  d’e\  e>v  páa~sin
a]riston] (137. mondás). Elítéli, ha a mérleggel csalnak, ha elnyomják a
szegényt, de óv a dicsekvéstől, a fennhéjázástól, valamint a semmitte‐
véstől is, mert lopáshoz, élősködéshez vezet. 

A kapzsiság a kumráni irodalomban77

A  Damaszkuszi  irat  szerint is a pénzsóvárság  bálványimádáshoz  vezet,
tisztátalanná teszi a szentélyt. Három bűnt sorol fel: a paráznaságot, a
gazdagságot és a szentély beszennyezését (CD 4,17–18), amely megfelel
az  Efezusi  levél  triászának is:  pornei/a  (paráznaság)  pleoneqi/a  (kapzsi‐
ság) és a>kacarsi/a (tisztátalanság). Az 1QS 4,9‐ben találunk egy részle‐
tes bűnlajstromot, ahol a kapzsiság (s3f3n boh0r) a katalógus élén található,
majd követi a paráznaság szelleme (tun0z Vur) és a tisztátalanság (e7a0m9T). Fel‐
tűnő, hogy ezzel a három bűnnel morális kontextusban többnyire zsidó
(LXX, Kumrán, Test XII) és keresztény irodalomban találkozunk.78 Kum‐
ránban is ismert az a gondolat, hogy a kapzsiság eltávolít Istentől és a
bálványimádáshoz vezet (1QpHab 8,10k). 

76  http://www.earlyjewishwritings.com/pseudophocylides.html   részletesebben   is
ismerteti  az iratot.  A  Kr. e.  VI. századra  teszi.  Valószínűbb  talán a 3.  század, mert
csak a  Pentateuchust idézi. Vitatott továbbá, hogy mennyiben zsidó irat, netán a ke‐
resztények átdolgozták volna‐e. A XVI. századtól többször is megjelenik nyomtatás‐
ban,  s  kedvelt  aforizma‐gyűjteménynek  számít.  Jézus,  Sirák  Fia  könyvéhez  hasonló.
A  keletkezési   idejének   is  valószínűbb  a  Kr.  e.  100  körüli   időpont;  vö.   továbbá  G.
DELLING, pleoneqi/a, i. m., 270. A következőkben G. DELLING szócikkére támaszkodtunk.

77 G. SELLIN, Der Brief an die Epheser, Meyers Kritisch‐Exegetischer Kommentar über
das Neue Testament (KEK), Göttingen 2008, 392 alapján ismertetjük.

78 G. SELLIN, i. m., 392.



A fösvénység a Bibliában 47

A pleoneqi/a az Újszövetségben

A kapzsiság a páli korpuszban
A páli levelek bűn és erény katalógusa erősen támaszkodik az ószövetsé‐
gi prófétai és bölcsességi irodalomra. De tagadhatatlan a kor pogány eti‐
kájának és Alexandriai Philónnak a hatása is. E bűnlajstromok megtalál‐
hatók mind a protopáli, mind a deuteropáli  korpuszban.  A pleoneqi/a‐
val jelölt cselekvés mindig negatív értelmű, és valószínűleg a 2Kor 2,11‐
en kívül mindig az anyagiakra vonatkozik (2Kor 7,2; 12,17 sköv,  1Tessz
4,6; 2Kor 2,11; 1Kor 5,10 sköv; 6,10; Ef 5,5; Róm 1,29; 2Kor 9,5; Ef 4,19; 5,3;
Kol 3,5; 1Tessz 2,5). F. Selter megjegyzi, hogy Luther a főnévi formát túl
erőtlenül, csupán csak fösvénységgel, vagy fösvénnyel fordítja le. 
A bűnlajstromokban a  pleoneqi/a az istenismeret nélküli élet jellem‐

zője (Róm 1,29; 1Kor 6,10 sköv.), valamint a hit és engedelmesség nélküli
élet meghatározója (1Kor 5,10 sköv; Ef 5,3). Ahol ugyanis a Teremtő és a
teremtmény közötti köteléket szétvágták, ott az emberek egymás közöt‐
ti élete is káoszba fullad. Az az ember, akinek célja és beteljesedése nem
Istenben van, hanem birtoklásban, vagy annak vágyában keresi, végül
is saját magát teszi bálvánnyá, s mindent maga alá akar gyűrni. Ezért a
Kol 3,5 a kapzsiságot a bálványimádással teszi egyenlővé. A Mt 6,24 par
szerint  a mammon  (arany79), a vagyon  mintegy  bálvány  uralja  az  em‐
bert, és bűvkörében tartja. 
A  keresztények  nem   lehetnek  közösségben  a  köztük  található   ilyen

emberekkel (1Kor 5,11), mert a pleoneqi/a révén kizárják magukat a kö‐
zösségből, s ezért nincs is részük Isten végidőbeli országában (1Kor 6,10;
Ef 5,5). A pleoneqi/a‐t legszigorúbban távol kell tartani a közösségtől. 
A  2. Péter levél szerint a tévtanítók jellemzője a  pleoneqi/a, akik szol‐

gáltatásaikat megfizettetik, és anyagi haszonra leselkednek (2Pt 2,3.14).
Hozzájuk  hasonlóan  Pál  ellenfelei  is  Isten  szavával  üzletelnek  (kapéh-

79 Vö.  M. REISER, i. m., 123: „Feltűnő ebben a mondásban (Mt 6,24 / Lk 6,13 – Kocsi
megj.) a szemita mammon szó. A  Sir 31 (34), 8 „arannyal” fordította le.” („Boldog a
gazdag, aki hiba nélkül van, ha nem tévedt meg az arany miatt, és nem bizakodott
sem pénzben, sem kincsben”;  Ó‐ és Újszövetségi Szentírás a Neovulgáta alapján, Buda‐
pest 1997. A Szent István Társulat által kiadott fordítás kihagyja az aranyat, és pénz‐
zel fordítja, ami viszont szintén eltalálja a mondat értelmét.



48 Kocsi György

leu\ontej  –  2Kor  2,17).  Velük  szemben  azonban  Pál  arra  hivatkozhat,
hogy   létszükségletét  rendszerint  saját  kezeivel  kereste  meg   (Fil  4,15,
1Tessz 2,9). De Korintusban sem mondhatták róla, hogy munkatársaival
együtt  szolgálatuk  révén  a  meggazdagodásra   törekedtek  volna   (2Kor
7,2; 12,17). Ha azonban a gyűjtésről, a jeruzsálemi kollektáról van szó,
akkor  nagylelkű adományt  kér  (2Kor  8  sköv.).  Az  anyagi   javak  önös
habzsolásának  ősképét a paradicsom  fája  tiltott  gyümölcsének  a  meg‐
szerzésében találta meg. A pénzsóvárság az önzés falát húzza fel Isten‐
nel és a felebaráttal szemben, s megszállottjait teljes izoláltságba taszítja.
Ennyiben tehát a gazdagság utáni vágy az Istentől való teljes elidegene‐
dés csírája. Pál szerint a kapzsiság bűn, s azok az emberek, akik megta‐
gadják Istentől a dicséretet és a hálát, az ő állítólagos bölcsességükben
bolondokká  válnak,  s  Isten kiszolgáltatja  őket  szívük  szenvedélyeinek
és ezzel együtt haragvó ítéletének is (Róm 1,29). A kapzsiság a bűnkata‐
lógus részét képezi (Mk 7,22 par. Mt 15,19, Ef 4,19; 5,3; Kol 3,5). 
Pál  a  kapzsisággal  szembeállítja  Krisztus  magatartását  a  Filippi  levél

híres  Krisztus  himnuszában.  A  régebbi  exegézisben  és  kommentárok‐
ban e helyet, hogy „Krisztus az Istennel való egyenlőséget nem tartotta
zsákmánynak”,  ki   is  emelték  a  kapzsisággal  kapcsolatban,  az  újabb
kommentárok viszont mellőzik e helyet az avaritia tárgyalásánál. Sőt ré‐
gebben igyekeztek az Ádám‐Krisztus párhuzamot is alkalmazni e hely
értelmezésénél.80 A  Fil 2,6 magyarázatakor újabban helyesen segítségül
hívják a Róm 15,3‐t:

„Hiszen Krisztus sem kereste a maga kedvét…” 

és 2Kor 8,9‐t:

„Hiszen ismeritek a mi Urunk Jézus Krisztus kegyelmét, hogy ér‐
tetek szegénnyé lett, bár gazdag volt…”

E helyekre támaszkodva megállapítja P. T. O’Brien, hogy Hoover
következtetései helyesek, s  így a  a<rpagmo/j  jelentése a  Fil 2,7‐ben:

80 P.  T. O’BRIEN, Commentary on Philippians. New International Greek Testament Com‐
mentary  (szerk. I. H.  MARSHALL  ‐ W.  W.  GASQUE), Grand  Rapids/Michigan  1991, 196,
209.



A fösvénység a Bibliában 49

Krisztus nem tekintette az Istennel való egyenlőségét olyan dolog‐
nak, amit a saját előnyére, egoista módon81 használt volna ki.82 

A kapzsiság a deuteropáli korpuszban
Röviden kitérnénk az 1Tim 6,10‐re, ahol a fösvénységet, a filarguri/a‐t,
pontosabban a pénzsóvárságot minden baj gyökerének tartják (r<iza ga\r
pa/ántów~n tw~ón kakw~ón e>stin h< filarguri/a), azonban jó tudni, hogy ez egy
ókori   közmondás   átvétele,   amely  minden   anyagi   értéket  negatívan
szemlél.83 Démokritosznál találjuk e mondás eredetét, aki a pénzsóvár‐
ságot minden baj metropoliszának tartja (ld. fentebb). E mondatban az a
tapasztalat  csapódik  le,  hogy  a  gazdagságról  való  álmodozás  démoni
hatalomként  az  egyes  emberen  és  a  népen  is  elhatalmasodhat.  Bibliai
kontextusában azáltal nyeri el élét, hogy az ember Istennel kapcsolatos
viszonyára alkalmazza. 
Jelen áttekintésünkben főleg két helyet szeretnénk tüzetesebben meg‐

vizsgálni a deuteropáli levelekből: Ef 5,3.5 és Kol 3,5.  

A kapzsiság az Efezusi levélben
Az Ef 5,5 alapján Schnackenburg a pleoneqi/a‐t, a kapzsiságot, a pogány
életvitel   tipikus   jegyének   tartja.84  Ez  az  elképzelés  nehezen   tartható,

81  J.  ERNST,  Die  Briefe  an die  Philipper,  an Philemon,  an die  Kolosser,  an die  Epheser,
übersetzt und erklärt von  J. ERNST, Regensburger Neues Testament (szerk.  O. KUSS),
Regensburg 1974, 67.

82 P. T. O’BRIEN, i. m., 215; vö. továbbá  W. SCHENK, Die Philipperbriefe des Paulus, Stutt‐
gart ‐ Berlin ‐ Köln ‐ Mainz 1984, 212. oldalon található fordítását: „… hielt er diese Wür‐
degleichheit wirklich nicht für einen ausnutzenden Vorteil, sondern gab im Gegenteil sich selbst
völlig preis …”

83 Ismert a latin közmondás:  radix omnium malorum avaritia (Itt a latin fordítás, ne‐
vezetesen maga Jeromos cupiditas‐szal fordítja; ld. fentebb az 1. megjegyzést.)

84 R. SCHNACKENBURG, Der Brief an die Epheser, EKK, X. k. Zürich ‐ Einsiedeln ‐ Köln
1982, 222. Legalábbis az  Efezusi levél szerzője szerint. Hasonlóan említi  M. WOLTER  is
eme  általános  zsidó  felfogást;  vö.  M.  WOLTER, Der  Brief  an  die  Kolosser,  Der  Brief  an
Philemon,   Ökumenischer   Taschenbuch‐Kommentar   zum   Neuen   Testament   12,
Gütersloher  Taschenbücher  Siebenstern,  519. Würzburg  1993 175–176.  Továbbá  így
nyilatkozik: E. LOHSE, Die Briefe an die Kolosser und an Philemon, Meyers Kritisch‐Exege‐
tischer  Kommentar  über  das  Neue  Testament   (alapítva  H.  A.  W.  MEYER,  szerk.  F.
HAHN), IX/2. k. Göttingen 1977, 199.



50 Kocsi György

ahogyan fentebb a filozófiai megközelítésből láthattuk. Másrészt, ha az
Újszövetség küzd ellene, akkor aligha csak a pogányok jellemzője. Sokan
a Kol 3,5 átvételének tartják az Ef 5,5‐t, de a kapzsiságot mindegyik hely
bálványimádásnak  tartja.  Ahogyan  a  nemi  ösztön,  úgy  a  bírvágy  is  a
mértéktelen, kicsapongó élet sajátja (vö. Ef 4,19). E magával ragadó sod‐
rásnak, amely azért a keresztényeknél is előfordul, a szerző már az ele‐
jén álljt akar parancsolni. A Kol levélben szereplő öt, illetve hat bűn kö‐
zül   az   efezusi  hármat  vett   át   (pornei/a,  a>kacarsi/a  és  pleoneqi/a).
Az efezusi levél szerzője egyébként szereti a háromtagú felosztásokat.85

A  korai  zsidó  és  keresztény   etikában   is  három  kardinális  bűn  van:
pornei/a,  pleoneqi/a és az  ei>doólwlaátri/a. Ahogyan már láttuk, a helle‐
nista morálfilozófiában gyakran a  pleoneqi/a az ősbűn, s a legnagyobb
gonosz tettek forrása. Helyesen mondja G. Sellin kommentárjában, míg
a szeretet az én csökkentését jelenti, addig kapzsiság az én gazdagítá‐
sát.86

A  korai  zsidó   irodalomban  a  két  főbűn  a  paráznaság  (kicsapongás,
tisztátalanság) és a kapzsiság. Együtt szerepelnek Philónnál (Spec Leg I,
28,1 sköv.) és a  Tizenkét pátriárka testamentumában (Test Dán 5,6‐7;  Test
Jud 18,2 (pornei/a és filarguri/a), Test Lév 14,6). De az Efezusi levél saját‐
ja érdekes módon az, hogy ne csak ne kövessék e bűnöket, hanem, hogy
ilyesmi szóba se jöjjön közöttük. E mögött talán az a mágikus elképzelés
húzódik meg – jegyzi meg G. Sellin, hogy a kimondott dolgok előidéz‐
hetik magát a dolgot.87 A keresztények között tehát ne legyen téma, ha‐
nem radikálisan kerüljék, ami sok ember gondolatvilágába már bele is
ivódott. 

A kapzsiság a Kolosszei levélben
A  Kol  3,5‐ben  a  Mt  5,29  sköv.‐höz  hasonlóan  a  kapzsiság  elfojtásáról,
megöléséről, meghalasztásáról (nekrw/sate), és az új szellemi élet átvál‐
toztató és felszabadító erejéről van szó, amely Krisztusban már megtör‐
tént.  

85 G. SELLIN, i. m., 391. 
86 Uo. 395.
87 Uo. 393.



A fösvénység a Bibliában 51

Az 5. versben a szerző felszólít arra, hogy bizonyos bűnökkel végér‐
vényesen szakítsanak, amit az öl igével fejez ki. Ez a metafora egyéb‐
ként a  Róm 8,13‐ban is megtalálható. Az  Újszövetségen kívül Philónnál
(Ebr 70), sőt még Marcus Aureliusnál is előfordul. A Rómaiakhoz írt levél‐
ben azonban a keresztséggel áll összefüggésben, s a szerző etikai követ‐
kezményeit hangsúlyozza. Mögötte az a gondolat húzódik meg, hogy a
bűnök testünk egyes tagjaiban székelnek, és így a bűnöket a földi tagok‐
kal azonosítják. A Kolosszei levél eme elképzelést a zsidó tradícióból vet‐
te  át. A test tagjai székhelyei és kivitelező szervei  a bűnöknek  (syr Ba
49,3, Apk Móz 26,3, Róm 6,13.19; 7,5.23, Jak 4,1). A tagok tehát metoními‐
aként  a  cselekvés  helyett  állnak.  Egy  pitagoreus   levél  szerint   (2,5)  a
„kapzsiság  a  rablás,  a   lopás,  az  apagyilkosság,  a  templomrablás  és  a
méregkeverés anyja”.88

A tagok és bűn kapcsolatáról  E. Schweizer a következőket írja kom‐
mentárjában: „Pál is beszél olyan szenvedélyekről, amelyek a tagokban
működnek (Róm 7,5.23; vö. még 6,13.19). A szír Báruk‐apokalipszis is ha‐
sonlóan nyilatkozik: „a tagok, amelyek most a bűnben vannak, és velük
végbeviszik  a bűnt”  (syr Bar 49,3).89 A rabbik  szerint annyi parancs és
tiltás van a törvényben, ahány tagja van a testnek, úgyhogy mindegyik
tag meghívja az embert, hogy Isten egyik parancsának engedelmesked‐
jen, de a gonosz ösztön lett a király a 248 tag fölött. „De mit jelent itt »a
földön« kiegészítés. E mögött kozmikus elképzelés húzódik meg, és en‐
nek  érdekes  módon  képszerű bemutatása  a  főpapi  ornátus.  A  főpap,
akinek atyja az Isten és anyja a bölcsesség, a Logoszt testesíti meg. A fő‐
pap, amikor ornátusát magára ölti, akkor a kozmoszt, mint valami ru‐
hát veszi magára. Nevezetesen a földet és a vizet, a levegőt és tüzet, s
azokat is, amelyek belőlük állnak, s ami azon felül van, az étert, még azt
is magára ölti. A teremtést tehát itt úgy értelmezték, mint a 4+1 elem fel‐
öltését a Logosz révén. Ez pedig nem más, mint a Logosznak, a mindent
élővé  tevő Logosznak  a  belebújása  az  elemekbe,  amely  nagyon  közel

88 M. WOLTER, i. m., 173–175; itt 175. 
89 E. SCHWEIZER, Der Brief an die Kolosser, Evangelisch‐Katholischer Kommentar zum

Neuen  Testament,   (EKK),   (szerk.  J.  BLANK  ‐  R.  SCHNACKENBURG  ‐  E.  SCHWEIZER  ‐  U.
WILCKENS), Zürich ‐ Einsiedeln ‐ Köln és Neukirchen‐Vluyn 1976; licenc kiadás: Berlin
1979, 138–141. 



52 Kocsi György

van a sztoikus filozófia azon nézetéhez, miszerint a Logosz irányít min‐
den elemet. Ez a kozmikus történet antropológiailag megismétlődik az
ember születésekor,  amikor az egyedi lélek a testet magára  ölti.”90 De
főként szótériológiailag az újjászületéskor,  amikor a bölcs ember értel‐
me magára ölti az erényeket. S ez pontosan megfelel annak, amit a  Kol
3,12 megkíván: „Mint  Isten kedves választottai, öltsétek magatokra  az
irgalmasságot, a jóságot, a szelídséget és a türelmet.” 
Philón  megfogalmazásának   föltétele  a  Démokritosz  óta   fölbukkanó

elképzelés, miszerint  a  kozmosz  olyan,  mint  az  emberi  test.  Az  egyes
ember pedig olyan, mint egy kis kozmosz, ahol az emberi testben az ér‐
telem   felel  meg   a  kozmoszt   irányító   isteni  Logosznak.  Ugyanakkor
Philónnak   a   teremtésbe  vetett  hitről  alkotott   elképzelése  viszonylag
egységes.91 Amint az isteni Logosz, a teremtés közvetítője, az öt elemet
világgá formálja, úgy a lélek a testnek ad életet, s így ébreszti a bölcs ér‐
telme  és  akarata   is  az  erényeket.  S  az  erények,  melyeket  magára  ölt,
pontosan  párhuzamban  állnak  a  mindenség  részeivel  vagy   tagjaival,
vagy az emberi test részeivel és tagjaival. Ahogyan a Logosz a minden‐
ség részeit összetartja (Kol 1,17), úgy a test lelke az értelmet, az akaratot
és az erényeket. (Fug 112).92

Amikor azonban a Kolosszei levelet megfogalmazták, akkor erről a fel‐
fogásról már a platóni és pithagoraszi iskola értelmében gondolkodtak.
A földi világ nagyban, az emberi test pedig kicsiben akadálynak számí‐
tanak, mert az isteni Logoszt fogva tartják. Ekkor tehát az erények he‐
lyére, amelyek szerint a bölcs értelme és akarata él, a bűnök léptek, me‐
lyek kísértenek és szorongatnak.93 Már Philón is beszélhet arról, hogy a
testit az értelemből ki kell űzni, vagy meg kell ölni, és éppen ebben az
összefüggésben a bűnök  ötös listájával szembehelyezi az erények ötös
listáját. Majd később Philónnál is a négy sarkalatos erény lép az ötös be‐
osztású erények helyébe.94

90 E. SCHWEIZER, i. m., 139. 
91 Uo.
92 Uo.
93 Uo.
94 Uo. 474. megj.



A fösvénység a Bibliában 53

A pleoneqi/a Lukács evangélium 12,15‐ben

Lk  12,13–15:  „Ekkor  valaki  megszólalt  a   tömegben:  »Mester,  mondd
meg testvéremnek, hogy ossza meg velem az örökséget«. De elutasítot‐
ta: »Ember, ki hatalmazott fel rá, hogy bírótok legyek és elosszam örök‐
ségeteket?«  Majd   a   tömeghez   fordult:   »Vigyázzatok   és  óvakodjatok
minden kapzsiságtól, mert  nem a vagyonban  való bővelkedéstől  függ
az ember élete.«” Majd következik az esztelen gazdagról szóló példabe‐
széd, amelyik motívumaiban rokonságot mutat Jézus, Sirák fiának könyvé‐
nek fentebbi idézetével.
Feltételezhetjük, hogy a mondat a mai formájában Lukács közösségé‐

nek  alkotása.  A  hozzátoldott  „vagyonától”  inkább  zavaró,  mintsem  a
szöveget előrevivő. A D kódex ezért simította a szöveget, és a kapzsisá‐
got mint magatartást  az anyagiakban való bővelkedéssel együtt szem‐
beállította  a  saját  élettel.  A  szöveg  formája  mögött   talán  a  következő
példabeszéd eredetileg tömör csattanója rejtőzködhetett, amely a követ‐
kezőképpen hangozhatott: „Nem az anyagiakban való bővelkedés adja
meg az élet értelmét, hanem (az Isten országának várása)”.95 Ebben az
esetben viszont olyan logionnal lenne dolgunk, amely csak a példabe‐
széd eszkatologikus átalakítása során (vö. 21. v.) nyerte volna el parai‐
netikus értelmezését. A világ javaihoz viszonyuló magatartás megválto‐
zik. Elismerik, hogy az embernek szüksége van minimális mértékben az
anyagi   javakra,  hogy  életét  fenn   tudja  tartani.  „De  még  sem   igaz  az,
hogy a vagyon nagyságával nőne az élet biztonsága” (J.  SCHMID,  Lukas,
218). Míg eredetileg az örök életről volt szó, mostantól fogva önkéntele‐
nül a földi életre gondolnak. 
A mondanivaló  fontosságát kiemeli a  o<ráa~te kai\ füula/ássesce  (a „fi‐

gyeljetek és őrizkedjetek” kifejezéssel), tehát a kapzsiság minden formá‐
jától  őrizkedni  kell  (a>po\ pa\shj pleoneqi/aj).  A  kapzsiság  (pleoneqi/a)
az  anyagi  vagyon  gyarapítására,  a  megőrzésére  és  annak  élvezetére
való törekvést jelenti. Egyúttal a saját élet minőségét és biztonságát úgy

95  J. ERNST, Das  Evangelium nach  Lukas, Regensburger  Neues Testament  (szerk.  O.
KUSS) Regensburg 1977; licenc kiadás: Leipzig 1983, 270. Vö. továbbá: KOCSIS I., Lukács
evangéliuma, Budapest 1995, 299; vö. még O. DA SPINETOLI, Lukács, a szegénység evangéli‐
uma, Szeged 1996, 425 ezzel teljesen egybecsengő gondolatait.



54 Kocsi György

akarja  biztosítani,  hogy  a  felebarátot  figyelmen  kívül  hagyja.96 A nye‐
részkedés   és   ikertestvére   a   fösvénység   olyan   bűnnek   számítanak,
amelytől  az  ókor  etikai  irodalmában  újra  meg  újra  óvnak.  A görögök
számára a kapzsiság ellentétben áll a józan megfontolt mértékletesség‐
gel a (swfrosuü/nh‐vel). Arisztotelész a nyereségvágyat a gőg megnyilvá‐
nulásának tartja, s a kapzsi igazában jogsértőnek számít  (Nikomakhoszi
etika, 98).
Dio Chrizosztomosz  (Kr. u. 40–112) e bűnt egy neki szentelt diskur‐

zusban  ostorozza. Ő semmi részvétet nem mutat a kapzsival, sőt még
oktatásra méltónak sem gondolja. Mindenki megveti, s inkább ellenség‐
nek tartja (Or 17,7), mert az isteni szférában nincsen kapzsiság (Or 17,11
– peri/ pleoneqi/aj Or 17). Ahogyan láttuk, a féktelen vagyonra való tö‐
rekvés  kritikája  megtalálható  már  az  Ószövetség  bölcsességi  irodalmá‐
ban is (pl. Péld 23,4–5; 28,20–22; Préd 5,9–6,9, Sir 31,5–11). 
A  hellenista  korból  származó  nem  kánoni  irodalomban  is  pontosan

így ítélik meg a kapzsiságot. A gőgös lelketlenség szétrombolja a  Tóra
által Istennel és a felebaráttal rendezett viszonyt: „Elfordít Isten törvé‐
nyétől, elsötétíti a szellem törekvését, s csak a gőg tanítja, s nem engedi,
hogy az ilyen ember könyörületes legyen felebarátjával szemben. Lelké‐
től minden jóságot elrabol, de szorongatja is fáradsággal és panaszok‐
kal. Elűzi álmát, s elnyeli testét. Istennek nem mutat be áldozatot, s nem
gondol Isten magasztalására. A prófétai  szóra nem hallgat, s a jámbor
beszéd is bosszantja” (Test Jud 18,3–5; 21,8; Test Rub 2,6). 
Minden erény leghasznosabbika az önuralom (e>gkra\áteia); s társaival,

az egyszerűséggel, a megelégedettséggel és az igénytelenséggel védeke‐
zik a féktelenség és a kapzsiság rohamával szemben (Spec Leg I, 173).
Jézus azzal magyarázza meg óvását ettől a bűntől, hogy az ember éle‐

tének megtartása és minősége nem a földi javakban való bővelkedéstől
függ  (15b), még ha  annyira bűvkörébe  is  vonja, mert  igazi életét  elhi‐
bázhatja.
Ebben a szellemben nyilatkoznak az apostoli atyák is. Szent Polikárp

Filippiekhez   írt   levelében  ezt  olvashatjuk:  „Si  quis  non   se  abstinuerit  ab

96 W. ECKEY, Lukasevangelium, Neukirchen‐Vluyn 2004, II. k. 576. 



A fösvénység a Bibliában 55

avaritia,  ab   idololatria  coinquinabitur  et  tamquam  inter  gentes    iudicabitur,
qui ignorant iudicium domini” (11,2).97

Összefoglalás

A kapzsiság a pogány íróknál és filozófusoknál ugyanúgy, mint a zsidó
nyelvű   irodalomban98  negatív  csengésű.  A  gazdagságot  viszont  nem
szemlélik negatívan.  Azt a kérdést azonban, hogy a kapzsiság  és gaz‐
dagság   között   van‐e   összefüggés,   nem   tárgyalják   behatóan.   Itt‐ott
ugyan felmerül a gazdagság nem mindig tisztességes úton történő meg‐
szerzése. A szegénység és a szegények dicsérete viszont ismeretlen az
Ószövetségben és az ókori zsidóságban,  először csak az evangéliumok‐
ban találkozunk velük.99

97 VANYÓ LÁSZLÓ  fordításában így hangzik: „Ha valaki nem tartózkodik a fösvény‐
ségtől, az a bálványimádással is bepiszkolja magát és már szinte pogánynak számít,
mint aki  nem ismeri  az  Úr ítéletét.”;  vö.  VANYÓ L. (szerk.), Apostoli atyák, Budapest
1980, 203.

98 Vö.  H.  STRACK  ‐ P.  BILLERBECK,  Kommentar  zum  Neuen  Testament  aus  Talmud  und
Midrasch, 3. k. München 19797, 606‒607. 

99 M. HENGEL, Eigentum und Reichtum in der frühen Kirche. Aspekte der frühchristlichen
Sozialgeschichte, in Studien zum Uhrchristentum. Kleine Schriften VI. (WUNT 234), Tü‐
bingen 2008, 353–423; különösen is 367.



KÉK EMERENCIA

A fösvénység bűne a morálteológia szemével

„Nekem itt ne bámészkodj, ne szaglásszál, mi folyik itt,
hogy mi mindenből kaparinthatnál meg valamit.
Nekem itt ne kémlelkedjék senki folyton a hátam mögött,
ne ólálkodjék itt semmiféle fizetett áruló,
aki minden dolgomba beleüti azt a pimasz orrát,
s már a pillantásával is elnyerné, ami az enyém,
s minden sarokban azt szimatolja, mit lehet elcsenni.”

(Részlet Molière: A fösvény című művéből
Első felvonás, harmadik jelenet100)

E szavakkal üldözi el Harpagon úr fia szolgáját a világirodalomnak ta‐
lán  a   fösvények   tulajdonságait   legszemléletesebben  karikírozó  művé‐
ben, Molière A fösvény (eredeti címén: L’Avare) című komédiájának egyik
jelenetében. Már ez a néhány sor is képet ad az irodalom által oly sok‐
szor kipellengérezett pénzimádó ember kórképéről: úgy tűnik, a szoron‐
gás, a gyanakvás, a vagyonféltés és az elmagányosodás elkerülhetetlen
velejárói az örökké aktuális problémának, a pénz istenítésének és imáda‐
tának.
Az erkölcsteológia  területén  a fösvénység  mint  főbűn  számos  szem‐

pont alapján vizsgálható, így tanulmányomban most csak két szempon‐
tot emelek ki ezek közül: (1) az erkölcstan klasszikus tanítását és (2) je‐
len  korunk  megközelítését.  Elsőként,  a   fösvénység  eredetét  keresve,
annak morális tartalmát vázolom fel, majd a belőle származó vétkeket

100  J.‐B.  MOLIÈRE, A   fösvény  (ford.  ILLYÉS GYULA),  Populart  Füzetek  Diák‐  és  Házi‐
könyvtár 36, Budapest 1994, 63.



A fösvénység bűne a morálteológia szemével 57

vesszük  sorra  a   teljesség   igénye  nélkül  –  mindezt  arra  vonatkozóan,
hogy elkövetésük mennyiben sérti a szeretet alapirányait, azaz az Isten‐
nel, az embertárssal és az önmagunkkal való kapcsolatot. A tanulmány
második részében bemutatom, hogy ma, a XXI. század elején miként je‐
lenik meg a fösvénység az életünkben, miben áll lényege, ezáltal keres‐
ve választ arra a kérdésre, hogy egyáltalán lehet‐e boldog a fösvény em‐
ber.

1. A fösvénység bűnének eredete és definíciója

Honnan származik a fösvénység bűne, mi az alapja? Ezekre a kérdések‐
re  több  válasz   is  született  a  teológiatörténet  során.  Szent  János  apostol
első   levelében  (1Jn  2,16)  a  bűnök  eredetét  három  emberi  vonzalomból
eredezteti:  a  test  kívánságából,  az  élet kevélységéből  és  a szemek  go‐
nosz kívánságából, mely  utóbbi  (a beteges  kíváncsiság  mellett)  a fös‐
vénység  bűnre  vivő hajlamában   jelentkezik  az  ember  életében.  Nagy
Szent Gergely és Aquinói Szent Tamás azt tanítja, hogy a kevélységből
származik a többi főbűn, így a fösvénység is.101 Szent Pál a Timóteushoz
írt első levelében102 magát a fösvénységet nevezi minden baj gyökerének
(6,10), megemlítve ennek okait is: ez az a bűn, amely „az ember vágyait
a földiekre irányítja és a reményét a földi gazdagságba veti”.103

Elsőre egymásnak  ellentmondónak  tűnnek ezek az értelmezések, hi‐
szen nem ugyanazt a bűnt nevezik a fösvénység eredetének, sőt, Szent
Pál éppen a fösvénységet tartja minden baj gyökerének. Mégis, egyetlen
mozzanatban  megragadható  a fösvénység lényege:  a szemet  gyönyör‐
ködtető és a birtoklás vágyát kiváltó földi javak képesek elvonni az em‐
ber Istenre mint élete értelmére és céljára szegezett tekintetét, és a maj‐
dani   örök   boldogság   helyett  már   a   jelen   életben  megvalósuló,   ám
átmeneti földi biztonságot  és boldogságot ígérnek. E szempontból  ért‐

101 A. TANQUEREY, A tökéletes élet: Aszketika és misztika (ford. CZUMBEL LAJOS), Fakszimi‐
le kiadás, Tatabánya 2000, 531.

102 Vö.  BERNHARD HÄRING, Krisztus törvénye  I., Általános erkölcsteológia  (ford.:  NÉMETH

MIHÁLY), Pannonhalma – Róma 1997, 372.
103 B. HÄRING, i. m., 372.



58 Kék Emerencia

hetővé válik mindhárom meghatározás: az evilági javak előnyben része‐
sítése miatt Isten eltűnik az ember horizontjából, helyét a vagyon veszi
át  az  ember  életében  és  válik  annak  egyetlen   irányítójává  és  céljává.
A fösvény számára a jelen élet 60‒80 éves periódusa (kinek mennyi ada‐
tik) az igazán fontos, amelyben úgy gondolja és érzi, hogy legfontosabb
feladata és célja önmaga és családja anyagi jólétének és biztonságának
megteremtése. Nem számol azonban azzal, hogy Isten szem elől veszí‐
tése magával vonja az embertársakkal szembeni elhidegülést is. Ez alól
bizonyos  értelemben  kivételnek  tekinthetők  azok,  akikhez  valamilyen
érdeke fűződik javai gyarapítása szempontjából – erre később térek ki.
A  morálteológia  definíciója   szerint   a   fösvénység  vagy   zsugoriság

bűne a földi javak rendetlen szeretetében, az azok megszerzésére, növe‐
lésére és megtartására való helytelen törekvésben áll.104 Érdemes e defi‐
níció egyes elemeit külön‐külön megvizsgálni.
Aquinói  Szent  Tamás   tanításából  kiindulva,  elsőként  a  pontos  szó‐

használatot kell tisztáznunk ezt a főbűnt illetően. A filargüria görög kife‐
jezés szó szerinti jelentése a „pénz szeretete”, míg a latin  avaritia szó a
birtoklást jelentő habeo (aveo) igéből ered. Mindkét szóval azt a negatív
viselkedést írja le a morálteológia, amelyet a véges javakkal való rendet‐
len kapcsolat testesít meg. Ez a ragaszkodás azonban két módon nyilvá‐
nulhat meg az egyes ember tetteiben: ezeket a latin és a görög egyetlen,
a magyar nyelv ellenben két külön szóval illeti, árnyalva a jelentéskü‐
lönbségeket. A kapzsiság vagy haszonlesés a véges javak megszerzésé‐
re  irányuló  rendetlen  kívánság,  a  fösvénység  vagy  zsugoriság  a  már
megszerezett véges javak rendetlen birtoklása, azok megtartása és nö‐
velése. „A kapzsi mindig kapni akar, a fösvény mindent meg akar tarta‐
ni  magának,  képtelen  adakozni.”105 Látható tehát, hogy  nem két,  egy‐
mástól   teljesen   független   bűnről   van   szó,   hanem   egyazon   negatív
cselekvési  folyamat  két  aspektusáról,  melyek  közül  az  egyik  mintegy
megelőzi,   a  másik  mintegy  követi   a   javak  megszerzésének   aktusát.
A bűn szempontjából tekintve lényegtelen tehát, hogy haszonleső vagy
fösvény valaki, azaz  még csak helytelenül törekszik a javakra vagy  már
rendetlenül birtokolja azokat: mindkét esetben a személy a fösvénység

104 Uo.
105 DIÓS I. ‐ VICZIÁN J. (szerk.), Magyar Katolikus Lexikon, 6. kötet, Budapest 2001, 175.



A fösvénység bűne a morálteológia szemével 59

főbűnében vétkes, amely rossz hajlam akkor válik materiális értelemben
bűnné, ha valamely konkrét bűnös cselekedet jelenik meg általa – ezek‐
ről a későbbiekben lesz szó.
Fontos röviden megvizsgálni a javakhoz való viszonyunkat is. Nem kér‐

déses, hogy a földi javaknak különleges szerepe és sajátos rendeltetése
van életünkben: Istentől kapott ajándékok, melyekhez nem csak a hasz‐
nálat célja és öröme, hanem egyben felelősség is társul. Isten célja e ja‐
vakkal kettős: a vagyon egyrészt a testi és a lelki szükségletek kielégíté‐
sére szolgál, melyekkel az ember önmaga és családja életét tartja fenn,
illetve általuk  szerzi  meg  értelmének  és  más  lelki  képességeinek a  ki‐
bontakoztatásához   szükséges   eszközöket;  másrészt   arra   szolgálnak,
hogy segítse általuk nélkülöző embertársait.
A földi javakhoz való viszonyulás lehet tehát Isten szándékának meg‐

felelő, azaz helyes, illetve bűnös. Ez utóbbit, a bűnös viszonyulást a mo‐
rálteológia három kategóriába sorolja a szándék, a javak megszerzésé‐
nek módja, illetve azok felhasználása szerint. Az egyén (1) szándékában
akkor  van  hiba,  amikor  a  vagyont  magáért  a  vagyonért  keresi,  azaz
vagy élete végső céljának tekinti, amely majd a teljes boldogságot, kitel‐
jesedést hozza meg számára, vagy olyan célokat kíván vele elérni, me‐
lyek nem végső célok (pl. méltóságot, élvezetet, hatalmat akar szerezni
vagyona  segítségével).  Lehet  rendetlenség  (2)  a  vagyon  megszerzésé‐
nek módjában is: az egyén ekkor minden képességével, erejével arra tö‐
rekszik, hogy megszerezze a javakat. Ennek érdekében nem válogat az
eszközökben,   semmibe  veszi  az  emberi   jogokat,  nem   törődik   sem  a
maga,  sem  mások  (pl.  családtagjai,  alkalmazottai)  egészségével,  képes
kockázatos  vállalkozásokba  is belemenni, akár kockára  téve addigi ta‐
karékosságának  gyümölcseit   is.  Végül,   lehet  bűnös  a   (3)  vagyon  fel‐
használásának módja  is: a pénz halomra gyűjtése, az abban való gyö‐
nyörködés   nem  más,  mint   a   vagyon   bálványozása,   a   jótékonyság
elutasításával, azaz a fösvény ember a szegények megsegítését tagadja
meg,  míg  a  túlzott  takarékoskodásban  a  nagyobb  biztonságot  vagy  a
nagyobb befolyást véli megszerezni vagy elérni.
Azt gondolhatnánk, hogy amennyiben helyesen tekintünk az anyagi

javakra és birtokolt vagyonunkkal megfelelően élünk, a fösvénység bű‐
nét nem követjük el. Fontos azonban tudni, hogy nem csak az anyagi ja‐



60 Kék Emerencia

vak  tekintetében  beszélhetünk  fösvénységről.  A  morálteológia  a   javak
eredete szerint is megkülönböztetést tesz: ismeri az anyagi és a lelki fös‐
vénységet.  Az  anyagi  vagy  tárgyiasult  fösvénység  alatt  közvetlenül  a
tárgyi javak, illetve az általuk megszerezhető egyéb eszközök és célok
(például  ingóságok,  állás,  hatalom,  stb.)  mértéktelen  kívánását  és  bir‐
toklását érti. Az erkölcstan részletezi, hogy mindez miként nyilvánulhat
meg a szerzetesi életet élőknél, a papoknál, illetve a világiak életében106

– itt erre most külön nem térünk ki. A  lelki fösvénység teljesen külön‐
bözik ettől: szorosan a lelki élet helytelen megélésében, szokásaiban ke‐
rül felszínre, így pl. az Istentől kapott lelki adományok keveslésében, a
vallásos  élmények  hajszolásában,  a   jótettek  elhanyagolásában  vagy  a
kegytárgyakhoz  való  túlzott  ragaszkodásban.107 Érdemes  volna  a  lelki
fösvénység  mintájára  egyfajta  „szellemi  fösvénységről”   is  szót  ejteni,
melyben  az  értelem  számára  adott  isteni adományoké a fő szerep: ez
saját  tudásunk,   ismereteink  önmagunk  számára  való  megtartása  és  a
másoknak adott segítség állandó elodázása és/vagy megtagadása, mint‐
egy kisajátítva és csak magunk számára gyümölcsöztetve szellemi ké‐
pességeinket. A fösvénység ezen formájában könnyen felismerhető más
vitiumokkal és bűnökkel, így a kevélységgel, az irigységgel, a féltékeny‐
séggel vagy éppen a kárörömmel való kapcsolata.

2. A fösvénységből eredő bűnök

A fösvénység főbűnként számos más bűn forrása. Nem csak a többi fő‐
bűn társulhat mellé a vágyott vagy már megszerzett javak féltése miatt
(pl. irigység, kevélység, harag), hanem más súlyos bűnökhöz is vezet‐
het. Mint minden bűn, a fösvénység és származékai is a szeretet alapirá‐
nyai ellen vétenek, azaz a személynek az Istennel, az embertársaival és
az  önmagával  való  kapcsolata   sérül  általuk.  Ezeket  a  kapcsolatokat
vizsgálva tekintjük át a fösvénységből származó legfontosabb vétkeket.
A fösvénység  több módon is kifejezi az  Istennel való kapcsolat seb‐

zettségét.  Közülük  első és   legsúlyosabb  az  értékrend   felcserélése:  a  fös‐

106 Magyar Katolikus Lexikon, 3. kötet, Budapest 1997, 786–787. 
107 Magyar Katolikus Lexikon, 6. kötet, 175; A. TANQUEREY, i. m., 804–805.



A fösvénység bűne a morálteológia szemével 61

vény ember Isten helyett a javakat tekinti végső céljának. Ezáltal – Szent
Pál szavaival – bálványimádó lesz (vö. Ef 5,5), mivel a vagyon imádata
letaszítja Istent trónusáról és maga válik az ember istenévé. A szegény‐
ség minden hívőre vonatkozó evangéliumi tanácsa pontosan erre a ve‐
szélyre hívja fel a figyelmet:  a  javakhoz  való viszonyulását  mindenki‐
nek   újra   és   újra  meg   kell   tisztítania   a   vadhajtásoktól,   a   vagyon
megfelelő szemlélete  elengedhetetlen   feltétele  nem  csak  a  keresztény
életnek, hanem minden emberi kapcsolatnak (vö. LG 31, 36, 38, 44).108

A vagyon harácsolása, a hozzá való túlzó ragaszkodás kifejezi az Isten‐
nel, illetve az Ő gondviselésével szembeni bizalmatlanságot is. A meg‐
ígért atyai gondoskodás (vö. Mt 7,24–34) nem a restségre és a semmitte‐
vésre akarja buzdítani az embert, hanem a túlzott aggodalmaskodástól,
és ugyanakkor a helytelen önhittségtől szeretné megóvni. Nem kell tét‐
lenül várni életünkben az isteni beavatkozásra, hanem Istenbe vetett bi‐
zalommal az anyagi, lelki és szellemi ajándékok, talentumok segítségé‐
vel feladatunk megtenni mindazt, amire Isten képessé tesz bennünket,
mindvégig esetlegességünk és emberi törékenységünk tudatában.
A fösvény, aki életének középpontja a világba helyeződött, súlyosan

vét az Istennek tartozó tisztelet ellen is azáltal, hogy  megfeledkezik Isten
iránti kötelezettségeiről. A pénzhajhászás gyakran együtt jár a vallásgya‐
korlás  hanyagolásával,  így  Isten  nem  csak  elméleti,  hanem  gyakorlati
szinten is kiiktatódik nem csak a hétköznapokból, hanem az ünnepek‐
ből is. A vasár‐és ünnepnapi munkaszünet és közös ünneplés éppen ab‐
ban  segít,  hogy  a  világi   javak  hajszolása  közben  megállva,  az  ember
visszahelyezze magát az alapvető Istenhez való viszonyulásába, az Is‐
ten által teremtett és bizalmon alapuló paradicsomi ősállapotba, amely
nem  csak  alapja  az  embertársakkal  és  az  önmagunkkal  való  szeretet‐
kapcsolatnak,  hanem általa  visszaáll  a  helyes értékrend  és a  tevékeny
szeretet méltósága az életében.109

108 DIÓS I. (szerk.), A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai (Szent István Kézikönyvek 2),
Budapest 2000.

109  PAPP  M.,  A   vallásosság   erkölcsi   erénye,   Budapest   2015,   419–428,   valamint
AZ IGAZSÁGOSSÁG ÉS BÉKE PÁPAI TANÁCSA, A katolikus Egyház társadalmi tanításának kompen‐
diuma (Szent István Kézikönyvek 12), Budapest 2007, 284–286. pontok.



62 Kék Emerencia

Ha az embertársakkal való kapcsolatot nézzük, úgy tűnik, hogy a fő‐
bűnök közül a fösvénység – a Stefano Zamagnitól véve át a „szociális”
szó  terminológiai  használatát110  –  a  „legszociálisabb”  bűn  abban  az érte‐
lemben, hogy nem csak az egyes, segítségre szoruló embertárssal szem‐
ben  képes  bűnösen  viselkedni  a   fösvény  például  adomány  vagy  más
anyagi  segítség  megtagadása  által,  hanem  esetenként   több  száz,  ezer
vagy millió ember életét képes megkeseríteni. A legnagyobb bűn ezek
közül az igazságosság elleni vétek, amikor a fösvény ember akár töme‐
gek megkárosítása által növeli vagyonát, például munkáltatóként, üzlet‐
emberként: számára mások munkájának, idejének, egészségének és joga‐
inak   figyelembe  vétele   eltörpül   a  várható   személyes   anyagi  haszon
mellett, mely által szinte bármi (egészség, hatalom stb.) megvásárolható.
Az igazság megsértésétől a másik személy emberi méltóságának elismeré‐
se, a birtoklás és a hatalom vágyának megzabolázása tarthatja vissza az
embert, valamint saját Istentől való függőségének szem előtt tartása.
Az előbbiekből  kiindulva  nem  kérdéses,  hogy  a fösvénység megvál‐

toztatja az emberek közötti személyes viszonyt is: kevélységet, önhittséget,
hiúságot, féltékenységet, szélsőséges esetben akár gyilkosságot is szülhet.
Sok esetben együtt jár az embertárs lenézésével és lekicsinylésével pusz‐
tán amiatt, mert a másiknak kevesebb java van; kísérheti a másik javai‐
nak,  vagyonának  irigylése és a  személye iránti  harag  amiatt,  mert  na‐
gyobb   vagyonnal   rendelkezik.   Itt   utalhatunk   vissza   a   molière‐i
fösvényre: a szív megkeményítése, a másik ember kérésének elutasítása
zárkózottsághoz, elidegenedéshez, elmagányosodáshoz vezet, amelyből
Krisztus szegényekhez fordulásának, ön‐megosztásának, áldozatvállalá‐
sának és személyválogatást elkerülő szeretetének gyakorlása vezethet ki.
Az embertársakkal  való megfelelő szeretetkapcsolat vonatkozásában

fontos megemlíteni korunk egyik sajnálatos tényét. Napjaink talán leg‐
nagyobb problémája, hogy az anyagiakra hivatkozva egyre kevesebb fi‐
atal vállal gyermeket, mondván, hogy a családalapításnál és a gyerme‐
kek  nevelésénél  sokkal  fontosabb  az  életszínvonal  emelése,  az  anyagi
jólét, a megfelelő társadalmi kapcsolatok és érdekkapcsolatok kiépítése.
Ez a szemléletmód nem új keletű, azonban a morális alapvetően mégis

110 S. ZAMAGNI, Fösvénység – A birtoklás szenvedélye (ford.  HORVÁTH CSABA), Budapest
2013, 111–135.



A fösvénység bűne a morálteológia szemével 63

főként az idősebb emberek „kiváltságának” tartotta és tartja a fösvény‐
séget.
Általános vélemény szerint a fösvénység általában a meglett korban,

főként az öregkorban  levő embereknél  jelentkezik,  közülük  is különö‐
sen  az  egyedülállók  esetében,  akiknek  nincsenek  gyermekeik.  Ennek
okaként elsősorban  az éhenhalástól való félelmet nevezik meg, melyet
az időskori munkaképtelenség, az esetleges betegségek, csapások, a te‐
hetetlenség  gondolata   táplálhat. A  XX–XXI.  század   fösvénye  azonban
másként is kinézhet. Ma a legtöbb ember – ha nem is milliárdos vagy
milliomos, de – gazdag szeretne lenni, lehetőleg minél kevesebb energia‐
befektetés, azaz munka által. A vagyon ma már nem az alapvető megél‐
hetés, vagyis a személy és családja létfenntartására szolgál, illetve bizto‐
sítékul arra az esetre, ha valaki öregség, betegség, egyéb problémák mi‐
att   keresőképtelenné   válik.   Korunk   embere  –  áldozatává   válva   a
plutokráciának (amelyben a javak a vagyonos réteg uralmának eszköze)
– másféle biztonságra vágyik: a vagyonra áhítozó ember a javai által a
(gazdasági‐politikai) hatalommal bírók közössége, az ún. pénzarisztok‐
rácia tagja szeretne lenni, biztosítva ezzel hatalmát, elismertségét, élet‐
színvonalát.  Az   ilyen  embert  mások  érdekein  keresztüllépve  szeretet‐
kapcsolataiban is saját önzése vezérli.
Napjainkban tehát, amikor már nem „sajátítható ki” életkor szerint a

fösvénység bűne, elsősorban az örök érték és a helyes értékrend újra fel‐
fedezése az elsődleges feladat. Ez teszi csak lehetővé azt, hogy a másik
ember élete ajándék lehessen számunkra  és igent tudjunk  rá mondani
ne érdekből, hanem szeretetből.
Természetesen nem elhanyagolható a fösvénységnek az az aspektusa

sem, amellyel a fösvény ember az önmagával való viszonyát tudja mér‐
gezni. Azáltal, hogy a kapzsiság száműzi az emberi szívből Istent, s he‐
lyére egy földi értéket állít, komoly akadálya a tökéletességre való törekvés‐
nek. A vagyonhoz való ragaszkodás elfordít Istentől és kevélységet szül,
ami akadálya Isten szeretetének.
Az anyagiak birtoklása számos esetben féktelenségre és érzékiségre is ve‐

zet, mivel a sok pénzzel rendelkező ember nem csak csodálni, de élvezni
is akarja vagyonát, nem gondolva annak esetenként romboló következ‐
ményeire. Ha  még az élvezetekre is sajnálja a pénzét, akkor teljesen a



64 Kék Emerencia

vagyon rabja. A pénz mindkét esetben bálvány számára: a fösvény ön‐
zőségében és élvhajhászatában  saját egészségét és életét ugyanúgy ké‐
pes tönkretenni, mint azokét, akiket enged ebben osztozni.111

Szót kell még ejteni a fösvény embert fenyegető elszigeteltségről, zárkó‐
zottságról és magányról, amelyet a szeretetlenség eredményez. Az anyagi‐
akhoz való túlzott ragaszkodás a belőle fakadó kevélységgel együtt fa‐
lat  emel  az  emberek  közé,  érzéketlenné  tesz  a  másik  ember  iránt.  Az
ember szeretetre teremtett lény, csak szeretet‐relációiban, azaz istenkap‐
csolatában  és emberkapcsolataiban  képes  kiteljesedni. Ennek lehetősé‐
gét veszi el tőle a fösvénység a helyes értékrend felborításával: önmagá‐
ba  zárja   és  már   ebben  a   földi   életben   elszakítja   Istentől  és  a   többi
embertől, szinte pokollá téve életét.
Mint láthattuk, a fösvénység mint főbűn rendkívül széles holdudvar‐

ral rendelkezik a vétkek körében, azonban az ellene és a belőle szárma‐
zó bűnök ellen való küzdelem nem lehetetlen. Az egyik legfőbb orvos‐
ság ellenük az a meggyőződés, hogy a vagyon nem cél, hanem eszköz,
melyet Isten ajándékul  adott földi életünk szükségleteinek biztosításá‐
hoz. A javak tulajdonosa tehát Isten, neki kell számot adnia minden em‐
bernek arról, hogy miként sáfárkodott a rábízott javakkal (vö. Mt 25,14–
30),  legyenek  azok  anyagiak,   lelkiek  vagy  szellemiek.  A  másik  fontos
eszközünk a fösvénység elleni küzdelemben saját teremtettségünk és Is‐
tentől  való függésünk  elismerése,  ami  a Gondviselés  tudatosítása  és a
szeretet elfogadása által kaphat helyet életünkben.112

3. A fösvénység jelensége napjainkban

A morálteológia álláspontja mellett és annak ismeretében feltétlenül be‐
szélni kell arról is, hogy minként jelentkezik a fösvénység korunkban.
Sajnálatos tapasztalat, hogy a közelmúlt és a jelen eseményei, különösen
a pénzügyi válság erőteljesen megkérdőjelezték és megkérdőjelezik a ja‐
vak birtoklásának kérdését és helyes elosztásának gyakorlatát. A hely‐
zet feltérképezésében Stefano Zamagni olasz katolikus közgazdász pro‐

111 A. TANQUEREY, i. m., 577.
112 Uo. 577–578.



A fösvénység bűne a morálteológia szemével 65

fesszor  2009‐ben  megjelent,  a  Fösvénység  – A birtoklás  szenvedélye  című
műve lesz segítségünkre.
A megelőző negyedszázad, de különösen az elmúlt majd’ egy évtized

világgazdasági történései (a gazdasági válság okozta tömeges eladóso‐
dás,   elszegényedés,   kevesek   rendkívüli  meggazdagodása)   segítettek
egy,  úgynevezett  alternatív  gondolkodás  kialakulásában  és  megerősö‐
désében a közgazdaságtanon belül. A haszonelvű (főáramú) közgazda‐
ságtan a tőkét és a belőle származó hasznot tekinti a gazdasági folyama‐
tok céljának, s ennek következtében minden másra, így az emberre is a
haszon szolgálatának szempontjából eszközként tekint. Az új alternatív,
vagyis az erényetikai gazdasági szemlélet ezzel ellentétben az Isten által
megteremtett és Krisztus által megváltott embert helyezi a középpont‐
ba, aki e rendszerben nem passzív eszköze, hanem cselekvő irányítója
és célja a gazdasági tevékenységnek. Nem más ez, mint egy olyan para‐
digmaváltás, amelynek kiindulópontja nem gazdasági, hanem végső so‐
ron antropológiai.
Az erényetikai gazdasági paradigma neves, és nem mellesleg istenhí‐

vő képviselői (pl. Amartya Sen, Helen Alford OP, Michael J. Naughton,
Stephano Zamagni) konkrétan megfogalmazzák a világszerte tapasztal‐
ható jelen gazdasági helyzet okait. Az egyik legfontosabb problémát ab‐
ban látják, hogy a pénz szerepe megváltozott: a globalizáció és a libera‐
lizáció   jelenségének   kezdetével   egy   időben   a  pénzügyek  nem   csak
gazdasági hatásukat növelték meg, hanem az emberek  értékrendjének
megváltozásában is jelentős szerepet játszottak.
Az  elfogadható  élet  biztosításához   szükséges  küszöböt   túllépve,  a

„szabad  piacot”  felváltotta  a  „mohóság  piaca”.  A  szabad  piac,  amely
képes önmaga kormányzására, azaz saját működési szabályainak meg‐
teremtésére és ezek tiszteletben tartására, mely működési szabályok ál‐
tal  „biztosítani  tudja  a   javak  és  szolgáltatások  termelésének  hatékony
eredményességét”113, elveszítette alapját. A piac pozitív, valamire (a sza‐
bályoknak való megfelelésre, valamint az eredményességre és a közjó‐
ra)   irányuló   szabadsága  negatívvá,  azaz  valamitől  való   szabadsággá
vált: a szabályozott működési elvektől, az ésszerűségtől való szabadság‐
gá. Megfordult az eszköz és a cél közötti viszony: azoknak a gazdasági

113 AZ IGAZSÁGOSSÁG ÉS BÉKE PÁPAI TANÁCSA, i. m., 347. pont



66 Kék Emerencia

céloknak  és  értékeknek  figyelmen  kívül  hagyása,  amelyek   társadalmi
területen a szabad piac következményei és velejárói, és amelyek által „a
szabad piac az emberek jólétét, azaz a közjót és átfogó fejlődését szol‐
gálja”,114 egy embertelen és elidegenült, beláthatatlan következmények‐
kel járó berendezkedés létrejöttét okozta.
Zamagni megállapítja: a modern kapitalizmus mindkét nagy válságá‐

nál  „a  mohóság  és  az  egyéni   siker  kollektív  eszménnyé  emelkedett,
olyan lehetetlen ideállá, hogy  mindenki állhat   jobban  a többieknél.”115

A  többség  számára  ez  valóban  lehetetlen,  azonban  néhány,  megfelelő
pozícióban levő ember számára az ideál valósággá vált az elmúlt évek‐
ben. Ezt mutatja egy, a napokban napvilágot látott megdöbbentő adat:
2014‐ben  a   legtehetősebbek  a  világ   javainak  48%‐át  birtokolták;  szám
szerint a világ leggazdagabb 85 embere (legtöbbjük  a bankszektorban,
illetve   a   gyógyszeriparban   érdekelt)   akkora   vagyonnal   rendelkezik,
mint  a  bolygó  lakosságának  szegényebbik  fele  –  3,5  milliárd  ember  –
együttvéve.116 Ezzel kapcsolatban  csak  két  kérdést teszek  fel,  amelyek
továbbgondolását   az   olvasóra   bízom:   Hogyan   vált   lehetségessé
mindez? Valóban létezik egy ilyen világban a javak igazságos elosztása?
Természetesen  gazdasági   szempontból  a   fentebb  vázoltaknál   jóval

mélyebb  elemzést   igényelnének  az  események,  azonban  a  fösvénység
vonatkozásában  a   jelen  gazdasági  helyzet   lényegi  okaira   rávilágítot‐
tunk. A mohóság és a kapzsiság, az egyéni érdekek agresszív követése
„ma a társadalmi megújulás és a polgári fejlődés egyik legnagyobb aka‐
dálya.” Mindennek  oka az, hogy a fösvénység „megsérti az igazságot
mint az egyének közötti tisztelet egyik formáját”: a fösvény ember tevé‐
kenységének gyümölcse jórészt birtokában  marad, nem teremtve lehe‐
tőséget még önmaga számára sem a másik ember megsegítésére.
Választ keresve arra a kérdésre, hogy vajon a fösvény ember lehet‐e

boldog, először azt fontos tisztázni, hogy mivel azonosítjuk a boldogsá‐
got. Ha az élvezettel, akkor kijelenthető: a fösvény ember is lehet bol‐
dog, hiszen „amilyen mértékben élvezetet nyer a pénz vagy a dolgok is‐

114 Uo. 348. pont
115 S. ZAMAGNI, i. m., 158.
116  http://mno.hu/gazdasag/a‐leggazdagabb‐egy‐szazaleknal‐tobb‐lesz‐mint‐a‐tob‐

bieknel‐egyuttveve‐1268411 [Letöltés dátuma: 2015. január 19.]



A fösvénység bűne a morálteológia szemével 67

métlődő,   rögeszmés  gyűjtéséből,  ugyanabban  a  mértékben   lehet  bol‐
dog.”117 Ám amennyiben a boldogságot arisztotelészi értelemben az em‐
ber kiteljesedéseként (eudaimonia) értelmezzük, amely az örömet adó él‐
vezetek   mellett   magában   foglalja   a   belső   értékkel   rendelkező
tevékenységeket (a műveket) és a kapcsolati tetteket, a fösvény ember
boldogsága nem valósulhat meg. Az ember szociális (társas) lény, aki a
másik emberrel való kapcsolatában képes önmagára találni – a fösvény
ember élete pontosan ezt a kapcsolatban való létet nélkülözi. Nincsenek
őt kiteljesítő, azaz boldoggá tevő emberi kapcsolatai, ezek nélkül pedig
mindjobban elszigetelődik, búskomor lesz, s noha görcsösen boldogság‐
ra vágyik, az elérhetetlen marad számára. Ez a búskomorság az az álla‐
pot, amelyet benne „a tapasztalat és az elvárás, a már birtokolt és a bir‐
tokolni vágyott dolgok közötti növekvő különbség idéz elő.”118

A mai közgazdaságtan beszél a „boldogság paradoxonjáról”: „egy bi‐
zonyos határ felett az egy főre eső jövedelem emelkedése nemcsak hogy
nem emeli a boldogság összességét, de még csökkenti is”.119 Ezt két pél‐
dával világítjuk meg: állhat több autó a garázsomban, de egyszerre csak
egyet tudok vezetni; lehet több lakásom, azonban csak egyet tudok ott‐
honomnak hívni – a sok birtoklásának öröme könnyen csömörré válhat.
Ha ehhez még hozzávesszük a ma divatos haszonelvű számítást, akkor
eljutunk az individualizmus lényegéhez: az egyes ember „életlehetősé‐
geinek megvalósítása egyedül az erőfeszítéseitől függ”. Másként megfo‐
galmazva: az individualista ember „eleve lemond a kapcsolati javak fel‐
használásáról”,120  amelyek   Zamagni   értelmezésében   olyan,   emberi
találkozásokból születő javak, ahol a másik ember személyisége és mo‐
tivációi tekintendők alapértékeknek. Amennyiben, ha – csakis egy ter‐
vezett haszon miatt – mégis létrejön a személyek közötti kapcsolat a na‐
gyobb  egyetértés  vagy  hatalom  elérése   céljából,  ez  a  kapcsolat  csak
eszközjellegű,  Kant  szavaival  élve  „társiatlan  társiasság”.  Ha  az   ilyen
eszközjellegű,  a  kölcsönös  kihasználtságon  alapuló  kapcsolati  viszo‐
nyok állandósulnak az egyén életében, az soha nem lesz képes rátérni

117 S. ZAMAGNI, i. m., 149.
118 Uo. 150.
119 Uo. 151.
120 Uo.



68 Kék Emerencia

arra  az  útra,  amelyen  a  másik   személlyel  való  kapcsolata  nem  csak
hasznos lesz számára valamilyen érdek miatt, hanem a kölcsönös elis‐
merés  és  elfogadás,  valamint  a  másikkal  való  személyes  viszony  ön‐
megvalósító volta által kiteljesítő, azaz boldogító is.
Zamagni  kijelenti tehát:  a  fösvénység a  boldogság  ellentéte. „Magá‐

nyosan  fel   lehet  halmozni  a  vagyont,  a  hasznot,  a  boldogsághoz   leg‐
alább  ketten kellenek.”121 A fösvény  boldogságának  akadálya  egyrészt
az, hogy saját magával szemben is nélkülözi a nagylelkűséget: megta‐
gadja önmagától a kapcsolatok által megvalósuló javakat, vagyis az em‐
berek  közötti  elismerést  és  az  önbecsülést.  Boldogtalanságának  másik
oka saját szükségleteinek lehatárolása: csak egyetlen általános és elvont
szükségletet él meg, a birtoklás szükségletét, miközben megfosztja ma‐
gát  a  különbözőség  előnyei  adta   lehetőségektől.  „A   javak  csak  akkor
válnak  javakká, tehát  jó dolgokká,  ha  közössé lesznek.”122 A féltékeny
birtoklás  elszegényít,  mivel  megfoszt  a  megosztás,  a  megajándékozás
valódi tettétől, amire a fösvény természeténél fogva képtelen. Ha mégis
adakozik, abban saját hasznát keresi, vagyona, hírneve, hatalma gyara‐
pítását, azért ad, hogy kapjon. A valódi ajándékozás természete  azon‐
ban   más:   „az   adomány   találkozást,   emberek   közötti   kapcsolatot
jelent”123,  kilépést az  „én”‐ből  egy  „te” irányába,  lehetőséget  a  valódi,
kölcsönös boldogságra.

Befejezés

Tanulmányomban  csak két aspektusát emeltem ki a fösvénység bűné‐
nek: morálteológiai definiálását és a korunkban jelentős szereppel bíró
jelenségét. Nem említettem sem egyháztörténeti, sem történelmi vonat‐
kozásait, nem beszéltem a pénzről, a hitelről és az uzsoráról sem, mivel
célom elsősorban az volt, hogy a sokszor csak a főbűnök felsorolásában
említett fösvénység és következményei alaposabb megismerését nyújt‐
sam.

121 Uo. 155.
122 Uo. 169–170.
123 Uo.



A fösvénység bűne a morálteológia szemével 69

Zamagni az olasz politikus és közgazdászt, Luigi Einaudit idézi, aki
az 1929‐es válságot magyarázó tanulmányában ezt írja: „…A válságból
csakis úgy lehet kijutni, ha eltávolodunk  a bűntől (a fösvénységtől) és
az erényeket gyakoroljuk.”124 Einaudi szavai ma különösen időszerűek:
nem csupán a gazdasági és a pénzügyi területen lenne fontos felvenni a
harcot a testi, a lelki és a szellemi fösvénység bűnével, hanem minden
területen,  ahol  ma  válságot  élünk  meg:  szűkebb  és  tágabb  közössége‐
inkben, a családtól kezdve az egyházon keresztül a társadalomig.
Charles  Dickens  Karácsonyi  ének  című művében  az  öreg  Scrooge  rá‐

döbben, hogy fösvénysége akadálya a kölcsönösségnek, az emberekkel
való szeretetteljes  kapcsolatnak  – és ennek hatására  megváltozik.  Szá‐
munkra Jézus Krisztus a példa, aki saját életén keresztül nem az evilági
értékekhez  való  önző és  görcsös  ragaszkodásra,  hanem  a   túlcsorduló
szeretetre, az ön‐odaajándékozásra hív meg minden embert, aki követni
akarja Őt. Ez az önmagunkból a másik személy: Isten, az embertárs és a
rajtuk keresztül önmagunk felé történő nyitás és kilépés a kulcsa az Is‐
tenben kiteljesedő boldogságunknak, vagyis saját személyes döntésünk
és felelősségünk, hogy élünk‐e ezzel az Isten által nekünk ajándékozott
lehetőséggel.

124 Uo. 159.



A BUJASÁG

GÁNICZ ENDRE

A bujaság a Bibliában

Bevezetés

A kevélység és fösvénység után a 7 főbűn sorában harmadikként a buja‐
ság szerepel. A Katolikus Egyház Katekizmusa 2351. pontja a bujaságra vo‐
natkozóan a következő meghatározást adja: „A tisztátalanság (lat. luxu‐
ria) a nemi gyönyör rendetlen vágya vagy féktelen élvezete. A szexuális
gyönyör erkölcsileg akkor rendetlen, amikor önmagáért, az élet tovább‐
adására és a szeretetre rendeltségén kívül keresik.”125 Az 1866. pontban
a   főbűn   fogalmának  magyarázata   található:   „Főbűnöknek  nevezzük
ezeket, mert más bűnök és más víciumok fakadnak belőlük.”126

Azért is fontos kiindulási pontként a bujaság fogalmának tisztázása,
mert  az  Ószövetségi  Szentírásban  nem   találunk  egyetlen  egy   fogalmat
sem, amely kizárólagosan a rendetlen nemi vágyat fejezné ki.

Bujaság az Ószövetségben

Míg az Ószövetség az általános értelmű vágy és kívánság helyének a vp,n<‐t,
a lelket tartja127 és a nem érzéki jellegű vágy kifejezésére a tWrrIv. (önhitt‐
ség, makacsság, megátalkodottság), továbbá a hw"a]T; (kívánság, vágyódás;

125  Katolikus  Egyház  Katekizmusa.  A   latin  mintakiadás   fordítása  (Szent   István  Kézi‐
könyvek 6.), Budapest 2002, 599.

126 Uo. 493.



A bujaság a Bibliában 71

melynek a lélek, a szív, az ember az alanya), és az hwa ige piel alakját, az
hW"ai (nagyon vágyakozni) fogalmakat használja, addig az érzéki vágy je‐
lölésére is az hW"ai mellett elsősorban a dm;x' (vagyis megkívánni, kívánkoz‐
ni valami után) jelentésű ige található, amelyek párhuzamban állnak és
olykor  felcserélhetőek.  Mindkettő magába  foglalja  a  megkívánt  dolog
megszerzését, de amíg az hW"ai ige a belső emberi szükségletből fakadó kí‐
vánságot jelöli, addig a dm;x' ige és főnév változatai (dm,x,, hD'm.x,, tAdWmx], dm;x.m;
és dm{x.m;)128 egy szép dolog vagy személy látásából fakadó kívánságot je‐
lölnek. Amennyiben ez ésszerű, nem haladja meg a helyes mértéket és
nem irányul rossz végkifejletre, akkor pozitív előjelű is lehet, akár sze‐
xuális értelemben  is. A  Péld 6,25‐ben a házassági hűség védelmében a
rossz asszonyt illetően olvashatjuk a dm;x' igét: „Meg ne kívánd szépségét
szívedben, és meg ne ejtsenek az ő kacsintásai!”129. A  Tízparancsolatban
megtalálható   ez   az   ige  mindkét   értelemben   a  Kivonulás   könyvében
(20,17), azaz általános és érzéki értelemben is: „Ne kívánd meg felebará‐
tod házát! Ne kívánd meg feleségét, se rabszolgáját, se rabszolganőjét,
se marháját, se szamarát: semmijét se, ami az övé!” A  Második Törvény‐
könyvben található szöveg azonban (5,21) a felebarát feleségére vonatko‐
zóan a kívánni ige másik alakját, az hW"ai igét alkalmazza. Az Énekek éneke
a menyasszony szerelmét a dm;x' ige használatával is kifejezi: „Mint az al‐
mafa az erdő fái között, olyan a kedvesem az ifjak között: árnyékában
kívánok én megtelepedni, és gyümölcse édes az ínyemnek.” (2,3) A ter‐
mékenységi kultuszokra vonatkozóan Izajás így feddi meg a választott
nép   tagjait:  „Bizony,   szégyent  vallotok  a   tölgyek  miatt,  amelyekben
gyönyörködtetek; és pirultok majd a berkek miatt, amelyekben kedvete‐
ket leltétek.” (1,29)130 

127 Vö. GEORGE ARTHUR BUTTRICK (szerk.), The Interpreter’s Dictionary of the Bible: An Il‐
lustrated Encyclopedia, Nashville 1993, 188.

128 Vö.  FRANCIS BROWN  ‐ S. R. DRIVER  ‐ CHARLES A. BRIGGS  (szerk.),  The Brown‐Driver‐
Briggs Hebrew and English Lexicon with an Appendix containing the Biblical Aramaic, Pea‐
body 1999, 326–327.

129 SZENT JEROMOS BIBLIATÁRSULAT (kiadó), Ó‐ és Újszövetségi Szentírás a Neovulgáta alap‐
ján, Budapest 1997, 650.

130 Vö.  K.‐D. SCHUNCK  ‐ PHILLIP R.  CALLAWAY  (ford.),  Wanting  and  desiring, in DAVID

NOEL FREEDMAN (szerk.),  The Anchor Bible Dictionary,  Volume 6: Si–Z, New York 1992,
866–867.



72 Gánicz Endre

A LXX fordításban131 a dm;x ige megfelelője általában az evpiqume,w ige, il‐
letve megtalálható még az evpiqumi,a főnév is. Jeremiás próféta a Jahvétól
elforduló, hűtlen népet így írja le: „Pusztához szokott vadszamár, mely
érzéki vágyában levegő után kapkod! Gerjedelmét ki fékezhetné meg?
Bárki  keresi,  nem  kell   fáradnia,   rátalál   a  maga  hónapjában.”   (2,24)
A textus masoreticus ebben a versben az hW"a; (kívánság) főnevet használja.
A LXX deuterokanonikus irataiban is találkozhatunk az érzékiség foga‐
lomköréhez  tartozó kifejezésekkel és intésekkel: „Aki buja nőkkel tart,
elzüllik, rothadás és féreg veszi birtokába, nagy, elrettentő példa lesz, s
elveszik lelkét az élők közül.” (Sir 19,3) „Ne add oda magadat romlott
nőknek semmi áron, hogy el ne veszítsd magadat és örökrészedet!” (Sir
9,6) Hasonlóképpen  óv a  Példabeszédek  könyve  is az érzékiségre  csábító
nőktől (po,rnh): „Ügyet se vess a csalfa nőre, mert az idegen nő ajka méz‐
től csepeg, az ínye olajnál is simább…” (5,2b–3), „A férfi, aki kedveli a
bölcsességet, megörvendezteti atyját, aki azonban céda nőket tart, elher‐
dálja a vagyont.” (29,3) Sirák fiának könyve óv a bujaság vágyától (o;rexij)
is: „Távoztasd tőlem a test kívánságát, ne vegyen erőt rajtam a fajtalan
vágy, és ne engedj át a szemérmetlen és dőre léleknek!” (23,6) Kiindulá‐
si alapnak azonban a bűn útjára lépés elkerülését tekinti: „Ne vesd sze‐
medet csapodár nőre, hogy kelepcébe ne essél!” (9,3) Ennek felismerésé‐
ben   segítség,  hogy   „Az   asszony  paráznasága   a   szeme   járásán   és   a
szempilláin is látszik.” (26,12) A  Bölcsesség könyve  is óv az erkölcstelen
élettől: „Mert a könnyelműség igézete homályba burkolja a jót, s a csa‐
pongó szenvedély megrontja az ártatlan szívet.” (4,12) A bűnlajstrom is
tartalmazza a rendetlen nemi vágyat: „Mindezek összekeverednek ná‐
luk, vérengzés, gyilkosság, lopás és csalárdság, vesztegetés, hűtlenség,
lázadás és hamis eskü, a jók zaklatása, a megfeledkezés Istenről, a lel‐
kek fertőzése, természetellenes paráznaság, a házasság állhatatlansága,
házasságtörés és kicsapongás.” (14,25–26)
Az  érzéki  vágy  ószövetségi  előfordulásainak  rövid  áttekintése  után

érdemes tágabb perspektívában is megvizsgálni a bujaságnak mint fő‐
bűnnek a velejáró következményeit, illetve ószövetségi előfordulásait.

131 Vö. ALFRED RAHLFS (szerk.), Septuaginta Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX
interpretes, Stuttgart 1979.



A bujaság a Bibliában 73

A bujaság emblematikus történeteként említi a szakirodalom a József‐
novellának azt a részét, amelyben Putifárnak, a fáraó udvari tisztjének,
a testőrség kapitányának felesége szemet vetett Józsefre és azt mondta
neki: „Feküdj le velem!” (Ter 39,7b) Ez a történet támasztja alá azt, hogy
nem csak a férfiak lehetnek alanyai a rendetlen nemi vágynak, hanem a
nők is. Ritka kivételként  ugyan, de a  Szentírás  szövege  itt azt írja egy
férfiról, mint a buja kívánságot kiváltó külső tényezőről, hogy „szép ter‐
metű és csinos külsejű volt”. (Ter 39,6) A rendetlen nemi vágy tartóssá‐
gát   jelzi,  hogy  a  bujálkodásra,  paráznaságra  való  felszólítás  nem  csak
egyetlen alkalommal hangzik el. József azonban két ok miatt nem volt
hajlandó  eleget   tenni  az  asszony  kérésének.  A   racionális  ok  az  volt,
hogy – mivel a gazdája megbízott benne és minden vagyona felé rendel‐
te, kivéve a feleségét – nem akart visszaélni a gazdája bizalmával. A má‐
sik ok pedig az volt, hogy a nő kérését bűnnek tekintette, amellyel az Is‐
ten   ellen  vétkezett  volna.132  Ugyanezt   a  bujaságot   figyelhetjük  meg
ellentétes  nemű résztvevőkkel Zsuzsanna  történetében. (vö.  Dán 13,1–
64)
Általánosságban  azt mondhatjuk,  hogy a szexualitás nem  játszik  ki‐

emelkedő szerepet  az  Ószövetség  könyveiben.  Ritkán  fordul  elő az   is,
hogy  egy  nő szépsége  miatt  válik  egy  társadalmi  rangban  felette  álló
férfi áldozatává. Ezt figyelhetjük meg a pátriárkák történetében, amikor
a   fáraó  Sárát  szépsége  miatt  kívánta  meg  és  vette  magához.   (vö.  Ter
12,10–20). Hasonlóképpen Batseba szépségét kívánta meg Dávid király,
aki a királyi palota tetején sétálva látta meg a szemközt fürdő asszonyt.
(2Sám  11,2)  Ugyanez  mondható  el  Támár  esetében   is,  akit  Dávid  fia,
Ámnon szintén a szépsége miatt szeretett meg, s végül Jonadáb tanácsá‐
ra csalt magához, betegséget színlelve, majd a lány könyörgése ellenére
megerőszakolta. „Utána azonban Ámnon nagyon nagy gyűlöletre ger‐
jedt iránta, úgyhogy nagyobb volt a gyűlölet, amellyel gyűlölte, mint a
szeretet, amellyel  azelőtt szerette” (2Sám 13,15). A  Bibliában  nem  talá‐
lunk olyan történetet, amelyben a választott néphez tartozó nők anyagi
haszonszerzésre használták volna fel testi szépségüket. Támár (Ter 38)
és Rút esetében sem beszélhetünk erről, mivel mindketten azért kínál‐

132 Vö.  THORDAY ATTILA (szerk.),  Jeromos Bibliakommentár  I. Az Ószövetség könyveinek
magyarázata, Budapest 2002, 94.



74 Gánicz Endre

ták fel a nemi kapcsolat lehetőségét, hogy azt biztosítsák, ami abból ter‐
mészetes módon fakad: a családot és az utódokat. Judit pedig arra hasz‐
nálta  szépségét,  hogy  elcsábítsa  és  megölje  Holofernészt,  megmentve
ezáltal Betúlia városának lakóit. A közhiedelemmel szemben a Szentírás
szövege Delila esetében nem csábításról beszél, Sámson vesztét az okoz‐
ta, hogy megunta a nő folytonos faggatózását, unszolását. (vö. Bír 16,16)
A  Ter  2,24   szövege   alapozza  meg   a   szexualitás  helyes  megélését:

„Ezért elhagyja a férfi apját és anyját, a feleségéhez ragaszkodik, és egy
testté lesznek.” A Bibliában a szexualitás helyes megélésének helye kizá‐
rólag a család. A házasság azonban a nők számára a patriarkális szemlé‐
letű társadalomban nem volt könnyű, mivel anyagilag függtek a férjük‐
től, a törvény szerint nekik voltak alárendelve és szembesülniük kellett a
gyermekek   szülésének  veszélyével   és  a   felnevelésük  nehézségével   is.
A házasságot fenntartó erő magyarázata a  Ter 3,16‐ban olvasható: „Vá‐
gyakozni fogsz a férfi után és ő uralkodni fog rajtad.” Ez a vágyakozás
azonban  nem  a  férfiak  szépségéből,  testi  vonzerejéből  fakad,  hanem  a
nők biztonságérzetének szükségéből. A házassági hűség elengedhetetle‐
nül szükséges a jó házassághoz, amit a társadalom közérdeke is megkí‐
ván.  A  Második Törvénykönyv  (20,7; 24,5)  a már  jegyben állók számára,
valamint újházas férfiaknak egy éven át biztosítja a harcba vonulás köte‐
lezettségétől való mentességet, hogy elvehesse, illetve boldogíthassa fe‐
leségét. A házasság a szexualitás megélésének helye: „… vigadj ifjúko‐
rod feleségével (…) részegítsen meg téged a keble minden időben, és az
ő szerelmében gyönyörködj szüntelen!” (vö. Péld 5,18–19)133 
A bujasághoz szorosan kötődő bűnök közé tartoznak: a paráznaság és

a szüzesség elvesztése, a házasságtörés, a nemi erőszak, a vérfertőzés, a
fajtalankodás és a homoszexualitás.

A paráznaság és a szüzesség elvesztése
Az Ószövetségi Szentírás azt tanúsítja, hogy az apának – különösen a pre‐
monarchikus időben – hatalma volt a családjában élő nők, így a lányai
szexuális élete felett. Ezért ajánlhatta fel Lót a szodomai férfiaknak a lá‐
nyát (Ter 18–19), míg a Bírák könyvében egy levita és egy efraimita férfi a

133 Vö. TIKVA FRYMER‐KENSKY, Sex and Sexuality, in DAVID NOEL FREEDMAN (szerk.), The
Anchor Bible Dictionary, Volume 5: O–Sh, New York 1992, 1144.



A bujaság a Bibliában 75

mellékfeleségét, illetve a  lányát  a  gibeaiaknak.  Ez  azonban  rendkívüli
körülmények között történt, mivel Szodoma férfiai meg akarták erősza‐
kolni a Lóthoz betérő két férfit, a gibeaiak pedig meg akarták erőszakol‐
ni a levitát. Ezen történetek egyikében sem találhatunk a nők kiszolgál‐
tatásával kapcsolatban elítélő kijelentést, Lótot az idegenek megmentése
miatt igaznak tekinti az elbeszélés. A Kivonulás könyvében is találkozunk
azzal az elvárással, hogy az atyai házban lakó lánynak szűznek kell len‐
nie. Amennyiben valaki elcsábítva a lányt elveszi szüzességét, ki kell fi‐
zetnie a jegyajándékot és feleségül kell vennie. Ha az apa a házasságot
nem engedélyezi, a férfinak a jegyajándékot akkor is ki kell fizetnie. (vö.
Kiv 22,15–16) A Második Törvénykönyv azonban már nem ad lehetőséget
az apának a házasság elutasítására: 50 sékel megfizetése után a férfinak
el kell vennie a megrontott lányt a válás lehetősége nélkül. (vö.  MTörv
22,28–29) A Második Törvénykönyv inkább a nemi erőszakra vonatkozik,
míg a  Kivonulás könyve az elcsábításra, de a lényeg az, hogy a  Második
Törvénykönyv  az egész közösségre érvényes szabályozást akart bevezet‐
ni, bizonyítva, hogy az egész közösség érdeke a fiatal leányok szüzessé‐
gének  megőrzése.  Hasonló  szereppel  bír  a  Második  Törvénykönyvben  a
nem szűz menyasszony esete, akit ha férje azzal vádolt meg, hogy nem
szűzen ment hozzá, a szüleivel együtt kellett bizonyítania a véres ruha
segítségével, hogy az volt. Ha nem tudta bizonyítani, megkövezték, ha
azonban igen, akkor a férj a felesége szüleinek pénzbüntetést fizetett és
sohasem bocsáthatta el a házastársát. (vö.  MTörv 22,13–21) A tWnz> főnév
paráznaságot,  hűtlenséget   jelent,  amelyet  elsősorban  Jeremiás,  Ezekiel
és Ozeás használ a választott nép egészére vonatkozóan.134 

A házasságtörés
Izraelben  a házasságon  kívüli  szexuális  kapcsolatot  nagyon  szigorúan
vették: halálbüntetéssel sújtották azt, akit házasságtörésen értek. Kettős
mérce figyelhető meg: a férfiak számára megengedett volt házasságon
kívüli  szexuális  kapcsolat   létesítése,  méghozzá  a  prostituáltakkal  (vö.
Júda és Támár esete – Ter 38), [mivel házasságtörés alatt férjezett nővel
való szexuális kapcsolatot értettek]. A házasságtörés tilalma mögött a tu‐

134 Vö. FRANTS BUHL (szerk.), Wilhelm Gesenius’ Hebräisches und Aramäisches Handwör‐
terbuch über das Alte Testament, Berlin 1962, 202.



76 Gánicz Endre

lajdonjog és az egyértelmű atyai leszármazás állt, ezért igyekeztek meg‐
óvni a népet a család egységét felbontó, idegen férfiakkal való kapcso‐
lattól. A Bibliában nem találunk utalást arra vonatkozóan, hogy a házas‐
ságtörő   asszony   férje   kegyelmet   gyakorolna   a   bűnt   elkövetőkkel
szemben: „mert a férfi féltékenysége és haragja nem ismer kíméletet a
bosszú  napján, nem enged senki könyörgésének,  és váltságul  nem  fo‐
gad el semekkora ajándékot.” (Péld 6,34–35)

A nemi erőszak
A  Második Törvénykönyv különbséget tesz eljegyzett szűzlány városban
és mezőn való megerőszakolása között, mert a városban az ártatlansá‐
gát bizonyító segélykiáltását meg lehetett volna hallani, míg a mezőn ez
nem feltétlenül van így. Ebben az utóbbi esetben csak az erőszakot elkö‐
vető férfit kell megkövezni, míg az elsőben mindkettőt. Az hN"[i ige nem a
fizikai  erőszakot   jelöli  elsődlegesen,  hanem  a   törvénytelen   szexuális
kapcsolatot, mivel ez az ige akkor is szerepel, ha a nő önként vesz részt
a szexuális kapcsolatban. Dina és Szichem esetében is a törvénytelen jel‐
leget hangsúlyozza ez az ige, amit az támaszt alá, hogy Dina testvérei
szerint utcanőként (hn"zO) (vö. Ter 34,31) bánt vele Szichem, magyarán nem
saját   feleségeként,   hanem   törvénytelenül.  Az   erőszak   elkövetőjének
büntetése a halál, amiből az következik, hogy inkább erőszakos bűntett‐
ről van szó, mintsem szabad akaratú szexuális kapcsolatról, illetve az is
nyilvánvaló, hogy a lány áldozat. (vö. MTörv 22,25–27)

A vérfertőzés
A vérfertőzés elkerülése érdekében az Ószövetségi Szentírás előírásai kö‐
zött szerepelnek a családon belüli tiltott nemi kapcsolatok is. Különösen
a  Leviták könyve 18. és 20. fejezete valamint a  Második Törvénykönyv 27.
fejezete  tartalmazza  a  szexuálisan  tiltott  rokoni  kapcsolatok  részleteit.
A felsorolásban  nem szerepel  az anyai ágú nagybácsi  és felesége, ami
arra  utalhat,  hogy  őket  már  egy  másik  család  tagjainak  tekintették  és
ennek következtében a velük való nemi érintkezést nem tekintették vér‐
fertőzésnek. A felsorolt vérfertőző kapcsolatok büntetése azonban nem
volt egyforma: míg a házasságtörés, homoszexualitás, fajtalankodás és a
mostohaanyával, anyóssal, mennyel való közösülés halálbüntetést vont



A bujaság a Bibliában 77

maga után, addig a lánytestvérrel, sógornővel, nagynénivel, a nagybácsi
feleségével, illetve a havi vérzésben levő nővel történő esetekben a bün‐
tetést nem a közösség végezte, hanem az Istenre bízták. Zavarba ejtő a
lányokkal  való  nemi  kapcsolat   tiltásának  hiánya  a  felsorolásban,  ami
arra utalhat, hogy az atyai tekintély még annyira erős volt, hogy nem
mertek egyértelmű tiltást beírni. Másrészt feleslegesnek is tarthatták, hi‐
szen egyértelmű volt az elvárás, hogy a még meg nem házasodott lány‐
nak szűznek kell lennie, ami rögtön kizárta az apa‐lánya nemi kapcsola‐
tot   is.  Ezt  a   témát   lezárva  azt  mondhatjuk,  hogy  a  vérfertőzést   tiltó
törvények  meghatározzák  a  családi  köteléket. Mivel  a  házasság  révén
alakul  ki  a  család,  a  szexuális  kapcsolat  az  apa   feleségével,  az  apai
nagybácsi feleségével és a sógornővel kifejezetten tilos, mert azok mezí‐
telensége (vagyis fedetlen nemi szerve, héberül hw"r>[,) egyenértékű a fér‐
jük  mezítelenségével.  Ezzel  megegyezőleg,  az  asszony  vérvonala  pár‐
huzamban   áll   a   férj  vérvonalával   és   ezért   tiltott.  A  hM'zI  fogalma   a
vérfertőzés nem vérbeli rokonságon alapuló sajátos fajtáját fejezi ki: az
anyóssal,  a   feleség   lánytestvérével,   lányával  és  unokájával  való  nemi
kapcsolatot.  Egy  másik  fogalmat  a  lb,T,‐t,  melynek   jelentése  „helytelen
keveredés”, a mennyel való nemi kapcsolatra vonatkoztatja a Biblia szö‐
vege  (vö.  Lev  20,12).  Ezzel   juttatja  kifejezésre,  hogy  a  családon  belüli
szexuális kapcsolat tönkreteheti a család szerkezetét. Onán a sógornőjé‐
vel való nemi érintkezés során nem vérfertőzést követett el, hanem ki‐
zárta a levirátus törvényének elsődleges célját, vagyis azt, hogy elhunyt
testvérének utódot támasszon. (vö. Ter 38,9)135

A fajtalankodás
A szexuális élet szabályozásának egyik fontos eleme az volt Izraelben,
hogy  azokat  a  személyeket  és  csoportokat,  amelyek  keveredését  meg
kellett akadályozni, elválassza egymástól. A  Ter 6,1–4‐ben található Is‐
ten  fiainak  emberek  lányaival  való  keveredése  pontosan  azt  a  problé‐
mát jelentette, amit a fajtalankodás is: eltörli az emberiséget, mint meg‐
különböztetett fajt. A teremtés történetben Ádám egyetlen állatban sem
talált  magához   illő  társat,  végül  az   Isten  álmot  bocsátva  rá  az  oldal‐

135 Vö. FRYMER‐KENSKY, i. m., 1145.



78 Gánicz Endre

csontjából  alkotta meg a hozzá illő segítőt. (vö.  Ter 2,20) A fajtalanko‐
dás,  vagyis  az  állatokkal  való  közösülés  mindkét  nem  számára   tilos:
„Semmiféle  állattal  se  közösülj  és  ne  tedd magadat  tisztátalanná  vele,
asszony pedig ne feküdjék állat alá, hogy közösüljön vele: iszonyú bűn
az!” (Lev 18,23) Ennek a bűnnek is halál a büntetése, s a bűn súlyosságát
jelzi, hogy a fajtalankodásban résztvevő állatot is meg kellett ölni. (vö.
Lev 20,15–16) Mindezeket a nemi bűnöket a kánaánitáknak tulajdonítja,
amely miatt el is kell pusztulniuk, intő jel gyanánt a választott nép tag‐
jainak.136 A fajtalankodó személyt átkozottnak tekintették, aki nem ve‐
hetett részt a kultuszban! (vö. MTörv 27,21) Ezt az átkot is valószínűleg
a leviták hirdették ki az áldásokkal együtt.137 A fajtalankodás kifejezésé‐
re   ugyanazt   a   fogalmat   használja   a   biblia   (a  lb,T,-t,  a   helytelen
keveredést”), mint amit a mennyel való nemi kapcsolatra. 

A homoszexualitás
A homoszexualitás tiltását illetően a férfi és a nő kategóriájának érin‐
tetlenül hagyását nem a lb,T,, „a helytelen keveredés” fogalom fejezi ki;
annak súlyosságát a halálbüntetés jelzi. A Második Törvénykönyv szerint
tilos a férfiaknak női ruhát, a nőknek férfiruhát hordani. A homosze‐
xualitás tiltása azonban csak a férfiakra vonatkozik: „Férfival ne hálj
asszonnyal való hálás módjára: undokság az!” (Lev 18,22) Ennek oka
az   lehet,  hogy  a   leszbikus  együttlét  során  nem   történik  valódi   testi
egyesülés, mint a férfi és nő nemi aktusában.138 

A bujaság az Újszövetségben

Az Isten Fia, Jézus Krisztus megtestesülésével elérkezett az Isten orszá‐
ga, ami azonban nem jelenti azt, hogy az ember szabadsága és így a bűn
választása, elkövetése megszűnt volna létezni. Az  Újszövetségi Szentírás

136 Vö. MAGYARORSZÁGI REFORMÁTUS EGYHÁZ KÁLVIN JÁNOS KIADÓJA, Jubileumi Kommentár.
A Szentírás magyarázata. I. kötet: Általános tájékoztató a Szentírásról. Az Ószövetség köny‐
veinek magyarázata. Genezis – Jób könyve, Budapest 1995, 232.

137 Vö. uo. 273.
138 Vö. FRYMER‐KENSKY, i. m., 1145–1146.



A bujaság a Bibliában 79

lapjain éppen ezért ugyanúgy megtalálhatjuk a bujaságot és a hozzá kö‐
tődő bűnöket, mint az Ószövetség idejében. A bujaság témáját a követke‐
ző görög szavak segítségével tárgyaljuk: 1. evpiqumi,a – vágy, kívánság; 2.
evpiqume,w – vágyakozni; 3. avse,lgeia – bujaság; 4. h`donh, – gyönyör; 5. o;rexij
– vágy; 6. puro,w – égni; 7. pa,qoj – szenvedély; 8. pornei,a – paráznaság; 9.
porneu,w – paráználkodni; 10. moiceu,w – házasságot törni; 11. moicei,a – há‐
zasságtörés.

evpiqumi,a – vágy, kívánság
Az  evpiqumi,a  főnév újszövetségi előfordulásai részben általános értelmű
vágyakozást   fejeznek  ki,   részben  a   test  vágyaira  vonatkoznak,   így  a
nemi vágyra is. Jézus Krisztus tanításában a magvetőről szóló példabe‐
széd  egyik  elemeként  található  meg,  ahol  „a  világi  gondok,  a  csalóka
gazdagság” mellett más dolgok kívánsága is betölti az isteni igét hallga‐
tókat, de ezek a bűnök elfojtják az igét, így a mag terméketlen marad.
(vö. Mk 4,19). Szent Pál apostol a nem általa alapított római egyházköz‐
ség tagjainak az istentelen emberekről írva hívja fel a figyelmüket arra,
hogy  Isten  az  emberek  szabadságát  ebben  az  esetben  sem  korlátozta,
hanem „átadta őket szívük vágya szerint a tisztátalanságnak, hogy ma‐
guk becstelenítsék meg testüket” (Róm 1,24). A személyes ismeretség hi‐
ánya sem akadályozhatta meg azonban a nemzetek apostolát, hogy ne
buzdítsa a rómaiakat mint Krisztussal közösségben élőket arra, hogy az
eljövendő üdvösséget szemük előtt tartva ne engedelmeskedjenek a test
kívánságainak. (vö. Róm 6,12)139 A test érzéki vágyakban való dédelgeté‐
sének tiltása mellett, annak méltó felruházása képével buzdítja őket az
igaz  életre:  „öltsétek  magatokra  az  Úr   Jézus  Krisztust!”   (Róm  13,14a)
A  Galatákhoz   írt   levél  szenvedélyes  hangneme   tanúsítja  azt,  hogy  Pál
apostol  az  általa  alapított  közösség  tagjainak  eltévelyedését   igyekszik
kijavítani. A Lélek és a test kívánságainak és vágyakozásainak ellentété‐
ről  a  megigazulás   tan  kifejtése  során  nyújt  útmutatást  a  galatáknak,
hogy  világosan  meg  tudják  különböztetni  a  test  cselekedeteit  a  Lélek
gyümölcseitől, ők, mint Krisztushoz tartozók, akik „megfeszítették tes‐
tüket a vétkekkel és a kívánságokkal együtt.” (vö.  Gal 5,16–26) Az  Efe‐
zusi levél szerzője az istentelen emberek mentalitásának hatását mutatja

139 Vö. TAKÁCS GYULA, Római levél. Egzegézis jegyzet, Budapest é. n., 117–118.



80 Gánicz Endre

be. (vö.  Ef 2,3) Az ezzel szoros párhuzamban álló  Kolosszei levélben ép‐
pen ezért hangzik el a felszólítás: „Irtsátok ki tehát tagjaitokból azt, ami
földi: a paráznaságot, a tisztátalanságot, a bujaságot, a gonosz kívánsá‐
got és a kapzsiságot, ami nem más, mint bálványimádás.” (3,5). A nem‐
zetek  apostola  az  újjászületés  nélküli  emberek   sajátosságának   tekinti
ezeket a bűnöket.140 Pál a legelső levelében Isten akarataként mutatja be
a  hívők  megszentelődését,  amihez  hozzátartozik  a   test   szentségének
megőrzése  a  vágyódás  szenvedélyének  elkerülésével.  (vö.  1Tessz 4,35)
„Kerüld az ifjúkor vágyait!” (2Tim 2,22) Timóteus annak a felszólításnak
az alanya, amely megnyitja az utat számára, hogy mások példaképe le‐
hessen az igazságosságban,  hitben, szeretetben  és békességben  megélt
életével. Különösen is fontos az igehirdető hiteles élete a levél írója sze‐
rint,  mivel  a  vallásosság   látszatát  magukon  viselő emberek  az  utolsó
időkben olyan bűnökkel terhelt, különböző vágyaktól hajtott asszonyo‐
kat ejtenek rabul, akik tanulásuk ellenére soha nem jutnak el az igazság
ismeretére. A Titusznak szóló felhívás a múlt állapota és a jelen megkí‐
vánt helyzete közötti eltérést tartalmazza: „Megjelent ugyanis Üdvözítő
Istenünk kegyelme minden embernek, és arra oktat minket, hogy tagad‐
juk meg az istentelenséget és a világi vágyakat.” (Tit 2,11–12a) „Hiszen
valamikor mi magunk is oktalanok, hűtlenek és tévelygők voltunk, sok‐
féle vágynak és gyönyörnek szolgáltunk, gonoszságban és irigységben
tengődtünk, gyűlöletesek és gyűlölködők voltunk.” (Tit 3,3) A katolikus
levelekben az  evpiqumi,a  főnév előfordulásai  szintén a múlt pogányként,
bűnös kívánságokban való állapotát szemléltetik, illetve a levelek írói az
Isten hathatós segítségére hivatkozva kérik a híveket a testi kívánságok‐
tól való tartózkodásra. Jakab levele viszont a kívánságnak a bűn létre‐
jöttében betöltött szerepét írja le: „Mindenkit, aki kísértésbe esik, a saját
kívánsága vezeti félre  és csábítja a rosszra. A kívánság pedig, mihelyt
megfogant, bűnt szül, a bűn pedig, ha elkövetik, halált okoz.” (Jak 1,14)
Az a katolikus levél, amely az Istent mint szeretetet mutatja be, a vilá‐
got nevezi meg a test és a szemek kívánságai, valamint az élet kevélysé‐
ge forrásának. (vö. 1Jn 2,16) 

140 Vö. MAGYARORSZÁGI REFORMÁTUS EGYHÁZ KÁLVIN JÁNOS KIADÓJA: Jubileumi Kommentár.
A Szentírás magyarázata. III. kötet: Az Újszövetség könyveinek magyarázata. Mértékek, táb‐
lázatok, térképek, Budapest 1995, 333.



A bujaság a Bibliában 81

evpiqume,w – vágyakozni, megkívánni
Az evpiqume,w ige ugyan kevesebbszer fordul elő az Újszövetségi Szentírás‐
ban, mint az  evpiqumi,a  főnév, de jelentősége egyáltalán nem kisebb:141 a
hegyi beszéd részeként olvashatjuk  Máté evangéliumában a krisztusi an‐
titézist  a  házasságtörésre  vonatkozóan,  aminek   forrása  már  nem  egy
külső cselekedet, hanem a megkívánáshoz társuló akarati hozzájárulás.
Jézus Krisztus az egész embert egységnek tekintette, és annak belső és
külső megnyilvánulásait egy szintre emelte. Szent Pál a Tízparancsolatot
idézve használja az evpiqume,w igét („Ne kívánd meg a másét!” – vö. Róm
13,9), amit a Dekalógus idézett parancsaival együtt a két főparancs máso‐
dik részével azonosít. Az emberben  megnyilvánuló tehetetlenségi erőt
írja le a test Lélek elleni és a Lélek test elleni vágyakozása,  amely Pál
személyes tanúságtételéből is nyilvánvaló: „Hisz nem teszem a jót, ame‐
lyet akarok, hanem azt teszem, amit nem akarok, a rosszat.” (Róm 7,19)

avse,lgeia – bujaság
Az Ószövetség mellett az Újszövetségi Szentírásban is megtalálható a buja‐
ság fogalma, az  avse,lgeia. A tisztaságról és tisztátalanságról szóló krisz‐
tusi tanítás részét  képezi  Márk evangéliumában a bujaság, kicsapongás,
amit sok más, belülről származó bűnnel együtt sorolt fel Jézus, amikor
tisztának  nyilvánított  mindent, ami  kívülről  jut az emberbe. (vö. 7,22)
Ehhez hasonlóan a  Galata levél egy bűnlajstromban, a test cselekedetei‐
nek felsorolásában tartalmazza a bujaságot. (vö.  Gal 5,19) Az üdvösség
elközelgő ideje (közelebb van, mint amikor hívők lettünk –  Róm 13,11)
az indok arra, hogy Pál óvja a híveket attól, hogy tobzódásban és része‐
geskedésben, bujálkodásban és kicsapongásban,  civódásban és versen‐
gésben éljék az életüket (vö. Róm 13,13). A legproblémásabb páli közös‐
ség a korintusi volt, amely az apostol sok befektetett munkája ellenére
sem jutott el a nemzetek apostola által elvárt állapotba: „meg kell majd
siratnom  sokakat  azok  közül,  akik  régebben  vétkeztek,  és  nem  tértek
meg a tisztátalanságból, paráznaságból és szemérmetlenségből, amelyet

141 Vö.  BALÁZS KÁROLY, Az első teljes magyar Újszövetségi Szómutató Szótár Károli Gás‐
pár – 1908‐ban revideált – fordításához a Nestle‐Aland: Novum Testamentum Graece (a gö‐
rög nyelvű Újszövetség 26. kiadása) alapján készült Konkordanciával összevetve, Budapest
1998, 231.



82 Gánicz Endre

elkövettek.” (vö.  2Kor 12,21) Péter katolikus levelei azt hangsúlyozzák,
hogy a bujaság múltban megnyilvánuló tettei a pogányok akaratát tük‐
rözik, a jövőben pedig a tévtanítók hiábavaló és kevély beszédei mellett
a csábítás eszközei lesznek. (vö.  1Pt 4,3;  2Pt 2,18) A befurakodott álhí‐
vektől óvó  Júdás levél ezt azzal egészíti ki, hogy ezek a tévtanítók alat‐
tomban végzik a munkájukat oly módon, hogy „Istenünk kegyelmét ér‐
zékiségre   fordítják,   és   az   egyedül  Uralkodót,   a  mi  Urunkat,   Jézus
Krisztust tagadják”. (vö. Júd 4)

h̀donh, – gyönyör
A  magvetőről  szóló  példabeszéd  magyarázatában  Lukácsnál  már  a
h̀donh,142 szó szerepel, ami a Márknál található evpiqumi,a fogalmat helyette‐
síti és konkretizálja. Ebből következik, hogy Lukács szerint az önmegta‐
gadás  és  az  elkötelezettség  hiányzik  az  emberekből,  ami  miatt  az  ige
meghallgatását követően meghiúsul a gyümölcs termése.143 A Titusznak
írt  buzdítások  között  a  mindenki   iránt  megnyilvánuló  szelídség  oka‐
ként jelenik meg az, hogy „Hiszen valamikor mi magunk is oktalanok,
hűtlenek és tévelygők voltunk, sokféle vágynak és gyönyörnek szolgál‐
tunk…”   (Tit  3,3a)  A  mások   iránti  szelídség  biztosít   lehetőséget  arra,
hogy azok jó útra térjenek. Érdekes gondolatfüzért találunk Jakab kato‐
likus  levelében,  ahol  a  háborúság  és  civakodás  okaként   jelenik  meg  a
h̀donh,: „Honnan a háborúság és civakodás köztetek? Nemde bensőtök‐
ből, a kívánságaitokból, amelyek tagjaitokban háborognak? Csak kíván‐
tok, s nem kaptok semmit,  öldököltök  és versengtek, s  nem szereztek
semmit. Civakodtok és tusakodtok, és nincs semmitek – azért, mert nem
kértek. Kértek és nem kaptok – mert rosszul kértek, azért, hogy kíván‐
ságaitokra fordítsátok.” (Jak 4,1–3) 

142  További   jelentései:  „jóleső  érzés,  kielégülés,  vágyak  kielégítése”,   lásd  BALÁZS

KÁROLY, i. m., 268.
143 Vö. ORTENSIO DA SPINETOLI, Lukács a szegények evangéliuma, Szeged 2001, 288.



A bujaság a Bibliában 83

o;rexij – vágy
Ez a szó egyszer fordul elő a Rómaiakhoz írt levélben (1,27).144 Az emberi
gonoszság bemutatása során Pál apostol kitért a homoszexualitásra is,
amely az Ószövetséggel ellentétben itt már a nőkre is vonatkozik. A ter‐
mészetellenes nemi kapcsolatot úgy mutatja be, mint az Isten ismereté‐
hez való ragaszkodás hiányának következményét, amely sok más bűn‐
nel   együtt   a   gonoszok   megérdemelt   bére.   Ebben   az   esetben   is
beigazolódik, hogy a bűn magában hordozza a büntetést.

puro,w – égni
A pogányok apostola egyetlen alkalommal használja ezt az igét a leve‐
leiben  a szexualitás témakörében145: Szent Pál az önmegtartóztatás ne‐
hézségét az égni jelentésű igével fejezi ki, amit közhelyként foghatunk
fel  a  nemi  vággyal  kapcsolatban.  (vö.  1Kor  7,9)  Másik  értelmezése  az
égni igének az Isten ítéletére vonatkozik, amely az  Ószövetségben is je‐
len volt, ugyanakkor Pál apostol is többször alkalmazza ezt az igét eb‐
ben az értelemben. Jelen esetben azonban inkább a nemi szenvedély tü‐
zéről van szó, ahogyan azt az egyházatyák is értelmezték.146

pa,qoj – szenvedély
Az asszonyok természetellenes szexuális kapcsolata – ugyancsak a  Ró‐
maiakhoz  írt levélben – gyalázatos  szenvedélyként  jelenik  meg. A  pa,qoj
mindhárom újszövetségi előfordulása negatív tartalmú, amit a Krisztus‐
ban újjászületett embernek ki kell irtania magából, hogy teljesülhessen
az Isten akarata és megvalósulhasson a hívők megszentelődése. (vö. Kol
3,5; 1Tessz 4,5)

144  Vö.  ROBERT MORGENTHALER,  Statistik  des  neutestamentlichen  Wortschatzes,  Zürich
1992, 126.

145 Vö. BALÁZS KÁROLY, i. m., 520.
146 Vö.  CSERHÁTI SÁNDOR, Pál apostolnak a korinthusiakhoz írt első levele. Fordítás és ma‐

gyarázat, Budapest 2008, 307–308.



84 Gánicz Endre

pornei,a – paráznaság
A pornei,a főnév 25 újszövetségi előfordulásából147 5 eset vitatott, 12‐szer
szexuális értelemben vett bűnt jelöl, míg 8 alkalommal metaforikus je‐
lentéssel bír. A válásra vonatkozó krisztusi antitézis  Máté evangéliumá‐
ban található változata: „Én viszont azt mondom nektek, hogy mindaz,
aki elbocsátja feleségét – kivéve a paráznaság esetét –, házasságtörővé
teszi, és aki elbocsátott nővel összeházasodik, házasságot tör.” (Mt 5,32)
egy olyan  kivételt  tartalmaz,  amelyet  sokan  sokféleképpen  magyaráz‐
tak. Az ószövetségi  rb'D' tw:r>[, (házasságtörés) vagy a tWnz> (bármiféle erköl‐
csi vétek) jelentésű szavak állhatnak a fogalom hátterében. Szent Jero‐
mostól kezdve sokan a házasságtörés jelentést fogadták el, de az avpolu,w
ige alatt nem a házassági kötelék felbontását jelentő elbocsátást, hanem
időleges  elkülönülést  értettek.148 Az  újabb  megoldási  kísérletek  közül
meg kell említeni azt, amelyik figyelembe veszi, hogy maga Máté is is‐
meri  a különbséget a  pornei,a  (paráznaság)  és a  moicei,a  (házasságtörés)
fogalmak  között,  hiszen  a  moiceu,w  (házasságot  törni)  igét  is  használja.
Szent Pál a korintusiakhoz írt első levelében (5,1) a vérfertőző kapcsola‐
tot illeti pornei,a kifejezéssel. A Jeruzsálemi Zsinat határozatának záradé‐
ka a pornei,a‐tól való tiltással nem egyszerűen a paráznaságot akarta til‐
tani,   hanem   azokat   a   pogányok   és   zsidók   körében  megengedett
vérrokonok  közti házasságokat,  amely a keresztények  számára  tilosak
voltak. Ennek a Máté által leírt kivételnek a lehetséges háttereként gon‐
dolhatjuk a páli privilégium túlzottan könnyen vett használatát vagy a
megtérők  meglévő   vérrokonokkal   kötött   házasságának   felbontását.
A  korintusi  hívek  erkölcstelen  élete  miatt  írja  Pál,  hogy  a  paráznaság
egyedülálló bűn, mert nem a testen kívüli, mint az összes többi, hanem
paráználkodva a saját testük ellen vétkeznek. (vö.  1Kor 6,18) Ezért kér‐
désükre válaszolva javasolja, hogy a paráznaság bűnének elkerülése vé‐
gett legyen  minden  férfinak  felesége  és minden asszonynak  férje. (vö.
1Kor 7,2)

147 Vö. ROBERT MORGENTHALER, i. m., 134.
148 Vö. ORTENSIO DA SPINETOLI, Máté, az egyház evangéliuma, Szeged 1998, 170–171.



A bujaság a Bibliában 85

porneu,w – paráználkodni
A  porneu,w  ige a  Jelenések könyvében fordul elő az esetek többségében (5
alkalommal), ahol a pergamoni és a tiatírai egyházon kívül a bűnös vá‐
rost jelképező Babilon és a vele paráználkodók az alanyai ennek az igé‐
nek. Az 1Kor 10,8 kétszer tartalmazza ezt az igét és a pusztai vándorlás
során a bálványkultuszt követő bűnre és annak következményére hívja
fel a figyelmet.149

moiceu,w – házasságot törni
A válásra  vonatkozó  krisztusi  tanítás  Lukács evangéliumában  olvasható
változata nem tartalmazza a paráznaság kivételét. Párhuzamba állítja a
szolgát a házastársakkal: ahogyan két úrnak nem szolgálhat egy szolga,
úgy nem lehet egy  férfinak két felesége és egy nőnek két férje  sem.150

(vö. Lk 16,18) Jézus megvédi a nő méltóságát, akinek nem a férfi kiszol‐
gáltatott   szolgálójának   és   szórakoztatójának,  hanem   segítőjének  kell
lennie.151 Az örök élet után vágyakozó ember kérdésére is minden szi‐
noptikusnál szerepel a „Ne törj házasságot!” parancs, melynek hangsú‐
lyos voltát Lukácsnál a sorrend megváltoztatása jelzi. A házasságtöré‐
sen   ért   asszony   történetét   nem   tekintjük   a   hiteles  János‐evangélium
részének, mivel nem található meg a legrégebbi kéziratokban, valamint
a   jánosi  stílustól  és  szókészlettől   is  eltér,  valószínűleg  későbbi  betol‐
dás.152 A megkövezésre vonatkozó kérdés a Kr. u. 1. század végétől al‐
kalmazott megfojtásra is vonatkozhat, amelyet azokban az esetekben al‐
kalmaztak,  amikor  nem  volt  pontosan  előírva  a  halálbüntetés  módja.
(vö. Jn 8,4)153

149 Vö. MAGYARORSZÁGI REFORMÁTUS EGYHÁZ, i. m., 268.
150 Vö.  ROLAND MEYNET,  Il Vangelo secondo Luca. Analisi retorica, Bologna 2003, 606–

607.
151 Vö. JAMES L. MAYS (szerk.), Harper’s Bible Commentary, San Francisco 1988, 957.
152 Vö. JOHN F. WALVOORD ‐ ROY B. ZUCK, A Biblia ismerete. Kommentársorozat VI: Máté

– János, Budapest 1997, 424.
153 Vö. BENEDIKT SCHWANK, János, Szeged 2001, 302.



86 Gánicz Endre

moicei,a – házasságtörés
A  moicei,a főnév mindössze három alkalommal található az  Újszövetségi
Szentírásban. Ez a fogalom az előbb említett házasságtörő asszony törté‐
netén  kívül  (Jn  8,3)  még  kétszer  fordul  elő a  szinoptikusoknál,  a  már
tárgyalt   tisztaság  és   tisztátalanság   témakörében   (Mt  15,19;  Mk  7,22).
Máté  az  evangéliumában  a  Kiv  20,13–15  maszoréta  szövegét  követve
alakította át a bűnlajstrom márki sorrendjét, amely inkább a LXX fordí‐
tást követi.154

Összefoglalás

A bujaság  főbűne  a közvetett  és a közvetlen  fogalmak  révén mind az
Ó‐, mind az Újszövetségben jelen van, hiszen – ahogy a hozzá kapcsoló‐
dó bűnökből  is látszik  – szorosan  kötődik az ember  hétköznapi  életét
meghatározó, testi létéhez. A bűn elkerüléséhez az érzéki vágy, a meg‐
kívánás elutasítását írják elő az Ószövetség törvényei, illetve az Újszövet‐
ség  tanítása.  A  bujasághoz  kötődő fogalmak  sokszínűsége  és  a  bibliai
példák nagy száma azonban azt mutatja, hogy ezeknek nagyon sokszor
nem sikerül engedelmeskedni. A boldog földi élethez azonban elenged‐
hetetlenül szükséges ezek betartása. Az Ószövetségben a bujasághoz kö‐
tődő bűnök halálbüntetésének gyakori volta jól mutatja ennek a bűnnek
súlyos voltát, amely az  Újszövetségben egyértelműen a belülről, a szív‐
ből származó vágyak elutasításával kerülhető el.

154 Vö. ROBERT H. STEIN, Mark, Grand Rapids/Mich. 2008, 346.



PAPP MIKLÓS

A bujaság az erkölcstanban

Minden főbűn sok más bűnnek a gyökérbűne, minden főbűn súlyosan képes ár‐
tani mások és a saját élet igaz vezetésének. Mégis a bujaság még a főbűnök kö‐
zül is kiemelkedik: rendkívül súlyos zsákutcákba vezetheti a saját életvezetést,
vissza nem fordítható és több életre is kiható kisiklások lehetnek a következmé‐
nyei,  álnok jellemzője  lehet  a rendes  emberek  árnyékszemélyiségének  is, vala‐
mint alattomosan mérgezi a társadalom közmorálját, fertőzi a következő gene‐
rációkat.  Életünknek  nem  a legfontosabb  területe  a szexualitás,  de csodálatos
termékeny hatással van az életvezetésre, ha ez a terület rendben van, ill. eme
terület rendetlensége súlyos kisiklásokat tud okozni személyes és a társadalmi
szinten is.

A főbűnök elhelyezése a cselekvéselméletben
Transzcendens döntés – habitus – konkrét tett

A bujaságot már az ókorban‐középkorban is főbűnnek tartották, de ezt
tudnunk kell a mai szisztematikus morálteológiában is elhelyezni. Nap‐
jaink morálteológiáját  alapjaiban  két szellemtörténeti  hatás formálja:  a
transzcendentális ismeretelmélet és a folyamatszerűség. 
A transzcendentális ismeretelmélet mindig a látható mögött a látha‐

tatlan, transzcendens okságot keresi: mi a lehetőségi feltétele egy kategoriá‐
lis,  konkrét  eseménynek? Például  egy  virág  empirikus   látásának  transz‐
cendens   lehetőségi   feltétele   az   ember   teljességre   irányulása,   hogy
megismerő horizontjában fel tudja fedezni a virágot. Ha csak specifiku‐
san  egyféle  ingerre  lenne  nyitott  (mint  az  állat),  akkor  csak  bizonyos



88 Papp Miklós

szagokat, színeket látna. Ám az ember a teljességre irányul, a végtelenre
nyitott megismerési horizontjában minden képes felbukkanni, ami léte‐
zik. Előbb a létre irányul, s amiatt tud irányulni a létezőkre. Az ismeret‐
elméletben  ezt  ontológiai  vagy  transzcendentális  differenciának155  nevez‐
zük.  Jól  szemlélteti ezt  Ludwig  Wittgenstein szem‐látótér hasonlata:  a
látó szem önmagát sohasem látja a látott tárgyak között (még tükörben
is csak tükörképet lát), minden empirikus megismerés mögött‐előtt van
egy  nem  empirikus  lehetőségi  feltétel.  Ezt  a  differenciát  a  megismerő
alanyra tovább vonatkoztatta Immanuel Kant: így megkülönböztette a
személynek a transzcendens belső magját és annak empirikus külső ré‐
szét.  A   transzcendens  belső   az   empirikus  külsőben   fejezi  ki  magát
(gesztusok, morális  tettek, áldozatok  stb.), ugyanakkor  a belső szabad
tud maradni az ösztönöktől, valamint a külső, empirikus kísértésektől,
szociológiai közmoráltól. Az embernek a fizikain túl van egy meta‐fizi‐
kai én‐központja, s ennek a transzcendens irányulása ölt testet a törté‐
nelmi‐kategoriális valóságban. 
A morálteológiai cselekvéselméletre vonatkozóan ez azt jelenti:  a lát‐

ható cselekvés mögött láthatatlan irányulás van, s ez a transzcendens irányu‐
lás (a jó ill. a rossz felé) teszi lehetővé a kategoriális, konkrét cselekvést (a jót ill.
a bűnt). Amikor  a  morálteológiában  megfontolásra  került  a  transzcen‐
dentális ismeretelmélet és teológia jelentősége, akkor kezdték feltárni az
alapdöntés (optio fundamentalis) teóriáját.156 Ehhez az alapokat a pszicho‐
lógia   részéről   a   folyamatszerűség   elve,  az   ismeretelmélet   részéről   a
transzcendentális differencia rakta le.

 A  lélektan  egyre   jobban  feltárja  a  cselekvések  kontinuitását:  a
tettek nem derült égből pottyannak, hanem az  előtörténetek be‐
folyásolják őket. A pszichológia az életet egy folyamatos törté‐
nésnek szemléli,  amiben  az egyes  tetteket a nagyobb  történés
hordozza és magyarázza. A tettek nem függetlenül sorakoznak
egymás mellett, mint gyöngyök a nyakékben, hanem egy füzért
alkotnak. Persze még a lánc‐láncszemek hasonlat sem jó, mert
nem csak az egymás melletti tettek hatnak egymásra, hanem a

155 NYÍRI TAMÁS, Alapvető etika, Budapest 1994, 32–34.
156 KLAUS DEMMER, Fundamentale Theologie des Ethischen, Freiburg 1999, 242–250.



A bujaság az erkölcstanban 89

legkorábbiak   (kisgyerekkor)   is  hatnak  a   legkésőbbiekre.  Hel‐
mut Weber157  szerint inkább  hullám‐folyó viszonyáról  kellene
beszélni:   egy‐egy   hullám   látványos,   kiemelkedik   (ezek   a
tettek), de azt a folyó hordozza (egész életfolyam). Így a lélektan
az   egyedi   tettek  mögött  az  azokat  hordozó   életfolyam   jelentőségét
emeli ki.  Fontos kategória lett a folyamatszerűség: így a jó élet
felépítésében és a halálos bűnben is a jelentős tettek nem derült
égből villámcsapások, hanem hosszú folyamat által készülődő
hullámcsapások, melynek fő folyamai olykor láthatatlanok.

 A  lélektan  másik  nagy  felfedezése,  hogy  tetteink  különböző  in‐
tenzitásúak:  nem  minden  tettünkbe mondjuk  bele  magunkat  egyfor‐
ma mélységben, intenzitásban. A személy benne van minden tu‐
datos és akart tettben, de nem ugyanolyan  mértékben:  olykor
teljesen, máskor felszínesen. A tett külső, tárgyi vonatkozásától
ez  valamennyire  független.  Jobb  esetben  megegyezik,  tehát  a
legsúlyosabb   tettbe  a   leginkább  mondjuk  bele   személyünket
(házasság, pályaválasztás), a kevésbé fontosakba csekélyebben
(pizza  kiválasztása).  Olykor   történhet  ez  a   tárgytól   függetle‐
nebbül: egy pályaválasztásba, házasságba, bűncselekménybe is
bele lehet sodródni, alig azonosulva velük – de egy apró tettbe
is belemondhatjuk teljesen magunkat: tudunk szerelmet vallani
egy szál virággal, és tudunk gyűlölni egyetlen pillantással. 

A filozófia és a teológia a szabadság spekulatív elemzésével jut el a kü‐
lönböző súlyú tettekig.

 Az  első szabad, nagyon személyes döntés súlyosságát, hosszú távú
hatását hangsúlyozza Jacques Maritain.158 Szerinte már gyerek‐
korban lehet dönteni Isten mellett vagy ellene. Talán jelentékte‐
len kis tetteket hajt végre (csokit tesz a Jézus szobor elé, vagy
cseresznyét lop), de már mögötte van egy alaphangoltság, alap‐

157 HELMUT WEBER, Általános erkölcsteológia (ford. Tuba Iván), Budapest 2001, 264–273.
158  JACQUES MARITAIN,  La  dialectique   immanente  du  premier  acte  de   liberté,  in  Nova  et

vetera 20 (1945) 218–235.



90 Papp Miklós

szándék – s ez túlmutat az egyedi tetteken, kihat a felnőtt énre
is.  Ezt  az   első  „vágánybeállítást”  nevezi  optio   fundamentalis‐nak,
ami nem dönt végérvényesen az egész életről, de hosszabb sza‐
kaszon meghatározó.

 Karl  Rahner  azt  elemzi,  hogy  a  szabadság  nem  merül  ki  az
egyes választásokban (mit tegyek, hogyan tegyem), azt is meg‐
teheti az ember, hogy nem választ.159 Mielőtt választok, döntök
arról, hogy válasszak‐e, és hogy milyen irányba, értékek men‐
tén.  A  transzcendentális  differencia  alapján   létezik  az  egyes  szabad‐
ságaktusokat megelőző‐felülmúló szabadság, mely az ember személyé‐
nek központjához tartozik, s ezzel nem dolgokról, tettekről dönt, hanem
önmaga alapbeirányításáról. Ez az önmagáról való döntés kifejező‐
dik‐megjelenik az egyes tettekben, de sohasem merül ki azok‐
ban:  az  ember  mindig   több,  mint  a   tettei.  Rahner  ezt  nevezi
„alapszabadságnak”,  „transzcendentális  szabadságnak”.  Ami‐
kor ez dönt, akkor az a döntés alapdöntés,  optio fundamentalis.
Az alapdöntést tehát az alapszabadság hozza meg. Az ember szabad‐
sága nem egy képessége a többi mellett, hanem alapképesség:
nem  képesség  egy  dolog  megtételére,  hanem  képesség  önma‐
gam  alapbeirányítására.  Az alapszabadság  a személy  egészére  irá‐
nyul: elsősorban nem ezért vagy azért vagyok felelős, hanem önmagam
egészéért. Az ember áthalad a történelem sokféle bonyodalmain,
körülveszik  a  világ  színes  dolgai,  és  közben  szabadsága  nem
egyszerűen ezt vagy azt választja, szabadsága nem sok kis dön‐
tés   egymás  utánisága,  hanem   tulajdonképpen  egyetlen  nagy
szabadsága van és egyetlen nagy döntése: önmaga megnyerésé‐
ről vagy elveszítéséről dönt. 

Az emberi tettek morális vizsgálatában egyre fontosabb lett, hogy a tet‐
teket ne atomizáltan, mindentől elszigetelten szemléljük, hanem beágyazva na‐
gyobb döntésekbe vagy folyamatokba. Először csak az „előzetes döntésről”
beszéltek, ami az ember korábbi döntéseinek alap‐beállítottságát jelenti,

159 K. RAHNER, Schriften zur Theologie, Einsiedeln 1965, VI,  215–237; UŐ, A hit alapjai
(ford. ENDREFFY ZOLTÁN), Szeged 1998, 113.



A bujaság az erkölcstanban 91

de ez mégis a történelem síkján maradt, az élettörténet fonalán. Ezt fej‐
lesztette tovább a cselekvés‐metafizika: nem csak egy korábbi, történel‐
mi beállítottságot tart meghatározónak a kategoriális döntésekre vonat‐
kozóan, hanem alapvetően a transzcendens jóra való irányulást. A tett
értékeléséhez, megértéséhez így egy szinttel magasabban, a történelmi
sík fölött, a transzcendens jóra (Istenre) való irányulás lett a fontos. Így
keletkezett az alapvető döntés (optio fundamentalis) tana.160

A szabadság nagy lehetősége nem az, hogy ma ezt, holnap amazt vá‐
lasztom, hanem hogy mindig az igaz önmagamat  választom:  a szabad‐
ság képesség a véglegességre.161 A történelemben a sok kis tett mögött te‐
szünk  valami  egyetlent:  megalkotjuk  önmagunk  arcát,  végleges  énjét,
akit Isten föltámaszt,  megment. A történelmi idő lehetőség  arra, hogy
örök gyümölcsöket teremjünk, Rahner szerint így a  szabadság „képesség
az örökkévalóságra”.162 A szabadság nem arra van, hogy mindig mindent
megváltoztasson   (Sartre),  hanem  hogy  valami  csakugyan  végérvényessé,
megmásíthatatlanná váljék. A szabadság így az örökkévaló eseménye: az
időben cselekedve alkotjuk azt a végleges énünket, akik vagyunk, akik
örökké leszünk. Az örökkévalóságban Isten éppen azt menti, amilyenek
voltunk „mindig is” (mindig is szeretőek vagy nem). Ha tehát a szabad‐
ságról úgy beszélünk, mint „választási lehetőség a jó és a rossz között”,
akkor alapvetőbben és eredendőbben az én javáról vagy rosszaságáról
döntünk, azaz az üdvösségről vagy az elbukásról. 
Az alapdöntés önmagunk alapvető beirányítása a jóra, a szeretetre, Is‐

tenre – vagy az önzésre, a bezárkózásra, a bűnre. Az alapdöntés tehát nem
egy  tettre   irányul,  hanem  a   jóra,  az   igazra  (optio  fundamentalis  positiva)  –
vagy  az  ellen  (optio   fundamentalis  negativa). A  transzcendentális  döntés,
előrenyúlás így lehetőségi feltétele lesz a kategoriális döntésnek. Ezt az
alapdöntést nem is konkrétan hozzuk, hanem a konkrét tettekben való‐
sul  meg.  Nem  a kategoriális  tettek összessége,  nem  merül  ki  bennük,
mégis bennük és fölöttük van. A probléma félreértése lenne, ha a kétféle
döntés reális szétválasztottságában gondolkodna valaki, mintha két síkon
gondolkodnánk:  a jóság, Isten mellett – és a kategoriális síkon a jóság

160 EBERHARD SCHOCKENHOFF, Theologie der Freiheit, Freiburg 2007, 309–314.
161 NYÍRI TAMÁS, Az ember a világban, Budapest 1981, 113–133.
162 K. RAHNER, A hit alapjai, 115. 



92 Papp Miklós

mellett. Ez dualizmus, spiritualizmus lenne, test‐, és világfelejtés.163 Ko‐
molyan  kell  venni:  „Nem   jut  be  mindenki  a  mennyek  országába,  aki
mondja  nekem:  –  Uram,  Uram!  Csak  az,  aki   teljesíti  mennyei  Atyám
akaratát” (Mt 7,21). Nincs különválasztva reálisan a transzcendens és a
kategoriális döntés, sőt, az elmélet célja éppen az, hogy a konkrét tette‐
ket   felértékeljük.  Az  alapdöntés  mintha  a   tettek  „lelke”   lenne,  de  ez
nincs meg a „test”, azaz a konkrét tettek nélkül. A kétféle döntés  peri‐
choretikusan  egymást  átjárja,  és lendíti egy  irányba: a  jó alapdöntés  egyre
jobb kategoriális tetteket hív létre, a jó tettek pedig egyre tisztábbá, eltö‐
kéltebbé,  koncentráltabbá   teszik  az  alapdöntést.  Ez  negatíve   is   igaz:  a
rossz alapirányultság rossz tetteket szül, s a rossz tettek egyre jobban mérgezik
a szívet is. A buja bűnök buja alapmagatartást fognak megerősíteni. „Mi‐
nél inkább teszi a jót, annál szabadabbá válik az ember. Igaz szabadság
csak a jó és az igazságosság szolgálatában lehetséges. Az engedetlenség
és a rossz választása visszaélés a szabadsággal és a bűn rabszolgaságá‐
ba vezet” (KEK 1732). 
Az alapdöntésért elsősorban a lelkiismeret a felelős. A lelkiismeret dolga

elsősorban nem a kategoriális döntések lesznek, hanem az élet jóra való alapbe‐
irányítása. Az életünket és Istent alapvetően a lelkiismeretünkben vétjük
el – s onnan ültetődik át ez a tévedés a konkrét tettekre, életvezetésre is.
A lelkiismeret eredendőbben az alapdöntésért felelős, nem a napi, csip‐
csup ügyekért (azokért az erkölcsi ész). Így lehet áttörni a lelkiismeret
szélsőséges   racionális  vagy  voluntarista  értelmezését.  Az  alapdöntés
alapvetően a meghívó Istenre irányul, Akitől elbűvölve, Aki által vonz‐
va indul el a ratio és a voluntas, hogy Őt el is érje – ami egyben az ember
boldogsága is lesz. Ha találkozunk a Legbeteljesedettebbel, akkor hozzá
képest minden csak úton van, s a lelkiismeret keresi a megragadott tel‐
jesség  szerinti  életet,  általa  egyre  beteljesültebb  cselekvéscélok  és  mó‐
dok lesznek felfedezve.164 
Mindezek fényében világosodik meg Aquinói Tamás elmélete a bűn‐

ről:  a  bűn  (peccatum  est)  aversio  a Deo et  conversio  ad  creaturas.165 Ez  az
„aversio”‐elfordulás előbb és alapvetőbben az optio fundamentalis‐ban va‐

163 K. DEMMER, Optionalismus – Entscheidung und Grundentscheidung, in DIETMAR MIETH

(szerk.), Moraltheologie im Abseits?, Freiburg 1994, 69–87.
164 K. DEMMER, Fundamentale Theologie des Ethischen, 242–256.



A bujaság az erkölcstanban 93

lósul meg, onnan ültetődik át a konkrét tettekre, azok pedig visszahatva
tovább gyengítik az alapdöntést.
A habitus (tartós beállítódás) tulajdonképpen híd az alapdöntés és a konkrét

döntés között. A pozitív beállítódást nevezzük erénynek: az erények azok
az alapvető erkölcsi magatartásformák,  amik  segítenek  az alapdöntést
tartalmilag  stabilan  és  kreatívan  közvetíteni a  mindennapi  tettek  felé.
Az alapdöntés elvontságát, elméletiségét az erények segítenek tartalmi‐
lag  kibontakoztatni  a  konkrét  tettek  felé.  Nem  magukra  az  erényekre
kell   törekedni,  hanem  a   jó  alapdöntésre,  mert  ha   jól  hozzuk  meg  az
alapdöntést, akkor már jelen lesz az a belső hajlam, igényes odaszánt‐
ság,  dinamika  a   jóra,  ami  belsőleg  hajlandóvá   tesz  az  erényre,  és  az
alapdöntés jósága az erényeken keresztül a jó tettekben ölt testet. De tet‐
teinknek  van  egy visszahatása  is az erényekre, és azokon  túl az alap‐
döntésre. A jó tettek igazi belső örömmel töltenek el, ez pedig megerősí‐
ti   az   erényt,   azaz  megerősödik   az   alapdöntés.  Ha  viszont   a   tettek
rosszak, gyengék, bűnösek, akkor legyöngítik az erényeket, végső soron
(talán észrevétlenül, de biztosan) lerombolják az alapdöntést. Ha a víz
az alapokat lassan és észrevétlenül alámosta, akkor olykor elég egy je‐
lentéktelen kis lökés, kudarc, hogy az egész épület összedőljön. Sőt:  a
sok rossz tett képes „habitussá” válni, ezeket a tartós beállítódásokat a rosszra
nevezzük főbűnöknek, gyökérbűnöknek. Ezek a főbűnök valójában azért sú‐
lyosak, mert  két irányba mérgeznek: a konkrét életvezetés, a kategoriális
tettek felé és az alapdöntés, az  optio fundamentalis  felé. A buja beállító‐
dásból sok‐sok rossz konkrét tett fog fakadni, ill. gyengíteni fogja a jó
alapdöntést, megszilárdítja  a negatív alapdöntést.  A bujaság  tehát egy
olyan  főbűn,  ami  tartós  rossz  beállítódást   jelent:  sok‐sok  rossz  egyedi
tettből szilárdul meg, s lassan kilúgozza a jó alapdöntést. Ha pedig az
alapdöntés is negatívba csap át, a bűnös  életvitel habituálisan  is meg‐
erősödött, akkor abból számtalan rossz egyedi tett fog keletkezni, s egy‐
re nehezebbé válik a kitörés, a megtérés. 

165 TARJÁNYI ZOLTÁN, A halálos és a bocsánatos bűn, in  ROKAY ZOLTÁN (szerk.),  Egység a
különbözőségben, Budapest 2002, 232.



94 Papp Miklós

A bűn lényege: a szeretet hiánya

A bűn nem egyszerűen írott normák megsértése, nem parancsok áthá‐
gása, hanem az élő Isten, élő személyek, élő önmagam megsértése. Az
Ószövetség is tudta, hogy a parancsok eredetileg Isten kegyelmes felénk
fordulását   jelentik,  a  parancsok  megtartása   Isten  szeretetét   jelentik,  a
parancsok  megszegése az élő Isten elleni fordulás. Mégis  a perszonális
dimenziótól eltolódás történt a dologi dimenzió felé: egyre fontosabbak lettek
az előírások, a parancsok. Az írástudók a morális életvezetést az írások‐
hoz akarták igazítani, nem az élő Isten akaratához. Isten előbb prófétá‐
kat küldött, akik az élő Akarat elszánt védelmezői lettek. Élénken véd‐
ték a hit élénkségét, nem holt betűkhöz, hanem az élő Szeretethez valós
hűségre hívtak. Az idők teljességében személyként jelent meg az, aki a
Tóránál is nagyobbnak mondta magát.  Krisztus elszántan akarta a paran‐
csokhoz idomuló és idomított cselekvést a szívhez vezetni: a  Hegyi beszéd  lé‐
nyegében arról szól, hogy a szívünkben, legbelül is legyünk szeretettel
teljesek, ne csak a külső viselkedésben korrektek.166 Krisztus magát ne‐
vezi tanítónak, világosságnak, igazságnak – azaz a keresztények visel‐
kedése elsősorban nem leírt normákhoz igazodik, hanem az élő Krisz‐
tushoz. Ez a keresztény morális sajátossága (proprium christianum), hogy
élő akaratot, tanítót követünk, nem leírt szabályokat. A parancsoknak, a
mindenféle  morális  és   jogi  előírásoknak  mindig   transzparensnek  kell
maradniuk az élő szeretet felé, semmi sem homályosíthatja azt el.
A  morálteológiában  a  bűnértelmezésnek  ezt  őriznie  kell.  A  bujaság

bűne nem egyszerűen vétek a 6. parancs ellen. A bujaság nem pusztán
parancsot, előírást, illemet sért meg, hanem éppen attól bűn, hogy a sze‐
retet nem valódi, hiányos vagy beteg. A bűn a szeretet hiánya (KEK 1849).
Az igaz, értelmes, üdvösségre vezető szeretet hiánya. Mivel a szeretet‐
nek alapvetően három iránya van: önmagunk, a felebarát és Isten felé, s
mivel  ez  a  háromféle  szeretet  szervesen  összefügg  –  ezért  a  hiány   is
mindhárom irányba hat. A bűn alapvetően rombol az igaz önszeretet, az igaz
felebaráti szeretet és az igaz istenszeretet irányában is. A bűn így alapvetően
önmagunk rombolása, a felebarát megsértése és Isten megbántása (KEK
1850), azaz több mint a törvények megszegése. Amikor a bűn a Törvé‐

166 GERHARD LOHFINK, Jesus von Nazareth, Freiburg 2011, 240–308.



A bujaság az erkölcstanban 95

nye elleni  véteknek  nevezzük,  akkor is fontos  kiemelni,  hogy  élő Tör‐
vényről, azaz Krisztusról van szó.
Így a bujaság bűne is a szeretet kilúgozódásával, hiányával kezdődik.

Az  optio fundamentalis tana segíti a bujaság mélyebb megértését is. A jó
alapdöntés a meghívottság elfogadása, egy transzcendens döntés: min‐
den döntés a Húsvét  perspektívájában  áll. Ha az ember pozitív szem‐
üveggel bocsátkozik bele a történelem kuszaságaiba, véges lehetőségei‐
be, bűnös szövevényeibe, ösztönöktől kísért életébe, akkor lépésenként
pozitív  irányba  építgeti  életét  (optio  fundamentalis  positiva).  Megtörtén‐
het, hogy ez a szemüveg negatív lesz (optio fundamentalis negativa)167: az
alapdöntés átfordul negatív irányba, azaz fő cél az evilági élvezet, a másik em‐
ber tárgyként való használata, a saját vágyak kiélése lesz. Aki szereti Istent,
örömmel fogadja az erkölcsi rendre irányuló parancsait is, örömmel já‐
rul   szentségekhez,  keresi  a  keresztény  közösséget,  van  önbecsülése.
Amikor kilúgozódik az Isten iránti szeretet, akkor már önmagunkban és
a másik emberben sem látjuk az istenképiség méltóságát, önmagunkat
kiszolgáltatjuk  az  ösztönök  vágyainak,  a  bujaságnak,  a  másik  embert
pedig ehhez tárgyként használjuk. 
Az alapdöntés az életdöntésekbe a legközvetlenebb módon fordítódik

le: a jó alapdöntés felépíti az életet, a rossz lerombolja. Így az alapdöntés
negatívba fordulása is fáziskéséssel, de biztosan megjelenik a fő célok, az élet‐
döntések  bomlásában.168 Az összeomlás  nem  egy  pillanat  műve,  még  ha
olykor annak is látszik (Ki gondolta volna, hogy elválnak, hogy öngyil‐
kos  lesz,  hogy  elhagyja  Egyházát?).  Egy  előtörténet  ássa  meg  a  maga
földalatti kanálisát, ami lassan és észrevétlenül kimossa az alapokat. Eh‐
hez sokféle alkalom adhatja az indíttatást: talán valaki csalódott egy fő
céljában, s üresnek érzi magát; talán túl magasak az elvárások, állandó a
frusztráció; talán nincs jelen az elvárt szellemi higiénia, hallgatólagosan
kifelé gondolkodik életvezetéséből, a „másé mindig jobb”. Elindul egy
titkos, bűnös kártalanítás, elmulasztott békét kötni a saját sorsával. Vé‐
gül  is  minden  bűnben  van  egy  önhódolat,  egoizmus,  nárcizmus,  ami
agresszíven keresi a maga javát. A fő hanyagság itt a belső világ elha‐

167 BERNHARD HÄRING, Frei in Christus, Freiburg 1989, I, 172.
168 K. DEMMER, Sünde, in HANS ROTTER ‐ GÜNTER VIRT, Neues Lexikon der christlichen Mo‐

ral, Innsbruck 1990, 752–759.



96 Papp Miklós

nyagolása: az imádság, a lelkiismereti igény, a szellemi higiénia, a rossz
gondolatok uralása, a jó tervek ápolása, a körülmények okos feltérképe‐
zése hiányzik, a fő baj a hanyagság. A lélek ébersége és megfeszítettsége
lassan, de biztosan lanyhulni kezd, megbénul a szabadság jóra való el‐
szántsága. Ha időben nem vált az ember, akkor marad a látszatvilágba
való menekülés, az üresség pótlékok által való tompítása. A látszat job‐
ban elbűvöl, mint a realitás, az önámítás ássa a maga sírját. Demmer ezt
„élethazugságnak” nevezi, amikor is nem egy dologban hazudik az em‐
ber, hanem egész életvezetése egy nagy hazugság: menekül a megtisztí‐
tó kitörés, váltás elől, és összehazudja, hogy így jó az élete. Az ember el‐
megy legjobb lehetőségei mellett, már nem az építésé, hanem a bomlásé
a főszerep. Már nem ura, hanem áldozata lesz önmagának és a körül‐
ményeknek: a gyönge belső és sodró külső körülmények aztán spirálisan egy‐
mást viszik lefelé. Az alapdöntés tana éppen azt világítja meg: a bűn alap‐
vetően   folyamatszerű,  a  belső   lassan  bomlani  kezd,  a   lélek   csöndes
elhalásával egyre dinamikusabban halni kezdenek az életvitel, a fő cé‐
lok, az életdöntések is. 

A világ bujasága: a strukturális bűn

A bujaság nem csak az egyént képes förtelmes sarakba fektetni, hanem
egész társadalmakat is képes behálózni, szinte tálcán kínálva a buja bű‐
nöket. Gondoljunk az interneten lakásunkba tolakodó bűnös oldalakra,
a házasságtörésre kiadott lakásokra, a mindent behálózó erotikus reklá‐
mokra, a gyermek‐, és emberkereskedelemre, a prostitúcióra. A bujaság
társadalmi  hálózata  megkívánja,  hogy  a  morálteológiában  ezért  egyre
több fény jusson a „strukturális bűn” fogalmának értelmezésére.169 Az a
húsbavágó  tapasztalat hívta létre, amikor közvetlenül találkoztunk ki‐
zsákmányolt,  hátrányosan  megkülönböztetett,  megalázott emberekkel,
s nem lehet egyértelműen az okokat kibogozni, s nem lehet egyértelmű‐
en egy‐egy bizonyos személy számlájára írni a felelősséget. Amikor el‐
követünk egy bűnt, akkor annak valamilyen hatása tovább hullámzik, s

169 KONRAD HILPERT, Strukturelle Sünde, in WALTER KASPER (szerk.), Lexikon für Theologie
und Kirche, Freiburg 2009, IX, 1051–1053.



A bujaság az erkölcstanban 97

más személyekre, csoportokra  hat  a cselekvőtől  leválva.  Amikor  ezt a
továbbhullámzó, önállósodott hatást kontrollálni akarjuk, akkor jövünk
rá a tehetetlenségünkre. Olykor azt érezzük, mintha az ember „be lenne
hálózva”,  „függne  a sorstól”, a „vak  történések áldozata lenne”. Ha a
régi morálteológiai minta szerint keressük a bűnöst ezért a behálózódá‐
sért,  akkor  vagy  könnyen   felmentjük  magunkat,  hiszen   személyesen
nem mi követtük el, vagy egyszerűen a bűn globális hálózatára hárítjuk,
„nincs mit tenni”.
A  cselekvéselmélet  szerint  a  strukturális  bűn  azt  a  helyzetet   jelenti,

hogy az ember döntései és tettei sokféle összefüggésbe van beleágyaz‐
va,  melyek   túlnyúlnak  az  egyéneken.  Főleg  a  politika,  a  gazdaság,  a
technika,  az  információ  területén  alakulnak  ki  a  társadalomban  olyan
nagy szisztémák, melyek a struktúráik által a résztvevőket a cselekvése‐
ikben,   gondolkodásmódjukban  messzemenően  meghatározzák.  Ezek
mások, mint az egy személy egy akaratára visszavezethető cselekvések:
ezek homályosan, de elválaszthatatlanul körülveszik a személyt, s töb‐
bé‐kevésbé automatikusan hatnak. S ahogy minden főbűn,  a bujaság is
gyorsan  „megtalálja”  a  maga  médiumait,  embereit,  struktúráit,  hogy  minél
könnyebben jusson élvezethez az ember, ill. minél több profitot tudjon kizsák‐
mányolni.
A teológiatörténetben  a bűn  tanításában  kialakult  a középkorban  az

„idegen” bűn és az „égbekiáltó” bűn osztálya, melyekre éppen az a ka‐
rakteres vonás a jellemző, hogy szoros összefüggést látnak a személyes
bűnök és azoknak a közösségre való negatív hatásai között. Tulajdon‐
képpen mindkettő a strukturális bűn szellemi előfutára. Még ha a társa‐
dalmi befolyásolás modern metódusai pontosan nem is voltak akkor ki‐
dolgozottak (gazdasági nyomás, a szorongás kiterjesztése, szuggesztió,
célzott dezinformálás  stb.), az „idegen bűnök”  csoportjában  mindig  is
tudott volt, hogy aki vétkezik, nem mindig a saját  bensőjéből teszi azt,
hanem olykor mások befolyása alatt. Az újkorban a felszabadítás teoló‐
giája lett az az irányvonal, ami hangsúlyozta:  minden rosszért  nem lehet
csak az egyént hibáztatni, létezik az egyént behálózó rossz struktúra, rendszer,
ami hajlamosít a bűnre. Így felszabadítani  nem csak személyes  bűn alól
kell, hanem a strukturális bűn alól is. Kettős küzdelmet hirdettek meg:



98 Papp Miklós

ha kettős a sebzettségünk, kettős szinten hat a bűn csábítása, akkor küz‐
deni is kettős szinten kell, személyes és strukturális szinten is. 
Minden ember személy, de kikerülhetetlenül szociális kapcsolatokban

él, és egy olyan világban, amit már mások előzetesen alakítottak. Ezért
az ember akarata és cselekvése sohasem vegytiszta, nem csak az ő saját‐
ja, hanem már mindig is a szociális kontextus által alakított, befolyásolt,
színezett.  Az   ember   személyes   szabadsága   struktúrákba,  kultúrákba
ágyazódik bele. Ugyanakkor maga a személy is hat ezekre a struktúrák‐
ra,  maga   is   elindíthat,  megerősíthet,   vagy   éppen  megakadályozhat
struktúrákat. Bármit is tesz az ember, az mindig hagy hátra nyomokat,
tényeket  szúr  le,  szokásokat  erősít  meg,  gyűlöletet  tart  fenn,  megnyit
vagy ellop cselekvési lehetőségeket, nézeteket képvisel. Fordítva is igaz:
a   struktúrák   tulajdonképpen   lecsapódott   szokások,  megcsontosodott
rendszerek, átörökített mentalitások, mechanikusan  ható intézmények.
Nem  egyszerűen  a mennyből  pottyantak, hanem  korábbi  emberi  gon‐
dolkodások, cselekvések kifejeződései, megcsontosodásai, lecsapódásai.
Így az ember egyszerre elkövetője és áldozata is a strukturális bűnnek. 

Az erósz ambivalenciája: épít és rombol

Az erósz egy kozmikus dinamika, ami képes építeni, de rombolni is. Az
erószban ősidők óta valami  isteni teremtő erőt tapasztaltak meg a kü‐
lönböző kultúrák, amikor látták a hím‐, és nőnemű lények egymáshoz
való titokzatos vonzódását, megélték, hogy a férfi és a nő között valami
nagyon ősi, mély vonzalom működik. Az erósz extázisában a lábujjun‐
kig ható bizsergést érzünk, ellenállhatatlan vonzalmat, varázserőt, min‐
dent elsöprő megigézettséget.  Épp ezért  minden kultúra tudta, hogy ezt a
kozmikus  erőt   Istenhez,  az   isteni  szférákhoz  kell  kapcsolni.  Persze  az  erósz
helytelen   istenítése   aztán  odavezetett   a  kultikus  orgiákhoz,  kultikus
prostitúcióhoz, termékenységi kultuszokhoz. Mindenesetre látni kell: az
erósz a termékenységhez, a szerelemhez tartozott, elválaszthatatlan volt
az isteni szférától. Ugyanakkor azt is tudta minden kultúra, hogy ezt az
eleven, határokat átlépő erőt uralni is kell:  minden kultúrában szabályoz‐
ták az erósz megélését. Minden etnológiai kutatás megerősíti, hogy nincs a



A bujaság az erkölcstanban 99

földön egyetlen nép sem, az őserdők legeldugottabb „történelem‐előtti‐
ségében” sem, ahol az erósz megélését ne szabályoznák. Tudták, hogy
ez az erő csodálatos magasságokba tud emelni, életet fakaszt, de rom‐
bolni is tud. Minden kultúra szabályozta, ki, mikor, milyen feltételekkel
vihet egy nőt a sátrába, ki kihez tartozik, hogyan nem szabad összeke‐
verni a családfákat, a származás rendjét, ill. milyen büntetés jár a nemi
erőszakért, a fajtalankodásért.
Ma az  erósz helytelen bálványozását látjuk, s ezt nevezzük bujaságnak. Ez

egyrészt  az  agapétól, az  isteni szeretettől  való  elválasztottságot   jelent,
másrészt  az  erósz  hamis  bálványozását.  Az   isteni  szférától  való  elvá‐
lasztás szerint mintha Istennek nem lenne köze az erószhoz, a szexuális
életünkhöz.  Mintha  Istent  csak  a  káromkodás  bántaná,  de  mintha  az
életvezetésünkkel nem tudnánk káromkodni. Ha pedig Isten nem Ura
és  Teremtője az erósznak,  akkor mindent  lehet. Ha  Isten  nincs   jelen a
helyes erószban, akkor az igaz házastársi erószt is megfosztjuk a transz‐
cendens dimenziótól, mintha a házasélet igaz szexualitásának extázisa
puszta evilági öröm lenne, s nem lenne benne a Teremtő öröme és áldá‐
sa. Sem a hívők, sem a nem hívők nem járnak jól, ha az erószt elválaszt‐
juk Istentől. 
Az erósz bálványozása azt is jelenti: mintha az erósz terén minden jó

és megengedett lenne, ami élvezetet okoz. A mai világban az erósz örö‐
me olyannyira felértékelődött (hamisan), mintha az erósz nem tudna sebe‐
ket okozni. Mintha mindenki, aki a hamis erósz ellen beszél, azonnal ma‐
gára vonná a világ haragját. Bár minden kultúra szabályozza az erószt
ambivalenciája  miatt,  csak  mintha  a  modern  ember  nem  venne  tudo‐
mást  az  erósz  romboló  hatalmáról.  Talán  barbárabb  ezen  a  területen?
Egyes médiumok az erósz felelőtlen és felhőtlen kiélését mutogatják, de
az  erósz   forgószele  utáni  áldozatokat,   sebeket,  könnyeket  már  nem.
A mai ember mintha csak az erósz örömét hajszolná, s elfeledné, hogy
az  erósz  uralásra  szorul,  mert  kegyetlen  sebeket   is  tud  ejteni,  sorsokat   tud
örökre  megváltoztatni.  Az  erósz  bálványozásával  szemben  határozottan
ki  kell   jelenteni,  hogy  van  olyan  erósz,  ami  rombol,  öl,  embertelenné
tesz. Nem minden erósz önmagában jó. 
Maga a buja erósz önmagában nem is tesz boldoggá. Minél erősebben kon‐

centrál az ember a sikerre, az annál kevésbé sikerül. Pszichológusok jól



100 Papp Miklós

ismerik a „várakozási félelmet”, amikor a kudarctól annyira fél az illető,
hogy maga a félelem idézi meg a tárgyát. A lelkiismeretes szexualitás‐
nak nem kell önmagára, a teljesítményre figyelnie, önfeledten elengedi
önmagát és fogadja a másikat. Aki a teljesítményt, az élvezetet hajszolja,
az már rég nem a partnerre figyel, hanem a szexuális aktusra – így lesz
szexuális élete neurotikus. Az ördögi kör hamar létrejön: az aktusra fi‐
gyel, az nem sikerül, még jobban fél, még jobban arra figyel, még kevés‐
bé sikerül, még inkább fél tőle... Vannak folyamatok, amelyek ha lelkiis‐
meretesen működnek, nem kell rájuk erőltetően figyelni. Amint a tudat,
az akarás elkezd görcsösen rá figyelni, már nem sikerül: ilyen a dadogás
is,  amint  a  dadogó  a  beszéd   tartalmára   figyel,  már  könnyen  megy.
A  szexualitás  is  ilyen.  Igazából  innen  látszik,  mennyire  kudarcra  van
ítélve  a   lelkiismeret  nélküli  görcsös  élvezetakarás,  a  gyönyör  beteges
hajszolása,  az  öröm   túltechnicizálása.  Nem  szabad  elfeledni,  hogy  az
öröm, a boldogság eredmény – de elsősorban ajándék. A szerelem halá‐
la az élvezet gyors halálához is vezet. Ahol a szexualitás már nem a szere‐
lem kifejeződése, hanem örömszerzés eszköze, ott a gyönyör is hamar meghiú‐
sul.  Minél   inkább   az   élvezetre   törekszünk,   az   annál   inkább   elillan.
A legtöbb impotencia és frigiditás erre vezethető vissza. A szexuális élve‐
zet (erósz) miatt tehát előbb a szerelemre (filia, agapé) kell figyelni. Az alapté‐
tel tehát fordítva is igaz: nem csak a házasságnak az a legjobb, ha szexu‐
ális  kapcsolat  csak  a  házasságban  van,  hanem  Viktor  Frankl   szerint
fordítva is: a szexuális élménynek is az a legjobb, ha a házasságban tör‐
ténik!170

Az erósz rászorul a filia és az agapé perspektívájára

Az erósz valami isteni csoda, erő, élet – de önmagában mégsem minden, rászo‐
rul a szeretet többi aspektusára: a filia és az agapé egyensúlyozására. Az erósz
önmagában  nem  csak  felemelhet,  hanem  meg   is  alázhat,   tönkretehet,
démonná  válhat  –  ezért  megélése  elválaszthatatlan  a  filia  és  az  agapé
szerelmétől. Amikor a kereszténység felemeli a szavát a hamis erósz el‐

170 VIKTOR E. FRANKL, Orvosi lélekgondozás, Budapest 1997, 137–138.



A bujaság az erkölcstanban 101

len,  akkor  sokszor  vádolják  azzal  Nietzschét171  ismételve,  hogy  „a  ke‐
reszténység mérget itatott az erósszal”. Pedig a kereszténység valójában
nem erósz/test/szexualitás‐ellenes (ahogy sokan vádolják), hanem azok
hamis megélése, áruvá degradálása, személytelen, önkényes, végső soron
bűnös megélése ellen van. A ráció, a vallás és az erósz nem ellenségek:
aki  széttépi  őket,  az  ember  szívét  tépi  szét.  A  ráció,  a  vallás  nem  el‐
nyomni  akarja  az  erószt,  de  nem   is   isteníti:  medret,  perspektívát  ad
neki. Amikor a kereszténység kritizálta és kritizálja az erósz hamis iste‐
nítését akkor valójában nem az erósz ellen van, hanem annak emberte‐
len,   igazi   szerelem  nélküli,   istentelen,   felelőtlen  megélése  ellen.  Aki
pusztán az erósznak engedi át önmagát, az megalázza a másikat és ön‐
magát is, eltárgyiasítja a szerelmet, állatiassá teszi az erószt, embertelen‐
né a kapcsolatot. Ezért éreznek a buja, bűnös tettek után undort, lelkiis‐
meret‐furdalást, gyűlöletet – nem pedig boldogságot. 
Az erósz beágyazott az agapé isteni perspektívájába.172 Az erósz extázis: kisza‐

kít önmagamból, odaröpít a  másikhoz.  Extázis  nem  csak  azon  értelemben,
hogy az ölelés boldogságában az ember elfeledi a létezőket, s megéli a
szerelmet. Az erósz extázisa nem csak egy‐egy alkalomra szól, nem csak
egy‐egy pillanatban élhető meg. Az önmagamból kiszakító és a másik‐
hoz  röpítő dinamikája  folyamatosan  hat,  állandóan  dolgozik  bennem.
Ennek az erőnek nyilván két síkja van: a házasságban ez odavisz a má‐
sik felé, a házastársra való erotikus vágy mélyebb kapcsolatra indít. De
van egy másik síkja is: Honnan ez az elementáris erő, ami kiszakít ön‐
magamból, s odaröpít a másikhoz, a Léthez? Miért érzi benne az ember
„az örökké”, a „van”, „az öröm” tapasztalatát? Az erósz csak arra való,
hogy „kicsiben”, két embert egymás felé vonzzon, vagy az erósz „nagy‐
ban” is működik, valami több felé is indít? Az emberiség ősi tapasztala‐
ta szerint az erósznak  van egy másik  síkja  is: működik  minden egyes
emberben, házasokban és egyedül élőkben is, s mindenkit a Lét felé len‐
dít. Benedek pápa szerint „a szeretetnek valamiképpen köze van az iste‐
ni valósághoz: végtelenséget, örökkévalóságot ígér – valami nagyobbat

171 FRIEDRICH NIETZSCHE, Jenseits von Gut und Böse, Insel 1984, IV, 168.
172  BASILIO  PETRÁ,  Der   theologische  Beitrag   der   verheirateten  Priester,   in  ALDEGONDE

BRENNINKMEIJER‐WERHAHN ‐ K. DEMMER (szerk.), Das Herz spricht zum Herz, Freiburg 2012,
198–206.



102 Papp Miklós

és egészen mást, mint mindennapi életünk. … Az erósz az isteni valóság‐
ba akar bennünket ragadni, ki akar emelni önmagunkból, de éppen ezért
igényli a fölemelkedés, a lemondás, a tisztulás és a gyógyulás útját.”173

Ennek a tisztulásnak  a lehetőségi feltétele  a Szentháromság  önközlése
Krisztusban.  Az  ember  kereső,  irányvesztésre  és  szétszórtságra  képes
szeretetét Krisztus gyógyítja meg. Krisztusban a Szentháromság agapé‐
ja jelenik meg, így Tőle tanuljuk, mit jelent egymást agapéval szeretni –
s ebbe a perspektívába meghívott az erósz is.
Az erósz tágabb célja a Létteljesség felé való röpítés, s ilyen értelem‐

ben megélhetik a szerzetesek és az egyedülállók is. Valójában minden
embernek (a házasnak és a szerzetesnek, egyedülállónak is) az önmagá‐
ban megélt erósz mögé kell látni: a testi erósz csak a jéghegy csúcsa, egy
nagyobb erósz dolgozik bennünk, egy nagyobb  vonzás „az” extázis, a
Létteljesség   felé.  Ennek   legszembetűnőbb   jele,   legmegélhetőbb  helye
kétségtelenül a házastársi  erósz,  a szerelmes erósz,  de minden extázis
eleve  túlmutat  önmagán  az  Örökre,  a Van‐ra, az Örömre,  akit egy le‐
egyszerűsített szóval Istennek hívunk. Benedek pápa szerint az erósz te‐
hát  állandó  út:  a  magába  zárkózó  énből  kiszakít  az  önmagát  szabad
odaajándékozásra, a másik szabad elfogadására, végső soron Isten meg‐
találására.174

S ez már az erósz agapéba,  misztikába való beágyazottsága.175 A misztika
Isten jelenlétének eleven megtapasztalása, eggyé válás Istennel, az isteni
út  szomjas  és  boldog   járása,  Isten   ittlétének  intenzív,  közvetlen  megta‐
pasztalása. A misztika a müó igéből ered, ami azt jelenti: szem‐száj becsu‐
kása a titok előtt, a kimondhatatlan és megláthatatlan előtt. Az egybeol‐
vadás mámora. Szókratész szerint az erószban jelen van a teljesség utáni
vágy:  az a pszichés energia,  ami  ösztönöz, hogy növekedjünk,  nyújtóz‐
zunk, kapcsolatokat létesítsünk egymással, ne elégedjünk meg a meglé‐
vővel, hanem induljunk el a szép és a még szebb, az igazság keresésére.
Az  erósz az  a  késztetés,  hogy  vágyakozzunk  az  egyesülésre  egy  másik
személlyel, az erósz felébreszti bennünk a vágyat a tudásra, a többre, szenvedé‐
lyesen mozgat az  igazság felé. Platón is megsejtette, hogy az erósz többre

173 Deus caritas est, 5.
174 Uo. 6.
175 ANSELM GRÜN ‐ GERHARD RIEDL, Misztika és érosz, Pannonhalma 2000.



A bujaság az erkölcstanban 103

való, mint a testi egyesülés: az erósz hajtja a lelket a felemelkedésre, az
igazi  szellemi  látásra.176  Így  lehet szerinte  erósz pl. mester  és  tanítvány
között is (testi kapcsolat nélkül!), szónok és hallgatók között is, ha ugyan‐
azon Igazra, Jóra, Szépre törekednek. A szexuális vágy felébredése elvá‐
laszthatatlanul lelki energiákat is ébreszt (Schopenhauer), amikor a testi
késztetés nagy  az erósz megélésére,  valahogy  a lelki energiák is készen
állnak valami nagy alkotására. Mai gondolkodók az extázis (ek‐stare: ki‐
lépni) elemzésében rámutatnak, hogy az extatikus pillanatokban az em‐
ber belép az Abszolútumba, eggyé válik Vele, kilép szűk önmagából, az
időből, az evilágiból, s megérinti a Létet, az Örökkévalóságot, egy szem‐
pillantás   alatt   átlátja   a   világot,  megvilágosodik   (Abraham  Maslow).
A transzperszonális pszichológia szerint nem csak tudatalattink, hanem
tudatfölöttink is van: aki a tudatfölöttivel érintkezésbe kerül, megtapasz‐
talja tudata dinamikáját,  kibővülését. Átlépi  az elszigetelt,  az eredetétől
elszakadt én szűk korlátait, s az az érzésünk támad, hogy az ember egy
nagyobb tudathoz tartozik (Roberto Assagioli). 
Maga a Biblia is használ merész erotikus képeket Istennek a népe iránti sze‐

retete,  vonzása  kifejezésére:  az  Énekek   éneke megénekli  a  vőlegény  és  a
menyasszony szerelmét – helyenként erotikus kifejezésekkel. Az erede‐
tileg lakodalmas énekek azért kerülhettek be a Bibliába, mert itt is kife‐
jeződik,  hogy  az  erósz  nem  rossz,  a  vallás  nem   testellenes.  Másrészt
misztikus írók mindig is allegorikusan értelmezték ezt az írást: a jegye‐
sek   erotikus   sóvárgása   igazából   képe   Isten   és   népe   kapcsolatának.
Az  ember   igazából  arra  a  mély  egységre  vágyik,  ahol  már  nincsenek
szavak, vágyak, keresés, különbözőség,  hanem egység, teljesség, béke.
Minden jó, mindennek értelme van. Egyszerű jelenlét ez a Jelenlétben,
élet a Létben, Istenben, Aki Van. Ozeás és Ezekiel próféták képei Isten
szenvedélyes szeretetét írják le, a tőle való elfordulást  pedig  parázna‐
ságnak, prostitúciónak nevezik. Isten szerelmében van szenvedély, von‐
zás, de  van  törvényadás, elvárás, valamint  irgalom  és  megbocsátás  is.
Szerelmének teljessége, amikor mindent átad, azaz egyszülött Fiát, Jé‐
zus Krisztust küldi közénk, s Krisztusban mindent megkapunk.177 

176 PAUL M. ZULEHNER, Együtt és egyedül, Budapest 1993, 15–16.
177 Deus caritas est, 12–16.



104 Papp Miklós

Nüsszai Szent Gergely szerint Isten maga sebesítette meg az ember szívét
szerelmes  nyilával,  s  az  ember  a  napi  misztikában,  extázisban,  imában,
szeretetben,   tudásban  kilép  önmagából,  hogy  az  Elérhetetlent  elérje.
Az  ember   felfedezi  a  szívében  a  szeretet  mélyre  fúródott  nyilát,  ami
meghívás   Isten   felé,  ami   részesedés   Istenben.  Szent  Benedek,  Assisi
Szent  Ferenc  és  más  misztikusok  ellenállhatatlan  vággyal  keresték  Is‐
tent, s szerelmes boldogsággal beszéltek azokról a pillanatokról, amikor
eggyé váltak Istennel, minden emberrel s az egész világgal, a természet‐
tel. Középkori misztikusok mondják el erotikus képekben az elmondha‐
tatlan egyesülést Istennel: a lélek csókjának, édes ölelésnek, elragadta‐
tásnak,   ittasságnak,   szerelmi   hévnek   nevezik   Isten   jelenlétének
megélését (Keresztes Szent János, Mechthild, Hadewijch).  A misztiku‐
sok is csak azt erősítik meg, hogy  a legmagasabb lelki energiákban is van
erósz, ezért merik a szerelmesek nyelvezetét használni.  Közvetlenül  és
forrón tapasztalják meg azt az életerőt, amit a szexualitásban csak pilla‐
natokra élünk át. Az erósz és a vallás ilyen szoros egysége készteti az
embert arra, hogy a legmélyebb istenkapcsolatról önkéntelenül a szere‐
lem képeiben, nyelvén beszélünk, de ez rendkívül izgalmas módon for‐
dítva is igaz: maga a szexuális extázis vallásos élmény is. Isten jelenlé‐
tét, a szentháromságos egységet, az örök „Van”‐t éljük meg a házastársi
szerelemben, a lelkiismeretes szexualitásban. 
A  transzcendentális  filozófia  és  teológia  szerint  az  ember  a  konkrét

tárgy megismerésekor egyszerre megismeri önmagát és a Létet: a tárgyi
világ kategoriális megismerésének lehetőségi feltétele a Lét‐Isten transz‐
cendentális megismerése. Már eleve Istennél vagyunk, ezért tudunk ön‐
magunkhoz és a világhoz eljutni (Karl Rahner). Ilyen transzcendens ta‐
pasztalat, misztikus élmény, extázis sok minden lehet: egy finom étel,
zene, vers, katarzis, beszélgetés, tánc, alkotás, ima, játék – és a szexuális
egyesülés. A szexualitás transzcendálása, misztikus megélése nem más,
mint  a   lehetőségi   feltételének  megsejtése:  a  szentháromságos  szeretet
megsejtése.  Ebből  két dolog ered: egyrészt az erósz  rászorul  az agapé
törvényére, normájára, keretére. Az erósz beágyazott az agapéba, azaz
az  neki  törvényt,  keretet  ad.  Az  erósz  megélésének  fő origója,  kerete,
perspektívája  az  agapé  –  ezt   csak  követi  a  morális   szabály,  norma.
Az első a misztika, utána az etika. Előbb látjuk, Istenünk mire teremtette az



A bujaság az erkölcstanban 105

erószt, előbb Istenünk elbűvöl, szeret – s utána ad normát, utána keres‐
sük a morális szabályokat. Az erósz előbb a Teljességre irányuló dina‐
mika, s csak utána kordában tartandó ösztön. Önmagunk odaadása ennek
az isteni erósznak nem egy erkölcsi teljesítmény, hanem szerelem, aminek majd
következménye az önkéntes erkölcsös élet. Az erósz ilyen megszentelésének
egyenes következménye, hogy a testet és az erószt is új méltóságában
látjuk.178 Aki ezt az isteni erószt megéli, megsejti, megérti, az fogja tudni
a házastársa felé is igaz módon megélni az erószt. 
A kereszténység nem erósz‐ellenes, hanem egy megtisztított, a Szent‐

háromság szeretetébe felvett erósz mellett állunk ki, mert csak ez méltó
az emberhez, s csak ez boldogít igazán. 

178 BERNHARD FRALING, Sexualethik, Paderborn 1995, 137–145.



AZ IRIGYSÉG

FODOR GYÖRGY

Az irigység a Bibliában

Ószövetség

Az  irigység  és a féltékenység  igegyöke  a  héberben  ugyanaz:  qānā  (qny).
Az ebből képzett főnév, irigység, féltékenység, igen nagy buzgóság jelen‐
téssel:  qinyā   (pl.  qenāōt). Ez a  qny gyök ebben az értelemben érdekes mó‐
don csak még egy sémi nyelvben, az etiópban fordul elő, máshol nem.179

A  qinyā   főnéven kívül melléknévként is megtalálhatjuk ezt a fogalmat
qannāy – qannōy formában (féltékeny, irigy, igen buzgó). Mint ige, két törzs‐
ben használatos:  piélben: a) direkt  accusativusszal: féltékenykedni valakire;
b) accusativusszal és be prepozícióval: féltékennyé tenni valakit valami által;
c)  ugyancsak  piélben  ugyanez  az   ige  min  prepozícióval  azt   jelenti,  hogy:
irigynek lenni valakire, valakinek az irányában; d) buzgólkodni valaki/va‐
lami  érdekében,   le  prepozícióval.  Hifilben  egyértelműbb  az   ige   jelentése:
felkelteni valakinek a féltékenységét, irigységet ébreszteni valakiben.
A  qin’ā főnév 43‐szor fordul elő az  Ószövetségben. Ez a statisztika ak‐

kor lesz igazán érdekes, ha tudjuk azt is, hogy a 43‐ból 24‐szer Isten fél‐
tékenységéről van szó népe iránt vagy éppen népe ellen; 19‐szer pedig
emberi magatartásról. A melléknévi alak (qannāy – qannōy) nyolcszor for‐
dul elő, mindig Istenre vonatkoztatva, s egy  locus  (Náh 1,2) kivételével
mindig Izrael ellen irányul.

179 A szóelemzést a következő szócikk alapján foglaljuk össze: G. SAUER,  art. qinyā
Eifer, in THAT II., Kol. 647–650.



Az irigység a Bibliában 107

Maga  a  qānāy  ige  piélben  30‐szor  bukkan  fel.  Meglepő,  hogy  ezúttal
túlnyomórészt   (24‐szer)   emberi   féltékenykedésről   (vagy   irigységről)
van szó; s csak ötször írja le ragozott ige formájában azt, hogy Isten fél‐
tékeny. A 30. eset Ezekiel híres látomása arról a gyönyörű fáról (Egyip‐
tomról), amelyet irigyelt az Éden minden fája az Isten kertjében, s ame‐
lyet gonoszsága miatt Isten kiszolgáltatott más  népeknek (Ez 31,9–13).
Hifilben négyszer fordul elő a szóban forgó ige. Összegezve: az alapje‐
lentést hordozó radikálisok (qny) 85‐ször fordulnak elő az Ószövetségben,
leggyakrabban a Számok könyvében (15‐ször) és Ezekielnél (13‐szor). 
Interperszonális területen a qinyā  (féltékenység) messze meghaladja a

nemek közötti, általánosan ismert féltékenységi dimenziót. Ha minden‐
áron definiálni akarjuk, arról az erős felindultságról van szó, amely az
egyik fél  magatartását  jellemzi  egy vele szemben  konkurenciát   jelentő
másik féllel szemben. Lássunk néhány példát, a szemantikai mező igen
kiterjedt:

1. A   filiszteusok   irigykedtek   (féltékenyek  voltak)   Izsákra   az   ő
nagy vagyona miatt (Ter 26,14). 

2. Ráchel féltékeny lett nővérére, Leára, amiért neki magának (ad‐
dig) nem lehetett gyermeke (Ter 30,1). 

3. A testvérek féltékenyek lettek Józsefre (Ter 37,11).
4. Efraim a végidőben nem lesz többé féltékeny Júdára (Iz 11,13).
5. A már említett „Éden összes fájának” irigysége Egyiptom erős

fája miatt (Ez 31,9)
6. A 106. zsoltár 16. verse szerint az izraeliták irigykedtek Mózesre

és Áronra.
7. A bölcsességi irodalomban: „A gonosz emberekre ne nézz félté‐

kenyen”  (Péld 24,1); ez a figyelmeztetés több  helyen is előfor‐
dul, például: „Ne haragudj azokra, akik rosszat tesznek, ne iri‐
gyeld a gonosztevőket…” (Zsolt 37,1).

Vegyünk néhány nehezebb locus‐t: a Számok könyve 11,29‐ben Mózes így
felel Józsuénak: „hamqannēh  ’attāh  lî? ‒ Elemészt a buzgóság miattam?”;
2Sám 21,2 szerint Saul a gibeoniták vesztére tört „Izrael fiai és a júdeaiak
iránti  buzgalmában”  (beqannōtō  libnē yisrā’ēl  wî’hūdāh). A  Számok  könyve



108 Fodor György

25,11.13 szerint Pinchász az Úr iránti igen nagy buzgalmában ölte meg
Zimrit és a midiánita nőt, ezért lett az övé és utódaié mindörökre a papi
tisztség. S végül idézzük még a mindenki által ismert mondatot a  Kirá‐
lyok könyvéből, Illéstől: „qannō qinnēti la’adonay, elōhē ce bāyō t – bizony el‐
emészt a buzgalom az Úrért, a Seregek Uráért” (1Kir 19,10.14).
Természetesen   a   házastársi   féltékenységre   is   találunk   sorokat   az

Ószövetségben, igei és főnévi formában egyaránt. Ismerjük a furcsa szer‐
tartást  féltékenység esetén a  Számok könyvéből: „…  ha egy férfit  hatal‐
mába ejt a féltékenység szelleme (rūyach qinyā ) és féltékennyé válik fele‐
ségére   (qinnēy  yet  y i stō),   állítsa   feleségét   az  Úr   elé…”   (Szám  5,30).
A  Példabeszédek  könyve  több  helyen   is  óv  a   féltékenységtől  (Péld  6,34;
27,4), de például az  Énekek énekében az emésztő szenvedélyre vonatko‐
zik (8,6: „olyan a szenvedély, mint az alvilág”).
Sorolhatnánk még példákat az anyagiak miatti irigységre (Préd 4,4), a

népek egymásra való féltékenységére stb., de a pozitív oldalon is: pél‐
dául Jehu buzgalmát Jahve igaz ügyéért (2Kir 10,16). 
Láthattuk, hogy a qānā’ gyök szemantikai mezője mennyire szerteága‐

zó.  Legtöbbször  az   ige  vonzataként  szereplő prepozíciók  segítenek  a
fordításban, máshol a kontextus, de még így is be kell vallanunk, hogy
egyes helyek igenis próbára teszik a fordító türelmét (poliszémia).
Istennel kapcsolatban hogyan merül fel a féltékenység gondolata? Ez

lenne  ószövetségi  prezentációnk  következő   része.  Az  ókori  Keleten
néha előfordul, hogy a politeizmusban egyik isten irigykedik a másikra,
az azonban sohasem, hogy egy isten féltékenyen viselkedjen saját tiszte‐
lőivel szemben. Márpedig az Ószövetségben ez történik. De milyen érte‐
lemben? A válasz: Isten, aki kiválasztotta Izraelt, hogy az ő népe legyen,
nem tűr maga mellett más istent vagy riválist. Egyetlenségét és mindent
irányító  központi  szerepét  féltékenyen  őrzi,  ez  az  ő privilégikus   joga,
amit félreérthetetlenül ki is mond a Dekalógus első parancsa (és persze a
többi törvénygyűjtemény is).180

Jahve   féltékenysége   kapcsolatba  hozható,   sőt  párhuzamba   állítható
transzcendenciájával, fenségével és szentségével (tehát nem negatív foga‐
lom). Józsué a szichemi szövetségkötés előtt így beszél a néphez: „Nem

180 RÓZSA HUBA, JHWH az egyetlen Isten. A monoteizmus Izrael vallástörténetében, in Uő,
Isten a kezdet és a vég. Válogatott tanulmányok, Budapest 2010, 255–269.



Az irigység a Bibliában 109

szolgálhatjátok az Urat, mert szent Isten, féltékeny Isten, aki nem bocsátja
meg  elpártolástokat  és  vétketeket.”   (Józs  24,19)  Láthatjuk,  hogy  az  yēl
qannōy és az  yē l qādōš  párhuzamba állítva, mintegy szinonimaként szere‐
pelnek egymás mellett (vö. még Kiv 20,5; 34,14; MTörv 4,24; 6,15. stb.).181

Tovább gazdagodik a fogalom jelentése, amikor a próféták (Ozeás, Je‐
remiás, Ezekiel) a házasság képét alkalmazzák Isten és népe kapcsolatá‐
ra.  Más   isteneknek  szolgálni,  azokkal  paráználkodni  egyben   jelenti  a
szövetségi  hűség  megszegését   is   Izrael   részéről,   ami   büntetést  von
maga után. Idézzük újra a szichemi esküt, ami előtt Józsue így beszél:
„Ha elhagyjátok az Urat, hogy idegen isteneknek szolgáljatok, ő is rosz‐
szul fog bánni veletek, elpusztít benneteket, jóllehet azelőtt jó volt hoz‐
zátok.” (Józs 24,19) De Isten féltékeny szeretete nem csak büntetést he‐
lyez kilátásba népe számára  hűtlensége esetén. Ez a féltékeny szeretet
Izrael  üdvösségét  munkálja:  az  ellenséges   idegen  népek  ellen   fordul,
amikor azok Izraelt és ez által Izrael Istenét támadják, Izraelnek pedig
meghozza a végidőbeli üdvösséget. Ez a meggyőződés különösen a fog‐
ság alatti és utáni időben erősödik meg, amint azt a jól ismert  Iz 9,6 is
példázza: „Mostantól mindörökké ezt teszi (az üdvösséget, a sálómot) a
Seregek Urának féltékeny szeretete”.182

A hellenista és az intertestamentális korban a féltékenység etikai vo‐
natkozása  kerül  előtérbe   (görög  hatásra),  különösen   is  Jézus  Sirák   fia
könyvében.183 Vallási téren e fogalom a „vallási buzgóság Isten ügyéért”
jelentéssel (mint  Illés)  gyakran  felbukkan  a  Makkabeusok  könyveiben  és

181 H.‐P. MÜLLER, art. qdš heilig, in THAT II. kol. 589–609.
182 G.  VON RAD,  Az Ószövetség teológiája  I., Budapest 2000, 169: „Első ízben a prófé‐

táknál jelenik meg Jahve féltő szeretetének fogalma úgy, hogy már nem függ a kul‐
tusztól, és nem az első parancsolathoz kapcsolódik. Jahve féltő szeretete rejlik Jahve
történelemben  való  működése  mögött,  éspedig  két   formában:  mint  haragvó   (Szof
1,18;  Náh  1,2;  Zsolt  79,5)  és  mint  üdvözítő  (Iz  9,6;  Ez  39,25;  Jo  2,18;  Zak  1,14;  2Kir
19,31)”; vö. még W. BERG, Die Eifersucht Gottes – ein problematischer Zug des atl. Gottes‐
bildes?”, in BZ 23 (1979), 197–211; és C. DOHMEN, Eifersüchtiger ist sein Name (Ex 34,14).
Ursprung und Bedeutung der atl. Rede von Gottes Eifersucht”, in ThZ 46 (1990), 289–304.

183 G.  VON RAD,  Weisheit in Israel,  Gütersloh 1992, 309–336; vö. még  XERAVITS GÉZA,
A család Sirák fia könyvében, in Morzsák Dánieltől Bárukig. Újabb tanulmányok a korai zsi‐
dóság irodalmából, Budapest 2009, 43–52.



110 Fodor György

Qumránban.184 A LXX‐ben a qānāy gyöknek majdnem mindenhol a dzé‐
losz szó és származékai felelnek meg.

Újszövetség

Megállapíthatjuk,  hogy   az  irigységre  használatos   szó   –   a   „dzélosz”   –
ugyanúgy  kettős   jelentésben  fordul  elő az  Újszövetségen,  mint  a  héber
„qinyá”  az  Ószövetségben.185  Pozitív   jelentéstartalommal  „buzgóság”‐ot
jelent; például Jn 2,17: ὁ ζῆλος τοῦ οἴκου σου καταϕάγεταί με – „a buz‐
góság házadért elemészt engem” (vö. Zsolt 68,10). Még idézhetnénk más
helyeket is a buzgóságra, de most nem ez a vizsgálódás tárgya, hanem
az irigység.
Negatív jelentésben tehát irigységet, féltékenységet jelent a  dzélosz és

származékai  (27  alkalommal):  dzéloó mint   ige,  azután  a  dzélótész mint
buzgó, vagy nagybetűvel, mint a Zelóta párthoz tartozó. Van még egy
szó, amelyet az Újszövetség görög nyelve az irigységre (és féltékenység‐
re) használ: ez a fthonosz főnév (igei formája: fthoneó – irigykedem, félté‐
kenykedem) (kilencszer). 
Lássuk  hát,  milyen  kontextusban  fordul  elő az   irigység  fogalma  az

Újszövetségben (kevés kivételtől eltekintve az  ApCsel‐ben és a páli leve‐
lekben):

A főnévi forma a Gal 5,20‐ban egy bűnkatalógusban fordul elő:
1.  „A   test  cselekedetei  nyilvánvalók:  kicsapongás,   tisztátalanság,
fajtalanság,  bálványimádás…,  viszálykodás,  pártoskodás,  irigyke‐
dés… stb.)186 2. Az  1Tim 6,4‐ben téves tanítás következményeként:
„ha valaki nem követi Urunk Jézus Krisztus üdvös szavait és az is‐
tenes tanítást, az felfuvalkodott és semmit sem ért. Betegesen vitá‐

184 M. DEMING, art. Eifer, in Bauer’s Bibeltheologisches Wörterbuch, Graz 1994, 116–117.
185 G. SAUER, art. ζῆλος, in ThWNT II., 879–890.
186 H. SCHLIER, Der Brief an die Galater, Leipzig 1967, 253; CSERHÁTI SÁNDOR, A galácia‐

beliekhez írt levél, Budapest 1982, 259. Ez utóbbi kommentár szerzője a dzéloszt „törte‐
tés”‐sel fordítja, tekintettel arra, hogy Pál a  Gal 4,17–18‐ban ezzel a szóval írja körül
ellenfeleinek híveket toborzó önző buzgóságát.



Az irigység a Bibliában 111

zik, üres  szóharcot folytat, amiből  csak  irigykedés, veszekedés, ká‐
romlás stb. származik…”187 3. Az ApCsel‐ben többször is úgy szere‐
pel az „irigység” szó mint a keresztények elleni zsidó magatartás
mozgatórugója. ApCsel 13,45: A piszidai Antióchiában irigység fog‐
ta el a zsidókat, hogy Pál sikereket ért el és menekülnie kellett.188 …
Máshol  pedig  a  pogányok   irigységéről  beszél  Pál:  Róm  1,29:  tele
vannak a pogányok irigységgel.189

Sorolhatnánk tovább az „irigység” újszövetségi szentírási helyeit, de a
célszerűség és az áttekinthetőség kedvéért inkább  rövid összefoglalást
adunk:
Mivel a „test cselekedeteihez” az Ószövetség antropológiai értelmében

hozzátartozik  az   irigység   is,  mindenkinél  előfordul:  zsidóknál,  pogá‐
nyoknál, sőt a keresztény közösségen belül is. Krisztus Titokzatos Tes‐
tének tagja minden keresztény és Benne mindenki egyenlő, még ha kü‐
lönböző karizmákat ajándékoz is a Lélek.190

A  keresztények   tehát  „a   lélek  szerint”  élő  emberek  egységben  élnek
Krisztussal.  Az  általa  kapott  „új  élet”‐ből  következik,  hogy  radikálisan
szakítaniuk kell minden bűnös dologgal: „Szakítsatok hát minden gonosz‐
sággal,  minden  álnoksággal,  képmutatással,  irigységgel  és  minden  rágal‐
mazással”…  (1Pt  2,1).  Mindez  elengedhetetlenül  szükséges  ahhoz,  hogy
„lelki  házat”,  „szent  papságot”  tudjunk  alkotni  (vö.  1Pt  2,4–5),  amely  a
Szentlélek működése által formálódik meg (vö. 1Kor 3,16; Ef 2,22).191

187 W. BEILNER, Exegetisches Material zum Hebräerbrief, Pastoralbriefe, Katholische Briefe,
Salzburg 1993, 266.

188 A kommentárok  egybehangzóan azon a véleményen  vannak,  hogy  Pálnak az
„istenfélők” között elért missziós sikerei váltották ki a konkurencia irigységét; vö. E.
HAENCHEN, Die Apostelgeschichte, Göttingen 1968, 356.

189 A Róm 1,29–31 versekben Pál egy hosszú bűnlistával mutatja be a pogányok mély
romlottságát.  „A  páli   levelekben  a  „bűnkatalógus”  –  valamiféle   ősi  „lelki   tükör”  –
többször is előfordul (…). A bűnök felsorolásában nem sok rendszer található, legfel‐
jebb annyi, hogy a belső magatartás bűneivel kezdi, külső cselekményekkel  folytatja,
majd a társas együttélésre vonatkozó bűnökkel fejezi be.”;  FARKASFALVY DÉNES, A Római
levél, Eisenstadt 1983, 19.

190 W. BEILNER, i. m., 207.



SOLTÉSZ JÁNOS

Az irigység az erkölcstanban

1. Történeti vizsgálódás

A test‐lélek ember, aki erkölcsi értelemben tiszta és tökéletes életre tö‐
rekszik, a Szentírásban Jézus figyelmeztetésével találkozik: „ami az em‐
berből ered, az teszi tisztátalanná. A szívből származik ugyanis minden
rossz gondolat, paráznaság, lopás, gyilkosság, házasságtörés, kapzsiság,
rosszindulat, hamisság, kicsapongás, irigység, káromkodás, kevélység,
léhaság. Mindez a gonoszság belülről ered és tisztátalanná teszi az em‐
bert.” (Mk 7,21–23.) Az Újszövetség bűnkatalógusként őrizte meg ezeket
a sorokat, s máshol is találkozunk hasonlóval. Szent Pál hoz felsorolást
a  Galata levélben:  „paráznaság,  tisztátalanság,  fajtalanság, bálványimá‐
dás,  babonaság,  ellenségeskedés,  viszálykodás,  vetélkedés,  harag,  ve‐
szekedés, szakadás, pártoskodás, irigykedés, gyilkosság, részegeskedés,
tobzódás, s ezekhez hasonlók. Amint azelőtt mondtam, most megismét‐
lem: akik ilyesmit tesznek, nem lesznek Isten országának örökösei” (Gal
5,19–21). A bűnök listájának sokféle hagyományával találkozhatunk, de
kialakult egy határozott meggyőződés arról, hogy vannak úgynevezett
bűnforrások,  bűnkútfők,  vagy  éppen  gyökérbűnök,  melyekből  sokféle
bűnös tett származik.192 Ez magyarázza, hogy elnevezésük nem maradt
meg  csupán  a  „hajlam”  vagy  „készség”  szintjén,  hanem   főbűnöknek

191 KOCSIS IMRE, Egyetemes és szolgálati papság az apostoli levelekben, in UŐ, Az üdvösség
Igéje. Újszövetségi tanulmányok, Budapest 2013, 216.

192 K. HÖRMANN, Lexikon der christlichen Moral, Innsbruck–Wien–München 1976, 961–
963.;  J. PIEGSA,  Der Mensch – Das moralische Lebewesen, Band I., St. Ottilien 1996, 462–
463.; T. KLAUSER et alii, Reallexikon für Antike und Christentum, Sachwörterbuch zur Ausei‐
nandersetzung des Christentums mit der antiken Welt, Band XIII, Stuttgart 1986, 759–762.



Az irigység az erkölcstanban 113

mondjuk őket, hisz reális bűnökként is megjelennek.193 A Szentírás alap‐
ján láthatjuk, hogy a felsorolásokban az irigységgel szinte mindig talál‐
kozunk.
Evagriosz Pontikosz (†399) állította először rendszerbe a bűnös kész‐

ségek (vitia) csoportját a következő nyolc taggal: torkosság, paráznaság,
fösvénység,  szomorúság,  harag, lustaság, hiúság,  gőg.  Mint  készségek
nem  függenek  akaratunktól,  de  lelkünkben  való   jelenlétük  tartama  és
mélysége szerint már igen. Órigenész (†254) hatással lehetett Evagriosz‐
ra, mert többször beszélt bűnös készségekről,194 s bizonyára a görög filo‐
zófia sztoikus irányzata is felfedezhető a háttérben, miután a négy em‐
beri   szenvedély   (passio)  és  a  négy   sarkalatos  erény   (virtus)   ellentéte
szintén  utalhat  az  eredetileg  nyolc   főbűnre.195  Ezek  között  viszont  –
meglepő módon – nem találjuk az irigységet.
A nyugati gondolkodás számára Johannes Cassianus (†425) közvetí‐

tette a listát, a nyolc principalia vitia elnevezéssel. Két művében is beszél
ezekről, mint elkerülendő veszélyforrásokról,  s mint közvetítő, ő is az
irigység nélküli felsorolást hozza.196

Nagy Szent Gergely (†604) egyházatya folytatja a Cassianus‐tól átvett
gondolkodást  a főbűnökről,  de szempontunkból  néhány lényeges vál‐
toztatással.  Először:  kiemeli  a  gőgöt (superbia) a nyolc  közül,  mert  azt
mondja, hogy minden rossznak, önzésnek ez a gyökere,197 s belőle szár‐
mazik a többi hét, mintha „gyermekei” lennének. Talán ez lehet a hetes

193 TARJÁNYI Z., A hét főbűn, in KRÁNITZ M. (szerk.) Az Atyák dicsérete, Budapest 2002,
265–269.  A   történeti  szempontokhoz  kapcsolódó  személyek  szerepeltetése  a   tanul‐
mány kiemeléseit figyelembe veszi.

194  Józsue 15,4 kommentárjában pogány  népekkel szemlélteti  az elűzendő „bűnös
hajlamokat”; vö. NAGY SZENT GERGELY, Moralia, XXXI. 45, in PL 76, 620 D‐621 A.

195 P. KUNZMANN ‐ F.‐P. BURKARD ‐ F. WIEDMANN, SH atlasz, Filozófia, Budapest, Berlin ‐
Heidelberg ‐ New York ‐ London ‐ Paris ‐ Tokyo ‐ Hong Kong ‐ Barcelona 1993, 57.
Az ember szenvedélyei a szomorúság,  félelem, sóvárgás (vágy), kéjvágy (gyönyör),
az erények ellentétei pedig az oktalanság (esztelenség), gyávaság, mértéktelenség (ki‐
csapongás)  és igazságtalanság  fogalmakban  jelennek  meg; vö.  PESTHY M.,  A csábítás
teológiája, Budapest 2005, 299.

196 Két művében is foglalkozik a témával: az Institutiones‐ben a coenobitákhoz szól,
a Collationes‐ben az anakhorétákhoz ír a főbűnök ellen felveendő harcról.

197 Valószínűsíthető Szent Ágoston hatása ebben; vö. A. AUGUSTINUS, Fiatalkori párbe‐
szédek, in VANYÓ L. (szerk.), Ókeresztény írók 11, Budapest 1986, 439.



114 Soltész János

szám elterjedésének kezdete is. Másodszor: a hétből kiemelte a lustasá‐
got (acedia), s helyébe az irigységet (invidia) tette. A gőgből tehát a kö‐
vetkezők származnak: kevélység, irigység, harag, szomorúság, fösvény‐
ség,   torkosság,   bujaság.198  Nagy   Szent  Gergelynek  –  az   idézettsége
alapján – korában igen nagy hatása volt. Ennek ellenére a IX. századig a
főbűnök száma nyolc maradt, s csak ezután terjedt el szélesebb körben a
7‐es számú felsorolás, melynek valószínűen biblikus háttere van, mivel
a hét a teljesség száma.
Szentviktori  Hugó   (†1141)   a   történeti   folyamatban   szintén   fontos.

Ő lesz az, aki a hét bűnös készséget párhuzamba állítja a Miatyánk 7 ké‐
résével, a Lélek 7 ajándékával és a 7 erénnyel, ezzel véglegesíti a 7‐es
számot, s ő az, aki a szomorúság helyére visszateszi a lustaságot. Petrus
Lombardustól (†1160) aztán fixálódik a hét főbűn számban és elemeiben
is,  benne  az   irigységgel  és  a   lustasággal.  Érdemes  még  megemlíteni
G. Peyraut (†1271) domonkos nevét, aki mintegy száz év múlva, mond‐
hatni   ráérezve   a  pozitív   életszemlélet   szükségességére,   a  következő
szisztémát állította fel: bemutatta a víciumokat, az általuk okozott káro‐
kat, a belőlük származó bűnöket, és az őket legyőzni tudó lelki megol‐
dásokat,  „gyógyszereket”.  E  szisztéma  hamarosan  általánosan  elfoga‐
dottá vált, és széles körben elterjedt.
Ebben a népszerűsödésben, s még néhány újabb szempont felvetésé‐

ben volt komoly szerepe Aquinói Szent Tamásnak (†1274). Ő egyetértett
azzal, hogy a gőgből következik a 7 főbűn, megvalósulásait viszont az
emberi  akarat  irányulásaival  hozta  kapcsolatba.  Véleménye  szerint  az
akarat a számára jónak ítélt irányulások felé törekszik, a rosszakat pe‐
dig   igyekszik   elkerülni.  Eszerint  a  „saját  kiválóság   csökkentésének”
szüksége elé álló akarat, a számára kellemetlen és rossz helyzetet elke‐
rülni törekedvén esik az irigység, ill. a harag bűvkörébe, bűnébe.199 
Szent Tamás teológiája mellett a lelkiségi és a prédikációs irodalom‐

ban is gyakori lett a főbűnök tárgyalása. A népszerűség növekedésében
az  egyes  bűnökhöz  kapcsolódó  képi  ábrázolásoknak  is  döntő szerepe

198 NAGY SZENT GERGELY, Moralia in Job, XXXI, 87; PL 76, 621. A gőg vezérletével a hét
bűnös hajlam állandóan készen áll, hogy az emberrel harcoljon; fel kell venni velük a
küzdelmet.

199 AQUINÓI SZENT TAMÁS, Summa Theologica, I. II. 84. k.



Az irigység az erkölcstanban 115

lehetett,  melyek  művészi  kompozíciókon  megjelentek  kolostorokban,
templomokban, különféle belső terek díszítésében. Az irigységet a cson‐
tot  rágó  kutya  hátán  ülő nőalakkal  ábrázolták.  A  katekizmusok,  ima‐
könyvek révén könnyen megjegyezhetővé váltak a főbűnök, a lelki tük‐
röknek   is  állandó   részei   lettek,  a   lelkiismeret‐vizsgálatkor  a  vallásos
ember szembesült velük, gondolatvilágának nélkülözhetetlen elemeivé
váltak.

2. Az irigység mibenléte

2.1. Az irigység meghatározása
Az irigységet a morálteológiában több szempontból kell megközelíteni,
ha meg akarjuk határozni: az irigység főbűn, mely magában hordozza a
szenvedélyt, a vágyat és a törekvést.
Az irigység mint szenvedély megnyilvánul egy mélységes szomorú‐

ságban afölött, hogy másnak jó élethelyzete van, jól megy a sora, javai
és értékei vannak. Ez a szomorúság eltölti a törekvőképességet, az aka‐
ratot, s olyan érzést produkál, mint az aggodalom, mely a szívet össze‐
szorítja, megbénítja.200

Az irigység lényege az a vágy is, hogy hiányozzék embertársából az a
jó,  ami  őt  magát  árnyékba  helyezi.201  Ez  a  vágy  szomorúságot  okoz,
mert úgy fogja fel a másik értékét, mint ami őt leértékeli, kisebbíti. Ezért
nem is kívánja mások javát.202

Az irigységnek fontos része az a törekvés, mely az embertárs érdeme‐
it, javait nem akarja elismerni,203  sőt kifejezetten igyekszik kisebbíteni,
magáénak tulajdonítani, lefoglalni.204

200 Vö. Summa Theologica II. II., XXXVI. 297–302.; A.  TANQUEREY, A tökéletes élet. Asz‐
ketika és misztika, (ford. CZUMBEL L.), Paris ‐ Tournai ‐ Roma 1932, 845.

201 TARJÁNYI Z., i. m., 266–267.
202 UŐ, Az erkölcsteológia története és alapfogalmai, Budapest 2005, 145 és Dr. EVETOVICS

K., Katolikus Erkölcstan I., Budapest 1940, 160.
203 Vö. A. AUGUSTINUS, Vallomások, Budapest 1982, 336–337.
204 B. HÄRING, Krisztus Törvénye, I., Pannonhalma ‐ Róma 1997, 371.



116 Soltész János

Az irigységnek  gyökere  így bizonyára  a kevélységben van, mert ki‐
mondatlanul is meg van győződve saját nagyságáról, felsőbbségéről, s
mint ilyen, sem nála különbet, sem vetélytársat nem akar sem elismerni,
sem elviselni, mert úgy érzi, hogy útjában áll becsvágyának.205

2.2. Az irigység mint bűn
A  szeretet   természete,  hogy  elismeri  és  kívánja  a   testvérnek   is  a   jót,
ezért az irigység közvetlenül szemben áll ezzel az erénnyel, tárgya sze‐
rint  így  mindenképpen  a  bűnök  kategóriájába  tartozik.206 Azonban  az
már nem következik, hogy mindig a súlyos bűnök közé számítana, bár
a jó hiányának kívánalma alapvetően a jelentősen rossz tárgy irányába
mutat, azt kimerítheti. Mivel lehet kisebb vagy nagyobb, testi vagy lelki
jóról  beszélni,  ezért   lehet  csupán  bocsánatos  bűn   is.  Minél  magasabb
rendű jót sajnál a másiktól, annál súlyosabb. Pl. Isten kegyelmét irigyel‐
ni  mástól  a  Szentlélek  elleni,207  „megbocsáthatatlan”  bűnné  válhat.208

Nem véletlenül jegyzi meg Aquinói Szent Tamás, hogy irigyelni a fele‐
barát lelki javait, szomorkodni, mert az apostoli munkában sikerei van‐
nak, igen súlyos bűn.209 Az irigység tárgyai lehetnek nagyon kiemelke‐
dő tulajdonságok, de kevésbé  látványosak, ill. erények is. Sok esetben
jellemző, hogy nem a kiemelkedő nagysággal szemben jelenik meg, ha‐
nem közel egyenlő nagyságú erők egymásnak feszülésében jelentkezik.
Természetesen  az irigység  esetében  sem hanyagolható  el a szándékos

beleegyezés vizsgálata, mely nélkül nincs súlyos bűn, s lehet, hogy csak
feltoluló érzés, megfontolatlan indulat marad a bocsánatos bűn horizont‐
ján. Lényeges lehet az is, hogy a kísérő körülmények vagy a vele kapcso‐
latos bűnök nem teszik‐e súlyossá. A gyakorlati életben leginkább akkor
érhető tetten jelenléte, amikor az embernek rosszul esik, ha mást dicsér‐
nek, vagy kisebbíteni akarja annak értékét, amit dicsérnek, vagy bírálja.

205 A. TANQUEREY, i. m., 846.
206 A felebarát elleni fellépést is magában rejtve a szeretet elleni bűn, és más bűnök‐

nek is forrása; vö. K. HÖRMANN, i. m., 1173.
207 KÉK E.,  A  Szentlélek  elleni  megbocsáthatatlan  bűn  értelmezése  (ETK  10),  Budapest

2011, 224–231.
208 B. HÄRING, i. m., 371.
209 AQUINÓI SZENT TAMÁS, Summa Theologica, II. II. q. 36,a. ad 2.



Az irigység az erkölcstanban 117

2.3. Az irigység és a féltékenység
A  hagyományos  teológia  felhívja  a  figyelmet  arra,  hogy  az   irigységet
nem szabad összetéveszteni a féltékenységgel, mert rokon mivoltuk el‐
lenére különböznek. A féltékenység akkor lép fel, amikor az ember tu‐
lajdon javának túlzó szeretete azzal a félelemmel párosul, hogy elvehe‐
tik tőle, elveszítheti. A következő példák illusztrálhatják:  1. Ha valaki
egy  előkelő helyzetben  észreveszi  a  másik  előretörését,  s  fél,  hogy  őt
megelőzi; 2. Ha valaki bírja egy barátja bizalmát, vagy sok ügyfele van,
s attól tart, hogy más elhódíthatja tőle, féltékenynek mondható. Össze‐
foglalni így lehetne: az ember irigykedik más javára, és félti a magáét.210

2.4. Az irigységgel kapcsolatos bűnök, megnyilvánulások
Az irigység hajlamossá teszi az embert, hogy a gyűlöletnek teret enged‐
jen áldozata felé. Növekedésével el is mosódhat a határ köztük, bár kü‐
lönböznek egymástól.211

Ebből a háttérből sok rokon bűn származik: rossz kívánság, megszó‐
lás,  kibeszélés,  befeketítés,  áskálódás,  hamis  vádaskodás,  káröröm.212 
Az   irigység  következménye   lehet  feszültség  keltése,  viszály  szítása.213

Idegenek között egyszerűbb lehet a helyzet, de bármilyen családi, társa‐
dalmi vagy egyházi közösségen belül könnyen botránnyá, ellenségeske‐
déssé fajulhat, széthúzást eredményezhet, súlyos károkat okozhat. Val‐
lási  közösségek  és  netalán  hittestvérek  között  különösen   szomorú  a
felbukkanása, s a negatív „tanúságtétel” rendkívül visszatetsző és visz‐
szataszító hatását érheti el az emberekben.
Fontos azt is megjegyezni, hogy nem bűn és nem egyenlő a kárörven‐

déssel, amikor az ember örül annak, hogy valamilyen nehézség, szenve‐
dés vagy csapás hatására Isten ellenségeinek kevélysége megtörik, vagy
épp ezek Istenhez vezetnek vissza valakit.214

Az irigység  az  anyagiaknak, vagyonnak  és  a  tisztségeknek,  rangok‐
nak  hajszolásához   is  vezethet.  Csakhogy   felülmúlja  embertársát,  haj‐

210 A. TANQUEREY, i. m., 847.
211 B. HÄRING, i. m., 371; A. TANQUEREY, i. m., 849.
212 K. HÖRMANN, i. m., 1173.; EVETOVICS K., Katolikus erkölcstan, I., 160.
213 KIRÁLY E., A keresztény élethivatás, Budapest 1982, 308.
214 B. HÄRING, i. m., 371.



118 Soltész János

szolja  a  munkát,  mindent  megpróbál,  hogy  a  ranglétrán  előre   jusson.
A  másikkal  való  versenyben  a   tisztességtelen  eszközök  használatától
sem riad vissza. Itt is meg kell jegyezni, hogy nem bűn a másik sikerén,
anyagi javain való sajnálkozás, ha az valóban súlyos veszélyt jelent az
üdvösségre,  vagy  Isten  országa  megvalósulására,  s  nem  az  elkívánás
vágya vagy szomorúsága motiválja.215

Végül meg kell említeni egy általánosnak ható, de mégis nagyon fon‐
tos hatást, mely a lélek nyugtalansága. Az irigy embernek nincs békes‐
sége, nyugalma. Állandóan foglalkoztatja, hogyan szoríthatná háttérbe,
miként  gyűrhetné  maga  alá  vetélytársát.  Mivel  törekvése  a  legritkább
esetben érhet célt, állandóan emésztődik, irigysége valódi méreggé vá‐
lik, elsorvasztja a testet és a lelket is.216 Megszabadulni tőle lelki méreg‐
telenítéssel lehet, melynek megvannak az eszközei.

2.5. Az irigység lelki gyógyszerei, „méregtelenítése”
A teológiai irodalom orvosságoknak nevezi ezeket a méregtelenítő esz‐
közöket, melyek lehetnek pozitívak és negatívak.
A negatív orvosság két lépésben nyújt segítséget az irigység legyőzé‐

séhez. Első: a lélekben támadó gondolati mozdulásokat azonnali reagá‐
lással  megvetni,  magunkból  kitépni,  mint  egy  mérges  kígyót  eltapos‐
ni.217 Második:  amikor   lehetséges,  a   lehető  leghamarabb  egészen  más
felé irányítani a figyelmet.
A pozitív orvosság is két megfontolásból áll. Az első: annak a gondo‐

latnak az elmélyítése, hogy Krisztus testének tagjaiként örülni kell egy‐
más kiválóságának, mert ez a közösségnek, de magának az egyénnek is
hasznára válik.218 A másik erénye láttán lehet kérni az erények forrásá‐
tól, Krisztustól a belőle való részesedést. A második lehetőség: a nemes
küzdelem  és  versengés  készségének  a  kifejlesztése,  mely  a  másikban
lévő erényt jó példának látva maga előtt, Isten kegyelmével elérni, ha le‐

215 B. HÄRING, i. m., 371.
216 Vö. Sir 30,26 és J. CASSIANUS, A keleti szerzetesek szabályai,  Pannonhalma ‐ Tihany

1989, 162–163, továbbá: NAGY SZENT GERGELY, Moralia, Budapest 2000, 275 és Péld 14,30.
217 A. TANQUEREY, i. m., 850.
218 Vö.  Róm 12,3–15: A Titokzatos Test tagjai kiegészítik egymást, nem nélkülözik,

inkább feltételezik egymás adottságait, cselekedeteit.



Az irigység az erkölcstanban 119

het túlszárnyalni  akarja. E verseny  akkor tisztességes, ha a tárgyát te‐
kintve csak erényeket akar utánozni, ha szándékában nem akarja a má‐
sikat megalázni, leigázni, legyőzni, csak jobbá lenni Isten és az egyház
szolgálatára,  s  ha  eszközeit   tekintve  kerül  minden  cselt,   fondorlatot,
csak   a   kitartó  munkára   és   Isten   ajándékainak   okos   kihasználására
épít.219 Ez a gondolkodás felel meg annak, hogy hiányait látva, ösztönző
példa alapján az ember „gyógyulni akarjon”, amit a Zsidókhoz írt levél a
„szeretetre és jócselekedetekre buzdulás”‐ként fogalmaz meg.220 
A vázolt lehetőségek talán a levegőben lógnának, ha nem lennénk an‐

nak   tudatában,  hogy  Isten  szeretete  és  adakozó  bőkezűsége  alapozza
meg őket,221 melyből parancsainak gyermeki lelkülettel történő teljesíté‐
se, s a testvéri szeretet is fakad.222 A pozitív és aktív orvosságok oldalán
néhány további gyógyító fogalmat is be lehet vetni, különösebb rangsor
nélkül. Ezek között épp az alázat lehet az első, mert erre van szükség a
gondviselő   Isten   szeretetének  és  bölcsességének  elfogadásához.  Arra
képesít, hogy az ajándékokat osztogató és terheket megengedő Istent ne
a másikkal való hasonlítgatás, vagy a felsejlő igazságtalanság burjánzó
gondolatai alapján ítéljék meg, hanem a szeretete alapján, mellyel a leg‐
jobb  utat  szándékolja  az  ember  számára,  s  eredményes   teljesítéséhez
minden segítséget meg is ad.223 S mivel a hálátlanság oka lehet az irigy‐
ségnek, az alázatra épp a hála épülhet, amivel fogadni kell Isten ajándé‐
kait, amiket a teremtmény kap, amelyek egyedivé, megismételhetetlen‐
né és végtelenül értékessé tesznek minden egyes embert, függetlenül a
juttatott talentumok számától. A hála mások ajándékainak elismerésére,
értékelésére,  dicséretére  is  alkalmassá  tesz.  Ez  a  hozzáállás  őszinte  és
tiszta szándékkal szabályszerűen elűzi az irigységet. A hálás ember tud
dicséretet osztani, mások felé biztató szavakat mondani, mert ez az ön‐
értékelést, egészséges önbizalmat segíti, legyen bár gyerekről vagy fel‐
nőttről szó. A hálás embert a saját és mások értékének felismerése és el‐
ismerése belső nyugalommal,  megelégedettséggel – nem önelégültségre

219 A. TANQUEREY, i. m., 852. 
220 Zsid 10,24.
221 Vö. EVETOVICS K., i. m., 160.
222 B. HÄRING, i. m., 371.
223 M. B. SCHLINK, Győzelem a bűn felett, Budapest 1994, 107–109.



120 Soltész János

gondolunk itt  – töltheti el, mely a további gyarapodás, az Isten ajándé‐
kozta körülményei közötti növekedés, a halálig tartó tökéletesedés fel‐
adata vállalásának az alapja. A tapasztalat ugyanis azt mutatja, hogy az
állandó elégedetlenség mögött fel nem ismert, be nem látott, lelket mér‐
gező irigység húzódhat meg.
Segíthet annak meggondolása is, hogy milyen könnyen megszabadul‐

hatna az ember az irigységből fakadó terhektől, ha gondolkodása meg‐
változna, megtérne, mert tulajdonképpen teljesen fölösleges terheket ci‐
pel, mely felemészti energiáit, melyeket másra fordíthatna.

2.6. Az irigység és a szomorúság
Az   irigység  hátterében  keletkezett  szenvedélyes  érzelem  megjelenhet
egy mélységes szomorúságban. Mivel korábban láthattuk, hogy a szo‐
morúság szerepelt, s más felosztás szerint ma is szerepel, a főbűnök kö‐
zött, érdemes  szót  ejteni  a kapcsolatukról.  Ehhez  Evagriosz  és Cassia‐
nus gondolataiból meríthetünk.
Evagriosz mondja, hogy „a szomorúság néha a vágyak meghiúsulása

miatt jelenik meg, néha viszont a haragot követi.”224 Praktikosz c. művé‐
ben inkább a vágyak meghiúsulásáról beszél, melyekbe örömmel beleéli
magát  az  ember,  viszont  nem  teljesülhetnek.  Hasonló  dolog  történhet
az irigység kapcsán is, hiszen egyáltalán nem biztos, hogy a másikban
meglévő jó számára elérhető. Máshol azt írja: „A szomorúság a lélek le‐
vertsége, mely a harag gondolataiból keletkezik, a bosszú utáni vágya‐
kozás  meghiúsulása  pedig   szomorúságot   szül.”225  A   folytatásban  vi‐
szont itt is a vágyak nem teljesülését jelöli meg a szomorúság okaként.
Már Evagriosz is megemlíti, hogy a szomorúság hasznos is lehet. A vi‐
pera  mérgéhez  hasonlítja,  mely  mértékkel  alkalmazva  más  mérgeket
hatástalanít, mértéktelenül viszont elpusztíthatja az élőlényt. A szomo‐
rúság is méreg, de nagy haszna, hogy elősegítheti a bűnbánatot. Evagri‐
osz Szent Pálra és Keresztelő Jánosra hivatkozik, amikor a szomorúság
e hatásáról beszél, s értelmezése szerint e démoni működés hátteréből
nevezi „viperák fajzatinak” a bűneikből megtérni szándékozókat.226

224 EVAGRIOSZ PONTIKOSZ, A szerzetes (Praktikosz), Budapest 2014, 10 sköv.
225 PG 79, col. 1156.



Az irigység az erkölcstanban 121

Evagriosz  valószínűen  sztoikus  hatásra  vette   fel  a  szomorúságot  a
nyolcas listára, akik az irigység több változatát is a szomorúság részé‐
nek tekintették: „az irigykedés mások javai fölött érzett szomorúság, a
vetélkedő irigység pedig az, ha mások rendelkeznek olyasmivel, amire
vágyunk. A féltékenység szomorúságát pedig akkor érezzük, ha más is
rendelkezik azzal, ami  nekünk  is  a birtokunkban  van.”227 Azonban  ha
az ember megfelelően küzd ellene, akkor javára válik, mert elvezeti őt
arra, hogy semmihez ne ragaszkodjon ezen a világon.228 A világban élő
ember leginkább  a megelégedett, ill. adakozó lelkületben éli meg füg‐
getlenségét.  Ezt  a  gondolatot  Cassianus   továbbvezeti.  A  szomorúság,
amennyiben nem üdvös bánatból ered, rendkívül veszedelmes szenve‐
dély:  ki kell tépni  szívünkből,  mint  a kapzsiság, tisztátalanság vagy  a
harag szellemét. Úgy űzhetjük el, hogy „elménket állandóan  a lelkiek‐
ről való elmélkedéssel foglaljuk le, a jövendő élet reménységének és bol‐
dogságának szemlélésével… Így nem ver le bennünket a jelen nyomo‐
rúsága,   s   nem   tesz   felfuvalkodottá   a   jó   sors:  mert  mindegyiket
esendőnek tartjuk, ami hamar elmúlik.”229

3. Az egyházatyák tanítása az irigységről

3.1. Szent Ciprián (†258) gondolatai
Élete  utolsó  szakaszának  levelei  között  írt  A   féltékenységről  és   irigység‐
ről.230 A látott jó irigylése sokak szemében kis véteknek számít, nem is
óvakodnak tőle, lebecsülik, nem is kerülik, ezért könnyen válik ártalom‐
má a lélek számára. Mint a gonosz ólálkodik, a tiszta látást megrontja.
Jogtalanságra, csalásra ösztökél, földi rangot ígér, Isten szolgáinak eltip‐

226 BAÁN I., Evagriosz Pontikosz a gondolatokról  (Lectio Divina 5), Budapest 2006, 79–
82.; PESTHY M., A csábítás teológiája, Budapest 2005, 298–299.

227 DIOGENÉSZ LAERTIOSZ, Vit.,  VII, 111–112, in Sztoikus etikai antológia, Budapest 1983,
141–142.

228 EVAGRIOSZ, i. m., 89–90.
229 J. CASSIANUS, A keleti szerzetesek szabályai, Pannonhalma ‐ Tihany 1999, 162–163.
230 SZENT CIPRIÁN, A féltékenységről és irigységről, in Ókeresztény írók 15, Budapest 1999,

376–389.



122 Soltész János

rására  gondol,  gyűlölködő és  erőszakos  célja  eléréséért.  Hátterében  a
Sátán  áll,  akinek  irigységét  az  embernek  adott  halhatatlanság  váltotta
ki. Mekkora bűn, ha még az angyal is elbukott benne? – teszi fel a meg‐
hökkentő költői kérdést Ciprián. S azóta pusztít a földön. Az irigység
fűtötte Káint, Ézsaut, József testvéreit, Sault, s a zsidókat is, mert irigy‐
kedtek Krisztusra. Az irigység minden rossz gyökere, a szerencsétlen‐
ség forrása, a bűn elhintője… Innen támad a gyűlölet az ellenségeske‐
dés,   a   kapzsiság…  Eretnekségek   és   szakadárságok  ütik   fel   fejüket,
amikor elmarasztalják a papokat, hogy irigykednek a püspökre, amikor
méltatlankodva felpanaszolják, hogy nem őket szentelték fel… Itt rúg‐
kapál az irigység.”231 Az irigység éjjel‐nappal marcangolja a megszállott
szívét. Az  „irigyelt  minél sikeresebb,  annál   jobban  égeti az irigykedés
tüze.  Az   ilyennek   fenyegető az  ábrázata,  zord  a   tekintete,  sápadt  az
arca,  csikorgatja  a   fogát,   szavai  harapósak.”232  Az  üdvösségre  nézve
azért veszélyes, mert sokszor láthatatlanok a sebei, s bezáródnak a lelki‐
ismeretbe. 
Krisztus tanítványa nem féltékenykedhet, nem irigykedhet. Az irigy‐

ségtől meg lehet és meg is kell szabadulni. Át kell elmélkedni Isten di‐
csőítését és a szeretet parancsát: még az ellenséget is szeretni kell. Ajánl‐
ja Ciprián, hogy merítsen ehhez az ember erőt a sugalmazott írásokból,
ne tágítson az imádságtól, ne maradjanak el a  jótettek, az irgalmasság
cselekedetei.  „Gyomláld  ki  szívedből  a   tövist…,  öklendezd  ki  az  epe
mérgét, tisztuljon meg a lélek, amelyet megfertőzött a kígyó irigysége…,
végy a kereszt szentségéből ételt, italt… Ott kell gyógyítani téged, ahol
megsebződtél!  Szeresd  azokat,  akiket  korábban   irigységből  ócsároltál.
Utánozd a jókat…, örülj velük! Gondolj arra, hogy Isten szeme előtt va‐
gyunk, gondolj a Paradicsomra, ahova akkor jutunk, ha cselekedeteink‐
kel Istent megörvendeztetjük.”233

3.2. Nagy Szent Bazil (†379) tanítása
Az  Evangéliumból  merített  gondolatok  között   találkozunk  az   irigység
fogalmával is. Az életszabályokban a következőt olvassuk: „Mindaz, aki

231 CIPRIÁN, i. m., 380.
232 Uo. 381.
233 Uo. 386–388.



Az irigység az erkölcstanban 123

irigykedik  testvérére,  rosszabb  a  semmittevőnél   is,  hiszen  a  Szentírás
gyakran a gyilkossággal szokta együtt emlegetni az irigységet.”234A ko‐
rábban munkába állók méltatlankodása az egyenlő bérezés miatt, s az
isteni szó: „fogd, ami a tiéd és menj” azt jelenti, hogy áldozatai lettek az
irigység szenvedélyének, ezért csak földi jutalmat kapnak, akár százszo‐
rosat is, de az örök élet örökösei nem lehetnek.”235

Lukács esztelen gazdagjáról szóló példájában a „lebontom csűreimet
és  nagyobbakat  építek”  értelmezésekor,  az   irigység  hátteréről  szólva,
így fogalmaz a hozzá hasonlókról: „Mert te irigyled az emberektől a ja‐
vak felhasználását, gonosz elhatározást dédelgetsz lelkedben. Nem arra
van  gondod,  hogy  miként  elégíthetnéd  ki  mindenki  szükségletét,  ha‐
nem hogy miként vehetnél el mindent mindenkitől, megfosztva őket at‐
tól is, ami szükséges nekik. Már ott is állnak, és számon kérik lelkét…
Vigyázz, ez meg ne történjék veled!”236 Az irigységből veszélyes termé‐
ketlenség  származik.  Ezért   írja  később  ugyanitt:  „még  nem   is  volt  az
övé az, amit máris irigyelt a rászorulóktól”, de már magára vonta az el‐
marasztaló ítéletet.237

3.3. Aranyszájú Szent János (†407) gondolatai
Aranyszájú  Szent  János  a  Teremtés  könyvéhez  írt  kommentárjában  József
testvéreinek   irigységéről  elmélkedik,  és  „nagy  csapásnak”  nevezi.   Jó‐
zsef   jó   természete,   jó   indulata  felhergelte   testvéreit,   irigység  gyulladt
bennük iránta, s hazugság, áskálódás, rágalom származott belőle. Nagy
rossz az irigység. Káint gyilkossá tette. Az ő esetükben is majdhogynem
testvérgyilkossághoz vezetett. Eszükbe sem jutott, hogy jószívűségével
kellene  versenyezniük.  Ők  a  gyűlölet  elhatalmasodását  engedték  ma‐
gukban nőni. Józsefet csak az Isten szeretete tudta megmenteni.238

234 Vö.  Ter 4,3 sköv.,  Róm 1,29,  Gal 5,21, és  Mt 20,11–12 kommentárja:  NAGY SZENT

BAZIL, Életszabályok II, 255 és 63.
235 NAGY SZENT BAZIL, Életszabályok II, Nyíregyháza 1994, 255–256.
236 VANYÓ L. (szerk., ford.),  Nagy Szent Baszileiosz művei  (Ókeresztény Írók 16), Bu‐

dapest 2001, 28–29.
237 Uo. 33.
238 RADÓ P. (szerk.), Az egyházatyák szentbeszédeiből III., Aranyszájú Szent János homíliái

a Genezishez, in Keresztény remekírók 12, (ford. SIMON SÁNDOR), Budapest 1944, 159–174.



124 Soltész János

A Római levélhez írt kommentárjában arról ír, hogy „az irigység a zsarno‐
koknak való szolgálatot jelent”. Abból indul ki, hogy a megigazulás ke‐
gyelmét bíró ember akkor él méltóan ehhez, ha „az erények anyját, a sze‐
retetet”  őrzi,  és   jóindulatú   tetteket  hajt  végre.  Ezzel  szemben  áll  az  a
magatartás,  ha valaki  sír a sírókkal, de nem örül az örvendezőkkel, ha‐
nem sír, ha mások örülnek. Ez a kajánság és az irigység. Fájdalmat érez‐
nek, ha másokat kitüntetnek, „sorvadnak és betegek lesznek, ha másokat
szerencse ér.” A legnagyobb gonoszságok közé tartozik, ha valaki az egy‐
ház  előhaladását   irigységgel  szemléli.  Az   irigységben   lévők  különösen
súlyos  ítéletet  vonnak  magukra,  ha  olyanokat  törekszenek  megbántani,
akik  semmit  sem  vétettek  ellenük.  Az   irigység   rosszabb  a  háborúnál,
mert annak egyszer vége van, de az irigy emberből sohasem lesz jó barát.
Ez a bűn pusztítja az egyházat, szüli az eretnekségeket, gyilkos fegyvert
ad  a   testvér  kezébe,  megcsúfolja  a  természet  törvényeit,  megnyitotta  a
halál  kapuját.  Pedig,  ha  élni  akarsz,  hagyd  életben   testvéredet,  verse‐
nyezz vele és így, ha legyőzöd az életben, koszorút kapsz, ha megölöd,
elmarasztaló szavazatot, mely rosszabb, mintha alul maradtál volna.239

A helyes magatartás tehát éppen irigykedés helyett örülni a másikat
ért megtiszteltetésnek, jónak, mert általa Isten dicsősége növekszik, még
a felebarátnak adott emberi dicséret is ezt szolgálja. Ellenségeskedés he‐
lyett inkább baráttá kell válni. Aranyszájú ajánlja a következő gondola‐
tot: „Urad a te dicsőségedet kereste, nem a magáét.” Az irigység beteg‐
sége elleni orvosság „az imádság és sok könyörgés”, valamint a testvér
szeretete, inkább feláldozva az életet érte, mint elvenni az övét, mert ha
odaadtad, Istentől bőséges kamattal kapod vissza.

3.4. Nagy Szent Gergely (†604) tanítása
A Szent Pápa Moralia240 című művében az irigység részletes bemutatásá‐
val   is   foglalkozik.   Indító  gondolata  egy  szentencia:  „Az  ostoba   férfit
tönkreteszi  a  harag,  és  a  kicsit  megöli  az   irigység”.   Irigykedni  csak

239 RADÓ P. (szerk.), Az egyházatyák szentbeszédeiből II., Aranyszájú Szent János homíliái
a Római levélhez, in Keresztény Remekírók 11. (ford. GERECS SZALÉZ), Budapest 1944, 132–
141.

240 NAGY SZENT GERGELY, Moralia. Bibliakommentár Jób könyvéhez, Budapest 2000, 274–
276.



Az irigység az erkölcstanban 125

azokra tud az ember, akiket magánál jobbnak  gondol. Az ilyen ember
kicsi,  mert  magáról   így  vélekedik,  magát   ilyennek   tartja.   Irigységből
már az első emberre rátört az ellenség, majd mint a kígyó mérge megtá‐
madta Káint, Ézsaut, József testvéreit és Sault is. Ha az irigység mérge
elárasztja a szívet, az arcszín elsárgul, a szemet leszegik, a tagok remeg‐
nek,  a  gondolkodásban  őrültség  keletkezik,  elsötétül  a   lelkiismeret,  s
amit Salamon mond: »a csontok rothadása az irigység.«241 A test élete a
szív  egészsége.  De  minek  beszélünk  róla,  ha  nem  mondjuk  meg,  ho‐
gyan szabadulhatunk meg tőle. S itt Szent Gergely sajátos logikát követ:
„Ha ideigvalót nyer valaki, s azt más is megkívánja, akkor az osztódik
és kevesebb jut egynek, ezért kínozza a sóvárgó lelkét. Ezt elkerülendő,
olyan  után  kell  vágyódni,  amit  bár  sokan  akarnak, az  csak  növekszik
ezáltal.  Ilyen  érték  az  örökkévalóság  tökéletes  szerelme”.  Az   irigység
pestise csak ezzel irtható, s növeli a testvér szeretetét, mert az előhala‐
dás miatt senki sem szenved kárt.242

Nagy Szent Gergely  A lelkipásztorkodás  törvénykönyve  című munkájá‐
ban  a  hívek  vezetésére,  nevelésére  vonatkozóan   tanácsokat   fogalmaz
meg. Az irigyekről a következőket mondja: „Inteni kell őket, mert »vak‐
ságban«  vannak,  hisz  mások  növekednek,  örülnek,  ők  pedig  szomor‐
kodnak  és  fogyatkoznak,  ezáltal  rosszabbakká   lesznek,  mert  szívüket
aggodalom  és  bosszankodás  tölti  meg.  Pedig  szeretettel  sajátjukká  te‐
hetnék   jótetteiket,  amint  a  mások  által  bennünk  szeretett   jó  az  övék.
Mily nagy a szeretet, mely ilyen gazdaggá tehet minket, és fáradság nél‐
kül is mennyi gyümölccsel ajándékoz meg.243 Viszont, ha nem uralkod‐
nak szenvedélyükön, a Sátán ősi bűnébe esnek,244 s Káinhoz hasonló tet‐
tekre vetemedhetnek,245 s elvesztik azt a jót, amit bírni látszanak, mert
betegség dühöng bensőjükben. Meg kell hát szabadulni az irigységtől,
nehogy nagyszerű cselekedetek általa semmivé váljanak.”

241 Péld 14,30.
242 NAGY SZENT GERGELY, i. m., 275.
243 NAGY SZENT GERGELY,  A lelkipásztorkodás törvénykönyve,  in  Keresztény Remekírók 5.

(szerk. KÜHÁR FLÓRIS, ford. FÉLEGYHÁZI JÓZSEF), Budapest 1944, 117–120.
244 Vö. Bölcs 2,24.
245 Vö. Ter 4,4–5.



126 Soltész János

4. Az irigység és a gyakorlati élet

4.1. Az irigység démona
A szívünket gyötrő egyik leghatalmasabb démon a sárga irigység ördö‐
ge.  Nem  más  ez  megjelenésében,  mint  az  a  belülről   jövő neheztelés,
mely a másik ember létét támadja meg: „Mindent meg tudok bocsátani,
csak azt nem, hogy vagy, hogy az vagy, ami vagy, hogy nem vagyok az,
ami te vagy, s hogy én én vagyok, s nem te.”246 Nyomasztó a másik léte,
szinte elviselhetetlen megaláztatás.
Ez keríti hatalmába a pletykálkodót, a botránkozó erénycsőszt, a szűk

látókörű embert, a középszerű tudóst stb. Nyomasztja, de el is bűvöli a
nagyság, ami belőle hiányzik. Átalakítja világképét, szid, ócsárol, kör‐
nyezetét bemocskolja, csakhogy igazolja hamis világképét.247

Mi a magyarázata ennek? Az értékek léte és vonzása. Mivel az érté‐
kek: boldogság, szépség, jóság, tudás, derű, öröm stb. vannak, léteznek,
állandó vonzásukban  tartják az embereket, s mivel a másikban megje‐
lennek,  mindig   lesz  vetélytársa  az   irigynek,  még  ha  kínzó  vágya  re‐
ménytelenséget is rejt.

4.2. Az irigység áldozatai
Már a gyermekkorban szedi áldozatait az irigység. Okos fiú vagy lány
olykor megmagyarázhatatlan szégyenkezést kelt társaiban, még tanára‐
iban is, különösen, ha kivételes képességű. Gyakran saját szülei is min‐
dent elkövetnek, hogy lehúzzák az átlag szintjére, s ilyenkor jönnek a
kérdőjeles jó tanácsok, hogy „ne lógj ki a sorból”, „ne légy nagyképű”
stb. Ha az illető még szorgalmasabb, még nagylelkűbb lesz, akkor való‐
színűen még gonoszabbul fognak vele bánni. Bűnbakká válhat, rátesz‐
nek minden rosszat, mert könnyebb az embernek maga ellen is a másik‐
ban   tusakodni.   Sok   tehetség  mehet   veszendőbe   e   jelenség  miatt,
márpedig ez a démon a legtöbbször célt ér.
Elég sok felnőtt áldozata is van az irigység démonának. Egy munka‐

helyen, kutatóintézetben,  tanári  vagy  papi,  színészi,   jogászi  közösség‐
ben, bárhol, ahol boldogulni akar az ember, jól kell dolgozni, de nem túl

246 NYÍRI T., Lelkünk démonai és angyalai, Budapest 2004, 12.
247 Uo. 12–14.



Az irigység az erkölcstanban 127

jól,  haladni  előre,  de  nem   túlzottan,   legyen  diszkrét  és  kompromisz‐
szumra kész, mert aki kilóg a sorból, azzal mindenki szembefordul és
ez az egész közéletre is jellemző – talán bárhol, ahol emberek élnek. Az
embertől a középszert várják el, s ez nem az arisztotelészi középút, ha‐
nem a rossz értelemben vett középszer.248 S mindig vannak, lesznek, aki
ezt a közepet sohasem találják el, nem nő be a fejük lágya, beérik a ma‐
gányos kiválóság  sorsával. Van szerencsés, aki mégis  boldogul,  s van,
aki már megteheti, hogy nem törődik azzal, hogy szeretik‐e vagy sem.
Valóban  sok  múlhat  a  szerencsén   is.  A  hívő ember  azt  mondja,  ez  a
gondviselés, de biztosan olyasvalami, amit nem tudunk eléggé befolyá‐
solni.  Gondoljunk  Mozart  sorsára:   túlságosan   jó  zenét   írt,   túlságosan
termékeny volt, mégsem volt számára hely az akkori Bécsben. Jellemző
Karl  Barth  mondása:  Amikor  az  angyalok  a   jó  Istennek  muzsikálnak,
Bachot játszanak, amikor egymás között, akkor Mozartot, s biztos, hogy
az Úristen mindkettőt örömmel hallgatja.249 Úgy tűnik, a társadalom szí‐
vesen áll a középszer pártján. Akit irigyelnek, néha majd beleőrül. S va‐
jon ki figyelmezteti az irigyet, hogy szabaduljon meg ördögi neheztelé‐
sétől,  mert   a  benne   lévő  halálos  méreg   szétmorzsolhatja   az   emberi
személyiséget, s képes mindenféle kapcsolatot szétzúzni, mert démona
mindenhol, mindenkiben képes működni.

4.3. Az irigység mint sajátos kicsinyeskedés
Az irigység közel sem csak a kicsi sóvárgása a nagy iránt. Leginkább az
ellen fordít, aki csak egy kicsit különb, nagyobb, több a másiknál. Egy jó
háziasszony arra irigy, aki kicsit jobb, szebb nála, a tanár az iránt, akit
egy kicsit jobban  szeretnek a diákok, a pap arra, aki egy kicsit jobban
prédikál,   jobban  szeretik  a  hittanosai,  a  család  a  másikra,  ahol  kicsit
több az anyagi, kicsit jobban  tanulnak a gyerekek…; s a végtelenségig
folytathatnánk. Az irigység démona rendkívül kicsinyes, kitartó, találé‐
kony, mindenkit képes hatalmába keríteni, mégis alig merünk róla be‐
szélni. Szinte tagadjuk létét.
Az   irigység  nem  mulattat,  nem  szórakoztat,  hanem  mérgez!  Miért

nem mondunk ellent neki? Mert a hiányunkat tükrözi vissza, mélyen a
248 Uo. 16–17.
249 Uo. 18–19.



128 Soltész János

húsunkba vág a felébresztett elégedetlenség: ha a másik ilyen, akkor én
nem vagyok elég jó, szép, eszes, gazdag, nem számítok. S ebből csak ne‐
urózis  keletkezhet,  akár súlyos  formában,  vagy  csak  nagy  adag fájda‐
lommal a világgal, az emberekkel, vagy épp az Istennel szemben.

4.4. Az irigység álruhája
Az  irigység  démonának  legvisszataszítóbb  tulajdonsága,  hogy  álcázza
magát. Leginkább a jámborság, az alázat, az egyszerűség álruháját ölti,
a legmagasabb rendű erények képében tetszeleghet. Ezért nem kell cso‐
dálkozni  azon,  hogy  közösségekben,  különösen  vallási közösségekben
nagy terephez juthat, ahol közel élnek egymáshoz az emberek. Jó példa
erre Teilhard de Chardin esete, aki igen sokat szenvedett emiatt, aztán
halála után jött el az idő, hogy rendje keblére ölelte. Érdekes, hogy bizo‐
nyos hivatások, papok, jogászok, színészek, ügyvédek közössége külö‐
nös   táptalaja   az   irigységnek.  Ahogyan   nem   ismeretlen   az  invidia
clericalis fogalma sem.250 Az említett hivatásokban lényeges, hogy valaki
szeressen,   tudjon  szerepelni,  emberek  elé  kiállni,  vezetőként   fellépni,
egzisztenciális  kérdés,  hogy  sikere   legyen  az  embereknél,  elismerjék,
befogadják,  elfogadják.  Hivatásunknál   fogva  alapvetően  ki  vagyunk
téve az irigységnek.251

4.5. Az irigységet gyógyító szempontok
Mi lehet az irigység megoldása? Platón segít a válaszban: jónak, szép‐
nek, igaznak az mondható, ami megközelíti a saját eszméjét. Vagyis ki‐
válóságomnak,  értékemnek  nem  a  másik  ember  a  mértéke,  hanem  én
magam, bennem van a mérték. Minden embernek sajátos, egyedi élet‐
története van, s ez az összehasonlításokat tökéletesen relativizálja, sőt,
értelmetlenné   teszi.   Jóságom  egyetlen  kritériuma  az   lehet,  hogy  mit
kezdtem a talentumaimmal. Bennem van a helyes mérték kulcsa, mely‐
hez mérnem kell magam. Mértékre tehát szükség van, de ez alapvetően
a következő kérdésekben foglalható össze: mi voltam, mi lettem, s reáli‐

250 Uo.  30. A  hátterét  vö.  NEMESHEGYI P.,  Isten  népének  szolgái,  in TKK III/9, Róma
1980, 61–62.

251 NYÍRI T., i. m., 29–31.



Az irigység az erkölcstanban 129

san mivé válhatok. Az irigység tehát értelmetlen, ha ezt a méricskélést
vesszük alapul. De ha egy jó angyal, például a Nagylelkűség Angyala,
ezt súgja nekünk, mégis nehéz dolga lesz, mert már gyermekkorunkban
arra tanítottak, hogy másokhoz mérjük, hasonlítsuk magunkat. 
Ezt még tetézték azzal, hogy önmagunk értékeire ne nagyon legyünk

büszkék, mert az beképzeltséghez, gőghöz vezet. Ezzel könnyen elvész
egy másik nagyon lényeges szempont, a nemes lelkű ember egészséges
önérzete, saját értékének tudata, mely alap arra, hogy elfogadja mások
értékeit. Hiányzik a jó értelemben vett büszkeség, ami helyes önismere‐
tet, önbizalmat, önbecsülést, önérzetet jelent, mint jelentett néhány száz
évvel  ezelőtt.  Akinek  nincs   igazi  önérzete,  az  menthetetlenül  ki  van
szolgáltatva az irigységnek. A belső önérzet képes megőrizni az egyént
attól, hogy sajnálja a másiktól a meglévő jobb adottságát. Sőt, még arra
is alap, hogy mindenben kiválóbbnak tartsa magánál a másikat, de ne
irigykedjen rá, mert neki is megvannak a saját és páratlan értékei, egé‐
szen   egyedi   ajándékai.   Egészen   egyszerűen  megfogalmazva:   nincs
olyan szegény a világon, aki nem adhatna valamit a másiknak, és nincs
olyan gazdag, aki valamit el nem fogadhatna a világ legszegényebbjé‐
től. S először talán Pindarosz fogalmazta meg, hogy: „légy az, aki vagy,
s légy azzá, akivé és amivé lenned kell.”252

A helyes mérték és önérzet után nagyon lényeges fogalom az Istenbe
és általa a világegyetembe vetett ősbizalom, abszolút bizalom az irigy‐
ség   legyőzéséhez.  Ezt   leginkább  a  gyermekkor  első évében  alapozza
meg az anya és a gyermek kapcsolata. Ha őt szeretik, ellátják, körülve‐
szik, akkor azt éli meg, hogy bízhat a világban, s lesz önbizalma. Ehhez
fontos, hogy az anya ne saját birtokának tartsa gyermekét, s ne tekintse
pótléknak összes kielégületlen szeretetigényét illetően, vagyis gyerme‐
két   feltétel  nélkül  szeresse.  Természetesen  a  bizalmatlanságot   is  meg
kell  majd   tanulnia  bizonyos  dolgokkal  szemben,  de  ez  az  önbizalom
mellett mindig csak másodlagos lehet. Emberileg nézve az ilyen ember‐
nek lehet sikeres az élete.
Az irigység az embert hitvánnyá, korlátolttá, aljassá teheti. Ezért meg

kell tanulni újra az értékeket önmagukban, önmagukért szeretni, élve‐
zettel részesülni  a jóság szépség, igazság  élményében.  Ez a gyakorlat‐

252 Uo. 28.



130 Soltész János

ban azt jelenti, hogy tudni kell mindennek örülni, a szép előtt önmagá‐
ért a szépért meghajolni,  s ehhez kilépni önmagunkból,  hogy  a másik
érték előtt meghajoljunk. Aki ezt nem tudja megtenni, nem tudja Istent
sem imádni. Az irigység azért veszélyes, mert olyan struktúrát hoz lét‐
re, hogy az igazán egészséges emberi élet benne nem valósulhat meg. A
Nemeslelkűség Angyala ezt a struktúrát akarja bennünk helyreállítani,
hogy  élvezhessünk az életben minden kiválóságot, nagyságot, értéket,
kerüljük az egészségtelen összehasonlítgatásokat, kivéve a Jézussal va‐
lót, aki az emberség ideális tisztaságát, csúcsát elénk élte, s megvalósu‐
lását életünkben kegyelmével támogatja.

5. Az irigység összegzése a Katekizmus alapján

A Katolikus Egyház Katekizmusa (KEK) az 1866. pontban felsorolja a főbű‐
nöket, köztük  természetesen az irigységet  is. Jelzi ezzel, hogy a velük
kapcsolatos hitbeli, pedagógiai jellegű tanítást az egyház ma is fontos‐
nak és időszerűnek látja.253

Az irigységgel részletesebben a X. parancsolat tárgyalásakor találkozik
az olvasó. Az útmutatás a „Ne kívánd…”, a „rendezetlen vágyak” irá‐
nyába tereli a figyelmet, melyekkel a bűnt elkövető, majd attól megsza‐
baduló embernek szembe kell néznie, hisz megtérése után is számolnia
kell a „régi ember” hajlamával, mely ezekben a vágyakban, s azokat kö‐
vető tettekben realizálódik. A parancsok megtartása épp e vágyak meg‐
tisztítását kívánják elősegíteni. A X. parancsolat ösztönzi a szív megtisz‐
títását az irigységtől. Nátán próféta az irigység indítékát is szemére veti
Dávid királynak példázatában, mely mutatja, hogy milyen más gaztet‐
tekre  is  vezethet  az  irigység.254 Aranyszájú  Szent  János óv  az  irigység
veszélyétől:  „az   irigység  az,  amely  egymás  ellen  felvértez  bennünket
(…). Ha mindenki ilyen szenvedélyesen rázkódtatná meg Krisztus Tes‐
tét, hová jutnánk? Ott tartunk, hogy meggyengítjük Krisztus Testét (…).
Úgy tépjük egymást, mintha vadállatok lennénk.”255

253 A Katolikus Egyház Katekizmusa (KEK), Budapest 1994, 380.
254 Vö. 1Sám 12,1–4.
255 ARANYSZÁJÚ SZENT JÁNOS, Hom. in 2 Cor, 8,3–4.



Az irigység az erkölcstanban 131

„Az irigység főbűn. Jelzi azt a szomorúságot, amelyet mások javainak
láttán  érzünk,  és  a   féktelen  vágyat,  hogy  magunknak  megszerezzük,
akár jogtalanul is. Amikor azonban az irigység az embertársnak súlyos
rosszat kíván, már halálos bűn.”256 Ebben a bűnben a szeretet oly nagy
mértékű visszautasítása jelenhet meg, hogy a megkeresztelt, Krisztusba
öltözködött ember jóindulattal harcol ellene. S miután gyakran a gőgből
ered, ezért az alázatban való életet kell vele szemben magvalósítani.257

Aranyszájú az öröm gyógyszerét ajánlja ellene: „Rajtatok keresztül sze‐
retnétek látni Isten megdicsőülését? Nos, hát örüljetek testvéretek fejlő‐
désének, és akkor egyszerre Isten rajtatok keresztül dicsőül meg. Isten‐
nek   legyen   hála   azért,   fogják  mondani,  mert   szolgájának   sikerült
legyőznie az irigységet, örömét lelve mások érdemeiben.”258

A vágyak megtisztítása, a Lélek vágyainak előtérbe helyezése állandó
feladat: „A törvény és a kegyelem szelleme elfordítja az emberek szívét
a kapzsiságtól és az irigységtől: beavatja a Legfőbb Jó utáni vágyakozás‐
ba és megtanítja neki a Szentlélek vágyakozását, amely minden ember
szívét bőségesen betölti.”259 „Az igazi boldogság utáni vágy megszaba‐
dítja az embert az e világ javaihoz való helytelen ragaszkodástól, hogy
beteljesedjék   Isten   látásában   és   boldogságában.”260  Ezért   helyes   L.
Giussani felszólítása is: „Kívánd az örök életet!” Ez a vágy irányít, tisz‐
tít, célhoz vezet, hisz benne Istent fogjuk látni, aki betölti teljesen az em‐
ber minden vágyát, mert: „Aki látja Istent, minden jót megkapott, amit
csak el lehet képzelni.”261

256 KEK, 2539.
257 KEK, 2540.
258 ARANYSZÁJÚ SZENT JÁNOS, Hom. in Rom. 7,3.
259 KEK, 2541.
260 KEK, 2548.
261 KEK, 2548; NÜSSZAI SZENT GERGELY, Beat. 6.



A HARAG

KOCSIS IMRE

„A nap ne nyugodjék le haragotok fölött” (Ef 4,26)
A harag mint bűnös megnyilvánulás a Biblia tanúságtétele szerint

Elöljáróban   szükségesnek   tartom  megjegyezni,  hogy  a  harag   témája
meglehetősen összetett formában jelenik meg a Bibliában. A fő nehézsé‐
get nem a változatos szóhasználat jelenti – az egyes kifejezések jelenté‐
sében sokszor csak árnyalatnyi különbségek vannak –, hanem az a tény,
hogy a haraggal kapcsolatos szavak nemcsak emberekre vonatkozólag
szerepelnek,  hanem  Istenre  vonatkozólag  is.  Sőt  ez utóbbi  alkalmazás
jóval gyakoribb, mint az előző. Emellett a Jelenések könyvében a sátán ha‐
ragjáról is többször szó esik. Figyelembe véve, hogy a 2015 januárjában
tartott  Teológiai  Tanárok  Konferenciájának  alaptémája  a  „hét   főbűn”
volt, az ott tartott előadást követve a jelen értekezésben az emberi ha‐
ragra összpontosítok. Azt szeretném megvilágítani, milyen értelemben
tekintik a bibliai szerzők a haragot bűnös megnyilvánulásnak. Érintőle‐
gesen arról is szólok, mi állhat az isteni harag és az emberi harag eltérő
megítélésének a hátterében.262 

262 Az egyes (említésre kerülő) bibliai szakaszokhoz írt kommentárokon és tanul‐
mányokon kívül főleg lexikonok szócikkeire támaszkodom: H. KLEINKNECHT et alii, art.
ojrghv ktl.,  in  ThWNT V (1954) 312–413; W. PESCH, art.  ojrghv,  in  EWNT  II (1981) 1293–
1297;  L.  MORALDI,  art.  Ira  in  P.  ROSSANO  –  G.  RAVASI  –  A.  GIRLANDA  (szerk.),  Nuovo
Dizionario di Teologia Biblica, Paoline, Milano 1988, 756–759; A. STÖGER – J. B. BAUER, art.
Zorn, in J. B. BAUER (szerk.), Bibeltheologisches Wörterbuch, Styria, Graz 19944, 614–618.



„A nap ne nyugodjék le haragotok fölött” 133

A harag az Ószövetségben

A haraggal kapcsolatos szóhasználat
A  Theologisches  Wörterbuch  zum  Neuen  Testament  5.  kötetének  haragra
vonatkozó szócikke szerint a bibliai héberben tíz olyan kifejezés is fellel‐
hető,  amely  harag‐megnyilvánulást   jelöl.263  Ezek  beható   ismertetését
nem   tartom   szükségszerűnek.  Csupán  néhány  megnevezést  említek,
azért,  hogy  szemléltessem,  nyelvi  szinten  hogyan   is  közelíti  meg  az
Ószövetség a harag  valóságát.  A következő rövid  felsorolásban  először
egy főnév szerepel, majd az ige, amelyből a főnév származik, végül pe‐
dig az a jelentés, amely által a harag sajátos jellege feltárul:

#a' #na (= liheg, fújtat) lihegés, fújtatás, dúlás‐fúvás
hm;j  !jy (= forrónak lenni, felgerjedtnek lenni) felgerjedés
yrij? hrj (= fellobban, izzik) fellobbanás, izzás
hr;;b][  rb[ (= felindul, felbőszül) felindulás, felbőszülés
#x,q, #xq (= kitör) kitörés (dühkitörés)

Jogos és jogtalan harag
Az  elbeszélő könyvekben  gyakran  olvasunk  harag‐megnyilvánulások‐
ról, amelyek értékelése többnyire nem nyíltan, hanem közvetett formá‐
ban történik. Néhány szövegben a harag jogos megnyilvánulásként áll
előttünk. Olyan esetekről van szó, amelyekben a harag nem egyéni ér‐
dekből  fakad, hanem mások  védelmében.  Joggal  háborodik  fel Dávid,
amikor Nátán próféta arról a gazdagról beszél, aki egy szegény ember
egyetlen  bárányát  veszi  el  azért,  hogy  vendégének   lakomát  készítsen
(2Sám 12,5). (Az más kérdés, hogy Nátán története voltaképp csapda, s
így Dávid haragja saját maga ellen irányul.) Ugyancsak jogos Nehemiás
haragja, amikor tudomására jut, hogy egyes izraeliták uzsorát űznek, és
kihasználják zsidó testvéreik sanyarú helyzetét (Neh 5,6). Hasonlókép‐
pen a veszélybe kerültek (Jábes lakói) érdekében lobban fel Saul (1Sám
11,6) haragja. Érdekes, hogy később az ő jogtalan (Dávidot üldöző) ma‐
gatartása válik fia, Jonatán haragjának tárgyává (1Sám 20,34). 

263 Vö. H. KLEINKNECHT et alii, ojrghv, 392 sköv.



134 Kocsis Imre

Egyértelmű, hogy az Ószövetség abban az esetben is jogosnak tekinti a
haragot, amikor a harag Isten fennhatóságának és szentségének védel‐
mére  irányul.  A  Pentateuchusban  többször  olvasunk  Mózes  haragjáról,
amelynek oka a nép engedetlensége, illetve Istenétől való nyílt elpárto‐
lása:  a   tiltás  ellenére  a  következő napra   is  hagynak  a  mannából   (Kiv
16,20); az aranyborjú készítésével és imádásával nyíltan elpártolnak sza‐
badító  Istenüktől  (Kiv  32,19.22);  nem  teljesítik  a  mádiániták  kiirtására
vonatkozó isteni parancsot (Szám 31,14).264 Jób könyvének 32. fejezetében
Elihu lobban haragra mind Jób ellen, mert igaznak hirdette magát Isten‐
nel  szemben,  mind  a  korábban  szóló  három  barát  ellen,  mert  nem  a
megfelelő választ adták Jóbnak (Jób 32,2.3.5). A prófétai könyvekben a
próféták haragjáról is olvasunk, amelynek érdekessége, hogy a próféta
által voltaképp az Úr haragja nyilvánul ki: „Ezért az Úr haragja tölt el
engem, nem bírom tovább magamban tartani” – mondja Jeremiás a  Jer
6,11‐ben (vö. 15,17).
Más megítélés alá kerül a harag, ha a háttérben személyes sérelem áll,

és bárminemű bosszúvágy  kapcsolódik hozzá. Ilyen Ézsau haragja  Já‐
kob ellen (Ter 27,44), Bálák méltatlankodása Bileámmal szemben (Szám
24,10) és Saul haragvó megnyilvánulása fiának, Jonatánnak Dávidot vé‐
delmező hozzáállása  miatt  (1Sám  20,30).265 Külön  említést  érdemelnek
azok az esetek, amikor a harag kiváltó oka Isten emberének a fenyegeté‐
se,  ami  miatt  a  megfeddett   illető mélyen  sértve  érzi  magát  (vö.  1Kir
20,43; 2Krón 16,10; 26,19). 
Olyan  esetekkel   is   találkozunk  az  Ószövetségben,  amikor  az  emberi

harag Isten ellen irányul, éspedig egy érthetetlennek és igazságtalannak
látszó isteni cselekvés miatt. Nyilvánvaló, hogy ez a fajta harag is nega‐
tív  megítélés  alá  kerül.  Példaként   említhetjük  Káin  haragját   amiatt,
hogy Isten nem fogadta el az áldozatát, míg Ábel áldozatára kedvezően
tekintett (Ter 4,5).266 Ide tartozik Jób haragvó megnyilvánulása az őt ért

264 A Lev 10,16‐ban a papok ellen irányul Mózes haragja, mert nem az Úrtól kapott
előírás szerint járnak el.

265 Hasonló jellegű haragot tanúsít József ellen Potifár (Ter 39,19), Vasti királynő el‐
len pedig Ahasvéros (Eszt 1,12).

266 Érdekes, hogy Káinnál a hátrányból való felindultság  a testvére elleni bosszú‐
vágyba torkollik. 



„A nap ne nyugodjék le haragotok fölött” 135

csapások miatt (11,2 sköv; 18,4), s ide tartozik Jónás bosszankodása is
amiatt, hogy Isten megkönyörült Ninivén, és hogy a prófétának árnyé‐
kot adó repkény oly gyorsan elszáradt (Jón 4,1.4.9).

A harag negatív megítélése a bölcsességi iratokban
A  haraggal  kapcsolatban  nyílt  értékelést  a  bölcsességi   iratokban   talá‐
lunk, s ez az értékelés alapvetően elmarasztaló. A harag veszélyes meg‐
nyilvánulás, mert  súlyos következményekkel jár. Ezért kerülni kell, il‐
letve  csendesíteni.  „Aki   türtőzteti  magát,  annak  nagy  a  belátása,  aki
pedig  hirtelen,  mutatja  nagy  balgaságát”   (Péld  14,29).  „Ne  barátkozz
olyannal, aki indulatos, és ne járj haragos férfival, hogy el ne tanuld út‐
jait, és kelepcét ne állíts lelkednek” (Péld 22,24‒25). „Indulatos férfi vi‐
szályt támaszt, s a heveskedő bővelkedik bűnökben” (Péld 29,22). „Aki
más emberre konokul haragszik, hogy keres Istennél gyógyulást magá‐
nak?  Aki  nem  könyörül  meg   embertársán,   a   saját  bűneiért  hogyan
imádkozik? Jóllehet csak ember, kitart a haragban – hát az ő bűneiért ki
ad elégtételt” (Sir 28,3–5).267 Még a bűnösök gonoszsága sem adhat okot
a haragra, hiszen biztosan számítani lehet Isten igazságszolgáltatására:
„A gonosztevők miatt ne gerjedj haragra, és a gonoszok miatt ne bosz‐
szankodj! Mert nincsen jövője a gonosztevőnek, és a gonoszoknak lám‐
pása kialszik” (Péld 24,19–20; vö. még Zsolt 37,7–9).

A harag az Újszövetségben

A haraggal kapcsolatos szóhasználat
A   harag‐megnyilvánulásokra   használt   héber   szavakat   a  Septuaginta
többnyire  az  ojrghvv  és  a  qumov"  főnevekkel,   illetve  a  velük  összefüggő
ojrgivzomai és qumou'mai igékkel adja vissza, s az Újszövetségben is ezekkel
a szavakkal találkozunk legtöbbször. Az etimológiát és a jelentéskört il‐
letően a két kifejezéscsoport eredetileg világosan különbözik egymástól.
A  qumov" a felindulást, a belülről gerjedő dühöt jelöli, az  ojrghv viszont a
kifelé megnyilvánuló  haragot.268 Ám a két kifejezés közötti  jelentéskü‐
lönbség már a  Septuagintában elmosódott, s ez a megállapítás az  Újszö‐

267 Egyéb helyek: Péld 6,34; 14,17; 15,1.18; 16,14; 19,19; 27,4; 29,8.11; Sir 28,8; 30,24. 



136 Kocsis Imre

vetségre vonatkozólag is érvényes. Mindenesetre amikor hirtelen fellán‐
goló  haragról  van  szó,  akkor  az  újszövetségi  szerzők  a  qumov",  illetve
qumou'mai  szavakat  részesítik előnyben,  a tudatosabb  és megfontoltabb
harag‐megnyilvánulásra pedig inkább az ojrghvv és ojrgivzomai kifejezéseket
használják.
Az imént bemutatott kifejezések mellett olykor‐olykor egyéb, haragos

megnyilvánulást jelölő szavak (ajganaktevw, ajganavkthsi", paroxuvnomai269)
is  előfordulnak  az  Újszövetségben,  s  a  most  következő rendszerező is‐
mertetés során ezeket is figyelembe veszem.

Jogos és jogtalan harag
Az esetek túlnyomó többségében az újszövetségi könyvek szerzői nega‐
tív megközelítésben szólnak az emberi  haragról.  Csak kevés az a szö‐
veg, amelyben  a haraghoz nem kötődik semmiféle figyelmeztető vagy
elmarasztaló  konnotáció:  utalás  Pál  bosszúságára  a  bálványokkal   teli
Athén   láttán  (ApCsel  17,16);  ószövetségi   idézetben   történő hivatkozás
Izrael „természetes” haragjára (Róm 10,19).
Külön említést érdemelnek azok a helyek, amelyekben Jézus haragjá‐

ról van szó. Mielőtt meggyógyítaná a fél kezére béna embert, Jézus ha‐
ragosan  tekint  a  farizeusokra,  akik  keményszívűen  és  ellenségesen  fi‐
gyelik   az   eseményt   (Mk  3,5).  Ugyancsak   ingerült  módon   reagál   a
tanítványoknak   gyermekeket   elutasító  magatartására   (Mk  10,14).270

A haragot azonban nem követi semmiféle negatív cselekmény azok felé,
akik ellen a felháborodás irányul. Éppen itt mutatható ki egy lényeges
különbség azokkal az esetekkel szemben, amelyekben elítélendő emberi
haragról van szó. Heródes, miután tudomására jut, hogy a bölcsek kiját‐
szották,  haragra  gerjed  és  elrendeli  a  betlehemi  gyermekgyilkosságot
(Mt 2,16). Jézus názáreti beszédét követően a hallgatóságot düh tölti el,

268 Vö.  H.  KLEINKNECHT  et  alii, ojrghv,  410.  Érdemes  a  szavak  őseredeti   jelentését   is
megemlíteni: ojrghv: hajlam, viselkedés,  természet;  qumov": életerő, lélek, akarat, vágy;
vö. GYÖRKÖSY A. ‐ KAPITÁNFFY I. ‐ TEGYEY I., Ógörög–magyar szótár, Akadémiai kiadó, Bu‐
dapest 1993, 507 és 741.

269  A   szavak   sajátos   jelentése:  ajganaktevw:  bosszankodik,   ingerült;  ajganavkthsi":
bosszúság;  paroxuvnomai: felgerjed, haragra lobban; vö. VARGA Zs.,  Újszövetségi görög‐
magyar szótár, Ref. Sajtóosztály, Budapest 1992, 3 és 746. 

270 A Mk 3,5‐ben az ojrghv főnév, a 10,14‐ben pedig ajganaktevw ige szerepel.



„A nap ne nyugodjék le haragotok fölött” 137

és nyíltan Jézus életére törnek (Lk 4,28 sköv.). Demetriosz ezüstműves
beszédének  hatására  az  efezusi iparosok,  haragtól vezérelve, Pál ellen
lázítják a város lakosságát (ApCsel 19,28 sköv.).271 Míg az imént említett
három esetben a haragot egyértelműen bosszútól vezérelt bűnös cselek‐
mény  követi,  addig  Jézus  haragja  után   jócselekedet  következik:  meg‐
gyógyítja a fél kezére béna embert  (Mk 3,5), illetve magához  engedi a
kisgyermekeket,  és  megáldja  őket  (10,16).  Haragját  igazából  éppen  az
váltotta ki, hogy a jócselekedetben akarták őt akadályozni. 

A harag negatív megítélése Jézus tanításában
A haragról Jézus tanításában is szó esik, egyértelműen bűnös megnyil‐
vánulásként ábrázolva azt. Először a tékozló fiúról szóló példabeszédet
célszerű említeni, mert benne jól kifejezésre jut az isteni irgalom és az
emberi harag közötti ellentét. Nyilvánvaló, hogy Jézus az apa személye
által  Istennek  a  magatartását  mutatja  be.  Így   igen  sokat  mondó  az  a
tény, hogy a hazafelé tartó tékozló fiú láttán az apának „megrendült a
szíve” (ejsplagcnivsqh;  Lk 15,20). Egészen más az idősebb  fiú reakciója:
amikor értesült az öccse hazatérte alkalmából rendezett lakomáról, „ha‐
ragra gerjedt” (wjrgivsqh), és nem akart bemenni (Lk 15,28). Itt nem egy‐
szerűen csak szemben áll egymással az irgalom és a harag. Az idősebb
fiú haragját éppen az apa irgalma váltja ki.272

Jézusnak a haraggal kapcsolatos álláspontja a hegyi beszédben, éspe‐
dig az első antitézisben mutatkozik meg a legvilágosabban. Az antitézis
kiindulópontja a dekalógus 5. parancsa (vö. Kiv 20,13; MTörv 5,17): „Ne
ölj.” Az ezt követő megjegyzés – „aki öl, méltó az ítéletre” – arra a Tör‐
vényben megalapozott gyakorlatra (vö.  Kiv 21,12;  Lev 24,17;  Szám 35,16
sköv.)  utal,  miszerint  a  gyilkost  halálbüntetéssel  kell  sújtani,  amelyet
rendszerint a 23 tagból álló helyi törvényszék mondott ki. 
Jézus az antitézisben először is arra hívja fel a figyelmet, hogy már a

harag   is  ugyanazt  az   ítéletet  érdemli,  mint  a  gyilkosság.  Fontos  felfi‐

271 Említésre méltó, hogy a  Mt 2,16‐ban a  qumou'mai  ige, a  Lk 4,28‐ban és az  ApCsel
19,28‐ben pedig a qumov" főnév szerepel.

272 Érdemes  megjegyezni,  hogy  egy  másik  példabeszédben,  a  szívtelen  szolgáról
szóló példabeszédben a szolga irgalmatlansága váltja ki a király haragját  (ojrgisqeiv";
Mt 18,34).



138 Kocsis Imre

gyelni  arra,  hogy  a  görög   szövegben  a   tudatosabb   cselekvést   jelölő
ojrgivzomai  ige  participium imperfectum alakja  (ojrgizovmeno") szerepel, ami
egy folyamatos valóságot juttat kifejezésre. Tehát nem egy gyorsan el‐
múló méltatlankodásról van itt szó, hanem egy kitartó indulatos érzés‐
ről. 
A  harag  említése  után  Jézus  annak  konkrét  megnyilvánulásaira,  az

embertárs sértegetéseire hoz fel példákat. Először egy arám kifejezés, a
rJakav  szerepel,  amelyet  nem  fordítottak   le  görögre.  Jelentése:  üresfejű,
ostoba.  Az  utolsó  sértő szónál  a  görög  eredetiben  a  mwrov"  olvasható,
amely „bolondot” jelent.
A hagyományos magyarázatot követve a biblikusok egy része fokoza‐

tot vél felfedezni a harag bemutatásában.273 Jézus először a belső indu‐
latról  szól,  utána  egy  enyhébb  sértő szót  említ,  végül  pedig  a  legdur‐
vább sértést nevezi meg. Ez a magyarázat csak úgy tartható, ha a mwrov"
kifejezést  nem  pusztán  „bolond”,  hanem  „istentelen  bolond”  értelem‐
ben fogjuk fel. Az Ószövetségben ugyanis a „bolond” megnevezés gyak‐
ran az istentagadókra vonatkozik (vö.  Zsolt 14,1; 94,8;  Iz 32,5 sköv.). A
bűnhöz hasonlóan az ítélet illetékességénél is fokozat mutatható ki: a 23
tagból álló helyi bíróság – a 71 tagot számláló főtanács (legfőbb földi íté‐
lethozó szerv) – a gehenna tüze, vagyis a kárhozat. 
Ha az antitézisben el is fogadunk bizonyos fokozást, azt mindenkép‐

pen  tudatosítanunk  kell,  hogy  Jézus  nem  kazuisztikát  kíván  nyújtani.
Nem arról van szó, hogy a kárhozat csak a felebarát súlyosabb megsér‐
tésekor fenyegetné az embert.  Éppen ellenkezőleg: Jézus a harag min‐
den megnyilvánulását a legsúlyosabban ítéli meg. Már az első szintnél
(belső érzés) olyan ítéletet hirdet meg, amely az  Ószövetség  jogrendsze‐
rében a gyilkosokra vonatkozott, vagyis a halált. A büntetés fokozása a
szóbeli  sértegetéseknél  a  harag‐megnyilvánulások  súlyosságát  kívánja
retorikus formában nyomatékosítani. 

273 Vö. G. STRECKER,  Die  Bergpredigt, Göttingen 19852, 68–70; F. ZEILINGER,  Zwischen
Himmel und Erde. Ein Kommentar zur „Bergpredigt”. Matthäus 5‐7, Stuttgart 2002, 74–76.
Nem lát igazi fokozást, legalábbis a sértő szavak szintjén, J. GNILKA, Das Matthäusevan‐
gelium   I  (HThK  NT   I   1),  Freiburg   1988,   155;  P.  FIEDLER,  Das  Matthäusevangelium
(ThKNT 1), Stuttgart 2006, 133 (109. jegyzet).



„A nap ne nyugodjék le haragotok fölött” 139

Azzal,  hogy   Jézus  a  gyilkosságot  a  haraggal  hozza  összefüggésbe,
nyilván  arra  a  folyamatra  hívja  fel  a  figyelmet,  amely  a  gyilkos  tettet
megelőzi.274  Egyúttal  azt   is   tudatosítja,  hogy   Isten  akarata  nemcsak  a
külsőleg látható és észlelhető cselekvésre vonatkozik, hanem egész em‐
bert érinti, azokat a belső gondolatokat és érzéseket is, melyek mások
számára ellenőrizhetetlenek. Jézus alapvetően testvéri közösséget akar,
amelynek  létrejötte nemcsak a tettektől, hanem az érzésektől és a sza‐
vaktól is függ.

A harag negatív megítélése a levélirodalomban
Nagyon tanulságosak a levélirodalomban található megjegyzések is. Hí‐
res szeretethimnuszában Szent Pál nyilvánvalóvá teszi, hogy a „szeretet
nem gerjed haragra” (1Kor 13,5). A páli és deuteropáli levelek bűnfelso‐
rolásaiban a harag is többször említést nyer (vö. 2Kor 12,20; Gal 5,20; Kol
3,8; Ef 4,31). E tekintetben főleg a Kolosszei és az Efezusi levelek emelhetők
ki.  Mindkettőben  hangsúlyt  kap,  hogy  a  haragot  a  megbocsátás  kell,
hogy felváltsa. A  Kolosszei levelet illetően a 3,8 és a 3,12 közötti párhu‐
zam a figyelemre méltó: „Most azonban vessétek le magatokról mind‐
ezeket:  a  haragot,  az  indulatosságot,  a    rosszakaratot,  szátokból  a  ká‐
romlást és a rút beszédet” (3,8) – „Öltsétek tehát magatokra, mint Isten
szent és kedves választottjai, az irgalom érzületét, a jóságot, az alázatos‐
ságot,  a  szelídséget  és  a  béketűrést”  (3,12).  Az   is   tanulságos,  hogy  a
3,13‐ban kifejezett buzdítás történik a megbocsátásra. 
Az Efezusi levélből a 4,26‐27‐ben található intelem érdemel megkülön‐

böztetett figyelmet: „Ha haragszotok is, ne vétkezzetek; a nap ne nyu‐
godjék  le  haragotok  fölött,  és  ne  adjatok  helyet  az  ördögnek.”  Fontos
megemlíteni, hogy a mondat kezdete  Ószövetségből (Zsolt 4,5) vett idé‐
zetet  tartalmaz.  Szó  szerinti  fordítása  ez   lenne:  „Haragudjatok,  de  ne

274 Érdemes megjegyezni, hogy Jézusnak a haraggal kapcsolatos kijelentéséhez a zsi‐
dó iratokban is találhatók párhuzamok: „Aki felebarátját gyűlöli, az a vérontók közé
tartozik”  (Derech  Erec Rabba  11).  „Mindaz,  aki  felebarátjának  arcát  sokak  előtt  elsá‐
pasztja, olyan, mintha vért ontott volna” (Baba Mecia 58b). Ám míg az izraelita tanítók
mondásai a haggadikus hagyományból valók, vagyis buzdító célzatú, épületes kije‐
lentések, addig Jézus jogszabály köntösébe öltöztetve adja elő tanítását. Ezzel a kije‐
lentés   kötelező   érvényét   teszi   egyértelművé;   vö.  U.   LUZ,  Das   Evangelium   nach
Matthäus I (EKK I/1), Zürich ‐ Neukirchen‐Vluyn 19892, 255. 



140 Kocsis Imre

vétkezzetek.” Ám fontos tudatosítani, hogy az imperativus itt megenge‐
dő   értelemben   veendő:   „Bár   haragszotok”,   illetve   „Ha  haragszotok
is”.275   Mindenesetre figyelemre méltó, hogy levélíró nem nevezi azon‐
nal bűnnek a haragot, hanem arra hívja fel figyelmet, hogy a haragos ér‐
zés,  amely  többnyire  hirtelen,  ösztönösen  és  értelmi  ellenőrzés  nélkül
támad az emberben, nagyon könnyen bűnné válhat. Ezért minél előbb
túl kell rajta tenni: még a naplemente előtt meg kell történnie a megbo‐
csátásnak és a kiengesztelődésnek.276 
Figyelemre  méltó  a  pasztorális   levelekben  megmutatkozó  szemlélet

is: annak, aki Isten közelében áll – imádkozik (1Tim 2,8) vagy elöljárói
tisztséget tölt be (Tit 1,7) –, haragtól mentesnek kell lennie.
Témánk szempontjából  a  Jakab‐levél egyik kijelentése is igen tanulsá‐

gos: „Legyen minden ember gyors a meghallásra, lassú a megszólalásra,
lassú a haragra. Mert az ember haragja nem munkálja Isten igazságát”
(Jak  1,19–20).  A  buzdítás  egy  három  tagból  álló  felszólítást,  és  egy  in‐
doklást   foglal  magába.  A   felszólítás  három   tagja  szorosan  összefügg
egymással:  késznek  kell   lenni  a   felebarát   figyelmes  meghallgatására,
ami megóv attól, hogy elhamarkodottan szóljunk,  sértően nyilatkozva
és könnyelműen ítélkezve. Az indoklás közvetlenül a harag kerülésére
vonatkozó  kijelentéshez  kapcsolódik:  a  haraggal  az  ember  nem   Isten
igazságát  munkálja.  A  mondat  értelmezésében  eltér  az  exegéták  véle‐
ménye. F. Mußner szerint Isten igazságát az munkálja, aki megtartja a
parancsokat. Márpedig a haraggal az ember a felebaráti szeretet paran‐
csát sérti meg, azt a parancsot, amelyet a Jakab‐levél szerzője „királyi tör‐
vénynek” (2,8) nevez.277 Egy másik értelmezés szerint a 20. vers monda‐

275 Vö. F. BLASS  ‐ A. DEBRUNNER  ‐ F. REHKOPF,  Grammatik des neutestamentlichen  Grie‐
chisch, Göttingen 197915, 313 sköv.

276 A szentírás‐magyarázók utalni szoktak Plutarkhosz egyik iratára (Moral 488 B‐
C), amelyben a püthagoreusok gyakorlatát említi. Ha napközben haragos vita támadt
köztük, még a naplemente előtt kiengesztelődtek: a jobbjukat nyújtották egymásnak
és átölelték egymást; vö. R. PENNA, Lettera agli Efesini, Bologna 1988, 209 (443. lábjegy‐
zet). J. GNILKA qumráni szövegekre hivatkozva úgy látja, hogy olyan haragra történik
itt  utalás,  amelyet  nem  a  vétkes  testvér  megmentésének  szándéka  kísér:  Der  Ephe‐
serbrief (HThK NT X 2), Freiburg 19823, 235 sköv. 

277 F. MUSSNER, Der Jakobusbrief (HThK NT XIII 1), Freiburg 19753, 100. 



„A nap ne nyugodjék le haragotok fölött” 141

nivalója: az ember haragja nem lehet eszköz ahhoz, hogy Isten igazsá‐
gos rendjével azonos Isten uralma megvalósuljon.278

Isten haragja és az emberi harag

Bár az értekezésben alapvetően az emberi haragra összpontosítok, még‐
sem hagyhatom teljesen figyelmen kívül azt a nyugtalanító tényt, hogy
a  haraggal  kapcsolatos  kifejezéseket  a  bibliai  könyvek  szerzői  Istenre
vonatkozólag  is használják. Hogy  van az, hogy Istennél természetes a
harag, az ember esetében viszont veszélyes dolog, és súlyos bűn forrá‐
sa? Az Isten haragjával kapcsolatos szövegek mélyreható tanulmányo‐
zást igényelnének, amire itt most nincs lehetőség.279 Ennek ellenére sza‐
badjon mégis néhány gondolatot megfogalmazni.
Az Ószövetségben gyakran találjuk a „haragszik” igének használatát, s

így egy nagyon  antropomorf  ábrázolás  áll előttünk. Ám éppen ezáltal
az antropomorf megközelítés által tárul fel egy fontos tény: a haragnak
a lecsillapodása. Isten haragja olyan, amely az esetek nagy részében le‐
csillapodik. E tekintetben főképp Ozeás könyvének egyik részletére utal‐
nék.  A  próféta  először   Istennek  gyengéd   szeretetét   tudatosítja  népe
iránt, s egyben azt is hangsúlyozza, hogy az izraeliták erre a szeretetre
folyamatos hűtlenséggel válaszoltak: „Mikor még gyermek volt Izrael,
akkor  szerettem  meg  őt,  és  Egyiptomból  hívtam  ki  az  én  fiamat. De
mennél inkább hívtam őket, annál inkább távoztak tőlem; a baáloknak
áldoztak,  s  a  bálványoknak  mutattak  be  áldozatokat.  Pedig  én  szinte
dajkája voltam Efraimnak: karjaimon hordoztam őket, s ők mégsem is‐
merték el, hogy én vagyok az orvosuk”  (Oz 11,1–3). A hűtlenség nyo‐
matékosítása   után   a   büntetés  meghirdetése   következik:   „Visszatér
Egyiptom  földjére;  Asszúr  lesz  a  királya,  mert  megtérni  nem  akarnak
ők; kard járja majd városait, kiirtja fecsegőit, és megemészti őket terveik
miatt” (Oz 11,5–6). Ám ezt követően hirtelen fordulatnak lehetünk ta‐

278 R. P. MARTIN, James (WBC 48), Nashville 1988, 48; FEKETE K., Jakab apostol levelének
magyarázata, Budapest 1994, 49. 

279 Az  érdeklődő olvasónak  főként  az alábbi  művet  ajánlom:  R. MIGGELBRINK,  Der
Zorn Gottes. Geschichte und Aktualität einer ungeliebten Tradition, Freiburg 2000. 



142 Kocsis Imre

núi: „Hogy adhatnálak oda téged, Efraim? Hogy szolgáltathatnálak té‐
ged ki, Izrael? Hogy adhatnálak oda téged, mint egykor Adamot, hogy
tehetnélek olyanná, mint egykor Cebojimot? Szívem megváltozott ben‐
sőmben, és szánakozásom is felgerjedt. Nem cselekszem haragom heve
szerint, nem rontom meg Efraimot ismét, mert én Isten vagyok, és nem
ember, Szent, aki közötted vagyok, és nem fogok indulattal jönni” (Oz
11,8–9).280

E szöveggel kapcsolatban talán nem téves a sokat emlegetett monda‐
tot idézni: Isten utálja a bűnt, de szereti a bűnöst és meg akarja menteni.
Az emberi felindulás is akkor bűn, ha tartós haraggá válik, vagyis nem
az előbbi alapelv irányítja az embert. Kérdés persze: mennyire képes az
ember az iménti megkülönböztetést teljes mértékben megtenni?
Az Ószövetségtől eltérően az  Újszövetség Istenre vonatkozólag közvet‐

lenül nem az igét, hanem a főnevet használja.281  Az is tanulságos, hogy
egy kivételtől (Róm 2,8) eltekintve mindig az ojrghvv szerepel, s nem az in‐
dulatot erőteljesebben kifejezésre juttató qumov". Az ojrgh; tou' qeou' kifeje‐
zés alapvetően Isten ítéletét, főképp a végítéletet jelenti. A  Római levél‐
ben  szent  Pál   így  buzdít:  „Ne  szolgáltassatok  magatoknak   igazságot,
szeretteim,  hanem  adjatok  helyet  az  (isteni)  haragnak,  mert  meg  van
írva: Enyém a bosszúállás, én majd megfizetek – mondja az Úr” (Róm
12,19). A harag  mint végítélet Isten kizárólagos  joga. A bosszúvágyba
torkolló emberi harag Istennek ezt a kizárólagos jogát sérti.

280 Egyéb tanulságos szövegek: Kiv 32,7–14; Szám 11,1–3; Zsolt 30,1–6; Iz 12; Iz 54,1–
10; Jer 3,11–13.

281  Persze   nem   hagyható   figyelmen   kívül,   hogy   egyes   példabeszédekben   az
ojrgivzomai ige közvetve mégiscsak Istennel kapcsolatos (vö. Mt 18,34; 22,7; Lk 14,21).



ORBÁN SZABOLCS

A harag mint a főbűnök egyike

Jelen tanulmánykötet bevezető írásai után a főbűnök kérdésének aktua‐
litását talán már nem kell hangsúlyoznunk. Bevezető gondolatként egy
olasz  nyelvű  magazin  –  nyilván  nem   teljesen   tudományos,  de   talán
iránymutató – felmérését szeretnénk megemlíteni, amely szerint a főbű‐
nök közül a restség az, amelyet legkevesebben követnek el és ezt is tart‐
ják a legkevésbé súlyosnak. A statisztika másik oldalán viszont messze
a harag számít a legsúlyosabbnak, s az előfordulás, elkövetés szempont‐
jából is az élvonalhoz tartozik, alig néhány százalékra maradva el a tor‐
kosság bűnétől.282 Ez a dobogón elfoglalt előkelő hely is méltán indokol‐
ja, hogy e főbűnnel is külön foglalkozzunk. 
Ezért a jelen tanulmányban először a haragra vonatkozó filozófiai ref‐

lexió  rövid  áttekintését   tűzzük  ki  célul,  majd  szót  ejtünk  a  haragnak
bűnként  való megközelítéséről,  s utolsó lépésként  néhány  szempontot
próbálunk adni a gyógyítására való törekvéshez, amely minden ember
számára fontos feladat kellene, hogy legyen. 
Hogy   ezt  megtehessük,  nyilván   elsősorban  meghatározást  kellene

adni, hogy mit is értünk ma  harag alatt, s miért is kerül tárgyalásra e
téma a hét főbűn keretén belül. S itt már egy áthághatatlan akadályba

282  IRENE  CHIMERA,  I   vizi   capitali:   ancora   attuali?  in  Girlpower  (11  giugno  2007),
http://www.girlpower.it/sex/curiosita/peccati_capitali_vizi_7.php   (2015.   április   13).
A felmérést 403, 18–64 év közötti személy megkérdezésével végezték, s a következő
eredmények születtek (az első szám a kérdezettek általi elkövetést, a második szám
pedig a szerintük súlyosnak ítéltséget jelöli): irigység (58,8%, 43,8%); restség (22,2%,
20,4%); harag (67,7%, 52,2%); fösvénység (31,6%, 40,5%); bujaság (48,8%, 42,2%); gőg
(56,6%, 47,1); torkosság (69,9%, 26,6%).



144 Orbán Szabolcs

ütközünk. Mert igaz, hogy a harag  sokáig  a legfontosabb és legtöbbet
tanulmányozott szenvedély volt, a mai megközelítése viszont egy kicsit
egyoldalúvá  vált.  Ugyanis  a  mai  erkölcsteológiában  alig   találunk   ide
kapcsolható meghatározást, hisz maga a főbűn fogalma is alig kerül elő,
s ezen belül a haragra  még kevesebb figyelem  jut.283 Ezzel ellentétben
viszont a humán‐tudományoknak,  s különösképpen a pszichológiának
egy nagyon fontos, és sok irányból tanulmányozott területévé nőtte ki
magát  a  haraggal  kapcsolatos  kérdés  vizsgálata.  Ha  viszont  ott  kere‐
sünk definíciót, akkor ilyesmiket találhatunk: „A harag a stresszhormo‐
nok által felerősített energia (frusztráció), amely valamilyen akadályra
irányul  azzal a céllal, hogy az akadályt elhárítsa az útból,  és ezzel ki‐
védje a fenyegető fájdalmat, vagy elhárítsa az akadályt, és ezzel az álta‐
la okozott fájdalmat meg nem történtté tegye.”284 Vagy: „A harag érzel‐
mek, gondolatok és testi reakciók összessége, amit akkor tapasztalunk,
mikor  úgy  gondoljuk,  hogy   igazságtalanság  vagy  egyéb   sérelem  ért
minket vagy másokat.”285 
Tehát ezekben a megközelítésekben, meghatározásokban nehezen ta‐

lálunk  erkölcsileg  is  megragadható  szempontokat.  Teljesen  más  képet
látunk viszont, hogyha a történeti távlatokban tekintünk erre a kérdés‐
re. 

283 Ezen állítás igazolására elég csak az utóbbi évtizedek fontosabb erkölcsteológiai
kézikönyveit megnéznünk: a XX. század első fele klasszikusának tekinthető Noldin
alig egy szűk oldalt szentel a haragnak, Häring  Krisztus követésében  sem találunk en‐
nél többet, nem is beszélve arról, hogy második könyvében (Frei in Christus) nem is
említi még a főbűnöket sem. Vidal Marciano monumentális művében (Manuale di eti‐
ca teologica) sem foglalkozik ezzel a kérdéssel. Ugyanakkor említésre méltó – ide kap‐
csolódó témaként –, hogy a legutóbbi években viszont jó néhány írás jelent meg eb‐
ben  a  témában  (lásd  a  későbbi  hivatkozásokat),  tehát  a  főbűnök  téma   ismét  kezdi
foglalkoztatni az erkölcsteológusokat is. 

284 RIEKJE BOSWIJK‐HUMMEL, Harag. Felismerni, megérteni, elengedni H. n. 2011, 45. (ford.
VARNUSZ ÁGNES)

285 GARY CHAPMAN,  A  szeretet  másik  arca  –  a  harag,  H.  n.  2005,  15.  (ford.  KÁRPÁTINÉ

SMIDRÓCZKY ÉVA)



A harag mint a főbűnök egyike 145

A harag történelme

A harag jelentésű,  ménisz görög kifejezés a nyugati irodalom első fenn‐
maradt szava, hiszen az  Iliász kezdő sora így hangzik: „Haragot, isten‐
nő, zengd Pőleidész Akhilleuszét, Bajt, mely sok ezer kínt szerzett min‐
den akhájnak.”286 A görög eposz megközelítésében nézve azt láthatjuk,
hogy  a  harag  mint  hősiesség  velejárója,  tehát alapvetően  mint  pozitív
fogalom kerül bemutatásra.287 
Azonban  már a görög  filozófiai  reflexió hőskorában  szenvedélyként

kerül meghatározásra: olyan emocionális adottságként, amely nem tar‐
tozik  a  racionalitás  területéhez.  S  ebben  a  megközelítésben  már  közel
sem  annyira  egyértelmű a  harag  értékelése,  mert  Platón,  de  különös‐
képpen Arisztotelész még az emberi természethez tartozó, s ennek ér‐
telmében még semleges – de mindenképpen mederbe terelendő – érték‐
ként  tekint  erre  a   jelenségre.  A  sztoikusok  megközelítésében  már  egy
egészen  sötét  színezetet  kap,  s  az  emberi   lealacsonyodás  mélypontja‐
ként kerül meghatározásra.288 Ékes példája ennek Seneca, De ira kezdetű
írása, amely – a későbbi – középkori reflexió számára is meghatározó ta‐
nulmánnyá válik. Ebben vallja a sztoikus szerző:

„Nem véletlenül mondták egyes bölcsek a haragot rövid őrület‐
nek, hiszen az ember ugyanúgy képtelen uralkodni magán, ugyan‐
úgy megfeledkezik minden jó modorról, semmibe veszi a legbenső‐
ségesebb kapcsolatokat, makacsul és kitartóan ragaszkodik kitűzött
céljához, nem hallgat a jó szóra, jó tanácsra, légből kapott ürügyek
mozgatják, s képtelen a helyes és igaz belátásra; azokhoz az össze‐
omló épületekhez hasonlít, amelyek az általuk ledöntött romokon
maguk is darabokra törnek.”289

286 HOMÉROSZ, Iliász, Első ének (A dögvész – Akhilleusz haragja), Devecseri Gábor fordí‐
tása.

287 Az eposzok világának harag megközelítéséhez lásd REMO BODEI, Harag. A dühödt
szenvedély, Budapest 2014, különösképpen 41–46. (ford. HORVÁTH CSABA)

288 Vö.  CARLA CASAGRANDE ‐ SILVANA VECCHIO,  A hét főbűn. A bűnök középkori története,
Budapest 2011, 90. (ford. FALVAY DÁVID ‐ GECSER OTTÓ)

289 LUCIUS ANNAEUS SENECA, De ira, 1,2.



146 Orbán Szabolcs

Itt  tehát  már  egy  radikális  elutasítását  láthatjuk  a  harag  szenvedélyé‐
nek, amely  természetéből  fakadóan  ellentétes az emberi  értelemmel, s
így természetellenes; egy megzabolázhatatlan és vak impulzus, s ebből
eredően semmilyen körülmény között nem lehet hasznos az ember szá‐
mára (még háborúban sem), sőt ellenkezőleg számtalan rossznak a for‐
rása.290

A görög‐római gondolkodás e változatos értékelésével szemben nem
egészen egyértelmű a zsidó‐keresztény hagyomány szentírási megköze‐
lítése sem: csak az  Ószövetségben 714 alkalommal fordul elő a haragra
való utalás, de ez 518 esetben Isten haragjáról szól, s mivel ez isteni tu‐
lajdonság,  ezért nem tekinthető rossz   jellemzőnek.291 De az  evangéliu‐
mok   Jézus‐képéhez  –  habár  alapvetően  a  megbocsátás,  a  szelídség,  a
szeretet a főbb üzenet – mégis hozzátartozik a harag bemutatása is.292

Mindezek az előzmények nagyban befolyásolják a harag problemati‐
kájának  patrisztikus  irodalmát,  amely  alapvetően  azzal  a  nehézséggel
szembesül, hogy „az apatheia, amelyben a sztoikus és epikureus filozófia
az istenség megkülönböztető jelét látja, nehezen tűnik összeegyeztethe‐
tőnek  a  bibliai  szövegekben  lépten‐nyomon  felbukkanó  haragvó  Isten
képével”.293  E  korszak  keresztény  gondolkodói  –  Alexandriai  Philon,
Hilarius, Ambrus, Jeromos, Ágoston – eléggé elrugaszkodott exegetikai
eszmefuttatásokkal eljutnak annak kimutatásához, hogy az isteni harag
nem egyéb, mint a bűnre kimondott jogos ítélet, amely a szenvedélynek
csak a külső jegyeit hordozza magán, s ezért az ember számára szenve‐
délynek tűnhet, de valójában nem az.294

Ezzel  az  exegetikai  hagyománnyal   teljesen  ellentétes  nézetet   fejt  ki
Lactantius,  De   ira  Dei  című művében,  amikor  szembefordul  az   isteni
apatheia fogalmával, mert szerinte ez ellentétes a keresztények Istenének

290 A  kérdéskör  részletesebb  bemutatását   lásd  SILVANA VECCHIO,  Ira  bona/ira  mala.
Storia di un vizio che qualche volta è una virtù, in Doctor Seraphicus. Bollettino d’informazioni
del Centro di Studii Bonaventuriani Bagnoregio (Viterbo), 45 (1998), 42.

291 Ezzel kapcsolatosan lásd R. BODEI, Harag, 50–60.
292 Jézus haragjára a legkirívóbb példa Jn 2,13–16, de más evangéliumi helyeken is

találkozunk ennek bemutatásával (pl. Mk 3,5; 10,14, vagy éppen a fügefa megátkozá‐
sa – Mk 11,12–14; 20–23).

293 C. CASAGRANDE ‐ S. VECCHIO, i. m., 92.
294 Uo. 92–93.



A harag mint a főbűnök egyike 147

sajátosságával.  Mert  egy  olyan   isten,  aki  nem  tud  haragudni,  az  csak
olyan lehet, akinek nincs semmilyen érzelme. De ha nincs benne semmi‐
féle érzelem, akkor nem képes a szeretetre sem. Lactantius szerint ezzel
szemben a keresztények Istenének jellemzője a szeretet. Sőt a harag Is‐
ten szeretetének a másik oldala: szenvedély, de jó szenvedély, amely az
ő gondoskodását és igazságosságát mutatja meg. Ennek továbbgondolá‐
sa természetesen hatással van az emberi harag megközelítésére is: ha Is‐
ten számára elfogadható, akkor nem lehet teljes mértékben elvetendő az
emberek számára sem. Így tehát a haragot érezni teljesen természetes;295

amit Isten tilt, az ebben az állapotban való tartós megmaradás: ez a ter‐
mészetesen magyarázható  harag  érzetének egy természetellenes  állan‐
dó és örök tartósítása.
Evagriosz – a monasztikus élet tapasztalatából kiindulva – a haragban

véli  felfedezni  az  imaélet  legnagyobb  akadályát,  sőt  Cassianus  is  úgy
látja, hogy ez az ember legrejtettebb gondolataiba képes befészkelni ma‐
gát, s bizony sokszor hiába vonja ki magát a szerzetes a társadalmi élet‐
ből, s lehet, hogy nincs is külső megnyilvánulása  a benne lévő harag‐
nak, mégsem tud megszabadulni e rossz szenvedélytől.
Nagy Szent Gergely egyértelműen a harag negatív vonásait emeli ki,

amikor az előző hagyomány alapján a főbűnök közé sorolja a haragot,
amely „mint az irigység leánya és tristitia szülőanyja egyszerre fenyege‐
ti a lélek belső harmóniáját és a társadalmi élet kohézióját; megrontja az
ember Istenhez való hasonlatosságát, elveszejti a bölcsességet, az életet
és igazságot; útját állja az igazságosságnak, megtöri az egyetértést, és el‐
zárja az elmét a Szentlélek világosságától”.296 De ugyancsak ő tesz egy
alapvető megkülönböztetést  is, amikor elismeri, hogy – a türelmetlen‐
ségből fakadó harag mellett – van létjogosultsága a buzgóságból fakadó
haragnak is: tehát van a haragnak egy olyan formája, amely a felebaráti
szeretet következménye.297 De ennek konkrét feltételeit is meghatároz‐

295 Sőt Lactantius szerint például a haragnak ezt a természetességét igazolja az is,
hogy Isten epét alkotott az embernek.

296 C. CASAGRANDE ‐ S. VECCHIO, i. m., 92.
297 Gergely tudja, hogy ez a harag is megzavarja a lélek személődését, de ezt a jóté‐

kony szemcsepphez hasonlítja, amely egy rövid időre megzavarja a látást, de amely
lehetővé teszi, hogy utána a látás tisztább és világosabb lehessen.



148 Orbán Szabolcs

za: csak pillanatnyi és mérsékelt lehet, az észnek kell legyen alárendel‐
ve, s mindig az értelem utasításait kell követnie.
Cassianus  és  Gergely  osztályozásai,  amelyek  a  hét  főbűn  középkori

történetének kezdetét jelentik, nagy jelentőséggel bírnak a harag szem‐
pontjából:  főbűnként  való  „felszentelésük”  azt  is   jelenti,  hogy  a  maga
mögött  hagyott  hosszú  út   és  az  általa  keltett  heves  vita   egy  olyan
egyensúlyi pozícióban lel nyugvópontra, amely későbbi századok folya‐
mán is érvényben marad. A vitát végigkísérő ingadozások valamikép‐
pen feloldódnak egy egységes koncepcióban, amely tovább él a száza‐
dok   során:   igaz  ugyan,  hogy   a  harag  néhány   esetben   erény   is,  de
kétségtelen, hogy lényegét tekintve bűn, sőt főbűn.298 

Akkor a harag tényleg bűn?

Az e kérdésre adandó igenlő választ, az előző megközelítések fényében
nagyjából   egyértelműen  megfogalmazhattuk,   s   ez   az   egyértelműség
hosszú  évszázadokon  át  fenntartotta  magát.  A  skolasztikában  viszont
felüti a fejét ismét ezen összhang megkérdőjelezése: Aquinói Szent Ta‐
más a rosszról szóló művének haragra vonatkozó fejezetét azzal a kér‐
déssel vezeti fel, hogy „vajon minden harag rossz‐e, vagy van‐e jó harag
is”.  De  nincs  ezzel  egyedül,  hisz   többek  között  Halesi  Sándor,  Nagy
Szent Albert stb. hasonló módon, alapvetően pozitív felütéssel kezdik a
haragra vonatkozó fejtegetéseiket.299

Ezekben a megközelítésekben egyre nagyobb hangsúlyt kap a harag
szenvedély voltának a hangsúlyozása, amely főleg abból a szempontból
lesz egyre inkább fontossá, hogy a középkori gondolkodás által háttérbe
szorított „szenvedély” kategória visszaszerzése lehetővé teszi a skolasz‐
tikusok  számára,  hogy  felülemelkedjenek  a  haragnak,  mint  főbűnnek
való megjelölésével kapcsolatos bizonytalanságokon, s ugyanakkor egy
koherens szintézist alakíthassanak ki azokban a kérdésekben, amelyek

298 C. CASAGRANDE ‐ S. VECCHIO, i. m., 95.
299 Még akkor is, ha nem kérdőjelezik meg minden esetben a haragnak alapvetően

a hét főbűn közé való sorolásának jogosságát.



A harag mint a főbűnök egyike 149

hagyományosan a harag körül forogtak.300 A haragról mint szenvedély‐
ről beszélni egyben azt is jelenti, hogy számot lehet vetni a tekintélyes
görög  hagyománnyal  (amely  részletesen  beszélt  a  szenvedélyekről),  s
megnyitni a vitát az újonnan felfedezett arisztotelészi szövegek (peripa‐
tetikus hagyomány) véleménye, és a mindig élő – s főleg Seneca és Cice‐
ro szövegeinek köszönhetően – a középkori kultúrát éltető sztoikus ha‐
gyomány között.
Így  a  skolasztikusok   fejtegetéseiben  elsősorban  nem  a  harag  bűnös

volta  a  kérdéses,  hanem  egyáltalán  a  harag  mibenléte.  S  mivel  a  sko‐
lasztika  –  Arisztotelész  nyomán  –  elsősorban  szenvedélyként  tekint  a
haragra,  amely  elsődlegesen  egy  értéksemleges  állapot,  és  amely  nem
lehet tárgya semmiféle erkölcsi megítélésnek, de bizonyos tényezők ezt
a szenvedélyt a harag bűnévé vagy a buzgóság erényévé változtathat‐
ják. Mint minden szenvedély esetében itt is a lélek mozgásának a tárgya
és intenzitása az a két tényező, amely alapvetően befolyásolja az erköl‐
csi megítélést. 
A skolasztika – az arisztotelészi hagyomány alapján – abból a megha‐

tározásból  indul ki, hogy a harag a bosszúra  irányuló vágy. A bosszú
viszont a maga helyén ambivalens fogalom: mert a bosszú az igazság‐
szolgáltatás részeként, alapvetően a megsértett igazság helyreállítására
irányul, s ebben a megközelítésben jó, másrészt viszont – mint a bűnös
megbüntetésének  eszköze  –  objektíven  nézve  egyfajta  rossz  vonást   is
hordoz magában. 
Hogy melyik aspektus hangsúlyosabb, az határozza meg a morális di‐

lemma  kimenetelét,   amelyen  belül   a  harag   érvényesül.  Az  a  harag
ugyanis, amely mindenekelőtt a másik személy ellen irányul, és arra tö‐
rekszik, hogy a másikat megbüntessék és megsemmisítsék, bűnös érzü‐
let, s mivel megtöri azt a szeretetköteléket, amelynek az emberek közöt‐
ti kapcsolatokat uralnia kellene, nemcsak hogy bűn, hanem a főbűnök
egyike. Az a harag ugyanakkor, amely a vétek ellen irányul, kizárólag
az igazságosság  helyreállítását  célozza,  és mint  ilyen, erényes  viselke‐
désnek számít.301

300 S. VECCHIO, i. m., 55.
301 C. CASAGRANDE ‐ S. VECCHIO, i. m., 110.



150 Orbán Szabolcs

Mindezek   fényében  a  skolasztikus  megközelítést  összefoglaló  Szent
Tamás‐i szintézis302 kimondja, hogy a harag az ingerlékeny ember szen‐
vedélye. Mivel szenvedély,  ezért  önmagában véve teljesen természetes
jelenség  addig,  amíg az értelem ellenőrzése alatt van. Ez az ellenőrzés
kettős szinten nyilvánul meg a harag esetében: egyrészt a tárgyra vonat‐
kozóan   (ebben  az  esetben  a  bosszú),  másrészt  a  módra  vonatkozóan,
ahogyan ezt végrehajtják. Aquinói szerint, ha a megfelelő feltételek telje‐
sítve vannak, tehát ha – egyrészt – a bosszú önmagában véve igazságos,
arra irányul, aki megérdemli, s olyan mértékben, ahogyan megérdemli –
illetve a megfelelő jogi formák tiszteletben vannak tartva és maga a cse‐
lekedet a helyes célra irányul (ami nem más mint az igazságosság hely‐
reállítása) és ha a harag mértéke – sem belsőleg, sem külsőleg – nem ha‐
ladja meg a helyes mértéket, akkor a harag igazságos; ebből fakadóan,
tehát erény, s ezt a buzgalomból fakadó haragnak nevezzük. Ha viszont
a harag igazságtalan módon kerül gyakorlásra (az előbbi feltételek nem
teljesülnek,  vagy   túlságosan   is  nagy  –  külső vagy  belső –   felindulást
okoz), akkor az főbűn. 
Hasonlóképpen közelít Szent Tamás a De malo írása haragra vonatko‐

zó részében, ahol még jobban hangsúlyozza az ész szerepének a fontos‐
ságát,303 beszél  a  harag  ambivalenciájáról  (ti.  hogy  egyrészt  az  igazsá‐
gosság visszaállításának a vágya, s mint ilyen helyes, másrészt viszont a
személy számára, akin bosszút akarnak állni minden kétséget kizáróan
valami rosszat fog ez jelenteni). Ugyanakkor nem feledkezik meg a ha‐
rag  fiziológiai  alapjainak  a  felsorolásáról  sem,  amely  a  vér  szív  körül
felforrásával  kezdődik,  s  sokféle,  néha  egymásnak  ellentmondó  külső
jelekben   jut  kifejezésre,  amelyeknek  „köszönhetően”  a  harag  az egyik
legnehezebben rejthető bűnnek számít. S ami nem mellékes: ezek a kül‐
ső, fiziológiai jelek nem választhatóak el a pszichológiai vonatkozások‐
tól (az igaz harag is heves szívverést okoz, tehát nemcsak az ember raci‐
onális részét érinti, hanem a szenzitív oldalt sem kerülheti el).
A harag mint érzelem elválasztása a haragtól mint rossz szenvedély‐

től, amelyre fokozatosan került sor a skolasztikus viták folyamán, a leg‐

302 Vö. Summa Theologiae, II–II, q. 158.
303 S ez nem mellékes, amikor éppen az a korábbi egyik legfontosabb hagyományos

vád a harag ellen, hogy az elhomályosítja az értelmet.



A harag mint a főbűnök egyike 151

koherensebb magyarázatát Tamás szövegeiben éri el, lezárva ezzel a ha‐
ragnak ezt a hosszú utazását a középkori hagyományban. Ettől a pont‐
tól kezdve már nem lehetséges megkülönböztetni a kérdés pszichológi‐
ai oldalát a kifejezetten etikai oldaltól. Ez nemcsak hogy tisztább látást
eredményez   ebben   a  diskurzusban,  de  hangsúlyeltolódást   akkor   is,
amikor  a  harag  ellenszereiről,  orvosságairól  beszélünk,  amelyek  már
Gergelytől  kezdődően   fontos   fejezetét   jelentik  a   szenvedélyről   szóló
elemzéseknek.304

A harag ellenszerei

Mielőtt a harag ellenszereiről röviden szót ejtenénk, mindenképpen em‐
lítést kell tennünk a harag származására és a belőle származó bűnökre
vonatkozóan.305 A hagyományt tekintve már Nagy Szent Gergely azzal
a megállapítással indul, hogy a harag az irigységnek a leánya, s a két
bűn kapcsolata folyamatosan jelen van az évszázados reflexióban. E ro‐
konságnak az alapja a másik embernek való rossz okozás szándéka, kí‐
vánsága. Ugyanakkor viszont nem kevés szerző beszél arról is, hogy –
függetlenül  a  származásától  –  a  harag  minden  bűnök  legrosszabbika,
mert elhomályosítva az értelmet, őrületbe kergeti az embert, s ezzel leg‐
inkább eltávolítja az értelmes cselekedetektől, s teljesen abszurd tettek
végrehajtására ösztönzi,306 aminek egyik legkifejezőbb formája a gyújto‐
gatás.
Főbűn lévén a harag más további bűnöknek a forrása, amelyről hosz‐

szú listák készültek a történelem folyamán, s amelyek magukba foglal‐
ják  a  viszályt,  a  felfuvalkodottságot,  az  igazságtalanságot,  a  lármát,  a
felháborodást, a káromkodást és a gyilkosságot. A skolasztikus hagyo‐
mány rendszerezni próbálja ezt a hosszú listát, s ennek egyik felosztása

304 E gondolatsor részletesebb kifejtését lásd S. VECCHIO, i. m., 60–61.
305 Ez egy nagyon aktuális kérdés lehet a haraggal kapcsolatosan, hisz – főleg a mo‐

dern pszichológiai megközelítés – komoly kérdéseket tesz fel például arra vonatkozó‐
an, hogy az ember haragra hajlamosnak születik, vagy azzá válik; vö. GIOVANNI GUCCI,
Il fascino del male. I vizi capitali, Roma 20154, 143–149.

306 Erre vonatkozó konkrét példákat – Peraldusra hivatkozva – lásd C. CASAGRANDE ‐
S. VECCHIO, i. m., 97–98.



152 Orbán Szabolcs

a szív haragja  (méltatlankodás, fennhéjázás),  a száj  haragja  (káromko‐
dás,  kiabálás,  sértegetés)  és  a  cselekedet  haragja  (viszály,   testi  sértés,
gyilkosság),307 amelyek a maguk módján mind‐mind valamilyen szere‐
tetkapcsolatnak a rombolását eredményezik. S itt lehetne hosszasan ér‐
tekezni  ezek  konkrét  következményeiről,   illetve  olyan  erkölcsi   témák
tárgyalásáról, mint az erőszak alkalmazásának lehetőségei, megenged‐
hető mértékei, vagy akár a háború kérdéséről, amelyet az intézményesí‐
tett és totális haragként is megközelíthetünk. De ezek a konkretizálások
is csak azt a meglátást erősítik, hogy a harag nagyon összetett és titok‐
zatos érzés, amelyben nagyon sok – értelmi, érzelmi, lelki, személyiség‐
történeti stb. – tényező meghatározó szerepet játszik, s amely alapvető‐
en befolyásolja értékelhetőségét.308

E   témakörben  mindenképpen   fontos  aláhúznunk  a  harag  bűnének
társadalmi  vonatkozásait.  Már   Szent  Gergelytől  kezdődően  hangsú‐
lyozza a hagyomány: a harag szociális hatása éppen abban  érhető tet‐
ten, hogy megöli a társadalmi élet örömét, megakadályozza az igazsá‐
gosságot,  megtöri   az   egyetértést,   s   ezzel   a   társadalmi   élet   alapját
támadja  meg.309 Nem  véletlen,  hogy  az  emberiség   történetének  egyes
szakaszaiban, különösképpen az önkényuralmi rendszerekben, de nem‐
csak ott, gondosan megtervezték a harag eszközként való használatát.310

A haragban jelenlévő kettősség ellenére az erkölcsi és a lelkiségi iroda‐
lom tudatában van a benne rejlő romboló erőnek, s ezért nem véletlen,
hogy például Assisi Szent Ferenc is a Megerősített Regulában a miniszte‐
reknek,  tehát  az  elöljáróknak  a  lelkére  köti:  „És vigyázniuk  kell,  hogy
más bűne miatt haragra ne gerjedjenek, se fel ne induljanak, mert a ha‐
rag és a felindulás bennük is, másokban is akadályozza a szeretetet”.311

307 C. CASAGRANDE ‐ S. VECCHIO, i. m., 100.
308 Vö. G. GUCCI, Il fascino del male, 149.
309 Ennek részletezése: S. VECCHIO, i. m., 47.
310 Utalhatunk itt például Orwell 1984 című művének napi Két Perc Gyűlöletére; vö.

R. BODEI, Harag, 145–149.
311 A megerősített Regula, VII. fejezet – A vétkező testvérekre kirovandó penitenciáról, in As‐

sisi Szent Ferenc művei, Újvidék ‐ Szeged ‐ Csíksomlyó, 1992, 51. (ford. BALANYI GYÖRGY; ja‐
vításokkal)



A harag mint a főbűnök egyike 153

Ezért nyilván már a legelső reflexióktól kezdve fontos szempont volt a
harag következményeinek az orvoslása, illetve káros hatásának az enyhí‐
tése, sőt még inkább a kirobbanásának a megelőzése. Ebben a kontextus‐
ban, a korábban használt tűz képe talán a legkifejezőbb: minél inkább si‐
kerül  időben  felismerni  és  megfékezni  a tüzet,  annál  kisebb  károkat  fog
okozni, sőt ha sikerül megelőzni, akkor még hatásosabb lehet a védekezés.
A haragban rejlő veszélyek felismeréséhez, s az általa okozható károk

elkerüléséhez az egyik fontos lehetőség tehát a harag mederben tartása,
pozitív  módon  való  kezelése.  Ennek  első  lépése312  annak  beismerése,
hogy harag van bennünk (e beismerésnek fontos velejárója, hogy segít
bevonni az értelmünket is a folyamatba, ami éppen a harag „természe‐
tes”   elharapózásával   ellentétes   folyamat).  Ugyanakkor   fontos,  hogy
próbáljunk  uralkodni  a  hirtelen  felindulásunkon,  s  ezzel  együtt   igye‐
kezzünk elkerülni a leggyakoribb  káros reakciókat  (ezek a dühös  szó‐
áradat,   illetve   tettlegességben megnyilvánuló  dühkitörés,  vagy  éppen
ennek az ellentettje: a hallgatás és magunkba zárkózás). Ezen első indu‐
latok legyőzése után fontos, hogy határozzuk meg pontosan, hogy mire
haragszunk, mert nagyban segíthet a haragunk megértésében, tudatosí‐
tásában. Az ok feltérképezése után fontos lépés a lehetséges megoldások
végiggondolása, amiben érdemes elsőséget biztosítani pozitív választási
lehetőségeknek   (elsősorban  a   szeretetteljes  konfrontáció  keresésének),
de ugyanakkor fontos egy tudatos döntés is arra vonatkozóan, hogy tö‐
rekszünk felülemelkedni a sérelmünkön. Ha sikerül eddig a pontig elér‐
ni, akkor a végső „győzelemhez” még egyetlen fontos tennivalónk van:
az optimális megoldás választása, ami elsegíthet oda, hogy ebből az in‐
dulatból, veszélyes helyzetből is a lehető legjobbat hozzuk ki. 
Természetesen a legyőzésnél még értékesebb lehetőség a harag elke‐

rülése.  Ennek  elsődleges  módja  és   leghatásosabb  eszköze,  ha  annak
gyökereit  igyekszünk  gyengíteni,  mégpedig  a  vele  ellentétes  erények‐

312 Vö. G. CHAPMAN, i. m. ide vonatkozó fejezetei. De hasonló lépéseket találhatunk a
keresztény erkölcsi hagyományban, vagy éppen a lelkiségi irodalomban is; vö. példá‐
ul IDE PACALE – ADRIAN LUC, A 7 főbűn; JEAN‐CLAUDE LARCHET, Terapia delle malattie spiritu‐
ali.  Un   introduzione  alla  tradizione  ascetica  della  Chiesa  ortodossa,  San  Paolo,  Cinisello
Balsamo (Milano) 20122, 611–626, RENZO GERARDI, Le malattie dell’anima. Trattato sui vizi
capitali, Bologna 2013, 234–238 stb.



154 Orbán Szabolcs

ben való növekedés, azok erősítése által. A lelkiségi irodalom elsősor‐
ban a szelídséget és a béketűrést emeli ki:313 az ezekre való tudatos tö‐
rekvés lehetővé teszi, hogy adott körülmények között se vegyen erőt az
emberen az indulat, a harag. Így lezárásként idézhetjük Assisi Szent Fe‐
renc egyik intelmét, amelyben a vétket kizáró erényekkel kapcsolatosan
vallja és tanítja:314 

„Ahol szeretet és bölcsesség van,
ott nincs sem félelem, sem tudatlanság. 
Ahol türelem és alázatosság van,
ott nincs sem harag, sem felindulás. 
Ahol vigasság és szegénység van,
ott nincs sem kapzsiság, sem zsugoriság.
Ahol nyugalom és elmélkedés van,
ott nincs sem aggályoskodás, sem szertelenkedés. 
Ahol az Úr félelme őrzi a kaput,
ott nincs helye az ellenségnek a betörésre.
Ahol irgalom és tapintat van,
ott nincs sem pazarlás, sem keményszívűség.”

313  Vö.  például  PETER  KREEFT,  Vissza  az   erényhez,  Magyarszék  2014,  146;  211–242
(ford. SZIGETI‐CSEKE ZSUZSA), ahol a szerző a főbűnöket a nyolc boldogságmondással ál‐
lítja párhuzamba. 

314 XXVII. Intelem, A vétket kizáró erényről, in Assisi Szent Ferenc művei, 19–20.



A TORKOSSÁG

RÓZSA HUBA

A torkosság a bibliai hagyományban

A torkosság hátterének vizsgálatánál a bibliai hagyományban figyelem‐
be  kell  venni,  hogy  maga  a  torkosság  fogalom  nem   található  sem  az
Ószövetségben, sem az Újszövetségben. Ezért abból a jelentésből kell kiin‐
dulni,  amit  maga  a   fogalom   fed:  „mértéktelenség  ételben  és   italban”
vagy  „mértéktelenség  evésben  és  ivásban”.  Az  evés és  ivás  összekap‐
csolása  negatív  értelemben   jól  kifejezi  azt  az  emberi  megnyilvánulást,
amit a torkosság főbűn tartalmilag fed. Ezt jól érzékelteti Jézus kijelenté‐
se a közbeszédben őt ért hamis vélekedésről: „Eljött János, nem eszik,
nem iszik, s azt mondják rá, hogy ördöge van. Eljött az Emberfia,  eszik
és iszik, s azt mondják rá, lám falánk és iszákos ember, a vámosok és a bű‐
nösök barátja” (Mt 11,18–19; vö. Lk 7,33–34)).

Az evés és ivás helyzete a bibliai korban

A bibliai (ószövetségi és újszövetségi) korban az evés és ivás társadalmi
és emberi dimenziója nem egészen az volt, mint korunkban. A mai em‐
ber számára, amikor a túltápláltság általános jelenséggé nőtte ki magát,
a táplálkozás nem jelent különös nehézséget és a torkosság jelentése is
jóval szélesebb napjainkban. A bibliai Izraelben az élelmiszer előállítása,
azaz  a  mezőgazdaság  és  állattenyésztés  körülményei,   illetve  eredmé‐
nyei jóval szűkebbek voltak az általunk természetesnek tekintett hoza‐
moknál, és az időjárástól függő körülmények is jobban sújtották az em‐



156 Rózsa Huba

bert. Az aszály által kiváltott éhínség gyakori volt. Az elsődleges kérdés
az volt, hogy van‐e mit enni és inni, és inkább az éhezés, s nem a falánk‐
ság  volt  az  általános   jelenség.  Az  emberek  problémája  elsősorban  az
volt, hogy jóllakhassanak, és nem, hogy túlegyenek. Viszont a részegítő
ital fogyasztása általánosabb jelenség volt, és a bibliai helyek túlnyomó
többsége  elítélően  beszél a  részegítő ital  fogyasztásáról,  a  mértéktelen
evésre  kevesebb  utalást  találunk.  Mindent  összefoglalva,  a  bőséges  és
túlzott étkezés a tehetősebb társadalmi rétegek számára volt lehetséges,
amelyre a gazdagságuk biztosította a feltételeket. A bibliai hagyomány‐
ban a bőséges evés és ivás a szegények és gazdagok társadalmi megkü‐
lönböztetésére szolgált, amint azt a prófétai irodalomból ismerjük.
A kereszténység a Római Birodalom területén terjedt, ahol az élelmi‐

szer  termelés  helyzete,  az  evés  és   ivás   lehetősége  kedvezőbb  volt,  és
nem csupán privilegizált társadalmi rétegek kiváltsága. Az  Újszövetség
írásaiban azért megmaradt a bőséges evés és ivás a társadalmi minősítés
jeleként is (lásd a példabeszédet a szegény Lázárról és a gazdagról (Lk
16,19–31); vagy példabeszéd a gazdag emberről (Lk 12,16–21). A páli le‐
velek elítélő jelleggel az iszákosságról és a részegeskedésről nyilatkoz‐
nak, míg a mértéktelen evés kérdése teljesen háttérbe szorul.

Evés és ivás az Ószövetségben

Az Ószövetség bibliai hagyományában az evés és ivás nemcsak az ember
életének  velejáró   természetes  megnyilvánulása,  hanem  erkölcsileg  és
vallásilag értelmezett jelenség is, megfelelő szóhasználata is kialakult.315 

315 Az enni ige (lKa ’akal) a hétköznapi életben történő evést fejezi ki, de a használt
elítélő értelemben is a lakomákon folytatott mértéktelen evészetre (pl. Ám 6,4). A [bc
(szaba’) ige   jelentése   jóllakik, eltelik,  bőségben élvez,  eltelik, és ennek  a   jelentésnek
nyomatékot kölcsönöz a bwF [bc szaba’ tob összetétel (pl. Zsolt 104,28). A mértéktelenül
evő és ivó ember jelölésére iszákos és dőzsölő, tobzódó jelentésben egy szóösszetétel
szolgál (llewzOwÒ abes szaba’ wezolél) (MTörv 21,20;  Péld 23, 20.21; 28,7). Az ivásra a bibliai
hagyomány  több igét használ különböző jelentésárnyalatokban. A  htv  (satah) ige je‐
lentése iszik, vedel, megissza, kiissza, lenyeli. A rkv (sakar) ige jelentése, részegre isz‐
sza magát, lerészegedik, leissza magát, részeg volt. Piél igetörzsben jelentése lerésze‐
gít,   részeggé   tesz,  hifil  igetörzsben   jelentése:  megrészegít,  megmámorosít,  hitpaél



A torkosság a bibliai hagyományban 157

Az emberi  étkezés és  jóllakás Isten adományának számít, mert Isten
gondoskodik az emberről és arról, hogy teremtményeinek ételt adjon a
megfelelő időben (Zsolt 104,27), valamint arról, hogy jóllakjanak (bwF [bc)
(Zsolt 104,28). Isten az, aki az ételt biztosítja, hogy a föld megadja a ter‐
ményét, és elég táplálék legyen az evésre: „Füvet nevelsz az állatoknak,
és  növényeket,  hogy  az  ember   jóllakhasson;  hogy  a   földből  kenyeret
nyerjen, a szívét meg borral vidíthassa hogy az olaj kenetül szolgáljon
fejére, s a kenyér erőt  kölcsönözzön  neki”  (Zsolt 104,14–15; vö.  MTörv
12,15 sköv.; 32,13; Préd 2,24, 3,13; Lev 25,19; 26,4.5).
A bibliai gondolkodásmódban az evés és az öröm összetartoznak, fő‐

ként  akkor,  amikor  az  ember  ünnepi  alkalmakkor  az  Úr  előtt  eszik
(MTörv 12,7.17 sköv.; 14,23). A nagy ünnepek összekapcsolódtak ünnepi
lakomával, étkezéssel, az áldozatok szintén ünnepi lakomával függnek
össze (MTörv 12,17 sköv.; valamint 27,7), amely az áldozati lakomához
társuló örvendezést hangsúlyozza. Az ünnepekhez tartozó étkezésen a
család közösségében részt vesznek a szolgák és szolgálók, a levita és a
lakóhelyen  tartózkodó idegen (MTörv 26,12). Élelmet kell biztosítani a
szegényeknek is (MTörv 24,19 sköv.). A közösségben való étkezés vala‐
milyen  módon  biztosította  a  közösség  fennállását,  a családdal,  rokon‐
nal, szövetségi partnerrel, sőt sínai szövetségkötést is lakoma kíséri (Kiv
24,11). Az üdvösség ideje pedig az Ószövetség bibliai hagyományában az
étel és ital bőségének képében ábrázolt:  „A Seregek Ura minden nem‐
zetnek bőséges lakomát  rendez e hegyen (Sionon). Lakomát, ahol  lesz
finom bor, zsíros, legjava falat, és erős színbor” (Iz 25,6 vö.; Iz 55,1–3).
Összességében  a   jóllakást  ételben  és   italban  az  ószövetségi  hagyo‐

mány Isten adományának  tekinti, és nem ítéli tilalmasnak:  „Ezért edd
csak  örömmel  kenyeredet,  és  idd   jó  kedvvel  borodat,  mert mindig  az
volt Isten jóakarata, hogy ezt tedd.” (Préd 9,7) „Isten ajándéka, hogy az
ember eszik és iszik és jól él fáradtságos munkájából.” (Préd 3,12–13)
A hétköznapi életben a táplálkozás alapétele volt a kenyér. Húst rit‐

kábban   fogyasztottak,  elsősorban  ünnepekkor  és  az  áldozatbemutatás

igetörzsben: részeg módjára viselkedik. A részegítő ital megjelölésére a bibliai nyelv a
rk;ve (sékar) kifejezést használja, jelentése: részegítő erős ital, tömény szesz, vagy pedig
a  @yIy"  (jajin);  jelentése:  bor.  A  két   italfajta  gyakran  párhuzamosan  használt   (pl.  Péld
3,16).



158 Rózsa Huba

alkalmával.  Az  alkoholos  ital  fogyasztása  a  normális  élethez  tartozott,
sem társadalmi sem erkölcsi szempontból nem volt kifogásolt. Különö‐
sen a sör lehetett mindennapi ital, a folyékony kenyér fajtájaként. A bor
nem csupán a jobb evésre vagy ünnepi fogyasztásra korlátozott, hanem
a  hétköznapi  étkezés  része  volt,  és  a  bibliai  szövegekben  a  kenyérrel
együtt megnevezett: „Melkizedek kenyeret és bort hozott Ábrahámnak”
(Ter  14,16),  vagy  „Erre  Izáj   fogott  öt  kenyeret,  egy   tömlő bort  és  egy
kecskegidát, és elküldte Dáviddal Saulnak” (1Sám 16,20), vagy „Abigail
kétszáz kenyeret és két tömlő bort küldött Dávidnak” (1Sám 25,18).

Az evés és ivás mértéktelensége az Ószövetségben

Az elmondottak mellett az Ószövetség ismeri az evésben és ivásban való
mértéktelenséget is, és elítéli azt. Ezt részben a szegények és gazdagok
ellentétének perspektívájában teszi, részben pedig az egyedi ember ma‐
gatartására vonatkozóan. 
A prófétai igehirdetés az ételben és italban való dőzsölést a vezető ré‐

teg és az egyszerű emberek, a gazdagok és szegények ellentétébe állítva
ítéli el: „Jaj Sionban a gondtalanul élőknek, és Szamaria hegyén a biza‐
kodóknak!  Elefántcsont  ágyban  alusznak,   fekvőhelyeiken  henyélnek,
megeszik a nyáj bárányait és a csorda borjúiból. Hárfaszó mellett nótáz‐
nak, … korsóból isszák a bort, finom olajjal kenik magukat: József vég‐
zete miatt bizony nem bánkódnak” (Ám 6,4–6).  „Jaj azoknak, akik kora
reggeltől fogva mámorító italokat hajhásznak, és esténként sokáig fenn‐
maradnak,  mert  a  bor  hevíti  őket.  Citera  és  hárfa,  dob és  fuvola  ‒ az
van, meg bor a lakomáikon, de az Úr tetteire nem ügyelnek, és kezének
művét észre sem veszik” (Iz 5,11–12). 
A túlzott ivásról szóló bölcsességi irodalomból világos, hogy az alko‐

holos ital, főként a bor, naponként rendelkezésére állt az embereknek,
és abból is, hogy a nazireátusi fogadalom az alkoholról való lemondást
is jelentette (Bír 13,4.7). A bibliai irodalom ugyanakkor nem teljesen el‐
ítélően nyilatkozik a bor mámorító hatásáról: „A bor, amely megörven‐
dezteti az ember szívét” Isten adománya (Zsolt 104,15). A  Példabeszédek
könyvében  pedig ezt olvassuk:  „Adjatok  részegítő italt  a veszendőnek,



A torkosság a bibliai hagyományban 159

és  bort  az  elkeseredett  embernek:  „Igyék,  hogy  megfeledkezzék  sze‐
génységéről és ne gondoljon nyomorúságára”’ (Péld 3,16).
Az izraelita társadalom azonban szembesült a mértéktelen alkoholfo‐

gyasztás  negatív   jelenségével   is.  A  bibliai  szövegek   társadalom  vala‐
mennyi rétegét megemlítik az iszákosság jelenségével kapcsolatban (ki‐
rályok, papok, próféták, közemberek). A prófétai szövegek a társadalom
felső vezető rétegének  felelőtlenségének   jeleként említik  a részegséget,
és elítélik azt, felsorolva a papokat, prófétákat: „Tántorognak a bortól, és
szédelegnek a mámorító italtól. A papok és a próféták támolyognak az
italtól, a bor áldozataként; az erős ital elkábítja őket. Inognak, amikor lá‐
tomást  látnak,  és  bizonytalanok,  ha  ítéletet  kell  hozni”  (Iz  28,7;  vö.  Iz
5,11–13; Ám 6,4.7).
Az egyedi ember viszonyában a részeg képe lesz a gyámoltalan, a cél

nélküli és bukott embernek (Péld 23,20.21.31.32: „Sötétben tapogatóznak
világosság nélkül, bolyonganak, mint a részegek.” (Jób 12.25). A Példabe‐
szédek könyve elítéli az evésben és ivásban való mértéktelenséget külön‐
leges hangsúllyal a részegségre. Tanácsot ad az evésben való mértékle‐
tességre  (Péld  23,2–3),  és  utal  a  részegség  romboló  hatására  „Ne  légy
azok között, akik a bort isszák, sem azok között, akik tobzódnak a hús‐
ban.  Mert  az   iszákos  és   tobzódó  szegény   lesz,  és  az  aluszékony  ron‐
gyokba öltözik” (Péld 23,20–21; vö. 23,29–32).

Evés és ivás az Újszövetségben

Az Újszövetség írásai az Ószövetséghez viszonyítva jóval kevesebbet fog‐
lalkoznak az evés és ivás témájával. Az evangéliumok és a levelek a tob‐
zódó  evést  és   ivást  az  ember   Istenhez  való  viszonyában  és  erkölcsi
szempontból értelmezik. A teológiai és erkölcsi értelmezés mellett Jézus
két példabeszédében az evésben és ivásban való dúskálás megmarad a
társadalmi  minősítés   jeleként   is.  A  dúsgazdagról  és  szegény  Lázárról
szóló példabeszédben ez a háttér keretként szolgál a dúsgazdag maga‐
tartásának  hitbeli megítélésénél (Lk 16,19–31).  Hasonló a helyzet Jézus
egy másik példabeszédében, amelyet a vagyonnal kapcsolatos tanításá‐
hoz fűzött (Lk 12,16–21). A gazdag ember bőséges vagyonának tudatá‐



160 Rózsa Huba

ban  ugyanis  ezt mondja:  „Ember, van annyid, hogy sok évig elég! Pi‐
henj, egyél, igyál, s élj jól! – Ám az Isten így szól hozzá: »Esztelen, még
az éjjel visszakérik tőled lelkedet. Amit gyűjtöttél, kire marad?« Így jár
az, aki vagyont halmoz fel magának ahelyett, hogy az Istenben gazda‐
godnék” (Lk 12,19–21).
Jézus  korában  az  evés  és  ivás  mértéktelensége  erkölcsi  kérdés  volt.

A korabeli közvélemény negatív megítélését az eszem‐iszom, nagyevő
emberről jól tükrözi Jézus kijelentése a közbeszédben őt ért hamis meg‐
bélyegzésről. „Eljött János, nem eszik, nem iszik, s azt mondják rá, hogy
ördöge van. Eljött az Emberfia, eszik és iszik, s azt mondják rá, lám fa‐
lánk  és  iszákos ember (a[nqrwpo" favgo" kai; oijnopovth"),  a vámosok és a
bűnösök barátja” (Mt 11,18–19; vö. Lk 7,33–34).
A páli levelek elsősorban a túlzott borivás és részegeskedés jelenségével

foglalkoznak.  Az Apostol  többször  felsorolja  leveleiben,  hogy mit  tegye‐
nek, és mit ne tegyenek a keresztények. Ezeknek az intéseknek többségé‐
ben ismételten előfordul az iszákosság/részegeskedés, amelyet az Apostol
egyértelműen elítél, részben hitbeli indokok alapján. Az 1Kor 6,9–10 felso‐
rolja  azokat  a  magatartási  formákat,  amelyek  kizárnak  az  Isten országá‐
ból.  Közöttük  található  a kijelentés,  hogy  a részegesek  (mevqusoi) nem ré‐
szesednek   Isten  országában.  A  Gal  5,16–21   felsorolja  a   test  és  a  Lélek
cselekedeteit.  A   test  cselekedetei  között  szerepel  a  részegeskedés/tivor‐
nyázás (kwÖmo"), akik ilyet tesznek, nem öröklik Isten országát. Az  Ef 5,18
szerint az Úr akarata:  „Ne részegeskedjetek, mert a bor léhasághoz vezet.
Inkább   teljetek  el  Lélekkel”.  Az  Apostol  ezért  arra   inti  híveit,  hogy  ne
érintkezzenek olyannal, aki részeges (mevquso") a  Tituszhoz írt levélben pe‐
dig azt írja, hogy az idősebb asszonyok ne igyanak sok bort (Tit 2,3). 
Az evés és ivás a természetes emberi élet része, és kétségtelen az élet

örömeihez  tartozik,  s  ezt  a  bibliai  hagyomány  is  elfogadja,  sőt  vallási
szempontból  értékeli.  Ugyanakkor  elmondható,  hogy  azt  a   jelenséget,
amelyet a torkosság fogalma jelöl, ti. az evésben és ivásban megnyilvá‐
nuló mértéktelenséget, mind az  Ószövetség, mind az  Újszövetség elítéli,
különös hangsúllyal az ivás mértéktelenségét. A páli levelek nem állnak
meg merő etikai szempontoknál,  a részegeskedést a keresztény ember
magatartásával  ellentétesnek  minősítik,  ami  kizár  az  Isten  országában
való részesedésből.



NÉMETH GÁBOR

A torkosság erkölcsteológiai értelmezése

1. Fogalom‐meghatározás

A torkosság – ahogyan a szó etimológiája is mutatja – a torok, illetve az
újlatin nyelvekben a gula szóból származtatott kifejezések arra utalnak,
hogy ez a magatartás az ember önfenntartásával, szélesebb látószögben
pedig birtoklási vágyával  mutat összefüggést. Az ember számos téren
válhat   telhetetlenné:  a  szexualitás,  a  munka,  a  szórakozás,  a  pihenés
vagy akár a vásárlás területén is. A torkosság szoros értelemben arra a
magatartásra utal, melyet az ember a táplálkozás, az étel‐ s italfogyasz‐
tás   területén   tanúsít,  nemcsak  mennyiségben,  hanem  minőségben   is,
azaz gondolkodásmódjában, ítéletalkotásában elsődlegesen erre a terü‐
letre fókuszál.
Abban  az  élethelyzetben,  ahol  a   főbűnök  hetes   listája  megszületik,

vagyis az egyiptomi szerzetesi közösségekben, a mértéktelenség fontos
kérdéssé válik. Egyik oldalon állt a megszervezett szerzetesi napirend,
az étel‐ital moderált fogyasztása, mely eszközt jelentett a lélek uralomra
jutásához a test felett és ezzel szemben állt a torkosság, ami nemcsak az
ételben‐italban való mértéktelenséget jelentette, hanem ínyencséget is.
Az ókori felosztásban a főbűnök  sorrendje korántsem volt esetleges.

Nagy Szent Gergely pápa – aki a gőgöt tartja minden bűnök forrásának
– Jób könyvéhez írt kommentárja szerint a torkosság az utolsó előtti helyen
található, csupán a bujaságot előzi meg. A IV. Lateráni Zsinat hivatalos‐
nak   tekinthető   felosztása   szerint   az   irigységet   és   a   lustaságot   előzi
meg.316 A klasszikus  meghatározás  szerint  a  „torkosság  a  táplálkozás‐

316 F. QUELLIER, Gola. Storia di un peccato capitale, Bari 2012, 14.



162 Németh Gábor

nak, az evésnek és az ivásnak rendetlen szeretete. A rendetlenség abban
áll, hogy az ember az élvezetet önmagáért keresi …”317 Kiindulva ebből,
rá kell mutatni:

– a hangsúly a rendezetlenségre, a túlzásra esik, vagyis az ész‐
szerű testi igények kielégítésén túl az ember a testi vágy szolgájává
válik, vagyis értékhierarchiájában ez kerül a csúcsra;

– mivel a testi valósággal, az önfenntartás ösztönével függ ösz‐
sze,  célszerűbb  ezt  az  egyszerű biológiai  vonatkozásokon  túl egy
globálisabb  perspektívában  elhelyezni.  Torkos  nem az, aki  többet
eszik  a  kelleténél,  például  egy   lakodalomban  elrontja  a  gyomrát,
hanem az az ember, akit egyszerűen a torka, nyelve irányít, a testi
igények mindenekelőtti kielégítése. Tágabb horizonton szemlélve a
21. században idetartozik a wellness, a testkultúra túlzásba vitele, a
test szépségének imádata stb.;

– mindebből látszik, hogy korántsem egy „ártatlan hibáról” van
szó, hanem olyanról, ami lényege szerint ellenkezik az egyik sarka‐
latos erénnyel, a mértékletességgel. A német kifejezés, a Völlerei job‐
ban tükrözi ennek, mint magatartásmódnak a lényegét: szó szerint
falánkság, zabálás, ami nemcsak ételre‐italra vonatkozik, hanem a
természeti erőforrásokkal szembeni általános  emberi magatartásra
is.  A  mértéktelenség  –   torkosság  a  20.  századi  ember  civilizációs
bűne, annak a tévhitnek egyik modern formája, hogy az erőforrások
végtelenek. A torkosság magatartásmódjával való szakítás szüksé‐
gessége nem egyszerűen testsúlybeli kérdés, hanem mentalitásbeli,
ami az emberi közösség megmaradásának a 21. századi záloga is.

2. Történeti áttekintés

Az egyházatyák és az egyházi szerzők szisztematikusan és parainézisek
formájában  is foglalkoztak a torkosság  vétkével, ezen belül  is különös
figyelmet szentelve az italban való mértéktelenségnek, vagyis a részeg‐
ség kérdésének.

317 A. TANQUEREY, Aszkétika, Szatmár 1932, 557.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 163

2.1. Aranyszájú Szent János és Nagy Szent Ambrus: az ittasság veszélyei
A konstantinápolyi pátriárka az Adversus ebriosos megnevezésű homíliá‐
jában  tanít a részegség veszélyeiről.  Kiindulva az  Efezusi  levél 5,18‐ból
(„Ne   részegeskedjetek,  mert  a  bor   léhaságra  vezet…”)  a   részegséget
mint  beteges  állapotot  és  az  értelem  megromlását   ítéli  el,  mondván,
hogy aki így viselkedik, rosszabb lesz még az állatnál is.
Szent Ambrus több művében is foglalkozik a kérdéssel. A De Helia et

jejunioban szemléletesen állítja szembe az ételtől való megtartóztatás ér‐
tékét  az   ittasság  különféle   fokozataival,  melyek  között  különösen   is
visszataszítónak állítja a részeg asszonyt.318 Hangsúlyozza, hogy a mér‐
téktelenség a paráznasághoz hasonlóan függést jelent az ember számá‐
ra,  mocsár,  melyben  besüllyedve  szabadulni  már  nem   lehet.319  Lukács
evangéliumához   írt  kommentárjában  Jézus  pusztai  megkísértését  magya‐
rázva  a  torkosságban  a  sátán  csapdáját  látja,  rámutatva  azonban  arra,
hogy a sátáni kísértés lényege nem önmagában az étkezésben, mint bio‐
lógiai faktumban áll, hanem annak látványában, élvezetében. A De offi‐
ciis első könyvében szintén kitér a torkosság kérdésére, vagyis a táplál‐
kozás   élvezetére   (61),   illetve   arra,   hogy   ezáltal   értéksorrendbeli
megfordulásról is szó van, hiszen általa az ember nem Istent, hanem a
hasát szolgálja (23). Tanítása szerint a böjt, az alamizsna és az imádság
az angyali  életmód  útjai: így  azok  Ambrus  nyomán  a középkor  egész
folyamán a bűnbánati tevékenység fő elemeivé is váltak, míg ezek ellen‐
téte, így az ételben‐italban való mértéktelenség a kárhozat útjának szi‐
nonimájának számított.320

2.2. A keleti szerzetesek tanítása
Érdekes, hogy  különösen  is  a kis‐ázsiai szerzetesi közösségek, és az ő
hatásuk alatt álló egyházi írók szemléletmódjában nyer a torkosság kü‐
lönös hangsúlyt, olyannyira, hogy helyenként már az ősbűnnel azono‐

318 C. GREWE‐VOLPP ‐ W. REINHART, Erlesenes Essen, Tübingen 2003, 315.
319 Exameron 3. cap 4.
320 A. ZUR NIEDEN, Alltag der Mönche, Hamburg 2008, 274.



164 Németh Gábor

sítják, szembeállítva a pusztában megkísértett Jézust a tiltott gyümölcs
fogyasztására rávett Ádámmal.321

Evagrius: a torkosság minden bűnök ősforrása
Evagrius  Ponticusnak  szerzetesek  számára  készült  bűnkatalógusának
élén áll a torkosság, görög kifejezéssel  ’gastromargia’, szó szerint a gyo‐
mor őrülete. Mai füllel hallgatva talán kissé radikálisnak is tűnik megál‐
lapítása, miszerint ez minden bujaság anyja, az ördögi gondolatok táp‐
lálója, az aszkézis akadálya, az erkölcsök réme, étkezési ábrándkergetés,
vad extázis, a betegségek táptalaja, az egészség irigye, a test csatornái‐
nak eldugítója, a belek nyögése, a legnagyobb szentségtörés, a lélek be‐
szennyezése, a test meggyengülése, zavart alvás és sötét halál.
Ugyanakkor abban az élethelyzetben, melyben főbűnlistája megszüle‐

tik, mindez jobban érthető. A pusztai remeték életmódjának szerves ré‐
sze  volt  a  böjt  és  a   lemondás:   jellemzően  napjában  egyszer  étkeztek,
nagyjából délután 3 óra körül, így a túlzásba vitt aszkézis, az ebből szár‐
mazó  betegségektől  való   félelem  könnyen  okot  szolgáltathatott  arra,
hogy a szerzetes kisebb‐nagyobb étkezésbeli kompromisszumokat kös‐
sön.  Szemléletmódja  szerint  a  falánkság  lelki  gyökere  a  félelem,  a  ki‐
szolgáltatottság:  emberi  módon  gondolkodva  a  szerzetes  a  pusztában
csak  magára   számíthat,  pontosabban   arra,   amit  megszerzett.  Ennek
kapcsán rámutat arra, hogy a paráznasággal – azaz a fajfenntartással –
és a kapzsisággal mint szerzési vággyal együtt a torkosság alapösztön‐
nek számít, s mint ilyen nem elfojtható, de integrálható. Azaz a szerze‐
tes feladata a helyes mérték megteremtése úgy, hogy életvitelében a tor‐
kosság ellentétének, az önmérséklet erényének kiteljesítésére törekszik. 
Tanításán Platón hatása érezhető, miszerint a három lélekrész, az ér‐

telmes, az indulatos és a vágyakozó közötti egyensúly megteremtése a
szerzetes feladata: e horizonton szemlélve a torkosság nem egyszerűen
mértéktelenség,   túlzásba  vitt   étel  vagy   italfogyasztás,  hanem   a   test
rendszerének megbomlása.322 Evagrius értékeli a teremtést és az ember
testi mivoltát, ezért a böjtben sem az önostorozás kellemét dicséri, ha‐
nem  arra  mutat  rá,  hogy  ez  eszköz  a   torkosság  által  kibillentett   lelki

321 G. KRAUSE ‐ G. MÜLLER, Sünde, in Theologische Realenzyklopädie 32, Berlin 2001, 392.
322 A. TILBY, The Seven Deadly Sins, London 2009, 113.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 165

egyensúly megteremtésére. Mivel az általa alkotott rendszerben is ösz‐
szefüggnek egymással a főbűnök,  vallja, hogy  a torok  concupiscentiájá‐
nak legyőzése az első lépes a hibák  kiküszöbölésében.323 Mint minden
sivatagi szerzetes, vallotta, hogy a lélek egyensúlya a test harmóniájától
is függ,324 ugyanakkor rámutat arra, hogy amint a torkosság a szeretet
rendjének kifordítása, úgy a mértékletességnek is meg kell felelnie en‐
nek a rendnek, tehát betegség esetében, mivel ezt a helyes önszeretet kí‐
vánja, valamint vendégfogadás alkalmával, mivel ezt a felebaráti szere‐
tet parancsolja, a remete felfüggesztheti a böjtöt.325

Parainézisében   rámutat   a   torkosság  ördögi  megjelenési   formájára,
vagyis arra, hogy ritkán jelenik meg direkt módon, sokkal inkább racio‐
nális köntösbe rejtezve, melyek a böjt és az önmegtagadás ellen beszél‐
nek. Akinek istene a hasa, önmaga felett veszíti el a kontrollt. A torkos‐
ság  ellen  azt  ajánlja,  hogy  az  ember  a   jóllakottságot  mérsékelje:  saját
maga  számára  határozzon  meg  egy  külső mértéket,  melyhez  minden
körülmények  között   tartja  magát  és   így  a  belső stabilitás   is  kialakul.
Az ördögi cselvetés ellen, miszerint a lemondás által az ember kevesebb
lesz, a zsoltár szavát ajánlja: az Úr az én pásztorom, nincsen hiányom
semmiben.
Jól látható, hogy a torkosság súlypontja rendszerében nem a „túl sok‐

ra”, hanem a „másmilyenre” esik: abban az élethelyzetben, amikor a re‐
mete egyszerűen és ritkán étkezik, nem a mérték, hanem az étkezésbeli
egyhangúság lesz számára a veszély. Tanítása szerint a torkosság a test
harmóniájának megbomlásához vezet és így minden más bűn forrásává
is  válhat:  míg  az  étkezésbeli  önmegtartóztatásból  születik  a  tisztaság,
addig a torkosság a kicsapongások szülőanyja.326

323 A. BURGSMÜLLER, Die Askeseschrift des Pseudo‐Basilius, Tübingen 2005, 126.
324 Minderről nemcsak tanított, hanem saját maga is példát adott. Azt az akkoriban

nem szokatlan böjtöt végezte, mely némi olajból és napi fél kilónyi kenyérből állt –
megjegyzendő, hogy napjainkban ez, persze némi fűszerrel és ízesítéssel gazdagítva
elfogadott diétának tekinthető a mediterrán térségben. Ugyanakkor Palladius beszá‐
molója szerint nemcsak  a hústól, hanem a zöldségtől – gyümölcstől  is tartózkodott,
sőt, a böjti gyakorlatok közül is az ún. száraz böjtöt preferálta, vagyis vizet is a lehető
legritkábban vett magához.

325 A. TILBY, i. m., 117.
326 R. E. SINKEWICZ, Evagrius of Pontus: The Greek Ascetic Corpus, New York 2003, 76.



166 Németh Gábor

Cassianus: a torkosság mint a lélek harmóniájának gátja
Evagrius hatása érződik Johannes Cassianus listáján is, aki a szerzetesek
számára   leginkább  kísértést   jelentő 8  főbűnt  említ,327 melyek  között  a
torkosság áll az első helyen, mivel az emberben mint esendő biológiai
lényben az önfenntartás iránti vágy kiolthatatlan. Második helyre a pa‐
ráznaságot teszi, melyet a lélek vétkei követnek.328 A testiség bűnei kö‐
zött ok‐okozati összefüggés fedezhető fel, hiszen a táplálkozásbeli mér‐
téktelenség tanítása szerint felszítja a paráznaság tüzét is, s mivel a test
bűnei minden más főbűn számára kiindulási pontként szolgálnak, alap‐
vető a szerzetesi aszkézisben ezek megzabolázása a böjt által.329

Érvelésmódja is hasonló Evagriuséhoz, vagyis a főbűnök mögött rej‐
tőző ösztönerő arra tör, hogy az emberi élet egyensúlyát megbontsa és
az életvitel istenre‐hangoltságát kioltsa. Ennek fényében magyarázza az
ősszülők bűnét is, ami nézete szerint nem a gőg, az istenhasonlatosság
önkényes megkívánása volt, hanem a tokosság, a tiltott gyümölcs meg‐
kívánása és élvezete, illetve az ezzel való visszaélés hozott az emberre
pusztulást és halált.330 Más helyen ugyanakkor rámutat arra is, hogy ez
a bűn nem egyszerűen egy gyümölcs fogyasztása, hanem az isteni min‐
denhatóság megkívánása volt.331

Aszketikus  programjának  célja, hogy  az értelem visszanyerje  az irá‐
nyítást a vágyak felett, ezért a szerzetesnek is óvakodnia kell a túlzásba
vitt böjtöléstől, vagyis ha nem képes nagyobb áldozatvállalásra, inkább
tartsa be az étkezési időket és az étel minőségére figyeljen, tehát olyant

327 A nyolcas lista a későbbiekben Institutiones‐nak nevezett műben található, mely‐
nek  első fele  főként  gyakorlati  szerzetesi  tudnivalókkal  foglalkozik,  míg  az  V–XII.
könyvek a főbűnökkel. A torkosság tárgyalása az V. könyvben történik.

328 M. VOLLMER, Sünde – Krankheit – väterliche Züchtigung, in A. CLASSEN, Religion und
Gesundheit, Berlin 2011, 267.

329 T. FÜSER, Mönche in Konflikt, Münster 2000, 197.
330 Ennek  fényében érdekes, hogy az érett középkor idején, amikor a Nagy Szent

Gergely‐i rendszer már széles körben elfogadottá vált, s így a főbűnök eredetének a
gőgöt tekintették, prédikátorok igehirdetésében is fel‐felbukkan ez a tanítás, így pél‐
dául a neves népszónok és manuale‐szerző, Thomas Chobham (†1236) tanításában.

331 S. E.  HILL, The Ooze of Gluttony, in R.  NEWHAUSER,  The Seven Deadly Sins, Boston
2007, 60.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 167

fogyasszon,  ami  elérhető és  olcsó.332 Abból  indul  ki,  hogy  az  aszkézis
gyakorlása – legalábbis részben – visszavezetheti a bűnbe esett embert a
cogitationes birtoklására és ezzel elérhető a puritas cordis is.333

2.3. Nagy Szent Gergely: a torkosság mint túlzás
A középkori nyugati keresztény teológiában Nagy Szent Gergely főbűn
listája lesz az irányadó, akinek olvasatában a torkosság számos megjele‐
nési formát ölthet:

– praepropere, étkezések előtt 
– laute: fényűzően vagy túl drágán 
– nimis: mértéktelenül
– ardenter: sóvárogva
– studiose: azaz válogatottan, kulináris módon étkezni.

Nagy Szent Gergely – amint a felsorolás is mutatja – alapvetően az élve‐
zet   szabályozására   fókuszál,   vagyis   az   erény  mérőfoka   számára   a
„szükséges”, míg a bűn az élvezet, a túlzás illetve a szükségestől való
eltávolodás lesz.334 Vagyis ahogyan minden bűn forrása a gőg és min‐
den vezérének, vagyis főbűnnek megvan a saját hadserege, úgy a tor‐
kosságnak is számos variánsa és kísérőbűne lehet, úgy mint a trágárság,
a fecsegés vagy a tisztátalanság.335

Rendszerében azonban a testi felfüggesztésű bűnök kerülnek az utol‐
só helyre, mivel  aszketikus írásainak  célközönsége  nem a testi vágya‐
kon győzedelmeskedő szerzetes, hanem az „átlagkeresztény”, vagyis a
pápa egy általános, mindenki számára elérhető tökéletesség leírására tö‐
rekszik és így a városi életformában gyakrabban előkerülő, a keresztény
közösséget  belülről  megosztó  bűnök  visszaszorítása  a  célja.336  E  hori‐
zonton lesz értelmezhető az a szervbéli összefüggés, amit a szájnak tu‐

332 Vö. A. TILBY, i. m., 119.
333 A. DIEM, Das monastische Experiment, Münster 2005, 101 sköv.
334 S. E. HILL, i. m., 64.
335 „De ventris ingluvie, inepta laetitia, scurrilitas, immunditia, multiloquium, hebetudo

sensus circa intelligentiam propagantur.”, in Moralia 31,45.
336 A.  BELLEBAUM,  Acedia. Todsünde Trägheit,  in A.  BELLEBAUM  ‐ R. HETTLAGE,  Missver‐

gnügen, Wiesbaden 2012, 37.



168 Németh Gábor

lajdonít, s ami a kortársak körében egyöntetűen vallott volt: amint a száj
(os) forrása a torkosság bűnének, úgy ez a kapuja (ostium) a gonosz sza‐
vaknak is, vagyis amit a torok elkezdett, az a nyelv hazug és gonosz ál‐
lításában végződhet. S mivel egy városi keresztény közösségben a plety‐
ka, a megszólás, illetve az önérvényesítés bűne különösen is destruktív,
az étkezésben való mértéktartás, a begyakorolt aszkézis lehetőséget biz‐
tosít arra, hogy az ember szavát és testét megfékezze. Ennek ellentéte, a
nyelv, a száj táplálkozásbeli kényeztetése, mint a test megnyílása viszont
gonosz szavakra is lehetőséget nyújt. Rendszerében a nyelv bűnei, a test
kívánságai, vagyis a szexuális örömök és a torkosság összefüggnek, így
miként a szó feltárja a lélek mélységeit, ugyanígy lesz a torkosság által
nyilvánvaló az ember belső világa is.337

Érdekes  ugyanakkor,  hogy  más  helyen  éppen  mintha  kifejezetten  a
mértéktelenség  bűnétől  óvná  olvasóját.  A  Liber   regulae  pastoralis‐ban,
melyben  a  pásztori  szolgálat   feladatairól  és  kihívásairól   tanít,  vagyis
egyházi személyekhez intézi, a torok veszélyét emeli ki, mondván, hogy
a mértéktelenség számos testi bűn forrásává válhat, illetve a has, mint a
bűnök  fejedelme  vezeti  a   teljes  embert  élvhajhászásba.  Allegorikusan
szemlélve, miként Jeruzsálem falait bevetették, úgy veszi be a has is az
erényekből épült lelki falakat.338

Tanításában  a bűnös  megkívánásra  fókuszál,  vagyis  míg  az  aszketi‐
kus  ember  különbséget  tud  tenni  szükséglet  és  túlzás között,  addig  a
torkos minőségben vagy mennyiségben a szükségesen – értelmesen túl
keresi mindezt.339 A torkos ember tehát nemcsak a testét, hanem szelle‐
mi mivoltát is korrumpálja. A szó (logosz), a szellem és a test összefüg‐
gése magával hozza, hogy a káromló, aki Isten ellen beszél, az eretnek,
aki  az  Igazságot  hamisítja  meg  és  a   torkos,  aki   testét   isteníti,  mind   ‐
mind ugyanazon törvény ellen vét. A száj a szív és a test kommunikáci‐
ójának  csatornája.   Jézus  és  a  farizeusok  párbeszédét   (Mt  15,11  sköv.)
példának állítva rámutat arra, hogy a mértékletes táplálkozás nem bű‐

337 F. RIGOTTI, Philosophie der Küche, München 2002, 115.
338 Liber regulae pastoralis 19.
339 S. E. HILL, i. m., 65. 



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 169

nös, viszont  a test kívánsága  és a szív vágyakozása,  mint  túlzás  meg‐
ronthatják az embert.340

2.4. Szent Ágoston: a torkosság mint rendezetlenség
Szent Ágoston idevágó tanításában szintén a szerzetesi élet  Sitz im Le‐
benjét tartja szem előtt, amikor a torkosságot a rendszertől, a mértéktől
való eltérésként értelmezi. Tanítása  szerint alapvető a test kívánságai‐
nak megszelídítése, így a test bálványozásának letörése is. Kemény sza‐
vakkal ítéli el a mértéktelent: aki a testnek szolgál, csak az állattal ha‐
sonlítható  össze. Bámulatba  ejtő kiegyensúlyozottsággal  hangsúlyozza
ugyanakkor, hogy a böjt, a mértéktartás nem cél, hanem eszköz a lélek
felemelkedéséhez,341 vagyis a szerzetesnek figyelnie kell arra is, hogy a
megtartóztatás ne menjen az egészség rovására: „Testeteket az ételben
és   az   italban   böjttel,   önmegtagadással   fékezzétek  meg,   amennyire
egészségetek megengedi.”342 Tehát számára a böjt mint szabályozóelv, a
mértéktelenség pedig mint szabálytalanság, az erkölcsi rend által meg‐
szabott céltól való eltérés van jelen. A falánkság, az evilági étel helyett
az életszentségre törekvő ember a természetfeletti eledelre irányítsa fi‐
gyelmét.343

2.5. Szent Tamás: a torkosság mint ésszerűtlenség
Aquinói Szent Tamás a torkosságot szintén az étel és ital túlzásba vitt
kívánságaként  határozza  meg   (cibus  et  potus  est  moderandus  secundum
quod competit corporis valetudini), melynek ellenszere az erény, jelesül a
mértékletesség (virtus in medio), eszköze pedig a böjt. Tanítása sziszte‐
matikusan  összefoglalja  és  tükrözi  a  megelőző évszázadok  keresztény
hagyományát. Szent Gergely és Szent Ágoston nyomán a főbűnök atyja‐
ként a gőgöt határozza meg, mint minden rendetlen önszeretet forrását,

340 F. RIGOTTI, i. m., 116.
341 „Cessando a laetitia carnis adquiritur laetitia mentis. Proinde finis nobis ieiuniorum

nostrorum ad iter nostrum, quid sit ipsum iter, et quo tendamus, hoc considerandum est.”, in
De utilitate ieiunii tractatus unus 5–6.

342 „Carnem vestram domate  ieiuniis  et  abstinentia  escae  et  potus,  quantum valetudo
permittit. Quando autem aliquis non potest ieiunare, non tamen extra horam prandii aliquid
alimentorum sumat, nisi cum aegrotat.”, in Regula Sancti Augustini 3,14.

343 E.-M. ENDRESS, Genussrevolte, Wiesbaden 2012, 34.



170 Németh Gábor

azt a vágyat, hogy az ember nem fogadja el teremtett mivoltát, hanem
olyan akar lenni, mint az Isten. E kérdéssel külön is foglalkozik a Summa
Theologiae‐ben,344 sőt, rámutat arra, hogy Aranyszájú Szent János tanítá‐
sával ellentétben az első emberpár bűne nem a mértéktelenség, a tiltott
gyümölcs  fogyasztása  volt,  hanem a  superbia. Rendszerében egészében
véve is súlyosabbnak számítanak azok a bűnök, melyek közvetlenül Is‐
ten ellen irányulnak, vagy szubsztanciális változást idéznek elő, így ki‐
indulás szerint a torkosság csak bocsánatos bűnnek számíthat.
Tárgyalási módját tekintve a főbűnöket mint túlzásba vitt hajlamokat

és ösztönerőket szemléli, melyek az erénnyel mint helyes mértékkel áll‐
nak szembe. Három csoportba különíti el ezeket:

– elsődlegesen a lélek vágyai az ismeret, a tisztelet vagy a meg‐
becsülés kívánsága, melyek túlzása a hiúság

– másodlagosan a test vágyai, melyek az egyes ember önfenn‐
tartására irányulnak, evés és ivás, melyek túlzása a torkosság,345 

– s végül a külsődleges javak, így mint a gazdagság, melynek
túlzása a kapzsiság.

Ennek megfelelően a főbűnök is az alábbi háromtagú láncba kapcsolód‐
nak: a gőg (olyan lenni, mint az Isten) mint forrás, majd a torkosság (az
önfenntartás vágyai), melyből következik a testi igények elszabadulása
(paráznaság, Szent Tamás olvasatában a szodomaiak bűne).346

Rendszerében a földi javak  ésszerű megszerzése,  földi célok logikus
követése egészen addig elfogadható, amíg azok nem lépnek az örök cél
helyébe, nem válnak öncélúvá vagy túlzottá. Így e keretben szemlélve
viszonylag megengedően szól a torkosságról, amikor azt a természetes
táplálkozási   ösztönök   egyikeként  nevezi  meg   (vitium   gulae  non   erit
maximum, est enim circa ea quae ad sustentationem corporis spectant), s mint
ilyen, a priori nem tartja súlyos anyagúnak. Rendszerében a természetes

344 „Ad  tertium dicendum quod  in hoc homo  se amat,  quod sui excellentiam  vult,  idem
enim est se amare quod sibi velle bonum. Unde ad idem pertinet quod ponatur initium omnis
peccati superbia, vel amor proprius.”, in STh I–II., q. 84 a 2 ad 3.

345 „Aliud est bonum corporis, et hoc vel pertinet ad conservationem individui, sicut cibus
et potus, et hoc bonum inordinate prosequitur gula...”, in STh I–II., q. 84 a 4.

346 STh II–II a, q. 148 a 3 ad 1.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 171

ösztön önmagában nem nevezhető sem rossznak, sem pedig jónak, érté‐
kelésüket az értelem horizontján nyerik el, azaz a mértéktelenség, az ét‐
vágy is akkor válik bűnössé, ha eltér természet adta irányultságától, az
igények ésszerű kielégítésétől.347 A torkosság tehát halálos bűnné válhat
akkor, ha Isten mint végső cél helyébe a testi ‐ biológiai vágyak kielégí‐
tése lép,348 és a cselekvésben az értelem kormányzó szerepét felváltja az
ösztön.
A torkosság tételes tárgyalásánál Aquinói az alábbi következtetéseket

vonja le:
– önmagában véve a táplálkozás nem tekinthető bűnösnek, mi‐

vel létszükséglet
– skolasztikus kategóriákkal visszaadva e bűn anyaga az étel, a

formája pedig a túlzás, tehát a telhetetlenség ösztöne kikerüljön az
értelem szabályzó elve alól (concupiscentia non regulata ratione)

– egy olyan bűn, melyet nem lehet szükségszerűen mennyiségi
kritériumokkal   jellemezni,  még  ugyanazon  ember  esetében   sem,
mivel adott körülmények között több eledel szükségeltetik

–  a  hangsúly  az  étkezésben  való  élvezetre  és  tudatos  túlzásra
esik (scienter excedat mensuram in edendo)

–  a   torkosnak  nem  célja  valamiféle  szubsztanciális  változás  –
bár Aquinói nem zárja ki, hogy valaki tudatosan akarna ártani tu‐
lajdon testének –, hanem célja egyszerűen az étel élvezete, melyből
akcidentálisan adód(hat)nak súlyos egészségi károk

– átveszi Nagy Szent Gergely tanításából a torkosság mint a mér‐
téktől való eltérés kritériumát. Így első megközelítésben lehet a tor‐
kosság túl  jó minőségű étel fogyasztása,  túlzott figyelmet  fordítani
az étel előkészítésére vagy egyszerűen aránytalanul sokat enni. Má‐
sodik megközelítésben pedig étkezési időkön kívül fogyasztani (túl

347  „Propinquior  enim  est  appetitus  sensitivus   ipsi  rationi  et  voluntati,  quam  membra
exteriora; quorum tamen motus et actus sunt boni vel mali moraliter, secundum quod sunt
voluntarii.”, in STh I–II., q. 24 a 4.

348  „Ad  secundum  dicendum  quod,   inquantum  avertit  a   fine  ultimo,  contrariatur  gula
dilectioni  Dei, qui est super omnia sicut finis ultimus  diligendus. Et secundum hoc solum
gula est peccatum mortale.”, in STh II–II, q. 148 a 2 ad 2.



172 Németh Gábor

korán)   vagy   falánk  módon.   Összességében   tehát:  minőségben,
mennyiségben, módon és időbeosztásban lehet véteni a mérték ellen

– számos egyéb bűn forrása és atyja lehet, így a trágárságé vagy
az ürességé, az unalomé, azaz képes arra, hogy az ember testi álla‐
potát vagy viselkedését egészében befolyása alá vonja.

Eltekintve a szorosan vett torkosság bűnétől, Szent Tamás kora problé‐
máira is reagálva és a kortárs Summa‐k nyomán349 külön kérdést szentel
a   részegeskedésnek,  három  módját  és  három  erkölcsi  megközelítését
említve:

–  a  vétlen   tudatlanság   folytán  bekövetkezőt,  ami   így  bűntől
mentes

–  a részben  vétlen tudatlanság  miatt  bekövetkezőt  –  az  italfo‐
gyasztó nem számol azzal, hogy lerészegedhet –; ez így bocsánato‐
san bűnös

– a következményekkel tisztában levőt, vagyis az olyan alkoho‐
lista, aki számol a lerészegedéssel és feltehetően többször is e bűn‐
be esik, így halálos bűnben lévőnek tekinthető.

Szent Tamás  a torkosság  esetén  többször  hangsúlyozza  a lényeges er‐
kölcsi kritériumokat, vagyis a tudatosságot és az akaratlagosságot, vala‐
mint a bűn rendszeres elkövetését.350 Rámutat arra, hogy a mértéktelen‐
ség e formája nem  per se bűnös, hanem a bűnben való függés, a helyes
mértéktől és értelemhasználattól  való rendszeres és tudatos elfordulás
miatt. Amennyiben e két kritérium fennáll, számolni kell a bűnök átfor‐
dulásával és a részegeskedés esetében mégis halálos bűnről kell beszél‐
ni.351 

349 Például Petrus Lombardus is tárgyalja Sententia‐iban az ebrietas kérdését.
350 C.  SCHÄFER,  Die  Hauptlasterlehre des Thomas von Aquin, in C.  FLÜERER  ‐ M. ROHDE,

Laster im Mittelalter, Berlin 2009, 141.
351 „Ad secundum dicendum quod plus sumere in cibo vel potu quam necesse sit, pertinet

ad vitium gulae, quae non semper est peccatum  mortale. Sed plus sumere  in potu  scienter
usque ad ebrietatem, hoc est peccatum mortale.”, in STh II–IIa, q. 150 a 2 ad 2.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 173

3. A pszichológia megközelítése

A pszichológia  hagyományosan  keveset foglalkozott a főbűnök kérdé‐
sével, részben azért, mert érdeklődésének nézőpontja nem vallási‐hitbe‐
li, másrészt pedig a főbb pszichológiai iskolák a vallásokkal ellentétben
kevésbé hangsúlyozzák a cselekedet és a személyes felelősség összefüg‐
gését. Mindazonáltal  a mértéktelenség pszichológiai  mozgatórugóinak
megismerése érdekes adalékokkal szolgálhat a torkosság megítélésében.
A pszichológia  a torkosságot,  a táplálkozásbeli  mértéktelenséget  be‐

tegségnek tartja az alábbi tünetek előfordulása esetén:
–  ha  valaki  adott   időintervallum  alatt  sokkal   többet  fogyaszt,

mint az átlag
–  ha  étkezésében  elveszíti  az  önkontrollt,  az  evés  úgyszólván

zabálássá alacsonyodik
– egyedül és gyakran étkezik, sokszor akkor is, ha nem éhes
– ha lelki problémák miatt eszik valaki
– illetve ha mindezen tünetek rendszeresen jelentkeznek.352

A pszichológia két fő betegségegyüttesbe sorolja mindezeket:
–  a  már  közismertnek  számító  bulimia  vagy  bulimia  nervosa,  a

kóros étkezési kényszer, melynek számos variánsa létezik
– valamint az ún. binge eating, a túlevéses zavar, ami inkább fa‐

lánkságot,  rendszertelen,  mennyiségileg  viszont  túlzó  étkezést   je‐
lent.  Statisztika  szerint  a  társadalom  1–3%‐a  érintett  e  kettő vala‐
melyikében.

A  pszichológiai  modell  szerint  a  beteg  az  étkezésben  vigasztalást,  hi‐
ánypótlást vél felfedezni, jellemzően egy mély, sokszor évtizedek óta ci‐
pelt  sebre.353  Ez   lehet  gyermekkori  szexuális  visszaélés  elszenvedése,
közeli hozzátartozó  halála vagy egy kapcsolat megszűnése, de ide so‐
rolható  a   társadalmi  állás  elvesztése,  mint  például  munkanélküliség

352 A.  BUCHER, Geiz, Trägheit, Neid & Co., in A. BUCHER, Therapie und Seelsorge, Salz‐
burg 2012, 69.

353 Nem véletlen, hogy az állandó kudarcélményre, kisebbségi komplexusra stb. az
ember két, egymással ikertestvér, hatásaiban azonban teljesen eltérő táplálkozási za‐
varral reagál: a bulimia és az anorexia egyaránt a kisebbségi önkép kompenzációjának
tekinthető.



174 Németh Gábor

vagy  a depresszióval  összefüggő kilátástalanság.  Az ember az étkezés
által a magányt, az aggodalmaskodást vagy épp az unalmat könnyeb‐
ben elviselhetőnek érzi, s ebben előjön az az ősi ösztön, mely szerint az
élelem  megléte  biztonságot,   a   felhalmozás  pedig  örömet   és   sikerél‐
ményt ad. A torkosság testi eszköz, mely által az ember valamiféle lelki‐
szellemi hiányt próbál betölteni: egy belső ürességre adott öntudatlan –
és hozzáfűzhetjük, elhibázott ‒ válasz.354 Ennek kapcsán jegyzi meg na‐
gyon találóan Erich Fromm, hogy „a birtoklás egyik megjelenési módja
a bekebelezés. Az evés és az ivás a birtokba vétel archaikus formái (cse‐
csemők,  kannibálok).   (...)  A  birtoklás  másik,  ma   talán   legfontosabb
módja a fogyasztás (vö. „fogyasztói társadalom”); alapja az egész világ
elnyelésének  vágya   (a   fogyasztó  az  örök  csecsemő…)  A  modern   fo‐
gyasztó  elmondhatná:  „Az  vagyok,  amit  birtokolok  és  elfogyasztok!”
Vagyis a fogyasztásnak, a táplálkozásba való belesüllyedésnek pszicho‐
lógiai oka a biztonságkeresés, a testi kielégítettség nyújtotta megnyug‐
vás.
Az étel‐italfogyasztás, amellett, hogy a testi mechanizmusokra kulcs‐

ingerként hathatnak,  több ennél: táplálékot jelentenek  a lélek számára
is.  Ennek  megfelelően  a  táplálkozáspszichológia  számos  olyan  faktort
jelöl meg, ami az egyént hajlamossá teszi arra, hogy szükségletén vagy
igényén felül is kielégítse önfenntartás iránti vágyát:

– különleges ízlésvilág, kulinárisabb ételek iránti vágy
–  éhség:  nem  egyszerűen  éhes  vagyok,  hanem  azonnal  jól  kell

laknom
– gazdasági megfontolások (2‐t fizet, 3‐at kap, „a meg kell ven‐

ned”, majd „meg kell enned” kényszere)
– kulturális vonatkozások (élethelyzethez köthető étkezések)
–  a   tradíciókkal  összeköthető hatások   (pl.  karácsonyi  pulyka,

szilveszteri bejgli stb.)
– egyéni habitus (minden étkezést pl. sajttal fejezek be)
– stresszoldó hatás
– pedagógiai okok (ha megírod a leckét, kapsz egy csokit)
– szomatikus betegségek355

354 G. TOMLIN, The Seven Deadly Sins, Oxford 2014, 115.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 175

Emellett a pszichológia rámutat arra is, hogy az étel birtoklása – meg‐
szerzése és az érzelmi állapot között szoros összefüggés van. Az embert
ősidőktől fogva elkísérte az a kényszer, hogy élelmet keressen, így az ét‐
kezés és az élelem megszerzése emocionális vigasztaló szerepet, sikerél‐
ményt jelent. Napjainkra ez, köszönhetően az élelmiszeripari túlterme‐
lésnek  és  az  élelmiszernek  mint  piaci  árunak,  differenciáltabbá  vált:  a
fogyasztást nem egyszerűen a bekebelezés, hanem a választás is jellem‐
zi, vagyis az ember mást is eszik, mint ha csupán csak táplálkozni akar‐
na. E horizonton a torkosság tehát nem (csak) mennyiségi, hanem minő‐
ségi  kérdésként  is  megjelenik:  az  átlag  –  vagyis  nem  pszichológiailag
beteg – modern ember akkor válik torkossá, ha kedvére való extra étel‐
hez vagy italhoz jut.356

Megemlíthető az  eriksoni   fejlődéspszichológiai  modell,  melybe  Do‐
nald Capps integrálja a főbűnökkel kapcsolatos vallási tanítást. Statiszti‐
kai mérések alapján rámutat arra, hogy bár nem kiugróan, de a mérték‐
telenség  viszonylag  „populáris  elesésnek”  számít,   így  a  közvélemény
megítélése szerint nem is számít különösebben  ártalmasnak. Az átlag‐
ember  megelégszik  azzal  a  megközelítéssel,  hogy  „többet  ettem,  mint
amennyi jólesik”, és ennek  12%‐os bevallottsági (elkövetési?) aránya a
44%‐os bujasággal szemben csekélynek tűnhet, de még így is lényege‐
sen több mint a harag (7%), irigy (6%) vagy a kapzsi (4%) aránya. Érde‐
kessége a mérésnek, hogy míg férfiak körében önjellemzés szempontjá‐
ból   a   torkosság   egyáltalán   nem  magaslik   ki   a   főbűnök   közül   (a
modellben az akédiával együtt nyolc főbűnről van szó, és ezek között a
negyedik helyezett), addig a nők körében az irigységet követve a máso‐
dik.  Ami  a  konkrét  személyiségfejlődési  fázisokat   illeti,  a  torkosság  a
csecsemőt   jellemzi,  melyet  kisgyermekkorban  a  harag  követ.357 Capps
megközelítésében a torkosság a csecsemőkori biztonságkereséssel és bi‐
zalomkrízisekkel függ össze, melyben bűnként a torkosság jelenik meg,
az integráció, az erény pedig a remény formájában ölt testet. Magyará‐
zata szerint a csecsemőt a megfosztottságtól, a hiánytól való félelem jel‐

355 V. PUDEL, Psychologie des Essens, in F. ESCHER ‐ C. BUDDEBERG, Essen und Trinken, Zü‐
rich 2003, 121 sköv.

356 Uo. 123.
357 A. BUCHER, i. m., 12 sköv.



176 Németh Gábor

lemzi, és a bizonytalan jövő indítja arra, hogy szüntelen még többet kér‐
jen és a számára alapvető erőforrásból, az élelemből olyan sokat vegyen
magához, amennyi csak lehetséges. Emellett okként jelöli meg azt a bio‐
lógiai tapasztalatot is, hogy a jóllakottsághoz az öröm érzete tapad, azaz
az étkezés a csecsemőnek felszabadultságot jelent. Végül ebben az em‐
ber ebben az életkorban a jó és rossz közötti különbséget kommunikáci‐
ós és nevelési korlátok miatt nem másoktól, hanem saját tapasztalatból
tudja csak megismerni, ennek pedig legprimitívebb módja az ízlelés, a
„be  a  szervezetbe”  magatartása.  Az  ember  feladata,  hogy  felnőttként,
különösen  is  keresztény  erkölcsi  identitással  kialakítsa  azt  a  bizalmat,
hogy nem vagyok egyedül, hogy Isten gondot visel, így nem kell a táp‐
lálkozásbeli mértéktelenségben, a szüntelen felhalmozásban  önmagam
teremtette biztonságot keresnem.358

Végül egy kortárs  pszichológus,  Brian W. Grant  inkább  egy három‐
lépcsős modellt helyez előtérbe, mely szerint a csecsemő – kisgyermek‐
kor tulajdonított bűnei a torkosság és a lustaság, a serdülőkoré a harag
és a bujaság, míg a felnőttségé az irigy, a gőgös és a kapzsi.

4. A torkosság modern fogalma

A torkosság kortárs megközelítése kapcsán rá kell mutatni a megválto‐
zott élethelyzetekre. A jóléti társadalmak létrejöttének egyik jele, hogy
az  átlagembernek  –   legalábbis  a  nyugati  és  a  nyugati  életszínvonalat
biztosító kultúrákban  – még soha nem kellett olyan keveset dolgoznia
az elérhető, színvonalas és tápanyagban gazdag élelemért, mint napja‐
inkban. Nem véletlen, hogy a középkori parainézis és művészeti ábrá‐
zolások a torkosságot jellemzően a gőggel és a kapzsisággal együtt tár‐
gyalták   és   azokat,  mint   a  magasabb   társadalmi   osztályhoz   tartozó
személyek jellemző bűnének tekintették.359

Emellett a jóléti társadalom biztosít olyan lehetőségeket is, amikor a
fogyasztó kiemelt szinten és mennyiségben táplálkozhat, mint például
egy all inclusive nyaralás vagy wellness hétvége, hogy csak a legelterjed‐

358 D. CAPPS, Life Cycle Theory, Eugene 2002, 38 sköv.
359 F. QUELLIER, i. m., 27.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 177

tebbeket említsük. Ebben az élethelyzetben pszichológiailag szemlélve a
legtöbb emberből előtör az állatias: a könnyen megszerezhető, a korlát‐
lanul fogyasztható vagy minőségi élelem a bárkit túlzásra indíthat. Kul‐
túránkban évezredek óta először nem az éhhalál veszélye fenyeget, ha‐
nem az orvostudomány  a betegségek első számú okaként a túlsúlyt, a
mozgásszegény   életmódot   jelöli  meg.  Az   éhségtől   elgyötört   test,   a
csonttá soványodott ember látványa az európai szem számára egy távo‐
li  ország  ismeretlen  lakosának  „véletlen tragédiájává”  lesz.  Aligha  tu‐
dunk határt szabni a mértéktelenség bűnének, hiszen benne élünk. Sőt,
feltehetjük  a  kérdést,  hogy  megtanultunk‐e  mértékletesnek   lenni:  az
ételben‐italban  való  visszafogottság  sok  esetben  kényszer,  élet  szabta
keret.  Ám  ha  mégis  szükséges  mértékben  rendelkezésre  állnak,  vajon
tudunk‐e velük értelmesen, mértéktartóan bánni?
Hans Jonas megközelítésében a torkosság civilizációs jelenségnek szá‐

mít. A fogalom jelentéskörét is kibővíti: ez nem egyszerűen táplálkozási
kérdés, hanem a fogyasztási javak szüntelen és mértéktelen igénybe vé‐
telét és birtokolni akarását jelenti. Rámutat arra, hogy napjainkban teljes
értékkifordulást tapasztalhatunk, mivel a mértéktelenség nemhogy hát‐
rány vagy bűn, hanem egyenesen gazdasági erénynek, mi több, köteles‐
ségnek számít.360 A torkosság alatt a fogyasztás kortárs kényszerét érti,
ami nem egyszerűen az egyes ember mértéktelenségét jellemzi, hanem
egész társadalmak birtokláskényszerét, ami akár a következő generáci‐
ók önfenntartását is veszélybe sodorhatja.361

Emellett  drámai  fogalmi  eltolódást   is  tapasztalhatunk.  A  klasszikus
erkölcstan és az egyházi szerzők tanításukban hagyományosan az étke‐
zésre fókuszáltak, illetve jellemzően külön traktátusban foglalkoztak –
jellemzően kitüntetett figyelemmel – az italfogyasztásbeli  mértéktelen‐
séggel,   szemléletesen  bemutatva  a   lerészegedés  okait  és   stádiumait.
Napjainkra a már hozott mértéktelenségek mellett a torkosság kiterjed‐
het  a   legkülönfélébb  kábítószerekre,  stimulánsokra,  nyugtatókra,  alta‐
tókra, dohányipari termékekre stb. Ide sorolhatók még tágabb horizon‐
ton a szórakozási függések, mint pl. az internetfüggőség is. Egyszerűen
a kortárs nyugati kultúra a testnek kínál arányaiban olyan széles spekt‐

360 D. HOHNSTRÄTER, Ökologische Formen, Würzburg 2004, 151.
361 R. GLOBOKAR, Verantwortung für alles, was lebt, Roma 2002, 454.



178 Németh Gábor

rumú  fogyasztási  és  birtoklási  lehetőséget, melyre  a  hagyományos  er‐
kölcstan a válasszal megítélésem szerint még adós.
Ahogy a torkosság fogalomköre átrendeződött, úgy a böjt, a megtar‐

tóztatás is új értelmet nyert. A testi lemondás, ami a hagyományos taní‐
tás szerint a lélek felszabadulására és egy természetfeletti dimenzió el‐
nyerésére   irányult,   korunkra   öncélúvá   vált.   A   torkosság   kortárs,
praktikus megközelítés szerint étel‐italbeli moderálást, bizonyos össze‐
tevők  csökkentését  jelenti, vagyis elsődlegesen mennyiségi  kérdésként
jelenik  meg.  A  nehézséget  a  keresztény   teológia   számára  az   jelenti,
hogy   a  nyugati   ember   általános   fogyasztói‐felhalmozói  mentalitását
mindez érintetlenül hagyja: számára a mértékletesség bölcs szükséglet,
a diétázás össztársadalmi igény, eszköz arra, hogy a túlsúly okozta be‐
tegségeket  elkerülje,  míg  a szegénység, a mindennapi  nélkülözés  által
sújtott  ember  képe  számára  egy  másik,   távoli  valóság.  Nem  más  ez,
mint  a kanti önmagunk  felé irányuló  kötelességek  (az  öncsonkítás,  az
öngyilkosság és torkosság tilalmának) újracsomagolása, egy modern au‐
tonómiamorál.362 A mértékletesség, a böjt keresztény tanítás szerint az‐
által nyeri el értelmét, ha ezt transzcendentális dimenzióba helyezzük,
ha a mi lemondásunk az embertárs javát szolgálja.
A 21. század embere is sanyargatja testét, de nem böjtöl, hanem diétá‐

zik,  még  ha  a  két   jelenség  fenomenológiailag  közel   is  áll  egymáshoz.
Míg azonban aki böjtöl, a lelket emeli fel, aki diétázik, a testet: jobb élet‐
minőségre vagy esztétikai megjelenésre törekszik.

5. Konklúzió

Az emberben – mint valamennyi élőlényben – az önfenntartás ösztöne
természetesnek  mondható,  azaz  nap  mint  nap   rá  vagyunk   szorulva
arra, hogy étellel, itallal, pihenéssel tápláljuk testünket. Ebből kiindulva
Szent  Tamással  összhangban  állítható,  hogy  a   torkosság   természetes
inklináció, melyet elsődlegesen az agy jó minőségű alaptápanyagok, el‐
sődlegesen a cukor, de a vas, só stb. megszerzése iránti törekvése vezet.
A hangsúly  itt is – mint minden főbűn esetében  – az értékhierarchián

362 G. MAIO, Mittelpunkt Mensch, Stuttgart 2012, 32 sköv.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 179

van: azok számára, akiknek gondolkodásmódját és értékvilágát teljesen
az étel‐ital megszerzése köti le, ez halálos bűnnek tekinthető. Szent Pál
szavaira  utalva: „sokan  úgy élnek, mint  Krisztus keresztjének ellensé‐
gei. Végük a pusztulás, istenük a hasuk” (Fil 3,18–19). Tehát halálos bűn
nem tárgyát vagy súlyát tekintve, hanem vagy egy földies cél tökéletes
akarati igenlése, vagy pedig következményei miatt, melyek szubsztan‐
ciális  változást   idéznek  elő:  ez  utóbbihoz  sorolható  saját  egészségünk
súlyos károsodása vagy a felebaráti szeretet nagymértékű sérelme.363

A keresztény erkölcs központi tanítása a Jézus személyéhez, az általa
képviselt értékvilághoz  való tudatos önnevelés  általi hasonulás,  mely‐
nek során az ember egy erényekre épülő, transzcendentális irányultsá‐
gú életvezetést  alakít  ki.  A  torkosság  negatív  karaktere,  akárcsak  más
főbűnöké,  abban  nyilvánul  meg,  hogy  akarva  vagy  akaratlanul  egy
részleges értéket abszolutizál.  A torkosság  keresztény  erkölcstan  általi
egyöntetű visszautasításának okát tehát itt kell keresnünk: míg az igaz‐
ság  szabaddá   tesz,  addig  a  vágyak  és  ösztönök  ettől  a  Krisztus  által
meghirdetett  magasabb   rendű   élettől   tántorítanak   el.   E   horizonton
szemlélve a  gula a klasszikus erkölcstan szerint, mivel fő kritériuma  a
túlzás (eccessus) – rendezetlenség (disordinatus) volt, a  parvitas materiae‐
ra  való  tekintettel  bocsánatos  bűnnek  számított.  Amennyiben  viszont
célját tekintve a mértékletesség erényével és az emberi élet természetfe‐
letti beirányozottságával áll szemben (pl. „istene a hasa,” – az epikureu‐
sok  szemlélete,  vagy  súlyos  egészségi,  illetve  lelki  károsodás,  tudatos
lerészegedés stb.) akkor könnyen halálos bűnné is válhat.364

A torkosság ösztöngyökere az egyéni biztonságra való törekvés, az ál‐
lati ősöktől örökölt gyűjtés‐felhalmozás primitív vágya, ami az Istenbe
vetett bizalom  és ráhagyatkozás helyét foglalja  el. A „mindennapi  ke‐
nyerünket ad meg nekünk ma” befogadó szemlélete helyett sokszor a
mindennapi  kenyér,  nem  mint  önfenntartási  eszköz,  hanem  mint  eg‐
zisztenciát betöltő cél valósul meg.365 A torkosság, mint ilyen, bizonyos
életszakaszokban, mint például csecsemőkorban elfogadható, hiszen az

363 B. HÄRING, Krisztus törvénye I., Pannonhalma 1997, 374.
364 R. DA BRANDEGLIO, Istituzioni di teologia morale, Prato 1859, 75 sköv.
365 L. C. UBERTAZZI, La gola, in P. TESTA ‐ F. UNNIA, Pubblicità: i vizi capitali, Milano 2010,

138.



180 Németh Gábor

éhség ebben az életállapotban és életkorban az egzisztenciális kiszolgál‐
tatottságot, szinte életveszélyt jelent, ugyanakkor egy életvezetését tuda‐
tosan kezében tartó személyhez méltatlan, hogy a táplálkozás minőségé‐
nek,  módjának  és   legfőképp  természetesen  mennyiségének  különleges
fontosságot tulajdonítson. Sokkalta inkább a Szent Pál‐i maxima kellene,
hogy   irányadó   legyen,  nemcsak  a  keresztény,  hanem  minden  ember
számára: tudok bővelkedni és tudok szűkölködni, azaz értelmi képessé‐
geim határozzák meg igényeimet és nem fordítva.366

A torkosság  lényege eszerint – ahogyan  a keresztény  hagyomány  is
megfogalmazta – az irracionalitás: a túl sok, túl jó, túl drága stb., vagyis
az az állapot, amikor az étel vagy ital az ember számára kilép a létszük‐
séglet és önfenntartás közvetlen kereteiből és szenvedéllyé válik. A tor‐
kosság ereje a feltétlen reflexben van: „a szemek illúziója”,  ahogy iro‐
dalmian megfogalmazzák, az ember szinte automatikus válaszát hozza
egy külső reflexre. A torkos egy természetes és kellemes tevékenységet,
mint az étkezés valódi és tényleges életcéllá, sok esetben szinte vallási
tevékenységgé emel.367

Ha  a  21.  század  nyugati  életszemlélet  horizontján  analizáljuk  a  kér‐
dést, két centrális pontra fókuszálva, vagyis a testre és a túlzásra, rop‐
pant érdekes következtetésre is juthatunk, olyanra, ami egyáltalán nem
illeszkedik a hagyományos erkölcstan idevágó kereteibe. Ma egy olyan
társadalomban  élünk,  amelyik  döntő szerepet   tulajdonít  az  esztétikai
megjelenésnek, a testnek, a szépségnek, vagyis civilizációnk a testkultú‐
rára kihegyezett, de nem egyszerűen a test fenntartásának értelmében,
sokkal inkább a testtel való – aránytalan – törődés szellemében. E hori‐
zonton ismét beszélhetünk torkosságról, minőségi értelemben: hogyan s
mivel táplálom magam? Amennyiben az egyén testképe nem felel meg
a társadalom által közvetítettnek, úgy könnyen marginalizálódhat, ezért
az ember még hatványozottabban fordít figyelmet külső megjelenésére.
Így az örökbecsű maxima, azzá leszel, amit eszel, különösen a fiatalabb
generációk számára életelvvé vált: nyelvünkben megjelennek olyan, ed‐
dig ismeretlen fogalmak, mint metroszexuális vagy überszexuális. E ho‐

366 U. GALIMBERTI, I vizi capitali e i nuovi vizi, Milano 2003, 50.
367 G. VENTIMIGLIA, Vizi, Milano 2007, 27.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 181

rizonton szemlélve a torkosság, különösen is korunkban, egyre inkább a
hiúság főbűnéhez kapcsolódik.
Emellett szociológiailag is meghatározó, hogy egy társadalom miként

tekint az ételre. Kulturálisan az ember számára a közös asztal, a közös
étkezések a társadalmi kommunikáció alapvető színtere, tehát az étke‐
zés az ember társas mivoltának jellemzője. Ezzel szemben napjainkban
az étkezés – az italfogyasztás nem annyira – az egyén igényeire hagya‐
tott,  azaz  e   téren  megszűnik  a  mikrokörnyezet  kontrollja.  Másrészről
torkosságnak tekinthető a fogyasztói társadalom által diktált konzumfo‐
gyasztás, ami az étkezést kiemelte a biológiai‐társadalmi szükségszerű‐
ségek közül és azt fogyasztási kérdésnek állította be, azaz civilizációtól
függetlenül számos olyan ételt, italt és élvezeti cikket fogyasztunk, mely
életvitelünktől, kultúránktól hagyományosan idegen.368

A torkossággal, illetve az ehhez közelálló főbűnökhöz, mint a biológi‐
ai ösztönvilágunkra ható bujasággal, valamint az emberben szintén ősi
ösztönként   jelen   lévő felhalmozási   irányultságra,  a  kapzsisággal  az  a
nehézség, hogy az ezek által aktivált értékek érzelemvilágunkra hatnak.
A  fogyasztás,  a  felhalmozás  vagy  a  szexuális  kielégülés  az  emberben
pozitív érzelmi reakciókat váltanak ki, az önbecsülést fokozzák és pozi‐
tív biológiai visszacsatolással bírnak. Nem is önmagában az érzelmi vá‐
lasz a rossz, hanem amikor ennek az állapotnak az elérése válik az em‐
ber   számára  elsődlegessé.  Az  erkölcsi  nevelés  és  önnevelés   feladata,
hogy az említett főbűnök, különösen is a torkosság által képviselt bonum
delectabile helyét a bonum honestum foglalja el.369

Emellett,  ahogy  a  középkori  teológia  visszatérően  és  az   ikonográfia
szemléletesen  bemutatta,  az  ember  e  bűnben  állatias   szintre   süllyed
vissza. Utalás ez arra, hogy testünk szerint az állatvilágból  származik,
őseredeti  állapotunk  előtörése.370 Peter  de  Vries  novellista  találó  meg‐
jegyzése szerint a torkosság annak a jele, hogy valami belülről fal min‐
ket. Az étkezés, az ételhez, a fogyasztáshoz való hozzállásunk civilizált‐
ságunkról, önuralmunkról és emberségünkről árulkodik.

368 D. TESSORE, I vizi capitali, Roma 2007, 14 sköv.
369 K.  STOCK,  Das grosse Fressen, in P.  NICKL  (szerk.),  Die sieben Todsünden, Münster

2009, 103.
370 U. GALIMBERTI, i. m., 49.



182 Németh Gábor

A torkosság meghatározásában – bár az egyházi szerzők a teljességre
törekedtek  –  hagyományosan  a  mennyiségi  kérdés  volt  a  döntő,  ki
mennyit eszik‐iszik és ennek milyen következményei vannak. A kortárs
eonban ezzel szemben inkább a minőségre kell helyezni a hangsúlyt: a
jó életszínvonalra a jólétben való megmaradásra való törekvésben.371

A  torkosság  mint  életforma  és  értékvilág  választása  nem  más,  mint
egy  primitív,  ősi  egzisztencia  melletti  döntés,  ugyanakkor  egy  olyan,
ami egyszerűsége és ősisége az emberi test mint biológiai adottság szá‐
mára mindvégig  kihívást jelent. Étkezni ésszerűen  és az ételtől tartóz‐
kodni a test igényeinek megfelelően nem mortifikációt jelent, sokkal in‐
kább   biológiai   valóságunk   ésszerű   elfogadását   és   szükségleteinek
integrációját jelenti.372 „A torkosság, miként a bujaság, eltérően a spiritu‐
ális  természetű főbűnöktől,  megkívánja  a  test  egy  tagjának  segítségét,
jelesül a hasét, a gyomorét, s ahogy ezek közreműködése nélkül nem is
beszélhetnénk róla, úgy a test legyőzése nélkül nem is lehetne legyűrni.
Eltérően  a  szexualitástól,  ami  egyszerűen  egy   testi   ingerből  ered,  de
megengedi azt a radikális megoldást, amit a szexualitásról való radiká‐
lis lemondás jelent, a torkosság egy vitális emberi igényből ered: a táp‐
lálkozás elengedhetetlen az ember számára és ezt visszautasítani egyen‐
értékű lenne az öngyilkossággal.”373 A helyes mérték megválasztása és
megtalálása  tehát  nem  lekorlátoz,  nem  az  érzékekre  ható  természetes
biológiai  öröm  kizárása  és  elnyomása,  hanem  ez  az  érzéki  életöröm
szolgálatában áll, melynek kielégítése megfelel az ember természetes ösz‐
töneinek. Ezek korlátozása,  pontosabban  megfelelő keretben való meg‐
valósítása természetes szinten a kiteljesedést szolgálja (mértékletesség ter‐
mészetes erénye), míg az ezekről való lemondás, a böjt és az aszkézis az
ember természetfeletti küldetésébe is illeszkedik. A mértékletesség erényé‐
nek feladata nem a lekorlátozás, ez csupán eszköz, hanem az integrálás:
a testi‐szellemi kielégülés ösztönvágyának helyes elhelyezése az ember
természetes   és   természetfeletti  küldetésének  keretében.  Semmi   estre
sem  az  öröm  kizárásáról  van   szó,  hanem  annak  értékeléséről:  arról,
hogy az ember a kielégülést vagy az erről való lemondást értéknek‐ jó‐

371 P. SCQUIZZATO, L’inganno delle illusioni, Cantalupa 2010, 190.
372 D. TESSORE, i. m., 20.
373 P. SCQUIZZATO, i. m., 194.



A torkosság erkölcsteológiai értelmezése 183

nak ismerje fel, és ilyennek is szemlélje. A mértékletesség nem az embe‐
ri szükségletek csorbítását jelenti, hanem a test–lélek–szellem harmoni‐
kus egységének létrejöttét célozza: elsődlegesen így nem nemet mondás
az igényekre  és a kielégülésre, hanem igent mondás a kívánság  rend‐
szerére, hogy az öröm és az élvezet érzése az értelem rendjével egység‐
ben legyen.374 Vagyis étkezni, táplálkozni szükséges: a kérdés sokkal in‐
kább az, hogy mit, hogyan, hányszor? „Talán Assisi Szent Ferenc találta
meg a titkot, a boldog szegénység titkát. A lecke főként nekünk, a bőség
társadalmainak szól, ahol gyakrabban szoktak meghalni és szenvedni a
mértéktelenségtől, mint az éhségtől vagy önsanyargatástól. A mértékle‐
tesség minden időben erény, de annál nagyobb szükség van rá, minél
jobb idők járnak.”375

374 NÉMETH G., Erény‐e a mértékletesség?, in Apparatus biblicus, Győr 2012, 202.
375 A. COMTE‐SPONVILLE, Kis könyv a nagy erényekről, Budapest 2004, 56.



A LUSTASÁG

TARJÁNYI BÉLA

A lustaság a Bibliában

A  lustaság  kérdése  szent   iratainkban  egyedül  a  bölcsességi  írásokban
kerül a figyelem középpontjába, Mózes könyveiben, a történeti és prófé‐
tai könyvekben csak elvétve esik szó róla. „Amikor Isten megteremtette
az embert, megáldotta, és azt mondta neki: »Szaporodjatok, sokasodja‐
tok, töltsétek be a földet! Hajtsátok azt uralmatok alá, és uralkodjatok a
tenger halain, az ég madarain, és minden állaton, amely mozog  a föl‐
dön!«” (Ter 1,28). A Biblia történetei azt mutatják be, hogy az emberiség,
majd később a választott nép ezt az isteni parancsot hogyan igyekezett
teljesíteni. Nincs szó itt unatkozó, henyélő emberekről, mindenki teszi a
dolgát  eltökélten  és  kitartóan,  sokszor  furfangosan  vagy  erőszakosan.
A példakép maga Isten, ill. a teremtés, melynek során Isten hat napig al‐
kot, a hetedik napon pedig megpihen. De a hetedik nap sem a tétlenség
napja, nagyon aktív: az istentisztelet, az imádás napja. Az alkotás, a te‐
vékenység, a szüntelen küzdés Isten teremtő művének folytatása – ezt
dokumentálják a Biblia történeti, prófétai könyvei.
Egy‐két helyen azért ezekben a könyvekben is szó esik a lustaságról.

A Kivonulás könyvében az egyiptomiak vádolják ill. gúnyolják az izraeli‐
tákat lustasággal: „Lusták vagytok, lusták. Ezért mondogatjátok: El aka‐
runk menni, hogy áldozatot mutassunk be Jahvénak.” (Kiv 5,17; vö. 5,8).
A  Bírák könyvében Abimelek dologtalan, henyélő embereket fogad fel a
Baál‐templomból  kapott  pénzen,  és  velük  öli  meg  testvéreit  (Bír  9,4).
A lustaság, a lustálkodás mint bűn a próféták könyveiben egyetlen he‐



A lustaság a Bibliában 185

lyen, Ámosznál jelenik meg, amikor a nép vezetőinek bűneit ostorozza
a próféta: „Elefántcsontágyakban lustálkodnak, és kereveteken henyél‐
nek; lakmároznak a nyáj bárányaiból, és a csorda borjúiból… Nos, ezért
majd ők mennek a száműzöttek élén a száműzetésbe, és véget ér a he‐
nyélők   tobzódása”   (Ám  6,4.7).  A   lustálkodás   itt  a  dőzsölés   része,  és
Ámosz mindezért Isten büntetését is kilátásba helyezi.
Talán érdemes még megemlítenünk  Tóbiás  könyvét, ahol a lustaság

hiányát méltatja Ráfael angyal. Ezt mondja Tóbiásnak: „Mivel nem res‐
tellted (nem voltál  rest), hogy fölkelj és otthagyd ebédedet, hanem el‐
mentél  és  eltemetted  a  halottat,  megbízást  kaptam,  hogy  próbára   te‐
gyem hitedet.” (Tób 12,13;  SzIT) Itt már a jóra  való készség jutalma  is
megjelenik: „Ugyanakkor elküldött Isten, hogy meggyógyítsalak téged
és menyedet, Sárát.” (14. v.). 
A történeti és prófétai könyvek szűkszavúságával ellentétben azt lát‐

juk, hogy az Ószövetségben olvasható bölcsességi írások, főként a Példa‐
beszédek könyve és Sirák fiának könyve meglehetősen sokat foglalkoznak a
lustaság témájával, és alaposan körüljárják, kipellengérezik azt.
A  Példabeszédek könyve még nem úgy mutatja be a lustaságot, mint

bűnt, vétséget, hanem mint oktalanságot, és mint olyat, mindenekelőtt
nevetségessé teszi azt. Ilyen mondásokat szép számmal olvashatunk eb‐
ben a könyvben:

– Ahogy az ajtó a sarkán, úgy forog a lusta az ágyán. (26,14)
–  A  lusta  a  tálba  mártja  kezét,  de  a  szájához  már  nem  emeli.

(19,24)
– Ha kezét a tálba mártja a lusta, még azt is sokallja, hogy szájá‐

hoz emelje. (26.15)
–  A lusta így szól: »Oroszlán van az úton! Oroszlán van az ut‐

cán!« (26,13)
–  Így  szól  a   lusta:  »Oroszlán  van  odakint!  Még  megölnek  az

utca közepén!« (22,13)
– Meddig heversz még, lusta? Mikor kelsz fel álmodból? (6,9)
– A hideg miatt nem szánt a rest; aratni akar majd, de nincs mit.

(20,4 KG)
– A lusta bölcsebbnek tartja magát hét olyannál, aki okosan tud

megfelelni. (26,16)



186 Tarjányi Béla

–  Ami az ecet a fognak, a füst a szemnek, az a lusta azoknak,
akik megbízzák valamivel. (10,26)

A lustaság nevetséges, emberhez méltatlan magatartás, ugyanakkor na‐
gyon káros, mert megakadályozza az ember boldogulását, gyarapodá‐
sát, jólétét, az emberi élet sikerességét:

– A lustát leveri a félelem, s a puhányok lelke éhezik. (18,8)
–  A lustát megölik a kívánságok, mert keze mit sem akar dol‐

gozni. (21,25)
– A tunyaság mély álomba merít, s a lusta lélek koplalni kényte‐

len. (19,15)
– Elmentem a rest ember szántója mellett, s az oktalan férfi sző‐

lője alatt, és íme, az egészet ellepte a csalán, a színét felverte a gaz.
(24,30‒31)

– A szorgalmas kéz uralomra kerül, a lusta pedig robotmunkára
jut. (12,24)

– Akar is, nem is a lusta, de meghízik a dolgos. (13,4)
– Nem süti meg a rest, amit vadászásával fogott; de drága mar‐

hája az embernek serénysége. (12,26)
–  A  lusta  ösvénye  olyan, mint  a  töviskerítés,  a  szorgosak  útja

pedig egyenletes. (15,19)
–  A  gyorsaknak  keze  uralkodik;  a   rest  pedig  adófizető   lesz.

(12,23; KG)
– A szorgalmas igyekezet mindig gyarapodásra vezet, de mind‐

az, aki lusta, folyton szegénységben lesz. (21,5)
– A csinos asszony becsületére van férjének, de aki nem jórava‐

ló,  az  gyalázat  trónja.  Azok,  akik   lusták,  szegények  maradnak,  a
szorgalmasok gazdagságra jutnak. (11,16)

Mit tud tehát tanácsolni a bölcs szerző a lustának:
–  Te lusta, menj el a hangyához, nézd meg, hogy mit csinál, és

akkor bölcs leszel (6,6 SzIT).



A lustaság a Bibliában 187

Tehát:  Ha   lustálkodás  helyett  szorgalmasan  dolgozol,  bölcs   leszel:  az
utad egyenletes lesz, gyarapodni  fogsz, meggazdagszol,  sikeres leszel,
jólétben fogsz élni!
Nem mulaszthatjuk el, hogy ne említsük meg itt a Példabeszédek könyvé‐

nek befejező részét, a „Derék asszony dicséreté”‐t (Péld 30,10–31), ame‐
lyet méltán nevezhetünk az emberi szorgalom dicsőítő himnuszának.

A derék asszony dicsérete: 31,10‒31
10 Derék asszonyt ki talál?
Becse a korallokét messze meghaladja!
11 Férjének szíve bátran ráhagyatkozik,
és nem lesz nyereség híján.
12 Jóval fizet neki és nem rosszal,
élete minden napján.
13 Előszedi a gyapjút és a kendert,
és ügyes kézzel végzi a munkát,
14 úgy, mint a kereskedő hajója,
messziről szerzi be élelmét.
15 Még tart az éjjel, és máris felkel,
eleséget ad háza népének,
s élelmet szolgálóinak.
16 Szántóföldön jár az esze, és azt meg is szerzi,
szőlőt ültet keze munkája árán.
17 Derekát jól felövezi
és erős karral lát a dolgához.
18 Érzi, látja, hogy szépen keres,
mécsese éjjel el nem alszik.
19 Kezébe veszi a rokkát,
és ujjai megfogják az orsót.
20 Megnyitja tenyerét a szegénynek,
és kinyújtja kezét a szűkölködő felé.
21 Nem félti házát a hó hidegétől,
mert egész házanépének kettős a ruhája.
22 Takarót készít magának,
bisszusból, bíborból van a ruhája.



188 Tarjányi Béla

23 Férjének nagy a becsülete a kapuknál,
ha ülésezik az ország véneivel.
24 Gyolcsot készít és eladja,
és övet ad át a kánaáninak.
25 Erő és ékesség a ruhája,
ezért vidáman néz a jövő nap elé.
26 Bölcsességre nyitja száját,
és nyelvén jóságos tanítás van.
27 Szemmel tartja házanépe útjait,
és nem eszi a tunyaság kenyerét.
28 Kiállnak fiai és boldognak hirdetik, a férje is
magasztalja:
29 »Sok nő gyűjtött már vagyont,
de te túltettél valamennyin!«
30 A kedvesség csal, a szépség mulandó,
de az istenfélő asszony dicséretet érdemel!
31 Adjatok neki keze gyümölcséből,
és tettei dicsérjék őt a kapuknál!

A himnusz  különös varázsa, hogy a férfiak uralta világban éppen egy
nő, egy asszony alakja szemlélteti az Ószövetség ideálját: az ember szor‐
galmas munkája által folytatódik a teremtés. 
Sirák   fiának  könyve  sok  szempontból  nagyon  hasonló  módon   ítéli

meg a lustaságot. Kevésbé gúnyolódik rajta, és elsősorban nem a sikert‐
sikertelenséget  tartja  szem  előtt,  hanem  sokkal  inkább  az  erkölcsi,  sőt
vallási szempontokat.
Van azért néhány gúnyolódó megjegyzés:

– Sáros kővel dobálják meg a lustát, és gyalázatosságáról beszél
mindenki. (22,1)

–  Olyan lusta, mint egy nagy halom szemét, aki csak hozzáér,
lerázza a kezét. (22,2 SzIT)
–  Marhatrágyával dobálják meg a lustát, s aki hozzáér, rázza a kezét.

(KNB)
–  (Ne  beszélj)  a  feleségeddel  a  vetélytársnőjéről,  a  gyávával  a

harcról‐háborúról,  a kereskedővel az eladnivalódról, a vevővel az



A lustaság a Bibliában 189

áruról, a fösvénnyel arról, hogy jót kell tenni, a keményszívűvel az
irgalmasságról,  a  semmittevővel  valami  munkáról,  az  esztendős
cseléddel a dolog  végéről,  a lusta rabszolgával  a munka terhéről.
Ne ilyenek között keress tanácsadót. (37,11–14)

–  A rosszakaratú rabszolgának kaloda való és bilincs, küldd őt
munkára, hogy ne henyéljen. (33,28)

Az erkölcsi szempontok azonban sokkal fontosabbak:
– Ne restelld az imát és az alamizsnálkodást! (7,10)
–  Ne restelld a fáradságos dolgot, a föld megmunkálását, hisz

azt a Magasságbeli rendelte! (7,16)
– Ne légy rest, hanem látogasd meg a betegeket, ezáltal gyarap‐

szik benned a szeretet. (7,35; SzIT)
–  Ne tartsd vissza magad az állandó imádságtól, és ne restelld

mindhalálig  keresni  az  igazulást,  mert  Isten   jutalma  örökre  meg‐
marad. (18,22)

– A bölcs ember óvatos mindenben, s a bűnök napjain őrizkedik
a restségtől. (18,27)

– Felkelés idején ne lustálkodj, menj haza jó korán, s ott vigadj,
és ott szórakozz. (32,15)

– Restelld a paráznaságot apád és anyád előtt, a hazugságot fe‐
jedelem és hatalmas előtt, (41,21)

– Restelld továbbadni a hallott szót, és feltárni a titkos beszédet,
akkor  megvan  benned  a  helyes  szégyenérzés,  és   tetszésre   találsz
minden ember előtt. De kicsit se szégyelld a következőket, és senki
kedvéért ne vétkezzél: a Magasságbeli törvényét és rendelkezését…
(42,1)

A bölcs szerző szerint a lustaság azért rossz, mert akadálya az imának, a
jótékonyságnak, a szorgalmas munkának, az igazmondásnak, a szeretet
gyarapodásának.  Az a fordulat, hogy a bölcs ember „a bűnök napjain
őrizkedik a restségtől”, a lustaságot már közvetve bűnnek nevezi.
Végül  a   teljesség  kedvéért  megemlíthetünk  az  Ószövetségből  két   to‐

vábbi előfordulási helyet.  A  Bölcsesség könyvében a bálványok élette‐
lenségéről szólva azt olvashatjuk, hogy ezeknek a „lábuk is lusta járás‐



190 Tarjányi Béla

ra”   (Bölcs  15,15).  A  Prédikátor  pedig   az   egyik  helyen   ezt  mondja:
„A restség miatt meghajolnak a gerendák, és tétlen kezek mellett beázik
a háztető” (Préd 10,18), utalva a lustaság káros következményeire.
Az Újszövetségben a lustaságról mindössze kétszer esik szó kifejezet‐

ten: Jézusnak a talentumokról szóló példabeszédében, és egyszer a páli
levelekben. Emellett azonban  több olyan helyet találunk az evangéliu‐
mokban, amelyeket érdemes ebből a szempontból számításba vennünk.
A Talentumokról szóló példabeszédben (Mt 25,14–30) az úr, aki pén‐

zét szolgáira bízta, ezt mondja annak, aki egy talentumot kapott, de el‐
rejtette, nem gazdálkodott vele:

„Te gonosz és lusta szolga! (ponérosz, oknérosz) Tudtad, hogy ara‐
tok, ahol nem vetettem és gyűjtök onnan, ahová nem ültettem… El
kellett  volna  helyezned  pénzemet  a  pénzváltóknál,  hogy  amikor
megjövök, kamatostul nyerjem vissza!” (26. v.)

Ez az evangéliumi hely szerintem igen fontos és meghatározó az Újszö‐
vetség  lustaság‐fogalmának  megértése  során.  Nyilvánvaló,  hogy   Jézus
nem a sikeres bankárkodást, az anyagi gyarapodást várja el a követői‐
től: ő valóban  nagy  kincset, az örömhírt  bízza  ránk,  képességeinknek,
lehetőségeinknek mértéke szerint. A talentumok, amelyeket a példabe‐
szédben  szereplő  gazdag  ember  rábíz  szolgáira,  valójában  a  nekünk
adott hitet, az Isten országa építése terén ránk bízott feladatot jelképe‐
zik. A lusta szolga az, aki ezt a kincset megtartja magának, nem vállalja
küldetését, nem teljesíti feladatát Isten országának gazdagítása során. 
Bár az evangéliumokban más helyen nem szerepel a „lusta, lustaság”

szó, közvetve több helyen is találkozunk a bűnös mulasztás, a jóra való
restség gondolatával.  A tíz szűzről szóló példabeszédben (Mt 25,1–13)
az olaj, amit a balga szüzek elmulasztanak magukkal vinni, nyilvánva‐
lóan a jótetteket, az evangéliumi életet és az apostoli tetteket jelképezi,
amely az okosak esetében fényt, világosságot jelent a többi ember szá‐
mára (vö. Mt 5,16: „Úgy világítson a ti világosságotok az emberek előtt,
hogy   lássák   jótetteiteket  és  dicsőítsék  Atyátokat,  aki  a  mennyekben
van.”) Ez hiányzik a balga szüzek esetében, ezért nem mehetnek be a
Vőlegény menyegzőjére. – Az irgalmas szamaritánusról szóló példabe‐
szédben (Lk 10,30–37) a pap és levita mulasztása áll szemben a bajbaju‐



A lustaság a Bibliában 191

tott ember segítségére siető, egyébként megvetett szamaritánus szerető
gondoskodásával. – Az utolsó ítélet leírásában (Mt 25,31–46) ugyancsak
döntő szerepet játszik az emberek mulasztása, a felebaráti szeretet gya‐
korlásának  hiánya:   `Bizony,  mondom  nektek:  amit  nem   tettetek  meg
egynek e legkisebbek közül, nekem nem tettétek meg.ʹ (46. v.) – A Feltá‐
madottól szemrehányást kapnak a „késedelmes szívű”, szó szerint „las‐
sú szívű” (bradeisz  té kardia)  emmauszi tanítványok  is, akik  nem értik
meg, hogy „ezeket kellett elszenvednie a Krisztusnak, hogy bemehessen
dicsőségébe.” (Lk 24,25, vö. KG: „rest szívű.”)
Végül  pedig a  tanítványok  szégyenteljes  és  sajnálatos mulasztásáról

értesülünk a  Getszemáni jelenetben (Mk 14,32–42; vö.  Mt 26,36–46): Jé‐
zus kegyetlenül vívódva készül a szenvedésre, a tanítványok pedig az ő
kifejezett kérése ellenére részvétlenül  álomba  merülnek.  Mit jelent ez?
Azt, hogy nem vállalnak részt Jézus megváltó szenvedésében, áldozatá‐
ban.
Az Újszövetség további részében a páli levelekben és a Zsidóknak írt

levélben esik még szó a lustaságról, restségről. A  Római levélben Pál a
lustaságot az Úr szolgálatával állítja szembe (ne legyetek „az igyekezet‐
ben   lusták”,  hanem   „lélekben   buzgók:   az  Úrnak   szolgáltok!”   (Róm
12,11).376 – A legismertebb és legjellemzőbb hely a páli levelekben a  2.
Tesszaloniki levél harmadik fejezete, ahol a szent szerző saját példájára
hivatkozik, és a szorgos munkára, mint a keresztény szeretet megnyil‐
vánulására buzdítja a híveket, és megbélyegzi azokat, akik nem dolgoz‐
nak:

„Urunk,  Jézus  Krisztus  nevében  meghagyjuk  nektek,  testvérek,
hogy  tartsátok  távol  magatokat  minden  olyan  testvértől,  aki  ren‐
detlenül él, és nem a szerint a hagyomány szerint, amelyet tőlünk
kapott.  7 Jól  tudjátok,  miként  kell  minket  követni,  éspedig  abban,
hogy  nem  viselkedtünk  köztetek  rendetlenül,  8 nem  ettük   ingyen
senki kenyerét, hanem megdolgoztunk érte, fáradsággal, éjjel‐nap‐

376 A Titusznak írt levélben a szerző egy korabeli, ismeretlen eredetű mondást idéz:
»A krétaiak örök hazugok, gonosz bestiák, lusta haspókok.« (Tit 1,12) Az idézettel az
a szent író célja, hogy megkérdőjelezze az ottani tévtanítók hitelét, akik „azt hangoz‐
tatják, hogy ismerik Istent, de tetteikkel megtagadják, mert utálatosak, engedetlenek,
és minden jótettre alkalmatlanok” (13. v.)



192 Tarjányi Béla

pal  munkálkodva,   hogy   ne   legyünk   terhére   egyikteknek   sem.
9 Nem mintha nem lett volna jogunk hozzá, hanem hogy magunkat
követendő  példakép   gyanánt   állítsuk   elétek.  10 Amikor  ugyanis
még nálatok voltunk, meghagytuk nektek, hogy aki nem akar dol‐
gozni, ne is egyék.  11 Hallottuk azonban, hogy egyesek izgágán él‐
nek köztetek, nem dolgoznak semmit, és hiábavalóságokkal töltik
idejüket. 12 Az ilyeneknek meghagyjuk, és könyörgünk nekik az Úr
Jézus  Krisztus  nevében, hogy  csöndben  munkálkodva, a saját ke‐
nyerüket egyék.  13 Ti pedig, testvérek, ne hagyjatok fel a jócseleke‐
detekkel!” (2Tessz 3,6–13)

A Zsidóknak írt levélben szereplő „restek lettetek a hallásra” (Zsid 5,11)
egybecseng  azzal  a  szemrehányással,  amivel  Jézus  illeti  az  emmauszi
tanítványokat (Lk 24,25). Egy másik helyen a szerző az ószövetségi iga‐
zak  hitének  és  béketűrésének  követésére  buzdít:  „Ne   legyetek  restek,
hanem azok követői, akik a hit és a béketűrés által örökösei az ígéretek‐
nek.” (Zsid 6,12)
Mindezek alapján a Biblia  tanítását a lustaságról  a következőképpen

foglalhatjuk  össze:  A   lustaság  megakadályozza  az  alkotó  munkát,  azaz
hogy részt vegyünk Isten  teremtő művében; akadálya annak, hogy szeres‐
sük  embertársainkat,  vagyis  gyakoroljuk  a  krisztusi  szeretet  cselekedeteit;
végül pedig megakadályozza, hogy részt vegyünk Krisztus megváltó művé‐
ben, és teljesítsük a világban a ránk szabott apostoli küldetést. Jézus azt
mondta: „Minden fát, amely nem terem jó gyümölcsöt, kivágnak és tűz‐
re vetnek” (Mt 7,19), és elmarasztalta a terméketlen fügefát (Mt 21,18‐
19). A gyümölcs a szorgalmas munka eredménye, a jó gyümölcs pedig
az a cselekedet, amely szeretetből fakad. A lustaság mindezek hiányát
eredményezi, ezért méltán sorolhatjuk a főbűnök közé.

Rövidítések: KNB: Káldi‐Neovulgáta fordítás; SzIT: Szent István Társu‐
lat fordítása;  KG:  Károli Gáspár revideált fordítása; UPF:  Új Protestáns
Fordítás.



GRUBER LÁSZLÓ

A lustaság az erkölcstanban

Bevezetés

A  hetedikként   tárgyalandó  főbűn  nem  a  pigritia  (=  restség,  munkától
való irtózás, rendezetlen vágy a pihenés és szórakozás után), hanem az
acedia, amelyet jóra való restségként vagy lelki restségként fordíthatunk;
egyfajta érzéketlenséget jelent ez a lelki és szellemi valóságok iránt, ill.
az istenihez  való ragaszkodás  hiánya mellett  a földiekhez való  túlzott
ragaszkodást  jelöli. 
A latin acedia a görög akédia szóból ered, jelentése pedig: nemtörődöm‐

ség, közöny, hanyagság, restség („a” = fosztóképző, „kedos” = törődés). 
Gyökerében  az  ókeresztény  korban  élt  monachusok  tapasztalata  áll:

amikor a Nap pályájának csúcsán áll és a hőség elviselhetetlenné válik,
a  „déli  ördög”,  mint  gyakori  és  könyörtelen  ellenség  megtelepszik  a
magányos ember lelkében, aki ráun a cellájára, lenézi és megveti testvé‐
reit, panaszkodik és nyöszörög, nyugtalanul tekintget körül, lelkét meg‐
üli valamilyen érthetetlen zavar. Tunyaság, észbeli érzéketlenség, szív‐
béli undor vesz erőt rajta. Nem törődik többé munkájával, mely abból
áll,  hogy  megtalálja  Istent,  azaz  a  belső‐külső nyugalmat,  a  vele  való
egyesülés  örömét, a  beatitudo‐t. Az istenivel való érintkezés öröme  he‐
lyett  egy  tárgyatlan,  kötetlen,  féktelen  vágy  paradox  módon  egyrészt
ágyhoz  szegezi,  másrészt  arra  készteti lázasan,  hogy  kiéhezve  csatan‐
goljon a világban.377

377 S. BENVENUTO, Jóra való restség, Budapest 2011, 12–14.



194 Gruber László

1. Történeti áttekintés

Pontuszi  Evagriusz   (†399)  8   főbűnről   tesz  említést;  különbséget   tesz
szomorúság, ill. csüggedtség/restség (acedia) között. Johannes Cassianus
(†432) ugyancsak 8 főbűnről beszél és külön említi a szomorúság (tristi‐
tia), illetve a lelki restség (acedia) főbűnöket. Nagy Szent Gergely pápa
(†604) csak 7 főbűnről beszél; felsorolásában a hetedik az  acedia; a szo‐
morúság (tristitia) helyett az irigységet (invidia) említi. Sevillai Szt. Izi‐
dor   (†636),   Petrus   Lombardus   (†1160),   illetve  Aquinói   Szt.   Tamás
(†1274) Gergely nyomán a hét főbűn felsorolásában csak az  acedia‐t ne‐
vezik meg, míg a tristitia‐t nem. A későbbi szerzők egyöntetűen Szt. Ta‐
más felosztását és elemzését követik.378

2. A főbűnök mai tárgyalása

Kézikönyvek:
A   legújabb  erkölcsteológiai  kézikönyvekben  figyelemre  méltó  módon
semmilyen vagy csak jelentéktelen említés történik a főbűnökről, így az
acediaról is.379 

378 Uo.  20–29; vö.  M. VIDAL,  Manuale  di  etica  teologica,  1., Assisi  1997,  790–791;  B.
HÄRING, Krisztus törvénye I., Pannonhalma ‐ Róma 1997, 370.

379 B. Häring míg a II. Vatikáni Zsinat előtt, illetve idején megjelent  Gesetz Christi
művében 9 oldalt szentel a témának, addig az 1978‐ban kiadott Frei in Christus két kö‐
tetes művében már nem tárgyalja a témát. Hasonlóképpen H. Weber (Allgemeine Mo‐
raltheologie. Ruf und Antwort, Graz ‐ Köln ‐ Wien 1991), illetve J. Römelt (Handbuch der
Moraltheologie. Vom Sinn moralischer Verantwortung, 1996) sem tárgyalják a hét főbűn
témáját. A spanyol moralista, M. Vidal 4 kötetes manuálisa I. kötetében (Manuale di
etica teologica, Cittadella Editrice, Assisi 1997) a mintegy 900 oldalból pedig alig két,
apróbetűkkel szedett oldalt szán a témának.



A lustaság az erkölcstanban 195

Katekizmus:
A Katolikus Egyház Katekizmusa három helyen tesz említést a főbűnökről,
ill. magáról az acedia‐ról, mégpedig az 1866,380 a 2094381 és a 2733382 pon‐
tokban; az acedia elsősorban mint lelki restség kerül tárgyalásra.

Magyar Katolikus Lexikon:
A  jóra való restség383  fogalmánál  az olvasót tovább irányítja a lexikon a
restséghez,384  innen  pedig  a  lustasághoz385.  Ennek  részletes  bemutatása
végén történik utalás a lelki restség fogalmára, a tulajdonképpeni acedia‐
ra.386

380 „A víciumokat szembe lehet állítani az ellentétes erényekkel, vagy vissza lehet
vezetni őket a főbűnökre, melyeket a keresztény tapasztalat Szent Johannes Cassia‐
nus és Nagy Szent Gergely nyomán különböztetett meg. Főbűnöknek nevezzük eze‐
ket, mert más bűnök és más víciumok fakadnak belőlük. Ezek a kevélység, a fösvény‐
ség, az irigység, a harag, a bujaság, a torkosság és a jóra való restség (vagy lustaság).”

381 „Isten szeretete ellen különböző módokon lehet vétkezni: A közömbösség megta‐
gadja vagy elutasítja  az isteni szeretettel  való törődést; nem vesz tudomást megelőző
természetéről és tagadja erejét. A hálátlanság elmulasztja vagy elutasítja az isteni szere‐
tet elismerését és szeretettel való viszonzását. A langyosság habozva vagy hanyagság‐
gal  válaszol  az  isteni  szeretetre,  és magában  foglalhatja  a szeretet  visszautasítását  is.
A lustaság vagy lelki restség eljut egészen az Istentől származó öröm elutasításáig, sőt az
isteni   jótól  való borzadásig.  Az  Isten  iránti  gyűlölet  a  gőgből  fakad.  Ellenkezik  Isten
szeretetével, kinek jóságát tagadja, és átkozni akarja, mert tiltja a bűnöket és büntet.”

382 „Egy további kísértés, melynek az erőszakosság nyit ajtót, a lelki restség (acedia).
A lelki élet atyái ezen lelki restségen bizonyos lelki depressziót értenek, ami az aszké‐
zis   lanyhulásával,  az  éberség  csökkenésével  és  a  szív  hanyagságával   jár.  „A   lélek
kész, de a test erőtlen” (Mt 26,41). Minél magasabbról zuhan le valaki, a rossz annál
jobban megsebzi. A lélek fájdalmas elkedvetlenedése az erőszakosság másik oldala.
Aki alázatos, nem csodálkozik nyomorúságán, sőt ez nagyobb bizalmat ébreszt benne
és erőssé teszi az állhatatosságban.”

383  http://lexikon.katolikus.hu/J/j%C3%B3ra%20val%C3%B3%20rests%C3%A9g.html.
Letöltés dátuma: 2015. 12. 10.

384 http://lexikon.katolikus.hu/R/rests%C3%A9g.html. Letöltés dátuma: 2015. 12. 10.
385 http://lexikon.katolikus.hu/L/lustas%C3%A1g.html. Letöltés dátuma: 2015. 12. 10.
386  http://lexikon.katolikus.hu/L/lelki%20rests%C3%A9g.html.   Letöltés   dátuma:

2015. 12. 10.



196 Gruber László

I. Szoros értelemben véve az acedia mint jóra való restség/lelki restség

E főbűn érdemi, részletes és klasszikus kifejtését Aquinói Szt. Tamásnál
találhatjuk meg, mégpedig két művében is:
A 16 questio‐ból álló De Malo című műve tárgyalja többek között a hét

főbűnt is, a következő sorrendben: kevélység, irigység,  jóra való restség
(accidia,  q. 11.), harag, fösvénység, torkosság, bujaság. A jóra való rest‐
ség főbűnét négy pontban mutatja be: a 1: bűn  (peccatum), a 2: sajátos
bűn (speciale peccatum), a 3: halálos bűn (peccatum mortale), a 4: főbűn (vi‐
tium capitale).
Gyakorlatilag ugyanebben a négyes felosztásban tárgyalja Tamás az

acedia‐t   a  Summa  Theologiae  második   kötetének  második   kötetében
(IIa‐IIae) is, amely 189  questio‐ból áll, és ezek közül a 35. tárgyalja e fő‐
bűnt. Érdemes megfigyelni, hogy a többi  témák  között hol található a
jóra való restség tárgyalása: a hit‐remény‐szeretet isteni erényeinek be‐
mutatását a következő témák követik: q 28: öröm (gaudium), q 29: béke
(pax),  q  30:   irgalmasság   (misericordia),  q  31:   jótékonyság   (beneficentia),
q 32: alamizsna (eleemosyna), q 33: testvéri figyelmeztetés (correptio fra‐
terna), q 34: gyűlölet (odium), q 35: jóra való restség (acedia), q 36: irigy‐
ség (invidia). Ez után jóval később a következő főbűnöket tárgyalja még:
q 118: fösvénység (avaritia), q 132: kevélység (inanis gloria).
Tamás  a 35.  questio elején a következő szavakkal  vezeti be az  acedia

tárgyalását:

„Ezt  követően  a  természetfeletti  szeretet  által  okozott  örömmel
ellentétes  bűnökről  kell   tárgyalnunk.  Az   isteni   jó  által  okozott
örömmel ellentétes a jóra való restség, és az emberi jó által okozott
örömmel ellentétes az irigység. Ezért először a jóra való restségről,
másodszor  az   irigységről  kell   tárgyalnunk.  Az  első kérdéskörrel
kapcsolatban négy kérdést teszünk fel:

Először: Vajon a jóra való restség bűn‐e?
Másodszor: Vajon sajátos bűn‐e?
Harmadszor: Vajon halálos bűn‐e?
Negyedszer: Vajon főbűn‐e?”



A lustaság az erkölcstanban 197

A következőképpen válaszolja meg Szt. Tamás a feltett négy kérdést:

a 1: bűn (peccatum)
„A jóra való restség Damascenus (Damaszkuszi Szt. János) szerint ’egy‐
fajta megterhelő szomorúság’,  amely annyira  lehangolja  a lelket, hogy
nincs  kedve  semmit  sem  csinálni,  és  a  kellemetlen  dolgok   is  hidegen
hagyják. Ezért a jóra való restség a cselekvéstől való idegenkedést jelent.
A jóra való restség annyit jelent, mint „a jót elhanyagoló lélek lustaságá‐
nak kezdete”. Ámde az ilyen szomorúság mindig rossz, olykor önma‐
gában is, máskor a következménye miatt. Mivel a lelki jó valóságos jó,387

így az a szomorúság, amelynek oka a lelki jó, önmagában rossz. De a
valódi rossz miatti szomorúság is rossz a következménye miatt, ha az
embert annyira megterheli, hogy a jócselekedettől teljesen visszatart‐
ja, ezért az Apostol (2Kor 2,7) nem akarja, hogy a bűnbánót a bűne miat‐
ti  „nagyon  mély  bánat  valamiképpen  eleméssze.”  Mivel  pedig  a   jóra
való restség olyan értelemben, ahogyan itt vesszük, a lelki jó miatti szo‐
morúságot jelenti, kétféleképpen rossz: önmagában is, és a következmé‐
nye miatt is, ezért a jóra való restség bűn.
Míg a rossz miatti mérsékelt szomorúság dicséretes valamit jelent, ad‐

dig a jó miatti szomorúság és a mértéktelen szomorúság olyan valamit,
ami korholást érdemel, és ennek alapján mondjuk, hogy a jóra való rest‐
ség bűn.
Nem az alázatossághoz, hanem a hálátlansághoz tartozik, ha az em‐

ber az Istentől kapott javait megveti. És az ilyen megvetésből származik
a jóra való restség: olyan dolgok miatt szomorkodunk ugyanis, amiket
rossznak  vagy  silánynak  vélünk.  Így  tehát  az  szükséges,  hogy  valaki
mások javait nagyra értékelje, de az Istentől kapott saját javait ne vesse
meg, mert így azok számára szomorúságot okozóvá válnának.
A bűnt mindenkor kerülni kell, de a bűn támadását olykor menekül‐

ve, máskor ellenállva kell legyőzni. Ez a helyzet a jóra való restség ese‐
tén: mivel minél inkább gondolkodunk a lelki javakról, azok annál in‐
kább  tetszetőssé  válnak  számunkra,  és  ez  által megszűnik  a   jóra  való
restség”.

387 „… és csak látszólagos rossz lehet, amennyiben ellentétben áll a testi vágyakkal…”
S. THOMAS, De malo, q. 11, a 1.



198 Gruber László

a 2: sajátos bűn (speciale vitium)
„Minden erény velejárója a sajátos lelki  java miatti öröm,  ami a maga
actus‐ában  áll,  de a  természetfeletti  szeretethez  tartozik  sajátosan  az a
lelki  öröm,  amellyel  valaki  az   isteni   jónak  örül.  Hasonlóképpen  az  a
szomorúság, amellyel valaki az egyes erényes cselekedetekben lévő lel‐
ki jó miatt szomorkodik, nem tartozik valamely sajátos bűnhöz, hanem
az összes bűnök velejárója. De  az isteni jó (bonum divinum)  miatti szo‐
morúság, amelynek a természetfeletti szeretet örvend, sajátos bűnhöz
(speciale  vitium)  tartozik,  amelyet   jóra  való   restségnek  (acedia)  neve‐
zünk”.

a 3: halálos bűn (peccatum mortale)
„Halálos  bűnnek  azt  nevezzük,  ami  elveszi  a  természetfeletti  szeretet
általi lelki életet, amely révén Isten bennünk lakozik, ezért ez a bűn a
neménél fogva halálos bűn, amely lényegénél fogva ellentétben áll a ter‐
mészetfeletti szeretettel. Ámde a jóra való restség ilyen. Ugyanis a ter‐
mészetfeletti szeretet sajátos okozata az Isten által okozott öröm, ahogy
fentebb388 mondottuk. A jóravaló restség pedig a lelki jó miatti szomo‐
rúság, amennyiben az isteni jó.389 Tehát  a jóra való restség a neme szerint
halálos bűn.
De minden bűnben, ami neme szerint halálos bűn, szem előtt kell tar‐

tani, hogy az csakis akkor halálos bűn, ha a maga teljes egészében meg‐
valósul.  Ámde  a  bűnt   teljes  egésszé  az  ész  beleegyezése   teszi:  most
ugyanis az emberi bűnről beszélünk, amelynek lételve az ész. Ezért, ha
a bűn csupán elkezdődik, és az érzékekhez kötött képességben marad,
anélkül, hogy eljutna az ész beleegyezéséig, az  actus tökéletlensége mi‐
att ez csak bocsánatos bűn.390 Miként a házasságtörés nemében a pusztán
érzékekhez kötött képességben jelentkező megkívánás bocsánatos bűn,
de ha eljut az ész beleegyezéséig, halálos bűn. Ugyanígy a jóra való rest‐
ség indulata is olykor csak az érzékekhez kötött képességben van jelen a
test és a lélek közötti ellentét miatt, és akkor ez bocsánatos bűn. Máskor pe‐

388 Q. 28, a 1.
389 Vö. S. THOMAS, De malo, q. 11, a 3, ad 4.
390 Vö. I–II, q. 74, a 8, ad 2.



A lustaság az erkölcstanban 199

dig eljut az észig, és ilyenkor az isteni jótól való menekülésbe, a tőle való irtó‐
zatba és undorodásba  beleegyezik az ész,  és a test teljes fölényben van a
lélekkel szemben. Ilyenkor nyilvánvaló, hogy a jóra való restség halálos bűn.
A jóra való restség az Úr napjának megszenteléséről szóló paranccsal

áll ellentétben, amelyben erkölcsi parancsként van előírva a lélek Isten‐
ben való megnyugvása,391 amellyel ellentétes a lélek szomorúsága az is‐
teni jó miatt.
A jóra való restség esetén nem akármilyen lelki jótól, hanem az is‐

teni jótól tér el a lélek, amelyhez szükségképpen ragaszkodnia kellene.
Ezért, ha valaki amiatt szomorkodik, hogy olyan erényes cselekedetekre
akarják kényszeríteni, amelyek megtevésére nem köteles, ez nem a jóra
való restség bűne, de a jóra  való restség az, amikor valaki  az Istenért
való cselekvés miatt szomorkodik.
Azt kell mondanunk, hogy a szent férfiakban is megtalálhatók a jóra

való restség bizonyos tökéletlen indulatai, de ezek nem jutnak el az ész
beleegyezéséig.”

a 4: főbűn (vitium capitale)
„Főbűnnek az olyan bűnt nevezzük, amelyből könnyen más bűnök ke‐
letkeznek, mint cél‐okból. Ahogy az emberek sok mindent megtesznek
az élvezetért, egyrészt, hogy megszerezzék maguknak (másrészt, az él‐
vezet hatására valaminek a megtevésére indítva), ugyanúgy a szomorú‐
ság miatt is sok mindent megtesznek, vagy azért, hogy kiküszöböljék,
vagy attól (súlyától) lesújtva éreznek késztetést bizonyos dolgok megte‐
vésére. Mivel pedig a jóra való restség egyfajta szomorúság (ti. az isteni
jó miatti), amint fentebb392 mondottuk, megfelelően nevezhetjük főbűn‐
nek.
A főbűnnek megjelölhetők a következményei. Gregorius (Nagy Szent

Gergely)  a   jóravaló  restségnek  a  következő hat  következményét   (leá‐
nyát) sorolja fel:  »rosszindulat (malitia), neheztelés (rancor), kislelkűség
(pusillanimitas), kétségbeesés (desperatio), a parancsokkal kapcsolatos er‐
nyedtség (torpor circa praecepta), és a lélek kóborlása a meg nem engedett
dolgok körül (vagatio mentis circa illicita)«.

391 Vö. I–II, q. 100, a 5, ad 2.
392 A 1.



200 Gruber László

A szomorúságtól való menekülésben olyan folyamat figyelhető meg,
hogy az ember először menekül a szomorúságot okozó dolgoktól; má‐
sodszor, támadja is azokat, amik a szomorúságát okozzák. A lelki javak
(bona spiritualia) pedig, amelyek miatt szomorkodik a jóra való restség,
részben a célt, másrészt a célra vezető eszközöket jelentik. A céltól való
menekülés a kétségbeesés által jön létre. A célra vezető eszközöktől való
menekülés a tanácsokat illetően a kislelkűség által, a közös megigazultsá‐
got (communem iustitiam) illetően a parancsokkal kapcsolatos ernyedtség  ál‐
tal valósul meg. – A szomorúságot okozó lelki javak elleni támadás né‐
melykor   azon   emberek   ellen   irányul,   akik  másokat   lelki   javakra
vezetnek, és ez a neheztelés,  máskor  pedig kiterjed magukra  a lelki  ja‐
vakra   is,  amelyek  gyűlöletére  valaki  késztetést  érez,  és  sajátosan  ez  a
rosszindulat. – Amennyiben pedig a szomorúság miatt valaki áttér a lelki
élvezetekről a külső élvezetekre, a rosszra való restség következményét
a lélek meg nem engedett dolgok körüli kóborlásának nevezzük.”
Előadásunk  első   részének  zárásaként  azt  mondhatjuk,  hogy  a   jóra

való restség vagy lelki restség (acedia): vícium, mitöbb, a hét főbűn egyi‐
ke, melynek hatásaként az ember eleinte elmulasztja, végül megutálja a
lélek üdvösségéért  teendő dolgait, elutasítja  az  Istentől  származó  örö‐
möt és irtózik az isteni jótól. Kínosnak érzi, hogy Krisztus követésére,
az Istennek való barátságra  hivatott, hiszen ez az elhivatottság sok le‐
mondással   és  kínos   erőfeszítéssel   jár   együtt.  A  helytelen  önszeretet
egyik formája.
Megnyilvánulásai lehetnek: csüggedés és kishitűség, a komoly vallá‐

si  előírások  elhanyagolása   (vasárnapi  szentmisén  való   részvétel,  böjt
megtartása),   fegyelmezetlenség,   állhatatlanság,   megfontolatlanság,
nagyvonalúskodás, ingerlékenység az imádság kötelezettsége miatt. Ha
hiányzik  a  lelki  vigasztalás,  a  lelki  dolgokat  gyűlöljük,  az  imádsággal
fölhagyunk,  minden  mást   teszünk  helyette.  Ritkán  vagy  sohasem   té‐
rünk  magunkba.  Lelkiismeretünket  soha,  vagy  csak  futólagosan  vizs‐
gáljuk  meg.  A bocsánatos  bűnöket  nem irtjuk. Az  isteni  sugallatok  és
ösztönzések,  a   tökéletesség  és  az  erény   iránt  közömbösek  vagyunk.
Minden   engedelmességet  elkerülünk  vagy  kijátszunk.  Kíváncsiak   és
hírhajhászók  vagyunk,  az  önmegtagadástól   irtózunk.  Mindenbe  bele‐
kezdünk  és  semmit  sem  fejezünk  be  rendesen,  a  kicsiben  nem  törek‐



A lustaság az erkölcstanban 201

szünk hűségre. Felesleges dolgokkal (pótcselekvések) és társalgásokkal
pazaroljuk az időt. Fáradtság vagy betegség ürügyén kényeztetjük ma‐
gunkat. Kényelmes, gond nélküli életre vágyunk.
A  jóra való restség orvosságai: gondoljunk sokszor a jó cselekedetek

jutalmára, segítő ösztönzést jelenthetnek a végső dolgokról szóló szent‐
beszédek. A küzdelmektől ne féljünk, Jézus és a szentek példáira gon‐
doljunk, az isteni szeretet és az isteni ígéretek állandó szemmel tartásá‐
val küzdhetünk eredményesen. A munkát és fáradságot ne nagyítsuk,
hanem a valóságnak megfelelően értékeljük. Dolgozzunk kedvünk elle‐
nére is. Különösen  akkor  fegyelmezzük  magunkat,  amikor a  jóra  való
restségre a legnagyobb a kísértés: étkezés után, nagy hideg vagy meleg,
kellemetlenség, baj, levertség idején, vagy amikor szellemi kimerültsé‐
günkben nem találunk örömet Isten szolgálatában.
A  jóra való restség megjelenhet úgy is, mint az imádságot kísérő kí‐

sértés. Ekkor a jóra való restség elkedvetlenedés érzését jelenti, s követ‐
keztében az aszkézis lanyhul, az éberség csökken, a szív mintha elalud‐
nék.  Ezt   tapasztalva   az   alázatos   és  hűséges   lélek  nem   csodálkozik
önmaga  nyomorúságán,  sőt ez  segíti  abban,  hogy  még  bizakodóbb  és
állhatatosabb legyen.393

II. tág értelemben az acedia: lustaság
Tág értelemben az acedia: lustaság,  restség, tunyaság. A  főbűnök  egyike.
Vícium, mely által az ember minden feladatot és tevékenységet elhárít
magától, undorodik és viszolyog minden erőfeszítéstől, legszívesebben
nem  csinál   semmit.  Van  külső  és  belső,   fizikai  és  szellemi   lustaság.
A külső lustaság következtében az ember elhanyagolja állapotbeli köte‐
lességeit,  munkáját,  külső környezetét,  önmagát.  Mindez  állandó  ren‐
detlenséghez vezet, ami bénítóan hat a lélekre, és belső lustasághoz ve‐
zet. A belső lustaság a megfontoltság és összeszedettség hiánya, amely
létezhet látszólag nagy külső aktivitás (nyüzsgés, kapkodás) mellett is.

393  Vö.  http://lexikon.katolikus.hu/L/lelki%20rests%C3%A9g.html.  Letöltés  dátu‐
ma: 2015. 12. 11.



202 Gruber László

A lustaság okai:
a)  az értelem nem lát maga előtt állandó, biztos és jó célt, ami folya‐

matosan ösztönözné az akaratot a tevékenység és pihenés harmóniájá‐
nak megvalósítására
b)  a cél megvan, de a helyes akaratnevelés hiányában az ember nem

képes követni
c) mértéktelenség a tevékenységben: a hajszolt tevékenység kifárasztja

a lelket, elhomályosítja az értelmet, megtöri az akaratot (depresszióhoz
vezet, melynek egyik oka épp a civilizáció diktálta tempó).

A lustaság önmagában is súlyos bűnné válhat, ha miatta az ember sú‐
lyos parancsokat nem tart meg. Kísérői a szomorúság és az önsajnálat,
mely ismét lustaságot gerjeszt.
Leküzdésében fontos szerepe van a nevelésnek, a családnak, a jó pél‐

dának, a játéknak (nemcsak a gyermek számára). Fontos a pihenés és a
tevékenység helyes arányának megtalálása, a lélek felfrissülése az ünne‐
peken (ld. harmadik parancsolat). A tanulásban és a munkában az öncé‐
lúság, kapkodás, szervezetlenség kerülése, a szórakozásban a lélek épü‐
lését  szolgáló   tárgyak,  eszközök,   témák.  A  gyermeknevelésben  káros
lehet a kényeztetés, a javak mértéktelen ajándékozása, mely hozzászok‐
tat a dolgok fáradság nélküli birtoklásához
Népi vallásossági elem: Hagyományosan a szerdát tekintették a lus‐

taság/jóra való restség elleni küzdelem napjának.
Néprajzi adalék:  A hagyományos  falusi életben a tétlenség az egyik

legnagyobb bűnnek, minden rossz forrásának számított. Ezért téli idő‐
ben, amikor a föld nem adott elég munkát, az asszonyok‐lányok kézi‐
munkával, szövéssel, fonással, varrással, a férfiak faragással s más kéz‐
műves   tevékenységgel   minden   idejüket   kihasználták.   A   lányok
hozományának  mennyisége  és minősége nem annyira  anyagi okokból
volt fontos, mint inkább a lány erényeinek, gondosságának és szorgal‐
mának bizonyságaként (háztűznéző).
Az eredetmagyarázó néphagyomány szerint Isten a legyet a tetűvel, a

bolhával és a szúnyoggal együtt a lustaság büntetésére teremtette.394

394 Vö.  http://lexikon.katolikus.hu/L/lustas%C3%A1g.html.  Letöltés  dátuma:  2015.
12. 11.



A lustaság az erkölcstanban 203

Legvégül: a jóra való restség, ill. a restség oldalágainak nevezhető a
melankólia, a pesszimizmus, illetve a depresszió, de ezek – bizonyára izgal‐
mas – tárgyalása szükségképpen túlnyúlik az erkölcsteológia keretein.



SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.Praem.

A hét főbűn kánonjogi megközelítése*

Amikor  a  bűnök  megítéléséről  beszélünk  –  azoknak  bármilyen  osztá‐
lyozásában395 –, olyan kérdéskört érintünk, amely az erkölcsteológia,  a
dogmatika (vö. szentségtan), és a kánonjog érintkezési pontján találha‐
tó. A kánonjog – szemben a kanti koncepciót követő jelenlegi állami jog‐
rendszerek   jogelméleti  felfogásával  –  az   isteni   joghoz  való  közvetlen,
vagy közvetett kötődése révén, megőrizte az erkölccsel való szoros kap‐
csolatát.  Éppen   ezért,   a  kánonjogon  belül  a  bűn   és  bűncselekmény
(peccatum  –  delictum),  valamint  az   elégtétel   és  büntetés   (penitentia  –
sanctio) egymástól történő elhatárolása nem valósul meg teljesen tiszta
formában. Erdő Péter bíboros ez irányú legutóbbi kutatásaiból pontosan
tudjuk,396 hogy ez a jelenség az Egyház korai fegyelmi hagyományának
a sajátossága. Ennek ellenére még a 12–13. században (pl. Peñaforti Szt.

* Készült a  St. Michael’s Abbey‐ben (Silverado, CA, USA)  és az  Universidad de Las
Palmas Jogtudományi Karán. Elhangzott a Teológiai Tanárok Konferenciáján, 2015. ja‐
nuár 30‐án (Budapest). A kutatás az Instituto de Derecho Europeo Clásico (IDEC) támo‐
gatásával, az OTKA K 106300 projekt keretében valósult meg.

395 Vö. például  T.  DEMAN, Péché. Distinction spécifique, in A. VACANT ‐ E. MANGENOT ‐
É.  AMANN  (sous la direction),  Dictionnaire  de Théologie Catholique, XII. Paris 1933 (to‐
vábbiakban DThC) 159–165.

396 ERDŐ P., A bűn és a bűncselekmény – két alapvető fogalom viszonya az egyházi jog tük‐
rében – I. rész, in Kánonjog 12 (2010) 17–32; UŐ, A bűn és a bűncselekmény – két alapvető
fogalom viszonya az egyházi jog tükrében – II. rész, in Kánonjog 13 (2011) 7–20; UŐ, A bűn
és a bűncselekmény (Pázmány Könyvek Sorozat 8), Budapest 2013; UŐ, Il peccato e il de‐
litto.  La  relazione   tra  due  concetti   fondamentali  alla   luce  del  diritto  canonico  (Pontificia
Università della Santa Croce; Monografie Giuridiche 44), Milano 2014.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 205

Raimund gyóntatói Summája)397, majd az azt követő nagy hatást kiváltó
Summa‐irodalomban398 – mint például az 1338‐as Summa Pisana‐ban399 –,
de a késői középkori és barokk kori nagyszámú kazuisztikus gyóntatási
segédkönyvben sem történik meg a két – az erkölcs, ill. a jog területéhez
tartozó – kategória teljes elkülönítése.400 Hangsúlyoznunk kell, hogy az
egyértelmű distinkció – amint arra Erdő Péter rámutatott – éppen a kér‐
dés teológiai háttere miatt még a CIC (1917)‐ben, de a hatályos CIC és a
CCEO  szövegében  sem  következett  be.401  Ennek   indoka,  hogy  a  bűn
(peccatum)  elkövetésével  bűncselekményt  (delictum)   is  megvalósíthat  a
személy; a bűncselekmény szankcionálása tekintetében pedig a hatályos
Egyházi Törvénykönyv 1341. kánonjában mindmáig kifejezetten és hang‐
súlyosan a legvégső eszköznek tekinti a büntetőeljárás lefolytatását, ill.
a büntetés kiszabását,  éppen  az  egyházi  büntetések  elsődlegesen  gyó‐
gyító jellegéből fakadóan.402 
Nem szabad azonban figyelmen kívül hagynunk, hogy a bűncselek‐

mény  a  külső   fórumon  megvalósuló  büntetendő  cselekmény,  nem  a
bűn elkövetésének a ténye.403 Büntetendő cselekménynek pedig „a bün‐
tető törvény  vagy  parancs  szándékosság  vagy  gondatlanság  miatt  sú‐
lyosan beszámítható, külső megsértését nevezzük.”404 A kánonjognak az
isteni joghoz való szoros kötődése révén azonban ide sorolható a termé‐

397  X.  OCHOA  –  A.  DIEZ  (ed.),  S.  Raimundus  de  Penniaforte,  Summa  de  paenitentia
(Universa Bibliotheca Iuris 1/B), Roma 1976. A kérdésről pl. SZUROMI SZ. A., A temetésre
vonatkozó egyházfegyelem a XII–XIII. században (La discipline d’inhumation du XIIe et XIIIe

siècle), Budapest 2007, 98–112.
398 ERDŐ P.,  Geschichte der Wissenschaft vom kanonischen Recht. Eine Einführung  (Kir‐

chenrechtliche Bibliothek 4), Berlin 2006, 100.
399 Vö. SZUROMI SZ. A., Some Canonical Manuscripts in the Collection of the National Lib‐

rary of St. Petersburg, in Archiv für katholisches Kirchenrecht 179 (2010) 20–26, különösen
21–28.

400 ERDŐ P., A bűn és a bűncselekmény (Pázmány Könyvek Sorozat 8), 62–77.
401 Uo. 80–81, 84, 133.
402 D.  ASTIGUETA,  Medicinalità della pena canonica, in  Periodica 99 (2010) 251–304; vö.

részletesen SZUROMI SZ. A., A vezeklés mint egyházi büntetőintézkedés, különös tekintettel a
korai és a középkori keleti vezeklési gyakorlatra, in Iustum Aequum Salutare IX/1 (2013) 155–
161.

403 ERDŐ P., Egyházjog (Szent István kézikönyvek 7), Budapest 20145, 609.
404 Uo. 15.



206 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

szet‐,  vagy   isteni   törvény  ellenes  cselekedet   is.405 A   természettörvény
(lex naturalis), az örök törvényben részesedett értelmes teremtmény által
természeténél   fogva   ismert   törvény,  amely   így  a   lehető  legszorosabb
kapcsolatban  van  az  erkölccsel  és  a   lelkiismerettel.406 A  pozitív   isteni
törvény pedig (lex positiva divina), a természetfeletti rendben adott és a
kinyilatkoztatásból   ismert   törvényt   jelenti.407  A  kánonjogi   rendszeren
belül a fentiek alapján két ág foglalkozik a bűnökkel: a szentségi jog (a
szentségek vételéhez szükséges feltételek408, különösen  pedig a bűnbá‐
nat szentségének felvételéhez tartozó bűnbevallás  tartalmáról409), vala‐
mint a büntetőjog, abban az esetben, ha a bűn bűncselekményt valósít
meg.

I. A bűnök kategóriái és a korábbi kánonjogi források

A bűnök fajtáinak több felosztása ismert.410  Itt elsődlegesen szeretnénk
különbséget tenni a kánonjogi kérdés megalapozásához, a súlyos/halá‐
los  (peccata  mortalia) és  bocsánatos  bűnök  (peccata  venialia);  valamint  a
bűn   elkövetését   lehetővé   tévő  hajlamok  vagy   irányultságok,  azaz   a
vitium‐ok  között.  Azok  a  halálos  bűnök,  amelyeket  a  krisztushívő ke‐
resztsége után követett el – amint arra már utaltunk – az egyházfegye‐
lem által kifejezetten rögzített szükséges tartalmát képezik a gyónásnak,
amennyiben még a bűnbocsánat szentsége által nem kerültek közvetle‐
nül – azaz nem implicite – feloldozásra. Ettől eltérően, a keresztség utá‐
ni vitiumok, amelyeknek kiemelkedő kategóriája a hét főbűn (kevélység,
fösvénység, bujaság, irigység, torkosság, harag, a jóra való restség), le‐
hetséges,  de  nem  szükséges  elemei  minden  egyes  gyónásnak.  A  CIC

405 Uo. 616; vö. CIC Can. 1399.
406 S. THOMAE AQUINATIS,  Summa Theologiae (Biblioteca de autores cristianos 466), II.

Madrid 1952. I–II q. 91 art. 2; vö.  SZUROMI SZ. A.,  Jog – kánonjog (Jogelméleti vázlat), in
Iustum Aequum Salutare III (2007/2) 199–207, különösen 300.

407 Vö. Uo.
408 Vö. A. PIOLANTI (a cura di), I sacramenti, Città del Vaticano 1959, 289–291.
409 CIC Can. 988 §§ 1–2.
410 Pl. É. JOMBART, Péché, in R. NAZ (sous la direction), Dictionnaire de Droit Canonique,

VI. Paris 1957, 1282–1286, különösen 1283–1284.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 207

(1917)‐et  kommentálva  Stanislaus  Woywod  O.F.M.  és  Callistus  Smith
O.F.M. a Can. 902 kapcsán kifejti, hogy ez utóbbiak  általánosságban  a
gyónás  tartalmának  „materia   libera”‐jához  tartoznak. Ettől  függetlenül,
az említett szerzők hangsúlyozzák, hogy a peccata capitula olyan intenci‐
ót valósítanak meg, amelyek súlyos bűnöket eredményezhetnek, így a
felettük érzett bűnbánat gyógyítja a lelket és kifejezi az Isten törvényé‐
nek  a  megsértése  feletti  szomorúságot,  azaz  meggyónásuk  ajánlott.411

Ennek  az  értelmezésnek  az  egyre  világosabb  megalapozását  nyomon
követhetjük a 4. századi egyházi forrásoktól kezdve. 
A patrisztikus időszak alapvető szerzője, a pontus‐i születésű Evagrius

Ponticus (†399),412 aki biblikus források alapján ’Aντιρρητικός című mű‐
vében fejtette ki a nyolc főbűnről szóló elméletét.413 Ismert, hogy Evagri‐
us‐t – akinek a munkái nagy hatást gyakoroltak Johannes Cassianus‐ra
(†430/435)  [vö.  De   institutis  coeniborum  et  de  octo  principalium  vitiorum
remediis],414 Maximus Confessorra (†662),415 jóval később pedig Damasz‐
kuszi Szent Péterre (†1156/1157)416 – a II. Konstantinápolyi Zsinat Órige‐
nésszel   (†254)   és  Vak  Didymus‐szal  (†394)   együtt   553‐ban   elítélte.
Az utóbbi  szerzők  azonban  ennek  ellenére  forrásként  szolgáltak  a kö‐
zépkori latin kánonjogi gyűjtemények számára, a  Decretum Gratiani‐t is
beleértve   (1140  körül).417  Evagrius  Ponticus  említett  műve  ellenben  –

411 S.  WOYWOD  ‐ C.  SMITH,  A Practical Commentary  on the Code of Canon Law, New
York ‐ London 19577, 509. 

412 A. GUILLAUMONT,  Introduction:  Étude historique et doctrinale,   in Évagre le  Pontique,
Traité pratique ou le moine (Sources chrétiennes 170), I. Paris 1971, 21–125, különösen 34.

413 B. ALTANER, Patrology (transl. H. C. GRAEF), 1961, 306.
414 J.‐C. GUY (ed.),  Jean Cassien. Institutions cénobitiques (Sources chrétiennes 109), Pa‐

ris 1965; B.  ALTANER,  Patrology, 538;  A.  DI BERARDINO ‐  J.  QUASTEN (ed.),  The Golden Age of
Latin Patristic Literature. From the Council of Nicea to the Council of Chalcedon (Augustini‐
an Patristic Institute – Rome, Patrology IV), Westminster, Maryland 1986, 512–515.

415 B. ALTANER, Patrology, 629–633.
416 The Oxford  Dictionary  of Byzantium  I. New York  ‐ Oxford 1991, 580; G.  PETERS,

Peter  of  Damascus.  Byzantine  Monk  and  Spiritual  Theologian  (Studies  and  Texts  175),
Toronto 2011.

417 Vö. Origenes: D. 36 c. 3; D. 45 c. 17; D. 1 c. 45 de pen.; D. 3 c. 34 de pen.; C. 8 q. 1
cc. 15–16, 18; C. 11 q. 3 cc. 21‐22; C. 16 q. 7 c. 9; C. 23 q. 1 c. 1; C. 24 q. 3 cc. 3–4, 7, 11; C.
24 q. 3 c. 38; C. 26 q. 2 c. 9; C. 32 q. 2 c. 4; D. 2 c. 76 de cons. Didymus: D. 5 c. 40 de cons. 



208 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

melyet jelenleg csak szírül és örményül ismerünk418 – nem tudott közvet‐
len hatást kiváltani ugyanezen kánonjogi kollekciókra. A latin egyház‐
atyák közül Nagy Szt. Gergely pápa (590‒604)419 volt az, aki elsődleges
befolyást gyakorolt a hét főbűn kifejtésében a későbbi  gyűjteményekre
és  értelmezésekre.  A  Moralia   in   Iob  című  terjedelmes művében  önálló
könyvet (XXI.) szentelt a bűnökből történő megtérésnek,420 amelyen be‐
lül a 45. fejezetben (87. bekezdés) sorolja fel a főbűnöket, egyértelműen
a  „vitium”  kategóriát  alkalmazva  rájuk.  Bevezetésként  rögzíti,  hogy  a
kevélység (superbia) – amely kiemelkedik a hét főbűn  közül – minden
bűn kiindulópontja.421 Ebben a felsorolásban már a hetes felosztás szere‐
pel (luxuria,  gula,  avaritia,  acedia,  ira,  invidia,  superbia), melyből  öt lelki,
kettő pedig   testi  „capitulum  vitium”.422 Ugyanitt  azt   is  világossá   teszi
Nagy Szt. Gergely, hogy a „lelki harcban”  csakis az egyes főbűnökkel
ellentétes hét lelki erénnyel lehetséges győzni (vö.  castitas,  temperantia,
caritas,  industria,  patientia,  humanitas,  humilitas).  A  88.  bekezdésben  az
egyházatya részletezi a főbűnökből származó tényleges bűnöket,423 a 89.
bekezdésben pedig az egymással való szoros kapcsolatukat tárgyalja.424

A  Decretum  Gratiani  négy  kánonja   idézi  Moralia   in   Iob‐ot   (D.   38   c.
10=Moralia: 15.3; C. 3 q. 7 c. 5=Moralia:  Prefatio; C. 11 q. 3 c. 70=Moralia:
19. 23; D. 3 c. 43 de pen.=Moralia: 18.22), ez azonban nem terjed ki sem a
megtérésről szóló könyv, sem a hét főbűn Nagy Szt. Gergely pápa általi
felsorolásának átvételére. Az 1338‐ban összeállított Summa Pisana425 szö‐
vege azonban a vitium capitalium meghatározásánál egyértelműen Nagy

418  FRANKENBERG  (ed.),  Evagrius  Ponticus,  Antirrhétique,  Berlin  1912,  472–545;  H.  B.
SARGHISIAN, Vie et œuvres du saint Père Évagre le Pontique traduites du grec en arménien au
Ve siècle, Venise 1907.

419 B. ALTANER, Patrology, 556–565. 
420 R. GILLET DE GAUDEMARIS (ed.),  Morales sur Job I‐II (Sources chrétiennes 32), Paris

1952; vö. Moralia in Job. Morals on the Book of Job by Saint Gregory the Great, III. Lexing‐
ton, KY 2012, 393–467.

421 Uo. III. 453.
422 Uo.
423 Uo.
424 Uo. 454.
425 Kiadása: Lugduni 1519; vö.  ERDŐ P.,  Geschichte der Wissenschaft vom kanonischen

Recht. Eine Einführung (Kirchenrechtliche Bibliothek 4), Berlin 2006, 100, 118.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 209

Szent Gergely pápára hivatkozik.426 BARTHOLOMEUS DE PISANA O.P. műve –
amely önállóan is foglalkozik az egyes főbűnökkel427 – lényegileg függ a
Summa Ioannina‐tól (1280 és 1298 között).428 A kánonjogi tudománytörté‐
neti  osztályozás  a  Summa  Pisana‐t  a  „summae   confessorum”  –  azaz  a
gyóntatói summák – közé sorolja, melyeknek tartalmi jellegzetessége a
kánonjogi összegzéseken túl, számos teológiai definíció felsorolása, kü‐
lönösen az erkölcstan területéről.429 A  Summa Pisana  tükrében  a  vitium
anyaga („materia vitii”) lehet bűn és bűncselekmény is.430 Annak ellené‐
re, hogy a Decretum Gratiani nem foglalkozik kifejezetten a vitium‐okkal,
mégis a gyónás anyagának a tárgyalásakor a súlyos/halálos bűnök köte‐
lező felsorolásán túl rendszeresen utal arra, hogy minden erkölcsi hibát
(error) ajánlott megvallani az Istennel való kiengesztelődés minél tökéle‐
tesebb  elnyeréséhez. Ennek alátámasztására  a  D.  1 c.  39  de paen.  Szt.
Ambrus  (†397)  25.  Sermo‐ját   idézi431;  a  D.  1  c.  81  de  paen.  pedig  Szt.
Ágoston (†430) 351. Sermo‐jának a részletét használja.432 Gratianus Mes‐
ter mindezen túl Nagy Szt. Leó pápa (440‐461) 452. június 11‐én kelt le‐
veléből  (vö.  D.  1  c.  49  de  paen.)433  és  Petrus  Lombardus  (†1160/1164)
Sententiarum libri IV című művéből is jelentős szövegeket vesz át (D. 1 c.
88 de paen.434 és D. 6 c. 1 de paen.435). 

426  BARTHOLOMEUS  DE  PISANA,  Summa  de  casibus,  1475,  p.  367b:  „Vitia  capitalia  sunt
septem ab una radice procedentia. Nam secundum doctrinam gregorii xxxi moralium. Radix
tocius mali est superbia et de hac nascentur semptem vicia scilicet inanis gloria ita tristicia.
auaricia. gula. et luxuria. Et de inani gloria secundum eundem septem filie oriuntur. scilicet
inobedientia. iactantia ypocrisis. contentio. pertinatia. discordia. nouitatum presumptio.”

427 Például BARTHOLOMEUS DE PISANA, Summa de casibus, 1475, pp. 351b–352a.
428 ERDŐ P., Geschichte der Wissenschaft vom kanonischen Recht, 99.
429 Uo. 100, 118.
430 BARTHOLOMEUS DE PISANA, Summa de casibus, 1475, fol. 367b.
431 AE. FRIEDBERG (ed.), Corpus iuris canonici, I. Lipsiae 1879 (repr. Graz 1955); továb‐

biakban: FRIEDBERG I) 1167. 
432 FRIEDBERG I. 1181–1182.
433 P. JAFFÉ, Regesta pontificum romanorum ab condita Ecclesia ad annum post Christum

natum  MCXCVIII,  ed.   secundum   curaverunt  S.  LOEWENFELD  (JL:   a.   882–1198),   F.
KALTENBRUNNER (JK: ?–590), P. EWALD (JE: a. 590–882), Lipsiae 1885 (repr. Graz 1956) JK
485 (263); vö. FRIEDBERG I. 1170.

434 FRIEDBERG I. 1187–1189.
435 Uo. 1242–1244.



210 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

A  IV.  Lateráni  Zsinat  (1215)  előírta  minden  hetedik  életévét  betöltött
hívő számára (vö. aetas discretionis) az évenkénti gyónást, lehetőleg hús‐
véti időszakban, hogy méltón vehessék magukhoz az oltáriszentséget.436

A zsinat 21. határozata részletesen beszél a bűnbocsánat szentségének a
kiszolgáltatásáról, kifejezetten említve a bűnös és a megvallott bűn kö‐
rülményeinek a gyóntató által történő alapos mérlegelését.437 A szöveg,
amely  bekerül  a  Liber  Extra‐ba   (X  5.38.12)438,  azonban  nem   tér  ki  a
peccatum és a vitium közötti megkülönböztetésre, ahogy a bűnök katego‐
rizálására sem, pusztán általánosságban beszél „minden bűn” meggyó‐
násáról („omnia sua peccata”).439 Az idézett rendelkezés a krisztushívők
tényleges vallásos életében nem előzmények nélküli, amelyre kiemelke‐
dő példa a 11‒12. századi katonák és csatába vonuló személyek gyónási
gyakorlata, különösen a keresztes hadjáratok idején.440 Rabanus Maurus
(†856) szerint, a gyónás a bűnbánat lényegéhez tartozik, így elengedhe‐
tetlenül   szükséges   a   bűnbocsánat   elnyeréséhez.  Huguccio  (†1210)441

azon  a  véleményen  van,  hogy  a  bűnbánat  külső kifejezésére  szükség
van a kiengesztelődéshez, ezért szükséges pap előtt, gyónás útján meg‐
szabadulni a vétkektől.442 A gyónás anyagához kötelezően hozzá tarto‐
zik Huguccio szerint az elkövetett halálos bűnök felsorolása; a vitium‐ok

436 COD 245.
437 Conc. Lateranense IV (1215), Const. 21: „(…) Sacerdos autem sit discretus et cautus,

ut more periti medici superinfundat vinum et oleum vulneribus sauciati, diligenter inquirens
et  peccatoris  circumstantias   et  peccati,  per  quas  prudenter   intelligat,  quae   illi  consilium
debeat exhibere et cuiusmodi remedium adhibere, diversis experimentis utendo ad sanandum
aegrotum (…).” COD 245.

438 AE. FRIEDBERG (ed.), Corpus iuris canonici, II. Lipsiae 1881 (repr. Graz 1955; továb‐
biakban: FRIEDBERG II) 887–888.

439 Conc. Lateranense IV (1215), Const. 21: „Omnis utriusque sexus fidelis, postquam ad
annos discretionis pervenerit, omnia sua solus peccata confiteatur fideliter, saltem semel in
anno proprio sacerdoti (…).” COD 245.

440 D. S. BACHRACH, Lay confession to priests in light of wartime practice (1097‐1180), in
Revue d’Histoire Ecclésiastique 102 (2007) 76–99.

441 W. P.  MÜLLER,  Huguccio:  The  Life,  Works  and  Thought of  a Twelfth‐century  Jurist
(Studies in Medieval and Early Modern Canon Law 3), Washington D.C. 1994.

442 SZUROMI SZ. A., Egyházi intézménytörténet (Bibliotheca Instituti Postgradualis Iuris
Canonici Universitatis Catholicae de Petro Pázmány nominatae  I/4), Budapest 2003,
137–138.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 211

meggyónásának  kérdését   azonban  nem   érinti   summájában   (1188).443

Liège‐i Alger (†1132)  De misericordia  et  iustitia  című művében  (1095 és
1121 között)444 már részletesen taglalja a bűnbánat és a feloldozás teoló‐
giai hátterét és azt egyértelműen a szentségek közé helyezi el. Művében
négy helyen idézi a Moralia in Iob‐ot, de ezek között nem kap helyet az
említett XXI. könyv.445 XI. Benedek pápa (1303–1304) pedig 1304. febru‐
ár 17‐én kelt  Inter cunctas sollicitudines kezdetű konstitúciójában kifeje‐
zetten  a  gyónás  elengedhetetlen  anyagaként  említi  a  halálos  és  a  na‐
gyobb bűnök (peccatum) szám szerint történő megvallását, a vitiumokról
ellenben ő sem tesz említést.446 A 13. századi szerzők (Alanus de Insulis
[†1202], Alexander Halensis [†1245], Albertus Magnus [†1280]) különb‐
séget tettek a tökéletes (contritio perfecta) és a nem teljesen tökéletes bá‐
nat között (contritio imperfecta).447 A tökéletes bánat természeténél fogva
és szükségszerűen elnyeri a feloldozást.448 Fontos megjegyeznünk, hogy
Joseph Goering 2008‐ban felhívta a figyelmet egy valószínűleg 1155 és
1165   között   íródott  Homo   quidam  című   rövid   műre   (Avranches,

443 Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat.  lat.  2280; vö. O. PŘEROVSKÝ  (ed.),  Huguccio
Pisanus, Summa Decretorum Distinctiones, I: I–XX, Vatican City 2006.

444 R.  KRETZSCHMAR,  Alger  von  Lüttichs  Traktat  „De  misericordia  et   iustitia”  (Quellen
und  Forschungen  zum  Recht   im  Mittelalter  2),  Sigmaringen  1985   (továbbiakban:
KRETZSCHMAR).

445  Moralia:   1.1.1=Alg.   1.44   (KRETZSCHMAR  220);  Moralia:   5.11.25   +   25.16.36   +
25.16.37=Alg. 2.34 (KRETZSCHMAR 279); Moralia: 25.16.34=Alg. 2.5 (KRETZSCHMAR 259–260);
Moralia: 32.20.39=Alg. 1.16 (KRETZSCHMAR 202).

446  „(…)  Licet  (…)  de  necessitate  non  sit,   iterum  eadem  confiteri  peccata:  tamen,  quia
propter erubescentiam, quae magna est poenitentiae pars, ut eorundem peccatorum iteretur
confessio,   reputamus   salubre,   districte   iniungimus,   ut   Fratres   ipsi   confitentes   attente
moneant,   et   in   suis   praedicationibus   exhortentur,   quod   suis   sacerdotibus   saltem   semel
confiteantur   in  anno,  asserendo,   id  ad  animarum  profectum  procul  dubio  pertinere.” H.
DENZINGER – A. SCHÖNMETZER (ed.), Enchiridion symbolorum, definitionum et declarationum
de rebus fidei et morum, Freiburg 1976.36  470; vö. RADÓ P., Enchiridion liturgicum, II. Ro‐
mae‐Friburgi‐Barcinone 1961, 767.

447 SZUROMI SZ. A., Egyházi intézménytörténet, 138. A bűnbocsánat szentségének 1140
és 1234 közötti kánonjogi hátteréről részletesen vö. J. GOERING, The Internal Forum and
the Literature of Penance an Confession, in  W. HARTMANN  ‐ K. PENNINGTON (ed.),  The His‐
tory of Medieval Canon Law in the Classical Period, 1140–1234 (History of Medieval Can‐
on Law 6), Washington D.C. 2008, 379–428. 

448 RADÓ P., Enchiridion liurgicum, II. 777–780.



212 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

Bibliothèque  Municipale,  Ms.  136),  amely  a  plébániai  használatról  ta‐
núskodik és a gyónás kortárs folyamatát rögzíti. A benne olvasható szö‐
veg szerint, miután a gyónó megtette bűnbevallását, a gyóntató további
kérdéseket  fogalmaz  meg  a  „hét  főbűn  és  a  tízparancsolat  alapján”.449

Ez a kéziratos forrás jól mutatja, hogy a vitium capitaliumok, ha nem is a
gyónás kötelező anyagaként, de a bűnöket és a bűnbánó lelki habitusát
feltáró eszközként fontos szerepet játszottak az érett középkori peniten‐
ciális gyakorlatban.
A  bűnbánatról  alkotott   teológiai   felfogás   fejlődésében  Aquinói  Szt.

Tamás írásai döntő szerepet töltöttek be. A Summa Theologiae‐ben önálló
questio‐t szentelt a  vitiumoknak és a bűnöknek  (Questio 71:  De vitiis et
peccatis secundum se)450, valamint a bűnök kategóriáinak (Questio 72: De
distinctione peccatorum).451 A Questio 71‐ben külön artikulusokra bontva
beszélt  a  vitiumról  az  erényekkel,452 majd  az  emberi  természettel  való
összehasonlításban,453  a  vitiumról  és  az  abból  fakadó  cselekményről;454

de felvetette azt a kánonjog számára jelentős kérdést is, hogy vajon min‐
den bűn  egyúttal valamely cselekményben történő megnyilvánulást  is
jelent‐e.455 Szt. Tamás Arisztotelész, Ciceró és Szt. Ágoston véleményé‐
nek figyelembevételével megállapítja, hogy a vitium és az erény (virtus)
ellentétben állnak egymással.456 Hasonló módon, a  vitium és a  peccatum
ellentétes  az  emberi  értelem   rendjével  és  az  örök   törvénnyel.  Mivel
azonban az emberi természet kettős, azaz értelmi és érzési szinten álló;
így állítható, hogy a vitium és a peccatum az értelem rendjével ellentétes,

449 J. GOERING, The Internal Forum and the Literature of Penance on Confession, 396–397;
vö.  P.  MICHAUD‐QUANTIN  (ed.),  Un  manuel  de   confession   archaïque  dans   le  manuscrit
Avranches 136, in Sacris erudiri 17 (1966) 5–54. 

450 S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, II. 467–476. I‐II q. 71.
451 Uo. II. 476–487. I‐II q. 72.
452 Uo. II. 468–469. I‐II q. 71 a. 1.
453 Uo. II. 469–470. I‐II q. 71 a. 2.
454 Uo. II. 470–471. I‐II q. 71 a. 3.
455 Uo. II. 472–474. I‐II q. 71 a. 5.
456 I‐II q. 71 a. 1: „Unde in plus se habet vitium quam aegrotatio vel moribus: sicut etiam

virtus in plus se habet quam sanitas: nam sanitas etiam quaedam virtus ponitur in Physic. Et
ideo   virtuti   convenientius   opponitur   vitium   quam   aegrotatio   vel  moribus.”  S.  THOMAE

AQUINATIS, Summa Theologiae, II. 469.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 213

pusztán  érzési  szinten  álló  emberi   természet  előtérbe  kerülésén  alap‐
szik.457 A 3. artikulusban a vitium és az azon alapuló cselekedet problé‐
máját   Szt.  Tamás   a  potentia  –  actus  tan   alkalmazásával   oldja  meg.
A vitium folyamatos jelenléte a személyben rossz habitust – a bűnök el‐
követésére alkalmas intenciót – eredményez. A megvalósuló cselekedet
(actus)   viszont   túlmutat   a   cselekedet  megvalósításának   szándékán
(intentio). Ez a vitium esetében azt jelenti, hogy a vitium‐ot hordozó rossz
habitusnál rosszabb a vitium valamely cselekményben történő megvaló‐
sulása.458 Ez azonban – ahogy az Joseph F. Delany értelmezéséből is jól
látszik – már konkrét bűn megvalósítását jelenti, amely a vitium‐ból fa‐
kadó gyengeségre épül.459 Aquinói Szt. Tamásnak ez a distinkciója vilá‐
gossá teszi, hogy miért tartózkodnak a kánonjogi gyűjtemények és szer‐
zők a főbűnöknek  az utalás  szintjén túl történő említésétől. A  Summa
Theologiae I‐II q. 71, 5. artikulusa – amint arra fentebb utaltunk – fontos
adalékokkal szolgál témánk szempontjából.  Ennek fényében – mivel a
bűnt valamely cselekedettel, vagy attól történő tartózkodás révén is el
lehet követni – a bűnnek nem kell megnyilvánulnia valamely tevőleges
cselekményben.  Szt.  Tamás  megkülönböztet  belső   (interior)   és  külső
(exterior) cselekményt, továbbá mindkettő szempontjából hangsúlyozza
az akarat működését, azaz annak akaratlagos  voltát, hiszen az emberi
cselekményt (actus humanus) éppen az emberi szabad akarat működése
teszi „emberi”‐vé.460 A valaminek a meg nem tételében megnyilvánuló

457  I‐II  q.  71  a.  2:  „Ad   tertium  dicendum  quo   in  homine   est  duplex  natura,   scilicet
rationalis et sensitiva. Et quia per operationem sensus homo pervenit ad actus rationis (…)
Ex  hoc   autem  vitia   et  peccata   in  hominibus  proveniunt,   quod   sequuntur   inclinationem
naturae  sensitivae  contra  ordinem  rationis  (…)  Unde  eiusdem  rationis  est  quod  vitium  et
peccatum sit contra ordinem rationis humanae, et quod sit contra legem aeternam  (…).”  S.
THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, II. 470.

458  I‐II q. 71 a. 3: „Ad tertium dicendum quod habitus est causa actus in genere causae
efficientis: sed actus est causa habitus in genere causae finalis, secundum quam consideratur
ratio  boni   et  mali.  Et   ideo   in  bonitate   et  malitia   actus  praeeminet  habitui.”  S.  THOMAE

AQUINATIS, Summa Theologiae, II. 471.
459 J. F. DELANY, Vice, in The Catholic Encyclopedia, XV, New York 1913, 403–404.
460 Vö.  I‐II  q.  71 a.  6:  „Quod  autem  aliquis  actus sit  humanus,  habet ex  hoc quod est

voluntarius (…) sive sit voluntarius quasi a voluntate elicitus, ut ipsum velle et eligere, sive
quasi  a voluntate  imperatus,  ut  exteriores  actus  vel  locutionis  vel  operationis”.  S.  THOMAE

AQUINATIS, Summa Theologiae, II. 475.



214 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

bűn ellentétes az arra vonatkozó előírással, azonban mindössze addig,
amíg ez az előírás fennáll.461 
Így érthetővé válik számunkra az egyházi büntetőjog bűncselekmény‐

nyel (delictum) kapcsolatos álláspontja, amely lényegi elemként említi az
egyházi törvény külső, erkölcsileg és jogilag beszámítható megsértését,
amely magában foglalja az akarat (voluntas) működését (vö. szándékos‐
ság, vagy vétkes gondatlanság). A kérdés részletes kifejtését megtalál‐
juk mind a  Decretum Gratiani‐ban462, mind a  Liber Extra‐ban (1234)463; a
dolus  vonatkozásában   az   említett   forrásokon   túl,   a  Liber  Sextus‐ban
(1298)464  és  a  Clementinae‐ben   (1317)465;  a  culpa  tekintetében  pedig  az
Extravagantes communis‐ban (1500/1503)466 és jóval később a Trienti Zsi‐
naton.467

A Trienti Zsinat (1545‒1563) több szesszión foglalkozott a bűnök és a
bűnbánat kérdésével, melyekről kifejezett formában a VI., VII. és a XIV.
szesszión tárgyalt. A megigazulás területén elterjedt tévedésekkel kap‐
csolatosan az egyetemes zsinat kifejti, hogy mit jelent Ádám bűne óta az
áteredő bűn, és miként vált a „harag gyermekévé” az emberi természet,
illetve miként változtatott a bűn rabszolgaságán Jézus Krisztus eljövete‐
le. A VI. szesszió első két fejezete így a bűn és a bűnből való szabadulás

461  I–II  q.  71  a.  5:  „Et   tunc  actus   iste   interior  vel   exterior  per  accidens   se  habet  ad
omissionem:   quia   omissio   sequitur   praeter   intentionem   (…)   Et   ideo   peccatum   potest
contingere sive aliquas faciat quod non debet, sive non faciendo quod debet: sed meritum non
potest esse nisi aliquis faciat voluntarie quod debet. Et ideo meritum non potest esse sine actu,
sed   peccatum   potest   esse   sine   actu   (…)   peccatum   omissionis   contrariatur   praecepto
affirmativo, quod obligat semper, sed non ad semper. Et ideo solum pro tempore illo aliquis
cessando ab  actu peccat,  pro quo  praeceptum  affirmativum  obligat.”  S. THOMAE AQUINATIS,
Summa Theologiae, II. 474.

462 D. 32 c. 11: FRIEDBERG I. 120; D. 50 c. 47: FRIEDBERG I. 196; D. 81 c. 1: FRIEDBERG I. 281;
C. 2 q. 5 c. 20: FRIEDBERG I. 462–463; C. 11 q. 3 c. 21: FRIEDBERG I. 648–649; D 1 cc. 14, 20 de
poen.: FRIEDBERG I. 1161, 1163.

463 X 1. 11. 4, 17: FRIEDBERG II. 119, 124; X 5. 3. 33–34, 46: FRIEDBERG II. 762–763, 767.
464 VI 1. 2. 2: FRIEDBERG II. 938.
465 Clem. 5. 4. un.: FRIEDBERG II. 1184.
466 Extrav. Com. 3. 12. 2: FRIEDBERG II. 1285–1286.
467  Conc.   Tridentinum  (1545–1563),   Sessio  XXIV   (11   nov.   1563),  Canones   super

reformatione circa matrimonium, Cap. V: COD 758.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 215

általános doktrinális és diszciplináris hátterét írja le.468 Ugyanez a szesz‐
szió nemcsak az áteredő bűntől való megszabadulásról beszél, hanem a
személyes bűnöknek a bűnbocsánat szentsége által történő feloldozásá‐
ról és az Istennel történő kiengesztelődésről. Ez utóbbi kapcsán – a ko‐
rábbi forrásokhoz hasonlóan – rögzíti, hogy a gyónás szentsége minden
olyan bűnnek a megbocsátását jelenti, amit a hívő keresztsége után kö‐
vetett el.469 A szöveg felsorolja azokat a különböző gyakorlatokat, ame‐
lyek kifejezik a bűnös által érzett bűnbánatot (böjt, alamizsna, imádság
és  más   lelki  cselekmények).  Érdemes  megjegyezni,  hogy  külön  kerül
említésre az általános bűnös állapot (habitus) miatti és a halálos bűnök
tételes bánata. Ismert, hogy a VII. szesszió 1547. március 3‐án pontosan
meghatározta a Krisztus által alapított, az Egyházra bízott és az üdvös‐
séget szolgáló hét szentséget.470 A XIV. szesszió pontos leírást ad a bűn‐
bocsánat szentségének formájáról és hatásáról.471 Ez utóbbi az elkövetett
bűnök alól, a feloldozás útján történő teljes megszabadulást, így az Is‐
tennel  való  kiengesztelődést   jelenti.  Hangsúlyoznunk  kell  az  „összes”
és „teljes” kifejezést (ad plenamque et perfectam), ami egyértelművé teszi a
megvallott és a fel nem sorolt (a szándékosan elhallgatott bűnök esetét
kivéve) bűnök megbocsátását, a gyóntató felhatalmazásának keretei kö‐
zött.472 Mindehhez   szükséges  a   rejtett  –  azaz  a   lelkiismeret‐vizsgálat
eredményeként felszínre nem került – bűnök alóli megszabadulás szán‐

468 Conc. Tridentinum (1545–1563), Sessio VI (13 ian. 1547), Decretum de iustificatione,
Capp. I‐II: COD 671.

469 Conc. Tridentinum (1545–1563), Sessio VI (13 ian. 1547), Decretum de iustificatione,
Capp. XIV: COD 676–677.

470 Conc. Tridentinum (1545–1563), Sessio VII (3 mart. 1547), canones de sacramentis in
genere, Cann. 1: COD 684.

471 Conc. Tridentinum (1545–1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sanctissimis
poenitentiae  et extremae unctionis sacramentis, Cap. III: COD 704–705. Vö. A.  AMATO,  I
pronunciamenti tridentini sulla necessità della confessione sacramentale nei canoni 6‐9 della
ses. XIV (25 novembre 1551), Roma 1974.

472 Conc. Tridentinum (1545–1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sanctissimis
poenitentiae et extremae unctionis sacramentis, Cap. III: „Qui quatenus in poenitentiae ad
integritatem   sacramenti,   ad   plenamque   et   perfectam   peccatorum   remissionem   ex  Dei
institutione requiruntur, hac ratione poenitentiae partes dicuntur.” COD 704.



216 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

déka (vö. „Ab occultis meis munda me, Domine!”).473 Ezt tovább részletezi
a zsinat szövege, amikor „minden” (omnes) keresztség után elkövetett és
még meg nem gyónt bűn megvallásáról beszél, amelyre a gyónó az iste‐
ni   jog  által  kötelezett.474 A  megfelelő előkészület  ezért  magában  kell,
hogy  foglalja halálos bűnök körültekintő számbavételét, de az elköve‐
tett  bocsánatos  bűnök   (peccata   venialia)  végiggondolását   is,   amelyek
ugyan nem szakítják el az embert az isteni kegyelemtől, azonban gyako‐
riságuk és a lélekre kifejtett káros hatásuk miatt ajánlatos a gyónásban
történő felsorolásuk. A két kategória közül a zsinat a halálos bűnt neve‐
zi meg a gyónás lényegi tartalmának, melyek esetében a körülmények
elmondása is jelentős, mivel ezek a cselekmény súlyosságának a megíté‐
léséhez elengedhetetlenek.475 Ez az a pont, ahol a halálos bűnben meg‐
nyilvánuló  főbűnök kifejtése  is  megjelenhet  a  gyónás  lényegi  tartalmá‐
ban. 
XIV. Benedek pápa (1740–1758) 1749. június 26‐i Apostolica Constitutio

kezdetű   enciklikája   véglegesen   összegezte   az   Egyház   bűnbocsánat
szentségével kapcsolatos álláspontjának teológiai és kánonjogi vonatko‐
zásait.476 A 16. pontban, Borromeo Szt. Károlyra  (†1584)  hivatkozva,  a
Decretum  Gratiani kánonjai kapcsán említett  error kifejezést használja a
gyónás   tartalmának   kifejtésekor   (vö.   „omnes   errores”),   amivel   a
peccatumok  és  a  vitiumok  megvallásának   lehető  legteljesebb  formájára
hívja fel a figyelmet.477 Ezek együttesen képesek az embereket további

473 Conc. Tridentinum (1545–1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sanctissimis
poenitentiae et extremae unctionis sacramentis, Cap. V: COD 705.

474 Conc. Tridentinum (1545–1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sanctissimis
poenitentiae et extremae unctionis sacramentis, Cap. V: COD 705.

475 Conc. Tridentinum (1545‐1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sanctissimis
poenitentiae  et  extremae  unctionis  sacramentis,  Cap.  V:  „Colligatur  praeterea,  etiam  eas
circumstantias in confessione explicandas esse, quae speciem peccati mutant, quod sine illis
peccata   ipsa  nec   a  poenitentibus   integre   exponantur,  nec   iudicibus   innotescant,   et   fieri
nequeat,  ut de gravitate criminum  recte censere possint, et poenam, quam oportet, pro illis
poenitentibus imponere.” COD 704–705.

476 BENEDICTUS XIV, Enc.  Apostolica Constitutio  (26  iun. 1749): P.  GASPARRI  ‐  J. SERÉDI
(ed.), Codicis iuris canonici fontes, II. Romae 1924, 240–252. 

477 Uo. II. 244.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 217

rossz cselekmények (malus) megtételére vezetni.478 XIV. Benedek levele
kiemelkedő befolyást gyakorolt a CIC (1917) bűnbocsánat szentségével
kapcsolatos kánonjaira.479

II. A Katolikus Egyház hatályos joga és a hét főbűn

A  Codex iuris canonici (1917) és az új  Egyházi törvénykönyv (1983), amint
arra  a  bevezetőben  utaltunk,  témánk  szempontjából,  kifejezett  formá‐
ban, csakis a bűnnel (peccatum) és a bűncselekménnyel (delictum) foglal‐
kozik. Az egyes szentségek tárgyalásánál fontos szerepet kap a szentsé‐
gek  megengedett   felvételéhez   elengedhetetlen   feltételek   felsorolása.
A szentáldozást tiltó fegyelmi előírások között szerepel a nyilvánvaló,
súlyos bűnben makacsul kitartó életállapot (CIC 915. kán.).480 Általános‐
ságban is igaz, hogy az a krisztushívő, aki tudatában van súlyos bűné‐
nek, csakis annak meggyónása után járulhat az oltáriszentség vételéhez
(CIC 916. kán.),481 kivéve azt a súlyos okot, amikor ennek nem tud ele‐
get tenni (azaz nincs lehetősége a gyónásra). Azonban ez utóbbi esetben
is köteles felindítani a tökéletes bánatot. Az említett kánonok nem érin‐
tik a bocsánatos bűnök (peccata venialia) és a vitium‐ok kérdését (beleért‐
ve a  peccata capitula‐t, ill. helyesebben  vitia capitalia‐t), ellenben a szent‐
ség   vételéhez   szükséges   „kellőképpen   felkészült”   állapot   általános
alapelve482 – különösen  a fenti korábbi forrásokra  tekintettel – minden
bizonnyal   kiterjed   az   ezek   fölött   érzett   bánat   kifejezésére   is.
A „dispositio animae” kifejezést ebben az értelemben magyarázza Arthur
Vermeersch és Joseph Creusen.483 Ugyanez érvényes a bérmálkozók ese‐
tében  a  CIC  889.  kán.  2.  §  alapján.  A  hatályos  Egyházi  törvénykönyv  a

478 Uo. II. 245.
479 A. VERMEERSCH ‐ J. CREUSEN, Epitome iuris canonici cum commentariis ad scholas et ad

usum privatum, II. Brugis‐Bruxelles 1925.2 107–108.
480 Ld. CIC (1917) Can. 855; vö. A. VERMEERSCH ‐ J. CREUSEN, Epitome iuris canonici, II.

66–67.
481 Ld. CIC (1917) Cann. 807, 856; vö. A. VERMEERSCH ‐ J. CREUSEN, Epitome iuris canonici,

II. 39–41, 69–70.
482 Vö. CIC Cann. 913–914.
483 A. VERMEERSCH ‐ J. CREUSEN, Epitome iuris canonici, II. 39–40.



218 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

gyónással  összefüggésben   is  használja  a   lelkileg  „kellőképpen   felké‐
szült”  kitételt,  mint  a  bűnbocsánat  szentsége   felvételének   feltételét,484

egyúttal egyéni és teljes bűnmegvallásról beszél.485 Kötelező anyagként
továbbra   is  a  súlyos  bűnök   (peccata  mortalia)  kerülnek  említésre   (CIC
988. kán. 1. §), míg a bocsánatos bűnök (peccata venialia) a gyónás aján‐
lott anyagát képezik (materia libera; vö. CIC 988. kán. 2. §).486 A vitiumok
kérdésköre nem kerül kifejezett formában történő kifejtésre a bűnbocsá‐
nat  szentsége  kapcsán.  A  betegek  kenetének   felvételére  vonatkozóan
mindössze a nyilvánvaló  súlyos  bűnben makacsul  kitartó  hívek  eseté‐
ben fennálló tilalom kerül rögzítésre (vö. CIC 1007. kán.). A házasság‐
kötésre  történő közvetlen  előkészületről  szólva  a  Kódex  hangsúlyosan
ajánlja a bűnbocsánat szentségének felvételét (CIC 1065. kán. 2. §). En‐
nek azonban az indoka annak elérése, hogy a krisztushívők a kegyelem
állapotában szolgáltassák ki a szentséget. Itt azonban – utalva a Trienti
Zsinat korábban idézett állásfoglalására – meg kell jegyeznünk, hogy a
venialia‐k  nem  szakítják  el  az  embert  az  isteni  kegyelemtől,   így  ez  az
ajánlás egyértelműen a súlyos bűnök (peccata mortalia) meggyónásának
kötelezettségéről szól. 
Áttérve  a  büntetőjog   területére,   le  kell   szögeznünk,  hogy  ugyan  a

peccatum és a delictum elhatárolása a kettő között fennálló szoros kapcso‐
lat miatt nem mindig lehetséges, ezzel szemben a vitium és a delictum vi‐
lágosan elkülöníthető egymástól. Mint említettük, a büntetendő cselek‐
mény   mindig   a   büntető   törvény   vagy   parancs   (vagy   isteni,   ill.
természettörvény) külső megsértésével valósul meg,  amelyhez  további
feltételek is társulnak (vö. erkölcsi és jogi súlyos beszámíthatóság).487 Az
egyes cselekmények büntetőjogi megítélését részletesen árnyalják azok a
körülmények, amelyek mentesítik, enyhítik, súlyosbítják az elkövető tet‐
tét, vagy akár teljesen képtelenné teszik rá.488 Mindez azonban egyértel‐
műen aláhúzza, hogy a vitiumok, beleértve a vitium capitaliumok kategó‐

484 CIC Can. 987.
485 Vö. ERDŐ P., Egyházjog, 476.
486 M.  PONCE,  Penitencia [Sacramento de la], in  J. OTADUY  ‐ A. VIANA  ‐ J. SEDANO (dir.),

Diccionario General de Derecho Canónico, VI. Pamplona 2012, 93–100, különösen 99.
487 CIC Can. 1321 §§ 1–2; vö. CIC (1917) Can. 2195 § 1.
488 CIC Cann. 1322–1326.



A hét főbűn kánonjogi megközelítése 219

riáját, csakis akkor válhatnak relevánssá az egyházi büntetőjog számára,
ha  belőlük  olyan bűn (peccatum) származik,  amely  egyúttal bűncselek‐
ményt (delictum) valósít meg.489

Konklúzió

A vitiumok szentségi és büntetőjogi megítélésének 4. századtól összeg‐
zett fegyelmi forrásai, a különböző mértékadó szerzők értelmezései és a
mindezek alapján kikristályosodó egyházi gyakorlat kellő rálátást bizto‐
sít a hét főbűn (vitia capitalia) kánonjogi megítélésére. Látható, hogy sze‐
repük a szentségi jog területén érzékelhető, de nem mint a gyónás lé‐
nyegi   anyaga,  hanem  mint  olyan  hajlamok,   irányultságok   (intentio),
állapotok  (habitus),  gyengeségek  (infirmitas),  amelyek  feltárása  segíti  a
gyóntatót az elkövetett bűn körülményeinek és súlyosságának megítélé‐
sében, valamint  rávezetik a gyónót a teljesebb lelkiismeret‐vizsgálatra.
A  vitium  capitaliumok, azokon  belül pedig  különösen  a  superbia, olyan
tettekben megnyilvánuló hibát (error) és rossz cselekedetet (malus) ered‐
ményezhetnek, amelyek bűnök (peccata) forrásai lehetnek. Ezek alapve‐
tően meghatározzák a hívő Istenhez való viszonyát. Ennek a helyreállí‐
tásához fontos a  vitiumok felett érzett tényleges bánat kifejezése, mivel
ez neveli (educatio) a lelket az olyan – a vitium capitaliumokból fakadó –
súlyos  bűnök  (peccata  mortalia)  elkövetésével  szemben,  amelyek  elsza‐
kíthatják   az   embert   az   isteni   kegyelemtől,   és   így   nemcsak   bűnt
(peccatum), hanem általa büntetendő cselekményt is (delictum) megvaló‐
síthatnak.

489  B.  F.  PIGHIN,  Diritto  Penale  Canonico  (Istituto  di  Diritto  Canonico  San  Pio  X,
Manuali 3), Venezia 2008, 115–119.



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice


