
IGAZSÁGOSSÁG ÉS IRGALMASSÁG



VARIA THEOLOGICA 8



IGAZSÁGOSSÁG ÉS IRGALMASSÁG

Teológiai tanulmányok

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2017



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK

PUSKÁS ATTILA
PERENDY LÁSZLÓ
HOVÁNYI MÁRTON

A SZÖVEGET GONDOZTÁK

PERENDY LÁSZLÓ
HOVÁNYI MÁRTON

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 666 8

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ
KÉSZÜLT A BUDAPESTI MEGAGALAXIS NYOMDÁBAN
FELELŐS VEZETŐ: NEMERE ZSOLT



Tartalom

Előszó 7

RÓZSA HUBA

Isten irgalma és igazságossága a Pentateuchus hagyományában 13

KOCSIS IMRE

Igazságosság és irgalmasság Máté evangéliumában 19

MARTOS LEVENTE BALÁZS

Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 32

GYURKOVICS MIKLÓS

Az irgalmasság biblikus teológiája az első három század exegétáinál 47

PERENDY LÁSZLÓ

Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergelynek
a szegények szeretetéről mondott homíliájában (Or. 14) 65

VINCZE KRISZTIÁN

Isten igazságossága és irgalmassága
Canterbury Szent Anzelm gondolkodásában 80

TÓTH BEÁTA

Isten szíve mint az irgalom forrása 94

KRÁNITZ MIHÁLY

Irgalmasság a teológiai kutatásban 115



SZÉKELY DÉNES

A compassio és irgalmasság Johann Baptist Metz teológiájában 130

DOLHAI LAJOS

A szentgyónás az irgalmasság szentsége 143

LAURINYECZ MIHÁLY

A szentségi elégtétel és az igazságosság 156

NÉMETH GÁBOR

Az irgalmasság cselekedetei 179

BERAN FERENC

Az irgalom és az igazságosság az Egyház társadalmi tanításban 202

KUMINETZ GÉZA

Az igazságosságra és az irgalomra nevelés és ezen erények
érvényesítése az egyházban mint lelkipásztori feladat 213

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.
Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum tükrében 261



Előszó

A Ferenc pápa által meghirdetett irgalmasság évében, amikor az egész
Egyház figyelme fokozattan az irgalmasság evangéliumára irányul, alig-
ha lehetett volna aktuálisabb témát találni a 2016-os év teológiai tanári
konferenciája számára, mint éppen az isteni irgalmat. „Igazságosság és
irgalmasság” – ez a három szó volt a konferencia mottója s lett egyben a
most megjelent kötet címe. Az irgalmasságról együtt gondolkodni, ám
az igazságossággal való kapcsolatának a látószögéből – ez a célkitűzés
vezette a konferencia szervezőit, ez az alapszempontja az itt olvasható
valamennyi tanulmánynak. Tapasztalataink szerint tartós és békés em-
beri együttélés nem lehetséges sem igazságosság, sem irgalom nélkül.
Mindkettőre egyaránt égetően szükségünk van. Ez még inkább igaz az
ember Istennel való együttélésére, közösségére. Ez sem lehetséges sem
igazságosság, sem irgalom nélkül. A bűnös ember csak azáltal juthat kö-
zösségbe Istennel, hogy találkozik Isten igazságosságával és irgalmassá-
gával, s ez megtisztítja. S csak akkor maradhat meg a Vele való közös-
ségben, ha  ő  maga is  gyakorolja az igazságosságot  és  irgalmat,  mely
szentté teszi. A címben szereplő „és” kötőszó különösen is hangsúlyos,
ha az igazságosság és irgalmasság mint két isteni tulajdonság viszonyá-
ról van szó. Egy olyan irgalmasság, mely nélkülözné az igazságosság
szempontját, már biztosan nem lenne isteni irgalmasság. S megfordítva:
egy olyan igazságosság, melyből hiányozna az irgalmasság, szintén nem
lehetne többé isteni igazságosság. Az „és” kötőszó tehát elengedhetetlen
és kötelező. Az a kötelező minimum, mely kijelöli az isteni igazságos-
ságról és irgalomról gondolkodás helyes keretét, melynek ellen kell áll-
nia mindkét irányú „vagy-vagy” kísértésnek.  E kötelező „és” kötőszó
egyúttal nehéz feladatot is ró a teológusra. Az igazságosság és irgalmas-
ság együttes megvalósítása bár követelmény az emberi együttélés terü-



8 Előszó

letén, itt mindig lemaradunk az eszmény mögött, az „és” kötőszó a gya-
korlatban könnyen, talán kikerülhetetlenül is „vagy-vaggyá” változik.
Mi történik akkor, amikor Isten cselekszik az emberért és az emberrel?
Hogyan marad egységben igazságossága és irgalma, amikor belép az
emberi világ szférájába, ahol e kettő minduntalan szétcsúszik? Az isteni
cselekvés bravúrja, hogy megőrzi az „és” kötőszó összetartó erejét irgal-
ma és igazságossága között. Vagy talán nem is puszta összekötésről van
szó,  hanem egy még mélyebb egységről,  titokzatos egymásban-létről:
igazságosságról az irgalomban és irgalmasságról az igazságosságban.

A két isteni tökéletesség nem játszható ki egymással szemben, a kettő
elválaszthatatlanul összetartozik. Erre utal Ferenc pápa is  Az irgalmas-
ság arca kezdetű bullájában a következő szavakkal:

„Ebben az összefüggésben érdemes felidéznünk az igazságosság és az
irgalmasság  kapcsolatát. Ezek nem egymással ellentétes értékek, hanem
egy  és  ugyanazon  valóság  két  fokozatosan  kibontakozó  dimenziója,
mely a szeretet teljességében éri el csúcspontját.” (Misericordiae vultus 20)

Bullájában a pápa röviden azt is jelzi, hogy mit jelent az igazságosság
és irgalmasság e  széttörhetetlen  és  dinamikus egysége.  Isten a  bűnös
iránt  tanúsított  magatartásában  egyszerre  mutatkozik  irgalmasnak  és
igazságosnak. Irgalmasnak, mert lehetőséget és segítséget ad a megtérés-
re. Igazságosnak, mert megkívánja a bűnös megtérését, a fájdalommal is
járó valódi átalakulását, megtisztulását. Ismét csak irgalmasnak, mert Is-
ten a megtérő bűnösnek megbocsát. A Szentatya megfogalmazásában:

„Az irgalmasság nem ellentétes az igazságossággal, hanem Istennek a
bűnös iránti magatartását fejezi ki, mellyel további lehetőséget nyújt szá-
mára a meggondolásra, megtérésre és hitre. […] Az igazságosság önma-
gában nem elegendő; a tapasztalat azt mutatja, hogy pusztán a törvényre
hivatkozás kockáztatja a törvény megsemmisítését. Ezért túlhalad Isten
az igazságosságon az irgalmassággal és megbocsátással. Ez azonban nem
jelenti az igazságosság leértékelését vagy fölöslegessé tételét. Épp ellen-
kezőleg: aki  vétkezik, annak számítania kell a büntetésre. Ez azonban
nem a vég, hanem a megtérés kezdete, mert tapasztalhatóvá válik a meg-
bocsátás gyengédsége. Isten nem veti el az igazságosságot, hanem egy
magasabb rendű eseménybe burkolja, melyben megtapasztalhatóvá válik
az igazi igazságosság alapja, vagyis a szeretet.” (Misericordiae vultus 21)



Előszó 9

A  pápa  értelmezése  szerint  tehát  az  igazságosság  és  irgalmasság
ugyanazon egy isteni szeretetben gyökerezik. Ugyanazon isteni szeretet
kibontakozásának, megnyilvánulásának két egymásba fonódó, egymás-
ból következő, egymást átható szempontja. Az irgalom nem „olcsó ke-
gyelem”, mely fölmentene a megtérés alól. Ahogy az igazságosság sem
puszta törvényeskedés, hanem az irgalom szolgálatában álló és a törvé-
nyen túlmutató „nagyobb igazságosság”. Az idézett mondatok ugyan-
akkor annak a kifejezésnek az értelmére is rávilágítanak, amit a szent-
atya  az  „irgalmasság  elsőségének”  nevez.  Az  irgalmasság  az
igazságossághoz képest négy szempontból is elsődlegesnek látszik. Az
eredet, a megvalósítás, a cél és a közölt ajándék nagysága szempontjá-
ból. Az eredet felől nézve, amennyiben Isten bűnös emberhez fordulá-
sának a forrása, végső motívuma tisztán az irgalmas szeretet. A megva-
lósítás felől  tekintve,  amennyiben a bűnös emberhez közeledve Isten
első tette irgalmának kinyilvánítása, amint ezt Jézus gyakorlatában lát-
juk. A cél felől nézve, amennyiben az igazságosság követelménye – a
szembesítés, megtérés, tisztulás, jóvátétel – az irgalmas visszafogadás és
megbocsátás céljának szolgálatában áll. Végül a közölt ajándék nagysá-
ga felől tekintve, amennyiben irgalmasságában Isten mindig többet kész
adni nekünk, mint amit az igazságosság alapján egyáltalán kérhetünk
vagy megérdemelhetünk. Igazságosság és irgalmasság szétválaszthatat-
lan egysége, ugyanazon isteni szeretetben gyökerező közös eredete, az
irgalmasság elsőségével – ezt az üzenetet olvassa ki a pápa a kinyilat-
koztatás szentírási tanúságtételéből, az Egyház liturgikus imáiból és az
atyák tanításából. Ezt az alapüzenetet tekinti azon átfogó értelmező és
gyakorlati elvnek is, mely szerint a keresztény életstílust és az egyházi
élet praxisát szükséges alakítanunk.

Amikor az igazságosság és irgalmasság kapcsolatát vizsgáljuk, akkor
a bibliai kinyilatkoztatás olyan központi és mindent átfogó témájával
foglalkozunk, amely a szisztematikus teológia szinte valamennyi nagy
tárgykörét közvetlenül érinti: istentant, teremtéstant, megváltástant, ke-
gyelemtant, szentségtant, eszkatológiát, egyháztant. De ugyanígy lénye-
ges témája a gyakorlati teológiának is: a morálisnak, a liturgikának, az
Egyház társadalmi tanításának, a pedagógiának és a kánonjognak is. A
konferencia előadásainak tematikája jól tükrözi a téma tartalmi gazdag-



10 Előszó

ságát  és  megközelíthetőségének sokféle  szempontját.  Első lépésben a
szentírási  tanítás  vizsgálata elengedhetetlenül  szükséges ahhoz,  hogy
alaposan feltárjuk és megértsük az igazságosság és az irgalmasság bibli-
ai  fogalmainak jelentésgazdagságát,  s  egymással  való  kölcsönhatását.
Így  kerülhetjük  el  azt  a  veszélyt,  hogy  eleve  leszűkített,  egyoldalú,
pusztán jogi értelemben felfogott igazságosság vagy irgalmasság foga-
lommal dolgozzunk. Ha ezt tennénk, akkor az igazságosság és irgalom
kapcsolatában csak feszültséget, ellentétességet, legfeljebb külsődleges
egymásmellettiséget  érzékelhetnénk.  Az  isteni  igazságosság  például
biztosan nem redukálható  pusztán az  emberi  kapcsolatokra  jellemző
csere-, osztó-, vagy büntető/jutalmazó igazságosságra, noha ezek egy-
egy szempontját is tartalmazhatja. Az isteni igazságosság ennél sokkal
átfogóbb és gazdagabb valóság, mely elszakíthatatlan Isten hűségétől,
szentségétől, kegyelmétől és bölcsességétől. Hasonlóképpen az isteni ir-
galom is szervesen összetartozik a mindenhatóság, türelem, valamint a
bölcsesség és hűség isteni tulajdonságaival.  Az igazságosság és irgal-
masság kapcsolatát akkor értelmezzük helyesen, ha mindig szem előtt
tartjuk e fogalmak bibliai tartalmának gazdagságát és a többi isteni tu-
lajdonsággal való szerves kapcsolatát.

A szentírási megalapozás ószövetségi részében Rózsa Huba írása a Pen-
tateuchus-hagyomány évszázadokat átívelő kortörténeti és hagyománytör-
téneti folyamatok felvázolásának segítségével átfogó és szintetikus képet
rajzol a téma különböző tradíciókban megfogalmazott megközelítéseiről
és ezek egymással való kapcsolatáról. Az újszövetségi tanulmányok a Má-
té-evangélium és a Római-levél tanításában vizsgálják ugyanennek a két iste-
ni  cselekvésmódnak és tulajdonságnak a viszonyát.  Kocsis  Imre az első
evangélium kulcsszavaként mutatja be az „igazságosság” fogalmát s az
ettől elválaszthatatlan könyörületesség követelményét, melyek Jézus ma-
gatartásában eredendő egységet alkotnak. Martos Levente Balázs a két isteni
magatartásmód viszonyának páli  értelmezését eseményekhez kötődően
értelmezi: az apostol megtérés-tapasztalata, a Jahve-név ószövetségi kinyi-
latkoztatása, valamint a római keresztény közösség sajátos helyzete alap-
ján. E négy biblikus írás lényegi szempontokat, belátásokat és kritériumo-
kat kínál a későbbi szisztematikus és gyakorlati megfontolások számára
is. Természetesen tematikájuk kiegészíthető lenne egyéb bibliai hagyomá-



Előszó 11

nyok és szövegek vizsgálatával, mint pl. a zsoltárok és a bölcsességi iroda-
lom, vagy az  Újszövetségből az irgalom evangéliumának is nevezett  Lu-
kács-evangélium, illetve az irgalmas és hűséges Főpapot bemutató Zsidó-le-
vél szövegeinek az elemzésével.

A két patrisztikus tanulmány szervesen illeszkedik a biblikus meg-
alapozáshoz, amennyiben arra irányítják a figyelmünket, hogy az egy-
házatyák  hogyan  értelmezték  az  igazságosságról  és  irgalomról  szóló
szentírási  szövegeket.  Gyurkovics  Miklós írása  átfogóbb  természetű,
amennyiben az első három évszázad patrisztikus exegézisével foglalko-
zik. Bemutatja, hogy ugyanazon szentírási szakaszok, mint például az
irgalmas szamaritánusról  szóló jézusi  példabeszéd, milyen egymástól
jelentősen eltérő értelmezései kristályosodtak ki annak függvényében,
hogy az atyák milyen történeti szituációban, milyen szellemi irányza-
tokkal vitatkozva fejtették ki a bibliai tanítás értelmét. Perendy László ta-
nulmánya  egy  kiválasztott  szerző  egyetlen  prédikációjára  fókuszál,
amikor Nazianzoszi Szent Gergely egyik erkölcsi cselekvésre, az irgal-
masság gyakorlására indító, kiterjedt érvrendszerrel alátámasztott, reto-
rikailag is nagyszerű homíliáját elemzi.

Az ezután sorra kerülő szisztematikus reflexió első három írása leg-
inkább istentani és szótériológiai tárgykörben mozog, s mindhárom át-
fogó jellegű.  Vincze Krisztián Canterbury Szent Anzelm megfontolásai-
val vet számot igazságosság és irgalmasság viszonyát illetően, melyek a
nagy bencés filozófus/teológus egész életművét meghatározó alapkér-
désre  keresik  a  választ.  Tóth  Beáta elsősorban  Aquinói  Szent  Tamás
megfontolásainak tükrében vizsgálja a két isteni tulajdonság és cselek-
vésmód viszonyát egymáshoz, valamint közös gyökerüket az isteni jó-
ságban/szeretetben. Ugyanakkor a 20. századi pápai megnyilatkozások
alapján annak a kérdésnek is a nyomába ered, hogy mennyiben beszél-
hetünk  Isten  érzéseiről/érzelmeiről,  amikor  az  irgalmasságát  hozzuk
szóba. Anzelm és Tamás megközelítésének különbségei dacára a figyel-
mes olvasó észreveheti a két egyházdoktor értelmezésének hátterében
mozgó közös alapelveket is. Székely Dénes a kortárs Johann Baptist Metz
teológiájában vizsgálja  az  irgalmassággal  rokonítható isteni  compassio
témakörét, a „memoria passionis” gondolatát és programját állítva a kö-
zéppontba a kulturális amnézia korában.



12 Előszó

Az ezután következő tanulmányok egy-egy rész-szempont alapján
tárgyalják az igazságosság és irgalmasság összefüggését, szisztematikus
reflexiót kínálva az egyházi élet gyakorlatának egy-egy konkrét terüle-
tére vonatkozóan. Kránitz Mihály a Tanítóhivatal és a teológus kapcsola-
tában vizsgálja az igazságosság és az irgalmasság szempontjainak érvé-
nyesülését.  A másik két  írás  szorosan összekapcsolódik,  amennyiben
mindkettő a szentgyónás szentségével foglalkozik. Dolhai Lajos az irgal-
masság alapszempontját szem előtt tartva, Laurinyecz Mihály az igazsá-
gosság  dimenziójának  a  perspektívájából  elemzi  a  kiengesztelődés
szentségét az elégtétel kapcsán.

A kötet utolsó négy tanulmánya az igazságosság és irgalmasság viszo-
nyáról nyert belátások alkalmazásának gyakorlati kérdéseivel foglalkozik.
Németh Gábor arra a kérdésre keresi a választ, hogy miként valósítható meg
az irgalom a 21. századi keresztény ember személyes életében az irgalmas-
ság testi és lelki cselekedeteinek gyakorlásával, az igazságosság szempont-
jával való egységben. Beran Ferenc az irgalmasság és igazságosság társadal-
mi  megvalósíthatóságára kérdez rá az Egyház társadalmi tanításának a
tükrében. Hogyan nevelhetjük az igazságosság és irgalmasság erényeire a
lelkipásztori gondoskodásunkra bízottakat, elsősorban a jövő nemzedékét?
– ezt a kérdést járja körül sokoldalúan és az életvezetés átfogó szempontjá-
ból Kuminetz Géza reflexiója. Végül Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem tanul-
mánya azt vizsgálja, hogy miként valósul meg az igazságosság és az irgal-
masság  dinamikus  egyensúlya  a  kánonjogi  szabályok  rendszerében  a
tradícióban kikristályosodott tapasztalatok és normák alapján.

A szerkesztők  azzal  a  reménnyel  adják  a  kedves  olvasó  kezébe  a
2016-os teológiai tanári konferencia előadásainak a szövegét, hogy a kö-
tet írásai Isten igazságosságának és irgalmasságának mélyebb felfedezé-
séhez ösztönző gondolatokat, az igazságosság és irgalmasság erényei-
nek megvalósításához hasznos segítséget nyújtanak.

Puskás Attila



RÓZSA HUBA

Isten irgalma és igazságossága a Pentateuchus 
hagyományában

Status quaestionis

Isten irgalma és igazságossága, illetve ezek egymáshoz való viszonya az
Ószövetség bibliai hagyományában ismételten visszatérő téma. A bibliai
hagyomány szinte valamennyi könyve bemutatja Isten igazságosságát,
aki az ember bűnös cselekedeteit megítéli és bünteti, ugyanakkor irgal-
ma mindig képes a bűnbánó ember ítéletre méltó helyzetén változtatni
és  visszavezetni  az  üdvösségre.  A  történeti  könyvekben,  főképpen
azonban a prófétai könyvekben számtalan példát találunk arra, hogy Is-
ten kilátásba helyezi büntetését,  de irgalma mégis utólag megfordítja
ezt a szándékát.

Isten igazságosságának és irgalmának viszonya különösen a babiloni
fogság összefüggésében mutatkozik meg. Kr. e. 587–586-ban II. Nebu-
kadnezár babiloni király felszámolja Júda királyságát, s a lakosság egy
részét Babilonba deportálja. A bibliai hagyomány azt a felismerést tük-
rözi, hogy a bekövetkezett katasztrofális történeti helyzet Isten igazsá-
gosságának következménye,  mert  Izrael  nem tartotta  meg Istenének,
JHWH-nak kizárólagos tiszteletét, és Izrael életére szóló erkölcsi rendel-
kezéseit.

Júda pusztulása és a fogság többet jelentettek politikai katasztrófánál.
A súlyos megpróbáltatások és  szenvedések egyúttal  kiváltották a  hit
krízisét is. A megélt események együtt jártak azzal a felismeréssel, hogy
mindezek jogos büntetésként érték Izrael népét. Beteljesedett a fogság
előtti próféták figyelmeztetése, akik ismételten felhívták a nép figyelmét



14 Rózsa Huba

Izrael Istene, JHWH elleni hűtlenségre, szavuk azonban nem talált meg-
hallgatásra. Most felmerült az aggódó kérdés, vajon JHWH végérvénye-
sen elvetette-e népét, és felmondta a szövetségét azzal, hogy visszavette
adományait, az országot, a királyságot és templomát? Izraelnek a nehéz
körülmények között is sikerült megőrizni a reményt, hogy JHWH nem
vetette el népét, hanem megújítja, és a megújult Izraelnek üdvösséges
jövőt készít.  Izrael  Istenének irgalma az igazságosság érvényesülésén
túl továbbra is tevékeny lesz Izrael történetében.

A fogsági és fogság utáni időszak hittapasztalatának ismeretében a
prófétai  igehirdetés  indítására  visszanyúltak  a  múlt  üdvtörténeti  ta-
pasztalataihoz, s azokból merítve, de már új, végidőbeli távlatokba he-
lyezve rajzolták meg a JHWH adományozta új kezdetet: új kivonulás, új
honfoglalás, új szövetség, Sion új kiválasztása, új királyság képében. E
képekben gazdagon felvázolt  üdvösséges jövő reményével  újra  értel-
mezték és kiegészítették az eddig Isten büntetését kilátásba helyező a
bibliai hagyományt.

A Pentateuchus szöveghagyománya

Isten igazságosságának, vagyis jogos ítéletének és az azon túl érvénye-
sülő irgalmának kettőssége jelenik meg a  Pentateuchus kánoni formájá-
ban. A jelenlegi kutatás szerint a  Pentateuchus szöveghagyományában
három szövegállomány különböztethető meg. Az ún. Pentateuchus elbe-
szélésben, a bibliai őstörténettől Kelet-Jordánia elfoglalásáig tartó elbe-
szélésben találjuk  az  ún.  papi-szövegeket  és  a  nem-papi  szövegeket.
Mózes ötödik könyvében találjuk a deuteronomikus-deuteronomisztikus
szövegállományt,  amely a  Józsue-Bírák-Sámuel és  a  Királyok  könyvének
szövegében folytatódik. 

A Pentateuchus nem-papi szövegei

A Pentateuchus elbeszélésének nem-papi szövege Izrael két eredettörté-
netéből áll, mégpedig a Pátriárkák elbeszéléseiből (Izrael egy őstől, Áb-



Isten irgalma és igazságossága a Pentateuchus… 15

rahámtól származik) és az  Exodus vagy Mózes-történetből (Izrael Isten
választásában  és  szövetségében  létrejött  közösség).  A  két  elbeszélés
egyes részletei visszamennek a kora királyság idejére (Kr. e. IX. és VIII.
sz.), de folyamatos elbeszéléssé történt kialakulásuk a Kr. e. 722, azaz az
északi-királyság, Izrael pusztulása utáni időre tehető, Júda királyságá-
ban. A pátriárkák és exodus elbeszélés összekapcsolásának ideje (még a
fogság,  azaz Kr.  e.  587/586 előtt,  vagy pedig a fogság után a papi és
nem-papi szövegek összekapcsolása következtében) ma a biblikus kuta-
tás egyik vitatott kérdése. A bibliai őstörténet a nem-papi Pentateuchus
elbeszélés legkésőbbi része. 

A  Mózes-elbeszélés döntő eleme a Sínai-szövetségkötés (Kiv 19–24.).
Az elbeszélés szerint a fáraó szolgaságából, az Egyiptomból való szaba-
dulás után az Ígéret földjére vezető úton, a Sínai-hegyen a megszabadí-
tott Izrael és JHWH, a szabadító Isten között egy szövetségi viszony jön
létre.  Ebben a  viszonyban Izrael  elkötelezi  magát  JHWH kizárólagos
tiszteletére,  az  iránta  való  elkötelezettséget  hangsúlyozó  privilégikus
jog ismeretében (Kiv 34,10–28.). Az aranyborjú imádása, azaz elfordulás
JHWH-tól, a kivonulás Istenétől (Kiv 32), ennek az elkötelezettségnek
kudarcát mutatja be. Összességében elmondható, hogy a nem-papi szö-
vegek hangsúlyt helyeznek a kiválasztásból fakadó elkötelezettségére,
és az elkötelezettség megszegéséből következő büntetésre, illetve ítélet-
re.

A deuteronomikus/deuteronomisztikus szöveghagyomány

A deuteronomikus/deuteronomisztikus hagyomány Isten és Izrael kap-
csolatát a szövetség formájában fogalmazza meg. A hagyomány kon-
centráltan a  Deuteronomiumban (Második törvénykönyv) található, de az
azonos szóhasználat, téma és stílus, valamint a teológiai szemléletmód
alapján más bibliai könyvekben is jelen van, kiemelten a  Józsue,  Bírák,
Sámuel I–II, és a Királyok I–II. deuteronomikus szellemben íródott köny-
vében (Deuteronomisztikus történeti mű).

A Józija király (Kr. e. 639–609) idején kibontakozó deuteronomiszti-
kus teológia JHWH és Izrael viszonyát, mint szerződést/szövetséget ér-



16 Rózsa Huba

telmezi, és ismételten felszólít a JHWH iránti hűség, valamint elkötele-
zettség megtartására (például MTörv 13; 28). A megtartást JHWH áldá-
sa, a hűtlenséget átka és büntetése követi (például MTörv 28).

A deuteronomisztikus teológia  képviselői  a  szövetség szellemében
vizsgálják át Izrael történetét, a honfoglalástól egészen a babiloni fogsá-
gig (Józsue, Bírák, Sámuel, Királyok I–II.), és keresi a Kr. e. 587/586-ban be-
következett katasztrófa, Júda királysága pusztulásának okait. Az ered-
mény  negatív:  Izrael  mint  szövetségi  partner  hűtlen  volt  Istenéhez,
JHWH-hoz egész történelme folyamán, ezért az 587/586-ban bekövetke-
ző katasztrófa Izrael Istenének igazságos büntetése volt. A deuterono-
misztikus történetírás Izrael jövőjére nézve nem ad egyértelmű választ
arra vonatkozóan, hogy lesz-e folytatás.

A Pentateuchus papi szövegei, a Papi-írás

A fogság ideje és hazatérés lehetősége azonban azt a hitbeli felismerést
hozta, hogy Isten irgalma folytatni akarja Izrael történelmét. Izrael vá-
lasztottsága és  az ígéretek továbbra is érvényben maradnak. Ebből a
meglátásból keletkezett közvetlenül a fogságot követő időben, nagyjá-
ból Kr. e. 520 körül papi körökben az ún. Papi-írás, amely Izrael elő-tör-
ténetének egy új szintézise, s amelyet úgy is felfoghatunk, mint a nem-
papi  Pentateuchus elbeszélés és a deuteronomikus/deuteronomisztikus
szemlélet ellensúlyozása. A Papi-írás nem kiegészíteni vagy feldolgozni
akarta a nem-papi  Pentateuchus elbeszélést, hanem egy meghatározott
történeti helyzetben új szintézist akart nyújtani Izrael előtörténetéről.

A  Papi-írás összekapcsolja  az  atyák  hagyományát  (Ter)  az
Exodus/Mózes hagyománnyal (Kiv) és mindkettőt a világ teremtésének
bevonásával  (Ter 1–11) az egyetemes történelem szintjére emeli. Ezzel
kimutatni akarja, hogy a teremtés és a világtörténelem célja az, hogy
JHWH a népe körében, a Sionon emelt szentélyben lakjon, és a világot
mint Isten teremtett művét a Sionon alapított kultusz fenntartsa. Ezáltal
a jeruzsálemi templom a  Papi-írás szemléletében a világegyetem kulti-
kus középpontja. Ez a történetírás Izrael vallási intézményeinek egyete-
mes érvényt tulajdonít, ezért kapcsolja össze Izrael történetét az emberi-



Isten irgalma és igazságossága a Pentateuchus… 17

ség történetével,  amelyet Isten jelenléte és parancsai határoznak meg.
A  Papi-írás szintén foglalkozik az Istentől való elpártolás jelenségével,
de nem tekinti ezt speciális izraelita jelenségnek, hanem mint általános
emberi problémát fogalmazza meg az őstörténetben.

Főként a Sínai kultuszprogramnak tulajdonít jelentőséget. A nem-pa-
pi elbeszélésből és a deuteronomikus-deuteronomisztikus hagyomány-
körből ismert Sínai szövetség teológiát a Papi-írásban nem találjuk. Ez a
szövetség-teológia, ha a részletekben különböző módon is, de a szövet-
ség létrejöttében és hatásaiban magában foglalja az emberi partner (a
nép) közreműködését. A Papi-írás úgy változtatta meg ezt a szövetség-
fogalmat, hogy az Isten részéről megszakíthatatlan, vagyis örök, tehát
tisztán kegyelmi szövetség. Ha egy nemzedék vétkezik, akkor ugyan ki-
zárja magát belőle, de a következő nemzedéknek Isten ismét megtartja
ígéretét. A papi szerző a saját szövetség teológiáját az őstörténetbe és
Ábrahám történetébe helyezi, amely itt kegyelmi teológia lesz, és nem
feltételekhez kötött. Ez a két szövetség az Istentől rendelt minden korra
érvényes üdvrend része. A Sínai történést sem a kölcsönösen elkötelező
szövetség, hanem az egyoldalú ígéret történésének formájában fogja fel,
s  ennyiben eltér  a nem-papi szövegek és a  Deuteronomium szemlélet-
módjától. 

A Sínai szövetség a nem-papi elbeszélésben és a  Deuteronomiumban
található formájában JHWH a szövetségben és a szövetség törvényeinek
adományozásában találkozik népével. Ezzel szemben a P szerint JHWH
jelenlétét népe körében a kultuszban tapasztalja meg Izrael. A kultikus
rend alapítása viszont  egyoldalúan isteni  rendelkezés,  azaz kegyelmi
tett.  A  P eszmevilága jól  megragadható abban, ahogyan a  Szám 1–10
úgy mutatja be a sátorszentély körül szerveződő Izraelt mint kultuszkö-
zösséget. Ez a közösség JHWH vezetése alatt áll, amelynek jele a sátor-
szentély felett a tűz-, ill. felhőoszlop (Lev 9,15–23), és a kultusz révén je-
len van közösségében dicsőségének megjelenésével (Lev 9,6.23). A papi
szövegek  később  a  Sínai  perikópába  helyezett  Szentség  törvényében
próbálják meg a tisztán kegyelmi szövetség teológiájába bevonni a deu-
teronomikus szövetségfogalmat (Lev 26,3–45).

A Papi-írás az Izrael múltjáról szóló történeti hagyományt teológiai-
lag új távlatban fogalmazza meg. Összekapcsolja JHWH Izraelben gya-



18 Rózsa Huba

korolt üdvözítő cselekvésének két formáját:  Isten történelmet irányító
tevékenységét Izrael  kultikus rendjében megnyilvánuló működésével.
A kultuszrendet alapító történést beillesztette Izrael pusztai vándorlásá-
nak eseménysorába, s így kapcsolatba hozta vele.

Összefoglalás

A Pentateuchus a nem-papi és a papi szövegek egyetlen műben történő
összefoglalása, amelyet a  Deuteronomium zár le Mózes halálának elbe-
szélésével. Így a Pentateuchus jelenlegi, kánoni formájában egyszerre je-
len vannak azok a hagyományok, amelyek Isten irgalmát és igazságos-
ságát  állítják  anélkül,  hogy  az  egyik  vagy  másik  hagyomány  Isten
irgalmának és igazságosságnak érvényét kizárná. Egyrészt ott van Isten
igazságossága, amely felelősségre és ítéletre vonja, azaz bünteti az em-
bert, ugyanakkor Isten irgalma megingathatatlanul biztosítja az esendő
ember üdvösségét, és ebből következően a bűnbánat és az újrakezdés
lehetőségét.



KOCSIS IMRE

Igazságosság és irgalmasság
Máté evangéliumában

Hagyományosan Lukács evangéliumát szokás az irgalmasság evangéliu-
mának tartani, s ezt a megnevezést fenntartás nélkül el lehet fogadni, de
semmiképp sem kizárólagos értelmében. Az irgalmasság témája ugyan-
is Máté evangéliumában is igen hangsúlyos. A legismertebb lukácsi szö-
vegeknek, úgymint a tékozló fiú történetének (Lk 15,11–32) és az irgal-
mas  szamaritánus  példabeszédének  (Lk 10,25–37)  ugyan  nincs
közvetlen párhuzama Máté írásában, de hasonló témájú szakaszok fel-
fedezhetők benne.  Mindenekelőtt  a  szőlőmunkásokról  szóló példabe-
szédre  (Mt 20,1‒16)  és  az utolsó ítéletre  vonatkozó képszerű leírásra
(Mt 25,31–46)  utalhatunk.  Máté  sajátossága  viszont  éppen abban  áll,
hogy az irgalmasság témája mellett az igazságosság is nagy nyomatékot
kap. Úgy gondolom, ez a tény elégséges magyarázatul szolgál arra vo-
natkozólag, hogy az igazságosság és irgalmasság kapcsolatát vizsgáló
tanulmánykötetben  Máté evangéliumát  tegyem behatóbb  vizsgálat  tár-
gyává. Az értekezést rövid etimológiai ismertetéssel kezdem, majd a ki-
jelölt téma szempontjából különösen is releváns szövegek áttekintése és
rövid magyarázata következik. 

Az igazságossággal és irgalmassággal kapcsolatos szóhasználat

Az  igazságosságra  vonatkozólag  mindenekelőtt  a  főnév
emelhető ki, amely szorosan összefügg a  igével és a  mel-
léknévvel. A  a profán görögben egyfelől erényként jelenik



20 Kocsis Imre

meg „becsületesség” és  „kötelességteljesítés” jelentéssel,  másfelől  jogi
kifejezésként  használatos  „igazságosság”,  „igazságosság  gyakorlása”,
„bíráskodás”  értelmében.1 Ez  a  második  alkalmazás  megfelel  annak,
amit a „iustitia distributiva” kifejezéssel szoktunk illetni. Így kimondha-
tó, hogy a  egyaránt jelent „igazságot” az igaz magatartás ér-
telmében,  és  „igazságosságot”  az  igazságos  jogrendre  vonatkozólag.
A  újszövetségi  használatának  vizsgálatánál  persze  azt  is
szem előtt kell tartani, hogy a Septuagintában az említett főnév a héber
 szónak felel meg. Ez a kifejezés alapvetően viszonyfogalom. „Az
igaz megnevezés azt illeti meg, aki egy fennálló közösségi kapcsolatnak
megfelelően helyesen viselkedik, vagyis eleget tesz azoknak a követel-
ményeknek, melyek ebből a közösségi kapcsolatból reá hárulnak.”2

Feltűnő, hogy a  főnév a többi szinoptikusnál csak egyszer
(Lk 1,75) fordul elő, Máténál ellenben hétszer: az igaz magatartást, vagy-
is az Isten akaratát teljesítő emberi cselekvést jelenti.3 E tekintetben Jézus
a legfőbb példa, hiszen tevékenysége a nyilvános működés első pillana-
tától kezdve az „igazság”-ra, vagyis Isten akaratának teljesítésére irá-
nyul. Ezért mondja Keresztelő Jánosnak, aki vonakodik megkeresztelni
őt: „Hagyd el ezt most. Hiszen illő, hogy teljesítsünk minden igazságot”
(3,15). A „minden igazságot teljesíteni” () ki-
fejezés Jézus egész működésére értendő, amelyhez a megkeresztelkedés
is hozzátartozik, s amely a kereszthalálban éri el csúcspontját. Bizonyára

1 GOTTLOB SCHRENK, , in Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament 2.
(szerk. GERHARD KITTEL - GERHARD FRIEDRICH), Stuttgart 1935, 194–195.

2 GERHARD VON RAD, Das erste Buch Mose, Göttingen 19678, 156; vö. még G. SCHRENK,
, 197;  KARL KERTELGE, ,  in  Exegetisches  Wörterbuch  zum Neuen
Testament 1. (szerk. HORST BALZ - GERHARD SCHNEIDER), Stuttgart 1980, 786. 

3 A biblikusok körében e tekintetben, vagyis a  fentebb megadott értel-
mét illetően elég nagy az egyetértés;  vö. G. SCHRENK,  i.  m., 200; BENNO PRZYBYLSKI,
Righteousness  in Matthew and His World of Thought,  Cambridge 1980, 78–98; ULRICH

LUZ, Das Evangelium nach Matthäus 1 (EKK I/1), Zürich 1985, 154; JOACHIM GNILKA, Das
Matthäusevangelium 1 (HThKNT I/1), Freiburg 1986, 77; RUDOLF SCHNACKENBURG,  Die
sittliche Botschaft des Neuen Testaments 2, Freiburg 1988, 124; MATTHIAS KONRADT, Das
Evangelium nach Matthäus (NTD 1), Göttingen 2015, 52. Egyesek szerint a főnév az Is-
ten által megszabott követelmény teljesítése mellett Isten üdvözítő cselekvését is jelö-
li;  vö. K. KERTELGE,  i.  m.,  793; DONALD A.  HAGNER,  Matthew (WBC 33A), Nashville
1993, 56; PETER FIEDLER, Das Matthäusevangelium (ThKNT 1), Stuttgart 2006, 84.



Igazságosság és irgalmasság Máté evangéliumában 21

nem véletlen, hogy a Getszemáni-kerti imában hangsúlyosan szerepel a
„legyen meg a te akaratod” kijelentés (26,42). A  főképp a He-
gyi beszédben kiemelt jelentőségű, hiszen ötször szerepel.4 Erről a későb-
biekben bővebben is szó esik majd. 

Az irgalommal kapcsolatban két szócsoportot emelek ki. Az egyikbe
az  ige és az  főnév, valamit származékai tartoznak. Az 
a profán görögben erős  érzelmi felindulást jelöl  egy olyan csapással
vagy szerencsétlenséggel szemben, amely egy másik embernek jut osz-
tályrészül. Jelentése tehát: részvét, szánalom. Az újszövetségi alkalma-
zás vizsgálatánál persze azt is figyelembe kell venni, hogy a Septuagintá-
ban az  többnyire a héber  megfelelője, amely szövetségi hűséget,
jóságot, kegyelmet jelent.5 A másik szócsoportot a  főnév6 és a
 ige alkotja. A főnév jelentése: belső részek, zsigerek. Eze-
ket persze nem csupán biológiai értelemben tekintették, hanem úgy is,
mint az érzelmek székhelyét. Ennélfogva az ige voltaképpen ezt jelenti:
megmozdulnak a zsigerek; belsőleg megrendül, megesik a szíve (bár
magára a szívre a görög más szót használ: ).7 A szóban forgó ige
arra a valóságra utal, hogy az erős érzelmeket a test belső szerveinek
megmozdulása kíséri.8 Ennek a szócsoportnak a hátterében a héber ,
 szavak állnak, bár ez a megfelelés nem annyira a Septuagintában,
mint inkább a Jézus korabeli apokrif iratokban jelenik meg.9

4 Említésre méltó még a Mt 21,32 is: „Eljött ugyanis hozzátok János az igazság útján
()”. Itt Keresztelő János jelenik meg úgy, mint aki Istennel szem-
ben igaz magatartást tanúsít, illetve ezt az igaz magatartás másoknak követelmény-
ként szabja. Ugyancsak említésre méltó, hogy a  főnévvel szorosan össze-
függő  melléknév is nagyrészt emberekre vonatkozik; vö.  Mt 1,19; 5,45; 9,13;
10,41; 13,17.43.49; 23,29.35; 25,37.46.

5 Vö.  RUDOLF BULTMANN,  ,  in  Theologisches  Wörterbuch  zum  Neuen
Testament 2. (szerk. GERHARD KITTEL - GERHARD FRIEDRICH), Stuttgart 1935, 474–482.

6 Ez az alak voltaképp a  többes száma. 
7 Vö.  HELMUT KÖSTER,  ,  in  Theologisches  Wörterbuch  zum  Neuen

Testament 7. (szerk. GERHARD KITTEL - GERHARD FRIEDRICH), Stuttgart 1964, 548–550. 
8 Az Újszövetségben egy harmadik szócsoport is ismert:  , . Ez a

szócsoport azonban Máté evangéliumában nem fordul elő. A legismertebb előfordulási
hely a  Lk 6,36. „Legyetek irgalmasok (), miként a ti mennyei Atyátok ir-
galmas ().” 



22 Kocsis Imre

Máté evangéliumában mind a két szócsoport előfordul, igaz a máso-
dikból csak ige. Érdekes, hogy az  ige többnyire a segítségre szoru-
lók  kérésében  szerepel,  az  formában  (Mt 9,27;  15,22;  17,15;
20,30.31),10 míg a  – az  alakban – kiváltképp
Jézus irgalmas magatartását jelöli, amellyel a betegek és egyéb rászoru-
lók felé fordul.11 Ugyancsak érdekes az  főnév, amelyet háromszor
olvashatunk Máténál, s ebből kétszer ószövetségi idézetben: „Irgalmas-
ságot akarok és nem áldozatot”  ().  Az egyik
helyen a bűnösök iránti irgalmasságot (9,13), a másikon pedig a rászo-
rulók megsegítését jelöli a szó (12,7).12 

Az igazságossággal és irgalmassággal kapcsolatos szövegek
A Hegyi beszéd (Mt 5–7)

A szerkezetet illetően három részt különböztethetünk meg: 1) Bevezető
rész: nyolc boldogság; hasonlat a sóról és világosságról (5,3–16). 2) Köz-
ponti  rész:  bevezető alapelv;  antitézisek;  érdemszerző vallásgyakorla-
tok; elkötelezettség a mindennapokban; befejező alapelv (5,17–7,12). 3)
Befejező rész:  kisebb szakaszokból (két kapu és két út;  óvás a hamis
prófétáktól; példabeszéd a sziklára épített házról) álló buzdítás a hallott
tanítás tettekre váltására (7,13–27).13

A témánk szempontjából fontos „igazság/igazságosság” (),
illetve „irgalmasság” () szavak többször is előfordulnak a Hegyi be-
szédben, ám nem hallgathatjuk el, hogy ezek alapvetően az emberi ma-
gatartásra vonatkoznak. Ez a megállapítás főképp a  főnévre
vonatkozik, amely a beszéd kulcsfogalmának tekinthető. Ezt nemcsak a
kifejezés gyakorisága jelzi, hanem az elhelyezkedése is. A boldogmon-
dásokat éppen a   alapján lehet két csoportra osztani, hiszen

9 Vö. H. KÖSTER, i. m., 552. A Septuaginta az említett héber kifejezéseket az 
–  szavakkal adja vissza; uo. 550.

10 Egyéb alkalmazás: Mt 5,7; 18,33.
11 Egyéb alkalmazás: Mt 18,27.
12 A harmadik hely: Mt 23,23.
13 A szerkezetről bővebben lásd KOCSIS IMRE, A hegyi beszéd, Budapest 20053, 17–19.



Igazságosság és irgalmasság Máté evangéliumában 23

mind a negyedik, mind a nyolcadik boldogmondásban szerepel a főnév:
„Boldogok, akik éhezik és szomjazzák az igazságot, mert ők majd kielé-
gíttetnek”  (5,6).  „Boldogok,  akik  üldözést  szenvednek  az  igazságért,
mert övék a mennyek országa (5,10).” A központi részen belül az antité-
ziseket (5,21–48) és az érdemszerző vallásgyakorlatokra vonatkozó buz-
dításokat (6,2–18) egyaránt olyan mondat vezeti be, amelyben hangsú-
lyosan  jelenik  meg  a : „Mert  mondom  nektek,  ha  a  ti
igazságtok messze felül nem múlja az írástudókét és farizeusokét, sem-
miképp sem mentek be a mennyek országába” (5,20). „Ügyeljetek, hogy
igazságotokat ne az emberek előtt gyakoroljátok, hogy lássanak titeket,
különben  nem  kaptok  jutalmat  Atyátoktól,  aki  a  mennyekben  van”
(6,1). A központi részen belül fontos még a 6,33 mondata: „Keressétek
először (Isten) országát és igazságát, s mindezeket megkapjátok ráadás-
képpen.” A tanítványnak tehát Isten akaratát teljesítve kell megmutat-
nia Isten uralma iránti elkötelezettségét.

Bár a Hegyi beszédben fogalmi szinten – a  használata által –
csak  a  Krisztus-követők  igazságosságáról,  vagyis  Istennel  szembeni
igaz  magatartásáról  esik  szó,  közvetve  azonban  Isten  igazságossága,
azaz  az  emberekkel  szembeni  igaz  magatartása  is  bemutatást  nyer.
Ugyanis nem hagyhatjuk figyelmen kívül, hogy Istennek a teljesítésre
váró akaratát főképp ebben a beszédben találjuk megfogalmazva. Isten
igazságossága tehát éppen abban áll, hogy Krisztus által nyilvánvalóvá
teszi üdvözítő tervét, s mindazt, amit az emberektől elvár. S ennek az
elvárásnak a komolyan vétele vagy elhanyagolása az, ami az utolsó íté-
let kimenetelét meg fogja határozni.

A  Hegyi beszédben ez a szempont,  vagyis  a jutalmazás és büntetés
szempontja is nagyon jelentős. Érdekes, hogy a beszéd elején, a nyolc
boldogságban csak a pozitív távlat tárul elénk, hiszen a mondások má-
sodik felében, ígéretként, az eljövendő jutalom, vagyis az örök üdvös-
ség kap hangsúlyt. Később viszont az is megfogalmazódik, hogy ez az
üdvösség elveszíthető. E tekintetben utalhatunk az 5,20 és a 6,1 fentebb
idézett mondataira, valamint az 5,13-ra, amelyben az értéktelenné vált,
ízetlen só kidobásáról és eltaposásáról van szó. Persze ezek a figyelmez-
tetések nem teszik kétségessé, hogy a mennyek országába be lehet jutni,
és az Istentől felajánlott jutalmat el lehet érni, ám mindennek komoly



24 Kocsis Imre

feltétele van. A beszéd záró részében egyértelműen a negatív távlat, az
üdvösségből való kizárás gondolata dominál: a jó gyümölcsöt nem ter-
mő fát kivágják és tűzbe vetik (7,19); az Atya akaratát nem teljesítő kö-
vetőit Jézus a végítéleten elutasítja magától (7,23). Ugyanakkor arra is
érdemes felfigyelni, hogy az utolsó szakaszban (7,24–27) az üdvösség és
kárhozat viszonyában egyensúly figyelhető meg: aki  okos emberként
sziklára épített, vagyis Jézus tanítását tettekre váltotta, az meg fog állni
az ítéleten; aki ellenben balga emberként homokra épített, mert Jézus ta-
nítását nem váltotta tettekre, az el fog bukni.

Az irgalmasság témáját illetően az az érdekes, hogy Isten irgalma na-
gyon szorosan összefügg az emberi irgalommal. Világosan megmutat-
kozik  ez  az  ötödik  boldogmondásban:  „Boldogok  az  irgalmasok
(), mert ők majd irgalmasságot nyernek ()” (5,7).
A mondat tartalmát jól megvilágítják a 7. fejezet első versei, valamint a
Miatyánk szövegét követő mondatok: „Ne ítéljetek, hogy el ne ítéltesse-
tek!  Mert  amilyen ítélettel  ítéltek,  olyannal  lesztek ítélve,  és  amilyen
mértékkel mértek,  olyannal  lesz  mérve nektek is”  (7,1–2).14 „Mert ha
megbocsátjátok az embereknek vétkeiket,  mennyei Atyátok nektek is
meg fog bocsátani. De ha nem bocsátotok meg az embereknek, Atyátok
sem fogja megbocsátani a ti vétkeiteket” (6,14‒15).

Példabeszéd a szívtelen szolgáról (Mt 18,23–35)

Mindenekelőtt azt szeretném kiemelni, hogy ezzel a példabeszéddel fe-
jeződik be az ún. egyházi beszéd (18,1–35). Ebben a beszédben az evangé-
lista  azokat  a  jézusi  mondásokat  és  példabeszédeket  gyűjtötte  össze,
amelyek az új közösség tagjainak egymás iránti magatartását, tehát az
egyház belső életrendjét mutatják be: különös figyelmet kell szentelni a
„kicsinyeknek” (18,1–9); keresni kell az elveszettet (18,10–14); a bűnöst
testvéri módon meg kell inteni (18,15–18); közösségi imádságra kell töre-
kedni (18,19–20); a személyes sértéseket feltétel nélkül meg kell bocsáta-

14 A fordításban igyekeztem megtartani a görög szövegben szereplő szenvedő ala-
kokat, amelyeknek teológiai jelentőségük van (passivum theologicum); vö. KOCSIS I.,  i.
m., 44–45.



Igazságosság és irgalmasság Máté evangéliumában 25

ni (18,21–35). Bár az „irgalmasnak lenni” (, illetve  
kifejezés csak az utolsó szakaszban fordul elő, az irgalmasság gondolata
az előző szakaszok többségében is jelen van.

A példabeszédet közvetlenül Péter és Jézus párbeszéde előzi  meg:
„Uram! Hányszor vétkezhet ellenem a testvérem, hányszor kell megbo-
csátanom neki? Talán hétszer?” – kérdezi Péter (18,21). Mivel a „hét” a
teljesség száma,  ezért  Péter  kérdését  nem úgy kell  érteni,  hogy az  a
megbocsátás határára vonatkozna. Péter kérdése lényegében ezt jelenti:
tényleg feltétel és határ nélküli megbocsátást várnak el tőlem? Jézus a
válaszában hetvenhétszeres megbocsátásra ösztönöz (18,22). Az itt sze-
replő „hetvenhét” matematikailag messze túlszárnyalja ugyan a hetet, a
valóság szintjén nyilván csak azt teszi nyomatékossá, hogy Jézus a lehe-
tő legnagyobb megbocsátási készséget várja el tanítványaitól. Egyúttal a
Ter 4,24-re is utal. Ott Lamech hetvenhétszeres bosszújáról van szó. Ez-
zel szemben Jézus közösségében a hetvenhétszeres megbocsátásnak kell
dominálnia.15 

Magának a példabeszédnek a lényege: a király az adósságot visszafi-
zetni képtelen szolgájának elengedi a tartozást, ám a szolga nem hajlan-
dó hasonló módon eljárni szolgatársával szemben. Erre a király is visz-
szavonja korábbi engedményét. A példabeszédet ellentétek jellemzik: 1)
A király hihetetlenül nagy összeget,  10000 talentumot (kb.  100 millió
dénárt)  enged el  fizetni  nem tudó szolgájának,  míg  ez  a  szolga  egy
messze kisebb összeget, 100 dénárt illetően mutatkozik kegyetlennek. 2)
Mindkét adós ugyanabban a formában fogalmazza meg a haladékra vo-
natkozó kérését: „Légy türelemmel irántam, mindent vissza fogok ne-
ked  fizetni”  (18,26.29).  A  kérés  ellentétes  eredménnyel  jár.  A  király
nagylelkűséget és könyörületet mutat beosztottja felé, és szabadon elbo-
csátja.  Ez  utóbbi  azonban keményen lép fel  kollégájával  szemben, és
börtönbe juttatja. 3) Az adós szolga nyomorult helyzete a királyt irga-
lomra indítja (), míg a megkegyelmezett szolga szívtelen-
sége haragot vált ki belőle ().

15 A görög szövegben szereplő  kétféleképpen is fordítható: 1)
hetvenszer hét; 2) hetvenhétszer. Választásom a Ter 4,24 héber szövegének figyelem-
be  vételével  történt.  Bővebb  információért  vö.  ULRICH LUZ,  Das  Evangelium  nach
Matthäus 3 (EKK I/3), Zürich - Düsseldorf 1997, 61 (1. lábjegyzet).



26 Kocsis Imre

A példabeszéd üzenete egyértelmű: Isten irgalmassága, amely a bű-
nök megbocsátásában áll, az embert is irgalomra, vagyis megbocsátásra
kell, hogy ösztönözze. Fontos felfigyelni arra, hogy a példabeszédben
Isten irgalmasságáé az elsőség. Isten az, aki Jézus által felajánlja és lehe-
tővé teszi a bűnök bocsánatát, azon bűnökét, amelyektől az ember saját
erejéből nem tud megszabadulni. Ám ez az ingyenesen adott bűnbocsá-
nat arra kötelezi az emberi félt, hogy fenntartás nélkül bocsásson meg
az ellene vétkezőknek.

Példabeszéd a szőlősgazdáról és a szőlőmunkásokról (Mt 20,1–15)

A példabeszédben egy szőlősgazda sajátos eljárásáról van szó: a nap fo-
lyamán rendszeresen kimegy a piactérre, és napszámosokat fogad fel.
Még a naplemente előtti utolsó órában is megteszi ezt. A történet csatta-
nója abban áll, hogy a gazda az utolsó órában felfogadottaknak is a tel-
jes napidíjat adja, ami kiváltja a legelsőként felfogadottak zúgolódását.
Bennünket most főképp az érdekel, ahogy a szőlősgazda erre a zúgoló-
dásra válaszol. A gazda védekezése három mozzanatból áll: 1) Az első
órában felfogadottak hiánytalanul megkapták azt az összeget,  amely-
ben korábban megállapodtak (20,13). Mivel a gazda nem az ő pénzüket
adta oda másoknak, ezért semmiféle kár sem érte őket. 2) A maradék
pénz a gazda tulajdona, amellyel szabadon rendelkezik (20,15a). 3) Az
utolsóként  felfogadottak bérezése  mögött  a  gazda jósága áll  (20,15b),
mert ezáltal ezek az emberek is gondoskodni tudnak családjukról.

Amikor a példabeszéd üzenetét keressük, érdemes különböztetni a
Jézus által, illetve a Máté evangélista által szándékolt értelem között. Jé-
zus a történettel – éppúgy, mint a tékozló fiú történetével (Lk 15,11–32)
– Istennek a végtelen jóságára akarta irányítani a figyelmet, arra a jóság-
ra, amelyet ő maga jelenít meg tevékenysége során, amikor szeretettel
és irgalommal közelít a társadalom megvetett rétegei felé. Találóan írja
Joachim Gnilka: „Istennek a példabeszédben bemutatott jósága, amely a
hátrányban levőkre irányul és a privilegizáltakat kritizálja, Jézus életé-
ben eseménnyé válik.”16 Ugyanakkor Peter Fiedler joggal hangsúlyozza,

16 JOACHIM GNILKA, Das Matthäusevangelium 2 (HThKNT I/2), Freiburg 1988, 182.



Igazságosság és irgalmasság Máté evangéliumában 27

hogy a példabeszéd egy fontos alapelvet is tudatosít: „Isten jósága nincs
alárendelve azoknak a mércéknek, amelyek közöttünk emberek között
az igazságossággal kapcsolatban érvényesek.”17

Máté eszkatológikus távlatban értelmezi a példabeszédet, vagyis a fi-
zetség, amelyet az első és az utolsó órában felfogadottak megkapnak,
nem más, mint az örök élet.18 Erre a megelőző szakasz alapján következ-
tethetünk,  amelyben egyértelműen jövőbeli  juttatásról  van szó.  Péter
kérésére – „Íme, mi elhagytunk mindent, és követtünk téged. Mi lesz
hát velünk?” (19,27) – Jézus többek között ezt válaszolja: „És mindenki,
aki elhagyta házát, fivéreit vagy nővéreit, apját vagy anyját, gyermekeit
vagy földjét az én nevemért, százannyit kap majd és örök életet fog örö-
kölni” (19,29). A „százannyi” és az „örök élet” kifejezések valószínűleg
ugyanazt jelentik.19 Ez a mondat így egészen nyilvánvalóvá teszi, hogy
az apostolok és a többi tanítvány bőséges „kárpótlást” nyernek mind-
azért, amit Krisztusért elhagytak. Ebből kifolyólag semmi okuk sem le-
het arra, hogy hátrányban érezzék magukat amiatt, mert ennek az örök
életnek a később érkezők is részesei lehetnek. Sokkal inkább örülniük
kell, hogy Isten jósága, amelynek a „százszoros” kárpótlás által ők ma-
guk is részesei,  mások felé,  az emberileg kevesebbet teljesítők felé is
megnyilvánul. 

Az utolsó ítélet szemléletes leírása (Mt 25,31–46)

Az evangéliumi részlet, amelyet az utolsó ítélet példabeszédszerű leírá-
sának tekinthetünk, a 24–25. fejezeteket felölelő eszkatológikus beszéd
utolsó szakasza. Érdemes megemlíteni, hogy már az előző szakaszok-
ban is a végítéletre irányul a figyelem, azon végítéletre, amelyben hatá-

17 P. FIEDLER, i. m., 317.
18 Ezt a szempontot joggal hangsúlyozza M. KONRADT, i. m., 310.
19 Érdekes, hogy Márk változatában (10,29–30) egyértelműen különböztetve van a

földi kárpótlás („százannyit kap most ebben a világban”) és a jövőbeli jutalom („az
eljövendő világban pedig örök életet”) között. Máténál ez a megkülönböztetés nincs
jelen, így a „százannyi” és az „örök élet” szinonim fogalmakként foghatók fel. Így vé-
li  többek között  J.  GNILKA, Matthäusevangelium 2,  173; U. LUZ, Matthäus 3,  130; M.
KONRADT, i. m., 307.



28 Kocsis Imre

rozott  szétválasztásra  kerül  sor:  a  tíz  szűzről  szóló  példabeszédben
(25,1–13) az okos szüzek bemehetnek a menyegzőre, a balgák viszont
kívül maradnak; a talentumokról szóló példabeszédben (25,14–30) a ka-
pott pénzzel gazdálkodók jutalmat kapnak, a talentumot elásó szolga
viszont kemény büntetésben részesül.

25,31–46 szakasz szerkezetileg így tagolható: 1) A dicsőségesen érke-
ző Emberfia és a „minden nemzet” két csoportra való osztása (25,31–
33). 2) A Bíró és a jobb oldalon állók párbeszéde (25,34–40). 3) A Bíró és
a bal oldalon állók dialógusa (25,41–45). 4) Örök büntetés és örök juta-
lom (25,46).

A szakasz  értelmezését  illetően eltérő nézetek fogalmazódtak meg
arra  vonatkozólag,  kiket  is  jelölnek a  „minden nemzetek” ( 

 25,32) és az „ezek a legkisebb testvéreim” ( 
 25,40) kifejezések. Egyesek szerint „minden nemze-
teken” a nem-keresztényeket kell érteni, a „legkisebb testvérek” pedig a
keresztényekkel, illetve a keresztény vándormisszionáriusokkal azono-
sak.20 Az exegéták másik csoportja a „minden nemzetek” kifejezést min-
den  emberre,  keresztényekre  és  nem-keresztényekre  egyaránt  vonat-
koztatja,  a  „legkisebb  testvéreken”  pedig  minden segítségre  szorulót
ért.21 Ezt a második nézetet  részesítem előnyben.  Egyetértek Joachim

20 Vö. INGO BROER, Das Gericht des Menschensohnes über die Völker, in Bibel und Leben 11
(1970), 292–295; JAN LAMBRECHT,  The Parousia Discourse. Composition and Content in Mt
24-25,  in L’Évangile  selon  Matthieu.  Rédaction  et  théologie (szerk.  MARCEL DIDIER),
Gembloux 1972, 329–340; FRANCIS WATSON, Liberating the Reader: A Theological-Exegetical
Study of the Sheep and the Goats (Matt 25:31-46), in UŐ, The Open Text, London 1993, 64–
66. Itt említem azokat a szerzőket is, akik ugyan a „minden nemzetek” kifejezést egye-
temes távlatban tekintik, vagyis nem pusztán a nem-keresztényekre szűkítik le, de a
„legkisebb  testvéreken”  csak  keresztény  rászorulókat  értenek:  DONALD A.  HAGNER,
Matthew 2 (WBC 33B), Nashville 1995, 742 és 745; U. LUZ, Matthäus 3, 530.

21 Vö. ULRICH WILCKENS, Gottes geringste Brüder, in Jesus und Paulus (szerk. EDWARD

EARLE ELLIS - ERICH GRÄSSER), Göttingen 1975, 364; RUDOLF SCHNACKENBURG, Matthäus-
evangelium 2 (NEB 1/2), Würzburg 1987, 251–252; J. GNILKA, Matthäusevangelium 2, 375;
IVOR HAROLD JONES,  The  Matthean  Parables.  A  Literary  and  Historical  Commentary,
Leiden 1995, 247–249; P. FIEDLER, i. m., 377; M. KONRADT, i. m., 392. A szakasz hatástör-
ténetének részletes ismertetését nyújtja:  SHERMAN W. GRAY,  The Least of My Brothers.
Matthew 25,31–46. A History of Interpretation, Atlanta 1989. Rövidebb áttekintéshez vö.
U. Luz, Matthäus 3, 521–530.



Igazságosság és irgalmasság Máté evangéliumában 29

Gnilkával, aki szerint az a felvetés, hogy a végítéleten csak a rászoruló
keresztényeknek  juttatott  segítséget  ismernék  el  igaz  cselekedetként,
„kevéssé keresztény és kevéssé mátéi”.22 Tagadhatatlan, hogy a 10,40–
42-ben csupán a küldetésüket teljesítő tanítványok megsegítéséről van
szó. Ám indokként ott a „tanítvány nevére” () kifeje-
zés szerepel, amelynek voltaképpeni értelme: „mert tanítvány”. Ilyen-
fajta indoklás nem található a Mt 25,41–46 szövegében. Az is figyelembe
vehető, hogy a 18,5-ben említett „gyermek” – akinek befogadását Jézus
kívánalomként szabja meg – minden kiszolgáltatott személyt képvisel. 

Az ítéletet szemléltető cselekmény az Emberfia dicsőséges eljövetelé-
vel kezdődik, amelyet az igazak és a gonoszok szétválasztása követ. Ez-
zel kapcsolatban Jézus a korabeli pásztorok gyakorlatára utal (25,33): a
nyáj egyik részét elválasztják a másiktól. A biblikus szakemberek köré-
ben vita tárgya, hogy konkrétan miről is van itt szó, mert a görög szö-
vegben szereplő  főnevet eltérő módon értelmezik: egyesek sze-
rint a „kosok”, mások szerint a „kecskék”, „kecskebakok” jelentést kell
itt alapul venni. A legújabb német nyelvű kommentárok szerzői min-
denesetre abból az alapjelentésből indulnak ki, amely az ókori írásokból
olvasható ki – „fiatal kecske/bak” –, és az alábbi magyarázatot adják: a
pásztor leölés végett különíti el a fiatal kecskéket (illetve kecskebako-
kat) a nyáj többi tagjától.23 Így ez a kép jól szemlélteti azt, hogy a törté-
nelem végén bekövetkező elkülönítés célja nem más, mint az ítélet.24

A végítélet kimenetelét az irgalmasság cselekedeteinek megtétele, il-
letve  elmulasztása  fogja  meghatározni.  Jézus a felebaráti  szeretet  hat
megnyilvánulását sorolja fel,  ám a „listát” nem tekinthetjük kimerítő-
nek. A hangsúly az ínségben levő embertárs megsegítésén van. Bár a
felsoroltak az irgalmasság testi cselekedeteihez tartoznak, nyilvánvaló-
an nemcsak „testiek”, vagyis nem pusztán külső segítséget jelentenek.
A betegek meglátogatásának és a börtönben levők felkeresésének kifeje-

22 J. GNILKA, Matthäusevangelium 2, 375. 
23 Vö. U. LUZ, Matthäus 3, 533–534; P. FIEDLER, i. m., 378; M. KONRADT, i. m., 391.
24 Egyéb magyarázatok: 1) A pásztor a kosoktól különíti el a juhokat, mert meg

akarja őket fejni; vö. J. GNILKA, Matthäusevangelium 2, 372. 2) A pásztor a juhokat és a
kecskéket választja el egymástól, mert a kecskék éjjelente melegebb tartózkodási he-
lyet igényelnek; vö. JOACHIM JEREMIAS, Jézus példázatai, Budapest 1990, 150.



30 Kocsis Imre

zetten a lelki támaszadás és vigasznyújtás a célja. De a többi a cselek-
mény is csak őszinte belső együttérzés (irgalmas lelkület) által kap értel-
met, és válik érdemszerzővé. 

Magában a felsorolásban nincs semmi új, hiszen az itt említett jótet-
tek az  Ószövetségben és a korabeli zsidó iratokban is előfordulnak (vö.
Iz 58,4–8; Jób 22,5–10; Tób 1,16–20; Zebulon Testamentuma 6,1–7,4). Az új-
donság abban áll, hogy Jézus mint ítélőbíró minden jócselekedetet saját
személyével  hoz  összefüggésbe:  „Amit  e  legkisebb  testvéreim  közül
eggyel is tettetek, nekem tettétek!” (25,40). Miként kell érteni ezt az azo-
nosítást? Nem misztikus azonosságról van itt szó – mintha Jézus a szük-
séget szenvedő „köntösébe” öltözne –, de nem is merőben általános em-
beri  szolidaritásról.  A  „legkisebb  testvérrel”  való  azonosulás  abból
fakad, hogy az ítélő Király egykoron valóban „testvérként” élt az embe-
rek között,  és mindig segítőkészen fordult a rászorulók felé. Bíróként
azon mérce szerint ítél, amelyet saját életpéldájával állított fel.25

Témánk szempontjából figyelemre méltó a  = „igazak” meg-
nevezés használata a 37. versben („Akkor az igazak megkérdezik majd
tőle”). Az ítélet voltaképp azt teszi nyilvánvalóvá, kik éltek igaz módon
a földön és kik nem. Az isteni igazságosság tehát abban áll, hogy a telj-
hatalommal ítélő Krisztus elismeri az igazak igaz voltát, amely alapve-
tően az irgalmasságban mutatkozott meg.

Összegzés

Hogyan viszonyul egymáshoz Isten igazságossága és irgalma? Történe-
ti szinten az irgalomé az elsőbbség. Isten ingyenes megbocsátó irgalma,
amelyet Jézus Krisztus hirdetett  és közvetített,  teszi  lehetővé,  hogy a
bűnös ember az „igazság útjára” (21,32) lépjen, s azon következetesen
előrehaladjon. Persze ebben Isten igazságossága is szerepet kap azáltal,
hogy Jézus Krisztuson keresztül egyértelműen feltárja akaratát, és vilá-
gosan kimondja, hogy mik az istengyermekség feltételei és megkülön-
böztető jegyei. A végítéleten viszont a mérlegelő igazságosság dominál,
hiszen az Isten akaratát teljesítők az üdvösségre jutnak, az Isten akara-

25 Vö. M. KONRADT, i. m., 394.



Igazságosság és irgalmasság Máté evangéliumában 31

tát nem teljesítők pedig a kárhozatra. A végítéleten ugyanakkor az irga-
lom is szerepet kap, de már feltételesen: csak azok számíthatnak Isten
irgalmára, akik embertársaik felé irgalmat gyakoroltak. Ez annyit jelent,
hogy az a , amelyet Krisztus tanítványának éhezni és szom-
jazni kell (5,6),  illetve az a , amellyel felül kell múlniuk az
írástudók és farizeusok igazságát (5,20), szervesen magába foglalja az
irgalmat. S ez az irgalom nemcsak amiatt szükséges, mert bűneink miatt
mindannyian folytonosan rászorulunk Isten bocsánatára, hanem abból
a tényből kifolyólag is, hogy mi az irgalmas Isten gyermekei vagyunk,
aki éppen általunk akarja megérinteni és megszólítani a még távollevő-
ket. Így az irgalom a misszió eszközévé válik: „Úgy világítson a ti vilá-
gosságotok az  emberek előtt,  hogy lássák  jó  tetteiteket,  és  dicsőítsék
Atyátokat, aki a mennyekben van” (5,16).



MARTOS LEVENTE BALÁZS

Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt 
levélben

Amikor két olyan gazdag és súlyos fogalom feszültségével küszködünk,
mint amilyen az igazságosság és az irgalmasság, nyilvánvalóan szüksé-
ges, mégsem elégséges a fogalmak jelentésének tisztázása. Úgy tűnik, a
fogalomtisztázás mintegy kristályszerkezetbe merevíti azt, ami történet-
nek, életnek indult. A bibliai fogalmak tisztázása amúgy sem igen tehet
mást, mint hogy bibliai szöveghelyeket sorol fel, hogy egyik-másik szó-
nak ilyen és ilyen összefüggésben megnyilvánuló jelentését feltárja.

Isten szava történetet indított el. Amikor igazságosságról és irgalom-
ról beszélünk, nem felejthetjük el, hogy mindkettőre komolyan rá is szo-
rulunk, s hogy a bibliai kinyilatkoztatás tanúságtevői mindkettőről ta-
pasztalattal is rendelkeztek. Az az írástudó, akinek maga Jézus mondta
el az „irgalmas szamaritánusról” szóló példabeszédet (vö. Lk 10,30–35),
mintegy  magától tudta, mi az irgalmasság (vö.  Lk 10,37), bár ettől még
nem egészen biztos, hogy később úgy is cselekedett, ahogy a példabe-
szédben megértette.

Az irgalomról beszélve önkéntelenül is az az érzésünk támad, hogy
különös értéke van a személyes tapasztalatnak. Talán érdemes felidéz-
nünk Jézus egy másik rövid példázatát is, amelyet egy farizeus házában
mondott, egy bűnös nő érkezését és szerető gesztusait követően (vö. Lk
7,39–43). A történet két adósról szól. Az egyiknek sokat engedtek el, a
másiknak keveset.  Az,  akinek sokat engedtek el,  most jobban szereti
urát  –  mondatja  ki  a  mester  a  példázat  tanulságát  vendéglátójával
(7,43). Azután Jézus a maga részéről hozzáteszi a történet másik olvasa-
tát is: „Akinek keveset bocsátanak meg, kevéssé szeret.” (7,47) Úgy lát-



Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 33

szik, Jézus is tudja, hogy az élet szeretet, és a szeretet irgalomban tanul-
ható.

Az igazságosságról és irgalmasságról most Pál apostolt akarjuk kér-
dezni. Gyakran gondolunk rá úgy, mint aki maga is irgalmat nyert és
kegyelmet talált (vö.  Zsid 4,14). Első kérdésünk az lesz, vajon Pál úgy
értelmezte-e saját megtérését, mint Isten irgalmasságának tényét. Ha ezt
sikerült valamennyire megválaszolni,  akkor igyekszünk majd feltárni,
mikor,  milyen más összefüggésben beszélt  Pál  Isten irgalmasságáról,
milyen történetre hivatkozott, és milyen történetet akart elindítani. Eb-
ből a szempontból a Rómaiakhoz írt levélre támaszkodunk majd. Ki kell
jelentenünk  előre,  hogy  mindkét  esetben  inkább  csak  néhány  fontos
szempontot vethetünk fel anélkül, hogy a lehetséges exegétikai és teoló-
giai kérdések teljes megválaszolására törekednénk.

Hogyan tekintett tehát Pál apostol a saját meghívására vagy megtéré-
sére?26 Vajon Isten irgalmát látta-e benne? Pál korai, „nagy” leveleinek
tanúságtétele nem egyértelmű. A Korintusiaknak írt első levélben, az 1Kor
15,8–10  szövegében  például  olvasunk  arról,  ahogy  Pál  a  feltámadt
Krisztussal találkozók sorában végül, utolsóként és „legkisebbként” ön-
magát is megemlíti. Szóba hozza azt is, hogy üldözte „Isten egyházát”,
és ezért nem is méltó arra, hogy apostolnak nevezzék. „De – folytatja –
Isten kegyelméből vagyok az, ami vagyok, és nekem juttatott kegyelme
nem volt hiábavaló” (1Kor 15,10). Isten kegyelme – itt az eredetiben a
ca,rij szó szerepel – Pál önazonosságának alapja lett. Biztos abban, hogy
Isten kegyelme méltatlansága ellenére is megtartja őt apostoli küldeté-
sében, sőt a többi apostolnál is bőségesebb munkálkodásban.27

26 Leveleinek tanúsága szerint Pál nem úgy tekintett Krisztusba vetett hitének szü-
letésére, mint a hitetlenségből a hitre vezető lépésre. A damaszkuszi úton kapott láto-
mása kétségtelenül fordulatot jelentett az életében, és életrajzi jellegű levélrészletei-
ben  többszörösen  kiemeli,  hogy  azelőtt  rosszul  cselekedett,  üldöző  magatartását
elítéli  (vö.  az  1Kor 15,9  később  bemutatott  szövege  mellett  Fil 3,5–6;  Gal 1,13).  A
„megtérés” szót későbbi értelemben legfeljebb azért használhatjuk erre az eseményre,
mert a metanoia szó szerint azt jelenti, amit Pál átélt, és ami mellett Isten kegyelméből
döntött: az élet gyökeres újragondolását és megváltoztatását.

27 A szakasz értelmezéséhez lásd WALTER SCHRAGE,  Der erste Brief an die Korinther
(15,1–16,24)  (EKK VII,4),  Solothurn – Düsseldorf  -  Neukirchen-Vluyn 2001,  66–72.
Schrage  szerint  Pált  némileg  befolyásolhatták  apologetikus  szempontok,  amikor



34 Martos Levente Balázs

Ugyanebben a levélben valamivel korábban, a házasságról és szüzek-
ről szóló 7. fejezetben Pál „irgalmazott embernek” mondja magát, ebben
az  esetben a  görög evlee,w szó  melléknévi  igenévi  formáját  használva
(hvlehme,noj). A mondat egésze így hangzik: „A szüzekre nézve nincs pa-
rancsom az Úrtól, tanácsot azonban adok, mint aki irgalmasságot nyer-
tem az Úrtól, hogy hitelt érdemeljek.” (1Kor 7,25). Nem egészen egyér-
telmű, hogy Pál itt megtérésére, Krisztushoz fordulására gondol, inkább
küldetésének tényére, az üzenet hiteles közvetítésére.28 A „parancs”, a
„tanács” (vélemény), a „hitelesség” kérdése mind arra vonatkozik, hogy
Isten üzenetének közvetítése azért lehetséges, mert Isten irgalmas. Pál
mindenesetre „irgalmazottnak” nevezi magát, a küldetése, apostoli léte
valamiképpen Isten irgalmából fakad.29

Harmadikként a Timóteusnak írt első levél egy szöveghelyére hivatko-
zunk (1Tim 1,12–17). A két szempont, az „irgalmat nyert élet”, vagyis a
bűnök bocsánata, illetve az új küldetés itt egyértelműen összefonódik. A
korábbi üldöző és káromló irgalmat nyert, Isten túlcsorduló kegyelmét.
Az egyéni tapasztalat hitvallásszerű kijelentéssé, a tanúságtétel logikáját
fürkésző szóvá alakul (1,15–16): „Igaz beszéd ez, s teljes hitelt érdemlő:
azért jött el Krisztus Jézus erre a világra, hogy üdvözítse a bűnösöket.
Ezek között az első én vagyok. De éppen azért találtam irgalmasságot,

apostoli hivatásának valódiságát aláhúzta. Amikor Isten kegyelmének elsőbbségét ki-
emelte, mindenesetre nem kínozta semmiféle Krisztus-komplexus, ahogy azt néme-
lyek állítják (Schrage Gerd Lüdemannt említi). Inkább, mondja, apostoli ténykedésé-
nek alapját és hatékonyságát Pál másutt is Isten kegyelmére vezeti vissza, így  1Kor
3,10; Gal 2,9; vö. 2Kor 4,1 és az általunk is említett 1Kor 7,25.

28 Ebben az értelemben szól  WALTER SCHRAGE,  Der erste Brief an die Korinther (6,12–
11,16)  (EKK VII,2),  Solothurn – Düsseldorf -  Neukirchen-Vluyn 1995,  155:  „Pál  nem
úgy minősíti magát, mint olyasvalaki, aki bűnösként vagy üldözőként irgalmat nyert.
A szöveg értelme sokkal inkább kiválasztása, hogy apostol legyen, aki Urának megbí -
zottjaként szólal meg.” Schrage szerint Pál másutt alkalmanként valóban gondolhatott
arra, hogy annak az irgalomnak a szószólója, azt adja tovább, amit maga is elnyert, így
a Róm 12,1; 15,30; 2Kor 10,1 szövegösszefüggésében. A Róm 12,1 szövegében azonban,
emeli ki Schrage, a dia kötőszó vezeti be az irgalomra való hivatkozást.

29 Nem mulaszthatjuk el megemlíteni, hogy Ferenc pápa jelmondata – „Miserando
atque  eligendo”  –  Beda  Venerabilis  Márk-kommentárjából  ugyanezt  az  összefüggést
visszhangozza: az apostolokat kiválasztó Jézus irgalmasan cselekszik, a cselekvés két
szempontja egyszerre valósul meg.



Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 35

hogy Krisztus Jézus rajtam, az elsőn mutassa meg egész hosszan-tűrését,
okulásul azoknak, akik hinni fognak benne az örök életre.” 

Irodalom- és teológiatörténeti érvek alapján számos kutató megkér-
dőjelezi a lelkipásztori levelek közvetlen páli eredetét, vagyis arra gon-
dolnak, hogy ezeket – köztük a Timóteusnak írt első levelet – nem maga
Pál, hanem valamelyik tanítványa írta. A mi szempontunkból ez csak
annyiban érdekes, hogy a mondottakban felsejlő lassú fejlődést, amely
az irgalomban a bűn megbocsátását, a Krisztusban végbevitt megváltás
gyümölcsét, és ennek következményeként a tanúságtétel és küldetés le-
hetőségét látja, magának Pálnak tulajdonítjuk, mintegy idős korának, el-
mélyült  tapasztalatának,  vagy  annak  a  helyzetnek,  amelyben  halála
után azok a tanítványai voltak, akik mesterük egész „végigfutott pályá-
ját” kívánták megérteni (vö. 2Tim 4,6–8). 

Az említett két lehetőséget halovány határvonal választja el. Kétség-
telen, hogy Pál úgy jelenik meg már az újszövetségi hagyományban is,
mint akinek különleges joga és kötelessége, hogy Isten irgalmát és ke-
gyelmét, „Krisztus Jézus hosszan-tűrését” hirdesse. A Timóteusnak írt le-
vél mindenesetre példát lát Pálban, a megtérés és irgalom példáját, s ez-
zel jóval túllép azon, amit Pál saját leveleiben olvasunk.30

Vajon ugyanezek a szempontok kerülnek előtérbe, amikor Pál közös-
ségekkel kapcsolatban érvel? Milyen szerepet játszik az irgalmasság és
igazságosság  a  közösségi  életben,  amellyel  kapcsolatban  Pál  szintén
olyan gyakran megnyilatkozik? Ahogy a következőkben a  Rómaiakhoz
írt levél elemzéséből látni fogjuk, Isten irgalmát Pál nemcsak személyes
értelemben, hanem a közösségi életben, sőt az üdvösség történetének
nagy távlatában is különleges tényezőnek tartotta.

A Rómaiakhoz írt levelet általában a megigazulás kérdése miatt tartjuk
számon úgy, mint Pál apostol teológiájának summáját. Pál, hangzik el

30 Vö.  JÜRGEN ROLOFF,  Der erste Brief an Timotheus  (EKK 15), Zürich - Neukirchen-
Vluyn 1988, 93 (az 1Tim 1,13-hoz): „Félreérthetetlen a törekvés, hogy Pál mint általá-
ban az istentelen ember példája mutatkozzék meg. Ez a tendencia Pál saját visszate-
kintéseiből teljesen hiányzik.  Életének megváltozását ő maga nem úgy mutatja be,
mint az Isten nélküli élettől és gonosz magatartástól való megtérést a valódi vallásos-
sághoz, hanem úgy, mint az önmagában makulátlan farizeusi törvény-vallásosság fe-
letti győzelmet Isten végidőbeli igazságának Jézus Krisztusban való kinyilatkoztatása
által (Gal 2,14; Fil 3,7–11).”



36 Martos Levente Balázs

újra meg újra, itt mondta ki a kereszténység lényegét: Isten Jézus Krisz-
tus megváltása által a bűnös embert igazzá teszi (vö. Róm 3,21–28). A hit
általi megigazulás már a levél kezdetén, a tételmondatként is értelmez-
hető Róm 1,16–17-ben megjelenik: „Nem szégyellem ugyanis az evangé-
liumot, mert Isten ereje az mindenkinek az üdvösségére, aki hisz, első-
sorban  a  zsidónak,  aztán  a  görögnek.  Mert  Isten igazsága  nyilvánul
meg benne, amely a hitből hitre vezet, amint írva van: »Az igaz a hitből
él«.” Érdekes, hogy a levél befejezése újra felidézi a „zsidók” és „görö-
gök” csoportjait, illetve Isten igazságát.31 A levél végén ugyanis, amikor
már  csak  a  konkrét  tervek  és  az  üdvözletek  hosszú  sora  van  hátra
(15,14–16,23),  Pál  nyilván  tudatosan  összefoglalja  levelének  legfonto-
sabb gondolatait. A Róm 15,8–9-ben ezt olvassuk: „Azt mondom ugyan-
is, hogy Krisztus Jézus a körülmetéltek szolgája lett, hogy bebizonyítsa
Isten igazmondását, megvalósítva az atyáknak tett ígéreteket; a nemze-
tek azonban irgalmasságáért dicsőítik Istent, amint meg van írva…” Az
„atyák”, akik ígéretet kaptak, a levél bevezetőjében említett „zsidók”. A
„nemzetek” pedig nyilvánvalóan a „görögök”, vagyis a pogányok. Fel-
tűnik az is, hogy Pál már nem igazságról és megigazulásról (dikaiosu,nh),
hanem „igazmondásról” (avlh,qeia) és „irgalmasságról” (e;leoj) beszél, ez
utóbbit kifejezetten a pogányokhoz kapcsolva.32

Pál nem véletlenül beszél zsidókról és görögökről. Levelének befeje-
zése konkrét szeretetet sürget, amelynek két csoport között kell meg-
nyilvánulnia: „Fogadjátok el tehát egymást, ahogyan Krisztus is elfoga-

31 JOCHEN FLEBBE, Solus Deus. Untersuchungen zur Rede von Gott im Brief des Paulus an
die Römer (BZNW 158), Berlin - New York 2008, 406–409 rámutat a Róm 15,7–13 szere-
pére az egész levélben. Ha a Róm 1,16–17 mint propositio, vagyis a levél egészét meg-
határozó tételmondat értelmezhető, akkor a  Róm 15,7–13 a „beszéd”, vagyis a levél
végére illeszkedő  peroratio,  amellyel  a szerző érzelmileg is hatásosan foglalja össze
mondandóját címzettjeinek.

32 Isten igazmondása, igazmondó (avlhqh,j) mivolta a Róm 3,1–8 fontos témája is. Is-
ten igaznak bizonyul igéiben, és igazságosnak tetteiben, akkor is, amikor az ember
vele szemben hazug, hamis (yeu,sthj – 3,4). Pál, aki levelében később majd azt kérdezi,
vajon nem igazságtalan-e  Isten,  amikor  egyeseket  kiválaszt,  másokat  viszont nem
(vö. Róm 9,14), itt még Isten haragját igazolja: „Nem igazságtalan-e Isten, amikor ha-
ragjával sújt? – Emberi módon szólok. Semmiképpen sem. Különben hogyan ítélné
meg Isten a világot?”



Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 37

dott titeket Isten dicsőségére” (Róm 15,7 – az előbbi versek bevezetése-
ként). A zsidók és a görögök itt a közösség két csoportját (is) jelentik,
olyan krisztushívőket, akik azelőtt zsidók, illetve pogányok voltak. Az
igazságosság és  irgalom itt  tehát  a  közösséget  illető  tényként  jelenik
meg, egyfajta közösségi (politikai?) teológia részeként, nemcsak a fele-
baráti szeretet személyes indokaként, hanem a közösség egymással fe-
szültségben álló csoportjainak kiengesztelődését célozva. 

Hogy ezt a helyzetet megértsük, röviden föl kell idéznünk, hogy mi-
lyen helyzetben keletkezik a Rómaiakhoz írt levél. Pál igen összetett hely-
zetben van, amikor levelét megírja.33 Keleti missziója lényegében lezá-
rult,  tervei  között  szerepel,  hogy  a  Földközi-tenger  medencéjének
nyugati vidékére induljon. Ugyanakkor előbb még szeretné elvinni ado-
mányait Jeruzsálembe, és valószínűleg tudatában van, hogy ajándékát –
a hellén közösségekben végzett gyűjtés eredményét – nem feltétlenül fo-
gadják majd igazi szeretettel (vö.  Róm 15,14–33). Mivel Pál ilyen kettős
helyzetben van: nem tudhatja azt sem, hogyan fogadja majd őt a római
közösség. Sokan megkérdőjelezik az „ő evangéliumát”, elveit, tanítását
Keleten. Vajon követőihez vagy ellenfeleihez csatlakoznak majd a róma-
iak? Hozzájön még, hogy Pál tud a római közösség belső feszültségeiről.
A levél 13–14. fejezeteiben nem véletlenül beszél olyan sokat a kölcsönös
szeretet kérdéséről, és nem véletlen az sem, hogy a Korintusiaknak írt I.
levélhez hasonlóan itt  is  szóba kerülnek a  „gyengék” és  az „erősek”,
azok, akik a mindennapi életben aggályosan tartanak bizonyos étkezési
előírásokat, illetve azok, akik minderre ügyet sem vetnek. Kapcsolatukat
bizonyosan megnehezítette Claudius császár rendelete is, amellyel szá-
mos zsidót kiűzött Rómából. Pálnak sok ismerőse van a közösségben.

33 A levél megírásának alapvető helyzetét maga Pál fejti ki a 15. fejezetben, útiter-
veivel  és  saját  szolgálatának értelmezésével,  sőt a levélre tett  utalással  együtt  (vö.
Róm 15,14–33). Lásd ehhez:  UDO SCHNELLE,  Der Römerbrief und die Aporien des pauli-
nischen Denkens,  in UŐ (szerk.),  The Letter to the Romans (BETL 226), Leuven 2009, 3–
24. Schnelle különösen is kiemeli Pál helyzetének ingatag mivoltát a keleti közössé-
gekben. Erre utalna a  Róm 15,23a kijelentése is:  „Mivel azonban nincs már helyem
ezeken a tájakon…” Schnelle ezután kifejti, hogy Pál valódi gondolkodóként oldotta
meg a helyzetet, és bár némileg „udvarolt” is a római közösségnek (vö. Róm 1,8–15;
15,14 sköv.), legfontosabb teológiai gondolatait a  Galatáknak írt levélhez képest is to-
vábbfejlesztett formában foglalta össze.



38 Martos Levente Balázs

Talán bizalmukat is keresi, rajtuk keresztül pedig az utat mindenkihez,
amikor mintegy negyven nevet idéz a levél 16. fejezetében.

Milyen stratégiát választ Pál ebben a helyzetben? Mit tehet, hogy Ró-
ma krisztushívői elfogadják őt és az evangéliumot, és közben lehetőleg
egymással is kibéküljenek? Hogyan jut el az igazságosság megemlítésé-
től addig, hogy joggal és valódi reménnyel utalhasson Isten igazmondá-
sára, illetve Isten irgalmára a levél befejezésében? A levél felépítése tu-
lajdonképpen pontos választ ad erre kérdésre. A levél 1–8. fejezetei a
zsidók és pogányok számára egyként megmutatkozó isteni igazságossá-
got részletezik, mégpedig személyes síkon, minden egyes emberre néz-
ve, legyen zsidó vagy pogány származású. Mindenki vétkezett, állítja a
Róm 3,23, de Isten a törvény és próféták által előkészített módon, ugyan-
akkor teljesen új kezdeményezéssel Krisztusban kimutatta igazságossá-
gát. Éppen ezért a remény is közös. Semmi és senki nem szakíthat el
Krisztus szeretetétől (vö. Róm 8,31–39). A személyes megigazulás, meg-
váltottság kérdése ugyanakkor nem teszi fölöslegessé a közösség sorsá-
nak kérdését sem. Erről szólnak a levél 9–11., illetve 12–14. fejezetei. Sőt
ahhoz, hogy hitelesen biztathasson a közösségi elfogadás megvalósításá-
ra (12–14), Pálnak szüksége is van arra, hogy mind egyéni, mind közös-
ségi szinten tudatosítsa Isten kegyelmének és irgalmának valóságát.

A kegyelem (ca,rij) és irgalom (e;leoj) fogalmának váltakozása a  Ró-
maiakhoz írt levélben valószínűleg nem véletlen. Pál a levél nagy részé-
ben a kegyelem fogalmát részesíti  előnyben. Gondoljunk csak a  Róm
5,20 közismert állítására: „Amikor elhatalmasodott a bűn, túláradt a ke-
gyelem.” Az e;leoj szó és igei alakjai a levélben nem fordulnak elő a 9.
fejezetig,  ahol  azonban váratlanul  többször  is  találkozunk  vele  (Róm
9,15; 9,23; 11,31). A rokon értelmű oivktirmo,j (irgalom, kegyelem) és igei
alakja is itt fordul elő (Róm 12,1; vö. 9,15). Pál választásának okát kétfé-
leképpen közelítik meg az értelmezők. Pál talán azért kerülte az e;leoj ki-
fejezést (a  Római levélen kívül még a  Gal 6,16-ban szerepel), mert ezt a
görögség egyszerűen „sajnálatnak” értette, s ezért a pogány világ kerül-
te. A  misericordia  a latinok számára is puszta „sajnálatot” jelentett,  és
arra intettek, hogy a bajbajutott emberen a másik ne sajnálkozzon, in-



Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 39

kább segítsen rajta (például Seneca, De clementia, II 6,2–4).34 Pál csak ak-
kor tett kivételt, vagyis akkor használta az e;leoj szót, ha hatásosan akart
hivatkozni valamilyen szentírási helyre, ahol magának a kifejezésnek is
fontos szerep jutott. A Gal 6,16 „béke és irgalom” párosa mögött az áro-
ni áldás részlete sejlik fel (vö. Szám 6,24–26). A Róm 9,15 viszont szó sze-
rint idézi a  Kiv 33,19-et: „Irgalmazok annak, akinek irgalmazok, és kö-
nyörülök azon, akin könyörülök.”35

Ez a mondat önmagában, „mai füllel” nehezen érthető. Vajon mit je-
lent  és  milyen összefüggés áll  mögötte?  Melyik  az  a  bibliai  szakasz,
amely olyan meghatározó volt Pál számára, hogy az irgalom (e;leoj) szó-
val együtt ezt a szakaszt is fel akarta idézni? Ez a rejtélyes mondat való-
jában két bibliai történetet idéz fel. Közvetlenül a Kiv 32–34 összefüggé-
sét, Izrael bűnének és Isten irgalmának történetét, amelyet általában az
aranyborjú történeteként ismerünk. Hogy jobban megérthessük Pál ér-
velését,  ezt  a  történetet  valamivel  részletesebben  is  fel  kell  tárnunk.
Közvetetten viszont egy másik esemény és vele egy másik bibliai mon-
dat is megjelenik Pál kijelentésében, mégpedig a Kiv 3,14 híres szöveg-
helye,  Isten  nevének  kinyilatkoztatása  Mózes  meghívástörténetében:
„Vagyok, aki vagyok.”

Kezdjük ez utóbbival! Ha az „irgalmazok annak, akinek irgalmazok”
kijelentést a „vagyok, aki vagyok” istennévvel hozzuk összefüggésbe,
jelentése alapvetően megváltozik. Mai nyelvérzékünk számára az „ir-
galmazok annak, akinek irgalmazok, könyörülök azon, akin könyörü-

34 Lásd CILLIERS BREYTENBACH, Charis and eleos in Paul’s Letter to the Romans, in UDO

SCHNELLE (szerk.), The Letter to the Romans (BETL 226), Leuven 2009, 247–277.
35 A Róm 9 felépítését többféleképpen közelítik meg az elemzők; lásd ehhez: BEATE

KOWALSKI, Zur Funktion der Schriftzitate in Röm 9,19–29. Gottes Zorn und Erbarmen, UDO

SCHNELLE (szerk.), i. m., 713–732. A fejezet felosztásának kérdése természetesen össze-
függ azzal a kérdéssel  is,  milyen szerepe van ennek a  Róm 9–11 összefüggésében.
Mindenesetre úgy tűnik, hogy a  Róm 9,1–5 a három fejezet közös bevezetése. A 9,6
felvetését pedig, hogy Isten igéje nem hiúsulhat meg, a kiválasztás – nem-kiválasztás
– kiválasztás három lépésében,  vagy a pátriárkai,  majd meg prófétai bizonyítékok
kettősében bizonyítja Pál. A három fejezetet három subpropositio, „altételmondat” sze-
rint rendszerezi  JEAN-NOËL ALETTI,  Romans 11.  Le développement de l’argumentation et
ses enjeux exégético-théologiques, in UDO SCHNELLE (szerk.), i. m., 197–223. Aletti szerint
a Róm 9,6a, a 10,4, majd a 11,1a tételei követik egymást, mégpedig a múlt, jelen, jövő
értelmében is.



40 Martos Levente Balázs

lök” mondat egyfajta önkényt, vagy legalábbis megkérdőjelezhetetlen
tekintélyt és akaratot sugall. A páli összefüggésben a két testvér, Izsák
és Ézsau közötti választás témája is mintha ezt jelezné (vö.  Róm 9,13).
Amint azonban Isten neve, a „vagyok, aki vagyok” lefordítható, sőt le-
fordítandó és átalakítandó, úgy kell átalakítani ezt a másik,  Kiv 33,19-
ben őrzött mondatot is, hogy érthető legyen. Isten az, aki van, vagyis az,
aki intenzíven létezik, az, aki majd megmutatja, hogy valóban jelen van,
amikor csak szükség van rá. A héber igeidők tulajdonképpen megenge-
dik, hogy az istennevet úgy fordítsuk, „vagyok, aki leszek”, vagyis: az
vagyok, aki veled leszek. Majd meglátod, hogy veled leszek! 

Ha ehhez hasonlóan értelmezzük a Kiv 33,19 kijelentését, akkor az Is-
ten irgalmasságának dinamikus megnyilatkozását ígéri. Azt ígéri, hogy
Isten önnön lényegét irgalmasságában fogja feltárni, valahányszor arra
valóban szükség lesz.  Isten így,  éppen az irgalmasságban  lesz az, aki
van. A Mózesnek mondott szavak ilyen értelmezése azért is hihető, mert
a Kiv 33,19 után nem sokkal, a Kiv 34,6-ban Isten lényegi tulajdonságai-
nak újabb közlése következik: „Az Úr, az Úr, irgalmas Isten és könyörü-
lő, hosszan tűrő, nagy könyörületességű és hűségű.” A sokféle elneve-
zés mintha arra utalna,  hogy Isten lényege a tulajdonságok oldaláról
nézve is csak megközelíthető, teljesen soha ki nem mondható. Isten pe-
dig leginkább akkor „közelíthető meg” az ő irgalmasságában, amikor
valaki, ebben az esetben Izrael egész közössége, bűnben van.36

36 A bűn súlyosságát és rettenetét az is jelzi, hogy a Kiv 36 következő verse, az Isten
irgalmasságát kinyilatkoztató 6. vers után a 7. már a harmad- vagy negyedízig tartó
büntetésről is szól. A két vers látszólagos ellentmondására felhívja a figyelmet GEORG

FISCHER,  Theologien des Alten Testaments  (Neuer Stuttgarter Kommentar, Altes Testa-
ment 31), Stuttgart 2012, 35–36. Fischer azonban utal a Kiv 20,5 szövegére is, amely vi-
lágossá teszi, hogy Isten a bűnt csak akkor kéri számon az utódokon, ha azok kitarta -
nak a bűnös magatartásban. A  Kiv 34,6-ról szólva Fischer azt írja (uo. 35): „JHWH-
nak ez az önfeltárása úgy, mint aki lényege szerint irgalmas, az egész Szentírás leg-
belső magja, kulcsmondat a bibliai  Istenről,  amelyet egyetlen szöveghely sem javít
vagy tesz alapvetően kérdésessé. Ellenkezőleg, sok más szakasz pontosan ezt a ke-
gyelemigét veszi át (Szám 14,18; Jo 2,13; Jón 4,2; Zsolt 86,15; 103,8 stb.), s ezzel megerő-
sítik központi jelentőségét az Istenről való beszédben.”



Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 41

És a mondat közvetlen szövegösszefüggése, az aranyborjú története?37

A Kiv 32–34 összefüggése pontosan az a történet, amelyben Izraelnek ta-
lán a leginkább szüksége volt – legalábbis a  Tóra, Mózes öt könyvének
összefüggésén belül – Isten irgalmasságára. Izrael az ellen az Isten ellen
vétkezett,  amellyel  éppen szövetséget  kötött,  s  aki  Mózes által  éppen
most akarta átadni a „bizonyság tábláit”, vagyis a törvényt, Isten legfőbb
ajándékát népének. Különösen a Második Törvénykönyv és a benne képvi-
selt teológia tekintette a legfőbb bűnnek a bálványimádást. Az aranybor-
jú története időben valószínűleg hosszabb folyamatban alakult ki, mai ál-
lapotában  mégis  teljes  egészként  is  értelmezhető  úgy,  mint  az  Isten
irgalmáért való közbenjárás, illetve Isten irgalmassága kinyilatkoztatásá-
nak története.38

37 A történet értelmezéséhez lásd JOHN M. G. BARCLAY, I will Have Mercy on whom I
Have  Mercy:  The  Golden  Calf  and  Divine  Mercy  in  Romans  9-11  and  Second  Temple
Judaism, in Early Christianity 1 (2010), 82–106. Barclay nemcsak az ószövetségi elbeszé-
lés dinamikáját tárja fel, amelyben messzemenően követjük, hanem a páli használatot
összeveti azzal is, ahogy a korai zsidó irodalom feldolgozza. Josephus Flavius jobbára
kerüli a történetet, Alexandriai Philón csak röviden értelmezi (De vita Moysis 2.159–
173). Salamon bölcsessége meg sem említi az aranyborjú történetét, az Isten irgalmas-
ságáról szóló Kiv 34,6–9 viszont visszaköszön benne. A Liber Antiquitatum Biblicarum
ezzel szemben hosszan elemzi a történetet, főként a mű 12. fejezetében. Míg az előző
iratok nem tudták megengedni a bűn – büntetés – kiengesztelődés ciklus ismétlődé-
sét, úgy tűnik, ez utóbbi szerint lehetséges a többszörös kiengesztelődés, mert ezt Isten
irgalma lehetővé teszi.  A  Liber  Antiquitatum Biblicarum azonban kizárólag  Izraelre
gondol, amikor Isten irgalmát hirdeti. Ezzel szemben, mondja Barclay, Pál szerint Is-
ten  irgalmasságának megnyilatkozása  immár  nem  csak  Izraelre  vonatkozik.  Isten
mintegy új kiválasztottakat is képes teremteni. Izrael „befogadása” (pro,slhmyij – Róm
15,15) ezért lesz „élet a halálból”.

38 A  Kiv 32–34.  fejezeteket  szerkesztő  által  létrehozott  egységnek  tartja  például
BREVARD S. CHILDS, The Book of Exodus. A critical, theological commentary (The Old Testa-
ment Library), Louisville 1974, 557–558. A szerkesztő – állítja – összességében a bűn
és büntetés, a szövetség megszegése és helyreállítása, a bizonyság tábláinak megalko-
tása, széttörése, majd újabb táblák készítése köré fonta a történetet. Mózes közbenjáró
szerepének  egyre  fokozottabb  megvalósulásaként  is  értelmezhető  a  történet.  –  Ez
utóbbira mi is utalunk értelmezésünkben, s mintegy ezzel párhuzamosnak tartjuk Is-
ten mind teljesebb kinyilatkoztatását.



42 Martos Levente Balázs

Mit jelent ez? Amikor a nép aranyborjút készít magának (Kiv 32,1–
6), Isten büntetésre szánja el magát. Ki akarja irtani a népet, és helyet -
te Mózest tenné nagy néppé (Kiv 32,10). Ezt a fenyegető, haragos ítéle-
tet Mózes voltaképpen csak három lépésben tudja elfordítani Izrael
népétől. Előbb rábírja Istent, hogy ne pusztítsa el a népet (Kiv 32,11–
14), azután eléri, hogy Isten egy angyal vezetésével beengedje őket az
ígéret földjére (Kiv 32,34; 33,1–4), és csak harmadszor kapja meg az
újabb ígéretet, hogy Isten maga fogja bevinni az ő népét az ígéret föld-
jére, vagyis visszaáll a szövetségi viszony Isten és a nép között (vö.
Kiv 33,15–17).

Mózes a maga részéről három lépésben közbenjár, Isten viszont köz-
ben  egyre  világosabban  nyilatkoztatja  ki  irgalmasságát,  olyannyira,
hogy végül saját neveként, illetve saját tulajdonságaként mondja ki ir-
galmasságát, úgy, ahogy az imént már idéztük: „Irgalmazok annak, aki-
nek irgalmazok.” (Kiv 33,19), illetve „Az Úr, az Úr, irgalmas Isten és kö-
nyörülő, hosszan tűrő, nagy könyörületességű és hűségű.” (Kiv 34,6).
Isten tehát irgalmasnak bizonyul, és ezzel feltárja, kinyilatkoztatja irgal-
masságát. 

Mit jelent mindez a Rómaiaknak írt levéllel kapcsolatban, és mit mu-
tat  meg Isten irgalmasságáról?  Pál  egy  olyan történetre  hivatkozik,
amelyben az irgalmasságnak története van. A három lépés, a mózesi
közbenjárás mind azt jelzik a  Kivonulás könyvében, hogy az irgalmas-
ság titok, Isten titka, amelyet el kell érni, amelyhez oda kell érni. Ami
pedig ezek után talán nem is meglepő, hogy Pál apostol érvelése a Ró-
maiaknak  írt  levél 9–11.  fejezetében ugyanígy  egy  történetre  irányul,
mégpedig a zsidók és pogányok párhuzamos, illetve közös történeté-
re. Ahogy már említettük, Pálnak tekintettel kell lennie a közösségben
támadt feszültségekre,  a  zsidóságból  és  pogányságból megtértek fe-
szültségére, ugyanakkor foglalkoztatja azoknak a zsidóknak a sorsa is,
akik nem fogadták el, hogy Jézus a Krisztus. Ő viszont éppen azért hi -
vatkozik az aranyborjú, illetve Mózes közbejárásának, sőt Isten irgal -
masságának történetére, hogy ezt a történetet mintegy újraírhassa, és
a kereszténység meg a zsidóság közös útjának végpontjaként mutat-
hassa be. Isten most azzal bizonyul irgalmasnak, hogy kegyelme a zsi-
dóságon át elérte a pogányokat, de azzal is, hogy a pogányok megté-



Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 43

résével mintegy „iriggyé teszi” a zsidóságot, és így visszavezeti irgal -
mas önmagához, feltárja benne irgalmas önmagát (vö. Róm 11,28–32).
Ahogy Mózes számára a közbenjárás folyamatának végén nyilatkozott
meg Isten irgalma a maga teljességében, úgy a zsidóság „hazatérése”
Istenhez,  újabb  találkozása  a  krisztushívőkkel  Isten  hűségének  (az
Atyáknak tett ígéreteihez) és egyben bűnt megbocsátó irgalmának tel-
jessége lesz.

Vajon nem igazságtalan Isten, amikor kiválaszt, amikor irgalmaz? –
tette fel a kérdést Pál a 9. fejezetben (Róm 9,14). Az igazságosság és ir-
galmasság feszültségének kérdését ezzel közvetlenül Isten cselekvésé-
ben látja meg, ez alkalommal már nem az egyén bűneivel kapcsolatban
– hiszen arra Krisztus megváltásában már megtalálta a választ –, ha-
nem a közösség sorsát, mégpedig a zsidóság és pogányság történetét
illetően. 

A  mózesi  történetet  felidézve  Pál  tulajdonképpen  azt  válaszolja,
hogy az irgalomnak története van, és ez a történet magába foglalja Isten
igazságosságát,  bizonyos mértékig a bűn büntetését is,  amelyre  Isten
ebben a világban méltán tekint szenvedélyes haraggal.39 Isten mégis hű-
séges marad kiválasztó szeretetéhez – ez héberül a  ds,x,,  görögül pedig

39 Jelen keretek között nem fejthetjük ki Isten haragjának témáját, amely pedig távo-
labbról összekapcsolódik az irgalommal. „Barmherzigkeit ist biblisch der Gegenbegriff zu
Gottes Zorn” – írja KNUT BACKHAUS, Der Hebräerbrief (RNT), Regensburg 2009, 192. Ere-
detileg ugyanis mindkettő érzelmi jellegű kifejezés. Ami Mózes történetét illeti a Kiv
32–34-ben, jellemzőnek érezzük, hogy látszólag Mózes válik előbb haragossá, nem pe -
dig Isten. Isten megértése sohasem mentes teljesen az ember világról és önmagáról
szerzett  tapasztalatától.  Pál  leveleiben  reflektáltabb  formában jelenik  meg a harag.
Többek között az 1Tessz 1,10 és a Róm 5,9 különbségére hívja fel a figyelmet STEFANO

ROMANELLO,  L’ira di Dio in Paolo: ragione ed ermeneutica di una categoria „violenta”,  in
LUCA MAZZINGHI (szerk.),  La violenza  nella  Bibbia.  Ricerche storico  bibliche  (2008,1–2),
195–221. Romanello úgy látja, hogy Isten haragjának nyelvezetét Pál a Rómaiaknak írt
levélben a jelen kor állapotára használja, míg a Tesszalonikaiaknak írt levélben még egy-
értelműen a „jövendő”, vagyis végső ítéletre vonatkozik. Pál, állítja Romanello, nem
kezeli mindenütt „szimmetrikusan” Isten haragját és a Krisztusban felkínált megváltó
kegyelmet. Bár az ítéletet valósnak látja, a harag pontosabb mibenlétét inkább elhall -
gatja, és szívesebben beszél az Istenben megvalósuló egységről, mint a rossz egyéb-
ként ki nem zárt megsemmisítéséről (vö. az 1Kor 1,18 és az 1Kor 15,20–28 különböző
hangsúlyát).



44 Martos Levente Balázs

leggyakrabban a ca,rij. Hűségének kezdete és végpontja mégis az irga-
lom, az e;leoj vagy héberül hm'x'rU – az együttérző szeretet, amelyet a bűnö-
sön még inkább meg tud mutatni, sőt, bizonyos értelemben a bűnösnek,
a rászorulónak mutat meg leginkább, ahogy irgalmas önmagát Móze-
sen keresztül a népnek, amely bűnbe esett.

Kimondatlan marad, de a levél összefüggéséből ide kell értenünk: Is-
ten irgalmassága nem független a Jézus Krisztusban feltárt igazságtól.40

A közbenjárás szerepe, amelyet a mózesi történetben olyan jellemzőnek
látunk,41 a két közösség esetében paradox módon egy közösségé, a már
Krisztushoz  térteké,  az  Isten  igazságosságát  és  irgalmát  Krisztusban
már megtapasztalóké. Pál, akinek „fájdalma szüntelen” (Róm 9,2) és a
vele közösségben lévő keresztények, akik aggódva várják egész Izrael
„befogadását” (Róm 11,15), ők azok, akik már elérkeztek Isten irgalmá-
nak  felismeréséhez  és  megtapasztalásához.  A  közbenjárás  elsőrangú
szereplőjeként majd a Zsidóknak írt levél mutatja be Jézus Krisztust, az ir-
galmas és hűséges főpapot (vö. Zsid 2,17; 4,16).

A Rómaiaknak írt levélben gyakran csak kiegészítésként, kissé mos-
tohatestvérként kezeljük a 12–14. fejezetek intéseit. Mint más páli le-
velekben, a tanító részt itt is gyakorlati intések követik – mondjuk. In-
tő  jel  mégis,  hogy nemcsak a 9.,  hanem a 12.  fejezetet  is  könyörgő

40 A Rómaiaknak írt levélben Pál már az egyén sorsával kapcsolatban is visszatért Iz-
rael ősatyjához, Ábrahámhoz (Róm 4), akiben valamiképpen azt az új, Istentől adott
életet látta előre működni, amelyet a feltámadt Krisztusban is szemlélt (vö. Róm 4,17
és 4,24–25). Ábrahámnak és a pogányoknak, a törvénynek,  azaz Mózesnek,  illetve
Krisztusnak a kapcsolatát rendkívül tömören foglalja össze a Gal 3,6–14, amelyet kü-
lön kellene tárgyalnunk; vö. CARMINE DI SANTE, Dio e i suoi volti. Per una nuova teologia
biblica, Cinisello Balsamo 2014, 168–172.

41 C. DI SANTE, i. m., 152–165 nyomán megemlítjük, hogy nem Mózes az egyetlen
közbenjáró az Ószövetségben sem. Noé, mondja di Sante, Isten kinyilvánított akara-
tára (vö.  Ter 6,13) csendes cselekvésével és áldozatbemutatással válaszol, de nem
lesz Isten beszélgető társa. Ábrahám (vö.  Ter 18,22–33) közbenjár Szodomáért, de
nem  a  rosszakat,  nem a  bűnösöket  akarja  megmenteni,  hanem  a  jókat.  Jób,  aki
rendkívüli kihívással él Isten felé, önmagáért beszél, nem másokért (vö. Jób 13,20–
25). Mózes irgalmat kér, mégpedig a bűnös nép számára. Az irgalom, mondja di
Sante, mint anyai szeretet, felfedez valami nyomorúságot, és a bűn is nyomorúság.
Csakhogy a nyomorúság és a bűn között olyan kapcsolat van, mint a szenvedés és
a szenvedés okozása között. Ezért a bűn iránti irgalom jelentősebb.



Igazságosság és irgalmasság a Rómaiakhoz írt levélben 45

hangon vezeti be az apostol. „Kérlek tehát benneteket, testvérek, Isten
irgalmasságára, hogy adjátok testeteket élő, szent, Istennek tetsző ál -
dozatul.  Ez legyen a ti ésszerű istentiszteletetek.” (Róm 12,1).  Vajon
hogyan illeszkedik ez a rész mindahhoz, amit eddig mondtunk?

Úgy tűnik,  Isten irgalmasságának szükségszerűen meg kell  mutat-
koznia az emberi irgalmasságban is. A felebaráti szeretet, a bűnös iránti
elfogadó, sőt megtérést célzó igyekezet, a másik tehetségének elismeré-
se, a kölcsönös segítségnyújtás, egymás látszólagos gyengeségeinek el-
fogadása, az állami felsőbbségekkel szembeni okos magatartás – hiszen
ezeket sorolja itt Pál egymás után – mind-mind része annak a magatar-
tásnak, amelyre talán csak az „irgalmazott” (vö. 1Kor 7,25) ember képes,
vagy legalábbis ő képes azt továbbadni, sőt  még olyan közösségben is
él, amely ismeri az irgalmat. Az emberek egymás közötti irgalmassága
csak akkor lehet ésszerű szeretet, sőt Isten iránti hódolat, ha valamikép-
pen Isten örök, hűséges szeretetének, és magához segítő irgalmának le-
nyomata.

Így nyilvánul meg Isten igazságossága és irgalmassága a Rómaiaknak
írt levélben. Pál az igazságossággal kezd, amelyet egyszerre lát igazmon-
dásnak (vö.  Róm 3,1–8) és  ugyanakkor igazságosságnak,  a szent Isten
cselekvő igazságának (vö. Róm 3,21–28). Isten betartja ígéreteit, amelye-
ket az atyáknak, vagyis a zsidó nép őseinek tett, és ezzel igazmondónak
bizonyul.  Váratlan,  még a  párhuzamosan futó  utak  fájdalmát  is  (vö.
Róm 9,1–2) magába foglaló irgalmát viszont a pogányok magasztalják.
Az igazság és az irgalom így nemcsak egyéni, hanem közösségi tapasz-
talat lehet. És nem az igazság meg igazságtalanság összemosását, nem a
dolgok azonnali feloldását ígéri, hanem az irgalom útját, amelynek vé-
gén Isten várja az embert. Végül is azt, hogy lehet értelme, célja, a törté -
nelem nagy kettősségeinek, emberi ésszel egyelőre fel sem oldható el-
lentmondásainak, Isten irgalmában.

Átvitt értelemben az irgalom a levél utolsó szava, mert ez a történe-
lem végső igazsága. Amikor Pál elér a  Rómaiakhoz írt levél 11. fejezet
végére,  már  csak  csodálkozni  és  ujjongani  tud:  „Milyen  nagy  Isten
gazdagságának,  bölcsességének  és  tudásának  mélysége!  Mennyire
megfoghatatlanok  az  ő  ítéletei,  és  kifürkészhetetlenek  az  ő  útjai!”
(Róm 11,33). Pál itt, az egész üdvösségtörténetet átfogó elmélkedés vé -



46 Martos Levente Balázs

gén tulajdonképpen az eszkaton, a beteljesedés helyzetéből szemléli a
világot. Ez a pillantás elővételezi a végső pillanatot, amelyben a bűn,
vagyis az elszakadás Istentől, többé nem lehetséges.42

42 Lásd ehhez  PAUL BEAUCHAMP,  La Bible  et  les  formes  du langage  ou le  texte  du
pardon (Daniel 9), in Esprit 140–141 (1988), 199–212. Beauchamp Dániel könyvének 9.
fejezetét elemzi, amelyben Dániel könyörög, illetve isteni szózatot kap. A szózat -
ban  Gábriel  angyal  a  70  évhétről  beszél,  amit  már  Jeremiás  megjövendölt  (Jer
25,11–12; 29,10), mint a templom helyreállításának idejét. A kilátástalan könyörgés
és az isteni szózat váltakozását Beauchamp úgy értelmezi, mint annak a hitnek ki-
fejeződését, amely egyedül Isten irgalmára hivatkozhat, s amely a történelmen be-
lül nem remélhet végső megoldást, hiszen mindenekelőtt saját vétkességével és vé-
gességével  szembesül.  A  bűn  és  kegyelem  körforgásában  az  elbeszélésnek
egyszerűen el kell hallgatnia, ha igazán a végtelen megbocsátásra kíván utalni.



GYURKOVICS MIKLÓS

Az irgalmasság biblikus teológiája az első 
három század exegétáinál

Bevezető gondolatok

Az első három századból származó keresztény írások a két fő parancs
alapján, az Isten és a felebaráti szeretet vonzatában tárgyalták az irgal-
masság fogalmát. Vagyis a korai keresztény egyház az elméleti teológiát
teológiai cselekedetekre váltotta fel. A teológiai cselekedetek olyan tevé-
kenységek, amelyek vallásos meggondolásból forrásoznak. A cseleke-
detek pedig tapasztalatokat szültek, amelyeket az egyházatyák teológiai
reflexiókban újragondoltak.  Ilyen mélyreható tapasztalat a  minden jó
szándék ellenére megélt emberi cselekedetek elégtelensége is, és a min-
den  emberi  gyengeség  ellenére  megtapasztalt  Isteni  szeretet.  Így  az
atyák az irgalomról szóló elmélkedéseikben az ember erkölcsi cseleke-
deteinek az elégtelenségét és Isten irgalmas szeretetét állították egymás
mellé. Továbbá kivétel nélkül vallották, hogy az isteni irgalom elméleti
valóságát Jézus Krisztus váltotta tökéletes cselekedetekre, aki maga az
isteni  irgalom megtestesítője.  E teológiai  logika emblematikus megfo-
galmazását már a Titusznak írt levélben is olvashatjuk:

„Amikor  azonban  üdvözítő  Istenünk  kinyilvánította  jóságát  és
emberszeretetét, megmentett minket. Nem azért, mert igazak vol-
tak tetteink,  hanem irgalmasságból,  s a Szentlélekben való újjá-
születés és megújulás fürdőjében, akit Üdvözítőnk, Jézus Krisztus
által bőven árasztott ránk, hogy kegyelmével megigazuljunk, s az
örök élet reménybeli örököseivé váljunk.” (Tit 3,4–7).



48 Gyurkovics Miklós

A kora keresztény szerzőkről elmondhatjuk, hogy tanítói tevékeny-
ségük elsősorban a  Szentírás magyarázására összpontosult, beleértve a
heterodox gondolkodókat is.43 Az egyházi vezetők önmagukat a betűbe
foglalt, kinyilatkoztatott igazságok értelmezőinek és letéteményeseinek
vallották.  A késő antik kor egyházának cselekedetei  és szavai  – mint
ahogyan a világtörténelem eseményei és szellemisége is – a keresztény
tanítók  reflexióiban a  Biblia nélkül  értelmezhetetlenné  válnak.  Ennek
megfelelően a patrisztikus kor írásaiban az irgalmasság fogalmának a
nyomait elsősorban exegétikai összefüggésekben fedezhetjük fel. Ezért
a  lentebb  kifejtett  szemelvények  nem  csak  azt  szeretnék  bemutatni,
hogy a kereszténység hajnalán az egyház hogyan vélekedett és cseleke-
dett az irgalmasság nevében, hanem azokra a Bibliából vett sorokra is rá
szeretnék mutatni, amelyek alapján az irgalmasság fényében formálta
gondolatait és tevékenységét. 

Alexandriai Philón

Mielőtt még a keresztény gondolkodók írásaiba belemerülnék, említést
kell tennünk a zsidó Alexandriai Philónról (Kr. e. 10 – Kr. u. 41), akinek
az exegétikai művei századokon keresztül inspirálták a keresztény taní-
tók szellemiségét. A filozófiában is járatos írásmagyarázó Isten semmivel
sem összevethető nagyságát és a világban megtapasztalt jóságát úgy pró-
bálta megfogalmazni, hogy közben a platonikusok által felvázolt minde-
nek felett álló Isten képét a sztoikusok világban lakozó Istenével ötvözte.
A Biblia lapjain megjelenő Teremtőt oly módon akarta bölcseletileg ma-
gyarázni, hogy a világban cselekvően megnyilvánuló Isten transzcenden-
ciája egyértelművé váljon. Ami a filozófia határain belül paradoxnak tű-
nik,  azt  Philón  a  teológiai  logika  értelmében  továbbgondolta.  A
transzcendencia és az immanencia kettősségének a megszüntetése közve-

43 A korai egyház biblikus értelmezéséről fontos irodalom: MANLIO SIMONETTI, Let-
tera  e/o  allegoria.  Un  contributo  alla  storia  dell’esegesi  patristica (Studia  Ephemeridis
Augustinianum,  23)  Institutum  Patristicum  Augustinianum,  Roma  1985,  9–36;
PROSPER GRECH, Il messaggio biblico e la sua interpretazione. Saggi di ermeneutica, teologia
ed esegesi (Supplementi alla Rivista Biblica, 44), Bologna 2005, 115–136, 136–146. 



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 49

títői  tevékenységet  folytató  közbülső  állapotú  valóságok  segítségével
megoldhatónak mutatkozott. Zsidó exegétánk a filozófia nyelvezetével
ezeket a világban cselekvő, Isten gondviselő akaratát kifejtő valóságokat
erőknek nevezte el, a Biblia nyelvezete szerint pedig angyaloknak.44 Ami-
kor azonban egyes számban tárgyalt Isten közvetítőjéről, akkor  Logosz-
nak titulálta. Philón az Ószövetség alapján Isten két perszonifikált erejéről
is említést tett, akiket a szövetség ládáján lévő két kerub illusztrál: 45 az
Igazságosság és az Irgalmasság erejéről van szó, ők Philón szerint a világ-
ban cselekvő Isteni  Logosz két aspektusa.46 Isten irgalmassága tehát az a
közvetítő isteni erő, ami a legközelebb hat a világban, és amin keresztül
Isten gondviselése az ember számára „tapinthatóvá” válik. 

Római Kelemen, Barnabás-levél, Hermasz

Róma harmadik püspöke, Kelemen, 96 környékén a korintusi egyház-
nak címzett levelében pontosan a fent idézett Titusz-levél szófordulatai-
val élve mutatja be a keresztény ember felebaráti szeretetét, 47 amely az

44 Kérdés, hogy „Isten ereje” mennyire bír „személyes” identitással, vagy az angyal
milyen formában lehet önálló módon cselekvő valóság. Isten közvetítője Isten akara-
tát maradéktalanul teljesíti a világban.  ALEXANDRIAI PHILÓN, De Cherubim 27–28: Az
egy Istennek két legfőbb ereje van: Jóság és Uralkodás, Jóságával teremtett mindent,
Uralkodásával kormányozza a teremtményeit. A két legfőbb erő között helyezkedik
el a Logosz, aki egyesíti őket. Isten az ő Logoszán keresztül fejti ki az ő jóságát és ural-
kodását. E két erő szimbólumai a bibliai Kerubok, az ószövetségi lángkard szimbólu-
ma pedig a  Logosz;  vö.  UŐ, Quaestiones et  solutiones in Genesim IV, 8;  De Abrahamo
119ss. De fuga et inventione 90: A Logosz a következő erőkön keresztül cselekszik a vi-
lágban: Törvényhozó erő, Büntető erő, Teremtő erő, Uralkodó erő, Jótékony erő.

45 Vö.  Ter 3,24;  Kiv 25,18–22; 37,7–9;  Szám 7,89;  1Kir 6,23–29; 8,6–7;  Ez 9,3; 10,7–9;
41,18; 2Krón 3,10–13. 

46 Uő, Quaestiones et solutiones in Exodum II, 68: Isten a világban való működését a
következő közvetítőkön keresztül teszi meg: Logosz, alatta a Teremtő és Uralkodó erő,
ezek alatt pedig a világhoz legközelebb a Törvényhozói erő és az Irgalmasság ereje
( áll; vö. UŐ, Legum allegoriae I, 96; Quis rerum divinarum heres sit 166.

47 „Jócselekedeteitek miatt sohasem bánkódtatok, írja Kelemen, »készségesek volta-
tok minden jóra«” (Tit 3,1). Ez az utóbbi sor egyértelmű rokonságra utal a  Tit 3,1
(1Kelemen 2, 4; vö. uo., 58, 2–59,2 választottak számának a megőrzése).



50 Gyurkovics Miklós

irgalmasságnak és az egyetértésnek köszönhetően nemcsak, hogy meg-
szilárdítja a helyi egyházakat, hanem még a keresztények számát is nö-
veli.48 Kétségkívül, az első században a kereszténység leghatékonyabb
missziós eszköze az irgalmasság cselekedeteiben rejlik.49 Kelemen, egy-
részt zsidó polemikus indíttatásból szemben áll az ószövetségi törvény
keménységével,  másrészt az Isten irgalmából megváltott ember tuda-
tosságával  vallja,  hogy Isten parancsolatai  és  rendeletei  a  keresztény
szív tábláira vannak írva50 (1Kelemen 2, 8). Más szóval élve, Róma püs-
pöke egyházának tagjait arra buzdítja, hogy elsősorban a szív szeretet
törvénye szerint éljenek, és a törvény betűjére hivatkozva senkitől se ta-
gadjanak meg semmilyen jót. A püspök tudatosan hangsúlyozza, hogy
a jócselekedetekre váltott  teológia egyháza leghatékonyabb missziója.
Erről a 117. (116.) zsoltár sajátos értelmezése is tanúskodik, melynek első
négy verse Isten irgalmasságát négyszer is megénekli, azonban a 15. és
a 19–20. versek az igaz ember kiváltságos helyzetéről szólnak: „Nyissá-
tok meg nekem az igazság kapuját, hogy azon belépve, hálát adhassak
az Úrnak! Ez az Úr kapuja, az igazak mennek be rajta.”51 Római Kele-
men érzékenyen reagál az „igaz” ember fogalmára: az ő olvasatában,
Szent Pál hatására, ez a kifejezés a zsidók és a keresztények közötti po-

48 E levél második fejezete a keresztény ember megkülönböztető mibenlétét sorolja
fel, így leírja a korintusi keresztényekről, hogy a jótettekre kimeríthetetlen vágy élt
bennük, telve voltak a Szentlélekkel, mely minden ügyükre kiáradt. Isten  irgalmáért
könyörögtek, ha valamit akaratlanul is vétettek, és szó szerint idézem: „Éjjel nappal
törekedtetek segítségére lenni minden testvérnek, hogy választottjainak száma az ir-
galmasság és a lelkiismeretesség (együttérzés) folytán megmeneküljön – üdvözülhes-
sen”.

49 Az első század keresztényeinek a felfogásában Isten nagyvonalú irgalmassága
abban mutatkozik meg leginkább, hogy saját Lelkét adományozza a megkeresztelt,
újjáalkotott embernek. A Szentlélek tölti be az embert, aki által megszűnik az önzés;
vö. 1Kelemen 2, 2; 2, 7; 2, 3; 8, 1–5; 13, 1–3 („Legyetek irgalmasok, hogy ti nektek is ir-
galmazzanak!”; vö. Mt 5,7; 16,1–14; 23,1; 28,1; 60,1–2).

50 Vö. 1Kelemen 2, 8. A kora kereszténység és a zsidóság biblikus értelmezéséről vö.
P. GRECH, Il giudeo-cristianesimo: lo stato della questione, in  Il messaggio biblico e la sua
interpretazione, Saggi di ermeneutica, teologia ed esegesi (Supplementi alla Rivista Biblica,
44) Bologna 2005, 237–248.

51 Zsoltároskönyv,  OROSZ ATANÁZ fordítása,  Kiadja a Hajdúdorogi  Egyházmegyei
Hivatal és a Miskolci Apostoli Exarchátus 2014.



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 51

lémiára utal. Lehet-e valaki annyira igaz, hogy méltóképpen, lelkiisme-
ret-furdalás nélkül haladjon át az Úr kapuján? Kelemen azt vallja, hogy
az ember önmagának köszönhetően sohasem lesz méltó arra, hogy igaz-
nak vallja magát, ezért ha az ember nem változik, a „kapunak” kell vál -
toznia. A korai római egyház a 117. (116.) zsoltárt próféciaként értelme-
zi,  Krisztus  megtestesülését  és  megváltói  tevékenységét  olvassa  ki
belőle. A zsoltárban említett kapu Krisztus megtestesülésének és meg-
váltói tevékenységének az allegóriája. Azzal, hogy Krisztus magára vet-
te az emberi természetet és megváltotta, átjárhatóvá tette az Isten és az
emberek között lévő kaput. Mindez nem az igaz ember hőstette, hanem
az irgalmas Isten kegyelme, ez Krisztus igazsága.  A korai  egyház az
„igazság kapuja” helyett az „irgalmasság kapujáról” tanít, amely Krisz-
tus emberré létének az allegóriája. A zsoltárban szóban forgó igazság
kapuján csak az mehet át, aki elnyerte Krisztus irgalmát, Krisztus irgal-
mát pedig csak az alázatosak nyerhetik el, és nem azok, akik igaznak
vélik magukat:

„Sok kapu áll nyitva, de az igazságosságé Krisztusban van. Boldogok
mindazok, akik őrajta keresztül mennek be […] legyen bár valaki hívő,
legyen bár valakinek képessége a tudás elmondására, […], annál aláza-
tosabb lelkületűnek kell  lennie,  minél  nagyobb ő.”  (1Kelemen  48,  4.5,
Zsolt 117)52

A 140 előtt Szíriában vagy talán Alexandriában keletkezett Barnabás-
levél írójának is meg kellett küzdenie az ószövetségi megigazulás-tan ra-
dikális értelmezésével. Mózes törvényének betű szerinti értelmezését az
Újszövetség lelkülete által  új  kinyilatkoztatásként adja tovább. A levél
szerzője nem borít fátylat az  Ószövetségre, sőt, ószövetségi idézetekkel
támasztja alá a keresztény teológia alaptételeit.53 A mű XIV–XV. fejeze-
tének a központi témája a törvény megtartása és Isten irgalmassága. A
szöveg értelmezését megnehezíti a Barnabás-levél szerzője által használt
szentírási  idézetek  többszörösen  összetett  kombinációja.  A  mű  egy

52 Ford.  LADOCSI GÁSPÁR in  Apostoli  atyák (Ókeresztény  írók,  3),  VANYÓ LÁSZLÓ

(szerk.), Budapest 1980.
53 Barnabás-levél III, 1–6: Helyes böjtölés: „Törd össze a jogtalan bilincseket, előtted

halad igazságom, [...] ha a lelkedből adod a kenyeret az éhezőknek, és megalázott lel-
ken könyörülsz.” (Iz 58,6–10)



52 Gyurkovics Miklós

olyan környezetben született, ahol azzal vádolhatták a keresztényeket,
hogy az ószövetségi írásokat helytelenül magyarázták, válaszként azon-
ban a szerző leszögezi, hogy Isten tanítására a zsidók nem voltak méltó-
ak,  ezért  ők  Isten valódi  tanításának az  értelmét  nem is  bírhatják.  E
meglehetősen nagy vallási feszültség teológiai párbajában a levél szer-
zője felidézi Mózest, aki a Sínai-hegyen Isten előtt áll, és maga Isten ke-
zének az ujja írja bele Mózes lelkébe a törvényt. Ezzel szemben, a Sínai-
hegy  alatt  élő  zsidóság  a  kőtáblákra  írott  törvényre  sem  volt  méltó,
ezért a táblákat Mózes összetörte54. A Barnabás-levél nem a kőtáblákra írt
szövegre, vagyis a Tízparancsolatra helyezi a hangsúlyt, hanem az ember
lelkébe írt törvényre.55 A szerző olvasata szerint, az izajási jövendölések
által  meghirdetett korszak a kereszténység korszaka,56 amikor Isten a
törvényt beleírja az emberek lelkébe.57 E korszakról szóló izajási jöven-
dölések közben a  Barnabás-levél szerzője azt a jelenetet tartja a fejében,
amikor Mózes Isten előtt megáll. Ki tud méltón „megállni” (megpihen-
ni) Isten előtt, kérdi? Ez a kérdés az ószövetségi nyelvezet interpretálá-
sában így hangzik: ki tudja méltón megszentelni a szombatot? Csak az,
aki tiszta szívű és tiszta kezű, adja rá a választ a Zsolt 24 (23) tanítása sze-
rint58:

54 Barnabás levél XIV, 2 (Tízparancsolat: Kiv 20,1–17; MTörv 5,1–33). A levél a Kivonu-
lás könyve 24,18-ra utal, Mózes negyven nap és negyven éjjel böjtölt a Sínai-hegyen,
hogy megkapja az Úr néppel kötött szövetségét. A Barnabás-levél tovább viszi a Szent-
írás szövegét: „És Mózes átvette a két kőtáblát az Úrtól, melyeket az Úr kezének ujja
írt a Lélekben.”

55 Az új és megváltott ember cselekedeteit nem a kőtáblákra vésett törvény betűje
mozgatja, hanem, amint mondja Kelemen, a szív tábláira írt parancsolatok és rendel-
kezések (1Kelemen 2, 8).

56 Ezt a lélekben írt törvényt azonban a zsidók nem kapták meg (Barnabás levél XIV, 3;
vö. Kiv 32,7–19; MTörv 9,12–17), mivel nem voltak rá méltók, folytatja a levél, a lélek-
ben írt törvényt Jézus Krisztus által a keresztények kapták meg.

57 Vö. Barnabás levél 14, 6–9; Iz 46,6–7; Iz 49,6–7; Iz 61,1–2). A megtört szívűek gyó-
gyításának és a megbocsátásnak az ideje, vagyis az Úr kedves esztendejének az Ideje,
a Barnabás-levél szerint, Jézus Krisztus megtestesülésével, kereszthalálával és feltáma-
dásával érkezett el.

58 „Ki megy fel az Úr hegyére, s ki fog megállni az ő szent helyén? Az ártatlan kezű
s a tiszta szívű” Zsolt 24(23),3–4. Zsoltároskönyv, OROSZ ATANÁZ fordítása.



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 53

„Írva  van  a  szombatról:  »És  szenteljétek  meg  az  Úr  szombatját
(MTörv 5,12–15;  Kiv 20,8–11;  Kiv 31,12–17)« és »tiszta kézzel és tiszta
szívvel (Zsolt 23,4)«. És más helyen azt mondja: »Ha fiaim megtartják a
szombatot,  rájuk  árasztom  irgalmamat«  (Jer 17,24)”  (Barnabás-levél
XV,1).59

A levél  szerzője túlmutat a szombat megtartásának az ószövetségi
problémakörén, és az isteni irgalmasság elnyerésének a módjára helyezi
a hangsúlyt. Isten irgalmasságának az elnyerésének a feltétele60 a tiszta
kéz és a tiszta szív, ami a szombat helyes megtartásának is a kizárólagos
feltétele! A Zsolt 24 (23) és a szombat megtartásának a kombinációja na-
gyon sokatmondó, mivel a 24. (23.) zsoltár szó szerint nem a szombatot
megtartani akaró emberről szól, hanem Isten nagyságáról, és arról az
emberről, aki Istent akarja fürkészni. Ilyen volt Mózes, aki az Úr hegyé-
re azért ment fel, hogy ott Isten előtt megálljon, hogy előtte Isten meg-
mutatkozzon. Nem tartom véletlenszerűnek azt a teológiai logikát, ami
a Zsolt 24 (23) verseinek az egybeolvasásából született. A Zsolt 24(23),5
szerint a tiszta szívű és tiszta kezű ember áldást kap az Úrtól és irgal-
mat Istentől, és a Zsolt 24(23),7–10 a kapuk megnyitásáról szól, amelye-
ken az Úr halad át.61 Ebben az esetben a zsoltáros kapuja nem Krisztus;
a keresztény szerző Krisztus átvonulásának, vagyis megtestesülésének,
halálának és feltámadásának a megjövendölését látja a Zsolt 24(23),7–10-
ben. Csak az az ember tud Krisztushoz hasonlóan a halálból az életre át-
vonulni, aki tiszta kezű és tiszta szívű. Ezt viszont senki sem tudja ön-
erejéből elérni, senki sem lesz önerejéből tiszta, csak az, akit Krisztus a
keresztségben tisztává tett, ez Krisztus mindenkinek szóló egyetemes ir-
galmassága. Másként mondva, nemcsak a zsidó nép lehet megigazult,
hanem minden nép gyermeke, és bár mindenkinek szól Krisztus meghí-
vása, csak az igazul meg, aki azonosul is vele: 

59 Ford. VANYÓ L., in Apostoli atyák (Ókeresztény írók, 3), VANYÓ L. (szerk.), Buda-
pest 1980; vö. 1Kelemen levélben a Zsolt 117,19–20 versei is az Igazakról beszél, akik az
Úrhoz mennek, Kelemen viszont az igazságot egyedül csak Krisztusban látta.

60 A Jer 17,24–25 Isten irgalmasságáról nem tesz említést, helyette a szombat helyes
megszentelődéséről, és a kapukról: ennek a városnak a kapuján királyok és fejedel-
mek mennek be, akik Dávid trónján ülnek.

61 1Kelemen levélben a  Zsolt 117,19–20 versei is azokról az Igazakról tesz említést,
akik az Úrhoz mennek, Kelemen viszont az Igazságot egyedül csak Krisztusban látta.



54 Gyurkovics Miklós

„Ha (úgy gondoljuk, hogy) azt a napot, melyet az Úr megszentelt,
most meg tudja szentelni, akkor teljesen tévedés áldozatai vagyunk. Lá-
tod tehát, akkor szenteljük meg azt nyugalmunkkal helyesen, mikor mi
magunk is már igazakká váltunk, és megkaptuk az evangéliumot, ami-
kor már megszűnt a gonoszság, mert az Úr által minden újjá teremte-
tett; akkor leszünk képesek megszentelni, ha előbb már mi magunk is
megszentelődünk (…) ünnepeljük ezért a nyolcadik napot, melyen Jé-
zus is  feltámadt halottaiból,  és  megjelent,  és  felment  a  mennyekbe.”
(Barnabás-levél 15, 6–9)62

A 140 körül keletkezett és a római egyházban sugalmazottként tisz-
telt Hermasz Pásztor című műve az első olyan ismert írás, ami mélyre-
hatóan foglalkozik a bűnbocsánat lehetőségeivel, konkrétan a kereszt-
ség után elkövetett bűnök megbocsátásával – vagyis Isten irgalmával. A
műben leírt látomások és a mennyből kapott tanítás kinyilatkoztatás-
ként mutatják be a bűnbocsánat lehetőségét és ezzel Isten végtelen irgal-
masságát.63 Míg a Barnabás-levél szerint Isten eleven törvénye lakik a ke-
resztényben, addig Hermasz úgy véli,64 hogy maga a Szentlélek65 él a
megkeresztelt emberben.66 Hermasz Isten irgalmasságának az univerzá-
lis kiáradásáról szól, azonban pontosít, hogy Isten irgalmassága csak az

62 Vanyó László fordítása. 
63 HERMASZ, Pásztor IV, Parancs 32 sköv.: „A korábbi vétkeidre van bocsánat, ha meg-

tartod parancsolataimat; és mindenki számára van bűnbocsánat, akik csak megtartják
ezeket a parancsolatokat, és megmaradnak ebben a tisztaságban.”; ford. LADOCSI GÁSPÁR

in Apostoli atyák (Ókeresztény írók, 3), VANYÓ L. (szerk.), Budapest 1980.
64 Az emberben két lélek (pneuma) található – a) Isten L(l)elke, b) a földies lélek,

amely a Diabolosztól származik; vö. Hermasz, Pásztor IX Parancs 39, 11.
65 HERMASZ, Pásztor V. Parancs 33, 1–3: „Legyél türelmes és okos, így majd uralkod-

ni fogsz minden rossz felett,  és a teljes igazságot munkálod! Ha türelmes leszel,  a
benned lakozó Szent Lélek tiszta marad, és nem árnyékol be az a másik lélek, amely
gonosz. A harag hatására összeszorul a Szentlélek.” (vö. V, 34, 5).

66 HERMASZ, Pásztor III. Parancs 28, 1–3: „Szeresd az igazságot és szádat ne hagyja el
más, csak az igazság, hogy a lélek (to pneuma), amelyet az Isten ott lakoztat ebben a test-
ben, igaznak találtasson minden ember előtt, és ez által a bennetek lakozó Úr megdicső-
üljön; mert az Úr igaz minden szavában, és benne nincs semmiféle hazugság. A hazu-
gok elvetik maguktól az Urat, sőt még meg is rabolják őt, mert nem adják vissza neki a
kölcsönt, amit tőle kaptak; ők ugyan is nem egy hazug lelket (to pneuma) kaptak, és a
hazugok ezt adják vissza, beszennyezik az Úr parancsolatát és így csalókká válnak.” 



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 55

igazak életében lesz áldásos. Ezt egy sokatmondó példázattal is ábrázol-
ja, miszerint Isten irgalmassága olyan, mint egy különbség nélkül min-
dent beragyogó fény, azonban e fény hatásának köszönhetően csak az
igazak teremnek jó gyümölcsöt, míg a pogányok és a bűnösök ugyanan-
nak a fénynek a ragyogására kiszáradnak, elégnek (IV Példázat 53, 1–5).67

A korábbi keresztény szerzőknél Isten irgalmassága erkölcsi vonatko-
zásban kapott nagyobb figyelmet, azonban Hermasz Isten irgalmassá-
gát kozmológiai szintre helyezte át, így ezáltal az irgalmas Isten ikonja
egybeesik a gondviselő Isten ikonjával. Az első századokban a keresz-
ténység és a zsidóság is egy olyan kozmológiai tanítást vallott, amiben
Isten és a világ bölcseleti  definícióik szerint  markánsan elkülönülnek
egymástól.  Ezért  Isten  transzcendens  mivolta  a  kereszténység  elején
teológiai alaptételként jelenik meg. Mégis, a vallásos tapasztalatok, fő-
leg a gondviselésbe vetett hit, Istent belemerítik a világba. Isten irgal-
massága, kozmológiai megfogalmazásból nem más, mint a távol lévő Is-
ten  szeretetének  a  világba  merülése.  Isten  távolságát  elsősorban  a
teremtményektől  való  különbözőségére  kell  értelmeznünk.  (Bölcselet-
történeti  megfontolásokból  beszélhetnék  platonikus,  középső  platoni-
kus és sztoikus gyökerekről). A fenti logika, a teremtő és a teremtett vi-
lág közötti kapcsolat létrehozása érdekében szinte szükségszerűvé teszi
a közvetítő, vagy a közvetítők kilétét. Láttuk, hogy már a legkorábbi ke-
resztény szerzőknél is Isten Irgalmasságának a perszonifikációja maga
Krisztus,  és  a  közvetítői  jellegre  is  találtunk  már  konkrét  példákat:
kapu, amely irgalomban részesíti az alatta áthaladókat (1Kelemen), vagy
Isten kezének az ujja (Barnabás-levél). Hermasz Isten gondviselését és ir-
galmasságát egy másik, nagyon beszédes példázattal festi le, amelynek
szellemi  alapját  a  szőlőskertekről  szóló példabeszédek képezik.68 Egy
gazdáról ír, aki a földjén szőlőskertet ültetett, és elutazása előtt szolgájá-

67 Azonban ezen a helyen is szeretettel buzdítja a bűnösöket a bűnbánatra és arra,
hogy Isten irgalmasságában sohase kételkedjenek HERMASZ, Pásztor, IV. Példázat 53, 1–
5; vö.  IV. Parancs 29;  V. Parancs 31,5; IX. Parancs 39, 2: „Ne gondolkodj ezen, hanem
teljes szívedből fordulj az Úr felé (Jer 2,4.7; Jo 2,12) és kérjed őt kételkedés nélkül, ak-
kor majd meg fogod ismerni az ő könyörületességét, mert nem hagy el téged, hanem
teljesíteni fogja lelked kérését.” Pásztor, IX. Parancs 39, 11: A hit felülről Istentől jön, a
kételkedés pedig a földies lélektől, az ördögtől.

68 Leggyakrabban használt szentírási hely: Mt 20,1–16.



56 Gyurkovics Miklós

ra bízta, megparancsolta, hogy karózza meg a töveket. A szolga viszont
nemcsak megkarózta, hanem ki is gyomlálta, gondját viselte a szőlőnek.
Látván ezt az odaadó buzgóságot,  az úr fiának társörökösévé tette a
szolgát.69 A példabeszéd allegóriájának az értelmét a Megtérés Angyala
tárja fel Hermasznak: A szőlősgazda a Mennyei Atya; a szőlősgazda fia
a Szentlélek, aki ebben az esetben a preegzisztens Krisztust jelenti;70 a
szőlő az Isten népe; a karók Krisztus munkatársai, vagyis az angyalok; a
szolga pedig Krisztus embersége, aki a megváltás művében fáradozott.
A példabeszéd végkicsengése pedig a következő: minden olyan ember 71

meg fogja kapni a bérét, aki lehetővé teszi, hogy a Szentlélek lakozzon
benne.  A  Pásztor leírásában Krisztus embersége megváltói  és  egyben
közvetítői feladatot is teljesít. Krisztus embersége emberi módon „fára-
dozik” az emberekért. Nem az istensége fáradozik, hisz az szenvedély-
és szenvedésmentes, hanem az embersége, hogy az embert önmagához
hasonlóvá tegye, benne is a Szentlélek lakozzon. Olyan Istentant fede-
zünk fel a Pásztorban, amely egy abszolút transzcendens Mennyei Atyát
mutat be, aki minden mássága ellenére gondját viseli az emberiségnek.
Hermasz teológiája szerint a gondviselés nem a hétköznapi ügyes-bajos
dolgokban nyújtott támaszban csúcsosodik ki. Annak érdekében, hogy
Isten mindenkit üdvözítsen, két tervet követ: teremtményeinek fel akar-
ja tárni önnön valóságának legbelsőbb titkát, ezt Hermasz Szentlélek-
nek nevezi, és ennek a befogadására kell felkészíteni az embert. Más-
részt,  az  embert  magához  akarja  hasonlóvá  tenni,  hogy  minden
emberben úgy lakjon a Szentlélek, ahogy Istenben lakik. E üdvgondo-
zás céljának konkrétan megtapasztalható ikonja maga Krisztus, akinek

69 Szőlőskert: HERMASZ, Pásztor, V. Példázat 55, 2, 1–56, 3, 8, böjtöléssel kapcsolatos;
V. Példázat 58, 5, 1–59, 6,8.

70 Pneuma-krisztológia, a Szentlelket  Jézus istensége részeként értelmezi,  ponto-
sabban  mondva  Jézus  preegzisztens  istensége;  vö.  MANLIO SIMONETTI,  Cristologia
pneumatica,  in  Studi  sulla  cristologia  del  II  e  III  secolo (Studia  Ephemeridis
Augustinianum, 44) Roma 1993, 23–52; EMANUELA PRINZIVALLI - MANLIO SIMONETTI, La
teologia degli antichi cristiani (secoli I–V), Brescia 2012, 45–50.

71 Hermasz szövegezésében „testekről” beszél, nem csak emberről. A „test” kifeje-
zés  bizonyos esetben  nem csak emberre  utal,  hanem más olyan valóságra,  amely
mozgásra képes. A mozgás felelőse pedig a testben lakó lélek. Ilyen testek például az
égboltozaton mozgó égitestek. 



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 57

az emberisége a Szentlelket rejti. Hermasz transzcendens Istene irgal-
mas, hisz az emberi igaztalanságra egyetemes módon irgalommal vála-
szol, elküldi a Fiát, mivel tudja, hogy az emberiség konkrét segítőre szo-
rul. Hermasz rámutat, hogy Isten irgalmassága önkinyilatkoztatásában
nyilvánul meg leginkább, ami nemcsak egy kiváltságos csoportnak szól,
hanem az egész teremtésnek.

Gnosztikus exegézis, Irenaeus, Alexandriai Kelemen, Órigenész

A szőlősgazdáról mondott példabeszéd (Mt 20,1–16) exegézise a gnosz-
tikus valentiniánusokhoz vezet, akik a fenti gondolatokkal ellentétben
úgy vélték, hogy Isten – transzcendens mivolta miatt – semmit sem tesz
közvetlenül a világban, hanem rejtekben cselekszik, és ezért csak egy
spirituálisan elit csoportnak nyilatkoztatja ki önmagát. Úgy hitték, hogy
a gondviselés titokzatos valóságáról tanúskodnak a példabeszéd számai
is,  mivel  ha  összegezzük,  hogy a példabeszédben említett  munkások
hány  órakor  álltak  munkába,  az  órák  számának  az  összessége  30
(1+3+6+9+11=30), és ez a valentiniánusok szerint Krisztus rejtett életére
és a rejtett tanítására is utal.72 Azonban azt is látnunk kell, hogy e hetero-
dox tanítás szerint is a kegyelem Isten legbelsőbb valóságának a lénye-
géhez tartozik. Így, a valentiniánusok szerint, a kezdeti állapotban a leg-
főbb istenség társaságában a Kegyelem volt. Az Ősatya és a Kegyelem
alkotják a mindenség első őspárosát, belőlük származik minden, vagyis
az Ősatya belső zártságának a kitárulkozása kegyelemből csörgedezik.

A szőlőmunkásokról szóló példázat és a gnosztikus tanok Irenaeus-
hoz (140–198) kalauzolnak minket.73 A Mt 20,1–16 értelmezését Irenaeus
többször is érinti, és egyben ellenzi a titkos tanításokról szóló gnoszti-
kus mítoszokat. A szőlőmunkások történetében Isten irgalmasságát és a

72 IRENAEUS, Adversus haereses I, 1–8; I, 1, 1: Ősatya + Csend (Kegyelem); Ész + Igaz-
ság, Logosz + Élet; Ember + Egyház. Adversus haereses I, 1, 3: a harminc aión misztériu-
ma, szőlőmunkásokról szóló példabeszéd. (vö. Mt 20,1–16 ss: 1+3+6+9+11=30). Irenae-
us szerint a történet helyes értelmezése: Atya + Fiú + Szentlélek); vö. Adversus haereses
I, 3, 1: A harminc aión a megváltó rejtett munkásságának a 30 éve.

73 Irenaeus  biblikus  exegézisének  a  témájában  immár  alapműként  említhetjük:
BERNARD DE MARGERIE, Introduzione alla storia dell’esegesi, I padri greci e orientali, Roma
1983, 62–89. 



58 Gyurkovics Miklós

szőlőmunkások azonos bérét emeli ki (és nem a harmincas szám miszti-
káját). Irenaeus – főleg a fent említett valentiniánusokkal szemben – azt
tanítja, hogy a Szentlélek az Atya akarata szerint mindenkinek felajánlja
az igazság tudását (Adversus haereses IV, 33,7). Mivel, meglátása szerint,
alaptermészetben nincs különbség az emberek között, a Szentlélek ir-
galmassága mindenkire kiárad, ez Isten igazságossága: egyenlő mérték-
ben akar üdvözíteni mindenkit.74 Irenaeus a szőlőmunkások történeté-
nek  a  tanításában  leginkább  a  Szentlélek  üdvgondozó  szerepét
hangsúlyozza:75

„És mivel egy a szőlőskert (emberiség), egy az igazságosság is, és
egy a gondozó is, egy a Szentlélek, a mindenek gondnoka, hason-
lóan a bér is egy, mindenki egy dénárt kapott, az uralkodó képét
és feliratát, Isten Fiának az ismeretét, ami a romolhatatlanságot je-
lenti.  Azért adta oda az utolsóknak (a későn jövőknek) a bérét,
hogy majd az utolsó időkben, mikor megjelenik az Úr, mindenkit
magában  helyreállítson  (hogy  mindenkivel  azonos  módon  ki-
egyezzen, rendeződjön).”76

A  fenti  szöveg  értelmében  a  Szentlélek  Isten  immanens  valóságából
csörgedezve átjárja az egész világot, ő a világ harmonikus működésé-
nek a garanciája, aki gondját viseli az emberiségnek. Bár Krisztus meg-
testesült, teste, vagyis Krisztus embersége eltakarja az ő valódi istensé-
gét, ezért a megtestesült Krisztus titkát a Szentlélek segítségével lehet
felismerni.  A Szentlélek mindazoknak megadja Krisztus istenségének
az ismeretét, akik azon fáradoznak, hogy megismerhessék őt. A keresz-
tények fáradozása és Krisztus emberségének a fáradozása nem azonos
mértékű, mégis, a Szentlélek az emberiségnek minden gyengesége és
elégtelensége ellenére megadja, hogy a megtestesült Krisztusban a Meg-
váltót ismerhesse fel. 

Az utolsóknak is azonos mértékben kiosztott dénár a két evangéliu-
mi dénárhoz vezérel minket, méghozzá az irgalmas szamaritánus két

74 Adversus haereses V, 15, 2: Az első embert az Atyából kijövő két kéz, a Szentlélek
és a Logosz a szűzi anyagból gyúrta meg.

75 Adversus haereses Fr. gr. 19, Catena in Matthaeum: Q, f. 85 (Adversus haereses IV, 36,7
– Sources Chrétiennes = SC, 100); vö. Mt 20,1–16 szőlőmunkások (30 – az órák száma).

76 Vö. Adversus haereses IV, 36,7. Saját fordítás.



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 59

dénárjához.77 Mielőtt Irenaeus rátért volna a példabeszéd allegorikus ér-
telmezéséhez (Lk 10,25–37), szükségesnek találta, hogy olvasójával ant-
ropológiai vélekedését is ismertesse. Ez nála azt a tanrendszert jelenti,
ami szerint az embert Istenhez kapcsolja, és ami szerint az emberi lét ér-
telmezhetővé válik. Ennek értelmében nyomatékosítja, hogy az emberi-
ség újjászületésre szorul, azonban magának az újjászületésnek a lehető-
ségét természetszerűen önmagába hordja az emberiség. A lehetőség a
keresztségben válik valósággá (a fenti „fáradozás” a keresztségig vezető
erőfeszítésekre  utal),  a  keresztségben  az  „emberi  test”  a  Szentlelket
(Pneuma)  fogadja  „pszichéjébe”,  hogy általa  az  egész  ember  Krisztus
példája szerint újjászülessen.78 Magát a példabeszédet pedig a követke-
zőképpen magyarázza: Az irgalmas szamaritánus Irenaeus értelmezésé-
ben Jézus Krisztus, aki irgalmasságot gyakorol a bűnbe merült emberi-
ségen.  Az  emberiség  egyetemes  megtestesítője  maga  Krisztus
embersége (AH III, 17, 2). A Szentlélek pedig az egész emberiség és a vi-
lágtörténelem gondozója, vagyis, aki univerzálisan gondozza a világot,
és az, aki a keresztényeket az üdvösségre vezeti. 

„Az Úr a Szentlélekre (fogadós) bízza az ő emberét (Krisztus em-
bersége), aki a rablók kezére jutott, akin megkönyörült és bekötözte
sebeit, két királyi (uralkodói) dénárt adott neki (a Szentléleknek),
hogy a Szentlelken keresztül megkapjuk az Atya és a Fiú képét és
feliratát, hogy a ránk bízott dénárt gyümölcsözően vissza tudjuk
szolgáltatni az Úrnak (Adversus haereses III, 17, 4. SC 211).”79

Irenaeus teológiája szerint az irgalmas szamaritánus és az utolsókkal is
irgalmasságot  cselekvő  szőlősgazda  történetének  központjában  Jézus
Krisztus  megtestesülése  és  a  Szentlélek  üdvgondozása  áll.  Vagyis  a
nagy egyház hitrendszerének az alaptételei. Olyan misztérium ez, ami
meghaladja az emberi  értelem befogadásának a lehetőségeit,  mégis a

77 Az irgalmas szamaritánusról szóló példabeszéd patrisztikus exegéziséhez vö. G.
SFAMENI GASPARO, Variazioni esegetiche sulla parabola del Buon Samaritano: dal presbiterio
di Origene ai dualisti medievali, in Studi in onore di Anthos Ardizzoni, II, Roma 1978, 947–
1012; RIEMER ROUKEMA,  The  Good  Samaritan  in  Ancient  Christianity, in  Vigiliae
Christianae 58 (2004), 56–97.

78 Vö. Adversus haereses III, 17,1 – Jo 3,1–2; ApCsel 2,17–18; Iz 11,2.
79 Saját fordítás.



60 Gyurkovics Miklós

Szentlélek minden feltárni igyekvő embernek megadja e misztérium ki-
nyilatkoztatását.  Mindent  összevetve  elmondhatjuk,  hogy a  Fiú  és  a
Szentlélek üdvhozó irgalmassága abban nyilvánul  meg Irenaeus sze-
rint, hogy Isten belső misztériumát tárja fel az emberiség előtt, az Atya
és a Fiú igaz ismerete által üdvözül az ember, mivel a Szentlélek, akit
befogad az ember, újjáteremti őt. Vagyis, a benne lakozó Szentléleknek,
és nem a tárgyilagos tudásnak köszönhetően üdvözül az ember. 

Alexandria Kelemen (180–220) is magyarázta az Irgalmas szamaritá-
nusról szóló példabeszédet, méghozzá a „Melyik gazdag üdvözül (Quis
dives salvetur?)” c. művében80. Először is arra tér ki Kelemen, hogy az ir-
galmasság mindenkinek kijár, Isten pedig, mivel igazságos, mindenki-
vel irgalmas akar lenni. Ez a felebarátság fogalmának az alaptétele is:

„Ki az  én felebarátom?81 kérdezi  (Krisztustól) a  vele  párbeszédet
folytató. A zsidóktól eltérően előre nem szűkíti le vérszerintiség, ál-
lampolgárság,  prozelitaság,  továbbá,  körülmetéltség,  vagy  ugyan-
azon törvény betartása szerint” (Quis dives salvetur? 28, 2–3).82

Hasonlóképpen a korábbi szerzőkhöz, Kelemen úgy véli, hogy az írott
törvény tudása nem szolgáltat elégséges gyógyírt az emberi természet
betegségeivel szemben.83 Önmagában a törvény nem váltja meg az em-
beri természetet. A szamaritánus Kelemen szerint is Krisztus, akit or-
vosnak is nevez. Antropológiai szempontból az irgalmas szamaritánus
exegéziséből kitűnik, hogy Kelemen szerint az ember Isten alkotásaként
teremtésétől kezdve egy csodálatos lény, akit a szenvedélyek és főleg az
anyagiasság betegített le. Ezért nem egy eredetileg is rossz állapotból
való  felemelkedésről  szól  Krisztus  megváltói  tevékenysége,  hanem a

80 Vö. MIKLÓS GYURKOVICS, La giustizia bilanciata: Il concetto teologico e antropologico di
giustizia  nell’insegnamento  di  Clemente  di  Alessandria, in  Povertà  e  ricchezza  nel
Cristianesimo antico (I-V sec.) (Studia Ephemeridis Augustinianum) XLII Incontro di
Studiosi dell’Antichità Cristiana, Istituto Patristico „Augustinianum” di Roma, Roma
2016, 111–120.

81 Lk 10,29
82 Saját fordítás.
83 Az emberiség betegsége abban nyilvánul meg, hogy a szenvedélyek által minő-

ségében egy alacsonyabb értékű életet él, annak ellenére, hogy egy „isteni életre” hi-
vatott. 



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 61

„lebetegedett” ember „meggyógyításáról”, és a „meggyógyult” ember
felemelkedéséről,  amit  valójában az  „átistenülés”  jelent.  Krisztológiai
szempontból Krisztus egyrészt valóságos orvos, mert valóságosan gyó-
gyít, másrészt viszont felajánlja az átistenülés útját is. Ezért Kelemennél
Krisztus megtestesülésének a célja a megváltáson túlmutat, mivel meg-
győződése szerint az isteni létbe akarja beiktatni az embert. Az átistenü-
lés misztériuma Krisztus misztériumának a prototípusa szerint folyik.
Így Kelemen ahhoz, hogy az ember misztériumáról hatékonyan tudjon
tanítani,  elsősorban  Krisztus  misztériumát  szándékozik  feltárni.  El-
mondhatjuk, hogy írásaiban mélyrehatóan fejtegeti Krisztus istenségé-
nek a titkát,  amit egy fogalommal logoszteológiának is nevezhetünk.
Meglátása szerint a János prológusban megénekelt, az Atya keblén la-
kozó  isteni  Ige  kinyilatkoztatása  „fájdalomcsillapító  gyógyszerként”
ömlik ki az emberszerető Mennyei Atya belsejéből. Ennek a teológiai
képnek az allegóriája az irgalmas szamaritánus olaja. Ugyanakkor, az
emberiség számára Krisztus emberségének ténylegesen megtapasztal-
ható megnyilvánulása konkrét gyógyszer, ez az irgalmas szamaritánus
borának az allegóriája. Az Irgalmas szamaritánus tehát Krisztus, aki sa-
ját istenségét és emberségét tárja fel. Az emberségével gyógyítja az em-
bert, istenségével pedig átistenít.

„E sebek egyetlen orvosa Jézus. Aki gyökerestől vágja ki a szenve-
délyeket, nem úgy, ahogy a törvény, amely csak a szenvedélyek
következményeit szünteti meg, vagyis a gonosz fák gyümölcseit,
de (Jézus) fejszéjével a gonoszság gyökereihez84 férkőzik. Sebzett
lelkünkre  bort  öntött,  Dávid  szőlővesszejéből  származó  vért
(Megtestesült Logosz). Az Atya belső részeiből (méhéből) szárma-
zó irgalmat (preegzisztens Logosz),85 vagyis olajat hozott, és bőke-
zűen adományozott. Felmutatta az egészség (a gyógyulás) és az
üdvösség felbonthatatlan kötelékeit:  a szeretetet, a hitet  és a re-
ményt. Megparancsolta az angyaloknak, a fejedelmeknek és a ha-
talmasságoknak (fogadós),  hogy nagy fizetség fejében szolgálja-
nak  nekünk  (embereknek),  hogy  az  Isten  Fia  dicsőségének  a
kinyilatkoztatása által ők is a világ hiábavalósága alól föl legye-

84 Mt 3,10.
85 Lk 1,78.



62 Gyurkovics Miklós

nek szabadítva. Krisztust az Atyával egyenlően kell szeretni. Az
szereti Krisztust, aki az ő akaratát megcselekszi, és az ő parancso-
latait megőrzi.” (Quis dives salvetur? 29, 3–5)86

Úgy tűnik, hogy Kelemennél a fentebb tárgyalt példázatok részleteik-
ben visszatérnek. Hermasz a szőlőskertről szóló példázatában a tövek
mellé ásott  karókat az angyalok allegóriájaként magyarázta. Kelemen
szerint is az angyalok feladata az, hogy a rájuk bízott emberek életét Is-
ten felé egyengessék. Ez a „fogadós” allegóriája, aki a Krisztus által hoz-
zá vezetett emberiség sorsát gondozza.87 Az angyalok a helyes istenis-
meretre  és  a  szemlélődésre  tanítják  az  embereket,  miközben  az
angyalok maguk is a tökéletesedés útját járják, ők is csak fokozatos mó-
don juthatnak el Isten közvetlen közelébe. Hermasz Pásztorát több alka-
lommal szó szerint is idézi Kelemen, tehát a hasonlóság nem véletlen-
szerű.88 Mint ahogy az sem véletlen, hogy Kelemennek az olaj és a bor
szimbólumainak a mélyreható krisztológiai értelmezése némileg össze-
cseng a fentebb említett gnosztikus pléromatológiával. Az olaj kiöntésé-
nek a képe az Atya keblén lakozó irgalom kiáramlásának a szimbólu-
mává  vált  Kelemennél.89 Az Atya belsejében lakozó  Irgalom (Atya +
Irgalom) azonban egybevág a valentiniánus pléróma első isteni párosá-
val: Atya + Kegyelem. Hogy ez Kelemen részéről mennyire szándékos
fogalmazás, azt mi sem bizonyítaná jobban, mint hogy gondolatzáró so-
raiban nyomatékosítja, hogy Krisztust az Atyával egyenlően kell szeret-
ni. Ezzel a fajta egyenlőséggel a valentiniánusok nem tudtak egyetérte-
ni,  mivel  különbséget  tettek  a  Plérómában  lakozó  entitások  és  a
megtestesült Krisztus között. A valentiniánusok szerint az Ősatyától és
Kharisztól (Kegyelemtől) származtak a többi aiónok, akik között ott van

86 Saját fordítás.
87 Irenaeus-nál  azonban a  fogadós  a  Szentlélek  allegóriája.  Irenaeus  a  Mennyei

Atya két karjának az üdvgondozó tevékenységét látja az irgalmas szamaritánus törté-
netében is: a Fiú, aki a Mennyei Atya egyik karja, vagyis a szamaritánus a halálból ki -
mentett emberiséget felemeli és áthelyezi a mennyei atya másik karjának a gondvise-
lésébe, ő a fogadós, aki a Szentlélek üdvgondozásának az allegóriája. 

88 Hermasz és Alexandriai Kelemen kapcsolatát kutató naprakész tanulmány: DAN

BATOVICI, Hermas in Clement of Alexandria, in Studia Patristica LXVI (2013), 41–51.
89 Szép szójáték: (olívaolaj) – (irgalom).



Az irgalmasság biblikus teológiája az első három… 63

a Megváltó alakja is. Kelemen tehát pimaszul a  Quis dives salvetur? c.
művében a valentiniánusok exegétikai módszerét alkalmazza magukkal
a valentiniánusokkal szemben.90 Kelemennél tehát Isten irgalma abban
áll, hogy a Kimondhatatlan Atya az egész teremtett természet előtt fel-
tárja saját belső titkát, vagyis az örök Isteni Igét. Ezért az Ige kinyilat-
koztatása által mindenkinek egyenlő lehetősége van a szenvedélyekből
való kigyógyulásra, és az istenlátás elérésére. 

Kelemen után röviden rátérek Órigenészre, akinek talán a legismer-
tebb az irgalmas szamaritánusról szóló homíliája,91 ezért csak a legfon-
tosabb mozzanatokat emelem ki. Órigenész homíliája elején arról szá-
mol  be,  hogy  a  szóban  forgó  példabeszédet  már  előtte  sokan
magyarázták, sőt, van egy általánosan ismert hagyományos értelmezés,
azonban ennek nem minden részletével ért egyet. Órigenész Hom. in Lc.
XXXIV (Lk 10,25–37) hagyományos magyarázat:  Lefelé  tartó ember =
Ádám, Jeruzsálem = Paradicsom, Jerikó = világ, rabló = Sátán, pap = tör-
vény, levita = próféták, szamaritánus = Krisztus, sebek = engedetlenség,
állat = Úr teste, vendéglő = egyház, két dénár = Atya és Fiú, fogadós =
Egyház vezetője, a szamaritánus második eljövetele = Krisztus második
eljövetele. Órigenész talán a környezetében élő gnosztikus exegétákat
bírálja azzal a kezdő gondolatával, miszerint az irgalmasság cselekede-
tei között elsőnek a helyes istenismeret kinyilatkoztatását és annak hű-
séges továbbadását tartja. A szamaritánus tehát azért Krisztus, mert a
szamaritánus elnevezés jelentése  Őr,92 Krisztus pedig a Törvény és a
Próféták értelmezésének az erős őre! A gnosztikusokkal szemben ismét
ellenzi a „kiválasztottak kategóriáját”. Hangsúlyozza, hogy a lefelé tartó
ember egyrészt Krisztus preegzisztens emberségét jelzi, akit az Atya le-
küldött; másrészt az önszántából lefelé, a bűnbe hanyatló embert, har-
madrészt pedig olyanokról is említést tesz, akik fennmaradtak, vagyis

90 A valentiniánusok nem vallják Isten bennfoglalt Igéjének, kimondott Igéjének és
a megtestesült Igéjének a személyi azonosságát.

91 Jeromos latin fordítása: SC 87, 399–411; görög fragmentum Fr. 71 Ra–168 in SC
87, 520–521.

92 A szamaritánus erősebb, törvénye és prófétai beszéde hajlíthatatlan, romolhatat-
lan, szilárd. A szamaritánus = a „szó őre” (Zsolt 121,4: nem szunyókál, nem alszik,
miközben őrzi Izraelt). Krisztus = megmentő, megőrző. Szamaritánus = Krisztus ( Jn
8,48).



64 Gyurkovics Miklós

nem testesültek meg. A hátas állat maga az emberi test, amit a  Logosz
felvett, és amire Krisztus ráhelyezte a megsebzett emberiséget, a mi bű-
neinket! A fogadós az Egyház Angyalát jelképezi, akinek két dénárt ad
át, ez a két dénár az Isteni Irgalmasság kimondható valósága, ami nem
más, mint az Atya és a Fiú ismerete, a misztérium tudása, hogy miként
van az Atya a Fiúban, és a Fiú az Atyában! Órigenész hangsúlyozza,
hogy a két dénárt – vagyis az Atya és a Fiú ismeretét – az Egyház letét-
be kapta, amit Krisztus második eljövetelekor épségben kell majd visz-
szaszolgáltatni! Ez arra utal, hogy Krisztus kinyilatkoztatása szerint kell
tanítani a Törvény és a Próféták igéjét!

Összefoglaló gondolatok

Az irgalmasság értelmezése az első három században krisztocentrikus,
Krisztus maga az Irgalmasság. Ezért a korai keresztény egyház gondol-
kodói szerint csak az nyerhet gyümölcsözően irgalmasságot, aki Krisz-
tusban él.  Isten irgalmassága abban mutatkozik meg, hogy válogatás
nélkül minden embernek felajánlja a megtérés lehetőségét. Másrészt a
szentatyák Isten irgalmasságát úgy értelmezik, mint Isten belső miszté-
riumának  a  konkrét  kinyilatkoztatása  –  ami  úgyszintén  Krisztusban
mutatkozik  meg,  és  csak  rajta  keresztül  válik  értelmezhetővé.  Mivel
Krisztus szavaival és cselekedeteivel is tanított, ezért a Krisztushoz hű-
séges egyház életében az elméleti teológia és a gyakorlati teológia is az
irgalom jegyében kíván cselekedni. Az a tény, hogy az irgalmas szama-
ritánusról  szóló  példabeszéd az  első  századok keresztény művekben
gyakran nyújtott elmélkedési témát, arra utal, hogy a korai egyház teo-
lógiájában és hétköznapi életében az Istenről és a keresztényről alkotott
kép az irgalmasság vonalaival rajzolódott ki. Az atyák hagyatéka egy-
becsengő: az egyház hivatása és feladata az, hogy mindenkinek sérülés
nélkül adja tovább szóban és cselekedetben Krisztus tanítását.  Akkor
lesz irgalmas az Egyház – tanítja a  Barnabás-levél szerzője – amikor a
megsebzett emberiséget alázatosan Krisztus Igazságára vezeti.



PERENDY LÁSZLÓ

Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi
Szent Gergelynek a szegények szeretetéről
mondott homíliájában (Or. 14)

Nincsenek teljesen megbízható, a művön kívül fellelhető információink
arról, hogy Gergelynek ez a nevezetes beszéde93 – amely gyakran szol-
gálhatott mintaként az ókorban a felebaráti szeretetből fakadó kötele-
zettségeket tárgyaló művekben94 – mikor és hol hangzott el. A mű szü-
letésének körülményei  azonban befolyásolhatják a mondanivalóját  is,

93 Magyar fordítása: A szegények szeretetéről, in VANYÓ LÁSZLÓ (szerk., ford.), Nazianz-
oszi Szent Gergely beszédei (Ókeresztény írók, 17), Budapest 2001, 83–120. Beszédeinek
görög szövege (latin fordítással együtt) megtalálható: Patrologia Graeca 35, 857–909. Va-
lamennyi beszédét tartalmazó olasz nyelvű bilingvis kiadása:  GREGORIO DI NAZIANZO,
Tutte  le  orazioni (ed.  Claudio  Moreschini),  Milano 2000  (a  továbbiakban:  Tutte  le
orazioni). A magyar fordítás ennek alapján készült. Ez a címváltozat Jeromosra vezethe-
tő vissza; lásd: De viris illustribus 117. Számos kódexben azonban ez a változat szerepel:
A szegények táplálásának kötelezettségéről. C. Moreschini kiadásában ez a görög cím talál-
ható: Περ φιλοπτωχίας. Moreschini Bevezetőjében az ún. „második szofisztika” korának
nagy rétorai között, pogányok és keresztények társaságában mutatja be Gergely retori-
kai képességeit és teljesítményét. Emlékeztet arra, hogy a retorikának ebben a fényko-
rában nem állítható élesen szembe egymással a retorika és a filozófia, illetve a retorika
és a teológia művelése. Noha Gergely nem írt szoros értelemben vett teológiai traktá-
tust, beszédeinek műfaja (amelyre a kor műfaji beosztását követve a logosz kifejezés al-
kalmazható) mégis alkalmas mélyenszántó, ugyanakkor kiemelkedő szónoki élményt
is nyújtó teológiai eszmefuttatásokra; lásd Tutte le orazioni, IX–XV.

94 Nazianzoszi Gergely műveinek a nyugati atyák közül például Ágostonra gyako-
rolt hatása kapcsán lásd: VANYÓ L.,  Szent Ágoston krisztológiája és lehetséges forrásai, I.
rész, in Teológia 30/1–2. (1996), 52–63, itt: 52, 54; II. rész: in Teológia 30/3–4 (1996), 37–
59, itt: 37–39.



66 Perendy László

ezért már régóta találgatás tárgya. Legvalószínűbbnek tűnik, hogy már
368-ben, még papként mondta el,  amikor a kappadokiai Caesareában
Gergely barátja, Nagy Szent Vazul tervezhette, vagy esetleg már elkezd-
hette az ottani menedékhely, zarándokszállás és kórház építését, ame-
lyet Basziliádénak neveztek el.95 Elképzelhető, hogy Gergely a hallgató-
ságát  ezzel  a  beszéddel  igyekezett  adakozásra  bírni,  vagy legalábbis
megmozgathatta lelkiismeretüket a szerencsétlen sorsúak megsegítése
érdekében.  Más,  régebbi  vélemények szerint  a  beszéd elmondásának
időpontja inkább 372/73-ra tehető, amikor Gergely már püspök volt, és
már  magában  az  elkészült  szeretetotthonban  mondta  el  homíliáját.96

Chiara Sani szerint azonban ezt a hipotézist, amelyet egyébként már a
maurinus atyák is elfogadtak, semmilyen biztos adat nem támasztja alá.
A leprásokról szóló rész alapján szerinte még az sem kizárt, hogy a pon-
tuszi remeteségben hangzott el. Sani sem zárja ki azonban, hogy való-
ban  Gergelynek  a  368-as  caesareai  tartózkodásához  köthető.  Tudjuk,
hogy ekkor biztosan jár Kappadokia provincia fővárosában, Caesareá-
ban, és ott bizonyos ügyekben közvetíteni próbált Vazul és Euszebiosz
püspök között.97 

Jean Bernardi is ezt az évet  tartja  legvalószínűbbnek.98 Figyelemre
méltóként  említi  Paul  Gallay  észrevételét,  hogy  semmilyen  konkrét
épületről nem esik szó, tehát bizonyára nem akkor hangzott el, amikor
372 körül ezt az épületegyüttest használatra átadták.99 J. Bernardi való-

95 Nazianzoszi Gergely életéről és munkásságáról lásd:  PAUL GALLAY,  Vie de Saint
Grégoire de Nazianze, Lyon - Paris 1943; JEAN BERNARDI, Saint Grégoire de Nazianze, Paris
1995; CARMELO CRIMI,  Notizia biografica, in Tutte le orazioni, LXXXIX‒CV. Valamennyi
kappadokiai atya életéről és munkásságáról lásd: ANTHONY MEREDITH, The Cappadoci-
ans, London 1995; C. MORESCHINI - ENRICO NORELLI, Early Christian Greek and Latin Lite-
rature. A literary history, Vol. II: From the Council of Nicea to the Beginning of the Medieval
Period, Peabody/Mass. 2005, 81‒135 (Chapter 4: The Cappadocian Fathers).

96 ÓÍ 17, 83.
97 Lásd Tutte le orazioni, LVI‒LVII.
98 J.  BERNARDI,  La  prédication des  pères  cappadociens.  Le  prédicateur  et  son auditoire

(Publications  de  la  Faculté  des  Lettres  et  Sciences  Humaines  de  l’Université  de
Montpellier, 30), Paris 1968, 104–108.

99 Vazul nagyszabású terveiről 94. leveléből nyerhetünk képet, amelyet a kormány-
zónak írt. Az épületkomplexum tervei között szerepel egy nagyméretű kórház orvo-
sokkal és betegápolókkal, szálláshely jövevények és szegények számára, kézműves-



Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergely… 67

színűbbnek tart tehát egy olyan időpontot, amikor a terv még csak kör-
vonalazódott. Úgy véli, hogy – más esetekhez hasonlóan, mint például
a szerzetesség kérdésében – Gergely és Vazul együtt reflektáltak egy
adott helyzetre, amely az egyházon belül rendezésre várt (esetleg intéz-
ményi keretek között), és amely feladat megoldását a papi és szerzetesi
hivatás feladatköréhez tartozónak érezték. Az Annésziben eltöltött re-
meteévek  pedig  valóban,  már  korábban  szolgáltathattak  számukra
olyan megrázó élményeket, mint például a leprásokkal való találkozás,
hiszen őket azon a vidéken is kiűzték a városokban, tehát a remeteség-
ben élőkhöz hasonlóan valószínűleg ők is magányos helyekre húzódtak
vissza. Azok a szavak, amelyeket Gergely egy anya ajkára ad, akinek
leprában szenvedő gyermekétől kellett megválnia, szintén valószínűsí-
tik ezt a helyzetet: „Szegény, már felismerhetetlen gyermekem, akit sza-
kadékoknak, hegyeknek és pusztaságoknak neveltem fel! A vadállatok-
kal laksz együtt, fejed felett fedél a szikla, az emberek közül is csak a
legjámborabbak látnak téged!”100

A  14.  beszéd bizonyos  részletei  és  kifejezései  rokonságot  mutatnak
Gergely más műveivel, ami alapján szintén a 362 és 369 közötti, tehát
korai időpont a valószínű. A 2. beszédben például hasonló szavakkal írja
le, hogy Krisztus hogyan viselkedett letartóztatása idején. Dávid királyt
pedig a 4. beszéd elején mutatja be hasonló kifejezésekkel. A legtöbb pár-
huzamot azonban Vazulnak azzal a beszédével találunk, amelyet ő 369
tavaszán vagy nyarának elején mondott el az esztelen gazdag emberről
Lukács evangéliumának 12. fejezetének 18. verséhez („Lebontom csűrei-
met, és nagyobbakat építek”).101 Ez Vazul egyik legszebb homíliája. Ez a
mű egyfajta  diatribé, színlelt párbeszéd, amelyet az evangéliumi példa-
beszédben szereplő gazdaggal folytat a nagy moralista. A homília során
azonban egyre inkább megszólítottnak érezhették magukat hallgatói is,
akiknek lelkiismeretét meg akarta mozgatni. Vazul nevetségessé teszi a

műhelyek, egy templom, és egy lakrész a püspök és a szerzetesek számára; lásd: C.
MORESCHINI - E. NORELLI, i. m., 101.

100 A szegények szeretetéről, 11. fej. (ÓÍ 19, 91); némi szórendi módosítással.
101 Vanyó László magyar fordításában:  A Lukács szerinti evangélium azon mondatáról:

„Lebontom csűreimet, és nagyobbakat építek” (Lk 12,18), és a kapzsiságról, in VANYÓ L.
(szerk., ford.), Nagy Szent Baszileiosz művei (Ókeresztény írók, 16), Budapest 2001, 25–37. 



68 Perendy László

gazdag ember (és vele együtt minden ember) törekvését, hogy még több
vagyont halmozzon fel és nagyobb biztonságra törekedjék. A rövid be-
széd nyolcadik, vagyis utolsó fejezetében felidézi a szerző Máté evangé-
liumának híres jelenetét az utolsó ítéletről, és a következő mondatokkal
zárja mondanivalóját:

„Ott még csak nem is a rablót vádolják, hanem azt, aki nem adott.
Én elmondtam azt, amit hasznosnak tartottam, neked pedig, ha
meggyőztelek,  világos,  hogy mik az ígéretben fenntartott  javak.
Aki pedig nem engedelmeskedik, számára meg vannak írva a fe-
nyegetések, kívánom, hogy kerülje el azok megízlelését úgy, hogy
megjobbítja elhatározását, hogy váltságdíjjá váljon számodra saját
gazdagságod, és készségesen menetelj  a mennyei javak felé, an-
nak kegyelméből, aki minket királyságába hívott, akinek dicsőség
és hatalom, mindörökkön örökké. Ámen.”102 

Ez az összegzés tartalmazza Gergely mondanivalójának egyik lényegi
elemét is, vagyis hogy a földi vagyon válhat váltságdíjjá, amellyel meg
lehet szabadulni a bűn rabságából, ha a gazdag ember lemond a felesle-
géről és szűkölködő embertársait segíti. Közös még a két beszédben pél-
dául,  hogy mindkét szerző Isten szándékával ellentétesnek tartják az
emberek közötti nagy vagyonbeli különbségeket. Vazul is elfogadhatat-
lannak tartja  továbbá,  hogy az  emberi  társadalom jelenlegi  állapotát,

102 Uo. 37. Szinten a nagy éhínség idején, 368-ban vagy 369-ben mondhatta el Vazul
egy másik homíliáját, amely hasonló szociális problémákkal foglalkozik, és amelynek cí -
me:  A gazdagok ellen  (Or. 7).  Ebben a beszédében is  a  hazájában eluralkodó vagyoni
egyenlőtlenséget helyteleníti, amelyet az éhínség még inkább súlyosbított.  Ebben is  a
szegények megsegítését szorgalmazza; vö.  C. MORESCHINI - E. NORELLI,  i.  m., 97 és  A.
MEREDITH,  i.  m., 28.  A.  Meredith itt  megemlíti Vazulnak még egy másik beszédét is,
amelynek címe Éhínség és aszály idején (Or. 8). Ez a mű a Kappadokiában 368-ban bekö-
vetkező természeti katasztrófáról és emberi tragédiákról szól. Vazul arra biztatja híveit,
hogy emberszeretet tekintetében múlják felül azokat, akik nem tagjai az egyháznak, sőt
az Ószövetség jeles személyiségeit is. Meredith arra is emlékeztet bennünket, hogy Vazul
reguláiban is központi szerepet szán a szerzetesek életében a karitatív munkának és a
szociális  elkötelezettségnek, sőt  a  Moralia-ban is  találunk olyan szentírási  szövegeket
(például  Mt 22,37–39), amelyekre hivatkozva a jótékonykodásra buzdítja a keresztény
olvasót a szerző (Moralia, 5). Vazul tehát nem pusztán valamilyen külső körülményre re-
agál egy-egy esetben, hanem a felsorolt példák alapján egyértelmű, hogy morális tanítá-
sában elméleti szempontból is központi szerepe van a felebaráti szeretet gyakorlásának. 



Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergely… 69

amelynek egyik jellemzője az emberek közötti óriási vagyoni különb-
ség, és ami mindkettejük szerint kezdetben nem állt fenn, a végzet mű-
vének tartsuk, és mint elkerülhetetlenbe, beletörődjünk. Végül az is ha-
sonló  a  két  műben,  ahogyan mindketten  szembeállítják  egymással  a
végzet és az isteni gondviselés fogalmát.103 

Jean Bernardi Gergely beszédének további részletei alapján is megkí-
sérli rekonstruálni a mű keletkezési körülményeit. Th. Sinko úgy véle-
kedett, hogy a beszéd Nazianzoszban hangzott el. Bernardi ezzel szem-
ben  valószínűbbnek  tartja,  hogy  Caesareában.  A  hallgatósággal
kapcsolatban semmilyen egyéni jellegzetesség nem szerepel, ami arra
utal, hogy egy olyan közönségnek mondta el Gergely, amely számára
jórészt idegen volt. Azokra a homíliáira ugyanis, amelyeket bizonyosan
Nazianzoszban mondott el, a személyes hangnem jellemző, például szá-
mos utalás hangzik el a hallgatósággal kapcsolatban: a hallgatóság nem
arctalan, mint itt. A 14. beszédnek az a része, amelyben a luxuskörülmé-
nyek között élők elpuhultságát gúnyolja, szintén inkább a provincia fő-
városát, Caesareát valószínűsíti, és nem egy olyan kisvárosi környeze-
tet,  mint  Nazianzosz,  ahol  valószínűleg  nem  volt  olyan  társadalmi
réteg, amely ilyen gazdagságban élhetett volna. Azt pedig már más for-
rásból is tudjuk – amint már említettük is –, hogy 368 tájékán valóban
járt Gergely Caesareában, mégpedig azért, hogy Euszebiosz püspök és
Vazul ellentétét elsimítsa.104 

Magából a beszédből az tűnik ki, hogy valamilyen egyházi ünnepen
(amelyet  azonban  nem  tudunk  beazonosítani),  mégpedig  valamilyen
egyházi épületben hangzott el. Valószínű azonban, hogy ez az épület a
városon kívül volt, esetleg egy vértanú kápolnája, martürionja is lehetett,
hiszen a leprások csak a városon kívül élhettek, ugyanakkor Gergely ar-
ról számol be, hogy rimánkodásuk behallatszik az istentiszteletre: siral-
mas könyörgésük a liturgia hangjaival vegyül. Bernardi azt sem zárja ki
azonban, hogy a városfal közvetlen szomszédságában lehetett az isten-
tisztelet helye, esetleg a városkapu közelében. Azt tudjuk, hogy Vazul
szeretetotthona később valóban egy  martürion közelében, az egyik vá-
roskapu mellett épült fel. Érdekességként megjegyzi J. Bernardi, hogy a

103 Vö. J. BERNARDI, i. m., 105.
104 Uo. 106.



70 Perendy László

jelenlegi török város, Kayseri óvárosa Vazul  Basziliádéjának eredeti he-
lye  körül  található,  tehát  a  későbbi  településszerkezet  szempontjából
centrális szerepe lehetett.105

A beszéd terjedelme a magyar kiadásban 38 oldal. A hagyományos
beosztás szerint 40 rövid fejezetből áll. C. Moreschini nyomán a beszéd
főbb részeit az alábbiakban összegezhetjük. Gergely először a szeretet
erényét dicséri, amely kiemelkedik a többi közül, amint a Szentírás is ta-
núsítja.  Megállapítja,  hogy  sokan  vannak  a  szükséget  szenvedők.  A
szükséget szenvedőknek sok fajtája van: vannak köztük özvegyek és ár-
vák,  vannak,  akiket  gazdáik  vagy  feletteseik  sanyargatnak,  vannak,
akik hazájukat vagy vagyonukat veszítették el. Valamennyi szerencsét-
len sorsú ember közül azonban a leprások vannak a legrettenetesebb
helyzetben, amelynek szörnyű részleteit Gergely naturalisztikus részle-
tességgel ecseteli. Majd bemutatja a keresztények magatartását a leprá-
sokkal szemben: a többség iszonyattal fordul el tőlük, hiszen fél a fertő-
zés veszélyétől. A továbbiakban az emberi szerencse forgandóságát festi
le a szerző: egyikünk sem bízhat abban, hogy elkerüli a betegség és a
nyomor. Az egyházatya az isteni nagylelkűség jeleinek bemutatásával
folytatja beszédét. A mennyei Atya megadja nekünk a teremtett javak
bőségét; őt kell utánoznunk a bőkezűség erényének gyakorlásával. A je-
len életben fennálló igazságtalanságnak és vagyoni egyenlőtlenségnek
valódi oka véleménye szerint a paradicsomban elkövetett bűn; a nyo-
mor tehát nem a végzet műve, és még kevésbé mondható valamilyen is-
teni, esetleg büntető rendelkezésnek. Az igazi istentisztelet fontos tulaj-
donsága, hogy olyan módon kell megmutatni Isten iránti hódolatunkat,
ahogyan ő elvárja. Ő pedig számtalanszor kinyilvánította, hogy őt, az
irgalmas Istent az emberi irgalmasság cselekedeteink gyakorlásával kell
tisztelnünk. Nem szabad tehát elfogadni azt a véleményt ‒ amelyet saj-
nos néhány keresztény is oszt ‒, hogy testvéreink szenvedése tulajdon-
képpen isteni büntetés valamilyen általunk esetleg nem is ismert bűn
miatt. Ennek kapcsán emlékeztet bennünket arra, hogy Isten az egyet-
len igazságos bíró, akinek ítéleteit el kell fogadnunk, még akkor is, ha
egyelőre nem látjuk át rendelkezéseinek, ítéleteinek értelmét: nincs jo-
gunk tehát felülbírálni vagy megkérdőjelezni döntéseit. A beszéd befe-

105 Uo.



Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergely… 71

jező részében Gergely szentírási bizonyítékokat sorol fel amellett, hogy
Isten igenis szereti a nyomorult helyzetben levőket és ő maga szólít fel
bennünket adakozásra. Végül a krisztusi  tanítás kiemelkedően fontos
összegzésére, a Hegyi beszédre emlékeztet bennünket a szerző, amelyben
az irgalmasság erénye igen előkelő helyet foglal el a nyolc boldogságról
szóló tanításban.106 

A magyarra „irgalom”, „irgalmasság”,  „irgalmas” szavakkal fordí-
tott görög szavak (λεος,εσπλαγχνία,   οκτείρων), továbbá a belő-
lük valamilyen módon származtatható kifejezések (például λεημοσύναις,
λέησεν,  λεε,  λεήσαντες, εσπλαγχνον) számos esetben hangzanak el a
beszédben: a 40 fejezetből 11-ben, némelyikben többször is. A magyar
fordítás tehát kevésbé árnyaltan adja vissza a görög eredeti változatos-
ságát. A fejezetek szerint haladva, az alábbiakban először vegyük sorra
valamennyi előfordulási helyet,  majd tekintsük át,  hogy e kifejezések
köré hogyan rendeződnek Gergely bemutatásában az egyházi tradíció
különböző elemei. A zárójelben levő görög kifejezések a C. Moreschini-
féle szövegkiadásból valók.

5. fejezet: „Mert semmi mással nem lehet Istent úgy tisztelni, mint
az irgalmassággal (ς λέ), mert semmi más nincs annyira össz-
hangban Istennel,  akinek színe előtt jár az irgalom  (λεος) és az
igazság (Zsolt 88,15), akinek az ítélet  előtt az irgalmasságot kell
felajánlani (Oz 12,6). Mert az, aki igazságos mértékkel viszonoz, a
jóságot semmi mással nem viszonozza jobban, mint a jósággal, és
a mérleg serpenyőjében teszi még az irgalmasságot (τνλεον) is
(Iz 28, 17)”.107 

Szinte minden kijelentése mögött ószövetségi szentírási hivatkozást ér-
zékelhetünk, amikor azt hangsúlyozza, hogy Isten előtt együtt jár az ir-
galom és az igazság. Aki az istentisztelet leghelyesebb formájára törek-
szik, gyakorolja az irgalmasság cselekedeteit. 

15. fejezet: „No, és mi mit teszünk, hogyan gondolkodunk, akik a
nagy és közös név örökösei vagyunk, akiket Krisztusról neveztek
el, akik szent nép vagyunk, királyi papság, a kivételes és megszer-

106 Vö. Tutte le orazioni, 1405‒1406.
107 Nazianzoszi Szent Gergely beszédei, 86‒87.



72 Perendy László

zett nép (1Pt 2,9), amely jó és üdvös tettekben buzgó (Tit 2,14), mi,
akik a szelíd és emberszerető Krisztus tanítványai vagyunk, aki
gyöngeségeinket  hordozta,  egészen  a  mi  kovászunkig  alázta  le
önmagát (vö. Mt 11,29; Iz 53,4), azaz a mi koldus testünkig és föl-
dies sátrunkig, és szenvedett és tűrt értünk, hogy mi az Ő istensé-
gével gazdagodjunk (2Kor 8,9), miután az irgalom (εσπλαγχνίας)
és szánalom ily nagy példája áll előttünk?”108 

Ebben a fejezetben elsősorban újszövetségi alapokra építve, ekklézioló-
giai és krisztológiai alapvetésből kiindulva válaszolja meg a szerző azt a
kérdést,  hogy miként  kell  viselkednünk,  hogyan kell  cselekednünk a
szenvedő ember láttán. Az önmagát megalázó Krisztus tanítványainak
közösségeként  nem tehetünk mást,  mint  hogy mi  is leereszkedünk a
koldusig. 

22. fejezet: „Ezért hát lépjünk immár az Ige nyomába, az odaáti
nyugodalmat keressük, vessük el az itteni gazdagságot! Ami eb-
ből jó, az legyen egyedüli nyereségünk, az irgalmasság gyakorlá-
sában (λεημοσύναις) birtokoljuk lelkünket, adjuk oda vagyonun-
kat a szegényeknek, hogy az odaátiakkal gazdagodjunk.”109 

Az előző fejezetben ‒ szintén szentírási idézetekre alapozva ‒ fejti ki azt
a véleményét Gergely, hogy az isteni Ige útmutatását követve a földi sá-
tor helyett a mennyei várost kell választanunk. Azért adjuk oda földi
vagyonunkat a szegényeknek, hogy a mennyei kincseket elnyerhessük. 

25. fejezet: „A természet egyenrangúságát az adomány egyenlősé-
gével  ékesítette,  és  ezzel  megmutatta  saját  jóságosságának  gaz-
dagságát.  Ezzel  szemben az  emberek az  aranyat,  az  ezüstöt,  a
puha és fölösleges kelméket, a drágaköveket elássák a földbe, mi-
helyst olyan jeleket észlelnek, mint a háború, lázadás, az első zsar-
noki uralomé, azután esztelenségükben felvonják szemöldöküket,
de  bajbajutott  rokonaiktól  is  elzárkóznak,  nem  irgalmasak
(τνλεονποκλείουσιν), de még az sem jut eszükbe, hogy fölösle-
gükből segítsenek a létfenntartási gondokkal küszködőkön – mi-
nő oktalanság és balfogás! ‒, csakhogy egyéb mást sem, azt sem

108 Uo. 95.
109 Uo. 102.



Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergely… 73

fontolják meg, hogy a szegénység és gazdagság, a szabad állapot,
ahogyan nevezzük, és szolgaság, és más egyéb ilyen fogalmak ké-
sőbb lopakodtak az emberi nembe, közös gyengeségekként a rosz-
szal együtt jöttek létre, és annak találmányai.”110 

Ebben a fejezetben jelenik meg az a gondolat, hogy a vagyoni egyenlőt-
lenség nem Isten szándéka szerinti, hiszen ő kezdetben egyenlően osz-
totta szét jóságának gazdagságát az embereknek. Az emberek elvakul-
tan  és  esztelenül  zárkóznak  el  még  az  elől  is,  hogy  fölöslegükből
juttassanak a bajbajutottaknak. Még a rokoni kapcsolatnál is erősebb a
vagyonhoz való ragaszkodás. 

26. fejezet: „Azzal légy különb a másiknál, hogy jóravalóbbnak lát-
szol! Légy Isten a küszködőnek, Isten irgalmasságát (τνλεον) utá-
nozva!”111

Ebben a fejezetben ‒ amelynek ez a két zárómondata ‒ ismét megjelenik
az a gondolat, hogy a Teremtő eredeti szándéka az emberek közötti va-
gyoni egyenlőség volt, tehát ez lenne a természetes. Ha már vetélkedni
akarunk valamiben, akkor az erények megszerzésében legyünk külön-
bek a többi embernél, és az adakozásban Istent utánozzuk. 

27. fejezet: „Nincs más, amit oly igazán Istentől kapott volna az
ember, mint azt, hogy jót tesz. Mert aki az embert megteremtette,
az a szétváltat ismét egyesíti, te viszont ne nézz el az elesett fölött.
Ő  a  legfontosabb  dolgokban  mutatott  irgalmasságot  (λέησεν),
amikor mindezeken túl adta még a törvényt, a prófétákat, és eze-
ket  megelőzően  az  íratlan  természeti  törvényt,  cselekedeteink
vizsgálóbíráját, dorgálóját, intőjét, nevelőjét, végül önmagát adta
váltságul a világ életéért.” (…) „Mert a legelső és legfontosabb,
hogy adj a tőled kérőnek, és adj, mielőtt kérnének, egész nap az
irgalmasságot gyakorold (λεν), kölcsönözd a beszédet, és kama-
tostól hajtsd be a kölcsönt, azaz megnövekedett haszonnal, ami a
szóhoz még mindig hozzájön,  mindig gyarapítva önmagában a
vallásosság magját.”112 

110 Uo. 106.
111 Uo. 107.
112 Uo. 107‒108.



74 Perendy László

Ebben a fejezetben ismét áttekinti Gergely, hogy milyen javakat kapott
az ember Istentől. Ezek közül kiemelkedik, hogy mi is képesek vagyunk
jót cselekedni. Jellegzetes gondolata az is, hogy már az üdvösség törté-
nete során kapott javak előtt megkaptuk az íratlan természeti törvényt,
amelynek ismeretében képesek vagyunk különbséget tenni jó és rossz
cselekedeteink  között.  Ebben  az  értelemben  tehát  Isten  irgalmassága
nem a bűneink megbocsátását jelenti, hanem azt, hogy már az üdvösség
történetének eseményei előtt,  mintegy előzetes kegyelemként képesek
voltunk felismerni, hogy mi a helyes cselekedet.

29. fejezet: „Minderről meggyőz az értelem, a törvény, a legmér-
tékadóbb emberek is, akiknél a másokkal való jótékonyság értéke-
sebb az irántuk tanúsított jótéteménynél, és az irgalmasság (λεος)
értékesebb a nyereségnél.”113

Ennek a fejezetnek ez a legelső mondata az előző fejezetre utal vissza,
amelynek egyik központi gondolata, hogy ne halasztgassuk el a jóté-
konykodást, a másik mondanivalója pedig, hogy ha csak csekély értékű-
nek tűnő dolgot is tudunk adni, akkor adjuk azt. Sokszor nem a pénz-
ben  kifejezhető  érték  a  fontos,  hanem  maga  a  gesztus,  hogy  érzik
törődésünket a szerencsétlenek. 

35. fejezet: „Nekem már csak ezek miatt is szükségesnek látszik az
emberségesség  és  az  irgalmasság  (εσπλαγχνον)  a  rászorulókkal
szemben, hogy befogjuk azok száját, akik így vélekednek róluk,
mi magunk pedig ne engedjünk oktalan érvelésüknek, amivel tör-
vényerőre emelnénk a kegyetlenséget önmagunkkal szemben.”114

Az előző fejezet azt a nézetet cáfolja, hogy a keresztény embernek min-
denképpen sorscsapásként kellene felfogni a betegséget, és Isten is ma-
gára hagyja a betegeket. Jótetteinkkel éppen azt kell demonstrálnunk,
hogy nem törődünk bele a betegség jelenlétébe. A 35.  fejezet számos
zsoltáridézettel  bizonyítja,  hogy Isten igenis  segítségére  siet  a  szegé-
nyeknek, és ebben követnünk kell. 

113 Uo. 110.
114 Uo. 115‒116.



Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergely… 75

37. fejezet: „Tisztuljunk meg tehát az irgalmasság gyakorlásával
(λεήσαντες),  töröljük  le  lelkünk  szennyét  és  mocskát  ezzel  a
gyógyfűvel,  és kifehéredünk, némelyek olyanok lesznek, mint a
gyapjú, mások, mint a hó, az irgalmasság (τς εσπλαγχνίας) ará-
nyában.”115

Az előző fejezetben megjelenik az a nézet, hogy a szegénység valami-
lyen bűnre adott büntetés. Ezt egyes esetekre vonatkoztatva elfogadja
Gergely, a levont következtetést azonban nem, miszerint nem szabad
olyan emberek mellé állni, akik nyilvánvalóan bűnösök, hiszen ezzel –
véleményük szerint ‒ magát a bűnt támogatnánk. Gergely szerint érde-
münket még növeli is, hogy jótetteinkkel elgondolkodásra késztetjük a
bűnösöket. A 36. fejezet végén idézi a Példabeszédek könyvének követke-
ző két mondatát: „Aki megszánja a szegényt, az az Úrnak ad kölcsönt.”
(19,17); „Könyörület és hűség eltörli vétkét” (15,27). Ebben az összefüg-
gésben válik még világosabbá a 37. fejezet fent idézett legelső mondata:
az irgalmasság gyakorlása nekünk magunknak is hasznunkra válik, hi-
szen lehetővé teszi bűneink eltörlését. Ez a gondolat – amint a későbbi-
ekben látni fogjuk – már Cyprianus-nak, Karthágó püspökének tanítá-
sában is markánsan megjelenik. 

38.  fejezet:  „Ezt  mondja  az  Úr:  Boldogok  az  irgalmasok (ο
λεήμονες), mert nekik irgalmaznak majd (λεηθήσονται) (Mt 5,7). Az
irgalmasság  (λεος)  nem  az  utolsó  a  boldogságok  között.  És:
Boldog, aki gondol a szűkölködőre és a szegényre (Zsolt 40,2). Aztán:
Boldog az a férfi, aki gyakorolja az irgalmat  ( οἰκτείρων), és szívesen
ad kölcsönt (Zsolt 111,5),  és:  Az igaz ember egész nap könyörületes
(λεεῖ), és kölcsönt ad (Zsolt 36,26). (…) Még az éjszaka se szakítsa
meg az irgalmasság (τν λεον) gyakorlását: Ne mondd: Menj, gyere
máskor, holnap majd adok! (Péld 3,28) (…) Mert az apostol mondja:
aki irgalmasságot gyakorol (λεν), tegye derűs lélekkel (Róm 12,8), és
készségességeddel megkétszerezed javadat.”116

Amint látható, a fejezetben egy rövid florilégium található, vagyis egy
olyan tematikus idézetgyűjtemény, amely az irgalmasság erényét ma-

115 Uo. 117.
116 Uo. 118‒119.



76 Perendy László

gasztalja, és gyakorlásának mikéntjét mutatja be. A Hegyi beszédből vett
idézet a legelső helyen áll,  ami már önmagában kiemeli  fontosságát.
Gergely  külön  hangsúlyozza,  hogy a  makarizmusok  sorában  előkelő
helyen szerepel az irgalmasság, amely tehát Jézus tanításának legfonto-
sabb elemei között  szerepel.  A következő idézetek – egy kivételével,
amely Szent Páltól származik – az Ószövetségből valók. Ez a florilégium
szinte lefedi a teljes kinyilatkoztatást, hiszen az Evangélium és az Apostol
mellett felsorakozik a bölcsességi és prófétai irodalom egy-egy részlete
is a fejezet fő mondanivalójának illusztrálására: boldogok az irgalma-
sok. 

Végül az utolsó, a teljes 40. fejezet, amellyel a beszéd záródik, az ir-
galmasságra buzdít: 

„Ha valamelyest is meggyőztelek titeket, Krisztus szolgái, testvé-
rei és társörökösei, akkor, amíg ideje van, látogassuk meg Krisz-
tust, ápoljuk Krisztust, tápláljuk Krisztust, ruházzuk Krisztust, fo-
gadjuk  házunkba  Krisztust,  tiszteljük  Krisztus!  Ne  csupán  az
asztalnál (Lk 7,36), mint némelyek, ne is csak nárdussal, mint Má-
ria (Jn 12,3), ne csak az eltemetéssel, mint arimathiai József, ne is
csak a temetéséhez szükséges dolgokkal, mint Nikodémus, aki fé-
lig-meddig volt Krisztus barátja (Jn 19,38), ne is arannyal, tömjén-
nel és mirhával, mint a már említett mágusok (Mt 2,11), hanem
mivel a mindenek Ura irgalmat (λεον) akar és nem áldozatot, és
mert az irgalmasság  (  εσπλαγχνία) többet ér előtte ezer hizlalt
báránynál (Dán 3,40), a szegény által, és akik most ma a porban
hevernek, ezt ajánljuk fel neki, hogy, miután innen eltávoztunk,
minket  is  befogadjanak  az  örök  sátrakba,  ugyanazon  Krisztus
Urunkban, akinek dicsőség mindörökké. Ámen.”117

Ez a végső parainézis összefoglalja mindazokat az indítékokat, amelyek
az irgalmasság gyakorlására sarkallhatnak bennünket, Krisztus tárörö-
köseit, vagyis az egyház tagjait. A rendelkezésünkre álló időben, vagyis
földi életünkben Krisztust kell látnunk minden elesettben, és őt tudjuk
szolgálni.  Krisztust  földi  életének  különböző  időszakaiban  mások  és
mások szolgálták, nekünk azonban lehetőségünk van őt magát állandó-
an szolgálnunk a különböző nyomorúságoktól szenvedő embertársak-

117 Uo. 120.



Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergely… 77

ban. (Ezzel nyilvánvalóan a  Máté-evangéliumban elhangzó, a végső íté-
letkor megnyilatkozó krisztusi szóra utal Gergely.) Az irgalmasság gya-
korlása  egyébként  is  az  istentisztelet  leghelyesebb  formája,  amely
ugyanakkor lehetőséget ad a mi bűneink bocsánatára is. 

Úgy vélem, az idézett beszédrészletek nagy száma már önmagában
is világosan mutatja, hogy az irgalmasság erénye milyen központi sze-
repet  játszik  a  beszéd  mondanivalójában.  Azt  is  láthattuk  azonban,
hogy az irgalmasság fogalma nemcsak azért kulcsfontosságú ebben a
műben,  mert  a  hozzá  kapcsolódó kifejezések  gyakran fordulnak  elő.
Centrális helyzetét az is biztosítja, hogy számos teológiai diszciplínához
(leginkább istentan, krisztológia, egyháztan, szentségtan, erkölcsteoló-
gia) vannak kapcsolódási pontjai. Az utolsó fejezethez kapcsolódó ösz-
szegzésünket némileg kiegészítve vázoljuk fel Gergely mondanivalójá-
nak főbb pontjait. 

Az egyházatya megállapítja, hogy előzetes emberi érdemek nélkül,
sőt bűneink ellenére Isten kezdettől fogva bőségesen árasztotta el aján-
dékaival  az emberiséget.  Ide tartoznak tehát a következők: az íratlan
természeti  törvény, a kinyilatkoztatott  törvény és a próféták tanítása,
végül pedig az a tény, hogy az Úr Krisztus önmagát adta váltságul a vi-
lág életéért. Az irgalmasság gyakorlásával Isten szerepében, szinte Is-
tenként léphetünk fel a nyomorultak előtt: őt kell utánoznunk, hogy jó-
ságát megjeleníthessük az emberek előtt. Az isteni irgalmasságra adott
emberi válasz melletti egyik érv továbbá, hogy Istent leginkább az irgal-
masság gyakorlásával lehet megfelelő módon tisztelni, és ő is ezt várja
el tőlünk. Gergely kiemeli, hogy az Úr tanítását meghirdető  Hegyi be-
szédben is igen előkelő helyen szerepel az irgalmasságra való buzdítás,
de már az Ószövetségben, elsősorban a Zsoltárok és a Példabeszédek könyvé-
ben is központi helyet foglal el. Erre buzdítanak az apostolok is, legin-
kább Szent Pál. Máté, Lukács és János evangéliuma pedig arról számol
be, hogy Krisztus tanítványai, sőt még a bűnösök is, vagy azok, akik
alig tudtak róla valamit, milyen nagylelkű adományokkal halmozták el
a földi életében valamiben hiányt szenvedő Krisztust. Máté evangéliumá-
ban pedig arra tanít bennünket maga az Úr, hogy mindenfajta szenvedő
emberben őt kell látnunk, és azt fogja számon kérni rajtunk, ha elmu-
lasztottuk  őt  szolgálni  szükséget  látó  embertársainkban.  Ugyanakkor



78 Perendy László

nekünk magunknak is lelki hasznunkra válik, ha az irgalmasság csele-
kedeteit gyakoroljuk, hiszen ez tisztíthat meg minket lelkünk szennyé-
től. Az irgalmasság gyakorlása során tehát számunkra is előnyös csere
valósul meg: veszendő földi javaink helyett örök kincseket gyűjthetünk
a mennyben. A földi társadalom által értékesnek vélt javak egyenlőtlen
elosztása egyébként  sem Isten szándéka szerint  való:  kezdetben nem
így volt. A kiegyenlítettebb vagyoni helyzet megteremtése tehát lépést
jelenthet az eredeti állapot visszaállítása felé. Az irgalmasság gyakorlá-
sa mellett szól tehát az emberi értelem, a törvény és a mértékadó, tekin-
télyes emberek véleménye is. Hasznos azért is, mert így el lehet hallgat-
tatni a pogány kritikusok érveit a keresztényekkel szemben. 

Láttuk, hogy Vazul több homíliájával és magának Gergelynek két be-
szédével mutat rokonságot ez a homília. Talán megkockáztathatjuk azt
az állítást is, hogy Gergely nemcsak Vazultól kapott inspirációt, hanem
ismerhette Szent Cyprianus-nak a  De opere et eleemosynis c. művét is.118

Emellett szól, hogy – a keleti atyák közül szinte egyetlenként – Gergely
tudott latinul olvasni, tisztelte a latin teológiát, amint ezt konstantiná-
polyi beszédei is mutatják,119 továbbá egy panegürikoszt is mondott egy
bizonyos Cyprianus mártír tiszteletére. (Igaz, hogy ebben a beszédben
szerepelnek olyan adatok, amelyek egy Cyprianus nevű antiokhiai már-
tírhoz köthetők, tehát Gergelynek pontatlan ismeretei lehettek a III. szá-
zadi  észak-afrikai  keresztény  egyházról.)  Más  forrásokból  is  tudjuk,
hogy Cyprianus műve igen nagy hatású volt. Ezt mutatja az a tény is,
hogy 13 kódexben maradt fenn. Ismerték Keleten is, sőt még az Efezusi
és Khalkédóni Zsinat is idézi egy részletét. 

Számos tekintetben fedezhető fel rokonság a két mű között: mindket-
tő hangsúlyozza az irgalmasság cselekedeteinek bűntörlő erejét;  igye-
keznek eloszlatni az adakozással kapcsolatos aggodalmakat a hozzátar-
tozókat  illetően;  mindkét  mű  érvelése  nagymértékben  támaszkodik
bibliai helyekre, amelyek között több közös hivatkozás is van; mindkét

118 Vanyó László fordításában olvasható magyarul:  A jótékonyságról és irgalmasság-
ról, in VANYÓ L. (ford., szerk.), Szent Cyprianus művei (Ókeresztény írók, 15), Budapest
1999, 324–346.

119 Lásd  VANYÓ L. (szerk.,  ford.),  Nazianzoszi  Szent Gergely beszédei  (Ókeresztény
írók, 17) Előszó, 8.



Isteni és emberi irgalmasság Nazianzoszi Szent Gergely… 79

szerző nevetség tárgyává teszi a gazdagok viselkedését stb. Ezek alap-
ján véleményem szerint egyértelmű, hogy a gazdagságról szóló egyházi
tanításnak egészen ősi rétegeire (amelyek Cyprianus művében is fellel-
hetők120)  támaszkodott  mondanivalójának  kifejtése  során  Nazianzoszi
Szent Gergely, és az is valószínűsíthető, hogy olvasta és fel is használta
a karthágói püspöknek ezt a művét.

120 Lásd PERENDY LÁSZLÓ, „Eleemosyna a morte liberat et ipsa purgat peccata.” Quoting
deuterocanonical books in St.  Cyprian’s  De opere et  eleemosynis ,  in  AA. VV.,  Povertà e
ricchezza  nel  Cristianesimo  antico  (I–V  sec.).  XLII  Incontro  di  Studiosi  dell’Antichità
Cristiana (Studia Ephemeridis Augustinianum, 145), Roma 2016, 189–198. 



VINCZE KRISZTIÁN

Isten igazságossága és irgalmassága 
Canterbury Szent Anzelm gondolkodásában

Szent Anzelm művei és az anzelmi gondolkodásmód. Isten igaz-
ságossága. Isten igazságosságának következményei a világ létező-
inek igazságosságát illetően. Isten irgalmassága igazságosságának
tükrében.

Szent Anzelm művei és az anzelmi gondolkodásmód

Canterbury Szent Anzelm műveit tekintve könnyen megállapíthatjuk,
hogy  köztük  szoros  összefüggés  van,  logikájuk  láttatja  az  olvasóval
azok egymásra-épülését, ugyanakkor a később megírt művek tükrében
jobban érthetőbbé válnak a korábbi írások. Két legismertebb műve kö-
zül a Proslogiont úgy ismerjük, mint a sok vita tárgyát képező, ugyanak-
kor a XI. sz. óta folyamatosan a bölcseleti, teodiceai diskurzusok felszí-
nén  jelenlévő  ontológiai,  vagy  megalogikai  istenérvet  magában  rejtő
írást; másrészt pedig a Miért lett Isten emberré? című műve azáltal isme-
retes számunkra, hogy a helyettesítő elégtétel, a satisfactio vicaria elméle-
te nyert benne megfogalmazást, amely az elmúlt évszázadok során az
anzelmi istenérvhez hasonlóan sok kritika kiváltójává,121 s ugyanakkor
újabb elméletek ösztönző gondolati örökségévé válhatott. A Monologion

121 Erre utal Hansjürgen Verweyen is írásában, amikor említi Hans Urs von Baltha-
sar  (Theodramatik III.)  az  anzelmi  elméletet  elutasító  álláspontja;  vö.  HANSJÜRGEN

VERWEYEN,  Die Einheit von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit bei Anselm von Canterbury ,
in Communio Internationale, Katholische Zeitschrift 14.01. (1985) 52–55.



Isten igazságossága és irgalmassága Canterbury… 81

esetében  a  minta  Szent  Ágostonnak  A  Szentháromságról írott  műve,
melyben az isteni attribútumok kerülnek elemzésre, s melyek egyben
olyan gondolatláncolatokat adnak, melyek Isten létének bizonyítását is
szolgálják.  A  Proslogion ezzel  szemben egyetlen  egy  érv  mentén,  az
unum argumentum mentén igyekszik Isten létét bizonyítani. A két mű
keletkezése között egyetlen egy évet tartunk számon. Még további négy
művet azért említek meg röviden, mert ezeket az isteni igazságosság és
irgalmasság  összefüggésének  kontextusában  relevánsnak  tartom.  A
grammaticusról írt mű nyelvfilozófiai, logikai, szemantikai problémákkal
foglalkozik, pontos nyelvhasználati szabályokat próbál meg rögzíteni122.
Ezután egy év alatt íródik meg három műve (1080), három dialógusa
(Az igazságról, Az akarat szabadságáról, A Sátán bukásáról), amelyek előké-
szítik a Miért lett Isten emberré? c. írás gondolati talapzatát, s melyek már
azokat  a  jelentéstani  szabályokat  is  alkalmazzák,  amelyeket  Anzelm
A grammaticusról című írásban rögzített.

Gondolkodásmódját és bölcseleti módszereit tekintve egészen egye-
dinek  nevezhető  Anzelm  tevékenysége.  Amikor  alcímként  használt
megfogalmazását halljuk, fides quaerens intellectum, akkor tudnunk kell,
hogy ez a mottó abból fakad, hogy az emberi hit, a hívő ember tapaszta-
latai mindig újabb és újabb kérdéseket vetnek fel, s ezekre a kérdésekre
minden esetben választ akar adni a hitünk, mondhatnánk, a „hit nem
engedi meg a problémák félresöprését”123, még akkor sem, ha az önma-
gában  tekintett  emberi  értelem  éppen  paradoxonokba  ütközött  vagy
zsákutcába jutott. Ennek nyomán azonban Anzelm esetében sajátos öt-
vözetét érezhetjük olyan képességeknek, mint ratio, intellectus, hit, hitta-
pasztalat, a gondolkodás folyamatába bevont emberi akarat – e képessé-
gek  ugyanis  Anzelm  értekezésiben  egyfolytában  egymás  segítségére

122 A fogalmaknak significatio-ja és appellatio-ja is van, melyeket meg kell különböz-
tetni, hiszen összevegyítésük okán adódik sok nyelvi nehézség már a hétköznapi be-
szédben is, s még komolyabb akadályokat generálhatnak az Istenről való beszéd ese-
tében;  vö.  DÉR KATALIN, Bevezetés –  A grammaticusról,  in  Canterbury  Szent  Anzelm.
Filozófiai és teológiai művek I. (fordította, a tanulmányokat és jegyzetek DÉR KATALIN ír-
ta), Budapest 2001, 255–264, 259–260.

123 DÉR K., Canterbury Szent Anzelm, in Canterbury Szent Anzelm. Filozófiai és teológiai
művek I. (fordította, a tanulmányokat és jegyzetek írta DÉR KATALIN), Budapest 2001,
9–24, 12.



82 Vincze Krisztián

sietnek. A hitnek tulajdonképpen nem úgy van szüksége a megértésre,
hogy az hihető legyen, hogy az emberben megszülessen, hanem azért
kell, hogy a hitet „működtesse”, hogy a hit általa „megvalósítsa önma-
gát a megértés folyamán”: hiszen „a hitnek saját belső természete, orga-
nizmusának, növekedésének törvénye a keresés.”124 Ennek a sajátos öt-
vözetnek  a  következménye  az  is  egyébként,  hogy  a  XI.  századi
szerzetesnek az írásaiban meglehetősen nehéznek tűnik a filozófia és
teológia viszonyának meghatározása. Teológusnak ugyanis néha túl ra-
cionális, más esetben pedig, amikor úgy tűnik, hogy egy-egy probléma
megoldásához kifejezetten filozófusként közeledik, akkor hirtelen a hí-
vő ember szempontjai kerülnek előtérbe, s lesznek így a megoldáshoz
vezető eszközök.

Isten igazságossága

Amikor  Isten  igazságossága  és  irgalmassága  után  keresünk  Anzelm
műveiben,  akkor  ezt  nem  egyetlen  művén  keresztül  tesszük,  hanem
több művére utalunk, ahol ezek a kérdéskörök, ezek az isteni attribútu-
mok előtérbe kerülnek. Egyik kiindulópontunk lehet a  Miért lett Isten
emberré? című dialógus akkor, amikor Isten igazságossága felől érdeklő-
dünk. Eleinte azonban nem is gondolnánk, mennyi más fogalomhoz ve-
zet el bennünket Isten igazságosságának fogalma, hány egyéb teológiai,
filozófiai problémával és kérdésfelvetéssel áll összefüggésben. Sőt azt is
látjuk ebben a pár mondatban, hogy a könyörületességet/ az irgalmat
Anzelm eleinte úgy tekinti, mint igazságtalanságot!

A megtestesülés szükségességének védelmében a  Miért  lett  Isten
emberré? című műben a  jóvátétel  elvéből  indul ki  Szent  Anzelm, s
egyik legfontosabb állítása az, hogy igazságtalanság nélkül a bűn nem
maradhat büntetlen. Isten szerinte ugyanis ok nélkül, csak úgy egy-
szerűen, jóvátétel nélkül, indokolatlanul nem bocsáthat meg a bűnös
emberiségnek. Tulajdonképpen ez az isteni természettel lenne össze-
egyeztethetetlen, hiszen az isteni természet változatlanul azt akarja,

124 Uo. 11.



Isten igazságossága és irgalmassága Canterbury… 83

ami igazságos,  Isten mindig azt  akarja,  ami igazságos.125 Ami igaz,
igazságos – az független Isten akaratától – ahogyan ez az Euthüphrón-
ban, a platóni műben is szerepel Szókratész ajkán. Úgy tűnik, Anzelm
látásmódjában a morális  kategóriák függetlenek az isteni akarattól.
Szókratésszal együtt mondhatnánk: a szent nem attól szent, hogy sze-
retik az istenek, hanem mivel a szent szent, ezért szeretik az istenek.
Így az igazságos nem attól igazságos, hogy Isten szereti vagy akarja
azt, hanem mivel az igazságos igazságos, ezért szereti azt Isten. Anz-
elm beszélgető partnere Boso, s a vele való dialógus egy pontján maga
Anzelm teszi fel a kérdést: „Illik-e Istenhez, hogy pusztán könyörület-
ből,  a  tisztelete  megrablásáért  járó  fizetség  nélkül  bocsássa  meg  a
bűnt?” „Miért ne illenék hozzá?” – válaszolja Boso. Anzelm azonban
erre azt válaszolja: „Így bocsátani meg a bűnt annyi, mint nem büntet-
ni. És mivel a bűnnek a helyes rend szerinti kezelése – ha nincs elégté-
tel – nem más, mint a büntetés; a bűnös, ha nem kap büntetést, úgy
nyer bocsánatot, hogy bűne továbbra is megbontja a rendet. (…) Isten-
hez azonban nem illik, hogy országában bármit rendezetlenül hagy-
jon.”126 Ha a  megbocsátás ugyanis  csak a könyörületességből  ered,
azaz ha Isten csakúgy elengedné az ember bűnét, akkor az igazságta-
lanság  szabadabb  lenne,  mint  az  igazságosság,  ez  pedig  láthatóan
egyáltalán nem egyeztethető össze Istennel. Sőt ennek következtében
azt is gondolhatná valaki Anzelm szerint, hogy így az igazságtalanság
és Isten között hasonlóság van.

A párbeszéd fonalának mentén több olyan probléma is felmerül, ame-
lyek apropóján újból, más szempontból, máshogy érvelve kell Anzelm-
nek felmutatnia a megtestesülés szükségességét. A megtestesülés első-
sorban azért szükséges, hogy a korábban fennálló ember és Isten közötti
kapcsolat,  amely a bűn miatt  megromlott,  visszaálljon.  Boso azonban
csodálkozik, hogy ennek egyszerűbb útja nem volt: hogy lehet az, hogy
Isten jóvátétel nélkül nem tudott volna megbocsátani a bűnös emberek-
nek? Boso továbbá azon is fennakad, hogy ha Isten azt parancsolja ne-

125 L. LINDA PETERSON,  St Anselm on Justice, Retribution and the Divine Will, in  Cur
Deus  Homo.  Atti  del  Congresso  Anselmiano  Internazionale (Studia  Anselmiana, 128),
Roma 1999, 659–672, 659.

126 CANTERBURY SZENT ANZELM, Miért lett Isten emberré?, I. könyv, 12. fejezet.



84 Vincze Krisztián

künk, hogy bocsássunk meg az ellenünk vétőknek, akkor Ő miért nem
teszi ezt meg velünk szemben, hiszen így lenne fair. Tehát Isten is meg-
bocsáthatna nekünk úgy, hogy eltekint minden elvárástól, mindenféle
jóvátételtől.  Boso gondolatainak tükrében az a kérdésünk tehát, hogy
vajon tényleg  igazságtalan-e  Isten  részéről  az  ingyenes  megbocsátás.
Nincs olyan eset, nincsenek olyan körülmények, amelyeknél ez az in-
gyenes megbocsátás mégiscsak igazságos lehetne?

Boso szerint, ha Isten akarná, akkor az ingyenes megbocsátást gyako-
rolná,  s  ez azért  lenne igazságos ebben az esetben,  mert  maga Isten
akarja! Véleménye szerint, amit Isten akar, az attól igazságos, hogy ő
maga akarja. Csak az igaz és méltányos, amit Isten akar. Bosón keresz-
tül egy olyan elmélet jelenik meg, amit az isteni parancs alapú morál-
nak nevezhetünk. Ez az elmélet azt jelenti, hogy amikor meg szeretnénk
indokolni, hogy mi helyes és mi helytelen, mi jó és mi rossz, mi igazsá-
gos és igazságtalan, akkor ez egyszerűen attól függ, hogy Isten akarja
vagy tiltja, Isten parancsot ad rá vagy esetleg büntetéssel fenyeget meg-
tételekor.127 Az isteni parancs-alapú morál-elmélet szerint tehát a morá-
lis kategóriáink mind Isten parancsainak, Isten akaratának függvényei.
Valami attól nyeri el morális értékét, hogy Isten hogyan tekint rá, hogy
Isten akarja-e avagy elutasítólag tekint rá.

Igaz,  hogy  Anzelm  egy-egy  gondolatmenete  szintén  az  isteni  pa-
rancs-alapú morálra emlékeztet bennünket, tagadhatatlan, hogy párbe-
szédes válaszaiban is vannak olyan gondolatok, amelyek Boso elveit lát-
szanak alátámasztani. Például egy helyen így szól: „Ha Isten azt akarná,
hogy essen az eső, akkor ez helyes lenne, hogy esik.” Avagy: „ha azt
akarná, hogy haljon meg minden ember, akkor ez is helyes lenne.”128 Te-
hát úgy tűnik, Anzelm is azt képviseli, hogy ha Isten akar valamit, ak-
kor az jó és helyes. Amit Isten akar, az szükségszerű és elégséges ahhoz,
hogy az akart dolog, az Isten által akart és végbevitt történés helyes és
igazságos legyen.

Ez az elmélet úgy is bemutatható, hogy a tettek morális értékét illető
kérdés szemszögéből közelítjük meg. Ha valaki szerint egy cselekedet,

127 JANINE IDZIAK, Divine Command Morality: Historical and Contemporary Readings –
hivatkozik rá L. L. PETERSON, St. Anselm on Justice, 661.

128 CANTERBURY SZ. ANZELM., Miért lett Isten emberré?, I. könyv, 12. fejezet.



Isten igazságossága és irgalmassága Canterbury… 85

egy emberi  tett  helytelen,  igazságtalan,  akkor  ez  két  okból  fakadhat.
Egyrészt egy tett azért lehet igazságtalan, mert inherens módon, termé-
szetszerűleg igazságtalan. Tehát magából a dolog természetéből fakad
az,  hogy  valami  igazságtalan,  már  eleve  adott  mivoltában  magában
hordja egyértelmű ilyetén morális értékelhetőségét. Ha egy tett önma-
gában már mindenképpen inherens módon igazságtalan álláspontunk
szerint, akkor esszencialista morált képviselünk. Ennek alapján az igaz-
ságtalanság vagy igazságosság egy tettet illetően magából a tettből,  a
cselekedetből származó intrinzikus tulajdonság. Másrészt egy tett még
úgy lehet igazságtalan, hogy megtétele Isten szándékával, Isten akaratá-
val szemben generál ellentmondást, tehát a tett igazságtalansága, rosz-
szasága, helytelensége nem a tettből magából, hanem az isteni akarat-
hoz  való  relációjából  fakad.  Boso  a  második  álláspontot  képviseli,  s
ehhez nagyszerűen hozzáilleszthetőnek tűnik egyébként Isten minden-
hatósága. Isten ugyanis a teremtéskor elhatározza, hogy mi lesz a dol-
gok rendje és természete, ezeket rögzíti, s ennek alapján hívja létbe a vi-
lágmindenséget.  Ha  pedig  Isten  tényleg  mindenható,  akkor  ez  azt
jelenti, hogy a teremtés előtt határozhatott volna úgy is, hogy más ter-
mészettel rendeli el a dolgokat, más tulajdonságokkal ruházza fel őket.
Ergo, olyan teremtett világ is lehetséges, ahol a morális értékek eltérnek
a mostani, az aktuális világunktól, azaz a mi konkrét kérdésünkre vo-
natkoztatva, lehetséges lett volna olyan teremtett világ is,  ahol a bűn
megbocsátása mindenféle jóvátétel nélkül is igazságos lenne, nem pedig
igazságtalan.

Szent Anzelm azonban opponense ennek az elméletnek. Először is
fontos leszögeznünk, hogy a Monologionban Anzelm azonosítja Istent a
legfőbb Igazságossággal, a legfőbb bölcsességgel, a legfőbb igazsággal,
a legfőbb jósággal és a legfőbb szépséggel.129 Ezek az azonosítások Szent

129 UŐ, Monologion,  16. fejezet.  A fejezet címe a következő: „Ugyanannyit tesz az,
hogy a legfőbb létező igazságos, mint az, hogy ő az igazságosság; ugyanilyen módon
azokról,  amik hasonlóképpen elmondhatók róla; ezek közül semmi sem azt mutatja
meg, hogy ő milyen vagy mekkora, hanem azt, hogy micsoda.” Az attribútumok pon-
tosan a következők: „Ő tehát a legfőbb lét, a legteljesebb élet, a legteljesebb értelem, a
legépebb egészség, a legfőbb igazságosság, a legfőbb bölcsesség, a legfőbb valóság, a
legfőbb jóság, a legnagyobb nagyság, a legtökéletesebb szépség, a legteljesebb halhatat -
lanság, a legtökéletesebb romolhatatlanság, a legnagyobb változhatatlanság, a legtöké-



86 Vincze Krisztián

Ágostont és a platóni filozófiát követik, s következtükben azt kell mon-
danunk, hogy Isten nem birtokolja, s nem is résztvevője, részesülője az
igazságosságnak, hanem Ő maga teljesen azonos vele. Isten és az igaz-
ságosság, a legfőbb igazságosság, illetve maga az igazságosság egy és
ugyanaz.130. Másrészt a  Proslogion állításai szintén ide kívánkoznak az
érthetőség kedvéért, melyekben Anzelm azt hangsúlyozza, hogy az iste-
ni természet oszthatatlan, egyszerű, abban nincsenek metafizikailag el-
különíthető  komponensek,131 Istenben  nincs  semmiféle  összetettség,
azaz az igazságosság, Isten igazságossága mint olyan nem lesz variálha-
tó az isteni természethez, az isteni akarathoz vagy éppen az isteni érte-
lemhez képest. 

Ha visszatérünk a  Miért lett Isten emberré? c. írásához, akkor még a
következő gondolatmenetet olvashatjuk: Anzelm szerint Isten a tökéle-
tes jóság, s tulajdonképpen ez teszi számára lehetetlenné, hogy rosszat,
helytelent vagy esetleg igazságtalanságot tegyen. Boso-val való beszél-
getésében ugyanis felmerül, hogy ha Isten valóban mindenható, akkor

letesebb boldogság, a legteljesebb örökkévalóság, a legteljesebb képesség, a legteljesebb
egység – és mindez nem más, mint az, hogy ő a legfőképpen létező, legfőképpen élő és
a többi hasonlóképpen.”

130 Isten abszolút módon egy az igazságossággal, s az igazságosság végül egy min-
den más formával, minden más természettel. Az ideák tulajdonképpen az isteni érte-
lem formái. Ágoston szerint minden már megteremtett és minden majd a későbbiek-
ben  megteremtendő  valóság  tartalmazottja  az  isteni  értelemnek.  Ezek  a  formák
azonban örök változatlan formájúak, a dolgok, a létezők változatlan esszenciái; vö. L.
L. PETERSON, St. Anselm on Justice, 664.

131 CANTERBURY SZ. ANZELM, Proslogion, 18. fejezet. „Vajon részeid vannak-e, avagy
ezek közül külön-külön mindegyik az az egész, ami vagy? Hiszen mindaz, ami ré-
szekből van összekapcsolva, nem teljesen egy, hanem valamiféleképpen több, külön-
bözik önmagától,  és vagy ténylegesen, vagy értelmileg felbontható; mindez idegen
tőled, akinél semmi jobb nem gondolható el. Tehát nincsenek benned részek, Uram,
és nem is vagy több, hanem úgy vagy valami egy és önmagaddal azonos, hogy sem-
miben nem vagy önmagadtól különböző, sőt te vagy maga az egység, amelyet sem-
miféle értelem nem tud feloszlatni. Tehát az élet, a bölcsesség és a többi nem a te ré-
szeid, hanem mindez egy, és ezek közül mindegyik külön-külön az az egész, ami te
vagy, és ami az összes többi is. Ezért tehát sem neked nincsenek részeid, sem örökké-
valóságodnak, ami te magad vagy; soha és sehol nincsen részed vagy örökkévalósá-
godnak része, hanem mindenütt egész vagy, és örökkévalóságod is egész minden-
kor.” Az isteni részek-nélküliséget fejti ki még hasonlóan a Monologion 17. fejezete is.



Isten igazságossága és irgalmassága Canterbury… 87

képes lenne pl. hazudni is, ha pedig Isten hazudna, akkor az azt jelente-
né, hogy a hazugság igazságos.132 Anzelm nyilván ezt elveti, s azzal in-
dokol, hogy csak „az az akarat képes a hazugság akarására, amelyben
az igazság megromlott, vagy még inkább, amely az igazság elveszítése
következtében maga lett romlottá.”133 Annak ellenére, hogy már hang-
súlyoztuk, Istenben nem lehet elkülöníteni metafizikailag akaratot, ér-
telmet,  mindenhatóságot,  mégis  a  fent  mondottakból  az  következik,
hogy logikailag Isten mindenhatósága Isten akaratából következik, iste-
ni akarata pedig jóságából! Ez lesz Szent Anzelm érvének alapja! Tehát
a világ, s a világban érvényes morális értékek nem Isten akaratának fe-
leltethetőek  meg  logikailag,  hanem  Isten  jóságához  köthetőek,  abból
erednek. Tehát Isten tulajdonképpen jó akaratánál fogva képtelen arra,
hogy igazságtalant cselekedjen, hiszen Anzelm szerint, Isten, Te éppen
„azt teszed, ami hozzád, a legfőképpen jóhoz illik.”134 Isten tehát mindig
azt akarja,  ami jó, mert jó, s a dolgok jósága az isteni jóságnak a követ-
kezménye. A létezés és a jóság Anzelm szerint egy és ugyanaz. Aho-
gyan egy dolog többé vagy kevésbé létezik, oly módon többé vagy ke-
vésbé  tekinthető  jónak.135 Ha  visszatérünk  az  előbbi  elméletek
kérdéséhez, akkor amennyiben feltesszük a kérdést, vajon Isten teremt-
hetett volna esetleg máshogyan világot, azaz lehetséges-e olyan világ,
lehetségesek-e olyan világok, amelyekben a morális értékek más módon
jelenhetnének meg, akkor erre Anzelm válasza egyértelmű Nem lenne!
Ez a mi világunk ugyanis az Isten egyszerűségének, Isten végtelen lété-
nek, végtelen jóságának, akaratának és hatalmának a következménye.
Hogy ilyen világot választott megteremtendőnek, az az Ő isteni tökéle-
tességének a  következménye.  Azt  is  mondhatnánk,  hogy Isten  belső
kényszereknek alanya, köszönhetően természete szükségszerűségének,

132 UŐ, Miért lett Isten emberré?, I. könyv, 12. fejezet.
133 Uo.
134 CANTERBURY SZ. ANZELM, Proslogion, 10. fejezet.
135 A szent ágostoni elméletet követve a rossz a jónak a hiánya az anzelmi látás -

módban is. Tehát egy rossz ember kevésbé létezik, mint egy jó ember; s ha egy csele-
kedet rossz vagy gonosz, akkor ez tulajdonképpen képesség hiányt implikál és nem
pedig képességet. Egy konkrét példán keresztül azt mondhatnánk, az az ember, aki
hazudik, nem úgy hazudik, hogy képes hazudni, hanem úgy, hogy képtelen a jót ten-
ni, azaz képtelen az igazságot mondani.



88 Vincze Krisztián

miközben minden külső kényszertől,  minden megszorítástól  abszolút
szabad.136 Tehát,  ha azt  mondjuk Isten nem képes valamit megtenni,
például nem képes hazudni, akkor ez azért van, mert ez létének, termé-
szetének tökéletessége kizárja, s nem azért, mert hatalmát, mindenható-
ságát tagadnánk. Ebből pedig az következik, hogy nincs olyan teremt-
hető világ, ahol a jó rossznak, a rossz pedig jónak számítana. Anzelm
szerint továbbá az is következik, hogy nem lehet igazságosan bűnt meg-
bocsátani és elengedni jóvátétel nélkül. (Mindeközben pedig Isten még-
is mindenható.137)

Isten igazságosságának következményei a világ létezőinek 
igazságosságát illetően

Az igazságról szóló és A Sátán bukásáról szóló anzelmi műveket azért ér-
demes szintén röviden felidézni, mert az eddigiekben elhangzottak raj-
tuk keresztül összefüggésbe kerülnek a földi világunkkal, s emberi lé-
tünk  fájdalmas  tényével,  a  bűneinkkel,  illetve  azok  természetével.
Mielőtt itt igazságosságról beszélnénk, az igazságról kell szólnunk. Az
igazság nem más, mint „helyesség”, a teremtett dolgok igazsága pedig
az, hogy egy dolog, „az, aminek lennie kell”, s „azt teszi, amit tennie
kell”.  Ez  azt  jelenti  egészen  pontosan,  hogy a  dolgok a  teremtésben
megkapják lényegüket,  lényegiségüket,  azt,  hogy mi a  quid-jük;  más-
részt pedig arra is utal, hogy a teremtettek magukban hordják rendelte-
tésüket is,  az  ad quid-jüket. Mindezek alapján a teremtett létezők úgy
hordoznak létet, lényegiséget, rendeltetést, hogy ezeket birtokolják, mi-
közben tartoznak is  velük.  A latin  debere ige  jelentését  a helyettesítő
elégtétel esetén szokás elmagyarázni, azonban e szövegkörnyezetben is
utalunk rá, hogy a debere értelmében a dolgokat nekünk, teremtmények-
nek  nem  visszaadnunk  kell  Istennek,  hanem  rendeltetésszerűen  kell
azokat felhasználni.  Ha a dolgokat rendeltetésszerűen használjuk, ak-
kor nem követünk el bűnt, akkor nem vagyunk büntetendő adósai Is-
tennek. Ezekben az esetekben használatukon keresztül a dolgok ugyan-

136 L. L. PETERSON, St. Anselm on Justice, 671.
137 Uo. 672.



Isten igazságossága és irgalmassága Canterbury… 89

is a leginkább hasonlítanak önmagukhoz, hiszen igazi, legigazibb  mi-
voltukban Istenben, a teremtő isteni Szóban léteznek.138 Egy lépéssel to-
vább vezet bennünket  A Sátán bukásáról szóló írás.  E mű tükrében a
rossz a jónak a hiánya, ugyanakkor a bűn nem más, mint az igazságos-
ság (iustitia/rectitudo) hiánya.139 A bűn továbbá abból fakad, „hogy igaz-
ságtalan lett az akaratunk és igazságtalan lett az érzületünk.”140 Fizetés-
képtelen adósok, meg nem fizetett  adósság miatti  bűnösök mi  akkor
vagyunk, ha Istentől kapott saját létünk igazságát nem tudjuk megőriz-
ni. Minden bűnünk létünk igazságosságra rendeltségének hiányossága.
Emberi  méltóságunk  abban  áll,  hogy  az  igazságosságot  magunkban
hordjuk,  gyalázatosak akkor vagyunk, ha létünk igazságosságát elve-
szítjük. Az ősbűn azért kiált a Krisztus megváltás után, mert ősbűnként
„a jó mérhetetlen, mérték nélküli  hiányává lett.”141 (Krisztus engedel-
messége olyan volt, hogy azzal „megtartotta az igazságosságot: olyan
bátran kitartott, hogy emiatt vezetett útja a halálba”142)

Az ingyenes megbocsátás tehát igazságtalan lenne Anzelm szerint.
A jóvátételi elv lényege ugyanis az, hogy a törvénysértések, törvényát-
hágások maguk után vonják a büntetéseket. A megbocsátás parancsa
nem követeli meg az embertől, hogy lemondjon olyan valamiről, amire
őt a törvény egyébként feljogosítja.143 Ha azonban a bűnre nem kell jó-
vátételnek következnie, akkor nem lett volna szükséges Krisztus meg-
testesülése sem. Az ősbűnben az egész teremtett valóság ellen vétkez-
tünk, „a világegyetem szépségének éppen mibennünk megnyilvánuló
részét tettük tönkre”, másrészt pedig a végtelen méltóságú Isten ellen
fordultunk, ami miatt tettünk végtelen jelentőségű lett. A bűnben oko-
zott kárt legtöbbször könnyű helyrehozni, hiszen például egy ellopott
könyvet vissza tudunk adni. A bűn komolysága viszont abban áll, hogy

138 DÉR K., Bevezetés a Három dialógushoz, in Canterbury Szent Anzelm. Filozófiai és teo-
lógiai művek  I. (fordította, tanulmányokat és jegyzetek írta DÉR KATALIN),  Budapest
2001, 303–329, 306–307; továbbá JOSEF PIEPER, Igazságosság, München 1966, 18–19.

139 CANTERBURY SZ. ANZELM, A Sátán bukásáról, 9. fejezet.
140 UŐ, Az igazságról, 3–6. fejezet; valamint Az akarat szabadságáról, 5. fejezet.
141 DÉR K., Bevezetés a Három dialógushoz, 323.
142 CANTERBURY SZ. ANZELM, Miért lett Isten emberré?, I. könyv, 9. fejezet.
143 „Ha a bűnért sem elégtétel,  sem büntetés nincs, akkor semmilyen törvénynek

sincs alávetve.” Uo. I. könyv, 12. fejezet.



90 Vincze Krisztián

vajon a károkozó és a károkozott viszonya visszaállítható-e még a bűn
előtti állapotba. Istent illetően ősbűnünk következményeként már tehe-
tetlenek vagyunk erre (s éppen emiatt lép közbe majd a második isteni
személy a megtestesülésen keresztül).

Isten irgalmassága igazságosságának tükrében

Anzelm műveiben azt vesszük észre, hogy az igazságosság fogalmával
jóval  többet  foglalkozik,  mint  az  irgalmasság  fogalmával,  hiszen  az
igazságosság jelentése érinti Isten, másrészt az ember igazságosságát, a
teremtett világ létezőinek igazságosságát, ezek összefüggéseit és az ösz-
szefüggések következményeit.  Ahol Anzelm kifejezetten a könyörüle-
tességről, az irgalomról értekezik, az a Proslogion 4 fejezete, a 8.-tól a 11.
fejezetig, és a Miért lett Isten emberré? művének második könyvének 20.
fejezete. A Proslogion fejezetei a következő magukért beszélő címeket vi-
selik magukon: 8. – Isten miképpen könyörületes és szenvedésmentes?144 9. –
Teljes egészében és a legnagyobb mértékben igazságos létére hogyan kímélhet
rosszakat? – Igazságosan irgalmaz rosszaknak? 10. – Hogy van az, hogy igaz-
ságosan büntet  és  igazságosan bocsát  meg rosszaknak?  11. –  Hogy van az,
hogy az Úr minden útja kegyelem és hűség, és ugyanakkor igazságos az Úr
minden útján? 

Anzelm  filozófiájának  egyik  sajátossága,  hogy  egy-egy  problémás
kérdést nem csak spekulatív módon közelít  meg, hanem szemantikai

144 A 8. rövid fejezet sorai így szólnak: „Mert ha szenvedésmentes vagy, akkor nem
szenvedsz együtt velünk; ha nem szenvedsz együtt, akkor nem szánakozó a te szíved
a nyomorulttal való együtt szenvedésben, ami annyi, mint könyörületesnek lenni. De
ha  nem vagy  könyörületes,  honnan akkor  a  nyomorultak  nagy  vigasza?  Hogyan
vagy és egyúttal nem vagy könyörületes, Uram, ha nem úgy, hogy könyörületes vagy
minket illetően, de nem vagy az magadat illetően? Bizonnyal a mi érzékelésünk sze-
rint vagy könyörületes, de nem vagy az a te érzékelésed szerint. Mert ha reánk tekin-
tesz, nyomorultakra, mi érezzük könyörületességed ránk-hatását, de nem érzed rád-
hatását. Egyrészt tehát könyörületes vagy, mert megmented a nyomorultakat és meg-
bocsátasz az ellened vétkezőknek; másrészt pedig nem vagy könyörületes, amennyi-
ben nem érint téged a nyomorúsággal való együtt szenvedés semminemű érzelme.”
UŐ, Proslogion, 8. fejezet.



Isten igazságossága és irgalmassága Canterbury… 91

elemzéseken keresztül is igyekszik választ adni. Hétköznapi beszélgeté-
seinkben sokszor megengedő módon használjuk a szavakat, azaz nem
kifejezetten sajátos értelmükben használjuk őket. Éppen ebből adódhat-
nak olyan megértési nehézségek, amelyek miatt nem boldogulunk pél-
dául azzal, hogy Isten mindenható, és közben mégis azt mondjuk Róla,
hogy képtelen lenne hazudni. Ez oda vezet az anzelmi értekezésekben,
hogy a szerző egyszerűen a pontos jelentését rögzíti  egy-egy szónak,
majd a pontosan rögzített jelentéssel operálva kezd meg egy argumen-
tációt,  amelynek végén a kezdeti  probléma megszűnhet,  s  a  felvetett
kérdés választ nyer. Itt a 8. fejezetben Anzelm annak mentén keresi a
megoldást, hogy valószínűleg Isten másképpen érzékeli önmagát, mint
ahogyan mi érzékeljük őt, jobban mondva,  amikor mi Őt irgalmasnak
tapasztaljuk, akkor ez az Ő önérzékelésében nem jelent semmiféle válto-
zást.

Úgy tűnik, a 9. fejezetben az isteni irgalmasság és igazságosság fenn-
állása azáltal valósulhat meg, hogy Isten maga a tökéletes jóság, s emi-
att van az, hogy Isten még a rosszakhoz is jó. Anzelm a következőt írja
egészen pontosan: „Mert ámbár teljes egészedben és a legnagyobb mér-
tékben igazságos vagy, éppen ezért még a rosszakhoz is jó vagy, mivel
teljes egészedben és a legnagyobb mértékben jó vagy. Kevésbé lennél jó
ugyanis akkor, ha egy rosszhoz sem lennél jóságos. Jobb ugyanis az, aki
a jókhoz is és a rosszakhoz is jó, mint az, aki csak a jókhoz jó. És jobb az,
aki a rosszakhoz büntetéssel és kímélettel is jó, mint az, aki csak bünte-
téssel.”145

Anzelm  valószínűleg  arra  gondol,  hogy  Isten  igazságossága  nem
csak jogi értelmű, hanem mivel Ő maga az Igazságosság, ezért ez az
igazságosság  magában  hordja  az  érdemek nélküli  ingyenes  adást  is.
Jogi értelemben az igazságosság elsősorban arra vonatkozik, hogy min-
denkinek megadjuk azt, ami jár neki, ami megilleti, s jelenti azt is a jog-
szerű igazságosság, hogy a jónak jutalmat adunk, a rossznak büntetést.
Isten igazságossága azonban felülmúlja  a  pusztán jogszerűt,  s  ennek
tudja be Anzelm az isteni irgalmasság, könyörületesség eseményeit. Ezt
megerősítendő Anzelm még hozzáfűzi, hogy tulajdonképpen ez a két
dolog teljesen egy és ugyanaz, tehát Isten azért könyörületes, mert igaz-

145 Proslogion, 9. fejezet



92 Vincze Krisztián

ságos, s azért igazságos, mert könyörületes.146 Ez többször is elhangzik
kijelentésként, ennek ellenére egyértelműen érezzük, hogy Anzelm této-
va marad, s valószínűleg sejti azt is, hogy olvasóit sem tudja erről egy-
könnyen meggyőzni. Aki érvelésében legtöbbször lenyűgöző és felül-
múlhatatlan, mindig talpraesett, a Proslogionban így is felkiált: „Ha így
van, uram, ha így van, taníts meg engem: miképpen van ez így?” „Ho-
gyan lehet tehát igazságos az is, hogy a rosszakat bünteted, és az is, ha
kíméled  őket?”  A  Proslogion ezen  sorai  arról  árulkodnak  szerintem,
hogy mikorra Anzelm egy nyugtalanító kérdést illetően talált már egy-
fajta választ, ami vagy spekulatív jellegű vagy pedig jelentéstani elem-
zés eredménye, addigra azt is belátja, hogy értelme korlátaitól nem ké-
pes teljesen elrugaszkodni, s így e két isteni attribútum összeillesztése
némely esetekben „semmiféle érveléssel fel nem fogható”147 állapotban
marad.

Tétova álláspontja a pár évvel később (1098-ban) íródott a Miért lett
Isten emberré? című művében a következő módon oldódik fel: Összefog-
lalóan elmondja, hogy az emberiség újjáteremtése máshogyan nem tör-
ténhetett volna meg, csakúgy, hogy az emberi adósság törlesztésre ke-
rül.148 Az ember önmaga erejéből képtelen volt a tartozást megadni, s
ezért nyújtott segítséget a második isteni személy, aki az adós természe-
tet magára vette, s olyan magasrendű életet mutatott be, amely az egész
világ bűnei miatti tartozás megfizetésére elegendő.149 Isten irgalmassá-
gának aktusát Anzelm azzal a gesztussal azonosítja, amikor Ő odafor-
dul és így szól az „örök kínszenvedésre ítélt bűnöshöz, akinek semmije

146 „Hiszen ha azáltal vagy könyörületes, hogy a legfőbb jó vagy és éppen azért
vagy a legfőbb jó, mert a legnagyobb mértékben igazságos vagy, nem azért vagy-e
valójában könyörületes, mert igazságos vagy? (…) Valóban éppen azért vagy tehát
könyörületes, mert igazságos vagy.” Uo.

147 Uo.
148 UŐ, Miért lett Isten emberré?, II. könyv, 18. fejezet.
149 Krisztus soha sem tért el az igazságosságtól, még a bántalmazások idején sem.

Ő nem volt adós, hiszen bűntelen volt, s így életét sem kellett volna adnia. (Ha tud-
juk, hogy „a bűn zsoldja a halál”, akkor ez azt jelenti, hogy aki bűnös, annak kell
meghalnia, az lesz halandó.) Engedelmessége mégis egészen élete odaadásáig terjedt,
így ragaszkodva a végsőkig létének igazságosságához; ő az, aki „(…) halálával példát
adott a halál vállalására az igazságért.” II. könyv, 19. fejezet.



Isten igazságossága és irgalmassága Canterbury… 93

sincsen, amivel megválthatná magát: vedd egyszülöttemet és add oda
magadért! A Fiú pedig: Végy engem és váltsd ki velem magadat!... És
mi lehet igazságosabb, minthogy az, akinek minden tartozást felülmúló
érték adatik, elengedi az összes tartozást…”150

Isten tehát  igazságos,  mert  az  adósságtól  nem tekint  el;  irgalmas,
mert a törlesztést az Egyszülöttre bízza, s végül ismét igazságos, mert a
jóvátétel alapján minden adósságtól eltekint!

150 II. könyv, 20. fejezet.



TÓTH BEÁTA

Isten szíve mint az irgalom forrása

Az emberi tapasztalat

A neves irodalomtudós, Kenyeres Zoltán, egyik tanulmányában az irga-
lom fogalmát állítja középpontba, amely szerinte mindez idáig kevés fi-
gyelemben részesült.151 E hiányt orvosolandó jelentős huszadik századi
magyar epikus és lírai alkotások és Ingmar Bergman filmjeinek elemzé-
sén keresztül vizsgálja a művészet által megragadott tartalmat és az azt
kifejező művészeti  eszközök mibenlétét.  Tanulmánya  elején,  mintegy
munkahipotézisként az irgalom következő meghatározását adja, össze-
vetve azt a szeretet és a részvét fogalmával:

„Az irgalom más, mint a szeretet és több mint a részvét. Akit sze-
retünk, avval szemben – éppen »az ő érdekében« – esetenként le-
hetünk kegyetlenek is,  irgalom nélkül. A részvét olyan együttér-
zés, mely legtisztább formájában is megőriz valamit a szemlélődő
ember kívülállásából. A részvét mindig távolsággal jár. Az irgalom
a tiszta bensőség érzése, tisztán érzés, semmi egyéb, érzés, mely
minden racionalizálhatóság nélkül való. Ha van ellentéte az iróniá-
nak, akkor az irgalom teljes, tökéletes ellentétben van vele.”152

Még mielőtt tiltakoznánk, hogy e meghatározás távol áll attól, amit a
teológia e fogalom alatt ért (többek között azért, mivel a teológiai ha-
gyomány az irgalmasságot nem érzésként, hanem tudatos és állandó-
sult lelki-akarati beállítódásként, erényként tartja számon), mindenkép-

151 KENYERES ZOLTÁN, Irgalom, in Irodalomtörténet (2007/4), 545–563. 
152 Uo. 545.



Isten szíve mint az irgalom forrása 95

pen érdemes egy pillanatra szemügyre vennünk a tanulmányban felvá-
zolt perspektívát és a benne kibontakozó emberi tapasztalatot. Kenyeres
egyébként – az irodalom kritika általános módszerétől eltérően – elem-
zésében figyelembe veszi a teológia reflexióját is, és gondolatmenetébe
be is  épít  több,  ily  módon megismert  szempontot.153 Írása  a  teológia
„másikaként”154 tükröt tart annak sokszor talán túlságosan is zárt és ma-
gától  értődőnek vélt  érvrendszere  elé,  rámutatva  azokra  a  pontokra,
amelyek továbbgondolásra volnának érdemesek. Ezek közül most csak
kettőt emelünk ki.

Először is tanulságos az elemzések konklúziója, amely megmutatja,
hogy a művészetben az irgalom olyan minőség, amely legtöbbször nem
verbális úton nyer kifejezést, hanem a film esetében gesztusnyelv köz-
vetíti (Ingmar Bergman filmjeiben például az arc megsimogatása, futó
érintés vagy rövid átölelés), az irodalmi szövegekben pedig a megfor-
málás módja, a szövegnek az olvasóban létrejött hatása kelti fel az irga-
lom fogalmiságon túli tartalmát oly módon, hogy a szó vagy a fogalom
maga  többnyire  nem  is  fordul  elő  e  szövegekben.  Kenyeres  érdekes
megfigyelése, hogy – ellentétben az irgalommal – Bergman filmjeiben a
szeretet gyakran beszéd tárgya, gyakran megjelenik a szereplők párbe-
szédeiben. Úgy tűnik, írja, „mintha könnyebb lenne róla beszélni, mint
nehezebben megragadható, talán szubtilisabb két fogalomtársáról” – az
irgalomról és a részvétről.155 Szerinte a kegyelem is különbözik az irga-
lomtól (s itt az emberi tapasztalat kegyelem fogalmára, nem a teológiai
szakszóra gondol), amennyiben a kegyelem kívülről jön, az irgalom vi-
szont egészen belső, szavak nélküli minőség, amelyet csak a gesztus je-
lenít meg anélkül, hogy kauzális-logikai magyarázatra törekedne. S bár

153 Felhasználja többek között Boros László egy tanulmányát (A köztünk élő Isten,
PPKE 246), II. János Pál pápa Dives in misericordia kezdetű enciklikájának egy részletét
P. Bálint János egy írásán keresztül (P. BÁLINT JÁNOS SJ, Az irgalmasság etimológiája, in
Új Ember, 2002, június 23.), és WOLFGANG BEINERT, A katolikus dogmatika lexikona (Buda-
pest, 2004) Kegyelem című szócikkét, amelynek szövegéből hosszasan idéz.

154 William Desmond nevezi az esztétikai, a vallási és az etikai gondolkodást a filo-
zófia „másikának”. Szerinte e gondolkodásformák mindegyike egy wittgensteini ér-
telemben  vett  családi  közösséget  alkot,  és  egymást  világítják  meg;  vö.  WILLIAM

DESMOND, Philosophy and Its Others: Ways of Being and Mind, Albany 1990.
155 KENYERES Z., i. m., 555.



96 Tóth Beáta

ily áttételesen válik csak láthatóvá, mégis fontos velejárója a szöveget
kísérő és a befogadóban létrejövő érzelmi töltés.

Felmerül tehát a kérdés, vajon emlékeztet-e mindez a teológia irga-
lom fogalmára? Milyen összefüggést feltételez a teológiai hagyomány
szeretet, irgalom, részvét és kegyelem között? Könnyebben megragad-
ható-e az irgalom lényege a teológia fogalmiságával? Lehet-e a teológia-
ilag elgondolt isteni irgalmasságnak érzelmi töltete?

Másodszor pedig elgondolkodtató, hogy kívülállóként mennyire ne-
héz tájékozódni a teológia útvesztőiben az irgalom fogalmát illetően.
Kenyeres  például  Wolfgang Beinert  dogmatika  lexikonának  Kegyelem
címszavát veszi alapul, sőt hosszasan idézi, azzal a bennfoglalt célzattal,
hogy a művészetben ábrázolt emberi tapasztalatnak teológiai távlatot
adjon.156 S habár e címszó tartalma sok tekintetben lefedi az irgalomról
szóló diskurzust, valójában mégsem azonos vele, hiszen – a látszattal el-
lentétben – elsősorban nem a kegyelem általános emberi tapasztalatát
tárgyalja, hanem a teológiai hagyományban kialakult sajátos szakfogal-
mat, amelynek kapcsolata az irgalommal valóban további kutatás tár-
gyát képezheti.

Irgalom szócikk  azonban  e  lexikonban  nem található  (míg  Szeretet
szócikk igen), s ez is beszédes példája lehet egyfajta valós hiátusnak teo-
lógiai  gondolkodásunk  rendszerében.  Pedig  bizonyára  nem  véletlen,
hogy az irodalomtörténész úgy érezte, transzcendens távlatra van szük-
ség az irgalom evilági szekuláris ábrázolásainak mélyebb megértéséhez.
Míg a szeretet mibenléte viszonylag jól modellezhető az immanens em-
beri tapasztalat minden szintjén (lévén a szeretet analóg fogalom, a tár-
gyak és élőlények szeretetétől kezdve, a különféle emberi viszonyokban
megnyilvánuló szeretetfajtákig), a transzcendencia nélküli irgalom egy-
síkúan abszurd, heroikus gesztussá válik forrása, az isteni irgalmasság
tekintetbe vétele nélkül, ahogyan az elemzett művekből is kitűnik, csak
megfoghatatlan, gyorsan szertefoszló, ámbár mindig önmagán túlmuta-
tó tünemény.

156 W. BEINERT, i. m., 350–359.



Isten szíve mint az irgalom forrása 97

A teológiai fókuszpont keresése

Irgalmasság című könyvében Walter Kasper vetette fel nemrégiben azt a
problémát,  hogy  az  isteni  irgalmasság  kérdéskörével  mindez  idáig
mostohán bánt a rendszerező teológiai kutatás.157 Mint megállapította,
az irgalmasság mint isteni tulajdonság témája sok lexikonból, dogmati-
kai kézikönyvből hiányzik, vagy csak érintőlegesen fordul elő, mintegy
függelékként Isten metafizikai kényegéből következő tulajdonságainak
tárgyalása után, és korántsem kapja meg a jelentőségéhez illő kellő fi -
gyelmet. Míg a Szentírásban Isten üdvtörténeti cselekvésének meghatá-
rozó jegye az irgalmasság, amelynek bemutatása központi helyet foglal
el mind az Ó- mind az Újszövetség gondolkodásában, addig a dogmati-
ka rendszerének egészében aligha tükröződik ezen alapvető isteni tulaj-
donság  mindent  meghatározó  jelentősége.  Kasper  szerint  szükséges
lenne, hogy belássuk, az irgalmasság az összes isteni tulajdonság ren-
dezőelve, és köréje csoportosítható minden más attribútum. Az irgal-
masság nem más, mint Isten alaptulajdonsága, belőle válnak érthetővé
az egyes tulajdonságok és a közöttük lévő mélyebb összefüggés.

Míg  Kasper  problémafelvetésével  alapvetően  egyetérthetünk,  elis-
merve egy valós hiátus, vagy legalábbis kidolgozatlanság jelenlétét a té-
makör több, a hagyományból örökölt területén, könyve nyomán mégis
úgy érezzük, mintha továbbra sem találnánk azt a fókuszpontot, amely
segítene – Kasper szavaival – az istentan újragondolásában, és amely új-
szerű módon fogná egybe az idekapcsolható, általa is tárgyalt hagyomá-
nyos gondolatmeneteket (mint például Isten egyetemes üdvakarata, a
megváltás és Jézus Szívének kinyilatkoztatása, Isten szenvedhetetlensé-
ge és az emberi szenvedéssel való együttérzése, a gondviselés és a rossz
problémája).158 Végső soron az a benyomásunk támad, mintha a szeretet
fogalmát immár az irgalmasságéra cserélve hallanánk újra e szokásos té-
mákat anélkül, hogy számottevő újdonságot tartogatnának számunkra. 

157 WALTER KASPER, Irgalmasság, Budapest 2015.
158 E kidolgozatlanság jelenlétét hangsúlyozza például Dominique Cerbelaud is az

irgalmasságról írt szócikkében, amely szerinte tetten érhető mind a teológiai hagyo-
mányban, mind a jelenkori diskurzusban; vö.  DOMINIQUE CERBELAUD,  Miséricorde, in
JEAN-YVES LACOSTE (szerk.), Dictionnaire critique de théologie, Paris 2002, 742–744.



98 Tóth Beáta

Talán egy helyen válik érdekesebbé a gondolatmenet, ott, ahol Kas-
per az isteni irgalmasság immanens Szentháromságon belüli megalapo-
zásának lehetőségét veti fel,  azonban ez a felvetés is vázlatos marad.
Szerinte az irgalmasság „nem Isten megvalósulása, hanem Isten belső
Szentháromságos lényegének tükre.”159 S hogy hogyan lehetséges mind-
ez? A válaszban Kasper tulajdonképpen a Hans Urs von Balthasartól
kölcsönzött (ám nyíltan el nem ismert) szentháromságon belüli „őske-
nózis” gondolatára épít.160 Arra a balthasari  eszmére, amely szerint a
szentháromsági személyek egymásnak való tér-adása, önelajándékozá-
sa, mintegy kenotikusan önkiüresítő szeretete alapozza meg a Fiú meg-
testesülésének üdvtörténeti  kenózisát.  Kasper gondolatmenete azt su-
gallja  (bár  tételesen  nem  fejti  ki),  hogy  az  üdvtörténetben  tevékeny
isteni irgalom alapja egyfajta belső szentháromságos analóg-irgalmas-
ság, amely nem más, mint az irgalmasság értelmében vett (ős)kenotikus
isteni szeretet-adás és ajándékozás. E gesztus szerinte analóg azzal az
üdvtörténeti  cselekvéssel,  amelyet az  Ószövetség úgy ír  le,  mint  Isten
„önvisszatartását,” „önvisszavonását”: Isten nem jogos haragja szerint
cselekszik népe hűtlenségét látva, hanem mintegy önmaga ellenére visz-
szavonja haragját, és irgalmasan megbocsát (vö. például  Oz 11,1–9). E
különös párhuzam teoretikus következményeinek részletesebb kidolgo-
zásával azonban szerzőnk adós marad.161

Sok múlik persze azon, hogyan határozzuk meg az isteni irgalmasság
fogalmát. Kasper ebben a kérdésben Aquinói Szent Tamást hívja segítsé-
gül, akire egyrészt Yves Congar nyomán úgy tekint, mint egy lehetséges

159 W. KASPER, i. m., 114.
160 Vö. uo. 112–119. Kasper e gondolat forrásainak a XIX. századi protestáns teoló-

giát, Szergej Bulgakov ortodox teológus munkásságát és Jürgen Moltmann teológiáját
jelöli meg. Hans Urs von Balthasart, aki e témát szentháromság teológiája alapjává
tette, és aki által ismertté vált a XX. századi katolikus teológiában, nem említi.

161 Egy  recenzióban  megfogalmazott  kritikákra  válaszolva  Kasper  kitér  arra  a
gondolatra is, amely szerint az irgalmasság az immanens Szentháromság benső életé-
nek tükre, és  hangsúlyozza, hogy mindez nem úgy értendő, mintha feltételeznénk
az  irgalom  jelenlétét  az  isteni  személyek  egymás  közötti  szeretetében.  Bővebben
azonban itt sem fejti ki ennek mikéntjét; vö. http://www.firstthings.com/web-exclusi-
ves/2015/03/cardinal-kasper-responds-to-first-things-review-of-mercy  (letöltve  2016.
01 14.).



Isten szíve mint az irgalom forrása 99

szeretet-ontológia előfutárára és előkészítőjére (amely során az isteni lé-
nyeget szeretetként gondoljuk el), másrészt, mint aki a Summa Theologiae-
ben teológiai alapot szolgáltat annak kifejtéséhez, hogy az irgalmasság
alapvető az isteni tulajdonságok között. Szent Tamás alapján az irgalmas-
ságot a Szeretetként felfogott Háromságos Egy Isten lényegének kifelé ha-
tékony és látható aspektusaként, Isten tevékeny és hatékony szereteteként
határozza meg. Olyan szeretetként, amelyben megmutatkozik számunkra
„Istennek a világ és az emberek felé kegyesen odafordult és történetileg
mindig odaforduló” lényege és rá jellemző jósága.162 

Ezen felül Yves Congar Tamás interpretációját követve az isteni irgal-
masságnak Isten szentségével és szuverenitásával való szoros összefüg-
gését hangsúlyozza: az irgalmasság mindent felülmúló logikája Isten tel-
jesen-másként valóságának jele, benne jóakaratának és szeretetének végső
felfoghatatlansága, s egyszersmind mégis hűséges megbízhatósága nyil-
vánul meg.163 E két gondolat, egyrészt Isten kifelé hatékony és tevékeny
szeretete, másrészt az irgalmasság mint Isten szentségének kifejeződése,
húzódik végig többé-kevésbé érzékelhető vezérfonálként könyve külön-
böző témáiban. S bár több helyen is utal Szent Tamásra, úgy érezzük,
nincs alkalma kellőképpen elidőzni a tamási gondolatok megnyitotta táv-
latokban, a sokszor csak bennfoglalt, de ki nem mondott mélyebb össze-
függések között. Vegyük ezért most szemügyre – még ha csak vázlatosan
is – azokat a pontokat, amelyek felfedik Szent Tamás gondolkodásmódját
az irgalmasság teológiai helyét és jelentőségét illetően, és amelyek meg-
határozzák a későbbi hagyomány kérdésfeltevéseit is.

Néhány Szent Tamás-i szempont

Első látásra az irgalmasság nem foglal el központi helyet Szent Tamás
istentanában, legalábbis a Summa Theologiae tanúsága szerint, ahol az el-
ső részben egyetlen rövid quaestio két utolsó szakasza foglalkozik e té-

162 W. KASPER, i. m., 109.
163 Kasper  e  kérdésben  Yves  Congar  egy  tanulmányát  veszi  alapul;  vö.  YVES

CONGAR, La miséricorde. Attribut souverain de Dieu, in La vie spirituelle 106 (1962), 380–
395.



100 Tóth Beáta

mával oly módon, hogy először Isten igazságosságáról esik szó.164 Úgy
tűnhet tehát, mintha e kérdés az isteni igazságosságról szóló diskurzus
függvénye és hozzáfűzött kiegészítése lenne csupán. Mielőtt azonban
közelebbről is szemügyre vennénk az istentanban szereplő irgalmasság
fogalmát, rendhagyó módon érdemes előbb visszafelé haladnunk, meg-
vizsgálva  először  az  irgalmasság,  mint  az  emberben  meglévő  erény
Szent Tamás-i fogalmát a második rész második felében, mivel ennek
ismerete  segíthet  felfedni  az  istentanban is  bennfoglalt  alapfeltevése-
ket.165 Elemzésünk során fő kérdésünk, hogy miért különíti el az irgal-
masságot a szeretettől,  és  hogy milyen kapcsolatot feltételez  kettejük
között. E kérdéssel együtt azt is kutatjuk, hogy vajon igazat adhatunk-e
Kaspernek, amikor az irgalmasságot kívánja megtenni Isten alaptulaj-
donságának,  és  az  összes  többi  tulajdonság  rendezőelvének,  illetve
hogy egy ilyen lépéshez Szent Tamás megfontolásai szolgáltathatnak-e
kellő alapot.

Szent Tamás a hit,  remény, szeretet  teológiai  erényeinek tárgyalása
után beszél a szeretet hármas hatásáról, az örömről, a békéről és az irga-
lomról. Míg az örömöt és a békét a szeretet belső hatásaként tartja szá-
mon, addig az irgalmat annak külső hatásaként írja le. Az irgalmasság
meghatározását Szent Ágostontól veszi át (De civ. Dei ix.5), e szerint „az
irgalmasság  a  másik  nyomorúsága  miatti  együttérzés  (compassio)  szí-
vünkben, amely arra indít,  hogy,  ha  tehetjük,  segítségére siessünk.”166

Majd tovább folytatja  a  latin szó jelentésének magyarázatával, jelesül,

164 Summa Theologiae, I q. 23, art. 3–4. Megjegyezzük, hogy érdekes módon Rudi te
Velde Aquinói Szent Tamás istentanával foglalkozó monográfiájából hiányzik az ir-
galmasság  témájának  tárgyalása;  vö.  RUDI TE VELDE,  Aquinas  on  God:  The  ‘Divine
Science’ of the Summa Theologiae, Aldershot, 2006.

165 Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 1–4. A tamási irgalmasság fogalmának nagyon
hasznos áttekintését  és értelmezését adja nemcsak az istentanban, hanem a  Summa
többi,  irgalmasságra  vonatkozó  helyének  rendszerében  is  Reginald  Garrigou-
Lagrange kommentárja. Elemzésünkben e kommentárra támaszkodunk, kiegészítve
azt  saját  olvasatunkkal  a  Summa idevonatkozó  helyeit  illetően;  vö.  REGINALD

GARRIGOU-LAGRANGE, The  One  God:  A  Commentary  on  the  First  Part  of  St.  Thomas’
Theological Summa, ford. BEDE ROSE, Ex Fontibus, s.l., 2015, 606–624.

166 (Saját ford.) „Misericordia est alienae miseriae in nostro corde compassio, qua utique,
si possimus, subvenire compellimur.” Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 1. resp.



Isten szíve mint az irgalom forrása 101

hogy  az  irgalmasság  (misericordia)  a  szív  nyomorúsága/együttérzése
(miserum cor) a másik nyomorúsága miatt (super miseriam alterius). Másutt
egyenesen a másik ember szorult helyzete miatti szomorúságként/fájda-
lomként (tristitia/dolor) írja le az irgalmat.167 A nyomorúság pedig nem
más, mint a boldogság ellentéte, így tehát az irgalmasság a másik boldog-
gá tételére irányul a hiány/rossz (defectus/malum) enyhítése, megszünteté-
se által. E quaestio-ból megtudjuk, hogy az irgalmasság oka a rossz, ame-
lyet az irgalomra szoruló elszenved (első szakasz), és, hogy az irgalmazó
félben valamiféle hiány (defectus) váltja ki az irgalmasságot (második sza-
kasz). Továbbá, hogy az irgalmasság erkölcsi erény (harmadik szakasz),
és hogy bizonyos értelemben a legnagyobb az erények között (negyedik
szakasz). A szakaszok által közvetlenül felvetett kérdések tárgyalása so-
rán további, figyelemre méltó összefüggésekre is fény derül.

Arra az ellenvetésre, amely szerint az irgalmasság azért nem erkölcsi
erény, mivel egyrészt nem tevékenységgel kapcsolatos (e nézet szerint a
tevékenység csupán csak az igazságossághoz tartozik), másrészt nem
szenvedéllyel kapcsolatos, Szent Tamás úgy érvel, hogy az irgalmasság
bizonyos módon kapcsolható a szenvedélyekhez (passiones) is, nemcsak
az  erényekhez,  mivel  a  másik  ember  nyomorúsága  miatti  fájdalom
érintheti  az  érzéki  törekvő  képességet,  mint  a  szenvedélyek  székhe-
lyét.168 Mégis azért tartja szenvedély helyett erénynek, mivel jellemez-
hetjük az értelmi törekvő képesség mozgásaként is, amennyiben a mási-
kat ért rossz bennünk értelmi nemtetszést/tiltakozást vált ki. Az érzéki
törekvő képesség mozgását így az értelem szabályozhatja, az irgalom
tehát erény, mivel az ész irányítása alatt állhat. S bár Szent Tamás itt kü-
lön nem hangsúlyozza, de gondolatmenete alapján nyilvánvaló, hogy
az irgalmasság egyben cselekvés is, amennyiben a szorult helyzetben lé-
vő megsegítését  tűzi  ki  célul.  E  gondolat  érthetővé teszi  számunkra,
hogy miért tudja istentanában együtt tárgyalni az igazságosságot és az

167 “[Aliquis] de miseria aliena doleat. Quia autem tristitia seu dolor est de proprio malo,
intantum aliquis de miseria aliena tristatur aut dolet.” Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 2.
resp. “Misericordia importat dolorem de miseria aliena.” Summa Theologiae, II-II q. 30 art.
3. resp. 

168 Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 3. obj. 4. és resp.



102 Tóth Beáta

irgalmat, mint Isten két cselekvési módját, két analóg isteni erényt, ame-
lyek szorosan összetartoznak.

Különbözik-e az irgalmasság erénye a szeretetétől? Az ellenkező ál-
láspont arra irányul, hogy azt bizonyítsa, csakúgy, mint a szeretet hatá-
saként tárgyalt öröm és béke, az irgalom sem külön erény, mivel hason-
lóképpen  a  szeretetből  ered.169 Szent  Tamás  válaszában  érdekes
szemponttal érvel. Szerinte az öröm és a béke valójában nem tesznek
hozzá semmit a szeretet tárgyához, a jó lényegéhez, és így létrejöttük-
ben nem igényelnek más erényt, mint a szeretet. Az irgalmasság azon-
ban különbözik tőlük, amennyiben nem érthető meg pusztán a szeretet
tárgyából, a jóból (hiszen szeretni annyi, mint jót akarni valakinek), ha-
nem hozzáadódik egy speciális mozzanat, a nyomorúságé, annak nyo-
morúsága, akihez irgalmasak vagyunk. S bár Tamás magyarázata itt en-
nél  nem  mond  többet,  talán  nem  tévedünk,  ha  úgy  értelmezzük
mindezt, hogy az irgalmasság a szeretet speciális fajtája, amelynek tár-
gya a hiányon keresztül megragadott jó, vagy a hiány megszüntetésére
irányuló jó, amely, a szeretethez szorosan kapcsolódó külön erénynek
tekinthető.

Miért nevezhetjük az irgalmat a szeretet hatásának? Azért, mivel a
szeretet az érzések/érzület (affectiones) egyesülését eredményezi, az ir-
galmasság pedig Szent Tamás szerint kétféle módon is létrehozza ezt az
egyesülést, amelyben valaki sajátjaként tekint a másik ember nyomorú-
ságára.170 Vagy úgy, hogy a másikat barátjaként tekinti, akivel teljesen
azonosulhat, és így az ő sérelmét is sajátjaként tartja számon, vagy oly
módon, hogy nem csupán az érzések mintegy összhangja jön létre, ha-
nem valóban átszáll a rosszat elszenvedő ember nyomorúsága a másik
emberre. Ez utóbbit Tamás az idős és bölcs emberek példájával illuszt-
rálja, akik tapasztalatból ismerik a nehéz időket, gyengék és félnek a vi-
szontagságoktól, és így hajlamosabbak az irgalmasságra azoknál, akik
boldognak és erősnek tartják magukat, és nem vélik valós veszélynek a
szenvedés lehetőségét.

De vajon van-e további kapcsolat az irgalmasság és a szeretet erénye
között? E kérdés tárgyalásakor már felvillan számunkra az isteni tulaj-

169 Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 3. obj. 3.
170 Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 2. resp. 



Isten szíve mint az irgalom forrása 103

donság mibenléte is. A válasz abból a gondolatmenetből bontakozik ki,
amely azt vizsgálja, vajon az irgalmasság a legnagyobb erény-e.171 Szent
Tamás,  a  rá  jellemző logikai szigorral,  kétféle lehetőséget különböztet
meg. Egy erény lehet a legnagyobb önmagát tekintve, vagy a hordozó
alanyait összehasonlítva. Érdekes állítása, hogy önmagát tekintve az irga-
lom a legnagyobb, mivel másokra kiárad, s ami ennél is fontosabb, mivel
megszünteti mások nyomorúságát. Ebből következik – hangsúlyozza Ta-
más –,  hogy Isten sajátosságaként tekintjük az irgalmasságot, amely a
legteljesebb mértékben kinyilvánítja számunkra mindenhatóságát. 

Hordozó alanyát tekintve az emberi irgalmasság erénye nem a legna-
gyobb akkor, ha az Istenhez való viszony szempontjából tekintjük. Mi-
vel Isten az ember felett áll, a kettejük közti kapcsolatban a szeretet eré-
nye  a  leghatalmasabb,  hiszen  ez  képes  létrehozni  Isten  és  ember
egységét.  Amennyiben azonban az  ember  felebarátokhoz  való  viszo-
nyát nézzük, az irgalmasság a legerőteljesebb, mivel képes mások hiá-
nyának a megszüntetésére.

Továbbá az irgalmasság a külső tetteket illetően a keresztény hit fog-
lalatának tekinthető, míg befelé irányulva a szeretet érzülete a nagyobb,
amely Istenhez kapcsol minket. Az Isten iránti szeretet ugyanis túlszár-
nyalja mind a felebarát szeretetet, mind az iránta tanúsított irgalmat.172

Arra a felvetésre, hogy az irgalmasság azért a legnagyobb erény, mi-
vel Istenhez ez tesz a legjobban hasonlóvá, Szent Tamás úgy felel, hogy
a szeretet nagyobb az irgalomnál, mert ez nem csupán a tettek hasonló-
ságát hozza létre, hanem egyenesen egyesítő köteléket létesít Istennel.173

Láthatjuk tehát, hogy az irgalmasság erénye Szent Tamásnál szoros
és bonyolult szálakkal kötődik a szeretet erényéhez, nélküle nem is ért-
hető, mintegy egymást határozzák meg. Az ember szempontjából a sze-
retet az elsődleges, ez alapozza meg az irgalmasság lehetőségét és vég-
ső értelmét is. Röviden összefoglalva tehát az eddig elmondottakat: az
irgalmasság a szeretet kifelé irányuló hatása, amely egyben (s mondhat-
nánk, rendhagyó módon) önálló erény is, és így – mint az összes erény
Tamás rendszerében – a szeretetből forrásozik, és az értelem irányítása

171 Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 4. resp. 
172 Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 4. obj. 2.
173 Summa Theologiae, II-II q. 30 art. 4. obj. 3.



104 Tóth Beáta

alatt áll. Jellegzetessége, hogy a megszüntetendő rosszon keresztül irá-
nyul a jóra. Eredeténél egyként tetten érhetjük a szomorúság érzelmét,
és egy, a másik nyomorúságát ellenző, értelmi állásfoglalást. Ezek indít-
hatnak együttérzésre és cselekvésre, s így alakul ki az irgalom erkölcsi
erénye, amelyet az különböztet meg az intellektuális és a teológiai eré-
nyektől, hogy elsősorban tevékenységgel kapcsolatos. Arra a kérdésre
adott válasz pedig, amely a szeretet vagy az irgalom elsőbbségét kutat-
ja, kirajzolja előttünk e két erény alapvető egységét, és az irgalmasság
önálló tárgyalásának tulajdonképpeni lehetetlenségét.

Az emberi világ szempontjai után vegyük most szemügyre Szent Ta-
más istentanának irgalmasság fogalmát,  amelynek nyilvánvaló viszo-
nyítási alapja az emberi erény, éppúgy, mint a szeretet esetében is el-
sődleges  kiindulási  pont  az  emberi  szenvedély.174 A  Summa első
részében, az isteni értelmet és akaratot tárgyaló kérdések után követke-
zik először a szeretetről, majd pedig az igazságosságról és irgalomról
szóló quaestio (q. 20., q. 21.), amelyek azért kerülnek e helyre, mivel az
előzőleg önmagában szemlélt isteni akarattal kapcsolatosak: a szeretet
az akarat elsődleges aktusa, az igazságosság és az irgalmasság pedig a
szeretetből forrásozó erények. Mindezek után a Summa-ban a gondvise-
lésről szóló kérdés következik (q. 22.), mivel ennek kifejtése, Tamás ma-
gyarázata szerint, mind az isteni értelmet, mind az akaratot együttesen
érinti. Ez tehát a közvetlen kontextusa az Istenben meglévő irgalmasság
tárgyalásának. Átfogó analógiaként szolgál itt az emberi akarat, mely-
nek törekvő részében egyrészt  lelki  szenvedélyek találhatók (például
öröm  és  szeretet),  másrészt  pedig  erkölcsi  erények  vannak  (mint  az
igazságosság és lelkierősség). Ezen analógia szabja meg a kifejtés logi-
káját: először az istenben lévő szeretet, majd az isteni igazságosság és ir-
galom kerül a vizsgálódás homlokterébe.

Felmerülhet azonban a kérdés, hogy miért kerül ilyen szorosan egy-
más mellé (egyazon quaestio-ba) Szent Tamás istentanában az igazságos-
ság és az irgalom, ha az emberi erények kifejtésekor külön kezeli azo-
kat. Hiszen, amíg – mint láthattuk – az irgalmasság erényét a szeretet
hatásai között tárgyalja (II-II. q. 30.), addig az igazságosságot jóval ké-

174 Szent Tamás szeretetfelfogásáról lásd  TÓTH BEÁTA,  The Heart Has Its Reasons:
Towards a Theological Anthropology of the Heart, Eugene-Oregon 2015, 179–191.



Isten szíve mint az irgalom forrása 105

sőbb, a sarkalatos erényekről szóló részben (II-II. q. 58.) járja körül, az
irgalmasságra  vonatkozó megfontolásoktól  meglehetősen függetlenül.
Amint Garrigou-Lagrange megjegyzi, az istentanban Szent Tamás célja
minden  bizonnyal  a  gazdag  szentírási  tartalom,  az  Isten  irgalmáról,
igazságosságáról és dicsőségéről szóló változatos és nyomatékos szent-
írási tanúság metafizikailag-teológiailag koherens teoretizálása.175 S ta-
lán nem tévedünk, ha feltételezzük, a háttérben meghúzódó analógia,
az emberi akarat, alapján Szent Tamás e szentírási tulajdonságokat ana-
lóg isteni erényként illeszti be teológiai rendszerébe. E szerint a négy
sarkalatos  emberi  erény  közül  (igazságosság,  okosság,  lelki  erősség,
mértékletesség) Istenben csak kettőnek van analógiája, az igazságosság-
nak és az okosságnak, mivel e kettő nem feltételez legyőzendő tökélet-
lenséget.  Míg az  okosság isteni  erénye képezi  a gondviselésről  szóló
rész alapját, addig az igazságosság a szeretetből forrásozó irgalmasság-
gal kell, hogy egységet alkosson. Kettejük egysége azonban korántsem
csupáncsak logikai-szerkesztésbeli kényszerűség, ennél sokkal többről
van itt szó. A quaestio menete világossá teszi, hogy az irgalmasság az is-
teni igazságosság lényegének legbensőbb sajátja, lehetőségi feltétele, s
nem csupán annak valamifajta ellensúlya.

Miben áll tehát az isteni irgalmasság? Milyen kapcsolatban van az Is-
tenben lévő szeretettel, az igazságossággal és Isten  más tulajdonságai-
val? Isten irgalmassága, csakúgy, mint az emberi irgalmasság, a fogya-
tékosság/rossz megszüntetésére irányul, anélkül azonban, hogy együtt
járna vele a rossz miatti szomorúság vagy fájdalom, hiszen ezek jelenlé-
te tökéletlenséget feltételezne Istenben. Szent Tamás azt hangsúlyozza,
hogy az irgalmasság Isten esetében hatása/következménye szerint van
meg (a fogyatékosság megszüntetése által), nem pedig az érzelem alap-
ján (secundum effectum,  non secundum passionis  affectum,  I  q.  21 art.  3.
resp.). Isten nem a más nyomora miatti szomorúságból, hanem túláradó
jósága  ingyenes  kiárasztása  révén  ajándékoz  tökéletességet  a  hiányt
szenvedő teremtménynek.

Tamásnál szintúgy tetten érhetjük az irgalmasság fogalmának kitágí-
tását,  egyetemessé  tételét,  ahogyan  az  szeretetfelfogásában  is  végbe-
megy. A  miseria és a  defectus ugyanis nem csupán az értelmes létező

175 R. GARRIGOU-LAGRANGE, i. m., 616.



106 Tóth Beáta

helyzetére érthető fogalmak nála (a boldogság ellentéteként), hanem az
egész teremtett világ helyzetét is jelölhetik, s ily módon, tág értelemben,
a teremtés is az irgalmasság tette, mivel a nem-lét fogyatékosságát meg-
szüntetve a létezés tökéletességét ajándékozza a teremtett dolgoknak. E
gondolat teszi lehetővé Szent Tamás számára, hogy azt állítsa: „Isten
bármely művében ősgyökerét tekintve (quantum ad primam radicem eius)
megnyilvánul az irgalom,” amely létesítő, elsődleges ok módjára „erő-
teljesebben folyik bele az okozatába, mint a másodlagos ok.”176 Isten te-
remtői és fenntartói tevékenységében az irgalmat érhetjük tetten, mint
jóságának tevékeny kiáradását, és mindenhatósága megnyilvánulását.

E nagyszabású távlatot tekintve nem nehéz tehát belátnunk, hogy az
igazságosság, amely a már meglévő dolgoknak adja meg a nekik ará-
nyosan kijáró  tökéletességeket,  másodlagos  az  irgalomhoz  képest,  és
semmiképpen sem korlátozza azt.177 Az Isten szeretete, irgalmassága és
igazságossága  közötti  kapcsolatot  érzékletesen  szemlélteti  Garrigou-
Lagrange egy fa, az isteni szeretet fájának hasonlatával.178 A fa gyökere
Isten teremtményei  iránti  szeretete,  mely  minden művének legvégső
alapja. A fa lényegi része, a törzs, az irgalom, amely közvetlenül a gyö-
kérből nő ki, és annak mintegy látható folytatása, kiteljesedése. Az igaz-
ságosság a fa ága, a törzsből, az irgalmasságból fakad. Az irgalmasság
tehát a szeretet elsődleges megnyilatkozása, az igazságosság pedig ily
módon csak másodlagos. Amint Garrigou-Lagrange megállapítja, Szent
Tamásnál megfigyelhető az isteni tökéletességek egyfajta sorrendje is:
ahogyan az isteni akaratot logikailag megelőzi az isteni értelem, hason-
lóképpen feltételezi az irgalmasság és az igazságosság Isten jóságát és
szeretetét, mint gyökerüket. Az irgalmasság tehát Isten szerető jóságá-
nak kiáradása, és jóságos szeretetének kinyilvánulása.179

176 Summa Theologiae, I q. 21 art. 4. resp. Az isteni irgalmasság kitüntetett tetteinek
nevezi  a  megtestesülést  és  a bűnök bocsánatát,  a  megváltást  is;  vö.  R.  GARRIGOU-
LAGRANGE, i. m., 615–624.

177 Az isteni igazságosság és irgalom közötti Szent Tamás által felvázolt kapcsolat
minden részletére e helyütt nem térhetünk ki, csak a lényegi különbséget szeretnénk
érzékeltetni kettejük között.

178 R. GARRIGOU-LAGRANGE, i. m., 620.
179 A későbbi tomista teológia Isten relatív tulajdonságaként tartja számon, amely a

teremtményekkel fennálló viszonyára vonatkozik, s egyben Isten tevékeny és szemé-



Isten szíve mint az irgalom forrása 107

Nevezhetjük-e mindezek alapján Isten alaptulajdonságának? Ha elfo-
gadjuk az előbbi fa hasonlatot, de legfőképpen, amennyiben szem előtt
tartjuk  a  Szent  Tamás által  felvázolt  bonyolult  összefüggésrendszert,
akkor inkább azt kell, hogy mondjuk, a szeretet az, amely e rendszer
rendezőelveként és végső alapjaként jelenik meg számunkra, s amely az
isteni  tulajdonságok  hermeneutikai  kulcsát  adhatja.  S  mindez  össze-
cseng azzal,  ahogyan Wilhelm Breuning látja  a mai  teológiai  kutatás
irányvonalát, amely szerinte a Biblia és Szent Tamás teológiáját tovább-
gondolva az isteni tulajdonságokat a szeretet fókuszpontjában törekszik
egységbe foglalni, oly módon, hogy „világossá váljon: Isten szeretete az
egységet teremtő pont, de az összes többi konkrét isteni tulajdonságra
vonatkozó állítás alapja is.”180 Következésképpen, amikor az isteni irgal-
masság fogalmának koherensebb megragadását tűzzük ki célul, az iste-
ni szeretet mibenlétének mélyebb megértésére érdemes törekednünk, il-
letve  a  két  hagyományosan  különvált  diskurzus  újbóli  egységben
látására. Ezen irányvonal két fontos tanúja, véleményünk szerint, II. Já-
nos Pál pápa Dives in misericordia, és XVI. Benedek pápa Deus caritas est
kezdetű enciklikái, amelyek az irgalmasságot a szeretet témakörén ke-
resztül veszik szemügyre.181 Tekintsük át most röviden e tárgyalásmód
tanulságait.

lyes sajátságaihoz sorolja, mivel szabad elhatározáson alapul, és közvetlenül nem ve-
zethető le az isteni lényegből. GÁL FERENC, Isten tulajdonságai, in Magyar Katolikus Lexi-
kon;  http://lexikon.katolikus.hu/I/Isten%20tulajdonságai.html (letöltve  2016.  01.  07.)
Ebbe az irányvonalba illeszkedik Herbert Vorgrimler osztályozása is, amely szerint
az irgalmasság Isten tevékenységéhez tartozó, azon belül pedig az isteni akarathoz
kapcsolódó tulajdonságként Isten szeretete és jósága, szabadsága, szentsége, igazsá-
gossága és hűsége körében gondolandó el; vö. HERBERT VORGRIMLER,  Isten tulajdonsá-
gai, in UŐ, Új teológiai szótár, Budapest 2006, 301.

180 WILHELM BREUNING, Isteni tulajdonságok, in W. BEINERT, A katolikus dogmatika lexi-
kona, Budapest 2004, 300. Érdekes megfigyelnünk, hogy Herbert Vorgrimler mennyi-
re másként ragadja meg az isteni tulajdonságok egységét, amikor azok foglalatának
Isten mint az abszolút titok fogalmi megragadhatatlanságát (Isten felfoghatatlansá-
gát) tartja; vö. H. VORGRIMLER, Új teológiai szótár, 301.

181 II. JÁNOS PÁL, Dives in misericordia. II. János Pál pápa Irgalomban gazdag Isten kezde-
tű enciklikája, Budapest 2016; XVI. BENEDEK, Deus caritas est. XIV. Benedek pápa az Isten
szeretet kezdetű enciklikája, Budapest 2007.

http://lexikon.katolikus.hu/I/Isten%20tulajdons%C3%A1gai.html


108 Tóth Beáta

Isten irgalmas szeretete II. János Pál és XVI. Benedek tanításában

Már egy, a Szent Tamás-i irgalom fogalmát vizsgáló, 1962-ben írt tanul-
mányában felveti Yves Congar azt a gondolatot, hogy az isteni irgal-
masságról alkotott  elképzelés Tamásnál párhuzamba állítható Anders
Nygren agapé fogalmával.182 Mint ismeretes, Nygren Agape és Eros című
nagy vitát kiváltó könyve a szeretet két, jól elkülöníthető, és egymással
szembeállítandó fajtáját különböztette meg: az isteni szeretetre jellemző,
emberekhez önzetlenül lehajló, minden érdek és feltétel nélkül ajándé-
kozó, s ily módon felsőbb rendű agapét, és a lentről felszálló, vággyal és
érdekkel telített, viszonzást váró, alsóbb rendű  erószt.183 Congar tanul-
mányának alaptézise, hogy Szent Tamás teológiájában az isteni irgal-
masság Isten szentségével és transzcendens szuverenitásával, minden-
hatóságával  áll  szoros  összefüggésben,  van  benne  mindig  valami
uralkodói vonás: nagylelkűen adakozó tiszta ajándék, önmagát áldoza-
tosan odaadó szeretet-forrás. E szuverén szeretet legfontosabb megnyi-
latkozását, Congar szerint, Tamás – a teremtés tettén túl – leginkább Is-
ten bűnbocsátó irgalmában látja,  műveiben gyakran idézve a liturgia
azon szövegeit, amelyek a mindenható és egyben irgalmas Istent állítják
elénk.184 Tamás számára a bűnök megbocsátása az isteni mindenhatóság
tette, hiszen egyedül csak Isten bocsáthatja meg a bűnöket mindentől
független szuverén és irgalmas szeretete által. Az Istenben lévő irgal-
masság tehát leginkább abban különbözik az emberitől, mondja Con-

182 Amint láthattuk, Walter Kasper több ponton is támaszkodik Yves Congar tanul-
mányára Irgalmasság című könyvében, azonban itt most saját közvetlen olvasatunkat
adjuk; vö.  YVES CONGAR, La miséricorde. Attribut souverain de Dieu, in La vie spirituelle
106 (1962) 386.

183 ANDERS NYGREN,  Agape and Eros, New York 1969.  Anders álláspontjának rövid
ismertetését, és egyben kritikáját lásd JELENITS ISTVÁN, Jegyzetek a szeretetről, in JELENITS

ISTVÁN - TOMCSÁNYI TEODÓRA (szerk.), Tanulmányok a vallás és a lélektan határterületeiről,
Szeged 1988, 69–73.

184 Egy Szent Tamás által  kedvelt,  és  sokszor idézett  liturgikus  könyörgés Isten
mindenhatósága kifejezésének nevezi bűnbocsátó irgalmát:  „Deus qui omnipotentiam
tuam parcendo et miserando manifestas.” Congar részletesen felsorolja a szöveghelyeket,
ahol Tamás ezt a könyörgést idézi; vö. Y. CONGAR, La miséricorde, 390, J. 23.



Isten szíve mint az irgalom forrása 109

gar, hogy egyrészt szenvedélytől mentes akarati beállítódás, másrészt
szuverén és önzetlen ajándékozás.

Szent Tamás teológiai irgalomfelfogásának legnagyobb nehézsége, és
úgy tűnik,  ennek Congar is tudatában van, hogy kénytelen kizárni a
Szentírás gazdag tanúságát Isten együttérzéséről, belső megrendülésé-
ről, szenvedélyes szeretetéről, amely irgalmának fontos része és ismer-
tetőjegye.185 Bizonyára más lenne a helyzet, ha az irgalmasságról szóló
diskurzust nem külön témaként, hanem a szeretetet tárgyaló gondolat-
menetek részeként fejtené ki, hiszen szeretet teológiájában (amely azon-
ban szintén széttagolódik emberi szenvedély, intellektuális szeretet és
az Istenben lévő caritas tárgyalására), mégha bennfoglaltan is, de helyet
kap az érzelmi dimenzió, amelyet azonban teljességgel száműzni látszik
az isteni irgalmasság leírásából.186 Hiszen, amint láthattuk, Istenre nem
vonatkozik az érzelmi megrendülés fájdalma-szomorúsága, csak a segí-
tő cselekvés, a nyomorúság felszámolása.

Bizonyára e felismert hagyománybeli egyoldalúság is közrejátszik ab-
ban, hogy a Dives in misericordia enciklika, amely egyébként sok tekintet-
ben a Szent Tamás-i teológia örökösének tekinthető, hangsúlyosan újra-
gondolja és rendszerezi a Szentírás sokrétű tanúságát. Antropológiai és
egyben biblikus kiindulópontja lehetővé teszi az irgalmasság fogalmának
gazdagítását, és az isteni szeretetet szavakba öntő szentírási kinyilatkoz-
tatással való összekapcsolását. A választott néppel kötött szövetség távla-
tába helyezve, és az Isten és ember közötti párbeszéd dimenzióját előtér-
be állítva tudja új fényben láttatni szeretet és irgalom viszonyát. 

Az üdvtörténeti perspektívából kiviláglik, hogy az igalom fogalmá-
nak az Ószövetségben „hosszú és gazdag” fejlődési íve van, mely a vá-
lasztott nép különleges tapasztalatában ölt testet.187 Az enciklika hang-
súlyozza,  hogy  elsősorban  a  próféták  tanításában  kapcsolódik  össze

185 Congar az isteni irgalmasság  Szentírásban hangsúlyozott  érzelmi dimenzióját
azzal a megállapítással teszi helyre, hogy mindezt az analógia kritikai szabályai sze-
rint kell érteni; Y. CONGAR, i. m., 387.

186 Az érzelmi dimenzió meglétéről Tamásnál lásd TÓTH BEÁTA, Megjegyzések a sze-
retet természetrajzához, in PUSKÁS ATTILA - PERENDY LÁSZLÓ (szerk.), Az ember krízise: Vá-
gyódás és megkísértettség között (Varia Theologica, 4), Budapest 2013, 246–252.

187 Dives in misericordia, 18.



110 Tóth Beáta

Isten szeretete és irgalma. A prófétai igehirdetésben sokrétűen párhu-
zamba kerül Isten szeretete és a szülői és házastársi szeretet, azok kivá-
lasztó, féltő, óvó, és legfőképpen mindent megbocsátó vonásai, melyek-
nek  a  gyengédség  is  természetes  velejárója.  Az  irgalmasságban
mindenekelőtt  Isten önmagához való hűsége,  hűséges atyasága,  népe
iránti kitartó szeretete nyilvánul meg.

Az enciklika szerint e „sokarcú” és „sokjelentésű” fogalom Jézus tet-
tei  és  tanítása  tükrében  „egyszerűbb  és  mélyebb”  összefüggésbe  ke-
rül.188 II. János Pál pápa érdekes megjegyzése, hogy az Újszövetség az ir-
galmasságot  leginkább  Jézus  példabeszédeiben  ragadja  meg,  nem  is
annyira a reflexió szintjén, mint inkább a tettek, gesztusok bemutatásán
keresztül, oly módon, hogy az irgalom szó maga jobbára elő sem fordul
e szövegekben. Különösen plasztikusan érzékelteti  mindezt a tékozló
fiú példázatának elemzésében, amelyben rámutat a példabeszédbeli apa
hűséges  szeretetének  lényegére,  az  irgalom  mibenlétére,  amely  nem
csupán atyaságához való, minden bűn ellenére kitartó hűséges akarati
elszánás, hanem érzelmileg telített öröm és ünneplés is egyben. Az en-
ciklika e hűséges apai szeretetet párhuzamba állítja az Újszövetség agapé
fogalmával, Istennek a nyomorúságos helyzetben lévő emberhez lehajló
irgalmas szeretetével.

Arra az előzőleg feltett kérdésre tehát, hogy „mit értsünk az irgalom
fogalmán a szeretet fogalmával összefüggésben?”, az enciklika azt a vá-
laszt adja, hogy az irgalmasság a szeretetnek lényegi dimenziója, „a sze-
retet nélkülözhetetlen része, szinte a másik neve, s ugyanakkor a szere-
tet  megnyilvánulásának  sajátos  módja,  illetve  sajátos  megvalósulása
mindazzal a rosszal szemben, amely a földkerekségen tapasztalható.”189

Fontos szempont tehát, hogy eszkatológikus távlatban tekintve az irga-
lom szeretetté alakul majd a végső beteljesedésben, amikor megszűnik a
világban lévő rossz. Az irgalom, mondhatni a szeretet világ felé forduló,
a konkrét üdvtörténetben megtapasztalható oldala.

XVI.  Benedek pápa  Deus  caritas  est kezdetű enciklikáját  olvashatjuk
úgy is, mint a megkezdett irányvonal, az irgalomról és a szeretetről szóló
diskurzus egyesítésének még radikálisabb beteljesítését. Az enciklikában

188 Uo. 37.
189 Uo. 47.



Isten szíve mint az irgalom forrása 111

nem is igen fordul elő az irgalom szó, azonban a neki megfelelő tartalom
jól  kivehetően megjelenik az isteni  szeretet jellemzésében, megbocsátó
erejének hangsúlyozásában. A szöveg elméletibb, első részének bennfog-
lalt, ám világos célja, hogy – reflektálva a régóta folyó agapé-erósz vitára –
és csatlakozva azon filozófiai irányzathoz, amely az utóbbi években a
szeretet fogalmának egységes voltát és a különböző szeretetfajták végső
összetartozását hangsúlyozza,190 teret nyisson az isteni szeretet nem csu-
pán agapéként, hanem egyúttal erószként való elgondolásához. 

A  Szentírás tanúságára és a hagyomány egy kisebb, de jól kivehető
ágára hivatkozva érvel az isteni szeretet vágyakozó, szenvedélyes volta
mellett.191 Jobban mondva,  azt  hangsúlyozza,  hogy Istenben  agapé és
erósz teljes egységben vannak: Isten ajándékozó és lehajló agapéja ugyan-
akkor  erósz,  és  az  embert  megszólító  szenvedélyes  szeretete  egyúttal
agapé. S mint kifejti, nem csupán azért lehetséges mindez, mivel Isten
szeretete „teljesen szabad és minden előzetes föltétel  nélküli  ajándék,
hanem azért is, mert Ő megbocsátó szeretet.”192 Isten szenvedélyes sze-
retete tehát, az embert a legvégsőkig megkereső, megbocsátó erejében
mutatkozik meg. S miközben e szeretet jellemzésében felismerjük az is-
teni irgalmasság minden eddig általunk is tárgyalt ismérvét, az is nyil -
vánvalóvá válik, hogy benne nemcsak a szuverén mindenhatóság agapé-
ja, hanem a vágyakozó és szenvedélyes  erósz is megjelenik. A szeretet
egyetlen, osztatlan valóságának dimenzióiról van itt szó, nem pedig két
különvált szeretetfajtáról. Ugyanaz az isteni szeretet hol  agapéként, hol
erószként jelenik meg számunkra.

XVI. Benedek pápa hosszan elemzi azokat a szentírási helyeket, ame-
lyek Isten megbocsátó szeretetének megdöbbentő vonásait írják le, s eze-
ket a leírásokat úgy értelmezi, mint amelyek e szeretet szenvedélyes vol-
tának,  egyenesen  Isten  emberek  iránti  szerelmének  tanújelei.  Amint
rámutat, Ozeás könyve szerint e megbocsátó szeretet szinte szembefordítja

190 Lásd például Jean-Luc Marion fejtegetéseit a szeretetfajták univok egységéről az
Erotikus fenomén című könyvében (Budapest 2012.)

191 E hagyományszálhoz tartozik az enciklika szerint Jákob létrájának képe az egyház-
atyáknál, Areopagita Dénes teológiája, aki Istent egyszerre nevezi Erósznak és Agapé-
nak (De div. nom. IV 12–14), és az általa elindított kontemplatív-misztikus hagyomány.

192 XVI. BENEDEK, Deus caritas est, 10.



112 Tóth Beáta

Istent önmagával, szeretetét ütközteti igazságosságával. Az enciklika szö-
vegében többször is előfordul a „szenvedélyes” szeretet (leidenschaftliche
Liebe) kifejezés, és az a gondolat, hogy Isten szenvedélyesen mintegy sze-
relmes  az  emberbe.193 Aligha  véletlen,  hogy  a  szöveg  latin  fordítása
mindannyiszor kerüli a passio szót, körülírással adva vissza e jelentéstar-
talmat,  hiszen a  teológiai  hagyomány Isten szeretetével kapcsolatosan
nem beszél „szenvedélyről”.194 Ahogyan Aquinói Szent Tamás írja: „Isten
szenvedély nélkül szeret (sine passione amat).”195

Szembemegy-e  az  enciklika  egy  hosszú  teológiai  hagyománnyal,
amikor Isten szeretetét és megbocsájtó irgalmát szenvedélyesnek neve-
zi, kiemelve annak érzelmi telítettségét? A szavak szintjén igen, azon-
ban a mögöttes tartalom szerint aligha. Inkább azt mondhatnánk, hogy
felszabadítja a hagyományban régóta meghúzódó rejtett lehetőségeket,
egybefonja a külön futó gondolati szálakat, és orvosolja az örökölt tö-
résvonalakat. S nem egyszerűen a Szentírásban megjelenő tartalmat he-
lyezi  szembe  a  hagyományos  teológia  metafizikai  megfontolásaival.
Sokkal inkább annak kimutatására törekszik, hogy már maga a  Szent-
írás is csírájában tartalmazza a metafizikai istenképet, olyan Istenét, aki
egyrészt „minden lehetséges létezőnek az Ősforrása,” „a Logosz, az Ős-
értelem” másrészt maga a Szeretet: „az igazi szeretet egész szenvedé-
lyével szerető Szerelmes.”196 S hogy e kettő lényegében egy és ugyanaz:
Isten Ősértelemként Szeretet és Szeretetként Ősértelem.

Ez az új, egységes és az erósszal kiegészített szeretetfelfogás megnyit-
ja az utat az isteni irgalmasság Szentírásban oly nyomatékosan megjele-
nő  érzelmi  dimenziójának  gondolati  integrálása  előtt  anélkül,  hogy
megsértenénk  a  hagyományos  metafizikai  megfontolásokat.  Hiszen
Aquinói  Szent  Tamás is  érzelemmel  telítettnek tartja  Isten szeretetét,
csak éppen másfajta módon, mint az emberi szeretet esetében. Isten ir-

193 Például a 10. pontban ezt olvassuk: „Isten [...] az igazi szeretet egész szenvedé-
lyével szerető Szerelmes.”

194 A latin szövegben ilyen kifejezéseket találunk: „Flagrans Dei amor in populum
suum,” amans quiddam, veri amoris impetu.” Deus caritas est, 10; http://w2.vatican.-
va/content/benedict-xvi/la/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-ca-
ritas-est.html (letöltve 2016. 01. 08.)

195 Summa Theologiae, I q. 20 art. 1. ad.1.
196 XVI. BENEDEK, Deus caritas est, 10.



Isten szíve mint az irgalom forrása 113

galmasságában  pedig,  mint  láthattuk,  éppen  e  szeretet  szenvedélyes
volta nyilatkozik meg.

Isten szíve mint az irgalom forrása

Már Walter Kasper is futólag felveti azt a gondolatot, hogy Isten irgal-
masságát a szív bibliai fogalmának tükrében érthetjük meg mélyebben.197

Valóban, a szív és az irgalmasság közti kapcsolatot a latin szó, és ennek
az utódnyelvekben továbbélő változatai, és tükörfordításai világosan su-
gallják. Ezért is érdekes, hogy Szent Tamás e kínálkozó összefüggést nem
aknázza ki, nem beszél Isten irgalmas szívéről, hanem az irgalmat, rend-
szeréből következően, Isten akaratába helyezi.198 Ha azonban továbbvisz-
szük a Deus caritas est enciklikában megkezdett gondolati ívet, amely Ér-
telem  és  Szeretet  egységét  hangsúlyozza  Istenben,  szükségszerűen
eljutunk a bibliai szív fogalmához, amely nem csupán az emberi személy
legbensőbb  magvát,  értelmi-akarati-érzelmi  cselekvésének  központját,
énjének kulcsát jelenti, hanem amelyet az Ószövetség Istenre is vonatkoz-
tat, még ha sokkal ritkábban is, mint az emberre.199 Hans Walter Wolff
szerint figyelemre méltó különbség is van a két fogalom (ember és Isten
szíve) között, mivel amíg az ember esetében a szív a hozzáférhetetlenül
kikutathatatlant, kideríthetetlenül elrejtettet jelenti, azt a dimenziót, ame-
lyet egyedül Isten lát és ismer az emberben, addig az Isten szívéről szóló
kifejezések mindig Isten és ember viszonyára vonatkoznak, s legfőkép-
pen akaratára, amelyet világosan kinyilvánít az ember előtt.

Az emberi szívvel ellentétben tehát Isten szíve korántsem az elrejtett-
ség, kifürkészhetetlenség szimbóluma, sokkal inkább viszonyfogalom,
amely Isten emberhez fordulását, akarata jóindulatát, jövőbeli cseleke-

197 W. KASPER, i. m., 58.
198 Placide Deseille szerint Szent Tamás elméleti megfontolásaiból hiányzik a bibli-

kus szív fogalma. A jelentésgazdag biblikus szimbólumot az akarat fogalmára szűkí-
ti, viszont annak tartalmai megjelennek külön-külön az értelem és akarat általa leírt
működésében; PLACIDE DESEILLE et al., Âme-Cœur-Corps, in JEAN-YVES LACOSTE (szerk.),
Dictionnaire critique de théologie, 28–31.

199 HANS WALTER WOLFF, Az Ószövetség antropológiája, Budapest 2001, 81–84.



114 Tóth Beáta

deteinek jószándékú tervét, meg nem szűnő gondoskodását, túláradó
jóságát fejezi ki.200 S bármennyire is nehézséget okoz az elméleti reflexió
számára, a Szentírás egyértelműen állítja, hogy Isten szíve szomorúság-
gal, szenvedéssel telik meg az emberek gonoszsága, bűne miatt, bár az
is igaz, hogy ezen „érzelmi” megindulás elsősorban akarata, elhatározá-
sa,  döntése  következetes hűségében,  és  paradox módon „haragjával”
való szembefordulásában válik nyilvánvalóvá.

Hans Walter Wolff leírásában ráismerünk az isteni irgalmasság kér-
déskörének szinte minden sarkalatos pontjára anélkül, hogy a fogalmat
kifejezetten  említené.  Isten  szíve  a  bűnnel,  az  emberi  hűtlenséggel
szembeni magatartásában fedi fel titkát, akkor, amikor szinte saját maga
ellenére cselekszik az ember érdekében, amikor paradox módon hagyja,
hogy befolyásolja az ember bűn miatti nyomorult helyzete, és szeretet-
ből  fakadó  szabad  elhatározással  segítségére  siet.  Ilyen  értelemben
hangsúlyozza Wolff az emberi és az isteni szív szoros összetartozását,
Isten szíve mintegy értelmező kulcsa az ember üdvtörténeti helyzeté-
nek, amint hangsúlyozza: „az ember valóságos helyzete tehát »Isten szí-
vének« ismerete nélkül nem érthető meg.201 

Talán  nem  tévedünk,  ha  azt  állítjuk,  az  isteni  szív  szimbóluma,
amely képes egyben tartani a Logosz és az Agapé-Erósz jellegzetességeit –
az isteni értelem, akarat és érzés teljességét – mindenképpen tovább-
gondolásra érdemes. Általa az isteni irgalmasság fogalma is kikerülhet
nem is  annyira  Hamupipőke-helyzetéből,  ahogyan Kasper  állítja,  ha-
nem inkább hosszú Csipkerózsika  álmából,  elfoglalva  méltó  helyét  a
teológiai gondolkodásban.202

200 Wolff rámutat, hogy az Ószövetségben egyetlen szöveghely beszél Isten szívéről
az elrejtettség értelmében: Jób 10,13; vö. H. W. WOLFF, i. m., 84.

201 H. W. WOLFF, i. m., 84.
202 „Az tehát a feladatunk, hogy kiszabadítsuk az irgalmasságot abból a Hamupipő-

ke-helyzetéből, amelybe a hagyományos teológián belül került.” (W. KASPER, i. m., 22.)



KRÁNITZ MIHÁLY

Irgalmasság a teológiai kutatásban
A correctio fraterna gyakorlata a tanítóhivatal
és a teológus párbeszédében

Előzmények

Már az ősegyház példát adott az eltérő vélemények helyes kezelésére az
úgynevezett „jeruzsálemi zsinaton”, ahol heves vita (ApCsel 15,7) ala-
kult ki elméleti szinten a pogányok befogadásáról az egyházba. Meg-
vizsgálták  a  felmerült  kérdést,  meghallgatták  a  beszámolókat  és  a
„Szentlélekben” hoztak végleges döntést (ApCsel 15,28).203 

Az  Újszövetség számos helyén találkozunk a tévtanítókkal szembeni
magatartás leírásával:

– Ha valaki nem engedelmeskednék a levélben adott tanításnak,
azt jegyezzétek meg, és kerüljétek a társaságát, hogy észre tér-
jen. 15De ne bánjatok vele úgy, mint ellenséggel, hanem feddjé-
tek meg mint testvéreteket. (2Tessz 3,14–16)

– Ha valaki mást tanít, s nem követi Urunk, Jézus Krisztus üdvös
szavait és az istenes tanítást, az felfuvalkodott és semmit sem
ért. Betegesen vitázik, üres szóharcot folytat, amiből csak irigy-
kedés, veszekedés, káromlás, rosszindulatú gyanúsítás és olyan
bomlott  agyú,  igazságot  elferdítő  embereknek  torzsalkodása

203 Vö. WALTER KASPER,  Sinodalità nella Chiesa. Camminare insieme nella communione e
nella diversità dei carismi, in Teologia. Rivista della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale
(2/2015), 172–181, 173.



116 Kránitz Mihály

származik,  akik a vallásosságot  jövedelmi  forrásnak tekintik.
(1Tim 3,5–6.)

– Kerüld az oktalan vitát…, a veszekedést, a törvényen való szó-
harcot, mert ez hiábavaló és haszontalan dolog.  10A tévtanítót
néhány figyelmeztetés után kerüld… (Tit 3,9–10.)

– Akadtak a nép körében hamis próféták is, ahogy a ti körötök-
ben is föllépnek majd hamis tanítók, akik romlásba döntő tév-
tanokat terjesztenek, s még megváltó Urunkat is tagadják, s ez-
zel  gyors  pusztulást  vonnak  magukra.  Sokan  követik  majd
őket. (2Pét 2,1–3)

– Szeretteim, ne higgyetek minden léleknek, hanem vizsgáljátok
meg a  lelkeket,  hogy Istentől  származnak-e,  mert  sok  hamis
próféta ment ki (SZIT, 1979: rontott; Neovulgáta, 2013-as megújí-
tás: ment szét) a világba. Az Istentől származó lelket erről isme-
ritek fel: minden lélek, amely vallja, hogy Jézus Krisztus test-
ben jött el, Istentől van. S minden lélek, amely nem vallja meg
Jézust, nem Istentől való, hanem az Antikrisztusé (…) Aki is-
meri  Istent,  hallgat ránk. Aki nem ismeri  Istent,  nem hallgat
ránk. Így különböztetjük meg az igazság lelkét és a tévedés lel-
két. (1Jn 4,1–6) Ez a discretio spirituum.

– Sok csaló lépett fel a világban, aki nem vallja, hogy Jézus Krisz-
tus testben jött el. Az ilyen csaló és Antikrisztus. Vigyázzatok
magatokra, nehogy elveszítsétek, amit már megszereztetek, ha-
nem teljes bért kapjatok.  Aki elfordul Krisztus tanításától,  és
nem marad hozzá hű, nem mondhatja magáénak az Istent. De
aki kitart a tanításban, az Atyát is, a Fiút is magáénak tudhatja.
Ha valaki nem ezzel a tanítással megy hozzátok, még csak ne is
köszönjetek neki.  Mert aki  köszön neki,  részes gonosz tettei-
ben. (2Jn 7–11.)

Később a zsinatok lettek a biztos tanítás védőbástyái, melyet nem egy
alkalommal a világi hatóság hívott össze és támogatott, hogy egységet
teremtsen a polgárai között: az egy császár, egy birodalom, egy hit szel -
lemében.



Irgalmasság a teológiai kutatásban 117

A Szent Officiumtól a Hittani Kongregációig

A keresztény hit őrzése az egész egyház feladata. Ebből az alapvető kö-
telességből minden keresztény kiveszi a részét, de a pápának és a Róma
egyházával közösségben lévő püspököknek különleges felelőssége van
a hit megóvásában. A kereszténységben az első századoktól fogva szük-
séges volt az igaz hit védelme, jóllehet ennek teljesítése eltérő volt a kü-
lönböző  történeti  összefüggésekben.  Sajnos  nem  mindig  érvényesült
Aquinói Szent Tamás megállapítása a kivizsgálandó teológiai eljárások-
ban:  Magis proprium est Dei misereri et parcere, quam punire, propter eius
infinitatem bonitatem.204

Az inkvizíció a XIII. század első felében, IX. Gergely pápasága idején
(1227–1241) jelent meg, az eretnekség minden formájának a megszünte-
tésére (albigensek, katarok, bogumilok elszakadtak Rómától, saját egy-
házat hoztak létre). Kezdetben az egyházmegye püspökének a feladata
volt  az  eretnekekkel  való  küzdelem,  később  azonban  közvetlenül  a
Szentszékhez került az ügyek kivizsgálása, és e célból különleges kül-
döttek kinevezésére is sor került. Később ezt a feladatot szerzetesren-
dek, főleg ferencesek és domonkosok vették át. Ebből alakult ki egy sa-
játos egyházi intézmény – az inkvizíció –, mely bíróságok rendszerét
jelentette, akik pápai meghatalmazással hozhattak ítéletet az eretnekség
vétkének megállapításakor.205

Egészen a XVIII. század végéig bizonyos sajátos esetekben a kénysze-
rítésnek is helyet adtak, de a legsúlyosabb, a máglya általi halálos ítéle-
tet a világi hatóság hajtotta végre. Valójában a földi hatalomnak is érde-
ke volt a társadalom egészét fenyegető eretnekségek elleni küzdelem,
ahogy az ókorban is. A XV. század közepére az inkvizíció az eretneksé-
gek tömeges jelenségének elmúlásával hanyatlásnak indult, a bíróságo-

204 Vö. Summa Theologiae II-II, 21,2 cp. (ed. Leon VIII, 157b). Lásd a bibliai, teológiai
és  filozófiai  nézőpontból  vizsgált  megbocsátás  részletes  elemzését  összevetve  Isten
igazságosságával és irgalmával:  DIRK ANSORGE,  Gerechtigkeit und Barmherzigkeit Gottes.
Die Grammatik von Vergebung und Versöhnung in bibeltheologischer, theologiegeschichtlicher
und philosophiegeschichtlicher Perspektive, Herder, Freiburg 2009.

205 Vö. CONGREGATION FOR THE DOCTRINE OF THE FAITH, To Promote and Safeguard the
Faith.  From the Holy Office  to  the  Congregation for  the  Doctrine  of  the  Faith ,  Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2015, 9.



118 Kránitz Mihály

kat feloszlatták vagy tevékenységi körüket szűkítették. Az inkvizíció új
korszaka  1478-ban  kezdődött,  amikor  IV.  Sixtus,  Kasztíliai  Izabella
(1451‒1504) és Aragóniai Ferdinánd (1452‒1516) kérésére kiterjesztette
az inkvizíciót az egész spanyol félszigetre. Az uralkodó a javasolt spa-
nyolországi főinkvizítor nevét királyi jog alapján nyújtotta át a pápá-
nak,  aki  bírói  hatalmat közvetített  a  kinevezettnek a hit  ellen fellépő
esetekben, ő pedig a saját hatalmát helyi inkvizítoroknak továbbíthatta.

Ugyanezekben az években jött létre a római inkvizíció is, a középkori
inkvizícióra építve az itáliai területen a terjedő reformáció tanításával
szembeni küzdelem feladatával. A növekvő protestantizmus következ-
tében ténylegesen III. Pál vezette be az inkvizíció intézményét a Licet ab
initio kezdetű konstitúcióval 1542. július 12-én. A hat bíborosból álló kü-
lönleges  bizottság  feladata  a  hittel  szembeni  támadások  kivizsgálása
volt. A kiválasztott bíborosokat teológusok és kánonjogászok konzulto-
ri minőségben segítették. Az alapítást követő években gyorsan kiépült
az  intézmény  szervezete  és  a  Szent  Római  és  Egyetemes  Inkvizíció
Kongregáció  (ismertebb  nevén  a  Szent  Officium  Kongregációja)  az
egész keresztény világra kiterjesztette a hatását, s lépett fel hittagadók,
eretnekek, eretnekgyanús személyek ellen, illetve ezek védőivel, köve-
tőivel és támogatóival szemben, szoros kapcsolatban a világi hatóság-
gal.  A XIX.  század előtti  korábbi  bírósági  intézményeknek nem volt
egyetemes jurisdictio-ja.206

1550-ben III. Gyula pápa első tevékenységeként szerepelt a római és
egyetemes inkvizíció megerősítése, mivel úgy látta, hogy sok eretnek
veszélyezteti Itáliában a vallási életet. Egyúttal megerősítette a szerve-
zet központi felelősségét valamennyi keresztény országban a hitvéde-
lemmel  kapcsolatos  jogi  eljárásokban.  1551.  február  15-én  a  Licet  a
diversis kezdetű konstitúcióban elítélte néhány világi állam hatóságának
kérését az eretnekekkel kapcsolatos eljárásokban való részvételre, amint
ez a Velencei Köztársaság esetében történt. Gian Pietro Carafa bíboros,
aki maga is az egyik legaktívabb főinkvizítornak mutatkozott, s a római
inkvizíció támogatója volt, 1555 májusában IV. Pál néven lépett a pápai
trónra. 1556. február 11-én az Attendentes onera kezdetű motu proprio-val
a pápa kiterjesztette a bíróság jogait, bővítve iurisdictiós hatalmukat, és

206 To Promote and Safeguard the Faith, 11.



Irgalmasság a teológiai kutatásban 119

rövid időn belül a bíróság bíboros tagjainak számát tizenhétre emelte.
Később XV. Gergely pápa az Universi dominici gregis kezdetű konstitúci-
ójával 1622. augusztus 30-án tovább erősítette az inkvizíció kongregáci-
ójának hatáskörét, melyet továbbfejlesztett XIV. Benedek a  Sollicita ac
provida kezdetű konstitúciójával 1753. július 9-én, amelyben alapos és
részrehajlás nélküli vizsgálatok elvégzését sürgeti az eljárások során. A
pápa szerette volna elválasztani egymástól a Szent Officium és az Index
Kongregáció jogkörét is.207

A XVIII. század végén az inkvizíció kongregációját a tanbeli ügyek
elbírálásával is megbízták, és VI. Piusz pápasága alatt (1775–1799) felha-
talmazást kapott a szent rendekkel  kapcsolatos dolgokban dogmatikai
és fegyelmi ügyekben egyaránt. A XIX. században XVI. Gergely idején
(1831–1846) az inkvizíció egy időben a szentté avatásokkal is foglalko-
zott olyan ügyekben, melyek a tanításra és a vértanúság megállapításá-
ra vonatkoztak. A régi Szent Római és Egyetemes Inkvizíció kongregá-
ciójának  a  római  Kúrián  belüli  teljes  átalakítására  a  XX.  században
került sor. Boldog IX. Piusz Syllabus-a, a pápai tévedhetetlenség dogmá-
jának kihirdetése, majd a neotomizmus és a skolasztikus teológiai mód-
szer erősítése válaszolt a világi filozófia és a természettudományok ol-
daláról jövő támadásokként értelmezett világi hatásokra.

Ez személyesen X. Piusz kezdeményezésére történt, és ment végbe a
Sapienti consilio kezdetű konstitúció kihirdetésével 1908. június 29-én, az
idők új  kihívásaira  válaszolva.  Ezzel  a  Szent  Officium felelősségének
számos területe került szétosztásra az egyes kongregációk között. Az át-
szervezést követően azonban a Szent Officium megtartotta vezető he-
lyét a többi római kongregáció között, mivel elnöke maga a pápa volt.
Iurisdictiós megbízatása a hit és az erkölcs védelme maradt, együtt az
eretnekség elleni és az eretnekgyanús eljárásokkal.

XV. Benedek az Alloquentes motu proprio-val 1917. március 25-én meg-
szüntette az Index Kongregációt mint önálló hivatalt, és beolvasztotta a
Szent Officiumba. 1911-ben Prohászka Ottokár három rövid művét is In-
dexre tették Szabó Szádok domonkos feljelentése alapján. Sajnos többször
előfordult az audiatur et altera pars elvének elhanyagolása. A vádak ebben
a légkörben rögtön célba érkeztek, mint Congar, de Lubac és mások ese-

207 Uo. 9.



120 Kránitz Mihály

tében is,  akiket eltiltottak a tanítástól.  Név szerint utolsóként  Leonard
Feeney jezsuitát közösítették ki 1953-ban, hajthatatlan makacssága miatt.

A  megváltozott  kulturális,  társadalmi  és  közéleti  körülményeknek
köszönhetően  a  II.  Vatikáni  Zsinat  1965.  október  28-án  kelt  Christus
Dominus kezdetű határozatában elrendelte a teljes  Kúria általános át-
szervezését, melynek során Boldog VI. Pál pápa 1965. december 7-én az
Integrae servandae kezdetű motu proprio-jában a zsinat bezárásának vigíli-
áján átalakította a Szent Officiumot, és egyúttal megszüntette az index
hivatalát is. Az eredeti elnevezést, a Szent Egyetemes Római Inkvizíció
nevet már 1908-ban, XI. Piusz idején elhagyták, az új elnevezés pedig
1965-től Hittani Kongregáció lett, mely jobban körülírja annak tényleges
tevékenységét, és elsőbbsége is tiszteletbeli módon érvényesül. A névvel
együtt azonban a működése is gyökeresen átalakult, és szervezetének új
felépítését  a  római  Kúria  általános  reformjával  együtt  a  Regimini
Ecclesiae universae kezdetű konstitúcióban VI. Pál pápa adta meg 1967.
augusztus 15-én. A Hittani Kongregáció fő felelősségi területe tehát a hit
és az erkölcs előmozdítása és védelme lett az egész katolikus világban.

Ezt  az irányt  erősítette  meg II.  János Pál  pápa  Pastor  bonus kezdetű
konstitúciója 1988. június 28-án, mellyel  újjászervezte  a római  Kúriát,  s
amelyben már érvényesül az irgalom evangéliumi szempontja is. A Hitta-
ni Kongregációval kapcsolatban követelményként lépett fel a hittel és az
erkölccsel  kapcsolatos  írások  vizsgálata  az  illetékes  hatóságoknál.  Ott,
ahol az írások és vélemények ellentétesnek vagy veszélyesnek tűnhetnek a
helyes hittel szemben, új eljárást kezdeményez. A szerzőknek lehetőséget
ad gondolataik újbóli megfogalmazására, miután a helyi ordinárius figyel-
meztetésében már részesültek, és bizonyos orvoslás is megtörtént, ha ez
szükséges volt. A Hittani Kongregáció feladata lett ismét a hittel ellenkező
bűnök, az erkölccsel ellenkező súlyos bűnök vagy az erkölccsel és a szent-
ségek kiszolgáltatásával  kapcsolatos súlyosabb bűnök megítélése,  és  ha
szükséges, az Egyházi törvénykönyv szerinti büntetések kihirdetése.208

Különös figyelmet érdemel a könyvek vagy más kommunikációs esz-
közök által közvetített tanbeli anyagok vizsgálata, melyek a hit dolgait
érintik. Az eljárás lehet rendes vagy sürgős az ügy természetének meg-
felelően. Az eljárás során kettőnél több szakértőt neveznek ki a hittel

208 Uo. 28–30.



Irgalmasság a teológiai kutatásban 121

nem egyező írások vizsgálatára, akik arról nyilatkoznak, hogy a vizsgált
szöveg megfelel-e az egyház tanításának. Ezzel egy időben kineveznek
egy relátort a szerző mellé, akinek a feladata, hogy az igazság szellemé-
ben mutassa ki a szerző tanításának pozitív szempontjait és érdemeit,
működjön együtt az ő teljes teológiai gondolkodásának értelmezésében,
és hozzon ítéletet a szerző véleményének a hatásáról. Ezt kövesse egy
megbeszélés, amelyen nemcsak a konzultorok, hanem a szerző mellett
álló relátor is részt vesz, valamint a szerző ordináriusa (aki nem helyet-
tesíthető mással),  valamint  a  szakértőkkel,  akik  elkészítették vélemé-
nyüket a szóban forgó szöveg értékeléséről. A megbeszélés végén egye-
dül  a  konzultorok  szavaznak,  de  a  végső  döntést  a  kongregáció
általános ülésére hagyják, hogy ellenvetéseket fogalmazzon meg a szer-
zővel szemben. Az általános ülés döntéseit a pápának kell jóváhagynia.

A teológia és a teológus helyzete az egyház történetében

Mit is jelent a teológiák sokfélesége, amikor hallhatunk például afrikai
és indiai krisztológiáról, felszabadítási teológiáról, vagy vádként fogal-
mazták meg mások, hogy „mi itt Nyugat-Európában valamiféle polgári-
kapitalista krisztológiát művelnénk”.209 Miben áll az igazi egység? Me-
lyek a különbözés, és melyek az egység elemei? És ki garantálja az egy-
séget? A tanítóhivatal? A teológusok? A mindenkori vallási tapasztalat?
– teszi fel a kérdéseket Schönborn bíboros.210

Milyen szerep jut a tanítóhivatalnak Krisztus megismertetésében? A
hivatal  viselői  tekintélyük  alapját  egyedül  abban  ismerik  fel,  hogy
Krisztus megbízta őket a hit épségének őrzésével, nem megszerzett tu-
dásuk vagy valamely magasabb misztikus tapasztalatuk. Világossá kel-
lene tenni azt is – vallja Schönborn bíboros  –, hogy mit jelentene, ha
végső instanciaként az exegéta teológus szaktekintélye határozná meg,
hogy mit lehet felelősséggel hinni.211

209 C. SCHÖNBORN, Egység a hitben, Paulus Hungarus - Kairosz Kiadó, Budapest 2000, 67–68.
210 Uo. 69.
211 Uo. 101–102. Christoph Schönborn itt megkérdezi, hogy a tanítóhivatal jelenlegi

vitái nem „demokratikusabbak”-e számos „szakemberénél”, aki szaktekintélyét kom-



122 Kránitz Mihály

A tanítóhivatal és a teológus kapcsolatának megértéséhez figyelembe
kell venni, hogy a magisztérium tulajdonképpen a tanítómester tekinté-
lyére vonatkozik. A mester tekintélyének hagyományos szimbóluma a
katedra, s ennek alapján különbözteti meg Aquinói Szent Tamás a ma-
gisztérium kétféle típusát: 1)  magisterium cathedrae pastoralis – ez a püs-
pökre; 2) magisterium cathedrae magistralis – ez a teológusra vonatkozik.212

Jézus a saját küldetését az Atyától kapta, ő pedig ezt átadja az apos-
toloknak. Ennek a küldetésnek a kiépítése látható az ősegyházban, ahol
az apostol, a próféta és a tanító szerepéről van szó. Szent Pál levelében
mindhárom funkció az egyház építését szolgálja, és ezek egymást köl-
csönösen  kiegészítik.  Az  apostolkodás  veszélye,  hogy  konzervativiz-
musba süllyed. A prófétaság veszélye, hogy fanatikussá válik. A tanítói
szolgálat veszélye pedig, ha elszakad az élettől és a közösségtől.

A tanítóhivatal funkciói már az egyház kezdeténél megtalálhatók.213

A II–III. században létrejönnek a katekéta-iskolák (Alexandria és Antio-
khia), melyek a püspök ellenőrzése alatt működtek. A IV. századtól a
nagy teológusok rendszerint püspökök is egyben, a legjelentősebb püs-
pökök  pedig  egyúttal  teológusok  is  (Szent  Irenaeus,  Szent  Ambrus,
Szent Ágoston, Nagy Szent Baszileiosz, Nüsszai Szent Gergely, Nazi-
anzoszi Szent Gergely, Aranyszájú Szent János).214

A XIII. században megjelenő egyetemek és doktorok sajátos hatalom-
mal rendelkeztek. Rájuk tartozott egy-egy tanítás helyességének meg-
ítélése. A Trienti Zsinat (1545–1563) idején a tanítóhivatali tekintély a
teológiát  is  ellenőrzése  alá  vonta,  vagyis  a  magisterium  cathedrae
magistralist.215

petenciájának körén túl is érvényesíteni kívánja, amire a „tudományhívő” kor még
buzdítja is.

212 Vö.  THOMAS DE AQUINO,  Quodlibet  III, q.4, a.1.; vö. http://www.corpusthomisti-
cum.org/q03.html (a kutatás ideje: 2016. január 15.).

213 Vö.  ApCsel 13,1: „Az antiochiai  egyházban volt  több próféta és  tanító.” 15,6:
„Összegyűltek az apostolok és a presbiterek, hogy meghányják-vessék ezt az ügyet.”
(Az ún. apostoli zsinatról van szó.)

214 A teológia és a tanítóhivatal történeti fejlődésről lásd: P.  HÜNERMANN,  Sprache
des Glaubens, Sprache des Lehramts, Sprache der Theologie, Herder, Freiburg 2016.

215 1599-től a II. Vatikáni Zsinatig létezett a tiltott könyvek jegyzéke (Index librorum
prohibitorum).



Irgalmasság a teológiai kutatásban 123

Az újító teológiai nézetek elítélése I. Vatikáni Zsinat idején

Ismert az I. Vatikáni Zsinat (1869‒1870) kora és az azt követő időszak,
amikor a modernizmussal való küzdelemben egyetlen utat tettek járha-
tóvá a teológusok számára, amely nem más, mint a tanítóhivatal irány-
mutatásai alapján megnyilvánuló teológia. Erre az időre esik a kiközösí-
tések korszaka (Rosmini, Lamennais, Günther, Frohschammer, Schell,
Loisy, Tyrrell, Buonaiuti, Erhard, Schnitzer, Heiler), az antimodernista
eskü letételének előírása (1967-ig), valamint a Mirari vos (1832), Quanta
cura (1864),  Syllabus (1864),  Pascendi (1907),  Lamentabili (1907),  Humani
generis (1950), körlevelek és rendeletek megjelenése. Franciaországban
elkezdődött a nouvelle théologie iskolája, majd ennek az elítélése. Ehhez a
jelenséghez sorolható Teilhard de Chardin minden tanítási  tevékeny-
ségtől való eltiltása 1926-ban.

A II. Vatikáni Zsinatot követő időszak újdonsága a teológia
és a tanítóhivatal párbeszédében

Döntő változást és a testvéri kiigazítás szellemének megjelenését a II.
Vatikáni Zsinat (1962‒1965) hozta el, ahol püspökök és teológusok építő
módon tudtak együttműködni az egyes dokumentumok kialakítása so-
rán. Ezt követően a Nemzetközi Teológiai Bizottság 12 tételben fogal-
mazta meg a teológus funkcióját a magisztériummal és a keresztény kö-
zösség szolgálatával kapcsolatban (1976), majd a Donum veritatis (1990)
instrukcióban nyilatkozott a Hittani Kongregáció a teológus egyházi hi-
vatásáról. Legutóbb pedig a Teológia ma: távlatok, alapelvek és kritériumok
címmel jelentetett meg a Nemzetközi Teológiai Bizottság egy dokumen-
tumot 2011-ben, mert „új teológiai hangok születtek, különösképpen a
világiaktól és nőktől;  új kulturális közegből származó teológiák, főleg
Latin-Amerikából,  Afrikából  és  Ázsiából;  újonnan  átgondolt  témák,
mint a béke, a felszabadítás, a környezetvédelem és a bioetika” (No. 1.).
De a zsinat utáni időben láthatóvá vált a teológiának bizonyos széttöre-
dezése, mely a fentebb említett párbeszédben mindig azzal a kihívással
szembesül, hogy saját önazonosságát megtartsa. Felvetődik tehát a kér-



124 Kránitz Mihály

dés, hogy mi jellemzi a katolikus teológiát, és mi adja – sokféle formájá-
ban és formája által – önazonosságának világos értelmét a mai világgal
való szembesülésében.216

Az a tény, hogy egyetlen Üdvözítő van, igazolja a katolikusság és az
egység között szükségszerű kapcsolat létezését. Miközben a teológia be-
mutatja Isten mérhetetlen misztériumát és azt a számtalan utat, melye-
ken keresztül Isten kegyelme különböző közegekben az üdvösség érde-
kében  működik,  jogosan  és  szükségszerűen  ölt  sokszínű  formát,
azonban a szentháromságos egy Isten egyetlen igazságát és az egyetlen
Úrra, Jézus Krisztusra alapozódó üdvözítő tervet kutatva, ennek a sok-
színűségnek jellegzetes családias vonásokat kell mutatnia.217

A II. Vatikáni Zsinat világossá tette, hogy a  Szentírás a teológia lel-
ke.218 XVI.  Benedek pápa  pedig  megerősítette,  hogy „ahol  a  teológia
nem lényege szerint a Szentírásnak az egyházban való értelmezése, an-
nak a teológiának nincs többé alapja”.219

A II. Vatikáni Zsinat felhívta a figyelmet az egész nép természetfölöt-
ti hitérzékére (sensus fidei),220 valamint a nép részéről történő lelki dol-
gok mély megtapasztalására (sensus fidelium).221 A hit alanya Isten népe
a maga egészében, mely a Szentlélek erejében megerősíti  Isten Igéjét.
Ennek értelmében jelenti ki a zsinat, hogy Isten népének teljessége ré-
szesedik Jézus prófétai szolgálatából,222 és hogy a Szentlélektől szárma-
zó kenetet birtokolva „már nem lehet tévedni a hitben”.223 A püspökök,
Isten  népének  vezető  pásztorai,  az  apostoli  jogfolytonosság  által  az
igazság biztos karizmáját birtokolják (charisma veritatis certum),224 és ők
alkotják az egyház tanítóhivatalát, mivel hierarchikus közösségben áll-

216 Teológia ma,  1,  SZIT, Budapest 2012. A tanítóhivatali  dokumentum elemzését
lásd: T. SÖDING, Die Rolle der Theologie in der Kirche. Die Debatte über das Dokument der
Theologenkommission, Herder, Freiburg 2015.

217 Teológia ma, 2.
218 Dei Verbum, 24.
219 Vö. XVI. BENEDEK pápa, Verbum Domini, 35; vö. 31.
220 Lumen gentium, 12.
221 Dei Verbum, 8.
222 Lumen gentium, 35.
223 Uo. 12.
224 Dei Verbum, 8; SZENT IRENAEUS, Adversus haereses IV,26,2.



Irgalmasság a teológiai kutatásban 125

nak  fejükkel,  Róma  püspökével,  és  az  apostoli  székben  Szent  Péter
utódjával.225 Isten Igéjének hiteles értelmezése tehát a pápára és a püs-
pökökre lett bízva.226 Ezt világítja meg Szent Ágoston ismert mondása:
„Vobis sum episcopus, vobiscum sum christianus.”227 A katolikus teológiá-
ban a tanítóhivatal fontos része magának a teológiai munkának. A taní-
tóhivatalhoz való hűség azért fontos, hogy a teológia, vagyis a hittudo-
mány (scientia fidei) egyházi tevékenység lehessen.228

A teológusok és a püspökök közötti kapcsolatban olykor előfordul-
hatnak feszültségek. Ahol igazi élet van, ott feszültség is van. Ez nem
barátságtalanság, nem is igazi szembe helyezkedés, hanem inkább élet-
erő és ösztönzés,  hogy közösségileg és párbeszédes módon végezzék
mindketten a szolgálatukat.229

A tanítóhivatal és a teológusok közötti párbeszéd a hit igazságainak
megőrzésére  és  magyarázatára  vonatkozik.  A  párbeszéd  határai  ott
vannak, ahol a hit igazságaival találkozunk. A dialógus lehetőségét a
következő magatartások akadályozzák:

- a dialógust politikai célból használják fel nyomásgyakorlásra,
és eltekintenek az igazságtól,

- ha valaki egyoldalúan fogja fel a párbeszéd területét, és meg-
sérti annak törvényeit,

- ha a párbeszéd megsérül, mert elhanyagolják a vitára és a meg-
beszélésre fordított időt, és azonnal kényszerítő, fenyegető és
végrehajtó eszközöket használnak,

- vagy amikor a teológusok és a tanítóhivatal közti vita során a
közvéleményhez fordulnak.

225 Lumen gentium, 21.
226 Dei Verbum, 10.
227 Vö. AUGUSTINUS, Sermo 340, A (PL 38,1483).
228 Teológia ma, 37.
229 Nemzetközi Teológiai Bizottság, Az egyházi Tanítóhivatal és a teológia kölcsö-

nös kapcsolata, 9. tézis, vö. http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/
cti_documents/rc_cti_1975_magistero-teologia_it.html (a kutatás ideje: 2016. 01. 15.).



126 Kránitz Mihály

A gyógyítás és az irgalom útját választva a tanítóhivatal és a püspökök
a helyes  correctio fraterna szellemében cselekedhetnek. Egy tanbeli per
formális megkezdése előtt az illetékes tekintélynek

- ki kell merítenie a konszenzus elérésének minden lehetőségét
párbeszéd útján vagy írásban (személyes beszélgetésekkel, kér-
désekkel, válaszokkal való levélváltás útján).

- Ha ez sikertelen,  akkor  léphet  fel  a  tanítóhivatal  az  intések,
„szóbeli feddések” különféle formáival.

- Súlyos esetben teológiai karok teológusait megkérdezve kell a
további párbeszéd lehetőségét keresni.

- Az eretnekség tényét nem lehet végérvényesen büntetni, kivé-
ve, ha a teológus „makacs”, vagyis elutasítja a párbeszédet.230

Jogok és kötelességek

A teológusnak soha nem szabad elfelejtenie, hogy az egyház népének ő
is egyik tagja, és úgy kell tanítania, hogy a hitről szóló tanítást egyálta-
lán ne gyengítse. A teológiai kutatás sajátos szabadsága tehát az egyház
hitén belül művelhető. A merészség azonban, amely gyakran lép fel a
teológus  lelkiismeretében,  nem  hozhat  gyümölcsöt,  és  nem  lehet
„építő”, ha nem kíséri  a türelmes növekedés.  Az új megállapításokat
testvéri  párbeszédben  kell  meggondolni,  melyek  valójában  az  egész
egyháznak szóló ajánlások. Számos javításra, és a szempontok bővítésé-
re van tehát szükség, mielőtt elérkezik az a pillanat, amelyben azt az
egész egyház elfogadhatja.231

Az együttműködés legideálisabb feltételei közt is létezhet feszültség
a teológus és a tanítóhivatal között. Ha a feszültségek nem az ellensé-
geskedés és az ellenállás érzelmeit rejtik magukban, akkor az ösztönzést
jelent, hogy munkájukat a párbeszéd útján tudják teljesíteni. A párbe-
szédnek két fő szabálya van:

230 NEMZETKÖZI TEOLÓGIAI BIZOTTSÁG,  Az egyházi Tanítóhivatal és a teológia kölcsönös
kapcsolata, 11–12. tézis.

231 HITTANI KONGREGÁCIÓ, Donum veritatis, 12.



Irgalmasság a teológiai kutatásban 127

- ahol a hit közössége kérdéses, ott az alapelv az igazság egysége
(unitas veritatis),

- ahol az eltérések nem veszélyeztetik a közösséget, ott a szeretet
egységét kell fenntartani (unitas caritatis).

A teológiai pluralizmus csak abban az esetben legitim, amikor a hit egy-
ségét  annak  objektív  jelentésében  megőrzi.232 A  Hittani  Kongregáció
arra biztatja a püspököket, hogy a bizalom kapcsolatát építsék ki a teo-
lógusokkal, a szeretetnek olyan légkörében, mely az ember földi körül-
ményeiből fakadó akadályok legyőzésére alkalmas.233

Ferenc pápa a magisztérium és a teológusok kapcsolatáról

Ferenc pápa a német püspökök  ad limina látogatása alkalmából 2015.
november 20-án kifejtette, hogy az egyház és a tanítóhivatal iránti hű-
ség nincs ellentétben az akadémiai szabadsággal.

A püspökök feladatáról szólva Ferenc pápa beszéde arra kéri a fő-
pásztorokat, hogy a „hit mestereként folytassák szolgálatukat”. „Törőd-
jenek a teológiai fakultásokkal, segítsék az oktatókat, hogy felfedezzék
küldetésük  nagy  egyházi  jelentőségét.  Az  egyház  és  a  tanítóhivatal
iránti  hűség  nincs ellentétben az akadémiai  szabadsággal.  A „sentire
cum ecclesia” elv jegyében, az egyházzal együtt érezve neveljék az új ge-
nerációkat. Az állami egyetemek teológia fakultásai hasznosan szolgál-
hatják a társadalommal folytatott párbeszédet.” Külön megemlítette az
eichstätti, egyetlen németországi katolikus egyetemet, mely nagy érték
az  egész  ország  számára  és  kívánatos,  hogy a  püspöki  konferencia
megerősítse annak terület feletti jelentőségét.234

232 Donum veritatis, 31, 32.
233 Uo. 42.
234 Vö. Ferenc pápa beszéde a német püspökökhöz ad limina látogatásuk alkalmá-

ból;  http://hu.radiovaticana.va/news/2015/11/20/ad_limina_ferenc_p%C3%A1pa_besz
%C3%A9de_a_n%C3%A9met_p%C3%BCsp%C3%B6k%C3%B6kh%C3%B6z_/118  8392
(a kutatás ideje: 2016. 01. 15.).



128 Kránitz Mihály

A püspöki szinódus munkastílusa

Rendkívül érdekes volt a püspökök megnyilatkozásai a Püspöki Szinódus
14. rendes közgyűlésén, mely minta és gyakorlat lehet a teológiai kutatás
számára is. A teológiai megújulásra is példát adott a családról tartott két
római szinódus (2004, 2015), melynek során a szinódusi atyák megélhették
és megtapasztalhatták, hogy az egyház „az úton lévő Isten népe”, zarán-
doknép. Az egyház saját természete szerint is egy „együtt haladás”.235

Az elmúlt két szinóduson több időt kaptak a szinódusi atyák a véle-
mények ütköztetésére és a megbeszélésekre. Közülük külön kiemelhető
Ferenc pápa, aki saját személyében a tanítóhivatalt is képviselte, és akit
sokan „a meglepetések pápájának” hívnak, de aki mégsem forradalmár.
Ő teljesen az egyház hagyományában áll, úgy, ahogy minden értelmes
hagyományőrző, s tudja, hogy a hagyomány nem egy halott érme vagy
a múzeumban üveg alatt  őrzött  értékes tárgy,  hanem a nemzedékről
nemzedékre átadható hagyományfolyamat. Csak átadva lehet megőriz-
ni az apostoli örökséget. 

Az igazi hagyománytisztelő valóban mindig megújító is, amint erről
XVI. Benedek pápa a római Kúriának mondott 2005-ös beszédében a fo-
lyamatosság hermeneutikájáról szólva kifejtette, hogy ez a megújulás,
nem pedig a törés hermeneutikája.236 Ferenc pápa azt akarta,  hogy a
püspökök  nyíltan (parrészia) beszéljenek, s ne legyen bennük félelem.
Egy odafigyelő,  meghallgató magisztériumot akart.  Ez nem jelentette
azt,  hogy lemondott  volna péteri  tisztségéről,  hanem a meghallgatás
után akart dönteni. Ez nem a gyengeség, hanem épp ellenkezőleg, az
erő és a Szentlélekben való bizalom jele.237

A szinódus munkájához kapcsolódóan egy másik újítás Isten népé-
nek  meghallgatása  volt.  Az  egyház  bizonyos  szempontból  tágasabb,

235 Vö. W. KASPER, i. m., 172–181.
236 Uo.  178;  vö.  LG  8;  Evangelii  gaudium,  26;  lásd  még:  Discorso  di  sua  santità

Benedetto  XVI  alla  Curia  Romana  in  occasione  della  presentazione  degli  auguri  natalizi
(Giovedì,  22  dicembre  2005);  vö.  http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/spee-
ches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_roman-curia.html.  (A ku-
tatás ideje: 2016. január 22.)

237 W. KASPER, i. m., 178.

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2005/
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2005/


Irgalmasság a teológiai kutatásban 129

mint  egy szinódus.  Ezért küldtek ki  előre  kérdőíveket  az egyházme-
gyéknek.  Ez  nem egy közvélemény-kutatás,  és  nem  is  egy  szavazás
volt, hanem a személyekhez illő és méltó meghallgatások gesztusa.238

A meghallgató magisztérium nem mond le feladatáról, hanem komo-
lyan veszi a  sensus fidelium alapelvét, melyet Isten adott népének a ke-
resztségben megélt, és a bérmálásban megerősített Szentlélek által. Ezek
a szempontok nem szemben álló, hanem kiegészítő tényezők.239

A II. Vatikáni Zsinatot követő teológiai megújulás során teológiák so-
kasága  született  ökumenikus  összefüggésben  is,  s  ez  az  úgynevezett
komparatív, összehasonlító módszerre vezette el. A teológusok eljutot-
tak arra a megállapításra is, hogy még a nem vallásos és nem teológiai
jellegű tudományok eredményeit is felhasználhatják, valamint a külön-
böző vallási hagyományok felé is odafordulhatnak, mint amelyek „az
Ige magvait” tartalmazzák.240

238 Uo.
239 Uo. 179.
240 M.  MOYAERT,  Theology  Today:  Comparative  Theology  as  a  Catholic  Theological

Approche, in  Theological Studies (March 2015), 59: “If theologians can incorporate insights
from secular sciences  into  constructive theology it  makes sense,  that they also turn to  the
comparative study, off different religious traditions.”; vö.  Teológia ma, 57: “Heeding God’s
final Word in Jesus Christ, Christians are open to hear echoes of his voice in other persons,
places, and cultures (cf. Acts 14:15-17; 17:24-28; Rom 1:19-20). The council urged that the
faithful  ‘should  be  familiar  with  their  national  and religious  traditions  and uncover  with
gladness and respect those seeds of the Word which lie  hidden among them’. It specifically
taught that the Catholic Church rejects nothing of what is ‘true and holy’ in non-Christian
religions, whose precepts and doctrines ‘often reflect a ray of that truth which enlightens’ all
people. Again, the uncovering of such seeds and discernment of such rays is especially the task
of theologians, who have an important contribution to make to inter-religious dialogue.”; vö.
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20
111129_teologia-oggi_en.html. (A kutatás ideje: 2016. január 22.)



SZÉKELY DÉNES

A compassio és irgalmasság
Johann Baptist Metz teológiájában

Johann  Baptist  Metz  (1928–  )  teológiai  gondolkodásának  bemutatása
nemcsak a korlátozott terjedelem miatt nehéz, hanem azért is, mert bár
cikkei többnyire rövidek, olykor vázlatosak, de nem felszínesek, ugyan-
akkor polemikusak – tehát alapos figyelmet követelnek. A szerző szo-
katlan kérdésekkel szokatlan megközelítésben foglalkozik, és idős kora
ellenére is provokatív módon vet fel különféle témákat.241 Találóan jegy-
zi meg Jürgen Moltmann: „Arra mindig számíthatunk, hogy Metz meg-
lepetéssel szolgál.”242

Ahhoz, hogy az írásaiban szereplő compassio fogalmát jobban megért-
sük, először néhány másik fogalmat is tisztáznunk kell. Metz kedvenc
témái között szerepel a teodicea és az apokaliptika – sajátosan metzi ér-
telmezésben. Meggyőződése, hogy a teológiának teodiceává kell alakul-
nia, de nem a teodicea klasszikus értelmében (miként igazolható Isten lé-
te  a  világban  tapasztalható  szenvedéssel  szemben),  hanem  a  politikai
teológia síkján: miként beszélhetünk egyáltalán Istenről, ha ismerjük a vi-
lágnak, az ő világának mélységes szenvedéstörténetét.  Metz meglátása
szerint ez a teológia egyetlen kérdése, amelyet sem kiiktatni, sem végér-
vényesen megválaszolni nem szabad. Ez  egy olyan eszkatológiai kér-
dés, amelyre a teológia nem adhat olyan választ, amely mindent kibékít
egymással, hanem olyan nyelvet keres számára, amelynek segítségével

241 TIEMO RAINER PETERS,  Johann Baptist Metz. Theologie des vermißten Gottes,  Mainz
1998, 7.

242 JOHANN BAPTIST METZ, Az új politikai teológia alapkérdései (ford. Görföl Tibor), Bu-
dapest 2004, 195.



A compassio és irgalmasság Johann Baptist Metz… 131

megóvhatja a feledéstől.243 Meggyőződése, hogy a teológiának lényegé-
ben teodiceává kell alakulnia, vagyis az emberi szenvedésre való tekin-
tettel kell beszélnie Istenről.244 A teodicea-érzékenység mellett újabban a
kereszténység  apokaliptikus-eszkatológikus  természetének  érvényre
juttatását sürgeti. Az apokaliptika értelmezése szintén sajátos. Metz írása-
iban nem a katasztrófatudat eluralkodását jelenti, hanem az idő és a tör-
ténelem problémájának a memoria mortis et resurrectionis Christi jegyében
álló megközelítését.  Vagyis a kereszténységnek akkor van apokalipti-
kus lelkiismerete – mondja –, ha úgy emlékezik Istenre, hogy megemlé-
kezik  az  emberek  szenvedéstörténetéről.  A  szenvedés  apokaliptikus
emlékezete erőt adhat az emberi emlékezet felfrissítéséhez. 245

A hetvenes évek óta Metz gondolkodásának minden ízébe behatol a
kereszténység és a II. világháború utáni zsidóság és Auschwitz kataszt-
rófája, amelyet az idők jelének tart. A világháború szörnyű tragédiáját
tizenhat évesen élte át a fronton. Barátai holttestét látva csak egy hang-
talan kiáltásra emlékszik, és arra, hogy „semmivé foszlottak gyermek-
kora álmai”. Ebben fájdalmas tragédiában rejlik teológiai gondolkodá-
sának  sajátos  teodicea-érzékenysége  és  ugyancsak  erre  vezethetők
vissza a conversio ad passionem gyökerei.246 Metz – és még inkább követő-
je,  Tiemo Rainer  Peters  –  egyre  inkább  a  szenvedés  nyitott  kérdését
emeli ki. Vagyis azt vallja, hogy életben kell tartanunk az emlékezést a
felejtés mai kultúrájával szemben.247 A kulturális amnézia azt jelenti, hogy
az emlékezés fájdalma kivész az emberek kulturális emlékezetéből. Ha
ez megtörténik, akkor a katasztrófa következményei elől senki nem me-
nekülhet, sem a feledékenyek, sem azok, akiknek már sikerült elfelejte-
niük, hogy egyáltalán elfelejtettek valamit. Az amnézia ugyanis magá-
ban  hordja  a  tragédia  megismétlődésének  lehetőségét,  míg  az

243 UŐ, Theodizee-empfindliche Gottesrede, in Landschaft aus Schreien. Zur Dramatik der
Theodizeefrage. Mainz 1995, 81; 102.

244 UŐ, Unterwegs zu einer Christologie nach Auschwitz, in Stimmen der Zeit, 11 (2000),
758.

245 UŐ, Memoria passionis.  Veszélyes emlékezet a pluralista társadalomban (ford. Görföl
Tibor), Budapest 2008, 171–172.

246 UŐ, Az új politikai teológia, 196.
247 J. B. METZ - TIEMO RAINER PETERS, Gottespassion, Freiburg 1991, 101–103.



132 Székely Dénes

emlékezés nyitva tartja a múltat,  mert minden történetnek akkor van
vége, ha elfelejtjük. 

Teológiai reflexiójában vannak hangsúlyeltolódások, de többé-kevés-
bé a már említett kérdéseket feszegeti írásaiban. Ez alól nem kivétel a
compassio témája sem, melynek jelentését és jelentőségét három pontban
szeretném bemutatni.

Compassio mint kötelező kritérium

A globalizáció és a pluralizmus világában kell lennie egy olyan kritéri-
umnak, amely ha nem is mindenki, de legalább a többség számára elfo-
gadható. A compassio Metz számára azt jelenti, hogy változtassuk meg
szemléletmódunkat, vagyis a szenvedők szemével nézzük magunkat és
a világot. A teológiának is „a világ felé fordulva” kell beszélnie Istenről.
Nem fordíthat hátat a világban zajló kihívásoknak, mert a keresztény-
ségnek ma is minden ember számára van mondanivalója. A globalizá-
ció nem csak a piacokat és a technikát, hanem a vallások és a világnéze-
tek területét is érinti. A pluralizmus kulcsszava: tolerancia, párbeszéd és
diskurzus. Ez a békés egymás mellett élés feltétele. 

A feltételeket meg kell teremteni, de továbbra is maradnak a kérdé-
sek: van-e határa a toleranciának és vannak-e kritériumai a párbeszéd-
nek? Nincsenek-e olyan téves fejlődési irányok, nincsenek-e olyan „ki-
siklások” (J. Habermas), „patologikus” tünetek (J. Ratzinger) a kultúrák
és a vallások tartományában, amelyekkel szembe kell fordulnunk, ame-
lyeket  korrigálnunk  kell?  Valóban  egyforma  lenne  az  összes  vallás,
ahogy sokan ma előszeretettel  hangoztatják? Egyformán értelmezik a
vallásszabadságot, a pozitív és negatív vallásszabadságot, a vallás szá-
mára biztosítandó és a vallástól való szabadságot?248 A felvetett kérdé-
sek nem tagadják,  de nem is iktatják ki  a  pluralizmust.  Azonban to-
vábbra  is  kérdés  marad,  van-e  az  egyetértésnek  és  az  együttélésnek
mindenki számára kötelező érvényű kritériuma? 

248 J. B. METZ, A világ felé fordulva (ford. Görföl Tibor), in Vigilia 1 (2009) 6–7; ld. még
Memoria passionis, 195.



A compassio és irgalmasság Johann Baptist Metz… 133

Metz javaslata egy keresztény világprogram: a compassio. A latin kife-
jezés  nem  valamilyen  homályos  együttérzést,  nem  következmények
nélküli részvétet, nem emberbaráti érzületet jelent, hanem mások szen-
vedésének olyan érzékelését, amellyel részt is vállalunk szenvedésük-
ből, vagyis a szenvedő másikra való cselekvő emlékezést. A  compassio
azt kívánja, hogy változtassuk meg látásmódunkat, hogy mások szemé-
vel,  főleg a szenvedők és a veszélynek kitettek szemével nézzük ma-
gunkat.249 A compassiót két szempontból elemzi: bibliai és teológia oldal-
ról közelíti meg. Az alábbiakban nézzük röviden ezt a két szempontot.

a) A compassio bibliai gyökereként nem az ószövetségi metahistorikus
monoteizmust jelöli meg, mert az akár ambivalens is lehet, hanem „Áb-
rahám, Izsák és Jákob Istenét” (Kiv 3,16; ApCsel 3,13), aki Jézusnak is Is-
tene. Tehát nem valami absztrakt, metahistorikus istenkép áll a háttér-
ben,  aki  nem  érez  együtt  a  szenvedő  emberrel,  hanem  úgy  kell
beszélnünk Istenről, hogy közben érzékenyek vagyunk a szenvedésre.
A bibliai Isten mindig az „én” Istenem, bár a „te” Istened is lehet, min-
dig a „mi” Istenünk, bár más emberek Istene is lehet. A bibliai hagyo-
mányokban kifejeződő monoteista  alapelv  univerzalista,  vagyis  Isten
vagy az egész emberiséget érintő téma, vagy szóra sem érdemes. Az is-
tenek pluralizálhatók és regionalizálhatók, Isten viszont, a bibliai Isten
nem.250 Az  egyetemesség  igényét  csakis  a  szenvedés  kérdésén,  a
memoria passionis-on, a szenvedés emlékezetén, különösen mások – sőt
az ellenségek – szenvedésének emlékezetén keresztül tudja fenntartani.
Ez az univerzalizmus antitotalitárius, sőt összeegyeztethető a pluraliz-
mussal is. A szenvedőkkel való együttérzés jó példája Jézus együtt érző
magatartása a betegekkel, éhezőkkel és szenvedőkkel. Az egész  Újszö-
vetség arról tanúskodik, hogy Jézus figyelme elsődlegesen nem a bűnre,
hanem az emberek szenvedésére irányult. A szenvedés iránti érzékeny-
ségnek  semmi  köze  a  szenvelgéshez,  nyoma  sincs  benne  valamiféle
szenvedéskultusznak. Szentimentalizmustól mentesen fejezi ki Isten és
felebarát iránti szeretetét. Erre a compassio-ra utal az irgalmas szamaritá-
nusról szóló példabeszéd (Lk 10,25–37), amellyel Jézus narratív úton be-

249 UŐ, Memoria passionis, 203–204.
250 Uo. 197.



134 Székely Dénes

leszőtte magát az emberiség emlékezetébe. A példabeszéd elsősorban
arra a kérdésre ad választ, hogy ki az én felebarátom. 

A mi összefüggésünkben a kérdés így hangzik: kivel szemben tarto-
zom felelősséggel? Kire kell tekintettel lennem? A mérték és a kritérium
az idegen szenvedés, mint az az ember, aki mellett a pap és a levita csak
úgy elment. A memoria passionis akkor is emlékezik a másik, az idegen
szenvedésére, miközben saját maga szenvedéstörténetét ítéli meg. Aki
Jézus szellemében elismeri Istent, az vállalja annak kockázatát, hogy sa-
ját érdekeit megsérti mások szerencsétlensége. Az idegen szenvedés ki-
fejezése  ugyanis  elengedhetetlen  feltétele  minden  jövőbeli  politiká-
nak.251

b) Ami a compassio teológiai hátterét illeti, meg kell jegyeznünk, hogy
az Isten iránti szenvedélyből fakadó compassio magatartás már a keresz-
ténység kezdetén két komoly nehézséget vetett fel. Egyrészt Izrael örö-
kösének tudta magát (új Izrael, új Jeruzsálem), és összefüggésben volt
Izrael hitbeli hagyományával, másrészt a szellemi tartalmát Athéntól,
pontosabban a hellenista hagyományoktól kölcsönözte (Athén versus Je-
ruzsálem).252 Ez utóbbi következménye,  hogy amikor a kereszténység
teológiává alakult, az érdeklődés középpontjába a bűnösök megváltása
került. Metz szerint a keresztény megváltástan túlságosan dramatizálta
a bűn kérdését, és relativizálta a szenvedés problémáját (teodicea). E né-
zetet képviselte Szent Ágoston, aki szerint a világ szenvedése az embe-
rek bűne miatt alakult ki. Ágoston azért állítja ezt (Markiónnal és a gnó-
zissal szemben), hogy elkerülje a dualizmust. Mivel túl sok a szenvedés
a világban, sok az emberek bűne is. Ilyenformán a kereszténység arány-
talanul átmoralizálódott.253 A kereszténység története kezdetén, amikor
a Római Birodalom perifériáján elindult, azzal a szándékkal lépett fel,
hogy van mondanivalója az emberiség számára. Ma az egész világon

251 UŐ,  Az idegen szenvedésre való erőtlen emlékezés (ford. Görföl Tibor), in  Vigilia 3
(2004), 165–166.

252 A szubsztitúciós teológia, vagy helyettesítés-teológia szerint a keresztények Jézus-
ba mint Messiásba  vetett  hitük révén megörökölték Izrael  kiválasztottságát,  és  az
egyház végérvényesen a judaizmus helyébe lépett. Mivel a zsidók nemet mondtak a
Messiás Jézusra, Isten megvonta tőlük a bizalmát. Helyüket az új választott nép, az új
szövetség veszi át; DIDIER POLLEFEYT, Krisztológia Auschwitz után, in Mérleg 1 (2005), 72.

253 J. B. METZ, Isten, a szenvedés és a politikai teológia, in Vigilia 6 (2006), 403. 



A compassio és irgalmasság Johann Baptist Metz… 135

mindenhol jelen van, de vajon van-e üzenete a mai kor számára? Nem
zárkózott-e be túlságosan önmagába? A modernitás idején és a poszt-
modern korban, amikor az üdvösség és Isten története is többnyire kö-
zömbös, újra felül kell vizsgálni a szenvedés és a vétkesség összefüggé-
sét. Ebben a revideálásban meghatározó lehet Jézus magatartása, aki az
emberben nem a bűnt látta, hanem annak szenvedését. Jézus tekintete
elsődlegesen nem mások bűnére, hanem mások szenvedésére irányult.
Az ő szemében a bűn nem utolsó sorban azt jelenti, hogy az ember nem
hajlandó  osztozni  mások  szenvedésében,  a  szíve  önmagába  hanyatlik
(Szent Ágoston kifejezése), és ennek következtében ki van szolgáltatva a
teremtmények nárcizmusának, a  concupiscentia-nak (bűnre való hajlan-
dóság). És így indult útjára a kereszténység. Aztán idővel a szenvedésre
érzékeny vallásból a bűnre érzékeny vallás lett, vagyis már nem a te-
remtmény szenvedését, hanem annak vétkességét tekintette először. Így
a szenvedéstörténetből bűntörténet lett. Azonban a kereszténység nem
beszélhet úgy a bűntörténetként értelmezett szenvedéstörténetről, hogy
nem veszi figyelembe „az elnyomás- és hatalomtörténet mechanizmu-
sát”.254 Természetesen Metznek nem áll szándékában szembeállítani a
szenvedés iránti érzékenységet a bűn iránti érzékenységgel, vagy nem
kívánja  megkérdőjelezni  a  bűn  és  vétkesség,  a  kiengesztelődés  és  a
megváltás jelentőségét, már csak azért sem, mert napjainkban az ártat-
lanság tudata hódít. Sőt sokan a „puha megoldás” hívei: Isten nélküli
vallást, „Isten halála” utáni vallást támogatnak. Metz a „kemény megol-
dás” híve, mely a bibliai hagyományokban megjelenő emlékezést, Isten
emlékezetét és a világért vállalandó felelősséget állítja középpontba, és
ez a pluralizmus korában megfelel a bibliai memóriának.255 

Természetesen ez még nem mentesíti a katolikus teológiát attól, hogy
felülvizsgálja eddigi álláspontját. Ezért Metz olyan kritikus kérdéseket
fogalmaz meg, amelyeken érdemes elgondolkodni: Vajon nem mond-
hatjuk-e ki,  hogy az idők során túlságosan is  a  bűnre  érzékeny és a

254 UŐ, Szenvedéstörténet  és  megváltástörténet (ford.  Görföl  Tibor),  Budapest  2005,
122.

255 UŐ, Leidende schreien nach Rettung. Zur Heimkehr der Theodizee ins Christentum , in
Das Prisma. Beiträge zu Pastoral, Katechese und Theologie, Zürich 1 (2006), 21–22; ld. még
Memoria passionis, 195–196.



136 Székely Dénes

szenvedésre kevésbé érzékeny vallásként fogtuk fel  és gyakoroltuk a
kereszténységet? Talán túl gyorsan és túl könnyedén iktattuk ki a passi-
óról szóló keresztény üzenetből a világ mélységes szenvedéstörténetei-
ben felhangzó emberi kiáltásokat? Nem soroltuk-e a tőlünk különböző
szenvedőket túl gyorsan a „merőben profán” területhez? Az utolsó íté-
let éppen e profán szenvedéstörténetek alapján történik: „Uram, mikor
láttunk szenvedni téged?” Akkor ő így felel majd nekik: „Bizony mon-
dom nektek, amit e legkisebb testvéreim közül eggyel is tettetek, velem
tettétek. […] Amikor nem tettétek meg ezt egynek e legkisebbek közül,
nekem nem tettétek meg”  (vö.  Mt 25,40).256 Jézus  nemcsak szolidáris
volt  a  szegényekkel,  szenvedőkkel,  hanem azonosította  magát  velük.
Így a szegényekben és a szenvedőkben vele találkozhatunk.

A szenvedők tekintélye mint keresztény világprogram 

A  compassio minden embert meg kíván szólítani, és minden emberhez
meghívást intéz, vallásos és szekuláris kortársainkhoz egyaránt. A mai
világpolitikai,  szociális  és  kulturális  konfliktusainak  megoldásában  a
compassio szellemisége újfajta békepolitikára, elismerésre, egyenlőségre és
emlékezetpolitikára ösztönöz a kulturális amnézia időszakában, amely
csak az áldozatok részvéttelen elfelejtésére tudja alapozni a boldogsá-
gát. A kereszténység feladata elmenni a „frontvonalakra” és észrevenni
mások, sőt az eddig ellenségünknek számítók szenvedését.257 Például a
Közel-Keleten uralkodó háborús ellenségeskedés, vagy a Nyugat és az
iszlám országok politikai kultúrája között fennálló és egyre jobban elha-
talmasodó feszültség. Meggyőződése, hogy ebből a vitából és a hasonló
feszültségekből  nem  lehet  figyelmen  kívül  hagyni  a  vallást  és  vele
együtt  általában a „monoteista alapelveket”.  Mi akadályozhatja meg,
hogy a  globalizált  világ  vallási  és  kulturális  harcok  terepévé  váljon,
egyik oldalon például a kereszténységgel, a másik oldalon az iszlám-
mal, vagy egyik oldalon a Nyugattal, a másikon az arab világgal? Két
megoldást tart célravezetőnek.

256 UŐ, Memoria passionis, 201–202.
257 Uo. 205–206.



A compassio és irgalmasság Johann Baptist Metz… 137

Az egyik megoldás a globális ethosz, mely bibliai alapokon nyugszik,
és lényege az a gondolat, hogy minden ember alapvetően egyenlő. Az
egyenlőséget biztosító tekintély, amelyet mindenki meg tud ismerni és
tiszteletben tud tartani, az igazságtalanul és ártatlanul szenvedők tekinté-
lye. Az ilyen tekintélynek vallási viszonyulástól függetlenül mindenkire
nézve kötelező ereje van. Ennek a felismerése és elismerése – a zsidók-
nál, a keresztényeknél és a muszlimoknál egyaránt – jelentené azt a mi-
nimál kritériumot, amely segíthetné a globalizált viszonyok között folyó
vallási és kulturális párbeszédet. A kereszténység magáévá tette az is-
ten- és felebaráti szeretetet, az Isten iránti szenvedély és a mások szen-
vedését érzékelő szenvedély elválaszthatatlan, mert nincs olyan szenve-
dés  a  világban,  amely  ne  érintene  bennünket.  Ennek  ellenére  nem
szabad elfelejteni, hogy a történelem folyamán az összes bibliai gyökerű
monoteista  vallás  elárulta  a  bibliai  monoteizmus  alapvető  axiómáját,
mely szerint Isten emlékezete mások szenvedésének emlékezetben tar-
tásához kötődik. Ha éppen maguk a monoteista vallások vétenek rend-
szeresen a mások szenvedésének emléke ellen, gyűlöletet és erőszakot
szítva, akkor békétlenség és háború az eredmény, mint a volt Jugoszlá-
via területén, Írországban, az Izrael és Palesztina között dúló konfliktus,
Libanonban és általában az arab világban.258

A másik megoldás a vallások ökumenéja. Ez nem más, mint az igazság-
talan szenvedésekkel szembeni közös ellenállás, a világért közösen vál-
lalt tevékeny felelősség. Ez az összefogás megakadályozhatná, vagy leg-
alábbis  ellensúlyozhatná  a  világban  tapasztalható  igazságtalan
szenvedés okait, mint a rasszizmus, idegenellenesség, nacionalista vagy
tiszta etnikai színezetű, de mindig is a polgárháború felé mutató vallá-
sosság. A szenvedők (nem a szenvedés!) kérdése megalapozhatná a val-
lások között a szociális és politikai compassio megmentésére és erősítésé-
re létrejövő koalíciót. A világvallásoknak a közvetett ökumené módján
be kellene kapcsolódniuk a politikába – nem azért, hogy fundamentalis-
ta valláspolitikát folytassanak –, hanem azért, hogy megvédjék a lelkiis-
meretes politikát. Erre viszont csak akkor lesznek képesek, ha nem in-

258 UŐ, Memoria passionis, 199–200.



138 Székely Dénes

tézményeik fenntartására fektetik a hangsúlyt, hanem komolyan veszik
az idegen szenvedést.259

A vallásközi párbeszédet a jövőben az fogja meghatározni, hogy ho-
gyan viszonyul a vallások szenvedésmisztikájának két klasszikus for-
mája mások szenvedéséhez. Az egyik ilyen szenvedésmisztika a  Biblia
monoteista hagyományában található, a másik a távol-keleti, főként a
buddhista  hagyományokban.  Míg  a  távol-keleti  misztika  azt  tanítja,
hogy a szenvedést okozó ellentétek kivétel nélkül megszüntethetők, ha
az én feloldódik az univerzumban, addig a bibliai monoteista misztika,
a kereszténység szenvedésmisztikája sem a szubjektumot, sem az ént
nem oldja fel valami átfogó egészben. Újszövetségi értelemben az „én
meghalása” csupán azt  jelenti,  hogy vágyaink és  érdekeink relatívvá
válnak, de nem adjuk fel énünket, nem olvasztjuk bele a szubjektum
nélküli univerzum formátlan ürességébe, hanem egyre szorosabban be-
lenövünk Isten és az ember misztikus szövetségébe. 

Metaforikus tömörséggel így is meg lehet határozni a két vallás egy-
máshoz való viszonyát:  a  bibliai  vallás nyitott  szemű, elsődlegesen a
másikra irányuló szenvedésmisztikát képvisel, míg a buddhizmus zárt-
szemű,  azaz  elsődlegesen  magára  a  vallási  szubjektumra  visszahajló
szenvedésmisztikát. Csak akkor lesznek képesek tanulni egymástól, ha
nem feledkeznek meg személetmódjaik különbözőségéről.260

A compassio egyháza

Amint  már  említettük,  a  compassio olyan keresztény alaperény,  mely
bárkitől elvárható. Egyedüli alapkövetelménye, hogy a szenvedők sze-
mével nézzük magunkat és a világot. Nem hősiességre vagy kiemelke-
dő szentségre kívánja elvezetni az embert, hanem arra az együttérzésre,
mely nem merül bele a napjainkban uralkodó közömbösség és apátia
hullámába.  A  compassio ugyanakkor  provokáció  az  egyház  számára,
hogy szembenézzen a mai kihívásokkal. Az egyház életét leginkább fe-
nyegető veszély Európa-szerte ma már nem a külső, hanem az egyház

259 UŐ, Az idegen szenvedésre, 169.
260 Uo. 170.



A compassio és irgalmasság Johann Baptist Metz… 139

belső önprivatizálásának növekvő tendenciája. Ez a jelenség főleg két te-
rületen érzékelhető. 

Az egyik a „kisded nyáj” fundamentalista ízű egyházi irányzata: az a
törekvés,  hogy az  egyházi  önazonosságot  szigorú kizárólagosságként
határozzuk meg. Eszerint az egyház egyre inkább csak a hasonló gon-
dolkodásúak közössége. Csakhogy ez a törekvés homlokegyenest ellen-
kezik az egyház üzenetével. Az egyház által hirdetett Isten – Ábrahám,
Izsák és Jákob Istene, aki egyszersmind Jézus Krisztus Istene – nem egy-
házi magántulajdon. Csakis akkor kíván az „én” Istenemmé lenni, ha a
„te” Isteneddé is lehet; és csak akkor a „mi” Istenünk, ha egyúttal a töb-
biek Istene is – végső soron minden ember Istene. Az egyház Isten-híre
nem tűr egyháztani bezárulást. Aki csak az egyházat ismeri, voltaképp
az egyházat sem ismeri.261 

A másik változat a szolgáltató-egyház kvázi-liberális irányzata. A ka-
tolikusok sokszor csak akkor veszik igénybe az egyházat, ha szükségük
van rá. A zavaros és áttekinthetetlen posztmodern világban egyre erő-
teljesebbek a magánélet keretszükségletei. Az egyház – mintegy a ma-
gánélet keretének megjelenítőjeként – liturgikus cselekményeivel a jö-
vőben  is  érdeklődésre  tarthat  számot.  Miközben  a  reprezentációt
reprezentálja, nem feledkezhet meg a szenvedők tekintélyéről, ami az
Istenre való egyházi emlékezésnek éppen a lényege.

A szenvedés iránt érzékeny bibliai vallás és az erkölcs is tulajdonkép-
pen emlékezésen alapuló közösségekben gyökerezik. A vallás, belső lé-
nyegénél fogva, a kulturális amnéziával szembeszegülő tiltakozás. Az
egyház – mint intézmény – elsősorban felhalmozódott emlékezés, hosz-
szú távú emlékezet, „elefántmemória”, amelyben túlságosan is sok min-
den raktározódott el a történelem folyamán. A teológia feladata, hogy
az egyház kánoni emlékezetét folytonosan felülvizsgálja abból a szem-
pontból, hogy a dogmatika Krisztus-képe nem távolodott-e el az embe-
rek szenvedésre  való  emlékezésétől,  a  mindennapi  memoria  passionis-
tól.262 

Az említett elefánt-metafora a katolikus egyház intézményes jellegét
emeli ki. Az egyház, mint az elefánt alakjánál fogva terebélyes és nehe-

261 UŐ, Memoria passionis, 197. 226. 244.
262 UŐ, Az idegen szenvedésre, 170.



140 Székely Dénes

zen szorítható kicsi térbe, de tekintélyes termetével számos korszakon
átverekedte magát,  s  nem ritkán pontosan úgy, ahogyan az elefánt a
porcelánboltban. A katolikus elefánt a megváltozott körülmények kö-
zött csak akkor tud helyt állni, ha elfogadja és kiállja a próbát. Metz az
egyházra  vonatkozó  kritikus  megjegyzéseit  és  javaslatait  az  elefánt
egyes tulajdonságaival szemlélteti: az elefánt testes, nehezen mozog, ne-
hezen tanul  (diszlexiás),  nehezen felejt,  de  érzékeny „lelke”  van.  Az
egyházban éppen ezt az érzékenységet kellene felfedezni, ami a szenve-
dők iránti érzékenységben mutatkozik meg.

1)  Az egyház több mint egymilliárd tagjával olyan testes, mint egy
elefánt.  Rómában előszeretettel hivatkoznak az egyház globális arcula-
tára, mint a világ legrégibb globális intézményére. Az egyház ma a vilá-
gon mindenhol megtalálható és működik. Ez a megállapítás félrevezető
lehet, mivel az európai, főként pedig a közép-európai egyházi közössé-
gek  már  csak  „gyengélkednek”;  és  hajlamosak vagyunk  rá,  hogy az
egyház afféle kifutó modelljét lássuk bennük. Ám az egyház európai
sorsának alakulása – reformáció, felvilágosodás, szekularizáció és a tár-
sadalom pluralizálódása – a világegyház egészéhez intéz kihívást. Tehát
szembe kell nézni ezzel a globális kihívással. 

2) Az egyháznak elefántmemóriája van.  Az elefántok semmit sem
felejtenek el,  mindent számon tartanak. Az egyház magával cipeli a
több ezer éves történelmet, melynek megvannak a jó és az árnyoldalai.
Lassan kialakult az egyház nyilvános önbírálata, de ezt az érzékenysé-
get az ökumenikus és szociális kérdések terén is fel kellene eleveníteni.
Két téma kiemelt figyelmet érdemel: az egyik a biopolitika, a másik az
Európa-politika. Az egyháznak hangoztatnia kell, hogy az ember nem
lehet önmaga kísérlete, mert jelenlegi állapota nemcsak génjeinek, ha-
nem a történelmének is köszönhető. Ezekben a vitákban az egyháznak
provokatív emlékezetként kell jelen lennie. Európának nem szabad el-
felejtenie, hogy míg a demokrácia konszenzusban gyökerezik, addig a
demokrácia ethosza elsősorban az emlékezetben. Az összes modern de-
mokratikus jogállam egyben emlékezetközösség is. Ez azt jelenti, hogy
az új Európában az európai ethosz nem határozható meg történelmi
emlékezés nélkül.  Az egyház elefántemlékezetétől  elvárható,  hogy a
politikai Európának emlékezetébe idézze saját – európai – ethoszát. Sőt



A compassio és irgalmasság Johann Baptist Metz… 141

a németországi keresztényeknek arra is emlékeztetniük kell Európát,
hogy a közelmúltban földrészünket új definíció fenyegette: „a zsidók
temetője”.

3) A katolikus egyház kettős értelemben is hasonlít a vastagbőrű és
csökönyös elefánthoz: egyfelől bizalmatlan az úgynevezett korszellem
sugallatai iránt, sőt diszlexiás (nehezen tanul), másfelől akik „odafönt”,
az elefánton ülnek, azok szabják meg az útirányt azoknak, akik „lent”
vannak. Ezért egyre gyakrabban robban ki vita az egyházon belül. Az
egyházi tekintély csak akkor tudja elkerülni a kellemetlen következmé-
nyeket, ha nem csak vallja, de tiszteletben is tartja a hívők hitérzékét.

4) A szekuláris vagy posztszekuláris korszellemmel csak akkor tud
eredményesen szembeszállni,  ha felfedezi a vastagbőrű katolikus ele-
fánt szenzibilis „lelkét”. Ez a különleges érzékenység nem egyéb, mint
együttszenvedés,  a  szenvedőkkel  vállalt  közösség,  az  egyház  Isten-
szenvedélyének élő megnyilvánulása. A compassio misztikájával az egy-
ház nem fölötte áll, hanem alá van vetve a szenvedők tekintélyének. Ez
az érzékenység erőt tudna adni új utak megkereséséhez.

5) A  compassio tehát olyan alapkövetelmény, mely nem csak együtt
érez, hanem a szenvedők szemével nézi a világot. Ehhez a szemléletvál-
táshoz bátorságra van szükség, mert semmi értelme egy olyan egyház-
reformnak, amely nem lát túl az egyház határain, s nem néz szembe a
világgal.263 

Összegzés

A compassio nem csak a magánéletünket, hanem az egyházat, sőt a nyil-
vános, politikai életet is érinti. Az európai modernség jövője és más kul-
turális világok méltóságának elismerése azon múlik, hogy sikerül-e élet-
ben  tartanunk  a  mások  szenvedésének  emlékezete  által  irányított
anamnetikus kultúrát. Egyházunk társadalmi vagy politikai elkötelező-
dése csak akkor lehet hiteles, ha nem csak követelményeket állít az em-
berek  elé,  hanem  példát  is  mutat.  Az  ilyen  tanúságtétel  másokat  is
konkrét elköteleződésre indíthat. XXIII. János pápa a II. Vatikáni Zsinat

263 UŐ, Memoria passionis, 225–233.



142 Székely Dénes

megnyitásakor azt mondta, hogy az egyháznak mindenekelőtt az irgal-
masság fegyverét kell alkalmaznia.264 II. János Pál pápa magáévá tette
ezt a gondolatot (Dives in misericordia, 1980), sőt később is többször be-
szélt  az  „emlékezet  megtisztításának”  szükségességéről  (1998-ban
Incarnationis  mysterium,  11;  2000-ben  Tertio  millenio  adveniente, 2001,
Novo millenio ineunte 6.)265

Az emlékezet megtisztítása azt jelenti, hogy a múltbeli bűnök feltárá-
sa, megvallása és megbocsátása révén a személyes és a közösségi lelkiis-
meret  megszabadul  a  múlt  bűneinek  örökségétől.  Emlékezetünkben
mélyen  megrögződnek  azok  a  megbántások,  sérelmek,  szenvedések,
amelyeket mások okoztak nekünk. Ez nem csak az egyénekre érvényes,
hanem családokra, csoportokra, nemzetekre is. Az emlékezetnek meg-
bocsátás  által  történő  megtisztítása  gyakorlatilag  isteni  csoda.  Jézus
mégis ezt a megoldást ajánlja: „Ha megbocsátjátok az embereknek, amit
vétettek ellenetek, mennyei Atyátok is megbocsát nektek. De ha nem
bocsáttok meg az embereknek, Atyátok sem bocsátja meg bűneiteket.”
(Mt 6,14‒15). Csak az együttérzés (compassio) és a megbocsátás hoz meg-
oldást. Már Lao Ce is így fogalmazott: „A rosszat nem lehet megszün-
tetni a rosszal, hanem csak a jóval. Én a jókhoz jó vagyok, és a gono-
szokhoz is jó vagyok, mert a jóság az erény.”266

264 Herder Korrespondenz, 17 (1962/63), 87.
265 „Mint Péter utóda sürgetem, hogy az Egyház az életszentségnek Urától kapott

ajándékától megerősítve boruljon térdre Isten előtt az irgalmasság ezen évében,  és
kérjen bocsánatot gyermekei korábbi és jelenlegi bűneiért… Fölszólítom a kereszté-
nyeket, hogy vallják meg Isten és az emberek színe előtt ellenük elkövetett vétkeiket.”
(Incarnationis mysterium, 11)

266 NEMESHEGYI PÉTER, Emlékezet és kiengesztelődés, in Vigilia 8 (2008) 628–631; itt 629.



DOLHAI LAJOS

A szentgyónás az irgalmasság szentsége

Az Irgalmasság évét meghirdető pápai bulla azt kéri tőlünk, hogy eb-
ben a rendkívüli szentévben (2015. december 8. – 2016. november 20.)
„állítsuk újra meggyőződéssel középpontba a kiengesztelődés szentsé-
gét, mert ezt teszi kézzelfoghatóvá számunkra az irgalmasságot.”267. Sőt,
„e szentség révén az Atya irgalmasságának ajándékát gyakrabban elfo-
gadva arra kapunk indíttatást, hogy mi is olyan irgalmazó szívűvé vál-
junk, mint amilyen Ő.”268 

A szentség elnevezései

A bűnbánat szentségének, a szentgyónásnak sokféle elnevezése van.269

Leggyakrabban a  bűnbocsánat szentségének nevezzük, a szentség céljá-
nak hangsúlyozására,  hiszen e szentségben az Egyház által elnyerjük
bűneink bocsánatát. A bűnbánat szentségének is mondjuk, mert a szent-
ségi jel legfontosabb eleme az őszinte bűnbánat. Ha bűnbocsánat szent-
ségéről beszélünk, akkor az irgalmas Isten szerepét emeljük ki, ha pedig
a bűnbánat  kifejezést  használjuk,  akkor  az  ember  részéről  szükséges
legfontosabb magatartást hangsúlyozzuk. A Katolikus Egyház legújabb
Katekizmusa (1992) a gyógyulás szentségei között „a bűnbánat és a bűnbo-
csánat szentsége” címen tárgyalja ezt a szentséget, összekapcsolva a két
leggyakoribb elnevezést.

267 FERENC PÁPA, Misericordiae vultus bulla (rövidítve: MV), 17.
268 KEK 1458.
269 Vö. KEK 1423–1425.



144 Dolhai Lajos

A bűnbocsánat szertartásának új szertartáskönyve (OP 1973) gyakran
használja a kiengesztelődés szentsége elnevezést is, hiszen e szentség által
kiengesztelődünk Istennel és embertársainkkal.270 Ez az Isten ajándéka,
ezt az irgalmas Istennek köszönhetjük. Szent Pál apostol is leginkább
ezt hangsúlyozza: „Isten Krisztusban kiengesztelődött a világgal, nem
tartja számon vétkeinket, sőt ránk bízta a kiengesztelődés szolgálatát”
(2Kor 5,19).271 Az apostol az embert teremtő és üdvözíteni akaró Isten
szerepét akarja kiemelni: a megváltás, a bűnök bocsánata Istennek kö-
szönhető. Ugyanezt tanítja az 1. János levél „Nem mi szerettük az Istent,
hanem ő szeretett minket, és elküldte Fiát engesztelő áldozatul bűnein-
kért” (1Jn 4,10). 

Az  1. Timóteus levélben Pál apostol már arról tanúskodik, hogy ezt
egyénileg  is  megtapasztalhatjuk:  „Krisztus  Jézus  azért  jött  a  világra,
hogy a bűnösöket üdvözítse, akik között az első én vagyok (…) benne
irgalomra találtam” (1Tim 1,16). Nyilvánvaló, hogy számára az irgalom,
az Isten irgalma nem egy elvont valóság, nem valami, hanem valaki, Jé-
zus, a Krisztus, az Isten Fia, aki által megismerhetjük és megtapasztal-
hatjuk Isten irgalmasságát. A feltámadt és megdicsőült Krisztus pedig
az Egyházban a Szentlélek által és a bűnbánat szentségében akarja meg-
bocsátani bűneinket.

Az  Ó- és  Újszövetségi Szentírás alapján, valamint II. János Pál és Fe-
renc pápa tanítására figyelve a bűnbocsánat szentségét joggal nevezhet-
jük az irgalmasság szentségének (sacramentum misericordiae).272 Ha Szent
Ágoston alapján azt állítjuk, hogy az Eucharisztia a szeretet szentsége,273

akkor nyugodtan mondhatjuk, hogy a szentgyónás pedig az irgalmas-
ság szentsége (opus misericordiae). II. János Pál pápa az isteni irgalmas-

270 A VI. Püspöki Szinódusnak (1983) is ez volt a sajátos tárgyalási  szempontja,
amikor a bűnbánat szentségéről tárgyalt; vö. II. JÁNOS PÁL, Kiengesztelődés és bűnbánat,
Apostoli buzdítás, Budapest 1985; vö. még COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La
riconciliazione e la penitenza, Roma 1982.

271 Vö. hasonló szövegek: Róm 5,10–11; Kol 1,19–23; Ef 2,14–18.
272 Vö. WALTER KASPER, Irgalmasság (ford. TÖRÖK CSABA), Budapest 2014, 189–193; La

Confessione, sacramento della misericordia (szerk., M. COMPIANI), Milano 2015; RAINERO

CANTALAMESSA, Il sacramento della misericordia, in UŐ, Il volto della misericordia, Milano
2015, 107–116.

273 Vö. „az egység és a szeretet szentsége”, ÁGOSTON, Tract. in Joh., 26,5



A szentgyónás az irgalmasság szentsége 145

ságról szóló enciklikájában tanítja, hogy „ebben a szentségben ki-ki sa-
ját maga megtapasztalhatja az irgalmat, azt a szeretetet, amely erősebb,
mint a bűn”.274 A Misericordiae vultus kezdetű bulla szerint „a gyónás
hatékonyan  jelenvaló  teszi  Isten  irgalmas  arcát.”275 A  szentgyónás  a
megváltó Jézus akaratából Isten irgalmas szeretetének jele és eszköze
lett. Ugyanis a feloldozás pillanatában válik a bűnös számára nyilván-
valóvá az a bűnbocsánat, amelyet Jézus egyszer s mindenkorra a ke-
reszten való szenvedésével, halálával és feltámadásával mindenki szá-
mára  megszerzett.  Erre  utal  Péter  apostol  is:  „Ti,  akik  valaha  nem
voltatok nép, most Isten népe vagytok; akik azelőtt nem nyertetek irgal-
mat, most irgalomra találtatok.” (1Pét 2,10). 

Walter Kasper szerint azt is mondhatjuk, hogy minden szentség Isten
irgalmasságának  szentsége,  de  nyilvánvaló,  hogy  a  keresztségről,  az
Eucharisztiáról és a betegek kenetéről állíthatjuk leginkább ezt.276 Már a
keresztség is az irgalmasság szentsége, mivel eltörli a bűnöket (vö. Ap-
Csel 2,38), az egyházatyák pedig a bűnbánat szentségét úgy tekintették,
mint  második  keresztséget,  illetve  második  bűnbánatot  (baptismus
secundus, paenitentia secunda, tabula post naufragium, etc.). Az Euchariszti-
ában jelenvalóvá lesz Krisztus keresztáldozata, amely kiengesztelődést
szerzett számunkra. Ezért e szentség lényegéből következik, hogy nap-
jainkban is a kiengesztelődés és az üdvösség forrása. Azután nemcsak a
bűnbánat szentségének és az Eucharisztiának, hanem a betegek keneté-
nek is van bűnbocsátó hatása (Jak 5,15). 

Az isteni irgalmasság jele és eszköze

Az Egyház nemcsak hirdeti Isten irgalmas szeretetét, hanem jelenvaló-
vá is akarja tenni az Atya irgalmasságát (vö. MV 12), főként a bűnbánat
szentsége által, amely Krisztus szándéka szerint az isteni irgalom haté-

274 II. JÁNOS PÁL, Dives in misericordia, 77.
275 Beszéd az Apostoli Penitenciária belső fórumról szervezett konferenciájának résztvevői-

hez, 2015. március 12.
276 Vö.  W. KASPER,  Irgalmasság,192–193; a téma részletesen kifejtve:  DOLHAI LAJOS,

Összefüggések a szentségi üdvrendben, in Teológia 34 (2004/3–4), 125–139. 



146 Dolhai Lajos

kony  jele.  Minden  szentgyónásban  személyesen,  egyénileg  is  megta-
pasztalhatjuk Isten irgalmát, bűnbocsátó jóságát. „Sehol máshol nem ta-
lálkozunk annyira közvetlenül és konkrétan Isten irgalmával, mint ami-
kor Jézus nevében ezt mondják nekünk: Bűneid bocsánatot nyertek”.277

Ferenc pápa szerint „amikor a kiengesztelődés szentségéhez járulunk,
ezt azt jelenti,  hogy valaki  melengető szeretettel átölel  bennünket: az
Atya végtelen irgalmának ölelését érezzük”.278 

Nyilvánvaló, Isten irgalmát sokféle módon megtapasztalhatjuk, bű-
neink bocsánatát többféle módon elnyerhetjük (böjt, imádság, alamizs-
na stb.). A bűnbánat szentsége tehát egy, de nem egyetlen formája az Is-
tennel  való  kiengesztelődésnek.  „A  gyónás  sajátossága  tehát  nem
egyszerűen a megbocsátó ereje, hanem a szentségi mivolta.”279 Röviden
megfogalmazva: az ex opere operato, vagyis olyan liturgikus cselekmény-
ről van szó, ahol a szertartás és a kegyelem minden kétséget kizáróan
egybe van kötve, mert Krisztus az, aki tevékenykedik bennük és közli a
szentség által jelzett kegyelmet. A gyóntatószék az a hely, ahol Isten ir-
galma és szeretete e szentség által bizonyossággá válik az ember számá-
ra (certitudo moralis de peccatis absolutis) az Egyház szolgálata által. 

Még Luther Márton is ezt hangsúlyozta a bűnbocsánat szentségével
kapcsolatban.280 Luther még 1519-ben is úgy írt a gyónásról mint szak-
ramentumról, és élete végégig ragaszkodott a fülgyónáshoz.281 Érdekes
és tanulságos számunkra az is, hogy hogyan érvelt a szentség mellett.
Érvelése röviden így hangzik:

Ha hirdetem a megtérés és a bűnbocsánat evangéliumát az Egyház
közösségében, van, aki ezt hívő lélekkel meghallja, van, aki nem (vö.
Mk 4,23). De ha a bűnbánat szentségében teszem ezt, akkor az biztos,

277 W. KASPER, Irgalmasság,192.
278 Általános kihallgatás, 2014. febr. 19.
279 A  dogmatika  kézikönyve  (szerk.  THEODOR SCHNEIDER),  2.  köt.,  349;  vö.  még

Reconciliatio et paenitenia, 31.
280 Confitendi ratio 1520, in EA XXIX, p. 345.
281 Figyelemre méltó és fontos szöveg, amit a második legfontosabb hitvallási irat-

ban (Schmalkaldeni cikkelyek, 3.  rész: A gyónás) olvasunk: „A feloldozás, vagyis a kul-
csok hatalma szintén segít  és  vigasztal  a  bűnnel  és  rossz lelkiismerettel  szemben,
mert így rendelte Krisztus az evangéliumban. A gyónást vagy a feloldozást semmi
áron sem szabad azért az egyházban megszüntetni”.



A szentgyónás az irgalmasság szentsége 147

hogy hatékonyabb, mivel a gyóntató lelkész közvetlenül, személyesen
mondja a gyónónak: az Isten irgalmas, és „bűneid bocsánatot nyertek,
menj, és többé ne vétkezzél” (vö. a bénának:  Mk 2,5; a bűnös asszony-
nak: Lk 7,48). Luther az egyik prédikációjában expressis verbis kimondja:
„A szentségben a pap szavaival valóban Isten üzenetét hozza a bűnök
és  vétkek  megbocsátásáról.”282 A lelkipásztor  biztató  szavai  segítik  a
gyónót, hogy bizalommal higgyen Isten irgalmában. A feloldozás sza-
vai által egyértelművé válik, hogy az Isten szava hozzám szól, az Isten
irgalma rám vonatkozik. Az Isten irgalma az én életemben is megnyil-
vánul,  hiszen  Isten  megbocsátja  bűneimet,  és  bűnbocsátó  jóságával
megújítja az életemet. Az ige személyes jellege látható módon megnyil-
vánul a bűnbánat szentségében. Az evangélikus teológia napjainkban is
ezt tanítja. Georg Pöhlmann dogmatikája szerint „a fülgyónásban legin-
kább kifejeződik az, hogy a megtérő személyre szabott módon nyeri el
bűnei bocsánatát, azaz a megigazulást.”283

Egyébként a lutheri szentség definíció szerint az Isten igéjében min-
den kegyelem benne van,  de  a  szakramentumban mégis  van valami
többlet: az ige személyes jellege. „A szent bűnbánat szentségébe három
dolog tartozik. Az első az absolutio, a pap szavai, amelyek megmutatják,
mondják  és  hirdetik  neked,  hogy  megszabadultál  és  bűneidet  Isten
megbocsátotta Krisztusnak Péterhez intézet szavai szerint és azok ereje
által.”284 

Azután arról sem szabad megfeledkeznünk, hogy a megváltás műve
nemcsak az igehirdetés által van jelen a világban. Az inkarnáció tör-
vényszerűségéből  következik,  hogy  Krisztus  a  szentségekben  és  a
szentségek által is folytatja megváltói tevékenységét. A szentségek nem
csupán a kegyelem eszközei, hanem „találkozási események” is, ame-
lyekben a megdicsőült Krisztussal találkozunk látható, szakramentális
formában. Edward Schillebeeckx szerint a szentségek „a megdicsőült
Krisztus személyes tettei földi láthatóságban és nyilvánosságban.”285

282 MARTIN LUTHER, Bűnbánat, keresztség, Úrvacsora. Három sermo a szentségekről 1519,
Budapest 1994, 17.

283 H. G. PÖHLMANN, Abriss der Dogmatik, Gütersloh 1990, 312.
284 M. LUTHER, i. m. 12.
285 EDWARD SCHILLEBEECKX, Christus Sakrament der Gottbegegnung, Mainz 1965, 55.



148 Dolhai Lajos

E  meggyőződésnek  szép  képi  kifejeződése  a  Szent  Péter  és  Szent
Marcellin katakombának egy IV. századból való freskórészlete, amely a
vérfolyásos asszony Jézussal való találkozását ábrázolja. Ez a sok éven
át betegeskedő asszony Jézus ruhájának megérintése által meggyógyult,
mert az Úrból erő ment ki (vö. Mk 5,25–34). Az egyházban a szentségek
által mi is Jézussal kerülünk kapcsolatba. Ezt az igazságot találóan fo-
galmazza meg Nagy Szent Leó pápa: „mindaz, ami látható volt a mi
Urunkban, átment a misztériumaiba (szentségeibe).”286 Az imádságban
és az ige  hallgatásában is Krisztussal  találkozhatunk,  de érzékelhető,
látható formában csak a szentségek által. Ezért mondja Szent Ambrus:
„Színről színre megmutatkoztál nekem Krisztusom, téged a szentsége-
idben feltalállak.”287 

Aquinói  Tamás  szerint:  „Krisztus  maga  szolgáltatja  ki  az  összes
szentségeket. Ő az, aki keresztel, Ő engedi el a bűnöket. Ő az igazi pap,
aki a kereszten feláldozta magát, és akinek erejéből testét mindennap az
oltáron konszekrálják. Mivel azonban testileg nem kellett minden test-
vére számára jelenvalóvá lennie, ezért választotta ki magának az egyhá-
zi kiszolgáltatókat.”288 

A szentségi jelek összetett jelek. Ez a törvényszerűség különösen is
megnyilvánul  a  bűnbocsánat  szentségében,  hiszen a  szentségi  jelet  a
gyónó és a gyóntató együtt hozzák létre (vö. OP 11). A kegyelmi hatás
szempontjából mindkettő fontos: a gyónó cselekedetei (bűnbánat, bűn-
bevallás, elégtétel) és pap szolgálata is, aki Krisztus nevében a Szentlé-
lek által nemcsak hirdeti, hanem megadja a bűnök bocsánatát.

A megtérés,  a  bűnbánat  nem pusztán emberi  cselekedet:  Isten ke-
gyelme  tesz  képessé  bennünket  az  őszinte  bűnbánatra  (vö.  Jn 6,44;
12,32). A szentségek, tehát a bűnbocsánat szentsége is a hit szentségei:
feltételezik a hitet (SC 59), jelen esetben az Isten irgalmas szeretetébe ve-
tett hitet. „Az Istenhez való megtérés mindig annak az Atyának a meg-
találásából születik, aki gazdag az irgalomban.”289 

286 NAGY SZT. LEÓ, Sermo 74,2
287 Apologia proph. David, XII, 58.
288 Summa contra gentiles IV.76.
289 II. JÁNOS PÁL, Dives in misericordia, 79.



A szentgyónás az irgalmasság szentsége 149

Az új  Ordo  paenitentiae szerint  a pap a gyónás elején imádkozik a
gyónóért,  a következő szavakkal: „Isten,  akinek világossága felragyo-
gott a szívünkben, adja meg neked, hogy igazán belásd bűneidet és fel-
ismerd az ő irgalmas szeretetét”.

A bűnbánat azzal kezdődik, hogy elismerjük: vétkeztünk, de ez még
önmagában kevés.  Ahogyan az imádság is tanítja,  az is fontos,  hogy
hinni tudjunk Isten irgalmas szeretetében. A nagy nyugati egyházatyák
közül főként Szent Ambrus és Ágoston290 hangoztatták ezt a törvény-
szerűséget. Ambrus így biztat bennünket: „Ha ki akarod érdemelni a
megbocsátást, öntözd meg bűneidet a bánat könnyeivel, és akkor Krisz-
tus rögtön, abban a pillanatban rád tekint.”291 „Isten arra akar rávezetni
téged, hogy kérjél bocsánatot, azt akarja, hogy tőle reméld a megbocsá-
tást.”292 Ágoston még keményebben fogalmaz: „Az tagadja meg Istent,
aki nem hiszi, hogy a bűnöket megbocsátja.”293

Pascal  meglátása  szerint  „Isten  ismerete  nyomorúságunk  ismerete
nélkül, kevélységet szülhet. Nyomorúságunk ismerete Istené nélkül vi-
szont kétségbeesést.”294 Nyilvánvaló, hogy bennünket az első veszély fe-
nyeget: nincs bennünk elég alázat, ezért nehezen látjuk be, hogy bűnö-
sök vagyunk; jobbnak, tökéletesebbnek tartjuk magunkat másoknál. A
vallástalan embereket pedig a második: lelki betegek lesznek, pszicho-
lógushoz mennek, mert az irgalmas Istenbe vetett hit nélkül sehogy sem
tudnak megszabadulni lelkiismeretük terhétől. Erre a törvényszerűség-
re utal  Dietrich Bonhoeffer evangélikus teológus is,  amikor a gyónás
mellett érvel: „a pszichológus előtt csak beteg lehetek, keresztény test-
vérem előtt bűnösnek is vallhatom magamat.”295

290 Vö. AGOSTINO, Misericordia: vita et gioia per sempre (a cura di Mariagnese), Milano
2015.

291 Expositio secundum Lucam, X, 90
292 De Cain et Abel II, 9,27.
293 Serm. 4, de Nat. Domini.
294 BLAISE PASCAL, Gondolatok, Gondolat, Budapest 1983, 250.
295 DIETRICH BONHOEFFER, Gemeinsames Leben, München 1987, 100.



150 Dolhai Lajos

Az Atya Krisztus által a Szentlélek erejében

Azt az igazságot, hogy a szentgyónás az irgalmasság szentsége, különö-
sen is kiemeli az 1974-ben megjelent Ordo paenitentiae296 feloldozási for-
mulája,297 amely e szavakkal kezdődik: „Isten a mi irgalmas Atyánk”. A
feloldozás szövege is arra utal, hogy akkor látjuk be legjobban, hogy a
gyónás az irgalmasság szentsége, ha a bűnbocsánatot jobban kapcsolat-
ba hozzuk az Atya személyével, aki jobban örül egy megtérő bűnösnek,
mint  kilencvenkilenc  igaznak,  akiknek nincs  szükségük a megtérésre
(Lk 15,7). A legszebb bibliai példázat (Lk 15) szerint Ő olyan, mint a té-
kozló fiú apja, aki egy eltékozolt bűnös élet után is visszafogad bennün-
ket a szeretetébe, ha bűnbánatot tartunk.

A szentségnek ez a fajta értelmezését találjuk meg II. János Pál Dives
in  misericordia kezdetű  enciklikájában  (1981)  is,  és  a  Reconciliatio  et
paenitentia kezdetű posztszinodális  apostoli  buzdításban (1984),  ame-
lyek a tékozló fiú példabeszédéből kiindulva azt hangoztatják, hogy a
kiengesztelődés szentsége „a mennyei Atya ajándéka” (vö. 5 és 7. p.). 

Ahogyan az  absolutio szövege is tanítja, az irgalmas Atya az, aki az
Egyház által  megbocsátja  bűneinket.  Minden megbocsátás  forrása  az
Atya feltétel  nélküli irgalma. A szentgyónás mindenekelőtt  „az irgal-
mas  Atya  szentsége”.298 II.  János  Pál  pápa megfogalmazása  szerint  a
szentgyónás „az irgalmas az Atya törvényszéke” az „irgalom törvény-
székének helye.”299

A feloldozás pillanata arra is emlékezteti a gyónót, hogy a bűnbocsá-
nat  alapja  és  forrása  a  húsvéti  misztérium,  hiszen  az  irgalmas  Atya
„szent Fia kereszthalála és feltámadása által kiengesztelte önmagával a

296 Magyarul: Bűnbocsánat és Oltáriszentség, MKPK, Budapest 1976, 5–220.
297 „Isten, a mi irgalmas Atyánk, aki szent Fiának kereszthalála és feltámadása által

kiengesztelte önmagával a világot, és kiárasztotta a Szentlelket a bűnök bocsánatára,
az Egyház szolgálata által bocsásson meg neked, és adja meg a békét. És én feloldoz-
lak téged bűneidtől, az Atya, a Fiú és a Szentlélek nevében.” 

298 Vö.  JACQUES SERVAIS,  A szentgyónás, az irgalmas Atya szentsége, in  Communio, 8
(2000/3) 3–21. 

299 Reconciliatio et paenitentia, 31; a kifejezés Faustyna Kowalska naplójából szárma-
zik (Napló, 1448). Magyar fordításban: FAUSTYNA KOWALSKA, Napló. Az isteni irgalmas-
ság üzenete (ford. Trojan Márta), Eger 1998, 359.



A szentgyónás az irgalmasság szentsége 151

világot”. Erre figyelmeztet bennünket Aranyszájú Szent János húsvéti
katekézisében: „Ne keseregjen senki bűnei miatt,  mert fölragyogott a
sírból a bocsánat!”300

Nemcsak a feloldozás szövege, hanem Pál apostol is hangsúlyozza
(2Kor 5,19), hogy az Atya Jézus Krisztusban kiengesztelődött a világgal,
és az Egyházra bízta a kiengesztelődés szolgálatát, az egyház pedig a
Szentlélek által, a Lélek erejében bocsátja meg bűneinket. A feltámadt
Jézus szavai szerint Ő a Főszereplő!  „Vegyétek a Szentlelket.  Akinek
megbocsátjátok  bűneit,  bocsánatot  nyer”  (Jn 20,22).  „A  bűnbocsánat
nem a mi erőfeszítésünk gyümölcse, hanem ajándék, a Szentlélek ado-
mánya, aki betölt minket az irgalmasság és a kegyelem megtisztító ere-
jével,  mely  a  megfeszített  és  feltámadt  Krisztus  megnyitott  szívéből
szüntelenül árad.”301 

Az  Ordo  paenitentiae szerint a feloldozás szavai arra utalnak,  hogy
nemcsak az üdvtörténetben látható az isteni irgalom szentháromságos
struktúrája, hanem a gyónásban is. A szentgyónásban az Atya cselek-
szik a Fiú által a Szentlélekben az ember javára, nekünk pedig csak az a
feladatunk, hogy alkalmassá tegyük magunkat Isten irgalmának befo-
gadására. A szertartáskönyv bevezetője szerint a „bűnbocsánat szentsé-
gében az Atya magához fogadja visszatérő fiát; Krisztus vállára veszi el-
veszett bárányát, és visszaviszi aklába; a Szentlélek pedig újraszenteli
templomát, illetve teljesebben lakik benne.” (OP 6)

Az is nyilvánvaló, hogy nemcsak a bűnnek, hanem a bűnbánatnak is
van ekkléziológiai vonatkozása: az Egyház, illetve az apostoli szolgálata
által nyerjük el bűneink bocsánatát. Istennek, az Atyának az irgalmas
szeretetét Krisztus által és az Egyházban tapasztalhatjuk meg. Erre fi-
gyelmeztet bennünket Szent Ambrus, amikor magyarázza Lukács evan-
géliumának 15. fejezetét. Szerinte nem véletlen, hogy Lukács három pél-
dabeszéd (elveszett bárány, elveszett drachma, tékozló fiú) által mutatja
be Isten irgalmasságát.

„Ki ez az apa, ez a pásztor és ez az asszony? Talán nem maga az
Atya, Krisztus és az Egyház? Krisztus magára vette a bűneidet, a testé-
ben hordoz; az Egyház keres téged; az Atya befogad téged. Mint egy

300 Pentekosztárion, avagy Húsvét-Pünkösdi Énektár, Nyíregyháza 2002, 9.
301 Általános kihallgatás, 2014. febr. 19.



152 Dolhai Lajos

pásztor, visszavisz téged; mint egy anya, felkutat; mint egy apa, felöl-
töztet. Először a könyörület, aztán a gondoskodás, végül a kiengesztelő-
dés. Ezek a részletek pedig azt jelentik, hogy a Megváltó a segítségünk-
re siet, az Egyház gondunkat viseli, az Atya pedig kiengesztelődik”302 

A pap mint irgalmas atya

Az irgalmas Isten mindenkinek megbocsát, de Jézus Krisztus úgy akar-
ta, hogy mindazok, akik az egyházához tartoznak, az apostoli szolgálat
által nyerjék el bűneik bocsánatát. 

Hittétel, hogy a szentség érvényességéhez szükséges a kiszolgáltató
szándékának  megegyezése  az  Egyház  szándékával  (intentio  faciendi
quod facit Ecclesia). Nem dogma, de fontos, hogy a gyóntató pap lelküle-
te összhangban legyen Krisztus szándékával. E szentség kiszolgáltatójá-
nak  tehát  egyesülnie  kell  Krisztus  szándékával  és  szeretetével.  Karl
Rahner  már negyven évvel  ezelőtt  rámutatott  arra,  hogy a  pap nem
„feloldozó-automata” (Absolutionsmaschine) a gyóntatószékben.303

A pap személye az irgalmas Jézust teszi jelenvalóvá a gyóntatószék-
ben, akin keresztül megtapasztalhatjuk az Atya végtelen jóságát. Szent
Ambrus szerint a gyóntató: „vicarius amoris Christi” (Krisztus szereteté-
nek helynöke).304 Vannak olyanok, mint például Ferenc pápa, akik in-
kább  azt  hangsúlyozzák,  hogy „a  pap,  aki  a  gyóntatószékben ül,  az
Atya helyén ül, aki irgalmasságával tesz igazságot”.305 Már Ágoston is
azt tanította, hogy „az Egyház szolgái, az irgalmasság szolgái.”306 Ezért
minden pap számára  kötelesség  és  az  irgalmasság  cselekedete,  hogy
kész legyen kiszolgáltatni ezt a szentséget.”307

302 AMBROGIO, Commento al Vangelo di Luca, 7, 207–209.
303 Vö.  KARL RAHNER, Vom  Sinn  der  häufigen  Andachtsbeichte,  in  Schriften  zur

Theologie, Bd. III, Einsiedeln 1986, 203–225.
304 AMBROSIUS, Expositio Evangelii secundum Lucam, 10, 175.
305 http://hu.radiovaticana.va/news/2016/02/03/ferenc  pápa  katekézise.  A  kutatás

ideje: 2016. 02. 03.
306 Exp. Psalm, 109.
307 W. KASPER, Irgalmasság, 192.



A szentgyónás az irgalmasság szentsége 153

Ferenc pápa példák segítségével ismételten kifejtette, hogy hogyan
kell  a  papnak gyóntatni,  az irgalmasság szentségét kiszolgáltatni:  „A
papokat emlékeztetem arra, hogy a gyóntató szék nem lehet kínzókam-
ra, csakis az Úr irgalmasságának a helye”308 „A gyóntatót mindig az a
veszély fenyegeti, hogy vagy túl szigorú, vagy túl engedékeny. Egyik
sem az irgalmasság, mert egyik sem törődik igazán az emberrel.”309 Az
egyik papszentelés alkalmával pedig így szólt az új papokhoz: „Soha ne
fáradjatok bele abba,  hogy a bűnösökkel szemben könyörületesek le-
gyetek! Legyen meg bennetek a megbocsátás képessége! Soha ne érez-
zétek azt, hogy túlzottan megbocsátotok. Az Úr nem ítélkezni, hanem
megbocsátani jött. Legyetek nagyon irgalmasok. És ha aggodalmaskod-
nátok  amiatt,  hogy  túlzottan  elnézőek  vagytok,  gondoljatok  arra  a
szentéletű papra, aki a tabernákulum előtt leborulva így szólt: Uram bo-
csáss meg, ha túl sokat megbocsátottam. De Te voltál az, aki ezt a rossz
példát adtad nekünk.”310

A pap úgy vár bennünket a gyóntatószékben, mint az emberek test-
vére, mint irgalmas, hűséges és együttérző főpap, aki együtt tud érezni
gyengeségeinkkel  (vö.  Zsid 4,15).  Azt  szoktuk mondani,  hogy a  pap
mint Krisztus képviselője gyóntatáskor hármas szerepben jelenik meg:
mint bíró, orvos és atya.311 Liguori Szent Alfonz klasszikus megfogalma-
zása szerint: a gyóntató feladata az, hogy mint atya fogadja a gyónót,
mint orvos gyógyítsa, mint tanítómester nevelje, és legyen irgalmas bí-
ró.”312 

A Trienti Zsinat a reformátorokkal szemben főleg azt tanította, hogy
a pap szerepe a gyóntatásban „actus iudicialis” (DH 1709). Ebben az esz-
tendőben, az irgalmasság rendkívüli  szentévében inkább azt hangsú-
lyozzuk, hogy amikor a gyóntató a megtérő bűnöst fogadja, atyaként
van jelen a bűnbocsánat szentségében: Isten atyai, a bűnöst szeretetébe

308 Evangelii gaudium, 44.
309 ANTONIO SPADARO, Interjú Ferenc pápával, in Jó napot! Ferenc pápa vagyok (Jezsuita

könyvek), Budapest 2013, 28.
310 Homília, 2014. május 11-én, papszentelés alkalmából. (Tőzsér Endre fordítása)
311 Vö.  CSIZMADIA ISTVÁN,  A kiengesztelődés szolgálatát bíztam rád. A pap szerepének

hangsúlyváltozásai a bűnbánat szentségének történetében, Eger 2005, 199–267.
312 M. LIGUORI ALFONZO, Pratica del confessore per ben esercitare il suo ministero, 1755.



154 Dolhai Lajos

visszafogadó jóságát, és Krisztust a jó Pásztort képviseli. Azt a Krisztust
képviseli, aki nem azért jött, hogy az igazakat hívja, hanem a bűnösö-
ket. A  Katolikus Egyház Katekizmusa szerint: „A pap, amikor a gyóntat,
olyan, mint a jó pásztor, aki megkeresi az elveszett juhot, olyan, mint az
irgalmas szamaritánus, aki bekötözi a sebeket, olyan, mint az atya, aki
visszafogadja a tékozló fiút. A „pap jele és eszköze Isten irgalmas szere-
tetének, amellyel ő a bűnös ember felé fordul” (KEK 1465). 

A gyóntatószékbe azért megyünk mindannyian, hogy egy atyára ta-
láljunk, aki segít megváltoztatni életünket. Egy atyát keresünk, aki erőt
ad az  előrelépéshez,  aki  megbocsát  nekünk Isten nevében.  Ezért  írja
Ferrer  Szent  Vince a  gyóntatók lelkületéről  papjainak a  következőket:
„Szavaidból azonban tűnjék ki, hogy nem öntelt és indulatos lélekből,
hanem inkább szerető szívből és atyai jóindulatból származnak, mint az
atya  is  sajnálkozik  megtévedt  fián,  aki  gyengeségében  elbukott,  akit
azonban kiemelni, kiszabadítani és anyai gyöngédséggel ápolni igyek-
szik.”313

Összefoglalás

A bűnbánat  szentségének szertartáskönyvében,  a  praenotanda-ban azt
olvassuk, hogy „A gyónásban a gyóntató és a gyónó együtt ünneplik új
és meggyőző módon Isten irgalmas szeretetét” (OP 10). A pap az irgal-
mas Istent,  az irgalmas Jézust  teszi  jelenvalóvá a gyóntatószékben,  a
bűnbánó ember  pedig  megtapasztalja  Isten irgalmas  szeretetét.  Aho-
gyan a tékozló fiú hazatérésekor is együtt ünnepelt az apa és a tékozló
fiú, ugyanúgy a gyónás után jelen van a hitből fakadó öröm a pap és
gyónó lelkében is. Ezt hangsúlyozza Ferenc pápa is, amikor a tékozló
fiú  példabeszédét  magyarázza:  „valahányszor  gyónunk,  Isten  átölel
minket, Isten ünnepet rendez.”314 

Nyilvánvaló,  hogy ez  az  ünnep egyúttal  hitvallás  is, mert  amikor
gyónunk, nemcsak bűneinket valljuk meg, hanem azt is, hogy hiszünk

313 VINCENZO FERRER, A lelki élet című értekezése, 13, in Az imaórák liturgiája II., Buda-
pest 1991, 1400.

314 Általános kihallgatás, 2014. febr. 18. (Tőzsér Endre fordítása).



A szentgyónás az irgalmasság szentsége 155

Isten irgalmas szeretetében és bűnbocsátó jóságában. Sőt, az ágostoni
terminológiával élve, azt is mondhatjuk, hogy a szentgyónás nemcsak
confessio peccati és confessio fidei, hanem confessio laudis, vagyis hozzátarto-
zik a hálaadás, az Isten irgalmának és kegyelmének a magasztalása is.315

Ezért az új  Ordo szerint „a megtérő, bűnei bocsánatát elnyervén, Isten
irgalmas szeretetét magasztalja”(OP 30).

Szent II.  János Pál  pápa szerint „az Egyház akkor él hiteles életet,
amikor vallja és hirdeti az irgalmasságot – a Teremtő és Megváltó leg-
csodálatosabb tulajdonságát –, és amikor az embereket az Üdvözítő ir-
galmának forrásához vezeti, melyet őriz és osztogat. Nagy segítséget je-
lent  ebben  az  Isten  igéjéről  való  elmélkedés,  és  elsősorban  az
Eucharisztia, a bűnbánat, illetve a kiengesztelődés szentségének meg-
fontolt és tudatos vétele.”316

315 Vö.  Vallomások, IX,  1;  X,  4,5–6;  vö.  a  confiteri–confessio szavak  értelméről:  A.
PELLEGRINO, Le Confessioni di S. Agostino, Roma 1972, 9–14.

316 II. JÁNOS PÁL, Dives in misericordia, 77.



LAURINYECZ MIHÁLY

A szentségi elégtétel és az igazságosság

Bevezetés

Ahogyan ebben a világban nem beszélhetünk az emberi tett valamennyi
hatásának ismeretéről, úgy nem beszélhetünk a hibás emberi cselekede-
tek esetében a teljes igazságtételről és ebből természetesen következik,
hogy nem beszélhetünk sohasem igazságos és teljes elégtételről sem. 

Nem beszélve arról,  hogy vannak olyan cselekedetek, amelyek kö-
vetkezményeit fizikailag képtelen teljes mértékben rendezni az ember,
még ha a lelki vagy bizonyos fizikai,  anyagi következményeket vala-
mennyire enyhíteni is tudja. Nem véletlen, hogy voltak olyan kultúrák,
ahol, ha valakinek megmentették az életét, az a megmentő rabszolgájá-
vá szegődött, vagy apjának fogadta az illetőt. És gondoljunk arra az ér-
velésre, amivel az Anyaszentegyház a halálbüntetéssel szemben kétsé-
geket támaszt: mondván lehet-e valaha is rendezni egy téves döntést
halálbüntetés kiszabásakor? Hiszen életet életért nem tudunk adni.

Ha az embert önmagában nézzük tehát, annak minden igazságszol-
gáltatása, hiba-rendezése töredékes, tökéletlen, mondhatjuk úgy, hogy
végső soron szimbolikussá is válhat.

Bár  ezzel  a  szimbolikus mivolttal  sem tudunk igazában kibékülni,
mert tudunk törekedni ennél teljesebb rendezésre, és mert valahogyan
az irgalmasság mellett igénye is van minden személyes kapcsolatnak
erre a szimbolikusnál tovább is lépő igazságszolgáltatására, elégtételre,
még ha mindig a méltányosság keretein belül maradunk, akkor is.

Ebből az igényből fakadóan vizsgáljuk most az elégtételnek szoros
értelemben véve a szentségi formáját, hogy együtt bontakozzon ki előt-



A szentségi elégtétel és az igazságosság 157

tünk, hogyan is próbál az ember felnőni a felelősségvállaláshoz, tettei
következményének belátásához, annak káros mivoltában rendezéséhez,
az igazságos elégtételhez.

Amikor a keresztény vallásos életben mindezeket a szempontokat Jé-
zus Krisztus áldozatára vetítve szemléljük, az ő szent és isteni mivolta
adja meg azt a méltóságot, ami végső soron az eleget eléggé teheti. De
csakis és kizárólagosan a Benne megjelenő emberi természet miatti em-
berekkel való azonossága és a benne lévő isteni természet Atyjával és a
Szentlélekkel való azonossága alapján.

Mielőtt azonban a szentségi elégtétel vizsgálatára térnénk, tegyünk
egy kis exkurzust a keresztség irányába. Amennyiben ugyanis az igaz-
ságtétel,  a  jóvátétel,  elégtétel  alapvető  szükségessége  a  bűnbocsánat
szentségében az igazságosságnak, érintenünk kell az első, legfontosabb
kiengesztelődési szentséget, a keresztséget: abban hogyan is jelenik meg
mindez. 

Annak ellenére,  hogy a keresztség teljes  és  tökéletes  bűnbocsánat,
mégsem  jelenti  azt,  hogy  híjával  lenne  az  elégtételnek.  Csak  nem  a
gyóntató által kirótt formában, hanem az igazságosság kérdéskörében.

Exkurzus: A keresztség és az elégtétel

„Nyilvánvalóan látható, hogy az isteni igazságosság indokoltan kívánja
meg, hogy egész másképpen kell e megbocsátást megkapnia annak, aki
a keresztség előtt még tudatlanságból vétkezett, mint azoknak, akik már
egyszer megszabadultak a bűn és a sátán szolgaságától, és a Szentlélek
adományait megkapták, de nem szégyellték tudatosan »Isten templo-
mát megszentségteleníteni« (vö. 1Kor 3,17)”317 A keresztségkor egy min-
dentől különböző kiengesztelődés történik, melynek alapján azok a bű-
nök bocsáttatnak meg, amelyeket még a hit ajándéka előtt,  az Istenre
való rátalálás előtt követett el az ember. Ezek megítélése egészen más
kategória, mint amit az ember már keresztelkedése után tesz, a Szentlé-
lek adományaival eltöltötten. Így más a rá vonatkozó igazságtétel kate-

317 HEINRICH DENZINGER - PETER HÜNERMANN, Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalá-
nak megnyilatkozásai, Bátonyterenye - Budapest 2004, 1690; 405.



158 Laurinyecz Mihály

góriája is.  A keresztség „hatása minden bűn megbocsátása, az eredetié
és a ténylegesé is, sőt minden büntetésé is, ami a bűnért járna. Ezért a
megkereszteltekre  múlt  bűneikért  nem kell  semmiféle  elégtételt  róni,
sőt, akik meghalnak, mielőtt valami bűnt elkövettek volna, azonnal a
mennyek országába és Isten látására jutnak.”318 Tehát kirótt  elégtételt
nem kaptak. De mégis böjtöltek, igaz, a keresztelés előtt. Miért? A kate-
kumenek több csoportban és időszakban készültek a beavató szentsé-
gek  fölvételére.  Mindezek  között  egyértelmű  volt  az  önmegtagadás
gyakorlása. Melynek fő célja a lélek megtisztítása és a bűnök jóvátétele.
A katekumenek „önmegtagadásokkal (böjt, visszavonultság, világi szó-
rakozástól, házasélettől való tartózkodás, földön alvás, cilicium, bűnbá-
nó ruha viselése) és a kapcsolatok rendezésével (adósságok megfizetése,
teljesítetlen  kötelességek  rendezése,  megbékélés  ellenségekkel)  meg-
kezdték a nagyböjti,  közvetlen előkészületet  a  keresztségre.  Volt,  aki
szétosztotta vagyonát a szegények között, elbocsátotta rabszolgáit, elen-
gedte  adósai  tartozását,  foglyokat  váltott  ki,  jótékony alapítványokat
tett.”319 Tehát  a  múlt  rendezése,  az  igazságosság  szempontja  volt  az
alapja annak a felkészítő böjtnek és önmegtagadásnak, nem egyszer jó-
vátételnek, ami bizony néha nagyon kemény is volt, hiszen az egész élet
megváltoztatása és sokszor oly bűnök rendezésének kérdése állt fenn,
mint gyilkosság, nagy vagyoni károkozás, emberi sorsok megkeserítése.
Ezek rendezése néha egész élet hosszáig is tartó események is lehettek.

Az igazságosság teológiája a vallásosság és a bűnbocsánat tükrében

Látjuk tehát, hogy alapjában már a keresztség mindent eltörlő kegyel-
ménél is megjelenik az irgalmassággal párhuzamosan az igazságosság
kérdése, de még mélyebben kibontja ezt a kérdéskört általánosságában
Gál Ferenc a következő szavaival: „Isten mint az erkölcsi rend forrása és
őre akarja, hogy a jó megkapja jutalmát, a rossz büntetését. Ezt az örök
rendet érvényesíti végrehajtó igazságossága. (…) Isten nem sértené meg

318 Uo. 1316; 343.
319 DIÓS ISTVÁN,  Katekumen, in Magyar Katolikus Lexikon 6. (szerk. DIÓS ISTVÁN), Bu-

dapest 2001, 322–323, 323.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 159

az igazságosságot, ha (…) éppen úgy megbocsájtana büntetés kirovása
nélkül is, természetesen, ha megvan az előzetes bánat. Saját igazságos-
sága nem engedné, hogy bánat nélkül elengedje a bűnt, hiszen aki vét-
kezett, szembefordult vele és kizárta magát szeretetének áldásaiból. A
megtorló igazságosság mértéke is maga Isten. Titok előttünk, hogy mi-
kor és miért ró ki gyógyító büntetést, kinek tartogat végleges megtorlást
vagy miért enged egyiknek többször is időt a bánatra, mint a másiknak.
Annyi bizonyos, hogy minden esetben és egész terjedelmében érvénye-
síti  gondviselő igazságosságát… Bennünk az igazságosság és szeretet
két  külön  erény,  Istenben egy  képesség.”320 Tehát  eltekinthetne  Isten
bármiféle igaz és jogos büntetéstől, nem teszi. Nem biztos, hogy az igaz-
ságosság igényének felfüggesztése miatt.  Hanem esetleg más értékek
megvalósítása miatt, ami a megtérő javára lehet.

A bűn mértéke, súlya különleges kérdésként jelenik meg az erkölcs-
teológusok kérdésvilágában, de minden jól képzett keresztény is hamar
fölteszi magának ezt a kérdést, amikor szentgyónásról van szó. Mit kell
meggyónnom? Mi a bűnöm? Meggyónandó halálos bűnöm? A definíció
szerint mindazt, amit tudva és akarva súlyos dologban követtem el Is-
ten akarata ellen. De ennek pontos kielemzésére hogyan juthatunk el?
Sőt, ha azt vesszük, hogy minden bűn valamilyen formában tényleges
el- vagy szembefordulás Istennel, így az ahhoz méltó megvallásnak, de
büntetésnek, rendezésnek is megfelelőnek kell lennie. Ebben aztán ha-
mar „túlzásba” kerülhet az ember. Olyan túlzásba, amelynek mércéje az
az alázat, amely felismeri, hogy Isten különleges szeretetének elutasítá-
sa minden esetben súlyos vádként nehezedhet reá. Mint az elsőszülött
halálának szomorúsága, azzal mérhető egybe ennek a vádnak a terhe.
És mivel ilyen nagy ez a teher és a megváltás annyira csodálatosan fen-
séges ajándék, ezért a kérdéskör kikerülhet az igazságosság témaköré-
ből.

„Mint erkölcsi erény, az igazságosság az igaz középben van. A peni-
tencia (bűnbocsánat) viszont nem ebben áll, sőt, bizonyos szempontból
épp túlzásban van, Jeremiás szavai szerint /Jer 6,26: Öltözz szőrruhába,
népem leánya,  és feküdj hamuba. Gyászolj,  ahogy az elsőszülött  fiút
szokták, keservesen sírva, mert hirtelenül ránk tör a pusztító. Vagyis a

320 GÁL FERENC, Istenről beszélünk, Budapest 1969, 218.



160 Laurinyecz Mihály

penitencia (bűnbocsánat) nincs az igazságosság fajai között.”321 A fen-
tebb is említett halál-okozást visszacsinálni nem lehet, hozzá méltó bá-
nat csak a gyász, az örök elveszítése. De van ebben is feltámadás!

A bűnnel felboruló igazságosságot rendezni lehet és kell. Restituálni,
újból helyreállítani. De annak földi mivolta csak provizórikus lehet. Za-
vartalan, végleges rendet és kiegyenlítettséget bűn és elégtétel, bűn és
jóvátétel között nem tehet az ember. Erre képtelenek vagyunk mi, em-
berek. Krisztus az, aki végleges rendet tud tenni.

„Az igazságosságot soha nem lehet egyszer s mindenkorra »hely-
reállítani«, véglegessé tenni. Mindig ismét (iterato) létre kell hoz-
ni, ’helyre kell állítani’.  A ’kiegyenlítődéshez való visszatérés’ –
amellyel  Tamás szerint  bekövetkezik  a »restitutio« – véget nem
érő feladat. Ez azt jelenti, hogy az igazságosság aktusának szerke-
zetében az emberi együttélés dinamizmusa fejeződik ki. Ha a ki-
egyenlítő igazságosság alapvető cselekedete a ’helyreállítás’,  ak-
kor  ezzel  azt  is  kimondtuk,  hogy  lehetetlen  megteremteni  az
emberek között egy végleges ideális állapotot. Az ember és világa
alaptermészetéhez hozzátartozik az átmenetiség, a nem végleges,
a provizórikus, az állandó »javítgatás«. Az a törekvés, amely za-
vartalan, végleges rendet akar teremteni a világban, szükségsze-
rűen embertelenséghez vezet.”322

Szent Tamás a vallásosság alaptípusát elemezve kapcsolja ahhoz a peni-
tenciának, a bűnbánatnak a határtalanságát, bár kifejezetten nem említi,
hogy annak okozója a bűn felmérhetetlen kárától függne, ahogy ezt Jo-
seph Pieper Szent Tamás elemzésében kifejti.323 A bűn minden esetben
egy általános és igazságos rendet sért meg, azt a rendet, amelyet Isten
felajánl az embernek a szövetségben. Ezt rendeznie kell az embernek,
amire az egyház tanításának kezdeteitől fogva kísérlet történt a kien-
gesztelésnek akár a római jogban használatos nyelvének kifejezésével,

321 „Praeterea, iustitia, cum sit virtus moralis, consistit in medio. Sed poenitentia non con-
sistit in medio, sed in quodam excessu, secundum illud Ierem. VI, luctum unigeniti fac tibi,
planctum amarum. Ergo poenitentia non est species iustitiae.” S. THOMAE AQUINATIS, Sum-
ma Theologiae III. 85. q. 3 art. 2.

322 JOSEPH PIEPER, A négy sarkalatos erény, Budapest 1996, 83.
323 Uo. 104–109. 



A szentségi elégtétel és az igazságosság 161

akár a legnagyobb klasszikus ókori teológusok írásaiban (például Ter-
tullianus,  Cyprianus,  Ambrus és  Jeromos).324 De az újkori  teológia is
összefoglalóan ír erről a lelkületről, amelynek fontos eleme az engeszte-
lő lelkület. A bűn nem maradhat következmények nélkül, természete-
sen az őszinte bánattal és a megátalkodottság, a vakmerő bizakodás el-
utasítása mellett. És ez csak áldozattal történhet.

Az ideig tartó büntetés, a tisztítótűz; a búcsú és az elégtétel viszonya

Igen sok teológiai hely foglalkozik az ideig tartó büntetések kérdésével,
megkülönböztetve a bűn megbocsájtását,  és a büntetés elengedését.325

Erre utal  Gál Ferenc is számtalan dogmatikus művében, amelyekben
már nem csak a hagyományos tanítás jelenik meg,326 ami a  Katekizmus
szerint „a teljes lelki egészség”327 visszanyeréséhez kell,  ugyanis Isten
elengedhetné irgalmasságában az ideigtartó büntetést is,  a kérdést az
érdemszerzés témájára is átvezeti a teológus. „…Az élet szenvedéseiben
nem kell okvetlenül az ideigtartó büntetésekre gondolnunk. Megérthe-
tők abból is, hogy a földi élet a küzdelem és érdemszerzés időszaka.” 328

Az ő szemlélete sajátosan keresztény antropológiai arra vonatkozóan,
hogy a megbocsájtás után még mi is marad hátra, ami tisztulandó? „Ha
az örök életet úgy fogjuk fel, mint az ember célhoz érését és tökéletessé-
gét, akkor a tisztulásban sem elég a bűntől és a büntetéstől való szaba-
dulást látni. Inkább mint pozitív folyamatot kell tekintenünk, elsősor-
ban úgy, mint a szeretetnek a tisztulását és teljesedését… még a legtöbb
jóindulatú ember is utolsó órájáig magán viseli az ösztönösség, az ön-

324 GÁL F., Elégtétel, in  Magyar Katolikus Lexikon  3. (szerk.  DIÓS I.), Budapest 1997,
21‒22.

325 ALSZEGHY ZOLTÁN, A gyónás, in  Teológiai  zsebkönyvek 7.  (szerk.  SZABÓ FERENC),
Szeged 1994, 107.

326 GÁL FERENC,  Az üdvtörténet misztériumai, Budapest 1967, 201: „A kegyelem álla-
pota mellett megmaradhat a bocsánatos bűn, a teremtményekhez való rendezetlen
ragaszkodás és terhelheti a bűnökért járó ideig tartó büntetés, amit nem vezekelt le
földi szenvedéssel és jócselekedettel.”

327 A Katolikus Egyház Katekizmusa, 1459; 398.
328 GÁL F., A teremtett és megváltott ember, Budapest 1970, 130.



162 Laurinyecz Mihály

zés, a hiúság és a szeretetlenség jegyeit. Éppen az ilyen fogyatkozások-
tól kell megtisztulnia, hogy méltó legyen Isten színelátására…”329

Ami még megmaradt, ami nem rendezett a bűn következtében úgy
tűnik, hogy a teológusok szerint is elég nehezen körvonalazható. Karl
Rahner is csak általánosságban utal erre a megmaradtra: „A vezeklés ki-
rovásának oka az,  hogy a keresztség utáni bűnbocsánat nem minden
esetben  jelenti  egyben  a  bűn  minden  következményének  és  minden
büntetésnek az eltörlését is”330 G. Koch próbálja pontosítani azt a szem-
pontot, ami alól nem mentesíti az Isten az embert: „javára szolgáló bün-
tetésként meghagyja azokat (vö. Ter 3,14–19; 2Sám 12,13 sköv.). Isten azt
akarja, a kegyelem által lehetővé tett cselekedetek révén az ember aktí-
van részt vállaljon a bűnnek és a bűn következményeinek megszünteté-
sében (például böjt vagy a felebaráti szeretet cselekedetei által:  vö.  Iz
58,1–12.) Bibliai alapokon nyugszik tehát az a gyakorlat, hogy a bűnbo-
csánat szentségének is része az elégtétel.”331 

Alszeghy Zoltán egyszerűen azt írja erről a szükséges és rendezendő
helyzetről: a bűnhődés szükséges, ennek eleget kell tenni.332 Ami itt kü-
lönleges,  az a korábban jelzett szerint a keresztség utáni állapot. Aki
már felismerte Isten szeretetét és úgy követ el bűnt, az nagyobb hibát
vét, mint aki ezt keresztsége előtt tette. A megtérés után már nem csak a
bűnt követi  el  az ember,  hanem meg is szomorítja  a Szentlelket.  „…
megszomorították  a  Szentlelket  (vö.  Ef 4,30),  és  nem  átallották  Isten
templomát megszentségteleníteni (vö. 1Kor 3,17). …Innen kiindulva le-
het felfogni a tisztítótűz és az elégtétel értelmét.”333

Ide kell kapcsolnunk egy rövid megjegyzés erejéig a búcsúk fogalmát
is, amelynek fordulópontja az a feltételezés, hogy bizonyos esetekben az
igazságos büntetés, mikor őszinte a megbánás és ténylegesen elkezdő-
dött az engesztelés, „a további szigor csak ártana (2Kor 2,7).” Természe-
tesen nem eltávolodva az igazságosságtól, hiszen az elengedés alapja,

329 UŐ, Az örök élet reménye, Budapest 1974, 176–177.
330 KARL RAHNER -  HERBERT VORGRIMLER, Bűnbánat  szentsége,  in  Teológiai  kisszótár

(szerk. K. RAHNER - H. VORGRIMLER) Budapest 1980, 78–84, 80.
331 G. KOCH, i. m., 142‒143.
332 ALSZEGHY Z., i. m., 93.
333 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Büntetések, in UŐ, i. m. 87.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 163

hogy „a vértanúk fogságuk és kínjaik érdemét értük felajánlották”, de
ezzel „a búcsú előkészítésében új fontos lépés történt, mert ez az eljárás
mutatja, hogy az Egyház az egyik hívő elégtételét a többiek javára for-
díthatja.”334

Kicsit furcsának hangzik a régi egyház fogalmi megkülönböztetése,
amely „… ígért (…) a búcsú révén ’teljes, teljesebb, legteljesebb bocsána-
tot’.”335 De hát nem véletlen, hogy komoly átalakulásokkal találkozha-
tunk a kérdés gyakorlati megnyilvánulásaiba. A lényeg, hogy az ember
nem egyszer s mindenkorra lezárt egység sem a megtérésében, sem a
bűnösségében.  Szüntelen  fejlődés,  mélyülés,  tudatos  elköteleződés,
minden elhatározás mellett szükségeltetik: „… a halálos bűn megbáná-
sa és megbocsátása után is szükség van további megtérésre, hogy az Is-
tennel való egyesülés behatoljon a lelki élet nem teljesen tudatos, nem
teljesen megfontolt, eredetileg talán észre sem vett zónáiba is.”336

Ez a folyamat bizony nem feltétlenül záródik le az ember haláláig.
Így magától értetődő annak a kérdése, hogyan történik a végső igazság-
szolgáltatás? Gál Ferenc óv attól,  hogy mechanikusan, vagy-vagy vá-
lasztási lehetőségként értelmezzük a földi kiszabott elégtételnek, illetve
a tisztítóhelyen történő megtisztulásnak a lehetőségét. Nem egyházjogi
kategóriában gondolkodik Gál Ferenc búcsú és elégtétel kérdéskörében,
mivel a túlvilágon az egyházjog már nem hatályos. Létezik viszont az
egységes titokzatos Test, illetve a Jegyes és a Vőlegény kapcsolata: „A
búcsú engedélyezése nem azt jelenti, hogy az egyház elengedi a meg-
holtak bűnét vagy büntetését, hiszen ők már nem tartoznak az egyház
joghatósága alá. De mint Krisztus jegyesének joga van ahhoz, hogy egy-
egy tagjának az ügyét Isten előtt a magáévá tegye, és ennek imájában s
az áldozat bemutatásával kifejezést adjon.”337 Éppen ezért nem foglalko-
zik a teológus ennek a búcsúknak a mértékével. Elegendő számára az,
hogy a hatás biztos, a cél pedig a személyes tökéletesség kialakulása
akár itt a földön, akár a túlvilágban.338

334 ALSZEGHY Z., i. m., 106.
335 Uo. 109.
336 Uo. 110.
337 GÁL F., Az örök élet, 179.
338 Uo.



164 Laurinyecz Mihály

Jézus elégtétele és annak viszonya az emberi elégtételhez

A megváltásban megnyilvánuló isteni szeretet és az Istennel való kien-
gesztelődés Jézus Krisztus személyén keresztül történik meg. Ő minden
Isten és ember közötti esemény meghatározó üdvtörténeti résztvevője.
Természetes, hogy a keresztség után elkövetett bűnök kiengesztelésére
és rendezésére vonatkozóan az ő szerepe elsődleges. „Nem is lehet az
elégtételünk olyan, amit a bűneinkért fizetünk, hogy az ne Jézus Krisz-
tus által történjék. Mert mi, akik a magunk erejéből, mint ami a miénk,
semmit sem tehetünk, az Ő közreműködésével, ’aki minket megerősít,
mindenre képesek vagyunk’ (vö. Fil 4,13) […] Őbenne tudunk érdeme-
ket  szerezni.  Őbenne  tudunk  elégtételt  nyújtani,  Őbenne  teremjük  a
’bűnbánat méltó gyümölcseit’ /Lk 3,8/ És akik így Őbelőle erőt meríte-
nek, azokat Ő ajánlja fel az Atyának, s Őáltala is fogadja el az Atya /13.
kánon/.”339 Ennek az engesztelő, jóvá tevő hatalomnak az alapja a Krisz-
tus isteni mivoltában való teljesség, amibe belevon minket, Titokzatos
Testének tagjait is.340 Tehát Krisztus elégtétele miatt fogadja el a miénket
az Isten.341 Belekapcsolva ebbe az egész Egyház tevékenységét, de teljes
és pontos mértékben ennek az arányát, tényleges hogyan voltát nem is-
merjük.342 Mindez a hit által, Krisztus kegyelmében történik.343 A Jézus
Krisztus  kegyelmétől  hordozott  elégtétel  elfogadása  van  biztosítva
(lásd: satisfactio de condigno, D 922, 1077).344 Ennek az engesztelésnek az
alapja az azonosulás a hívő és Krisztus között, a Krisztus-követés sajá-
tos megvalósulása.345 Gál Ferenc szerint tulajdonképpen ez szükségsze-
rűen  nem is  valami  plusz  szenvedés  bizonyos  esetben,  „hanem  (…)
hogy az élet megpróbáltatásait úgy vegyük, mint Krisztus sorsában va-

339 H. DENZINGER - P. HÜNERMANN, Hitvallások… 1691. 405.
340 GÁL F., Az üdvtörténet, 130.
341 Uo. 182.
342 Uo.
343 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Elégtétel, in UŐ, i.m. 146-147; lásd még A Katolikus

Egyház Katekizmusa 1459‒1460, 303.
344 GÁL F., Elégtétel, in Magyar Katolikus Lexikon…, 21.
345 A Katolikus Egyház Katekizmusa, 1460, 398.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 165

ló részesedést. Ebben a helytállásban alakul ki bennünk a hozzá való
hasonlóság, aminek csíráját megkaptuk a kegyelemben.”346

Különleges kérdése ennek a krisztusi áldozatnak a Kolosszei levél első
fejezet 23. verse, mostani vizsgálódásunkon túlmegy ennek a részletes
elemzése, de elgondolkodtató: mi hiányozhat még ebből az áldozatból,
amit mi kiegészíthetnénk?

Az elégtétel szóhasználata

A kifejezés használatában már önmagában teológiai és pasztorális-szent-
ségtani tartalommal találkozunk. A legáltalánosabban használt kifejezést
természetesen az „elégtétel”, ha pedig szoros értelemben vesszük a bűn-
bocsánat szentségére vonatkoztatva, akkor „szentségi elégtétel”-ről be-
szélünk. A „vezeklés”347 „jóvátétel” „vezeklés jellegű cselekedet”348 „ön-
ként vállalt vezeklő cselekedet”349 „büntetésből végzendő cselekedet”350

„megbánás némi jóvátétele”351 „Istennek nyújtott kárpótlás”352 „a sére-
lem jóvátétele”353 „önmagunk fenyítése”354 „szabadulás a nagyobb bün-
tetéstől”355 „ideigtartó büntetések lerovása”356 „orvosság”357 „a bűnhődés
szükségességének eleget tétele”358 kifejezések nagyon szépen bemutatják

346 GÁL F., A kinyilatkoztatás fényében, Budapest 1971. 221.
347 SCHÜTZ ANTAL,  Dogmatika. A katholikus hitigazságok rendszere főiskolai és magán-

használatra, Budapest 1923, II. köt. 404.
348 ELŐD ISTVÁN, Katolikus dogmatika, Budapest, 1978, 588.
349 SCHÜTZ A., i. m., uo.
350 MIHÁLYFI ÁKOS,  Az emberek megszentelése (Szentségek és szentelmények). Egyetemi

előadások a lelkipásztorkodástan köréből, Budapest 1921, 165.
351 Uo.
352 MÜLLER LAJOS, A penitenciatartás, Budapest, 1928, 163.
353 Uo.
354 Uo.
355 Uo.
356 ELŐD I., i. m., 588.
357 CCEO 732. kán. 1. §, in HOLLÓS JÁNOS, Jegyzetek a Keleti Egyházak Törvénykövéhez.

I. Teljes szöveg fordítása, Téglás 2003, 223.
358 ALSZEGHY Z., i. m., 93.



166 Laurinyecz Mihály

az adott szövegkörnyezetben, mit is értettek alatta teológus használói.
Külön tanulmány tárgya lehetne mindezeknek az összehasonlító és ösz-
szegző vizsgálata, ami túlmutat jelen tanulmányunkon.

Definíciók (nem szentségi és néhány ökumenikus fogalom-
használatban is)

Sokfajta meghatározással találkozunk, ahogyan a szóhasználatból is kö-
vetkeztetni tudunk azokra. Most próbáljuk egy összegző meghatározás
alapjait összegyűjteni.

„Végül a pap a megtérőnek elégtételt szab ki, amely ne csak a múlt
jóvátétele legyen, hanem egyben segítse az új életben, és adjon orvoslást
a gyarlóságra.” A szertartáskönyv ’Általános tudnivalók’ (18. sz.).359

„Elégtételt adva a bűn által megsebzett ember Isten kegyelme által el-
kötelezi magát arra, hogy jóvátegye bűneit, illetve bűnei  következmé-
nyeit  Istennel,  önmagával  és  embertársaival  szemben”360 Olvassuk  a
dogmatika lexikonában. 

Vagy: „A büntetésből végzendő cselekedet, melyet a gyóntató ad fel
a gyónás szentségében a bűnös által elkövetett megbántás némi jóváté-
tele gyanánt.”361

„Elégtétel alatt azt az Istennek nyújtott kárpótlást értjük, amellyel az
ő jogain és dicsőségén vétkeink által ejtette sérelmet jóvátesszük s ma-
gunkat  fenyítve  ezzel  egyben a  nagyobb büntetésektől  szabadulni  is
igyekszünk.”362

„Az ember önként vállalt vezeklő cselekedetekkel tud Istennek elég-
tételt szolgálni.”363

359 Uo. 94.
360 G. KOCH, i. m., 142.
361 MIHÁLYFI Á., i. m., 165.
362 MÜLLER L., i. m., 163.
363 ScHÜTZ A., i. m., 404.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 167

„Elégtételnek  mondjuk  a  feloldozó  által  kiszabott  vezeklés-jellegű
cselekedeteket, amelyeknek célja a bűnösség és örök büntetés eltörlése
után fennmaradt ideigtartó büntetések lerovása.”364

Keleti Kódex: „A gyóntató adjon a betegségre megfelelő orvosságot a
bűnbánat alkalmas cselekedeteinek kiszabásával.”365

„A bűnbánat szentségének az a része, a megigazult embernek az az
erőfeszítése, amellyel a Krisztusban vetett hittől és kegyelemtől indíttat-
va igyekszik a bűnnel megsértett isteni szentséget engesztelni.”366

Swietlow ortodox teológus szerint: „Kialakítani önmagunkban Jézus
Krisztust és a Megváltóval azonosulni az engesztelő áldozat felajánlásá-
ban.”367

„Elégtétel: a katolikus teológiában azt a kegyelemből fakadó erkölcsi
törekvést jelenti, hogy a Jézus Krisztusban való hit által és az ő kegyel-
mében adjunk elégtételt Istennek (akit a bűnnel jóságában és szentségé-
ben  megsértettünk)  egy  olyan  tettel,  amely  kifejezésre  juttatja  Isten
szentségének elismerését és tanúskodik róla.”368

Református szöveg: „Rózsai Tivadar Lelkigondozástan című munkájá-
ban az egyéni bűnbánat részeinek klasszikus meghatározásairól a kö-
vetkezőket írja. Az Ige sorrendje a gyónásban a következő: első a satis-
factio  (az  ige  fegyelmező  erejében),  az  elégtételadás,  Jézus  Krisztus
megváltó, üdvszerző áldozata, amely feltétel nélküli.”369

„…a vezeklésben …eszközévé váljunk a szenvedés elfogadása által
annak, hogy Isten bennünk a tulajdon képe mását alakítsa„370

Az elégtétel tehát igazságszolgáltatás, szimbolikus tett, bekapcsoló-
dás Krisztus engesztelő áldozatába, egyöntetű vélemény szerint a szent-
gyónás része. Vagyis ahhoz szükségképpen, bár nem érvényességi for-

364 ELŐD I., i. m., 588.
365 CCEO 732. kán. 1. §, in HOLLÓS J., i. m., 223.
366 GÁL F., Elégtétel, in DIÓS I., i. m., 21.
367 Vö.  idézet:  A.  BUKOWSKI,  Die  Genugtuung  für  die  Sünde  der  Auffassung  der

russischen Orthodoxie, 107; vö. 110; in BERNARD HÄRING, Krisztus törvénye I. 451.
368 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, i. m., 146–147.
369 JOÓB MÁTÉ, A békesség élménye (doktori disszertáció), kéziratban, 67; http://teol.-

lutheran.hu/tanszek/driskola/images/pdfek/joob_diss.pdf a kutatás ideje: 2016. 01. 15.
370 ALSZEGHY Z., i. m., 104.



168 Laurinyecz Mihály

mában tartozik, kivéve, ha a szándékot tekintjük. Vagyis ha valaki eleve
elutasítja az elégtételt, az egy olyan hozzáállásról tesz tanúságot, ami
megkérdőjelezi magának az egész szentgyónásnak mivoltára vonatkozó
hitét, így az elégtétel elfogadásának és megvalósításának eleve megta-
gadása áttételesen kérdőjelezheti meg a gyónás érvényességét. Az elég-
tétel érvényességet befolyásoló szempontját senki nem írta le szó sze-
rint.  Kutatás tárgya lehetne annak vizsgálata, mi történt a keresztény
ókorban, ha valaki megszegte a penitenciatartás előírásait? A mai pasz-
torális gyakorlatban előkerül annak kérdése, mi van akkor, ha a gyónó a
következő szentgyónásban azt mondja, hogy nem végezte el a peniten-
ciát… Általában aki már gyónik, az eleve nem zárkózik el az elégtétel
teljesítésétől, leginkább feledékenységről, vagy ha sajátos jellegű elégté-
telről van szó, annak amiatti elmaradásáról szokott szó lenni.

A fogalomtörténet terhei

A történelem bizony bőségesen hozott példát arra, hogy ha érdemről,
előnyről és annak vallásos viszonyáról van szó, akkor a lelki, szellemi
síkon történő dolgok, melyek a hit  és annak következménye függvé-
nyei, a gyarló emberi könnyen tévutakra juthat. Ennek tipikus példája a
reformáció és az azt körülvevő viták kérdése. Nem véletlen, hogy a kor-
hoz kötött vallásos mentalitás ezen a téren nagyon jól megmutatkozott,
amelynek megértését az adott kor szellemiségén belül érhetjük csak el:
„Nem szabad megfeledkezni arról, hogy az elégtétel, az engesztelő ál-
dozat stb. képzetei korhoz kötött képzetek, vagyis csak bizonyos szel-
lemtörténeti  és  kulturális  viszonyok között  segítik  elő  ténylegesen a
megértést,  de súlyos félreértéseket is előidézhetnek...”371 Alapvető ve-
szély, hogy eltávolodik az elégtétel gyakorlata Krisztus személyétől és
kizárólagosan az ember saját erőfeszítése eredményének tekinti az elég-
tétel teljesítésében megvalósuló következményeket.372

371 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Elégtételelméletek, in  Teológiai kisszótár (szerk. UŐ)
Budapest 1980, 149.

372 G. KOCH, Elégtétel, in W. BEINERT, i. m., 142–143.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 169

A reformátorok „becsülték és ajánlották a vezeklésnek a Szentírásban
leírt formáit, de tagadták, hogy szükségesek vagy kötelezőek volnának.
Különös módon támadták a hagyományos felfogást,  amely szerint az
elégtétel elősegíti a bűnök megbocsátását; szerintük ez a tanítás azt je-
lentené, hogy a bűnös ember ki tudja erőszakolni vagy meg tudja vásá-
rolni Istentől a megigazulást. A protestantizmusnak a vezeklő elégtétel
ellen folytatott harca tehát voltaképpen az ’egyedül a hitből’ való meg-
igazulás tételének egyik következménye. Ez érteti meg a trentói zsinat
magatartását is, amely elsősorban a protestáns vitairodalom vádjait uta-
sítja vissza.”373 Úgy érezték „a hitújítók, hogy …a keresztény ember en-
gesztelő tevékenysége megrövidíti, korlátozza Krisztus engesztelő áldo-
zatát és kisebbíti annak kultikus értékét.”374 Katolikus teológiailag nem
megalapozott ez a látásmód, hiszen csupán az igazságosság gyakorlati
következményeiről lenne itt szó, természetesen, amint föntebb láttuk, az
isteni irgalmasság bármikor mindent elengedő kegyelmének szem előtt
tartásával.

A szentségi elégtétel – mint kirótt elégtétel 

A fogalomhasználatban már utaltunk arra, hogy beszélhetünk engeszte-
lésről,  amely  egy  tágabb  fogalom,  jelen  vizsgálatunkban  egy  olyan
szentségtani összetevőről van szó, amely a pap tevékenységéhez köte-
lességszerűen tartozik hozzá. Tehát nem alternatíva, nem ajánlás, ha-
nem  a  szentség  kiszolgáltatásakor  kötelező  rész,  bár  azt  már  láttuk,
hogy ennek kötelező mivolta a törvényességhez és nem az érvényesség-
hez  szükséges:  „Teljhatalmánál  fogva  a  papnak  joga  és  kötelessége,
hogy (...) jóvátételt szabjon ki.”375

373 ALSZEGHY Z., i. m., 96.
374 B. HÄERING, i. m., 452.
375 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Bűnbánat szentsége, in UŐ, i. m., 87.



170 Laurinyecz Mihály

Az elégtétel és a feloldozás időbeli viszonya

„Mióta a feloldozást nem az elégtétel elvégzése után, hanem mindjárt a
bűnvallomás után adja meg a pap, az elégtétel lassan elsorvad, és szinte
csak szimbolikus értéke van, gyakran csak egy kis ima elmondásában
áll,  amit  senki  sem tarthat  súlyos vétek méltó  büntetésének.”376 Ez  a
mondat a jelenlegi igen enyhe gyakorlat megnyilvánulásában sejteti a
méltatlanságot, az igazságtól való eltávolodás veszélyét.

Fel kell ismernünk, hogy az egyház élete során épp ezeknek a szent-
ségi összetevőknek a fogalmakban is gazdag és nem kizárólagos tartal-
mú és súlyú használata miatt azzal egybefonódik, és sokszor áttételesen
jelenik meg az a teológiai üzenet is, ami a bűnbánattartásban megnyil -
vánul. Vagyis: a vezeklés kiszabása, annak elvégzése és a bűnös vissza-
fogadásának, a feloldozásnak időbeli viszonyának kérdése. Gondoljunk
csak a tíz leprás történetére, akiket Jézus elküld a papokhoz, s útközben
megtisztulásukat tapasztalva egy visszatér Jézushoz,  neki hálát adva,
de közben megsértve a mózesi törvényt, mely alapján neki a papi gyó-
gyulásról szóló igazolás kiállítása nélkül nem lett volna szabad akárho-
gyan közlekednie a közösségben. És Jézus hiányolja: csak ez az egy ide-
gen (szamaritánus) jött vissza hálát adni, végül is félre téve a törvényi
előírást?377 Úgy tűnik, hogy az egyház gyakorolja nem egyszer ezt a Jé-
zusra jellemző hozzáállást,  ami nem mindig következetes a kegyelem
időben emberi viszonyultatásában. Gondoljunk csak például a vértanú
katekumenekre, akik még megkeresztelésük előtt részesülve a vértanú-
ságban, teljesen az egyház tagjaiként tartatnak később is számon és akár
vértanú szentként is tisztelik őket.378

A katekumenek már vizsgált szempontjai, amely a keresztség előttre
teszi a vezeklést az addigi bűnökért még érthető, de volt az Egyház tör-
ténetében olyan szigorú szemléletmód is, mely még a kiengesztelődés
után is komoly és tartós vezeklést szabott meg. „Később mindinkább az
a gyakorlat kezdett általánossá válni, hogy csak a halálos ágy mellett

376 ALSZEGHY Z., i. m., 98.
377 Vö. Lk 17,11–19.
378 DiÓS I., Kínai vértanúk, in Magyar Katolikus Lexikon 6, 790791, Vu Péter (†1814. XI.

7.), Csang Dapeng József (†1815) kínai katekumenek.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 171

vagy magas korban könyörögtek a kiengesztelődésért s ez főképp az-
után lett így, hogy a már bekövetkezett kiengesztelődés után is tartós
vezeklést vezettek be (mint amilyen a házasélettől való eltiltás életfogy-
tiglan) A 6. században szakítanak ezzel a rigorizmussal…”379 

A penitencia kiszabásának helye egyfajta jogi szemléletet is sugall:
„először a bűnvallomás történik, majd a büntetés kiszabása, aztán az ir-
galmasság fölmentő ítélete a feloldozásban.”380

Az elégtétel tartalma

Számtalan és színes, sokszor részletekben is elvesző példával találko-
zunk a kirótt elégtételek tartalmára vonatkozóan. Volt még a kezdetek-
ben gyászruha hordása, bizonyos liturgikus helyekről való kitiltás, vagy
helyen lét megszabása, böjtök, némaságra ítéltetés, leborulási formára
ítéltetés a közösségben.381 Előírt imádságok elvégzése, könyörgések el-
végzése, kiutasítások.382 Önmegtagadások általában a böjt formájában,
kenyéren és vízen, manapság találkozunk lelkipásztorok által ajánlott
formákkal: italban, dohányzásban való megtartóztatás. Jócselekedet, az
irgalmasság cselekedetei, nevelési szempontú elégtétel a jó szándék ki-
nyilvánítása, abortusz esetén komoly összeg felajánlása nevelési célra,
például katolikus iskolába. A helytelen elégtétel: manapság épp a nyil-
vános penitencia feladása, amely lehet egyfajta indirekt gyónási titok
megsértése is. Vagy a túl szigorú elégtétel, egész életre szóló elégtétel,
vagy túlságosan sokrétű elégtétel kiszabása.383

Természetesen a betegekkel és a haldoklókkal kivételesen kell bánni,
ahogy ez kezdetektől fogva jellemző volt az Egyház életében.384 Sajáto-

379 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Bűnbánat szentsége, in UŐ, i. m., 83.
380 IvANCSÓ ISTVÁN, Az elégtétel, in Erkölcsteológiai munkák I., Erkölcsteológiai szimpozi-

on kiadványa, SZAHIF Erkölcsteológiai Tanszék, Nyíregyháza 2006, 89–103, 96.
381 ERDŐ PÉTER, Az  ókeresztény  kor  egyházfegyelme,  in  Ókeresztény  írók, V.  (szerk.

VANYÓ LÁSZLÓ), Budapest 1983, 274.
382 Uo. 131.
383 IVANCSÓ I., i. m., 99.
384 Vö. GÁL F., Az üdvtörténet, 182.



172 Laurinyecz Mihály

san fejlődött ez az irgalmas helyzet addig,  hogy az elégtétel  egészen
háttérbe kerülhetett korunkra, de ez értelemvesztést, értékvesztést is je-
lenthet: „A bűnbánat szentségére ma egészen a gyónás, vagyis a bűnök
bevallása nyomja rá a bélyegét, és szinte ez maga vezeklés lett: a beval-
lás szégyene vezeklés a bevallott dologért.  [...]  Ahol a vezeklés nincs
kapcsolatban a bűnnel és ahol többé-kevésbé mechanisztikus vagy lega-
lisztikus módon rónak ki rövidebb vagy hosszabb imákat, ott nem isme-
rik fel ennek az elégtételnek az értelmét.”385

Korunk embere nem annyira a bűn súlyához igazítja az elégtételt, ha-
nem inkább a gyógyító jelleget tartja szem előtt.386 Ezért messze nem
olyan súlyosak, sokkal személyre szabottabbak és az adott nevelési elv-
hez igazodóak. Vagy úgy is mondhatjuk, hogy ez egy pluralista társa-
dalom pluralista elégtétel-csomagja, mivel a bűnbánatba „beletartozik
az ember pluralitásának elismerése, ami a cselekedetek pluralitását kö-
veteli meg (külső és belső vezeklés, hit és szeretet, jóvátétel...)”387 Jó pél-
dák erre a modern kori lelkipásztorok által megfogalmazott elégtétel-
ajánlások.388

Ez a modern szemlélet azért magába foglalja a klasszikus kategória
gyakorlati megvalósítását:

„Az elégtételnek meg kell felelnie a bűnök jellegének és számának.
[…] Visszaadni a lopott holmit, helyreállítani a megrágalmazott jó-
hírét, jóvátenni a sértéseket […] Az elégtétel, amit a gyóntató kiró,
legyen kapcsolatban a bűnbánattartó személyes helyzetével és moz-
dítsa elő annak lelki javát. Meg kell felelnie, amennyire lehetséges,
az elkövetett bűnök természetének és súlyosságának. Az elégtétel
lehet imádság, valami felajánlása a szeretetszolgálat céljaira, a fele-
barát szolgálata, önmegtagadás, áldozatok vállalása, a kereszt türel-
mes elfogadása, melyet mindannyiunknak viselni kell.”389

385 K. RahNER - H. VORGRIMLER, Bűnbánat szentsége, in UŐ, i. m., 83–84.
386 Vö. G. KOCH, Elégtétel, in W. BEINERT (szerk.), i. m., 143.
387 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Bűnbánat szentsége, in UŐ, i. m., 78.
388 http://homilia.hu/index.php/predikacio/view/1361# Legeza László; letöltés 2016.

01. 10.
389 A Katolikus Egyház Katekizmusa, 1459; 1460. 398.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 173

„Az elégtétel belekapcsolódás akar lenni Krisztus engesztelésébe, ezért
ki  kell  fejeznie  az  Egyház  mindenkori  vándorállapotát.  Tükröződjék
benne a mai élet terheinek viselése, a mai élvezetekről való lemondás
vagy a jelen feladatokért hozott áldozat.”390

Az elégtétel igazságos mivolta

„...el fogjuk kerülni azt is, hogy az elégtétel pusztán jelképes cse-
lekedetté, üres formasággá váljék és igyekezni fogunk segíteni a
megtérőket, hogy önként szánják el magukat a bűneiknek megkö-
zelítőleg megfelelő elégtétel végzésére.” 391

„A trentói zsinat figyelmeztet, hogy a pap által kiszabott elégtétel
nemcsak arra való, hogy megszilárdítsa az új életet és gyógyítsa a
gyengeségünket,  hanem egyúttal  a múlt bűneit  is megtorolja és
megbünteti (DH 1692; DB 905). […] Az igazság megköveteli, hogy
a sértett rend helyreálljon azáltal, hogy a bűnös bűnhődik vagy
önként vezekel, és így ’eleget tesz’ az erkölcsi rend követelményé-
nek.”392

„Isten, bár szánja a bűnöst, akarja tehát, hogy a bűnös bűnhődjék,
nem sértett önzésből, hanem azért, mert felelős a világ rendjéért,
amely megkívánja, hogy a jónak jóban legyen része, és aki a rosz-
szat választja, annak rossz legyen a sorsa.”393

Az igazságosság és igazságos büntetés kérdéséről nem csak morális te-
rületen vetődnek föl kétségek:

„...napjainkban nem egy jogbölcselő kételkedik a megtorló igazsá-
gosság érvényében, azon a véleményen van, hogy a büntetés célja
mindig a jó védelme és fejlesztése, és nem látja be, hogyan tenné
jóvá az erkölcsi rosszat a fizikai rossz, amely követi. Aki így gon-
dolkodik, nem szakad el az Egyház hitétől,  csak vigyáznia kell,

390 GÁL F., Az örök élet, 230. 
391 ALSZEGHY Z., i. m., 100.
392 Uo. 100–101.
393 Uo. 101.



174 Laurinyecz Mihály

hogy meggyőző magyarázatot találjon az örök boldogság, illető-
leg az örök kárhozat dogmájára.”394

A halálos bűn komolyságát a gyásszal hozza kapcsolatba a keresztény
bűnbánati gyakorlat „Ha a bűnös az ókori egyházban nem tudta magát
eltökélni arra, hogy a gyászolók módjára éljen, elhihette-e neki a püs-
pök, hogy valóban gyászolja a múltját?”395 A súlyos elégtétel elfogadása
és elvégzése a megtérés komolyságának a bizonyítéka.396 Az igazságos-
ság szempontja  és követelménye nem kérdéses,  de tudnunk kell  azt,
hogy ez az igazságosság nem számtanilag mérendő,  hanem erkölcsi-
leg.397 

Éppen ezért abban egyáltalán nem nyilvánulhat meg az indulat, a ha-
rag, a bűnös iránti rossz érzés. 

A megtérés szentségében kirótt engesztelés és ítélet 'nem harag-
ként  és  büntetésként  hozott  ítélet',  hanem  Isten  irgalmának  és
igazságosságának dicsérete Krisztus elégtételében és kereszthalá-
lában,  mert (…) Isten megmentő  és  boldogító  igazságosságával
hozható összefüggésbe, s nem téveszthető össze a szűkebb érte-
lemben vett emberi (adok-kapok) igazságszolgáltatással.”398

Irgalmasság és méltányosság az elégtétel kiszabásában

Annak ellenére  tehát,  hogy szüntelen jelenléttel  ott  van az elegendő,
elégséges,  megfelelő  jelleg  a  bűn  rendezésére,  tapasztalhatjuk,  hogy
mindezek mellett az irgalmasság akár még a végsőkig is elmehet. Asz-
ketikus lelki vezetői gyakorlatban még azzal is találkozhatunk, hogy „a
gyóntató …a gyónó helyett maga vállalja a penitenciát… A bizánci egy-
ház teológiájában a bűnbocsánatot és az elégtételt elsősorban úgy tekin-
tik, mint lelki gyógyulást. Ugyanis a keleti keresztény antropológiában

394 Uo. 102–103.
395 Uo. 99.
396 Uo.
397 IVANCSÓ I., i. m., 98.
398 B. HÄERING, i. m., 448.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 175

a bűnt mindenekelőtt betegségnek tartják.”399 Vagyis elvész a jogi, ítél-
kező jellege a bűnbocsánat szentségének.

Kivétel az igazságossággal szemben az irgalmasság gyakorlata egy-
értelmű akkor, amikor „a betegekkel és haldoklókkal” 400 tettek kivételt.
Köztudott volt, hogy az elégtétel „csak akkor éri el célját, ha igazodik a
bűnbánó lelki és testi képességeihez.”401 Tehát nem csak betegséget tart
szem előtt, hanem minden olyan állapotú emberi adottságot, akár még
a gyónó szellemi képességét is, ami gyümölcsözőbbé teszi a végső célt.
Ehhez a papnak okosságra és megfontoltságra van szüksége. Így tudja a
gyónó mindezt kegyelemként felfogni,  amelyben valóban megújulhat
az élete.

Elégtétel és jóvátétel viszonya

A szóhasználat néhol következetlen az íróknál: „az elégtétel jóvátétele
legyen pl. a dologi kárnak, a becsületsértésnek vagy a megbántott sze-
retetnek.”402 Természetes, hiszen nem mindig dogmatikus megállapítá-
sokat írnak le, hanem sokszor állapotot, buzdításokat, egyetemes taní-
tásokat,  amik  fokozatosan  bontják  ki  akár  a  legmélyebb  teológiai
tartalmakat. Még a jogi gondolkodásban is, ha azt látják, hogy valaki
konkrét lépéseket tett, vagy tesz a kár okainak megszüntetésére, a kö-
vetkezmények enyhítésére,  az a büntetés  mértékét  is  enyhítheti.403 A
bűn elkövetésekor nem csak egy egyszerű kárról van szó, hanem az
egész emberi valóságról,  annak viszonyairól. A rendeződésnek is ép-
pen ezért integráltnak kell lennie a jóvátételben ahol csak lehetséges.404 

Ha tehát a kettő viszonyát nézzük: elégtétel és jóvátétel az igazságos-
ságban találja meg közös alapját: az elégtétel „mindig követeli a bűn kö-

399 IVANCSÓ I., i. m., 97, 33. lábjegyzet
400 GÁL F., Az üdvtörténet, 182.
401 UŐ, Elégtétel, in DIÓS I. i. m. 21.
402 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Elégtétel, in UŐ, i. m., 147.
403 ZLINSZKY JÁNOS, Keresztény erkölcs és jogászi etika, Budapest 1998, 125.
404 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Bűnbánat szentsége, in UŐ, i. m., 84.



176 Laurinyecz Mihály

vetkezményeinek jóvátételét  is.”405 Ez nem csak konkrét eseti  kérdés,
hanem lelkület következménye:  „Az egyes eleget tevő tetteket is az ál-
landó engesztelő lelkületnek kell hordoznia. Különösen ide tartozik a
megsértett szeretet jóvátétele, a botrány és más kár helyrehozása.”406 Ez
azt is jelenti,  hogy az így megszerzett  előnyökről,  javakról  le  kellene
mondani: „Az engesztelés szellemével tehát teljesen ellentétes a bűn ál-
tal jogtalanul szerzett javakhoz és előnyökhöz való ragaszkodás (vö. Lk
19,8)”407 Ami már bizonyos esetekben messzemenően különösen nagy
áldozatot követelhet az embertől… Tehát a szándékon túl  konkrét és
őszinte gyümölcsöket kell teremnünk, az ilyen bánat „nem képmutatás,
hanem önmagunk nevelése, tökéletesítése.”408

A szentségi elégtétel teológiai és pasztorális távlatai

Korábban láttuk, hogyan változik az elégtétel gyakorlati megnyilvánu-
lása a szigorú akár élethosszig, a feloldozás után is megnyilvánuló for-
májától akár odáig, hogy maga a gyónás az a teher, ami elégtételnek be-
számítható,  vagy  a  gyóntató  által  átvállalt  elégtétel  elvégzésének
gyakorlatát is láttuk. Ne botránkozzunk meg a régi Egyház kifejezés-
módjai és gyakorlata miatt és ne törjünk pálcát mindenképpen a mai
gyakorlat miatt.  Hiszen mindez, mondhatjuk, hogy bizonyos korszel-
lem és nevelés függvénye is. Istenkép és az emberi személy felelősségé-
nek látásmódjától is függ mindezekben az irányultsága mind hívőnek,
mind a lelkipásztornak. Természetesen látni és tapasztalni lehet külön-
bözőségeket, ezeket bölcsen meg kell vizsgálnunk, legfőképpen pedig
azt, hogy a lélek formálódásában hova jutunk mindezen átalakulások-
ban. Úgy, hogy közben nem csak azt nézzük, hogy bezzeg a mi időnk-
ben, vagy a régi szép időkben hogyan volt, hanem a mindennapi áldo-
zatra kész és személyes istenkapcsolat kérdését is.

405 GÁL F., Elégtétel, in DIÓS I., i. m., 21.
406 Uo.
407 B. HÄERING, i. m., 454.
408 GÁL F., Az örök élet, 228.



A szentségi elégtétel és az igazságosság 177

„Aki így gondolkodik, az ma sem botránkozik meg a régi Egyház
kifejezésmódjában (…) az Isten belső indítása töltse be a mélyebb
megtérésre alkalmas külső kereteket, hogy ne csak a testünkkel,
hanem a szívükkel is vándoroljanak az Isten felé, így teljesebben
megtérve, teljesebb bűnbocsánatban – és ezáltal a gyarlóságuk mi-
att még szükséges büntetés elengedésében is – legyen részük.”409 

Komolyan kell vennünk a múlt tapasztalatait. „A búcsúról például a II.
vatikáni zsinaton nem egy püspök azon a véleményen volt,  hogy az
Egyház nem veszítene sokat,  ha lassanként feledésbe engedné menni
ezt a módját a megbocsátásnak, amely ma, eredeti történeti kereteinek
eltűnte után, túlságosan sok alkalmat ad a félreértésekre és a visszaélé-
sekre.”410 Vannak bátor és úttörő kijelentések, amelyek figyelmeztetnek
bennünket  bizonyos  helyzetekben az  átalakulás  kényszerűségére.  De
ahogy az idézett szerző is „feledésbe engedést” említ módszerként, ami
nem egy direkt határozati vagy fegyelmi aktus, így aztán ennek módja
és lehetősége valóban sokrétű. A kérdés viszont az, hogy ez a feledésbe
engedés  nem  érintené-e  az  igazságosság  és  az  üdvösség  elérésének
szempontját. Hiszen az egész értelmének felismeréséről van szó.

„Ahol a vezeklés nincs kapcsolatban a bűnnel és ahol többé-ke-
vésbé  mechanisztikus  vagy  legalisztikus  módon  rónak  ki  rövi-
debb vagy hosszabb imákat, ott nem ismerik fel ennek az elégté-
telnek  az  értelmét.  Ez  a  kérdés  azért  is  fontos  a  bűnbánat
szentségének mai értelmezése szempontjából, mert gyakran csak
a bűn elleni elszánt, szisztematikus küzdelem eredményezi azt a
bűnbánatot,  amelyre a mai ember állítólag nem képes és amely
mégis feltétele annak, hogy a bűnbánat szentsége hatásos legye,
és a bűnös eljusson az üdvösségre.”411 

Még akár a protestáns körökben is megfogalmazódik ennek a kérdés-
nek elégtételt támogató teológiai szempontja:

„Egy híres protestáns teológus ma ugyanis a következőket írta:
»Krisztus engesztelő áldozata nem teszi feleslegessé az ember en-

409 ALSZEGHY Z., i. m., 111.
410 Uo. 112.
411 K. RAHNER - H. VORGRIMLER, Bűnbánat szentsége, in UŐ, i. m. 83–84.



178 Laurinyecz Mihály

gesztelését,  mint  ahogy az isteni  megbocsátás  sem menti  fel  az
embert  az emberi  ítélkezés  és  büntetés  alól.  Engesztelés  nélkül
ugyanis  illuzórikusnak tűnik minden erkölcsi  megjavulás.  Csak
az tudja szükségszerűen elfogadni a büntetést,  aki belátta, hogy
Isten ellen jogtalanságot  cselekedett  és elhatározta,  hogy eddigi
erkölcsi életét felülvizsgálva Istennek tetsző életet él.”412

Bár Isten nagyságában elengedi az örök büntetést, „miért ne engedné el
az ideigtartó büntetést is már itt a földön? Az élet szenvedéseiben nem
kell okvetlenül az ideigtartó büntetésekre gondolnunk. Megérthetők ab-
ból is, hogy a földi élet a küzdelem és érdemszerzés időszaka.” 413 Elen-
gedhetné, sőt, valószínű, hogy ténylegesen számtalanszor meg is tesz.
De lehet, hogy magának a bűnösnek szubjektíve is szüksége van arra,
hogy maga is elégtételt adjon. Akár kiszabottat, akár szabadon válasz-
tottat.

Összegzés

Az irgalmasság évében, amikor nagyon sok mindent, úgy a bűnbocsá-
nat  szentségét  is  részletesen elemzünk az  Isten  megbocsájtása  szem-
pontjából, hasznos látnunk, hogy az nem távolodik el sohasem az igaz-
ságosságtól.  Így  alkot  egységes  harmóniát  Istenben  sok  olyan  földi
valóság,  ami  a  mi  látásmódunkban nehezen összeegyeztethető,  Isten
azonban szem előtt tartva egy konkrét ember épp akkori lelki szükség-
letét,  pontosan tudja, hogy most mennyiben van szüksége igazságos-
ságra és mennyire irgalmasságra a bűnbánatot tartó hívőnek. Jó látni
ezt a harmóniát, ami nekünk, embereknek is figyelmeztetés arra vonat-
kozóan, hogy ezt a példát mindig szem előtt tartsuk, ha kiegyensúlyo-
zott hívő keresztény életet és lelkipásztori szolgálatot akarunk élni.

412 B. HÄERING, i. m., 452.
413 GÁL F., A teremtett…, 130.



NÉMETH GÁBOR

Az irgalmasság cselekedetei

Az irgalmasság kérdésének gyakorlati megvalósításával napjaink embe-
re nehezen tud mit is kezdeni: bár az irgalmasságmondások a 21. szá-
zad változó környezetében is megállják a helyüket, vagyis az éhezők-
nek enni adni, a betegeket meglátogatni stb., ugyanakkor egy jelentős
hangsúlyváltozást  is  tapasztalhatunk:  a  közösség,  az  állam  aktívabb
szerepvállalását, a szociális rendszer kiépülését, mely gyakran megkér-
dőjelezhető hatékonysággal ugyan, de megkísérli átvállalni az említett
feladatokat. Ezért a modern ember, egy jogok és kötelességek rendsze-
rére épülő kor gyermeke értetlenül áll az előtt a szó előtt, hogy irgal-
masság. Állításunkat leginkább azzal tudjuk bizonyítani, ha értekezé-
sünket egy másik erkölcsteológiai fogalom keretében helyezzük el.

Az igazságosság filozófiai–társadalmi értelemben

Alapnak a négy sarkalatos erény egyikét, minden társadalmi rendszer
és emberi kapcsolat alapját, az igazságosságot vesszük. Az igazságosság
ókori és máig ható értelmezésben azt jelenti, hogy „megadni mindenki-
nek, ami jár”. Tökéletes erény, ahogyan Arisztotelész megfogalmazta:414

nem egyszeri cselekedet, hanem karakterformáló erény, humán állandó,
ez együttlétezésünk törvénye, ahogy Kant írja „ha az igazságosság el-
vész, nincs többé értéke az ember földi életének,” olyan erény, ami a
kölcsönös jogokat és kötelességeket szabályozza. Az igazságosság a pri-
ori az ember természetének velejárója, napjaink felfogásában a társadal-

414 Nikomakhoszi etika, V, 3.



180 Németh Gábor

mi béke és törvényesség őre és letéteményese, egyúttal ennél többi is
mivel „eredendően nem valamiféle emberi megállapodás kérdése, mert,
hogy mi az igazságos, azt nem a törvény határozza meg, hanem az em-
ber legmélyebb lényege.”415

A filozófiai igazságosság rendszerének megbomlása

Az igazságosság erényének az erkölcstan számos „megjelenési formá-
ját” ismeri, ugyanakkor a legelterjedtebb formája a kölcsönös igazságos-
ság, ami alatt hagyományosan a kereskedelmi igazságosságot értették,
de napjainkra kiterjed az egyén–egyén viszonyon túl az egyén és a tár-
sadalom vagy az egyén és a kisebb közösség viszonyára is.  A „do ut
facias, facio ut des” elve nemcsak a gazdaságra vonatkozik, hanem a szol-
gáltatások és teljesítmények rendkívül komplex viszonya miatt ma lé-
nyegében az egész társadalomra kiterjed. Az itt vázolt modell, vagyis a
jogok és kötelességek, a teljesítmény és a megillető járandóság kölcsö-
nös és egymást kiegészítő - feltételező rendszere két irányból bontható
meg.

1. A sajnálatosan nap mint nap tapasztalható igazságtalanság, ami nem
szükségszerűen azonos a jogtalansággal, hiszen az embertárs sérelme
törvényi úton is megvalósítható, sőt „történelmi tapasztalatokból szüle-
tett ez a tétel: a végsőkig érvényesített jog a legnagyobb igazságtalan-
ság.”416 Mindazonáltal egy jól szervezett és működő állam, az emberi
egymás  mellett  élés  jellemzően  szankcionálja  az  igazságtalanságot,
vagyis melynek lényege az adás és viszonzás rendszerének saját érdek-
ben történő tudatos megbontása.  S mivel  az igazságosság mint  alap-
igény ‒ ahogyan utaltunk rá, természetünkben gyökerezik, így megala-
pozott az a pszichológiai tapasztalat, hogy akár egy fizikai sérelmet is
könnyebben elviselünk és megbocsátunk, mint a személyünket, ember-
ségünket ért sérelmet: az igazhoz mint ontológiai valósághoz való hoz-
záférés  megtagadása,  az  emberség  teljességének  kibontakozásának

415 Sollicitudo rei socialis, 40.
416 Dives in misericordia, 71.



Az irgalmasság cselekedetei 181

megakadályozása az embert személyiségében sérti. Az igazságtalanság
az ember társas természetét, a közösségi létforma értelmességébe vetett
alapbizalmat sérti, egy olyan bűn és magatartásminta, ami társadalmi-
lag különösen is veszélyes, mivel az emberi közösség a kölcsönösségre
épül, vagyis ahogyan egy jól működő társadalom megfogalmazza és be-
tartatja a jogokat és kötelességeket, úgy az igazságtalanság is mint társa-
dalmi minta képes arra, hogy strukturálódjon a közösségben és maga-
tartási mintaként szolgáljon. Így szemlélve az igazságtalanság nem más,
mint koherenciabomlás, ami az egymás iránti felelősség és tisztelet, loja-
litás fellazulását is szükségszerűen magával hozza.417

2. Rendszerbeomlasztásnak számít, bármennyire is különösen hangzik,
az irgalmasság is.  Az irgalmas nem adja meg, ami jár,  nem tiszteli  a
szerzett jogot és a munkáért járó bért, hanem többet ad, mint amennyire
az  igazságosság  filozófiája  kötelezné.  Megbontja  a  rendszert,  viszont
nem  a  saját,  hanem  embertársának  érdekében.  Napjaink  társadalmi,
gazdasági rendszerei az igazságosságra épülnek, a nem alanyi jogon já-
ró, hanem a bérből és jövedelemből levont szolgáltatások, a kereskede-
lemben megszerzett javak rendszerére: arra, hogy a nyugdíjjárulék levo-
nása után az ember maga is jogosult legyen egykor ellátásra, arra, hogy
a boltos az üzletben megfelelő árut adjon stb. A modern ember azonban
akkor, ha valami ingyenes, könnyen megzavarodik: az ajándékozás za-
varba ejtő, gyanús az, ha nem kell érte semmit sem adni.

Az irgalmasság cselekedetei a Szentírás tükrében

Nem szabad elfelejteni az, hogy már az Ószövetség születését megelőző-
en  találunk  az  irgalmasság  tetteire  vonatkozó  utalást  az  óegyiptomi
Holtak Könyvében,418 ami négyet sorol fel a testi cselekedetek közül (ke-
nyeret, vizet, ruhát és szállást adni, 125,38), illetve az irgalmasságot a

417 FLADERER MARTIN, Gerechtigkeit, in DIETER FREY, Psychologie der Werte, Berlin 2015,
87.

418 Mint piramisszövegek  már  az Óbirodalom korában fellelhetők,  mint  gyűjte-
mény nagyjából a Kr. e. 15. századra datálható.



182 Németh Gábor

túlvilági ítélkezés mércéjeként említi.419 Valószínű tehát, hogy egy álta-
lános,  mondhatni  vallásközi  teológiai  hagyományról  van  szó,  mely
minden egyes embert arra hív, hogy elinduljon szükséget szenvedő em-
bertársa felé és ezáltal a társadalmi kapcsolatokat is szorosabbra fűzve,
szociális természetét kibontakoztatva szolgálja közössége fennmaradá-
sát. A hangsúly az ókorban a testi cselekedetek gyakorlására esett, ami
az adott társadalmi–szociális kontextusban érthető is.

Sem az Újszövetségben, sem az Ószövetségben nem található a tettek-
nek katalógusa vagy fix sorrendje, hanem inkább említésszerűen vagy
parainézisek formájában kerülnek  elő,  leginkább bölcsességi  és  késői
prófétai szövegekben, mely a társadalmi erjedés és egyenlőtlenség idő-
szakában talán nem is meglepő. Fontosságukat jól illusztrálja az igaz Si-
mon főpapnak tulajdonított mondás, miszerint három dolgon alapszik a
világ: a Tórán, a kultuszon és az irgalmasság cselekedetein.420

A tanulmány keretein túlmutatna az irgalmasság gyakorlatának téte-
les ószövetségi bemutatása, ezért csak illusztrációszerűen említünk meg
néhányat az alábbiakban.

Az „éhezőknek enni adni” kérdése feltűnik az Ez 18,7.16 alatt, ahogy
nem hiányzik a felhívás a betegek meglátogatására (Sir 7,35) sem, a ven-
dégbarátság fontosságát pedig az ókori Keleten nem szükséges különö-
sebben magyarázni (vö. Ter 18). Megítélésem szerint leghangsúlyosabb-
nak tekinthető a szomjazóknak inni adás cselekedete, ami az adott Sitz
im Leben és az ember általános biológiai  szükségleteinek tekintetében
egyáltalán nem meglepő. Számos helyen direktben és utalásszerűen elő-
fordul az Ószövetségben (például Ábrahám és Rebeka találkozása): inni
adni, tágabb horizonton eledelt és szállást adni a másik ember szemé-
lyének, ami az együvé tartozás elismerése. Mindez a bölcsességi iroda-
lomban egy vertikális tartalmat is nyer: itt az adományozás önkéntes,
jószándékú és segítő cselekedetei magukban hordozzák a túlvilági jutal-
mazás reményét is.421

419 GIUSEPPE DE VIRGILIO - ANGELA GIONTI, Le parabole di Gesù, Trapani 2007, 187.
420 ERNESTO BORGHI, Di soltanto una parola, Cantalupa 2010, 64.
421 ANDRZEJ WODKA,  Una teologia  biblica  del  dare  nel  contesto  della  colletta  paolina,

Roma 2000, 39‒41.



Az irgalmasság cselekedetei 183

Az Iz 58,7 amely a hiteles böjt igazolásaként a felebaráti szeretet aláb-
bi tetteit kívánja meg: „Törd meg az éhezőnek kenyeredet, és a hajlékta-
lan szegényt fogadd be házadba. Ha mezítelent látsz, öltöztesd föl, és ne
fordulj el embertársad elől!” A Jób könyve 22,6‒7, „az irgalmatlanság tet-
teinek” bírálatát hozza. „Ingyen szedtél zálogot atyádfiaitól, a meztelen
szegénynek elvetted ruháját. A szomjazó embernek nem kínáltál vizet, s
az éhezőtől megtagadtad a kenyeret.” Illetve ehhez kapcsolódik a 31,17
sköv.: „ha falatomat egymagam ettem meg, és az árva abból nem evett
(…) Ha láttam a ruhátlant veszni indulni, és takaró nélkül a szegényt.”
Mindkét szakasz lényege, hogy általános erkölcsi kötelezettség az em-
bertársat abban segíteni, hogy legalapvetőbb életfeltételei ne kerüljenek
veszélybe.422

A Tób 1,16 szerint Tobit az irgalmasság testi cselekedeteit gyakorolja:
enni ad az éhezőknek, felöltözteti a ruhátlanokat, stb. Míg azonban más
cselekedeteket a könyv inkább csak felsorolás szintjén említ,  addig a
történetvezetés szempontjából a halottak eltemetésének lesz különös je-
lentősége:  ez  nemcsak  kegyeleti,  hanem össztársadalmi  szükséglet  is
volt a fertőzésveszély miatt, ugyanakkor mély vallási tartalmat is hor-
dozott.423 A „met mitvah” kötelezettsége par excellence irgalmasság csele-
kedetének számított a rabbinikus hagyományban – egyes vélemények
szerint még a Tóra tanulmányozásánál is fontosabb!-, mivel nem a hoz-
zátartozó természetes temetési  kötelezettségét jelölte,  hanem rokonok
nélküli vagy ismeretlen személy temetését, vagyis az ezt végző személy
túllép a premorális rendben megszabott kötelezettségen és szolidaritást
fejez ki népe fia iránt. Azzal, hogy Tobit eltemeti a halottat, a diaszpórá-
ban az üdvközösség és Izrael egésze felé fejezi ki tiszteletét és hozzátar-
tozását, vagyis bizonyos értelemben lelki cselekedetet is végrehajt.424

A késő rabbinikus korban az irgalmasság cselekedeteinek gyakorlása
egyfajta penitenciává is vált. Az igazságosság horizontján szemlélve a
bűnöket  a Jézus korabeli  zsidóságtól  nem állt  messze az a gondolat,
hogy a felebarát elleni vétket az Isten csak azután bocsátja meg, ha a tel-

422 HANS STRAUSS, Hiob II, Neukirchen 2000, 63.
423 Párhuzamos helyként a  2Sám 21,1 sköv. említhető, de a holtak eltemetésének

kötelezettsége az Újszövetségben is előkerül: Mt 8,22.
424 JOSEPH FITZMEYER, Tobit, Berlin 2002, 118.



184 Németh Gábor

jes restitúció vagy a bűn korrekciója megtörtént. A templom pusztulása
után stabilizálódik a hagyományban az, hogy a jom kippuri engesztelést
az irgalmasság tetteinek gyakorlásával is ki lehet váltani. Valószínűleg
ez a szemléletmód húzódik meg Júdás és a főpapok tette mögött: míg
az előbbi a pénz visszaadásával, addig az utóbbiak a visszakapott ösz-
szeg irgalmassági célra való felhasználásával (földterület vásárlása te-
mető céljára) kísérlik meg elhárítani maguktól a felelősséget.425

Az Újszövetségben is több helyen kerül elő utalásszerűen az irgalmas-
ság testi  cselekedeteinek megemlítése.  Márk evangéliumában Jézus fel-
mutatja az irgalmasság egyes lelki (Mk 6,34: a tudatlanokat tanítani) és
testi cselekedetét is (Mk 8,4 sköv.: a kenyérszaporítás). A megesett raj-
tuk a szíve kifejezés tökéletesen leírja az irgalmasság cselekedeteinek
lépcsőfokait:  észrevenni és magunkénak érezni a másik ínségét, majd
pedig a szánalmat cselekedetekben is kimutatni.426

Jelentősebb helynek a  Lk 4,16 tekinthető,  ami az izajási  jövendölés
megvalósulásaként az ember felé forduló, szolidáris Istenként megjele-
nő Fiút mutatja be. Bár az irgalmasság tettei közül lényegében csak a
foglyok megszabadítását érinti, a lukácsi gondolat számára a názáreti
fellépés programadó. A betániai  vacsora keretében történő megkenés
tág értelemben temetési gyakorlatnak számít. 

Emellett a Lukács-evangéliumban különösen is fontos az irgalmas sza-
maritánus példája, melyben az evangélista pszichológusi pontossággal
több tettet is bemutat:

– meglátta, azaz nyitott, éber volt a bajba kerülttel szemben
– megszánta, együtt érzett vele 
– odament, lehajolt:  a szükséget szenvedő arcának meglátása, nem

tanácsot ad
– olajat és bort öntött sebébe: nem a feleslegéből ad, hanem magától

vonja meg, amit ajándékoz
– pénzt ad a fogadósnak: felelősséget vállal érte, hosszú távon gon-

doskodik róla.

425 GIULIO MICHELLINI,  Il sangue dell’Alleanza e la salvezza dei peccatori, Roma 2010,
251‒252.

426 BENEDICT HANS-JÜRGEN, Barmherzigkeit und Diakonie, Stuttgart 2008, 15 sköv.



Az irgalmasság cselekedetei 185

Témánk szempontjából leghangsúlyosabbnak a  Máté-evangélium 25,35‒
36 versei tekinthetők, melyek az irgalmasság cselekedeteinek gyakorlá-
sát nem népi jámborságként vagy szociális kérdésként, hanem az ember
számára legegzisztenciálisabb feladatként, az üdvösség kritériumaként
jelöli meg.427 Máté evangéliumának egyik fő tanítása az irgalmasság gya-
korlása:

‒ egyrészt illeszkedve a judaista gondolkodásmódba, vagyis ha vala-
ki irgalmas ítéletet óhajt, azt a saját irgalmasság-gyakorlatával kell kiér-
demelnie

‒ másrészt pedig ő az egyetlen, aki két helyen is idézi az ozeási szoci-
ális gondolatot (Mt 9,13 és 12,17), azaz irgalmasságot akarok és nem ál-
dozatot.428

Az Újszövetségben különös visszhanggal a „szomjazóknak inni adni” ta-
nítás került elő, amely a János evangéliumban spirituális tartalmat nyer:
erre utal a szamariai asszonnyal folytatott párbeszéd, illetve a templomi
jézusi meghívás is (Jn 7,37 sköv.) Konkrét példák említése nélkül hang-
súlyozza a tettekben megnyilvánuló felebaráti szeretet fontosságát a já-
nosi teológia, különösen az János I. levele: 1Ján 3,17 és 4,20.

Az újszövetségi  Szentírásban egy krisztocentrikus irgalmasság hori-
zont jelenik meg: a testté lett Ige azonosítja magát a közösséggel és a fe-
lebaráttal. Az Újszövetségben az irgalmasság cselekedetei nem társadal-
mi  kérdésként,  hanem  Istennel  folyó  irgalmasság-kooperációként
jelennek meg.

Az irgalmasság cselekedetei a keresztény hagyomány tükrében

Elöljáróban le kell szögezni, hogy a kétszer héttagú katalógus létezésé-
nek nincs különösebb oka vagy indoka, egyszerűen az ókor–középkor
számmisztikájába  illeszkedik,  ahogy  a  Platón  által  hozott  hét  ókori
bölcs, Róma hét dombja, a hét akkor ismert bolygó, a hét szentség vagy

427 GIULIANO VIGINI, Vangelo e Atti degli Apostoli, Torino 2008, 120.
428 ELENA BOSETTI, Cristo buon pastore e la missione, in Studia Missionalia 52 (2003), 54.



186 Németh Gábor

a hét főbűn. Egyes kutatók szerint az ókori egyházi szerzők egy már
működő praxist gazdagítanak a keresztény inspirációval: a késő judais-
ta  cahvurot vagy a Római Birodalom városaiban működő  thiasoi vagy
collegia feladata hasonló volt: vallásos férfiak önkéntes egylete, akik hol-
tak eltemetésével,  árvák felkutatásával vagy özvegyek segélyezésével
foglalkoztak.429

Már Hermasz Pásztora illusztrációszerűen és tényleges teológiai ma-
gyarázat nélkül említ néhányat az irgalmasság cselekedetei közül, mint
a hiteles keresztény élet útját. Elválasztás nélkül hozza a testi és a lelki
cselekedeteket: az özvegyeknek, árváknak tett szolgálat,  a nélkülözők
támogatása, Isten szolgáit szükségüktől megszabadítani, vendégszere-
tőnek lenni, az igazság gyakorlása, a testvériesség megőrzése, a dölyf
elvetése, türelmet gyakorolni, az elszenvedett sértéseket elfeledni, a lel-
kükben megfáradtakat megvigasztalni, a hitben elesetteket el nem uta-
sítani, hanem a jó útra visszatéríteni, a vétkezőket meginteni, a nélkülö-
zőket és szükséget szenvedők nyomorán enyhíteni.430

Az első századok hagyományában a Máté-féle ítéletkritériumoknak
megfelelően jellemzően csak hat testi cselekedetről beszéltek: Lactantius
nevéhez fűződik egy hétrészes lista összeállítása, aki azt a Tóbiás könyve
szerint a halottak eltemetésével egészíti ki és nyomán ez válik általános-
sá.431 Ugyanakkor  ő  sem  következetes,  mivel  az  Epitome  divinarum
institutionum című művének 60. fejezetében nyolc cselekedetet szerepel-
tet, melyek között nem szerepel a szomjazóknak inni adni felhívás, bőví-
ti viszont az özvegyek és árvák támogatásával.432 Érdekes, hogy a lelki
cselekedeteket nem említi, illetve hogy a testi cselekedetek kapcsán el-
képzelhető, hogy Cipriántól is merít, aki szintén rámutat a jócselekede-
tekkel kísért imádság fontosságára és az irgalmasság gyakorlásra, mint

429 ERIC OTTENHEIJM, Werke der Barmherzigkeit als Öffentlichkeitsethik, in EDELTRAUD KOLLER

- MICHAEL ROSENBERGER - ANITA SCHWANTER, Werke der Barmherzigkeit, Linz 2013, 47.
430 Pastor, 38,10.
431 URSULA SCHULZE, Churer Weltgerichtsspiel, Berlin 1993, 104.
432 ANDREAS MÜLLER,  Caritas  im  Neuen  Testament  und  in  der  Alten  Kirche,  in

MICHAELA COLLINET, Caritas - Barmherzigkeit - Diakonie, Berlin 2014, 31.



Az irgalmasság cselekedetei 187

az üdvösség útjára.433 Az irgalmasság cselekedeteinek motívumaként azt
jelöli meg, hogy ezzel válik az élet vértelen, Istennek tetsző áldozattá.

Szent Ágoston tanítása

Az irgalmasság cselekedetei az ágostoni teológiában a szeretet kérdésé-
vel kapcsolódnak össze. A kereszténytől megkívánja az aktív életet, az
embertársakért  érzett  felelősséget  és  a  közös  üdvért  való  munkálko-
dást.434 Az irgalmasság fogalmának meghatározása teológiájában: kész-
ség és tett arra, hogy az embertárs szükségén enyhítsünk.

Hangsúlyozza, hogy az istenszeretet kérdése nem választható el a fe-
lebarát iránti szeretet gyakorlatától, sőt, sok esetben e kettőt ténylegesen
azonosítja is. Különösen is markánsan kerül elő a kérdés az utolsó ítélet-
ről szóló fejtegetéseiben, amikor Jézus az ítélet mércéjeként a megvaló-
sított szeretetszolgálat jelöli meg. Összekapcsolja az isteni igazságosság
és az emberi irgalmasság horizontját: az igazságosság csak az irgalmas-
ság által valósulhat meg, illetve ha az embernek nincs anyagi eszköze
arra, hogy a rászorulót házába fogadja, vagy jelentősebb alamizsnát ad-
jon, legalább egy pohár vízzel fejezze ki iránta szolidaritását.435 Az irgal-
masság gyakorlatában különösen is hangsúlyozza, hogy ennek motívu-
mai természetfeletti kell, hogy legyen, vagyis az olyan motívumok, mint
az emberek csodálatának kivívása,  saját  felsőbbrendűségünknek vagy
egyszerűen annak a tudata, hogy jók vagyunk, korántsem elégséges.436

Mivel  erkölcsi  rendszerének  alapkérdése  a  szeretet,  mely  minden
egyes emberi cselekedet mozgatórugója, így az önmagába zárkózó, ön-
ző ember cselekedetének motívuma az önszeretet, míg az egzisztenciá-
ját teljesen Istenre hangoló ember cselekedeteinek motívuma az Isten és
a felebarát szeretete, s ez utóbbi az ember felé forduló aktív tettekben,
az irgalmasság cselekedeteinek gyakorlásában nyilvánul meg. Az opera
misericordiae gyakorlása azért is különösen sürgető a keresztény ember

433 De opere et eleemosynis, 1.
434 ANTONIO VALLERIANI, L’educazione nell’epoca barocca, Roma 2004, 98.
435 Enarrationes in psalmos, 12‒13.
436 CIPRIANI NELLO, Molti e uno solo in Cristo, Roma 2009, 229.



188 Németh Gábor

számára, mert Ágoston kora társadalmi–politikai változásai miatt a kö-
zelgő eszkatonra is figyelmeztetett.437

Ágoston hangsúlyozza, hogy az irgalmasság cselekedetei nem első-
sorban társadalmi szükségletek, hanem a cselekvő ember szükségletei:
ezek által lehetséges a szív megtisztítása, az örök jutalom kiérdemlése
és az ellenségszeretet gyakorlása is. „Mi az adomány? ‒ teszi fel a kér-
dést a  Vallomásokban ‒ Maga a dolog, amit a szükség enyhítésére ad
valaki, például pénz, étel, ital, ruha, lakás és bárminő anyagi segítség.
A gyümölcs ellenben az adakozó istenes jószándéka.”438

Hangsúlyozza, hogy az irgalmasság nem más, mint az ember nyo-
morúságának felismerése és a nyomorúság enyhítése, így az irgalmas-
ság cselekedeteinek listája sem örökkévaló, hanem mindig az adott kor-
ban és élethelyzetben felmerülő emberi szükségletre adott választ kell
tükröznie. Így az Enchiridion ad Laurentium, sive de fide, spe et charitate cí-
mű műben más cselekedeteket is megemlít, mint például a fogságban
lévőket kiváltani vagy a vakokat elkísérni. Az irgalmasság cselekedetei-
nek megvalósulásában a bűnbocsánat elnyerésének lehetőségét látja,439 s
ennek nyomán vallja, ha a Miatyánkban mi magunk is bocsánatért ese-
dezünk, az irgalmasságot leginkább akkor cselekedjük, ha a megbocsá-
tást gyakoroljuk. 

Rámutat arra is, hogy az irgalmasság cselekedeteinek gyakorlásával
az ember saját üdvösségét mozdítja elő, hiszen azáltal, hogy ezeket te-
szi,  teljesíti  Jézus parancsát és felismeri őt a rászorulókban, akikkel a
Fiú azonosítja magát. Az ember ezáltal hagyja, hogy a Lélek cselekedjen
benne, így mondható, hogy az irgalmasság gyakorlása a keresztény eg-
zisztencia legtökéletesebb lépcsőfoka.440

437 „Nuntiatum enim est  mihi  quod  morem vestrum de  vestiendis  pauperibus  fueritis
obliti; ad quam misericordiam cum praesens essem vos exhortatus sum, et nunc exhortor, ne
vos vincat et pigros faciat contritio huius mundi, cui talia videtis accidere qualia Dominus et
Redemptor noster,  qui mentiri  non potest, ventura praedixit. Non solum ergo non debetis
minus facere opera misericordiae, sed etiam debetis amplius quam soletis.” Epistola 122.

438 Confessiones, 26,3.
439 Enchiridion, 72.
440 GIUSEPPE FERRARO, Opere di misericordia e liturgia, in La Civiltà Cattolica 134 (1983),

224‒225.



Az irgalmasság cselekedetei 189

Az alapvető szándék tanát megelőlegezve tanítja, hogy önmagában
az irgalmasság cselekedeteinek gyakorlása nem vezet üdvösségre,  ha
azt a szív megtérése és töredelme, az emberi gondolkodásmód és ítélet-
alkotás Isten felé fordulása nem kíséri.441 Vagyis Ágoston hangsúlyozza,
hogy  az  irgalmasság  cselekedeteinek  gyakorlása  nem  filantróp  tevé-
kenységnek tekinthető, hanem jele annak, hogy az ember teljesen meg-
szabadult önszeretetétől, felismeri Isten jelenlétét embertársaiban, és így
egész életét Isten akarata szerint rendezi be. A hangsúly az önszeretet-
ből  való  kilépésre  és  a  megnyíló,  értékelő,  cselekvő  szeretetre  esik,
amely az ágostoni teológiában nem más, mint az üdvösség egyetlen le-
hetséges útja: „immo vero vides Trinitatem, si caritatem vides”.442

Az irgalmasság cselekedeteinek kérdése a középkorban

Szent Benedek Regulája számos cselekedetet említ, melyeket mint a Fő-
parancs megvalósítását mutat be. A Regula 4. fejezete, amely a tökéletes-
ség útjával foglalkozik, vegyesen hozza a  Tízparancs rendelkezéseit és
az irgalmasság cselekedeteit, számos olyan útmutatással, melyek meg-
felelnek a közösségi életnek és az egyéni tökéletesedésnek. Érdekesség,
hogy hozzáfűzi: Isten irgalma felől soha kétségbe ne essél ‒ ez a maga-
tartás, életszemlélet megközelítése szerint a tökéletesség útjának csúcsa
és a szerzetesi életvitel foglalata.

Rabanus Maurus a 9. században már nemcsak a szegényekre és a tár-
sadalmilag kivetettekre fókuszál, hanem a lelki cselekedetek fontosságát
és  az  irgalmasság  gyakorlásának sokszínűségét  is  kiemeli,  mondván,
hogy azoknak meg kell felelniük a mindenkori emberi szükségleteknek,
így sunt eleemosynarum species plurimae, ugyanakkor nézőpontjuk mindig
természetfeletti, Isten akaratának megvalósítása kell, hogy legyen.443

441 PIER DAVIDE GUENZI, Inter ipsos graviores antiprobabilistas, Torino 2013, 291.
442 De Trinitate, 8,12.
443 „Eleemosynam facit, qui errantem in viam veritatis deducit.  Eleemosynam facit, qui

indoctum  docet,  qui  verbum  Dei  proximis  suis  praedicat.  Eleemosynam  facit,  qui  bona
temporalia  cum  fratribus  suis,  id  est,  caeteris  hominibus  participare  non  desinit.
Eleemosynam facit, qui victum et vestitum indigentibus praebet, qui hospitio suscipit, qui



190 Németh Gábor

Az irgalmasság cselekedeteinek listája a 12. századra szilárdul meg,
nem annyira teológiai okokból, mint inkább katekétikai–missziós jelleg-
gel. Ebben nagy szerepe van a kora középkorban elterjedt penitenciális
könyveknek, melyek a bűnöket fajtájuk szerint, lehetőség szerint vilá-
gos csoportokra bontva tárgyalták, s ilyen szempontrendszer voltak a
Tízparancs rendelkezései és az erények mellett az irgalmasság cselekede-
tei is.444 Emellett különös hangsúllyal kerül elő a középkori teológiában
az, hogy az irgalmasság gyakorlata, a mindennapokban megvalósított
szeretet, valamint az üdvösség összekapcsolódik. Ebben a korban kerül-
nek a testi cselekedetek mellé a lelki cselekedetek, illetve jelentőségük is
tudatosul köszönhetően a biblia pauperumnak, mely a keresztelőkutakon
vagy a templomok kapuzatán szívesen ábrázolta az irgalmasság gya-
korlatait.445

Az érett középkor idején az irgalmasság cselekedeteinek gyakorlása
szorosan összekapcsolódik a népi jámborság gyakorlatával, a hiteles ke-
resztény életvitel ismertetőjegyévé, és mint ilyen, egyre inkább intézmé-
nyesebbé  is  válik.  Kialakulnak  azok  a  szervezetek,  konfraternitások
vagy szerzetesrendek, melyek karizmája az adott társadalmi szükséglet
kielégítése lesz. E téren is kontúrosabb, épp a markáns társadalmi igény
miatt az irgalmasság testi cselekedeteinek gyakorlása: a betegek, özve-
gyek, úton lévők vagy épp szegények megsegítése.446 

Egészen a  középkor  alkonyáig  az  irgalmasság  cselekedetei  válnak
zsinórmértékévé a keresztény karitatív tevékenységnek. A hangsúly fő-
leg a segítő emberre, az irgalmat cselekvőre és az ő örök üdvösségére
esik, majd ez változik meg a humanizmussal: a homo faber, az alkotó em-
ber számára az örök üdvösség kérdése már nem elsődleges, így az irgal-

infirmos visitat, qui in carcere et in tribulationibus constitutis, de bonis suis subministrat,
qui ad mortem et ad supplicia destinatos eruere non cessat. Omnia enim bona quae in hac
praesenti  vita  iustus  quisque  operatur  hoc  uno  nomine  comprehendi  possunt,  nec  solum
utique  in  aliis  hominibus,  sed  etiam in nobismetipsis  eleemosynas  facere  possumus,  sicut
scriptum est: Miserere animae tuae placens Deo.” De clericorum institutione, 28.

444 HERBERT SCHLÖGEL, Kirche - Moral - Spiritualität, Münster 2001, 141.
445 SUZANNE ROBERTS, Context of Charity in the Middle Ages, in JEROME B. SCHNEEWIND

(szerk.), Giving, Indiana 1996, 27.
446 GIOVANNI MARCHESI, Il nuovo Direttorio su pietà popolare e liturgia, in  La Civiltà

Cattolica 153 (2002), 422.



Az irgalmasság cselekedetei 191

mas segítség kapcsán felmerülnek olyan, addig ismeretlen szempontok,
mint a jogosság, a társadalmi haszon, a rászorultság mértéke ‒ melyek
mind a mai napig elkísérik a modern társadalom szociális szemléletét.
Az irgalmasság kapcsán tehát a nézőpont változik meg: míg korábban
az volt a lényeg, hogy milyen jutalmat érdemel az irgalmasságot cselek-
vő, mennyiben fordítja ezáltal életét Isten felé, az újkor kérdése arra fó-
kuszál, hogy rászoruló érdemes-e az irgalomra?447

Aquinói Szent Tamás tanítása

A skolasztikusok fejedelme elmélyíti az ágostoni gondolatot, azaz az ir-
galmasság mint szeretetgyakorlat nem más, mint kilépés az önszeretet
bilincseiből és felismerni a személyt mint Isten képmását a felebarátban.
Mivel az ember a szeretet gyakorlásában Isten teremtő tevékenységét is-
métli meg, így az irgalmasság gyakorlása az isteni szeretetben való ré-
szesedésnek is tekinthető.

A szeretet mint a legfontosabb erény a tamási rendszerben az alábbi
részerényekkel rendelkezik:

‒ az igazságosság, vagyis megadni mindenkinek, ami jár
‒ szabadság, önkéntesen és magunkat birtokolva adományozni
‒ irgalmasság: felismerni és enyhíteni a szükséget.448

Míg a középkori teológiában az imádság, a böjt és az alamizsna alkották
a keresztény élet gyakorlati hármasát, addig Szent Tamás rendszerében
az imádságot alapvetően az igazságosság (megadni Istennek is, ami jár,
azaz a kultikus dicsőítést és a teremtmény hódolatát), a böjtöt pedig a
mértékletesség sarkalatos erényéhez sorolja, és csak az alamizsnát – ir-
galmasságot tekinti a szeretet sajátos tettének.449 Ennek kapcsán rámutat
arra is, hogy hibás az igazságosság rendszeréről beszélni az irgalmasság

447 MICHAELA COLLINET, Einleitung, in Caritas und Fürsorge in mittelalterlichen Quellen,
in MICHAELA COLLINET, Caritas - Barmherzigkeit - Diakonie, Berlin 2014, 14.

448 FRANCESCO TORRALBA,  Amore  ed  evangelizzazione  dell’occidente, in  ABELARDO

LOBATO, La nuova evangelizzazione e il personalismo cristiano, Bologna 1994, 143‒144.



192 Németh Gábor

kapcsán, azaz nincs az éhség, szomjúság stb. csillapításához való jog,
mivel az ember nem azt adja, ami jár, hanem a szeretet rendjéről kell be-
szélni, mivel a viszonzás igénye nélkül, a jogot meghaladóan, önmagá-
ból is juttat az irgalmat gyakorló.450

Az irgalmasság testi és lelki cselekedetei közül a lelki cselekedetek-
nek tanúsít nagyobb jelentőséget, azaz a correctio fraterna-nak, a tanítás-
nak, a jótanácsnak, a bűnbánatra való felhívásnak. Emögött nem az em-
berszeretet  vagy  a  testi  szükségletek  leértékelése  áll,  hanem
dominikánus  mivolta:  laudare,  benedicere,  praedicare,  azaz elsődleges  a
spirituális igények kielégítése, melyek felülmúlják a testi szükséglete-
ket. Ezt azzal indokolja, hogy noha a testi cselekedetek megtétele látvá-
nyosabb, vagy kielégítésük sürgetőbbnek tűnhet, viszont a lelki cseleke-
detek nem a testet, hanem az ember személyiségét tökéletesítik, vagyis
azt hangsúlyozza, hogy az irgalmasságnak az egész emberre kell irá-
nyulnia. Elsősorban azokat az igényeket kell figyelembe venni, melyek
az üdvösség esetében fontosabbak, illetve a lelki cselekedeteket kapcsol-
ja a mátéi prófétai és tanítói tisztségért járó jutalomhoz (Mt 10,41).451

Az irgalmasság cselekedeteit a Summa Theologiae II-II. q. 32 alatt tár-
gyalja. Érdekes, hogy nem opus misericordiae-ról, hanem eleemosynarum-
ról ír, pontosabban az  opus kifejezést csupán az idevágó szentírási he-
lyek  elemzésében  használja.  Szisztematikusan  megkülönbözteti  az
irgalmasság cselekedeteit aszerint, hogy mely szükséget orvosolnak, il-
letve nem konkrét aktusokra, hanem inkább cselekvésmintákra reflek-
tál: 

1. testi szükségletek, úgymint

‒ belső szükségletek: enni és inni adni
‒ külső szükségletek: ruhát és szállást adni
‒ speciális szükségletek: a rászorulót meglátogatni

449 KATRIN DORT, Caritas  und  Fürsorge  in  mittelalterlichen  Quellen,  in  MICHAELA

COLLINET, Caritas - Barmherzigkeit - Diakonie, Berlin 2014, 70.
450 CHRISTINA SCHNABL, Gerecht sorgen, Freiburg 2005, 141.
451 RAIMONDO SPIAZZI, San Tommaso d’Aquino, Bologna 1995, 69.



Az irgalmasság cselekedetei 193

Kiemeli,  hogy míg ezek a földi élet idejére vonatkoznak, addig az az
egy, melyet Jézus a Máté-féle felsorolásban nem említ, vagyis a holtak
eltemetése, az evilági élet szükségletein már túlmutat.

2. lelki szükségletek, úgymint

‒ Isten segítségének kérése: élőkért és holtakért imádkozni
‒ a testvéri segítség megvalósítása, melyen belül

a) értelmi hiányosságok orvoslása: tanítani és tanácsot adni
b) az érzelmi szükségletek kielégítése: szomorúakat vigasztalni
c) a cselekedetek rendezetlenségét kijavítani, azaz inteni, meg-

bocsátani és tűrni.

Rámutat arra is, hogy a lista ugyan kiegészíthető más irgalmasság-tet-
tekkel, például a vakok útbaigazítása stb., de ezek szerinte besorolhatók
egyik vagy a másik irgalmasságcselekedet alá, így okafogyott a szán-
dék, hogy újabb cselekedetekkel bővítsük a már meglévő listát.

Hangsúlyozza azt is, hogy nem önmagában a cselekedetek üdvözíte-
nek,  hanem az,  hogy ezek elmélyítik  a  lélek Isten felé  irányultságát,
azaz aki csak önmagában reménykedik, és a tetteivel dicsekedik, akár el
is kárhozhat.452 Emellett kifejti, hogy az irgalmasság és az igazságosság
nem állhat egymással szemben, azaz az irgalmasságnak ki kell elégíte-
nie az emberi szükségleteket, de csak abban az esetben, ha ezek a szük-
ségletek az ész rendjének és az igazságosságnak megfelelnek:  vagyis
bűnös és erkölcstelen az életvitelt csak az embertárs jóindulatára és ir-
galmára alapozni. A felelősség ugyanakkor a javak birtokosát illeti, azaz
az ő erkölcsi kötelessége javainak megosztása: Szent Tamás határozot-
tan elutasítja, hogy bárki önkényesen csökkentse ínségét mások javai-
ból, egyúttal a társadalmi békesség érdekében fontosnak tartja a javak
önkéntes megosztását, mint az eredendő egyenlőtlenség kiigazítását.453

452 GIACOMO DAL SASSO - ROBERTO COGGI, Compendio della Somma Teologica, Bologna
1989, 516.

453 MICHAEL SCHÄFERS, Prophetische Kraft der kirchlichen Soziallehre?, Paderborn 1998,
204.



194 Németh Gábor

Az irgalmasság gyakorlásának motivációja az, hogy az ember ébred-
jen tudatára annak, hogy ő földi és szellemi javainak csupán használója
és saját maga is megajándékozott: a tulajdonos és a forrás Isten, így ir-
galmasságot gyakorolni természetfeletti tulajdonság: „dare elemosynam
est actus caritatis, misericordia mediante.”454

Az irgalmasság cselekedeteinek összetevői

1. az igazságosság. Bár a bevezetőben arra utaltunk, hogy a korszellem
szerint az irgalmasság tette nem más, mint kilépés az igazságosság jogi–
matematikai  szemléletű  rendszeréből,  nem beszélhetünk  addig  irgal-
masságról sem, amíg az igazságosságot nem sikerült megvalósítani.

2. személyesség. Az irgalmasság személyre szabott igazságosság, vagyis
„nem tárgyra, hanem a személyre vonatkozó igazságosság”,455 azaz az
irgalmasságot cselekvő nem egyszerűen valamit ad, hanem az irgalmas-
ság cselekvésével személyes kapcsolatba lép a nélkülözővel: életével, fe-
lelősségtudatával is elköteleződik.

3. a résztvevők közötti hermeneutika: adás és elfogadás. Erkölcsteológi-
ailag a befogadó részéről szükséges az alázat, azaz a hiány beismerése,
az irgalmat gyakorló részéről pedig a hiány felismerése, érzékenység és
tett.

4. szolidaritás: elsődlegesen ember és ember közötti magatartásforma. A
szolidaritás alapján kötelességeink vannak egymás iránt ‒ sőt, a Laudato
si’ enciklika újdonsága az, hogy nemcsak racionális, hanem értelemmel
nem rendelkező, sőt élettelen lények iránt is ‒, ugyanakkor a szolidari-
tás nem olyasmi, ami eleve adott egy közösségben, hanem azt meg kell
alkotni. Akkor jön létre, amikor megvalósul a kölcsönös munkálkodás
az egyéni és globális közjóért, a másik személy és közösség egyetemes
javának kiteljesedéséért.

454 K. DORT, i. m., 71.
455 WALTER KASPER, Irgalmasság, Budapest 2014, 205.



Az irgalmasság cselekedetei 195

5. nyitottság: készség a felmerülő szükség felismerésére, pontosabban
az irgalmat gyakorló váljék sebezhetővé is a konkrét segítségnyújtás-
ban.

6. helyes önszeretet: az egyházi nyelvezetben és a társadalmi szociális
tevékenységben jellemzően alaptalanul háttérbe szorított szempont. En-
nek oka az a feltételezés, hogy az ember  a priori  tudja, hogy mire van
szüksége, azaz megfelelően szereti önmagát. Ezzel szemben a posztmo-
dern tapasztalat, ha azt az irgalmasság horizontján szemléljük, arról ta-
núskodik,  hogy  a  test  leértékelésével  vagy  nem  helyes  értékelésével
szembesülünk nap mint nap, ráadásul a lelki szükségletekről ‒ tűrés, el-
viselés, megbocsátás, tanulékonyság ‒ szinte szó sem esik. Az irgalmas-
ság gyakorlatának kiindulása az, ha elsődlegesen önmagunkkal szem-
ben vagyunk irgalommal és igényességgel.

7. cselekvő szeretet, ami nem érzelgősség vagy érzelem. Szeretni annyi,
mint adni, teremteni és az adásban el is köteleződni: „a szeretet felül-
múlja az igazságosságot és teljessé teszi azt az ajándékozás és a megbo-
csátás logikájában.”456 Walter Kasper a szeretet gyakorlati megvalósítása
kapcsán lényegében az irgalmasság cselekedeteire utal: „Itt nemcsak a
nagy odafordulásokra kell gondolni, hanem az értékelés sok kis jelére
is, amelyek közé tartozik az idő és a megértés ajándékozása a másik-
nak.”457

Nehézségek az irgalmasság gyakorlásával kapcsolatban

‒  intézményesedés.  Hagyományosan  az  irgalmasság  cselekedetei  az
egyéni jámborság és a családi ‒ közösségi ‒ önkéntes szociális rendszer
találkozási pontján alakultak ki.458 „A család volt a jóléti, egészségügyi
és oktatási rendszer. (...) Aki megbetegedett, azt a családja ápolta. Aki

456 Caritas in veritate, 6.
457 W. KASPER, i. m., 220.
458 ERIC OTTENHEIJM et al. (szerk.), Werke der Barmherzigkeit als Öffentlichkeitsethik, 35.



196 Németh Gábor

megöregedett, azt a családja gondozta és a gyermekei jelentették a nyug-
díjalapját. Aki meghalt, annak árváiról is a családja gondoskodott.”459

Az állam egészen az újkorig nem tekintette feladatának, hogy érdemi
szociális tevékenységet végezzen, így a nevelés, a szegénygondozás, a
betegápolás stb. az egyháznak és a családnak fenntartott területnek szá-
mított. Ez változik meg alapvetően a 19‒20. században, amikor kiépül
az az állami intézményrendszer, melynek feladata lesz, hogy különösen
is az irgalmasság testi cselekedeteit elvégezze. E téren az egyéni jámbor-
ság napjainkra jó esetben érdekességgé, az állami szerepvállalást kiegé-
szítővé, rossz esetben konkurenciává válik. Kétségtelen azonban, hogy
a közösségi szociális szerepvállalás nem tökéletes: „a pusztán jóléti ál-
lam ki  van téve azon veszélynek,  hogy az  irgalmasságból  gazdasági
ügyet csinál.  A szociális gondoskodás piacosodik, és részben maga is
gazdasági hasznot hajtó üzletté válik. […] Egy olyan gondozás, amely
arra korlátozódik, hogy tisztára és jóllakottra ápolja az idős embereket,
nem felel meg e személyek emberi szükségleteinek.”460 Ez az irgalmas-
ság gyakorlása krízisének egyik kortárs oka: az állami szociális intéz-
ményrendszer átvesz olyan feladatokat, melyek az azt végző ember sze-
mélyes  elköteleződését,  odaadottságát  igénylik,  s  ez  hatványozottan
igaz ez a lelki  cselekedetekre,  melyek megvalósíthatósága vagy haté-
konysága attól is függ, hogy tudunk-e nekik arcot adni. „Az odafordu-
lást és az irgalmasságot nem lehet megszervezni és állami szinten sza-
bályozni, és ebből nem is lehet egységes ideológiát alkotni. Ezek mind
személyes dolgok: ösztönözni és ihletni lehet ezekre.”461

‒ ebből adódik a személyes kapcsolatok átstrukturálódása. Az csak az
egyik jelenség, hogy az ember individualizálódik, azaz az ínség kapcsán
felmerülnek az elhárító mechanizmusok, azaz nem én vagyok ennek az
oka, oldja meg a közösség, az állam stb., hanem emberi kapcsolataink,
kommunikációnk is indirektté vált, melynek fő okai a 21. században el-

459 YUVAL NOAH HARARI,  Sapiens. Az emberiség rövid története (ford. Torma Péter),
Budapest 2015, 319.

460 W. KASPER, i. m., 227.
461 Uo. 228.



Az irgalmasság cselekedetei 197

terjedt elektronikai  eszközök, melyek széleskörű,  viszont  szelektív és
indirekt információt közvetítenek.
‒ a közösségi tudat átstrukturálódása. Sajátos emberi tulajdonság, hogy
képesek vagyunk arra, hogy viszonzás vagy előnyök várása nélkül ad-
junk jót: az ember szüntelenül  érdeklődéssel, megnyílással fordul em-
bertársai felé, általában bizonyos fokú felelősséget érez irántuk akkor is,
ha jólétük és a hozzájuk kapcsolódó ismeret nem szükséges saját jólété-
hez.

A  szociobiológusok  szerint  egyértelmű  fokozatai  vannak  az  emberi
megnyílásnak, melyeket, ha az irgalmasság és az emberi adományozás
szemszögéből helyezünk el, az alábbi eredményt kapjuk. A kiindulás az
egyén, aki javakkal rendelkezik, ha ezeket

‒  megtartja  magának:  individualista,  társadalmi  szinten viszonyait
„anti-” kezdetű kifejezésekkel lehet illetni:  például antipatikus. Ez az
önzés, az önszeretet szintje.

‒ megosztja rokonaival, barátaival, klientúrájával: nepotista, viszonya-
it a szimpatikus jelzővel lehet illetni. Ez az érdekalapú szeretet szintje.

‒ ha a javakból, lehetőségekből nem a közeli kör részesül viszonzás
nélkül, akkor altruizmus esete áll fenn, vagyis empatikus, azért is fele-
lősséget érez, akivel vérségi vagy érzelmi kapcsolata elhanyagolható.462

Ez a felebaráti szeretet vagy az irgalmasság szintje.

Napjainkban az első két típus társadalmilag jellemző, ezzel szemben az
empátiával és az altruizmussal a köznyelvben egyre ritkábban találko-
zunk: az emberi kapcsolatok, a kölcsönös felelősség és szolidaritás vi-
szonya inkább az ismerősi–rokoni körre terjednek ki  és posztmodern
társadalmunkban az irgalmasság, az önkéntesség vagy feleslegesnek és
értelmetlennek vagy pedig luxusnak számít. Comte Sponville találóan
fogalmazza meg egy analóg tartalmú fogalom, a nagylelkűség kapcsán:
„az adás erénye. (...) neki adjuk azt, ami nem az övé, ami a miénk, ami
neki hiányzik. (...) olykor az az érzésünk, hogy az igazságosság fonto-

462 CSÁNYI VILMOS, Íme, az ember, Budapest 2015, 240.



198 Németh Gábor

sabb, sürgetőbb, szükségesebb, mellette a nagylelkűség mintha a lélek
fényűzése vagy többlete lenne.”463

Az ajándékozás és az irgalmasság kapcsolata

Ha egy másik erkölcsteológiai fogalommal akarnánk párhuzamba állíta-
ni az irgalmasságot, az ajándékozás kínálja magát. Talán annyival kelle-
ne szélesítenünk a horizontot, hogy a közfelfogás ajándékozás alatt ma-
teriális jellegű javakat ért, így ide inkább az irgalmasság testi, azon belül
is kézzel fogható cselekedetei tartoznak, viszont ha tágabb horizonton
szemléljük az irgalmasságot, azaz a személyiség, a jelenlét, az idő, a tu-
dás önkéntes és viszonzás nélküli odaadását, egyértelmű a párhuzam.

Azáltal, hogy az ember valamit odaad, nemcsak gazdasági eszközei-
ről vagy azok egy részéről mond le, hanem önmagából is ad, hisz az
ember kapcsolódása vélt vagy valós tulajdonához még szellemi lerom-
lása idején is nagyon erős. Az ember, ha ad, akarva-akaratlanul, a legna-
gyobb jószándék mellett is azt tapasztalja, hogy ezáltal kevesebb lesz,
kevesebb erőforrás felett rendelkezhet. 

Adni és elfogadni ugyanazon jelenség két oldala: azontúl, hogy javak
cseréjét jelenti, magába foglalja, hogy két vagy több személy kapcsolat-
ba, dialógusba lép általa. Az ember esetében az ajándékozás soha nem
önmagában álló tevékenység, hanem kölcsönös megnyílás és befogadás.
Saint-Exupéry  aforizmája  szerint  aki  ad,  az  hidat  ver  az  egyedüllét
mélysége fölé.464

Fontos, inkább gyakorlati jelentőségű az ajándékozás pszichológiájá-
ban, hogy bár a megajándékozott, épp a viszony jellegéből adódóan „ki-
szolgáltatottabb helyzetben” van, ezt ne érezze függőségi, alávetettségi
viszonynak. A hála-adósság, az alávetettség tudata ugyanis sok esetben
kontraproduktív: az ilyen helyzetben lévő ember sokszor nem tud őszin-
tén köszönetet mondani, és már tudatalatti szinten vagy a szerepek át-

463 ANDRÉ COMTE-SPONVILLE, Kis könyv a nagy erényekről, Budapest 2005, 109
464 NÉMETH Gábor, Az ajándékozás mint erkölcsi cselekedet, in „Láttak a vizek téged, Iste-

nem”, Győri Hittudományi Főiskola és Papnevelő Intézet, Évkönyv – Tanulmánykötet, Győr
2014, 117‒131, 119.



Az irgalmasság cselekedetei 199

rendezésével igyekszik „szabadulni” a helyzetből.465 Ahogy az amerikai
gondolkodó, Ralph W. Emerson találóan megfogalmazta: „az etető kéz
állandóan veszélyben van, hogy megharapják.” Ugyancsak ide kívánko-
zik Nietzsche kiábrándult megállapítása, melyet Zarathustra szájába ad:
„nagy lekötelezés nem hálássá, hanem bosszúállóvá tészen.”

Marcel Mauss kifejezetten kritikus az ajándékozással és az irgalmas-
sággal szemben, mivel ebben nem a szabadság és önkéntesség megnyil-
vánulását, hanem a kötelezettség szofisztikált hármasát látja: az adás, az
elfogadás és a viszonzás hármasát. Aki ad, az nem szabadságát és lehe-
tőségeit ajánlja fel,  hanem ellenkezőleg, a másik emberrel kapcsolatot
keresve annak szabadságára tart igényt, és őt függésbe akarja vonni.466

A kortárs irodalomkritikus, Jean Starobinski mindezt érzékelve a napfo-
gyatkozás  mintájára  egyenesen  „ajándékfogyatkozásról”,  vagy  tanul-
mányunkra aktualizálva a szót irgalomfogyatkozásról beszél.467

Az irgalmasság modern tettei

Többször utaltunk arra, hogy a jelenlegi kétszer hét cselekedetből álló lis-
ta alapvetően egy ókori–középkori általános emberi ínség állapot csillapí-
tására irányul, és számos funkciót napjainkra a modern szociális állam át-
vett. Ezért, inkább érdekességként megemlíthető a nyugalmazott erfurti
megyéspüspök, Joachim Wanke javaslata az irgalmasság modern cseleke-
deteire. Ez a lista részben új megfogalmazásban tartalmazza a klasszikus
cselekedeteket, részben pedig a kortárs igényekre igyekszik választ adni.
A 21. századi ember élethelyzetére reflektálva legnagyobb nyomorúság-
nak az individualizmust, az eltárgyiasulást és az emberi kapcsolatok le-
épülését tekinti, és ezeket próbálja orvosolni az alábbi módokon:

465 Ilyen például: adnia kell, mivel ő gazdagabb; neki semmibe sem kerül ez; mivel
szegény vagyok, kell, hogy segítsen rajtam, vagy milyen keresztény az, aki nem segít
a szegényeknek stb.

466 MAURICE GODELLIER, Das Rätsel der Gabe, München 1991, 21.
467 JEAN STAROBINSKI, Gute Gaben, schlimme Gaben, Frankfurt 1994, 106.



200 Németh Gábor

1. kimondani, hogy hozzám tartozol: ezáltal válaszolni a modern kor
intézményesedésére és funkcionalizmusára.

2. meghallgatni: a fizikai jelenlét, a figyelem, a teljes ember odaadott-
sága a telekommunikáció korában sürgetőbb és fontosabb, mint koráb-
ban bármikor.

3. jót mondok rólad: a kommunikációban a kritika visszaszorítása és
a személy értékeinek felismerése.

4. veled tartok: nemcsak tanácsot adni, hanem ez a lelki élet mesterei
által is tanított út, azaz sorsközösséget vállalok a rászorulóval, jelenlé-
temmel aktivizálom az embertárs kezdeményezőkészségét.

5. megosztom veled, amim van: nemcsak pénzt vagy anyagi javakat,
hanem lehetőségeket, időt stb.

6. meglátogatlak: nemcsak ínségben, börtönben vagy kórházban, ha-
nem otthonában is felkeresni a másik embert és ezáltal közösséget te-
remteni.

7. imádkozom érted: összefoglalja az előzőeket, azt hogy felelősséget
érzek a másik emberért, de nemcsak annak testi jólétért, hanem egész
emberségéért, vagyis tudom természetfeletti látásmóddal is szemlélni őt.

Konklúzió

Az irgalmasság cselekedeteinek teológiája mögött az a felismerés húzó-
dik meg, hogy a felebaráti szeretet nem egyszerű kompasszió vagy fi-
lantróp magatartás, még kevésbé sem érzelem, hanem a szeretet-tettek-
ben  kell,  hogy  megnyilvánuljon.  Az  irgalmasság  a  szeretet  belső
készsége, ami arra indít, hogy gyakoroljuk a jótékonyságot, ami külső-
leg a testi mivolt, az emberhez méltó élet megvalósulását, lelkileg pedig
a spirituális valóság teljessé tételét jelenti. Mint erény, szoros kapcsola-
tot tart fenn az igazságossággal, az ajándékozással és a szabadsággal.

Mint magatartás, akár akarjuk, akár nem, a 21. században válságba
került. Mindenekelőtt azért, mert az alapja, az igazságosság sem valósul
meg. Másrészt egyre kevesebb az érdek nélküli  adás,  mert az ember
egyre kevesebbet ad önmagából: abból, ami úgymond felesleges, nélkü-
lözhető, talán könnyebben, vagy akkor is, ha nem kell a másik emberrel



Az irgalmasság cselekedetei 201

személyes kapcsolatba kerülni. Irgalmasak vagyunk akkor is, ha a jótet-
tet belső érzelmi tartalom kíséri. Ezzel szemben a klasszikus erkölcstan
és az egyházi hagyomány nem érzelmi–lelki habitusként határozta meg
az irgalmasság cselekedeteit, hanem alapvető üdvszükségletként: az ir-
galmasság mint a bűnök bocsánata, az irgalmasság cselekedetei mint az
irgalmas ítélet záloga vagy az irgalmasság gyakorlása mint az önma-
gunkkal szemben gyakorolt irgalom került elő.468

Amikor az ember felismeri az adásban rejlő mélységet, azt, hogy köl-
csönösen rászorulunk egymásra, amikor túl tudunk lépni természetes
önzésünkön  és  az  ésszerűt,  megtérülőt  túlszárnyalóan,  vagyis  Isten
adományozásának a mintájára adunk, mégis beszélhetünk igazi irgal-
masságról.  Irgalmasnak lenni  annyit  tesz,  mint  felismerni az erkölcsi
rendben a „lét” elsőbbségét, az ebben rejlő jót és tudatosan törekedni
arra,  hogy az  ne  egyszerű felismerés maradjon,  hanem aktívan részt
venni a felebarát életének kiteljesedésében.469

Nem szabad azonban megfeledkezni arról, hogy az irgalmasság cse-
lekedeteinek listája adott történelmi–kulturális helyzetet tükröz: külö-
nösen is  a testi  cselekedetek arra  a fizikai  ínségre  válaszolnak, mely
egészen az újkorig elkísérte az emberi történelmet. A szeretet mint ten-
ni akarás ezért rászorul az okosság erényének támogatására, így ma-
radhat termékeny és gazdag, vagyis nincs egyszer s mindenkorra adott
irgalmasság lista, hanem minden kor megtalálhatja azokat a feladato-
kat, melyek az irgalmasság cselekedetei mögött rejtőző értékek, az em-
beri  méltóság  és  a  közjó  megvalósulását,  illetve  a  szeretet  önzetlen
kommunikációját szolgálják. Az irgalmasság cselekedeteinek gyakorlá-
sával nemcsak másoknak teszünk jót, hanem önmagunk természetfelet-
ti  küldetésének elmélyítését és kiteljesedését is  szolgáljuk: az őszinte
adás és az odafordulás minden egyes aktusában az ember természetes
önzésén kerekedik felül és Isten Országának megvalósulását és termé-
szetfeletti hivatásunk betöltését szolgálja.470

468 ANDREAS HENKELMANN,  Der  Dienst  am  Nächsten  im  Gefahr?,  in  TRAUGOTT

JÄHNICHEN et alii (szerk.), Auf dem Weg in „dynamische Zeiten”, Berlin 2007, 149.
469 KURT WOLF, Philosophie der Gabe, Stuttgart 2006, 13.
470 F. TORRALBA, i. m., 142.



BERAN FERENC

Az irgalom és az igazságosság az Egyház 
társadalmi tanításban

A hagyományos erkölcsteológia (etika) az irgalom és igazságosság fogal-
mát és a kettő közötti kapcsolatot elsősorban a perszonális erkölcsteoló-
gia keretén belül tárgyalja. Az első szociális enciklika megjelenése óta
azonban az Egyház a fogalmakat társadalometikai szempontból is alkal-
mazza, sőt az utóbbi időben – a világban tapasztalható általános válság
miatt – elsősorban társadalmi szempontból nézi. Tanulmányunkban azt
a célt tűzzük mi magunk elé, hogy először megvizsgáljuk a fogalmak je-
lentéseit, a két fogalom közötti összefüggéseket, majd rámutatunk arra,
hogy ezek hogyan nyilvánulhatnak meg a társadalmi élet különböző te-
rületein. 

Fogalmi elemzés

Az irgalom (szeretet) és az igazságosság a perszonális etikában

Ahogyan a bevezetőben jeleztünk, a hagyományos erkölcsteológia az ir-
galom (görögül:  ἔλεος, latinul:  misericordia) fogalmát elsősorban a per-
szonális etika, erkölcstan keretén belül tárgyalja. A perszonális etika ta-
nítása  szerint  az irgalom a nehéz helyzetben levő emberek (például:
szegények,  betegek,  bűntől  megszabadulni  vágyók  vagy  a  bűn  által
megsebzettek) felé megnyilvánuló, együtt érző és segítő szeretetet jelen-
ti,  aminek testi és lelki megnyilvánulásai vannak.  Az irgalmasság testi



Az irgalom és az igazságosság az Egyház társadalmi tanításban 203

cselekedetei: jóllakatni az éhezőket, megitatni a szomjazókat, felöltöztetni
a ruhátlanokat, befogadni a jövevényeket, ápolni a betegeket, megláto-
gatni a rabokat, eltemetni a halottakat. Az irgalmasság lelki cselekedetei pe-
dig: jó tanáccsal ellátni a bizonytalanokat, tanítani a tudatlanokat, inteni
a bűnösöket, vigasztalni a szomorúakat, megbocsátani a bántásokat, tü-
relemmel elviselni a kellemetlen embereket, és végül imádkozni az élő-
kért és halottakért.471 Ennek az irgalomnak az egyik legfontosabb meg-
nyilvánulási  formája  a  megbocsátás,  amely  a  bűn  következtében
nyomorúságos helyzetbe került személy bűneinek a megbocsátást jelen-
ti.472 

A perszonális etikában az igazságosság (görögül:  δικαιοσύνη, lati-
nul: iustitia) a törvénynek megfelelő jogszerű viselkedést jelentett. Aqui-
nói Szent Tamás meghatározása szerint, amely figyelembe veszi Arisz-
totelész  tanítását:  „az  igazságosság az  a  készség,  amely állhatatos és
kitartó  akarattal  elismeri  mindeninek  a  jogát.”473 Több  nyelv  formai
szempontból is jelzi, hogy az igazságosság a jogra épül. Például a latin
iustitia szó magában foglalja a ius-t (jogot), a iustitia szó szerint jogszerű-
séget jelent. Hasonlóképpen a német nyelvben a  die Gerechtigkeit a  das
Recht (jog) szóra vezethető vissza. A görög bölcseletre visszavezethető
hagyomány – az irgalmassághoz hasonlóan – foglalkozott azzal, hogy
az igazságosságnak milyen fontosabb megnyilvánulásai vannak. A ha-
gyomány különbséget tett  általános igazságosság (iustitia  generalis) és
részleges igazságosság (iustitia  particularis)  között.  Az  általános  igazsá-
gosságot mint törvényhozói igazságot (iustitia legalis) értelmezték, a rész-
leges  igazságosságot tovább  osztották  csere  igazságosságra  (iustitia
commutativa),  osztói  igazságosságra  (iustitia  distributiva)  és  büntető
(megtorló) igazságosságra (iustitia vindicativa).474

471 H.  NOLDIN,  De  praeceptis  dei  Ecclesiae,  Pustet,  Ratisbona  -  Roma 1914,  102;
EVETOVICS KUNÓ, Katolikus erkölcstan, I. rész. Szent István Társulat, Budapest 1940, 214;
FERENC PÁPA, Az irgalmasság arca kezdetű bullája, 15.

472 SZENT II. JÁNOS PÁL PÁPA, Dives in misericordia, 90.
473 S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I-II. q. 58. art. 1.
474 DOM.  M.  PRÜMMER O.P.,  Manuale  theologiae  moralis II.,  Herder,  Friburgi

Brisgoviae - Barcinone 1955, 67.



204 Beran Ferenc

Az irodalom foglalkozott az  irgalom és az igazságosság kapcsolatával
is. Az elemzések Istenből indultak ki. Megállapították, hogy Istenben az
igazságosság  nem válaszható  külön  a  szeretetétől,  ugyanakkor  az  Ő
szeretete, irgalma nem palástolhatja el az igazságosságát. Isten ugyanis
az igazságosság alapját adó törvényt is szeretetből adta, amely lehetővé
teszi, hogy népe helyes úton tudjon járni. Isten, amikor igazságos szem-
besíti népét az elkövetett bűneivel, és ítélet mond a tettek felett. Ennek
az elsődleges célja  nem a büntetés,  hanem az,  hogy a nép letérjen a
rossz útról és megtérjen. Erről az ószövetségi próféta így tanít: „Nem
akarom a bűnös halálát, hanem hogy megtérjen és éljen” (Ez 18,23). Jé-
zus pedig kinyilvánította, hogy nem azért jött, hogy az igazakat hívja,
hanem a bűnösöket (vö. Mt 9,13)

Az irgalmasság és az igazságosság az ember életében sem válhat kü-
lön. Szent II. János Pál pápa szemléletes képet használ, amikor azt írja,
hogy az igazságosság házának az irgalmasság talajára kell épülnie.475 Az
irgalmasság tehát megelőzi az igazságosságot. Rámutat arra is, hogy az
irgalmasság a személyek kapcsolatában valósul meg, az igazságosság
pedig a tárgyi rendben.476 A megbocsátásban például a személynek a
másik személy felé fordulása, és a jóakarat kinyilvánítása indítja a vét-
kest arra, hogy megtérjen és helyrehozza bűnei következményét.

Az irgalom és az igazságosság szükségessége a társadalometikában

Korábban jeleztük, hogy az irgalom és igazságosság elsősorban a per-
szonális etikában használt fogalmak. Ennek elsődleges oka az, hogy a
Szentírás etikája nem azzal foglalkozik, hogy az államnak mi a teendője,
hanem azzal, hogy az Isten útján járó embernek, személynek mi a fel-
adata és kötelessége. Így például Jézus az irgalmas szamaritánusról szóló
példabeszédben nem arról beszél, hogy a nép vezetőinek miként kellene a
Jeruzsálemből Jerikóba vezető utat  biztonságossá tenni, hanem hogy a
felebaráti szeretetnek hogyan kell megnyilvánulnia akkor, ha valaki egy
kirabolt, megvert és útszélre lökött emberrel találkozik. (Lk 10,25–37) A

475 SZENT II. JÁNOS PÁL PÁPA, Dives in misericordia, 93.
476 Uo. 86.



Az irgalom és az igazságosság az Egyház társadalmi tanításban 205

későbbi évszázadokban azok a teológiai és lelkiségi írások, amelyek az
irgalmasság cselekedeteivel foglalkoztak azt mint a keresztény ember kö-
telességét mutatták be. 

A későbbiekben ezt a segítő feladatot intézményes formában a szer-
zetesrendek gyakorolták. Így jöttek létre a betegápoló, a halottakat elte-
mető és a rab- (fogoly-) kiváltó rendek. Ez a gyakorlat a XIX. századig
tartott, amikor az újkori állam ezeket a feladatokat a saját feladatkörébe
sorolta. 

A XIX. század második felében induló keresztény társadalmi tanítás
is az állam feladatkörébe sorolta a társadalomnak a szegények felé meg-
nyilvánuló szeretetét és az igazságosságot. Az első szociális enciklika,
amelyet XIII. Leó pápa adott ki  Rerum novarum címmel (1891), a legsú-
lyosabb társadalmi helyzettel, a munkásság nyomorával foglalkozik, és
felhívta a figyelmet arra, hogy az állam feladata a közjó biztosítása, így a
kiszolgáltatott munkások védelme. Az ezt követő főbb témák is a társa-
dalom súlyos problémáival az állam feladataival foglalkoztak. Ezek a kö-
vetkezők voltak: az állam milyen feltételek mellett avatkozhat a társada-
lom és  annak csoportjai  életébe (szubszidiaritás  elve),  a  háború által
veszélyeztetett az állam feladata a béke megvédése, az állam feladata to-
vábbá a piaci versenyben az esélyek biztosítása és a természetvédelem
biztosítása  is.  Az enciklikák rámutattak arra,  hogy ezek a  társadalmi
problémák nem oldhatók meg a  társadalmi igazságosság és szeretetet
(egyidejű) megvalósítása nélkül. A problémák megoldáshoz kevés, ha az
állam igazságos (jogszerű) törvényeket hoz, szükség van a társadalom
részéről megnyilvánuló szeretetre is,  amely magában foglalja a nehéz
helyzetben levőkkel való együttérzést, és a hathatós segítséget is. 

Így például egy  csökkent munkaképességű embertől – aki nem képes
többet teljesíteni – nem várható el az, hogy a társadalom segítsége nél-
kül vegyen részt a piaci versenyben. Egy nagycsaládos embertől – bár va-
lószínű,  hogy  nem  dolgozik  többet,  mint  egy  egyedülálló,  s  ezért
ugyanannyi munkáért ugyanannyi bér illeti meg – mégsem várható el,
hogy  társadalmi  támogatás  nélkül  nevelje  a  gyermekeit;  támogatást
kell,  hogy kapjon a társadalomtól.  Ezek a példák azt mutatják,  hogy
olyan fogalmakat, elveket kellett bevezetni, amely az igazságos törvé-
nyek meghozatalakor figyelme veszi ezeket a nehéz helyzetben levő embe-



206 Beran Ferenc

reket sújtó körülményeket és felhívja a figyelmet arra,  hogy lehetnek
olyan esetek, amelyekre nem lehet törvényt hozni, ahol az evangéliumi
szeretet eszméjét kell alkalmazni a társadalmi viszonyok között.

Az Egyház ezeket a nehéz helyzetben levő emberek megsegítésre irá-
nyuló törekvéseket a társadalmi igazságosság és a társadalmi szeretet
fogalmaiba, mint etikai értékekbe foglalta és ezekhez kapcsolva, ezek mel-
lett alkalmazta a szubszidiaritás és a szolidaritás és a közjó fogalmakat,
etikai elveket. A szubszidiaritás és a szolidaritás és a közjó a társadalmi
szeretethez kapcsolódik, abban az esetben, ha mint szándék és törekvés
jelenik meg, ha ez már jogi megfogalmazást kapott, akkor inkább már
társadalmi  igazságosságról  beszélhetünk.  A  következőkben  ezekkel
foglalkozunk.

A társadalmi igazságosság és szeretet fogalma és megnyilvánulásai
a társadalom életében

A társadalmi igazságosság és szeretet jelentése

A társadalmi igazságosság és a társadalom részéről megnyilvánuló sze-
retet  fogalmával  a  szociális  enciklikák  közül  elsőnek  XI.  Pius  pápa
Qudragesimo anno kezdetű enciklikája foglalkozik, amikor felhívja a fi-
gyelmet arra, hogy a társadalmat, de különösen a  gazdaságot nem irá-
nyíthatja a kizárólag a  haszon megszerzésének a vágya. Az államnak, a
közjó megvalósítása érdekében alkalmaznia kell a társadalmi igazságos-
ság és a társadalmi szeretetet elvét. „Valami magasabb rendű és neme-
sebb erőt kellene tehát kitalálni, amely ezt a hatalmat szilárdan és tisz-
tán  érvényesülve  kormányozhatná:  ez  pedig  nem  más,  mint  a
társadalmi igazságosság és szeretet.”477 Az enciklika nem bontotta ki a
két fogalom mélyebb tartalmát. Sőt azok értelmezésével kapcsolatban
kérdések is felmerültek. Így például felvetődött, hogy a társadalmi igaz-
ságosság  az  általános  vagy a  törvényhozói  igazságossághoz  tartozik,
vagy a részleges igazságosságok közé sorolható? Ha a társadalmi igaz-
ságosság a törvényhozói igazságossághoz tartozik,  akkor az elesettek

477 XI. PIUS PÁPA, Quadragesimo anno, 88.



Az irgalom és az igazságosság az Egyház társadalmi tanításban 207

érdekeivel már a törvényhozásnak foglalkoznia kell, ha azonban a rész-
leges igazságosságok közé sorolható, akkor annak ki kell egészíteni a
társadalomban már meghozott törvényeket. 

Az  Egyház  társadalmi  tanítását  összefoglaló  kompendium  az  első
mellett foglalt állást. 

„Napjainkban egyre nagyobb jelentőségre tesz szert a társadalmi
igazságosság,  amely az általános  igazságosság (iustitia  generalis)
valódi, sajátos fejlődésének gyümölcse, minthogy ez a fajta igaz-
ságosság a társadalmi viszonyokat a törvényesség betartásának kri-
tériuma alapján szabályozza.” Majd hozzáfűzi: „A társadalmi igaz-
ságosság a társadalmi nehézségek megoldására irányuló követelmény;
ez a kérdés ma világméretűvé lett, és társadalmi, politikai, gazda-
sági  összefüggésekben,  elsősorban a nehézségek és a megfelelő
megoldások szerkezeti (strukturális) rendszerében jelentkezik”478

(a szerző kiemelése)

A kompendium ezzel kifejezésre juttatja,  hogy a társadalmi igazságosság
akkor fog helyreállni, a helytelen gazdasági rendszereket megváltoztatják.
Ferenc pápa több ízben utalt arra, hogy ehhez a csak haszonra törekvő fo-
gyasztói társadalom felfogásán kell változtatni. 

A társadalmi szeretetre vonatkozó hivatalos tanítást is az Egyház tár-
sadalmi tanításnak kompendiuma rögzítette: 

„A társadalmi szintű szeretet, a helyzettől függően, olyan társadalmi
eszközök  használatát jelenti, amelyek révén élete könnyebbé válhat,
illetve amelyek képesek megszüntetni a nélkülözését okozó társa-
dalmi  tényezőket. Kétségtelen,  hogy  az  az  irgalmas  cselekedet,
amely itt és most ad választ egy embertársunk valós, sürgető szük-
séghelyzetére – a szeretet cselekedete; ámde éppen ennyire lényeges
szeretetcselekedet az az erőfeszítés, amely olyan társadalomszervezet
(organizációs)  és  társadalomszerkezet (strukturális)  létrehozására
irányul, ahol az embertárs eleve nem kényszerül nyomorban élni.
Különösen igaz ez akkor, ha emberek millióiért, sőt egész nemzete-

478 ETTK, 201. Megjegyzés: a szerkezeti rend jelentheti a szegényeket segítő elvek
rendszerét,  összefüggéseit,  de jelentheti  azoknak az intézményeknek a rendszerét,
amely az elszegényedést megakadályozza, vagy amely a szegényeket segíti.



208 Beran Ferenc

kért folyik a küzdelem, vagyis abban a helyzetben, amikor a társa-
dalmi kérdés arányait tekintve világméretűvé vált.”479

A fent  ismertetett  magyarázatok  szerint  a  társadalmi  igazságosság  a
szegények helyzetét figyelembe vevő törvények és társadalmi szerkezet
létrehozását  jelenti,  a  társadalmi  szeretet  pedig  azt  az  erőfeszítést,
amely ezt szerkezetet létrehozza. A társadalom szerkezete olyan rend-
szert jelent, amelyben figyelme veszik a legfontosabb társadalometikai
értékeket és elveket. Ennek a társadalom szervezet legfontosabb alapja
az Isten-képiségből eredő emberi méltóság és szabadság.

„Az állam nem dönthet kizárólag a hatalom és annak megtartása,
siker vagy gazdasági haszon alapján, az emberi méltóságra és az
alapvető jogokra, jogra és az igazságosságra, a közjóra, valamint a
belső és külső békére kell irányulnia, és ennek megfelelő, igazsá-
gos  keretfeltételeket  kell  felállítania,  amelyen belül  megnyílik  a
szabad versenyre, ami a közös hasznosság szempontjából szüksé-
ges is.”480

A társadalmi igazságosságot és szeretetet megvalósító alapelvek

Az előbbiekben utaltunk arra, hogy az Egyház társadalmi tanítását ösz-
szefoglaló kompendium szerint a társadalometikai alapértékek (példá-
ul:  társadalmi igazságosság és szeretet vagy irgalom) megkövetelik a
társadalometikai alapelvek (például a közjó, a szubszidiaritás és szoli-
daritás,) alkalmazását. A közjó a mi szempontunkból  „minden ember
javát és az egész ember” javát jelenti.481 Ugyanakkor azokat az osztatlan
javakat is jelenti, akiből mindenki részesülhet.482 Ezekhez az emberekhez
hozzátartoznak a szegény sorsúak és a kiszolgáltatottak. A szubszidiari-
tás a mi szempontunkból „alacsonyabb szinten szervezett csoportok”
kisegítését jelenti úgy, hogy azok ne váljanak kiszolgáltatottá a nagyob-

479 Uo. 208.
480 WALTER KASPER, Irgalmasság, Új Ember, Budapest 2015, 217. 
481 ETTK, 165.
482 Uo. 164.



Az irgalom és az igazságosság az Egyház társadalmi tanításban 209

bakkal  szemben.  „Soha  nem  szabad  bomlasztani  és  bekebelezni
azokat.”483 Végül a szolidaritás a jó akarat megnyilvánulását. „Ez nem
holmi szánalom és bizonytalan irgalmasság, vagy felületes részvét any-
nyi szenvedő ember iránt, hanem eltökélt akarat és állandó, azaz min-
denkiért külön-külön és összességében.”484

A társadalom részéről megnyilvánuló igazságosság és irgalom mu-
tatkozik meg például az utóbbi években a családokra vonatkozó törvé-
nyekben, a háború elkerülésére és az indokolatlanul magas haszonról
való lemondatásról való törekvésekben.

Az államnak a családok segítésére irányuló törekvése

Az Egyház társadalmi tanításának középpontjában a család áll, amely
korunk fogyasztói gazdasági szemlélete miatt kiszolgáltatottá vált, szük-
sége van arra, hogy a társadalom szeretettel forduljon felé. Szent II. Já-
nos Pál pápa megerősítette a II. Vatikáni Zsinat tanítását, amely szerint
ugyanis a családok a társadalom legkisebb természetes egységét, „sejtje-
it” jelentik, amelyekből a nagyobb egység felépül.485 Olyan családpoliti-
kát kell folytatnia, amely a szubszidiaritás elve alapján segíti a családi kö-
zösségeket,  vagyis  hogy  az  élet  problémáit  saját  szintjükön  tudják
oldani, és ne kelljen állandóan állandó segítséget kérniük.486 Ennek érde-
kében például a társadalomnak biztosítania kell a munka lehetőségét, a
család fenntartására képes ún.  „családi bért”, továbbá anyagilag és er-
kölcsileg el kell ismerni a nők családban végzett munkáját.487 Hazánkban
az utóbbi években a következő családokat segítő intézkedéseket hozták. 

– a GYED (gyermekgondozási díj) és a GYES (gyermekgondozási se-
gély)

483 XI. PIUS PÁPA, Quadragesimo anno, 79.
484 SZENT II. JÁNOS PÁL PÁPA, Sollicitudo rei socialis, 38.
485 „Apostolicam actuositatem” kezdetű zsinati határozat a világi hívek apostolkodásáról,

11.; II. JÁNOS PÁL PÁPA, „Familiaris consortio” kezdetű apostoli buzdítása, 42.
486 ETTK 252.
487 Uo. 251.



210 Beran Ferenc

– Családbarát  adózás.  A nagycsaládosok nagyobb terhet  vállalnak a
társadalom terheiből, ezért indokolt a segítésük. Az a család, amelynek
három gyermeke van, gyermekenként 99.000 forintos adókedvezmény-
ben részesül. 

2. Az államnak a gyűlölet és a háború elkerülésére irányuló törekvés

A társadalomban élő emberek akkor tudják kibontakoztatni személyisé-
güket és közösségi életet élni, ha nem fenyegeti őket a háború veszélye.
Sajnos az ember áteredő bűne és a világban tapasztalható ún. „struktu-
rális” bűn következtében mindig fennáll a háború veszélye. Ehhez hoz-
zájárul még az történelmi tény is, hogy az egyes nemzetek a történelem
folyamán  sérelmet  szenvedtek,  a  megkötött  békék  is  igazságtalanok
voltak,  és  ezért  élhet  bennük az  ellenszenv,  az  igazságosságnak vélt
visszavágás vágya. Az Egyház következetesen a béke üzenetét közvetí-
ti, amely az igazságosság elvének tiszteletben tartása mellett szeretetet
és irgalmat kívánhat. 

A hagyomány a béke feltételéül az igazságosságot jelöli meg. Izajás
próféta is így ír:  A béke az igazságosság gyümölcse (vö. Iz 32,17). Az Egy-
ház azonban felhívja a figyelmet arra, hogy „a valódi béke inkább a sze-
retetnek, mint az igazságosságnak a dolga, mert az igazságosságra csak
az tartozik, hogy kiküszöbölje mindazt, ami a béke útjában áll, a sértése-
ket és károkat; maga a béke azonban sajátos és különleges módon a sze-
retet cselekedete.”488 Az állam vezetői akkor járnak el helyesen, ha meg-
győzéssel le tudják csillapítani azoknak az embernek jogos indulatát,
akik egy elszenvedett jogtalanság miatt megtorlásra várnak, és így vér-
ontás vagy a háború elkerülhetővé válik. Szent István király így buzdít-
ja fiát a békére és annak feltételére, az irgalomra:

„Kell, hogy a királyt kegyesség s irgalmasság díszítse, de a többi
erény is hassa át és ékesítse. Mert ha a királyt istentelenség és ke-
gyetlenség szennyezi, hiába tart igényt a király névre, zsarnoknak
kell nevezni. Ennek okából hát, szerelmetes fiam, szívem édessé-

488 KEK, 494.



Az irgalom és az igazságosság az Egyház társadalmi tanításban 211

ge, sarjam jövő reménysége, kérlek, megparancsolom, hogy min-
denütt és mindenekben a szeretetre támaszkodva ne csak atyafi-
ságodhoz  és  a  rokonságodhoz,  vagy  a  főemberekhez,  avagy  a
gazdagokhoz, a szomszédhoz és az itt lakóhoz légy kegyes, ha-
nem még a külföldiekhez is, sőt mindenkihez, aki hozzád járul.
Mert a szeretet gyakorlása vezet el a legfőbb boldogsághoz. Légy
irgalmas minden erőszakot szenvedőhöz, őrizd szívedben mindig
az isteni intést: »Irgalmasságot akarok, nem áldozatot.«”489

Az államnak a törekvése, hogy a közjó érdekében az emberek 
tudjanak lemondani az indokolatlanul magas profitról

Napjaink világában az egyik legnagyobb feszültséget a piacgazdaság je-
lenti. Adam Smith (1723–1790) szerint, ha jól működik a piac, akkor az
eladó és a vásárló érdekei nem állnak ellentétben egymással, hiszen a jó
minőségű és kedvező árú termékek fogyasztása mindenki közös érdeke.
A közös érdeket a piac „mint láthatatlan kéz” biztosítja. Megállapítása
közismertté vált: „Az ember mindig csak a saját hasznára törekszik; ám
eközben [...] egy »láthatatlan kéz« vezeti, s így olyan célt segít, amelyet
teljesen figyelmen kívül hagyott.”490 Az utóbbi évtizedekben azonban a
nagyobb termelők (multinacionális vállalatok) a nagyobb társadalmi ha-
talmuk, befolyásuk (reklámok) előnyhöz jutottak a kisebb termelőkkel
szemben. A társadalomnak az egyik fontos feladatává vált az, hogy a
piacon ne haszonszerzés farkastörvényei uralkodjanak, hanem az igaz-
ságosság és a szeretet (irgalom) etikai elvei.491

XVI. Benedek pápa Caritas in veritate kezdetű enciklikája részletesen
foglalkozik a gazdasági válság orvoslásának lehetőségeivel. A válság ki-
törésének az egyik oka abban található, hogy a piacon versengő szemé-
lyek és vállalatok a rövid távú haszon érdekében készek arra, hogy az
alapvető etikai elveket elvetve a másikat hátrányos helyzetbe hozzák. A

489 SZENT ISTVÁN KIRÁLY, Intelmei Imre herceghez, 10.
490 ADAM SMITH, A nemzetek gazdagsága, Közgazdasági és Jogi Kiadó, Budapest 1992,

4. sköv.
491 Vö. XI. PIUS PÁPA, Quadragesimo anno, 88. 



212 Beran Ferenc

multinacionális  cégek pedig –  kihasználva  nagy tőkéjüket  s  a  média
adta  lehetőségeket  –  nem  adnak  esélyt  a  kisebb  tőkével  rendelkező
nemzetek vagy vállalkozók számára. A pápa felhívja a figyelmet arra,
hogy a mai világban a hagyományosnak számító átláthatóság, tisztes-
ség, felelősség mellett szükség van érdeknélküliség, az ajándékozás és
ingyenesség elvére.492 Így például a gazdagabb országok ne tehernek
fogják fel a szegény országokat, ne azok megsegítése által szabadulja-
nak meg feleslegüktől, és ezzel korrigálják a működési zavarukat, ha-
nem tekintsék őket erőforrásnak.493

Összefoglalás

Témánkat összefoglalva megállapíthatjuk, hogy a perszonális etikához
hasonlóan a társadalometikában is  fontos szerepet  játszik az irgalom
(szeretet) és az igazságosság. Az irgalom a társadalomnak a nehéz hely-
zetben levő (szegény, beteg, bűnös) emberek felé megnyilvánuló jóin-
dulatát jelenti, az igazságosság pedig ennek a törvényekben való megje-
lenését,  kifejezését.  Mivel  társadalomról  van szó,  ezért  mind a  kettő
elsősorban a társadalom szerkezetének az átalakítására és erkölcsi ne-
mesítésre irányul, amely megakadályozhatja, hogy emberek kiszolgálta-
tott, megalázó helyzetbe kerüljenek. A legfontosabb elvei a szolidaritás,
szubszidiaritás és a közjó. Fontosabb megnyilvánulási formái lehetnek a
családok segítése,  a  háború elkerülésére irányuló törekvés a politiká-
ban, és az indokolatlanul magas profitról való lemondás a gazdaságban.
A társadalometikában a legfontosabb indíték – hasonlóan a perszonális
etikához – Isten irgalmas szeretete, amely az igazságosságot nem bünte-
tésre, hanem az egyes személyek és a társadalom gondolkodásának ne-
mesítésére irányul.

492 XVI. BENEDEK PÁPA, Caritas in veritate, 36.
493 Uo. 35.



KUMINETZ GÉZA

Az igazságosságra és az irgalomra nevelés
és ezen erények érvényesítése az egyházban 
mint lelkipásztori feladat

Mottó:  Ki  mehet  fel  az  Úr  hegyére?  Ki  állhat  meg  az  Ő  szent
hegyén?  Az  ártatlan  kezű,  a  tiszta  szívű  (Zsolt 24(23),3–4).
Láttuk dicsőségét, mint az Atya egyszülöttének dicsőségét, ki tel-
ve volt kegyelemmel és igazsággal (Jn 1,14);494

Bevezetés

Sokszor és sokféleképp esett szó konferenciánkon az igazságosságról és
az  irgalmasságról,  bár  magától  értetődik,  mégis  érdemes  tudatosíta-
nunk, hogy ezek az értékek akkor érvényesülnek, ha az emberi maga-
tartásokban nemcsak alkalomszerűen fordulnak elő, hanem ha azokban
mintegy testet öltenek, vagyis erényekké, a személyiség megszelídített
erőcentrumaivá lesznek; olyanok, melyek tulajdonképp a személyiséget
reprezentáló erkölcsi tudat, vagyis a személyes én lényegi alkotórészei-
vé válnak. Ám ilyenné egy személyiség nem automatikusan válik, ha-
nem tudatos személyiségformálás gyümölcse. Vagyis ezek az erények
által birtokba vett értékek úgy állnak az ifjú én előtt, mint amelyek kí-

494 Az igazság szentírási alapértelme – Schütz Antal szerint – az igazságszolgáltatás
és az igazságosság. A törvény, vagyis a konkrét norma szellemét is az igazságosság
és az irgalom együttese, mintegy magasabb szintézise adja. Úgy is fogalmazhatjuk,
hogy az igaz ember azért igaz, mert irgalmas, s a jóságos ember pedig azért jóságos,
mert alapvetően igazságos; vö. SCHÜTZ ANTAL, Krisztus, Budapest 1940, 41 és 292.



214 Kuminetz Géza

vüle vannak, ám hozzá szólnak. Meghódításuk nélkül, vagy talán a ne-
kik való meghódolás nélkül csenevész marad, sőt kártékonnyá válik a
személyiség, nem teljesíti be a sorsát, nem tudja betölteni teremtettsége
címén kapott rendeltetését. A krisztusi ember csakis az erkölcsi erények
kiépülésével valósulhat meg. Kis túlzással azt mondhatnánk, hogy ez
az  evangelizáció  pedagógiai  célja:  ráébreszteni  az  útját  keresőt  arra,
hogy a személyi kibontakozását az erény útjának vállalásával érheti el.
Mivel az érték kívüle van, segítségre van szüksége: aki azt felmutatja
neki, s aki az érték meghódításához a kezdeti lökést neki megadja, aki
az úton őt segíti. Ezt a szolgálatot látja el az igazi tekintély, vagy nevez-
zük így, az érintett számára tekintélyes ember, akinek elhiszi, mit és ho-
gyan kell tennie embersége kibontakoztatásához. Az engedelmességet
ezért mintegy a valódi tekintély tartós jelenléte hívja életre.

Az erényre tehát nevelni, arra nevelődni kell, épp emberségünk ki- és
felépítése miatt,  s  nevelni lehet intézményesen és közvetve jó családi
otthon  és  társadalmi  környezet  teremtésével.  Ugyanakkor  azt  látjuk,
hogy a mai társadalomban mintha az emberré válásnak nem ezt az útját
járnák sokan, mintha maga a hatalom fordítaná el a tekinteteket az er-
kölcsi érték világától. Az emberré váláshoz egy könnyebbnek tűnő és
tetszetősebb utat, a szabadságjogok útját kínálja.

Ám a szabadságjogok, a lelkiismereti és a vallásszabadság korában
paradox módon mintha tömegek élnének rabságban, torzult  vagy ki-
égett lelkiismerettel és valódi meggyőződés (személyes világnézet, val-
lás) nélkül. Ezek ma a személyiség alapvető defektusai: a felelős életve-
zetés, vagyis főleg a belső szabadság (erkölcsi tudat) hiánya, a nemes
érzületnek, mint a lelkiismeret helyes iránytűjének eltájol(ód)ása és a vi-
lágban való eligazodni tudás, vagyis a világnézeti, vallási tudat hiánya,
vagy szépítsük: elégtelensége. Mi lehet a személyiség tömeges romlásá-
nak, s így gonosszá válásának, vagy ismét szépítsük: értéktagadó hajla-
mai erősödő uralomra jutásának az oka?495 Úgy tűnik egyrészt főleg az,
hogy nem vesszük eléggé komolyan a személyiségünk valódi fejleszté-
sének szükségletét, az érzelmi kiegyensúlyozottságra törekvést,  az er-

495 A gonoszság okairól bővebben lásd: JOHN KEKES, A gonoszság gyökerei, Máriabes-
nyő - Gödöllő 2007. c. művét.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 215

kölcsi  és  a  vallási  tudatunk  építését,  tökéletesítését.  Másrészt  pedig
hagyjuk a nevelési közegben érvényesülni az értéktagadó szellemeket.

Márpedig ez a személyiségfejlesztő munka nem történhet az erkölcsi
erények tudatos kialakítása, tökéletesítése nélkül, s köztük épp az igaz-
ságosság és az irgalom fő erényeinek állandó tudatos és tervszerű fej-
lesztése nélkül.  Minden bizonnyal sokat segíthetnek bizonyos gyógy-
szerek,  ilyen-olyan  orvosi  beavatkozások,  melyek  a  személyiség
változtatását (fejlesztését) hivatottak szolgálni, ám az egyén tudatos és
felelős személyiségformálásának szükségességét és az ép környezet jó-
tékony hatását nem pótolhatják. Az emberi személyiség ugyanis az eré-
nyekben és az erények révén bontakozik ki, főleg akkor, ha az egyén
megtalálta életének értelmét, rátalált sajátos életútjára. Így fogja megis-
merve önmagát hatástalanítani értéktagadó törekvéseit, s uralomra se-
gíteni értékigenlő vágyait, beteljesítve ember voltából eredő küldetését s
a vele járó kötelmeket.

Épp ezért az igazi haladást ezen a téren, vagyis személyiségünk fej-
lesztésében az erények újra felfedezése és a személységben történő szí-
vós felépítése jelenti.496 Így köthet békét az ember önmagával, embertár-
saival és az istenséggel. Az erények útja rávilágít ugyanis arra, hogy kik
vagyunk, kivé kell válnunk és arra is,  hogy hová kell megérkeznünk
életünk során és végén.497 Nemcsak testileg, pszichikailag, hanem morá-
lis értelemben is fejlesztenünk kell magunkat tudatos és habituális tevé-
kenységgel.498 Mi, krisztushívők csak az erények, különösen is az igaz-
ságosság és az irgalmasság útján haladva látjuk biztosítva a ma sokat
hangoztatott  emberi  jogok,  emberi  méltóság  valódi  érvényesítését,
vagyis a személyi érettségre, az üdvösségre való eljutást.

Az erényekre, s köztük az igazságosságra és az irgalmasságra mint
alaperényekre való nevelés és ezeknek az erényeknek a következetes ér-
vényesítése  az  egész  lelkipásztori  terepen elsőrendű lelkipásztori  fel-
adat, hiszen a krisztusi ember épp az erényekben (az igazságosságban

496 SERVAIS PINCKAERS,  Séta  az erények  kertjében.  Az erények  védelmében.  Erények  és
szenvedélyek, Budapest 2015.

497 JAMES F.  KEENAN, Riscoprire  la  via delle  virtù:  giustizia,  fedeltà,  cura di  se  stessi,
prudenza e misericordia, in Credere Oggi 28/2 (2008), 119–134 (120).

498 Uo. 123.



216 Kuminetz Géza

és irgalmasságban) kivirágzott, azokat hősiesen gyakorló, vagyis a bol-
dog ember.499 A boldogság ugyanis az erényekben való kibontakozott-
ságot jelzi: csak aki az erényeket harmonikusan birtokolja, az lehet lelki-
leg nagy és erős.500

Mire kell tehát erény dolgában a lelkipásztornak törekednie, miben
áll  vonatkozó  szakmai  kompetenciája?  A  lelkipásztornak  először  is
mind jobban magáévá kell tenni a választott mottóversek üzenetét, neki
kell eltelnie újra és újra igazsággal és jósággal. S amilyen mélységekbe
vagy magasságokba jut e téren, annyiban tudja majd az erényre nevelni
az embereket, s válik hiteles lelkipásztorrá. Másodszor mindinkább jó
teológussá kell lennie, olyanná, aki át tudja vezetni a hitigazságok ható-
erejét a hitélet egész területére, vagyis az erkölcsi, a jogi, a liturgikus, az
aszkétikai, a pedagógiai életre, sőt, az egyházkormányzati felfogásra is.
Talán  ez  lenne  a  Szent  Bonaventura  által  jelzett  nagy  művészet,  a
reductio artium ad theologiam.501 A lelkipásztornak harmadszor ismernie
kell az emberi személyiség statikus és dinamikus tényezőit, különböző
rétegeit  (biológiai,  pszichikai,  szellemi), külső és belső mozgatórugóit
(motívumok),  az  értékekre  törekvés  akadályait.  Esetünkben ez  köze-
lebbről  az  erények helyének és  rendeletetésének,  illetve  kiművelésük
módjainak  ismeretét  jelenti.  Ezért  is  foglalkozunk  tanulmányunkban
részletesebben a moralitás és az erények bölcseletével. Negyedszer a lel-
kipásztornak ismernie kell nevelői kompetenciáját, s azzal kellő módon
kell élnie. Végül, ötödször a lelkipásztornak tudnia kell, hogy minden
lelkipásztori szituáció, az egész lelkipásztori terep egyrészt lehetőség és
alkalom a személyiség fejlesztésére, közelebbről az igazságosság és az
irgalmasság erényeinek elmélyítésére, másrészt pedig az Egyház tanú-
ságtétele arról, hogy valóban elszántan és hűségesen követi az igazság-
gal és kegyelemmel telt Üdvözítőt.

499 Épp ezért választottuk mottóul a zsoltár és János evangéliumának egy versét, me-
lyek kifejezik egyrészt Krisztus személyiségének alapvonását, az igazsággal (igazsá-
gossággal)  és  kegyelemmel  (jósággal,  irgalommal)  teltségét,  másrészt  az  igazlelkű
embert, akinek keze csak igazságosat művel, akinek a szíve jóságos.

500 NOSZLOPI LÁSZLÓ, A világnézetek lélektana, Budapest 2012, 143.
501 SCHÜTZ ANTAL, A hittudomány jelen fázisa és föladatai, in UŐ, Őrség. Korkérdések és

tájékozódások, Budapest 1936, 128–174, különösen 172.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 217

Az emberi személyiség és alakulása, alakítása – benne az erények 
helye és rendeltetése

Az emberi személyiség struktúrája és működése

Az emberi személyiség középpontja a „szellemi természetű Én, amely
természeténél fogva az objektív értékek felé irányul. Az abszolút érté-
keknek az emberi keretek között lehető tökéletes megvalósítása, mint
általános emberi ‒ éspedig legsajátosabban emberi ‒ feladat áll előtte. A
szellemi  én-központ  értelmi,  érzelmi  és  akarati  mozzanatai  azok  az
alapvető tényezők, amelyek ennek a feladatnak a megoldását lehetővé
teszik: az öntudatos és önelhatározásra képes élet a tartalmilag értékes
célok szolgálatában alakítja ki a teljes értékű emberi személyiséget”.502

Ez előtt a sajátosan emberi életfeladat előtt külső (társadalmi közeg, ne-
veltetés) és belső (biológiai, pszichés és szellemi természetű) akadályok
tornyosulhatnak, amelyekkel fel kell venni a harcot, s épp az erények
kiépítése az a támadó és védő fegyverzet, mely hatékony e küzdelem-
ben; az a morális tűzfal, mely nem engedi se be, se ki az ártó erőket.
Csakis így tudja az ember a sorsát nem elkerülni, hanem vállalni és be-
teljesíteni.  Így jutunk el a sorsnak olyan fogalmához, mely szerint az
nem szükségszerűség (vak végzet, fátum), hanem az emberi közremű-
ködéssel  kialakított  személyiség és  életmű.  Ez a felfogás feltételezi  a
Gondviselés fogalmát, mely szerint a Gondviselés bár előre látja az em-
ber életének útját, ám szerepet biztosít e sors alakításában az egyén sza-
bad döntéseinek is.503

E küzdelem gyümölcse az érett személyiség, vagyis a méltóságát, a
szabadságát birtokba vett, erkölcsi értékkel telt ember. A személyi érett-
séget a minden irányú kiegyenlítettség és harmónia jellemzi, melynek
hármas dimenziója van: az érzelmi kiegyensúlyozottság, az erkölcsi és a
vallási tudat nagykorúsága. Mindegyik tényező alapja az erkölcsi tudat
és fő fejlesztője is az erkölcsi tudat minősége, vagyis az ember moralitá-
sa.

502 ZEMPLÉN GYÖRGY, Egyéniség és sors, in Athenaeum 25 (1939), 371–374 (371).
503 NOSZLOPI L., Egyéniség és sors, in Athenaeum 25 (1939), 360–364 (361).



218 Kuminetz Géza

A moralitásról

Az ember egyfajta ártatlansággal születik a világra, amit szükségképp
elveszít, de amit új módon valamiképp vissza kell szereznie. Ezen az ár-
tatlanságon az értékmegvalósítás lehetőségét, a moralitás potencialitását
értjük.504 Megindul a harc a sors beteljesítéséért, aminek a nevelés során,
az önfegyelmezés, a tisztelettörekvés és szeretettörekvés útján kell a tel-
jes szeretet-odaadásig eljutnia. Az emberséget birtokba venni szándéko-
zót ebben a törekvésében másoknak is támogatniuk kell, fegyelmezéssel,
oktatással-felvilágosítással, a tisztelet- és szeretet ébresztése által.505 Ilyen
segítség nélkül lehetetlenné válik a személyiség kibontakozása, vagyis
sorsunk beteljesítése. Az embert, mint embert erkölcsi tudatának épsége
minősíti, hiszen más dolgot jelent a jó szakember és a jó ember kifejezés.
A jó szakember lehet egyébként igen rossz ember, viszont az igazán jó
ember nem lehet rossz szakember sem. Nevezhetjük ennek az erkölcsi
tudatnak a kellő meglétét becsületnek, s ez az, amiért tiszteljük a mási-
kat. Ezt a becsületet sejteti a személy jó híre, megbecsültsége. Az erkölcsi
minősítés tehát az embert magát, mint egészet minősíti. Az „etikai érték-
nek ugyanis épp az a sajátság a jellegzetessége, hogy a szellemi élet ér-
tékirányulásainak egészét átfogó egységet képvisel, igényt tart a szelle-
mi tevékenység minden oldalára és  minden más értékszférát a  maga
körébe von. (…) A moralitás (…) teljes értelme nem az egyes elszigetelt
erényértékben, a személy egyik tulajdonságának értékében, hanem csak
valamennyi erény hiánytalan együttesében állhat”.506 A moralitás tehát
„nem külső máz (…) a lélek alkatán, hanem áthatja a legbensőbbet. Az
értékeket,  konkrét  mivoltuk folytán,  nem is  lehet  pusztán teoretikus-
diszkurzív gondolkodással megismerni, csak emocionális élményaktu-
sokkal megélni”.507

Mármost  a  személy  moralitásának,  vagyis  „szubjektív  jóságának
egyik jellemvonása a bensőség, ez a legnemesebb pszichikai tulajdon-

504 BRANDENSTEIN BÉLA, Bölcseleti alapvetés, Budapest 1944, 391.
505 Uo. 393.
506 NOSZLOPI L.,  Az etikai értékelés alapkérdései  I., in Athenaeum 16 (1930), 67–77 (71,

75).
507 Uo. 69.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 219

ság,  mely azonban nem képzelhető külön, magában, hanem elárad a
bensőséges  személy  minden cselekedetén,  érzelmén és  oly  egyszerű,
hogy nem lehet részekre  bontani”.508 A bensőség azt  jelenti,  hogy az
akaró személy bensőleg is hozzárendeződik az etikai értékhez, vagyis
feltétlenül,  állhatatosan  és  nemes  lélekkel.  Érték  pedig  „szubjektív
szempontból az, amivel azonosítjuk magunkat, de nem felületesen és
pillanatnyilag,  hanem  amiről  felismerjük,  hogy  örökre  és  feltétlenül
azonosulnunk kell vele szubsztanciális énünk érdekében. Az etikai ér-
ték az akaratnak nem kívülről jövő szabálya, de lényege: tartós nem-kö-
vetése a személy pusztulását vonja maga után”.509 A moralitás „azért
bensőséges, mert felszabadítja és kibontakoztatja a szubsztanciális ént.
A szubjektív jóság a lélek ereje, harmóniája, melynek érzelmi együttha-
tója az öröm”.510

Az erkölcsi érték alapkérdése: mi az élet értelme, milyenek legyünk.
Az ember azért cselekszik az értékek szerint, mert feltétlenül tiszteli és
szereti azokat. A valóban jó akarat nemcsak legális (vagyis csak külső-
ségesen teszi meg az előírást; ez a jónak még vagy már nem feltétlen
akarása), hanem morális, vagyis erényes is, mivel az erények a személy
létének értékei, szemben a cselekvés-értékekkel, melyek csak a személy
teljesítményének az értékei.511

Az emberi sors beteljesítése tehát az értékek, különösen is az etika vi-
lágával eljegyzett. Az erkölcsi tudat és erkölcsi érték adja az embernek
mint embernek az értékét. Ez az eljegyzettség adottság és kivívandó fel-
adat is egyszerre, mivel minden természetes törekvésünkben, ösztön-
ben és vágyban van (ott lappang) „egy jogosult mag és egy romlott, ki-
irtandó elem”.512 Az etikai érték abszolút érték, amiért oda kell adnia
önmagát az embernek. Egyfajta önfeladás, nevezzük így az önátadást,
visz az érték meghódításához,  birtoklásához.  Noszlopi  László szerint
„minél magasabb és teljesebb az érték, annál inkább terjed ki a személy
egészére és annál inkább hatja át annak legszűkebb, legmélyebb lénye-

508 NOSZLOPI L., A bensőség etikai vizsgálata, in Athenaeum 15 (1929), 132–145 (133).
509 Uo. 134.
510 Uo. 136.
511 UŐ, A szeretet. Etikai tanulmány, Budapest 1932, 16.
512 Uo. 7.



220 Kuminetz Géza

gét. Nem egy mozzanatban, pl. a szándékban tárgya szempontjából, ha-
nem az akarati cselekvés egészében, sőt a cselekvő személy létében ta-
lálható meg a cselekvés értéke is. Cselekvés és személy nem elszigetelt.
A személy részt vesz a cselekvésben, sőt az egész személy cselekszik.
[…] Az erkölcsi érdem és felelősség az egész személyé”.513

Az erkölcsi életben az első lépés az erkölcstelenség felé a gyengeség,
ami  végül  a  bűnben  való  megátalkodásban,  az  erényekkel  ellentétes
készségek ’tökélyre’ vitelében tetőz. A gyengeségben ott van az akarat
lanyhasága, mint benne megbújó gőg. A lanyha ember elbizakodottan
túlbecsüli erejét. Ennek a folyamatnak a végkifejlete a bukás és az érték-
vakság. Míg az erény a szabadságot, a tudást és erőt jelzi, addig a meg-
átalkodottság a szenvedélyek rabságát, gyengeséget és vakságot sejtet.
Az  ember  tehát  tehet  valamit  vagy önuralomból,  vagy erényből.  Az
erény tehát készség, mintegy második természet, ezért itt már nem kell
feltétlenül  küzdeni.  A moralitás  fokát  tehát  nem szükségképp jelzi  a
küzdelem nagysága. Ezért előfordulhat, hogy etikailag nagy értékű sze-
mélynek tárgyilag csekély jó szándéka is lehet értékesebb, mint a nagy
elhatározás, kevés szeretet mellett.

Ez a jóság, vagyis az erkölcsi érték feltétlen tisztelete és szeretete sajá-
tos utakon jut kifejezésre. Ezeket az utakat és módokat nevezhetjük eré-
nyeknek. Minden erény lényegében „a személy feltétlen szeretete az eti-
kai  érték  iránt:  az  önmegtagadás  tisztán  tart  az  érték  számára,  a
bátorság mindent elvisel érte, a bölcsesség megtalálja az utat hozzá és
megkülönbözteti a rossz úttól, az igazságosság egyedül a jót szolgálja.
[…] A moralitás egyfelől erő: állhatatosság, bátorság, tevékenység, más-
felől tisztelet:  áldozat, lemondás, önmegtagadás, alázat, végül specifi-
kus szeretet: a felebarát, a kultúra és az igazság szolgálata. Mindezek-
nek egysége a tökéletes szeretet”.514 A szubjektív jóság ezért az egyes
erényekben ölt testet, melyeket a szeretet olvaszt egységes egésszé.515

513 Uo. 10–11.
514 NOSZLOPI L., A bensőség etikai vizsgálata, 142–143.
515 UŐ, A szeretet, 17.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 221

Az erények helye és rendeltetése a személyiségben

A személy „szubjektív jóságának egyik jellemvonása a bensőség, érték
és lélek egymásban levése, a léleknek ez a legnemesebb jellemvonása,
amely azonban nem képzelhető külön, magában, hanem elárad a benső-
séges  személy minden cselekedetén,  érzelmén és  oly  egyszerű,  hogy
nem lehet részekre bontani”.516 Ez a szubjektív jóság az erényekben és
az erények révén ölt testet, melyeket a fő erény, a mindent magába fog-
laló erény, a szeretet fogja össze és hatja át. Ez a szeretet tulajdonkép-
pen nem más, mint a jónak feltétlen akarása és megvalósítása. Aki való-
ban  helyesen  szeret,  minden  erényt  birtokol  és  így  a  moralitás
teljességét is. Az erényt úgy tekinthetjük, mint a személy érték melletti
önazonosító állásfoglalását, mely szükségképpen az érzületben, s a neki
megfelelő magatartásban mutatkozik meg.

Az erényről már sok szó esett, s ha egy afféle munkadefiníciót aka-
runk adni, akkor nagy vonalakban így hangzik: Erényen általában ál-
landósult képességet, bizonyos szempontból értékes viselkedésmódot,
megszokásszerűvé vált tulajdonságot értünk, amely az embert arra teszi
alkalmassá, hogy jót és jól tegyen.517 

A  jóban való bizonyos  irányú állhatatosság,  készség  az  erény.  Az
erény tehát készség, szemben az egyes, elszigetelt jócselekedettel. Sőt, a
legnagyobb szabadság fejeződik ki benne, vele és általa: a függetlenség,
minden eltérítő pszichikai élménytől. Az csak kivételesen fordulhat elő,
hogy „az erény egyetlen jócselekedethez is szükséges, vagyis egyetlen
tetthez az alany erejének és szabadságának nagy foka kell. Ezek a hősi
áldozattal járó tettek, melyek egymagukban is állhatatosságot kívánnak.
Rendszerint azonban az egyes jótett nem feltételez szükségképp erényt
a  személyben,  csak  annak csíráját,  a  jó  megtevésének  hajlandóságát.
Amint egy jótett nem jelent szükségképp erényt, úgy egy erény megléte
sem jelenti még a személy gáncstalanságát (feddhetetlenségét), vagyis
minden irányú erényességét. Nagy moralisták tapasztalata szerint leg-
alább 2–3 erény megszerzésével – illetőleg 2–3 főhiba kiirtásával – a sze-

516 Uo.
517 LUKÁCS JÁNOS, Jezsuita képzés a Rendalkotmányban (Vita Consecrata, 7), Budapest

2013, 77.



222 Kuminetz Géza

mély a többi erény birtokába is eljut, legalábbis a minden irányú, helyes
cselekvéshez szükséges mértékben. A személy szubjektív jóságának e
szerint  fokozatai  lehetnek.  A  három  legfontosabb  fokozat:  jóakarat,
erény és gáncstalanság”.518 Az erények gyakorlása a hősies fokban tető-
ződik.  Ám a  hősiesség  úgy is  megmutatkozik,  mint  maga  is  sajátos
erény, aminek segítségével a személy védi erkölcsi függetlenségét, őrzi
a jó feltétlen akarásának készségét, a legnagyobb eltérítő erők közepette
is. Végső esetben az életét is odaadja becsülete, identitása megőrzéséért.

Úgy is fogalmazhatjuk, hogy az erkölcsi erény az ember értékigenlő
törekvésének eszköze (útja), motívuma és célja.519 Az erények erőcentru-
mok,  a  felelős  emberi  gondolkodás,  érzés  és  cselekvés  struktúrái  és
funkciói.520 Nevezhetjük az erényt jóakaratnak, nemes érzületnek, vagy
épp az ésszerű magatartásnak egyaránt, feltéve, ha mindegyik szellemi
fakultáshoz kötött kifejezés az egész emberi személyiség megnyilatko-
zását próbálja leírni.521

518 Uo. 25. Noszlopi azt is megjegyzi, hogy az erény „tudás olyan értelemben is,
hogy a jó finom és pontos megkülönböztetése, felismerése nélkül nincs erény. Intel-
lektuális kiválóság és bizonyos, lelkies értelemben vett műveltség, tehát a tudat tá-
gult, fejlett látóköre az erkölcsi kiválóság egyik feltétele, mert szükséges a nagy tettek
és magatartások alkalmainak, lehetőségeinek felfedezéséhez. Az etikus ember tuda-
tos és logikus, de ezen kívül az összefüggések ösztönszerű megérzésére is képes. Az
erényesség bizonyos esztétikai, logikai és etikai kiegyenlítettség.”; vö. NOSZLOPI L., A
szeretet, 26.

519 J. F. KEENAN, i. m., 124.
520 Az erények, mivel az egész személyiségre hatnak, illetve birtoklásuk esetén an-

nak megnyilatkozásait jelentik, érthető, ha egyfajta gyógyszerei az eredeti bűn sebei-
nek. Ne felejtsük el, hogy az eredeti bűn nemcsak az értelem elhomályosodását és az
akarat rosszra hajlását, hanem az érzelmi élet összezavarását is hozta (Ezt a megfo-
galmazást a konferencia utáni beszélgetés során Janka Ferenc kollégától hallottam).

521 Emlékeztetnünk kell itt arra, hogy vannak szerzők, akik nemcsak az értelmet és
az akaratot tartják az ember szellemi képességeinek, hanem az érzelmi élet gyökeré-
ben,  az emberi  szeretet  mélyén is  szellemi  természetet  látnak.  Így például  Kornis
Gyula, Brandenstein Béla és Noszlopi László.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 223

Az erények struktúrája és működése

Az erény jót, vagyis erkölcsi értéket megvalósító készség. Az erény kon-
textusát rokon, de egymástól  különböző fogalmak, vagyis az érték,  a
parancs, a norma és az eszmény fogalmainak megvilágításával ábrázol-
hatjuk. Az értékek érvényesek, míg a normák hatályosak. A normákban
jut konkrét kifejezésre az érték megvalósítására irányuló akarat. A pa-
rancs az érték negatív megfelelője, vagyis az értékellenesség közvetlen
tilalmát fejezi ki. Egyetemes, ám nincs tekintettel az érték megvalósítha-
tóságának módjaira, útjaira, konkrétabb szabályaira. A normák „pozitív
megfelelői ellenben, nem maguk az értékek (mint a parancsoknak), ha-
nem az eszmények. Az eszmény az értékkel szemben szintén másodla-
gos jellegű: nem egyéb, mint az érték megvalósítására törekedő akarat
célkitűzése. Az eszmények az értékes törekvés pozitív céljai, a normák
az értékellenes törekvés tilalmai. Az eszménynek is tekintettel kell len-
nie a történeti valóságra, tehát szintén ehhez viszonyul”.522 Ebből látha-
tó, hogy a norma és az eszmény kategóriái szükségesek az erények he-
lyes leírásához, illetve elsajátításához, s időnként szembesíteni kell őket
az értékkel, új, az értéket hatékonyabban érvényesítő normákkal és esz-
ményekkel. Ebből a szempontból akkor kerülünk szembe a jósággal és
az igazságossággal, ha a normákat és az önmagában részleges eszmé-
nyeket abszolutizáljuk, akár társadalmi méretekben, akár egyének kö-
zött is. Vagyis nem az értéket akarjuk a normák és eszmények által ér-
vényre juttatni, hanem csak a konkrét normát vagy az eszményt, ami
így igazságtalanságot és kíméletlenséget eredményez. Bizonyos erények
jobban kötődnek a normához. Az erkölcsi erőnek odaadással kell páro-
sulnia, s ez adja az értékkel való legszorosabb egységet, sőt a vele való
egyesülést, amelyre vágyódik a lélek (ez a platóni erósz).

Ezen előzetes fogalomtisztázás után könnyebben megérthetjük már
az erények struktúráját, nevezetesen azt, hogy értelmi, érzelmi és akara-
ti dimenziójuk egyaránt van, hiszen az egész ember erkölcsi értékhez
való viszonyát tükrözik. Az erény tehát magába foglalja az elérendő ér-
téket (elv, igazság), tartalmazza az érték birtokba vételéhez szükséges

522 NOSZLOPI L., Az érték történeti viszonylagosságának kérdése, in Athenaeum 20 (1934),
39–52 (48).



224 Kuminetz Géza

utat, vagyis a normát és végül magát az érték átélését, birtoklását is a
megfelelő érzülettel és cselekvéssel. E felismerés alapján állapította meg
Horváth Sándor OP azt, hogy minden erénynek három dimenziója van:
elv (igazság, eszmény), norma (út, szabály) és cselekvés (élet).523 Az el-
vet belátja az ész, s ez az evidencia élmény (ennek az értéknek a szolgá-
latában áll a valódi szabadságom) adja az erénynek belső erejét. A nor-
ma adja az erény számára az elv tárgyát és motívumát, amit követ az
akarat. A cselekvésben egyesülten érvényesül az elv és a norma, amit az
érzület  biztosít.  Az erény tehát  az  erkölcsi  cél  szolgálatába  állítja  az
egész személyt, a fentebb említett szubsztanciális én-t. A kellően kiépült
erényben tehát ott van az egész személyiség.

Hogy világosabban lássuk az  erények érzelmi  dimenzióját  –  talán
épp e vonásuk oly meghökkentő –, tudnunk kell, hogy az én-nek meg-
vannak a maga erkölcsi érzelmei is, melyek vagy magára az én-re, vagy
más személyekre vonatkoznak. Kornis Gyula nyomán soroljuk fel eze-
ket az érzelmeket: 1. Az énre vonatkozó erkölcsi érzelmek (autopathi-
kusok): önérzet, hiúság, becsvágy, becsületérzés, büszkeség, dac, méltó-
ság,  gőg,  öntetszelgés  és  ezek  ellentétei:  alázatosság,  szerénység,
megadás, lemondás, szemérem, megbánás. A másokra vonatkozó erköl-
csi érzelmek (heteropathikusok) az alábbiak: rokonérzés vagy együttér-
zés (együttszenvedés és együttörülés), bizalom és bizalmatlanság, sze-
retet és gyűlölet,  jó-  és rosszakarat,  becsülés és megvetés,  tisztelet  és
utálat, káröröm, irigység, féltékenység, kajánság. Ide soroljuk továbbá
az igazság(osság)érzetet, a közönyt, vagy épp a kiábrándulást. Ezek az
érzelmek az erkölcsi életben sokféle árnyalatban jelentkeznek, az egyéni
élet kereszt- és hosszmetszetében egyaránt.524

Az erény az értékkövetés készsége, míg ellentéte a vícium, vagyis az
értékellenes tendenciák és készségek az emberi lélekben, személyiség-
ben.525 Értékellenesnek minősítjük azt a törekvést, ha „gondolkodásunk
nem az igazságra, akarásunk és érzelmeink nem a jóra és a szépre töre-

523 ALEXANDER HORVATH, Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin, Graz 1929,
33–34.

524 KORNIS GYULA, A lelki élet III., Budapest 1919, 272–273 és 299–300.
525 Ezekről  bővebben lásd:  CARLA CASAGRANDE - SILVANA VECCHIO,  A hét főbűn.

A bűnök középkori története, Budapest 2011, illetve AA. VV., A 7 főbűn, Budapest 2011.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 225

kednek, hanem az önérdek és a gyönyör függvényeivé lesznek, akkor
eltompulnak és színvakká válnak az értékek világával szemben. […] a
közöny és ellenszenv irántuk egyúttal vakká is tesz velük szemben”.526

Megjegyezzük, hogy minden erénynek megvan valamiképp nemcsak az
ellentéte, de a hamisítványa is. Így „az önzetlenségnek az öngyűlölet és
az önmagunktól való menekvés, az önmegtagadásnak az életgyengeség
és a tehetetlenség, az alázatnak a szolgalelkűség, az önérzetnek a dölyf,
a szeretetnek és türelemnek az elvtelen lágyság, az igazságosságnak a
keménység, a komolyságnak a mogorvaság, a vidámságnak a könnyel-
műség, az igénytelenségnek a tompaság és érzéketlenség, a szelídség-
nek a félénkség”.527 Az irgalomnak hamisítványa lehet az elvtelen enge-
dékenység, vagy az atyáskodó jótékonykodás.

Az erények gyakorlása révén, ha belátjuk hármas-egy oldalukat, az
egész  személyiség  alakul.  Vagyis  fejleszti  (tisztítja)  az  érzelmi  életet,
igaz ismerettel hatja át a tudatot és megfelelő célra irányítja az akaratot.
Aki az erények gyakorlásával, személyiségébe építésével-épülésével a
megfelelő  erkölcsi  értékeket  birtokba  vette,  azok  mintegy  egyesültek
szubsztanciális én-jével, az az ember jóvá és igazzá lett, s gondolatatai,
szándékai és érzelmei épp jóságának és igaz voltának megnyilvánulá-
sai, melyek a kellő erény, vagy erénykombináció csatornáin jutnak kife-
jezésre.

Megfontolások az erények hierarchiájáról és kialakításuk (fejlesztésük) 
lépéseiről

Az erényekre való nevelés és az erények érvényre jut(tat)ása szempont-
jából talán Brandenstein Béla felosztása a legszemléletesebb.528 Abból in-
dul  ki,  hogy  az  értékek  birtokba  vétele  először  inkább  erőkifejtésre,
majd a megismert és elismert érték tiszteletére, végül pedig azok szere-
tetében éri el teljességét. Minél magasabb szintű a motiváció, annál ke-
vésbé válhat az adott erény gyakorlása eszközévé valamely más, több-

526 NOSZLOPI L., Az érték történeti viszonylagosságának kérdése, 47.
527 Uo. 50.
528 BRANDENSTEIN B., Bölcseleti alapvetés, 382–390.



226 Kuminetz Géza

nyire nem igazán etikus célnak. Ahogy egyre jobban birtokba veszi, ki-
műveli az ember az erényeket a személyiségében, annál helyesebben él
velük. Első helyen állnak az ún. fegyelmezési erények, melyek kialakítá-
sában az erőkifejtés, az akarat dominál. Eredménye a fegyelmezettség
(önuralom), ami még egyaránt állítható értékes vagy épp értékellenes
cél szolgálatába. Ez az erény birtokba vételének első és szükségszerű
stációja,  vagyis  az  erényben  levő  érték  szokással  történő  kialakítása
(magatartásminta, normaérvényesítés), vagy korábbi szokás változtatá-
sa, elhagyása: a gyakorlás révén külsőleg képes az illető az adott cselek-
vésre, vagy bizonyos cselekvéstől való tartózkodásra. Idesorolja a neves
filozófus az ösztöntevékenységeket fegyelmező mértékletesség-erénye-
ket és a főleg az indulatokat fegyelmező önmérséklet erényeket. Ezek-
nél az erényeknél különösen is jól alkalmazható az arisztotelészi meszo-
tész, mivel az erény itt a két szélsőség között áll.  Szerzőnk azt állítja,
hogy a fegyelmezési erények és a következő osztály, a tiszteleterények
közötti kapcsolatot az engedelmesség jelenti. Hiszen a fegyelmezési eré-
nyek esetében is engednünk kell annak, hogy a helyes mérték szerint vi-
selkedjünk. Az engedelmességnek ugyanakkor van egy magasabb ren-
dű  fajtája,  mely  nemcsak  önfegyelemből,  hanem  az  engedelmesség
alapjául szolgáló norma és normaadó iránti tiszteletből fakad. Míg az
ún. fegyelmezési erények a bennük megvalósuló erkölcsi értéket még
csak követik, addig a tisztelő erényekben ható tisztelet az erkölcsi érté-
ket immár belsőleg, érzületileg is elismeri és bensőséges elismeréséből
fakadóan követi. Míg a fegyelmezési erényeknél főleg erőt kellett kifej-
teni, addig itt inkább készségesen áldozni kell, áldozatot hozni az im-
már tisztelt érték érvényre juttatásához. Végül vannak az ún. szeretet-
erények,  melyek  mintegy  áthatják  a  tiszteleti  és  a  fegyelmezési
erényeket, mivel – szerzőnk szerint – a szeretet a személyes énközpont
centrális és legteljesebb érzülete,529 amely betetőzi és ugyanakkor egye-
síti az akarat és az értelem tevékenységét is. Ebből adódóan a szeretet a
legnagyobb mértékben előmozdító, fejlesztő, éltető, életet kisugárzó ér-
zület. Ennek az érzületnek a legteljesebb kifejeződése a hősies odaadás,

529 Megjegyezzük, hogy az érzület „az egyén erkölcsi jellegű hajlamainak összessé-
gét jelenti, mintegy az egyén erkölcsi habitusát (…) és ezek valóságos megnyilvánulá-
sait” értjük; vö. KORNIS GY., i. m., 220.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 227

önátadás. Az erények a szeretetben erőcentrumokká válnak, vagyis be-
lülről  adják az erőt  a tevékenységhez;  nem elveszik erőinket,  hanem
erővel töltenek fel bennünket.  A helyes szeretet tehát a legmagasabb
rendű erény,  mivel  minden más  erényt  egyesít,  mintegy magába  ol-
vaszt, s így válik a személyiség egyszerűvé. Ha a szeretet valóban áthat-
ja az ember egész életét, akkor lép túl az ember az önzés-önzetlenség,
gyönyör-fájdalom, érdek-érdeknélküliség dualizmusán, mert a szeretet-
ben mindezek kiegyenlítődnek. Ha szeretettel vagyunk embertársunk
iránt,  akkor  a  másik  személyt  a  maga  önállóságában,  öncélúságában
fogjuk fel és a maga személyes tökéletességéhez akarjuk segíteni. A sze-
retet erénye az, ami leginkább egyesíteni tudja személyiségünk összes
képességét és készségét. A moralitásban rejlő erő végeredményben az
emberi természet feletti, misztikus forrásból, az etikai ősértékből forrá-
sozik. Ezért a szeretet ereje mindig misztikus jellegű is, egyúttal morális
Istenbizonyíték.530

Megjegyezzük, hogy e rendszerezés szerint az igazságosság önmagá-
ban inkább a tisztelő erények közé, míg az irgalmasság már a szeretet-e-
rények közé tartozik.531 Ám a személyiséget egyesítő és egységesítő sze-
retet is főleg e két erényben nyilatkozik meg.

Az igazságosság és irgalom erényei sajátosan

A dolgozat témáját messze meghaladja az erények különböző rendsze-
reinek bemutatása, ezért erre itt nem vállalkozhatunk, csupán azt álla-
pítjuk meg, hogy az igazságosság és az irgalom erényei alapvető eré-
nyek, s egy érett személyiségben a szeretet lényegi megnyilvánulásai,
melyek  kölcsönösen  mintegy  meghatározzák  egymást.  Tudjuk,  hogy
mindkét fogalomhoz eltérő ideológiai, kulturális, jogi, politikai és etikai
felfogások társulhatnak.532

530 NOSZLOPI L., A szeretet, 66.
531 BRANDENSTEIN B., Etika, Budapest 1938, 213.
532 BONORA ANTONIO, Giustizia, in Nuovo Dizionario di Teologia Biblica (szerk. PIETRO

ROSSANO - GIANFRANCO RAVASI - ANTONIO GIRLANDA), Cinisello Balsamo 1988, 714.



228 Kuminetz Géza

Láthattuk, hogy az erények univerzumot alkotnak a lélekben, s szer-
vesen kapcsolódnak egymáshoz, s hatják át egymást. Most azt lássuk,
hogy köztük milyen módon hatnak és hol foglalnak helyet az igazsá-
gosság és az irgalmasság erényei.

Először is azt állapíthatjuk meg, hogy az igazságosság és az irgalom
(jóság)  a  szeretet  természetes  és  lényegi  megnyilatkozási  módjai.  Az
ember, ha normális körülmények közé születik, első szellemi tapaszta-
lata a szeretve vagyok élménye, tudata.533 Innen könnyű elfogadni azt,
hogy az Isten gyermeke (is) vagyok, s hogy a mindenség Ura engem is
akart és szeret,  terve van velem, s ez a szeretet fog a földi élet során
igazságban és irgalomban kibontakozni, s a földi élet derekára, vagyis a
személyi érettség elérésére a szeretetnek kell minden más tevékenysé-
günket, a gondolatainkat, az érzéseinket és a tetteinket, egyszóval egész
életvezetésünket irányítania. Ehhez el kell jutni: a szeretet heroizmusá-
hoz,  vagyis  Isten mindenek feletti  szeretetéhez,  mivel  ez a szeretet a
végső lehetőségi feltétele, inspirálója, mintegy hiteles realizálója az ösz-
szes többi szeretetünknek. Nyilván, a földi életben ezt a szeretetet táp-
lálja a hit és élteti bizonyos értelemben a remény is. Ugyanis az odaadó
és önfeláldozó szeretet, mely minden javát odaadhatja szeretetből, csak
épp szerető erkölcsiségét nem, nos, ez a szeretet az Istennek a mindenek
feletti szeretetében csúcsosodik ki. Istent ugyanis sem segítő, sem aján-
dékozó,  hanem  csakis  odaadó,  önfeláldozó  szeretettel  szerethetjük,
mely már semmi másnak nem lehet eszköze,  hiszen akkor  már nem
mindenek feletti.534

A szeretet  önmagában láthatatlan,  ám kinyilvánítja  magát  szóban,
tettben,  az egész  személyiség szeretettel  telt  lényében,  főleg – ahogy
már említettük – igazságosságban és jóságban.

Másodszor  szoros  összetartozásukat  kell  kiemelnünk:  „A  kinyilat-
koztatás igazságosság-fogalma Isten igazságosságából indul ki,  amely
megmutatkozik mind haragjának ítéletében, mind pedig irgalmának je-
leiben”.535 A szeretet két lényegi megnyilatkozási módját látjuk ezekben

533 ERŐSS ALFRÉD, A vallásnevelés, Budapest 1944, 46–47.
534 BRANDENSTEIN B., Bölcseleti alapvetés, 388.
535 BERNHARD HÄRING, Krisztus törvénye III., Róma - Budapest - Pannonhalma 2015,

51.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 229

az erényekben, s hogy mikor melyik oldal és mi módon lesz az erősebb,
azt az okosság erényének kellő gyakorlásával állapíthatjuk meg.

Harmadszor: Alaperények, nélkülük a társadalom tagjai, vagy a né-
pek közt elmérgesednek a konfliktusok, Az igazságtalanság és a kegyet-
lenség okozzák ugyanis a legnagyobb sérelmeket emberek, népek, álla-
mok között.

Az igazságosság fogalma
A Biblia szerint az igazságosság az összes isteni parancs tökéletes meg-
tartása, illetve az igazságosság a gyakorlatban megvalósított bölcsesség.
Ugyancsak úgy mutatja be a  Szentírás az igazság(osság)ot, mint olyan
erényt, emberi alapmagatartást, mely tiszteletben tartja a jogi előíráso-
kat (azok betűjét és szellemét egyaránt), valamint jóakaratot, egészséges
lojalitást  fejez  ki.536 Aki  minden  dologban  igazságos,  az  igaz  ember.
Krisztus Urunk szerint az az ember az igazságos, aki megteszi az Atya
akaratát.537 Az igaz embernél tehát nincs se megszólás, se rágalom, se
intrika, csak egyenesség, diszkréció és tapintat. Valóban segítőkész min-
den gyámkodás, számítás és kényszeresség nélkül. Úgy is fogalmazhat-
nánk, hogy az igazságosság olyan erkölcsi alaperény, mely tekintetbe
veszi  és  tiszteli  az  emberi  személyiséget  és  támogatja  is  mindabban,
amire szüksége van ahhoz, hogy felelős módon betölthesse a sorsát.538

Igazságosságnak nagy vonalakban tehát azt nevezzük, ha az ember
mindent, önmagával, a környezettel és az embertársaival szemben az
igazság, mint helyes mérce szerint ítél meg és belátása szerint cselek-
szik.539 Az igazságosság  magába  foglalja  a  konkrét  körülményeket  is
mérlegelő méltányosságot.540 Vagyis az igazságos ember szereti az igaz-

536 IGNACE DE LA POTTERIE, Igazság, in Biblikus Teológiai Szótár (főszerk. XAVIER LÉON-
DUFOUR), Róma 1976, 555 és ALBERT DESCAMPS, Igazságosság, uo., 562.

537 A. BONORA, i. m., 722.
538 Vö.  GIUSEPPE MATTAI, Giustizia (szerk.  LEONARDO ROSSI – AMBROGIO VALSECCHI),

Dizionario enciclopedico di teologia morale, Roma 1974, 457.
539 A magyar nyelv kitűnően tapint rá erre a dimenzióra, mikor az igazságosságot

nem a kinek-kinek járó joga szerint, hanem igaza szerint állapítja meg.
540 BRANDENSTEIN B., Etika, 213. Méltányosságon azt értjük, ha a helyzet megítélése-

kor a szabály betűje  helyett  inkább annak szellemét,  illetve  a szabály alkotójának



230 Kuminetz Géza

ság(osság)ot  és  gyűlöli  a  gonoszságot.  Aki  szeret  valakit,  annak első
gondja az legyen, hogy „igazságos legyen a szeretett személy iránt, job-
ban, mint bárki más iránt. Az igazságtalanság a szeretet közvetlen ellen-
sége, míg maga a szeretet az igazságosság rendkívül biztos és nagylelkű
anyja, hiszen arra hajlik, hogy többet adjon, mint amit a jog elvár. Szere-
tet  és  igazságosság  kölcsönösen  segíti  és  erősíti  egymást”.541 Amikor
megszületik egy lélekben a jóság, akkor máris keresi, hogy miképp tud-
ná helyesen kifejezni magát, s ez az egyik alapvető mód az igazságos-
ság.

Az irgalmasság fogalma
A Biblia szerint az irgalmasság főleg a részvétben és a hűségben nyilvá-
nul meg, ám sokféle szót használ jelentésének gazdagsága érzékeltetésé-
re: így a tudatos jóságot, a gyöngédséget, a szánakozást, a könyörületet,
a jóságot és a kegyelmet. Ezek a szavak, mind az emberi nyomorúság
láttán, tapasztalatán ébredt emberi válaszok.542 Sőt, magát a vallásos ma-
gatartás lényeges megnyilatkozását is a kegyességben, a jámborságban,
vagyis a jóságban fedezhetjük fel, hiszen a  pietas latin szó eredetileg a
szánalmat jelölte. A vallásos ember Isten jóságát tapasztalja, s maga is
hasonlóan próbál élni.543 Jahve az irgalom szövetségét kötötte a válasz-
tott néppel, s Jézus alapmagatartását is főleg az irgalom motiválta.544

Az irgalom különleges megnyilatkozása a könyörületesség és a meg-
bocsátani tudás, ami túllépés a jogi normák által adott elégtétel adásán
és elfogadásán. A jogi elégtétel kapása még nem valósítja meg a teljes
kiengeszteltséget;  éspedig azért,  mert még nem fogadja vissza  a sze-
mélyt a korábbi szeretetközösségbe. A megbocsátás az irgalom legerő-
teljesebb  megnyilvánulása,  igazi  kegyelmi  tett,  amihez  nincs  jogunk,
csak kérhetjük, s mégis, tulajdonképpen ez a lépés az újrakezdés lehető-

alapvető szándékát vesszük figyelembe.
541 S. PINCKAERS, i. m., 152.
542 JULES CAMBIER - XAVIER LÉON-DUFOUR, Irgalmasság, in Biblikus teológiai szótár, 604–

605.
543 S. PINCKAERS, i. m., 302.
544 Uo. 304.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 231

sége. Ha nincs is hozzá jogunk, ám nélküle nem tudnánk élni. Úgy tű-
nik, hogy itt nem igazán találó a jog és nem jog kategória alkalmazása.
Helyesebb talán úgy fogalmaznunk, hogy a bocsánat kérése és a megbo-
csátani tudás elemi szükséglete az emberi létnek, amit épp ezért nem
szabad megtagadni tőle. Nagyon találóan fejezi ki ezt a magatartást Dé-
kány István: „Bűnös vagy? Még ekkor is megbocsátok, mert Te előttem
emberi személy maradsz. Hibáztál, súlyosan vétkeztél? Még ekkor sem
teszlek szolgai eszközzé, hanem ember maradsz előttem, ezért könyörü-
letes vagyok irántad. Ez a kettő, megbocsátás és könyörületesség, tisz-
tán sub specie personalitatis lesz érthető, annyit jelent, soha semminő kö-
rülmények közt le nem siklunk a szociális én síkjáról, azaz keresztény
felfogásban soha, semminő hiba, kár, bűn láttán nem teszünk egy sze-
mélyt puszta tárggyá, eszközzé, kihasználható szerszámmá (amint ezt
tenné az  ún.  technikai  én),  hanem megmarad a perszonalitás,  amely
örök”.545

Az irgalomban egyrészt a szeretet nagylelkűsége mutatkozik meg,
mely „támaszt nyújt nekünk, hiszen megadja a javítás, az újrakezdés le-
hetőségét,  és  segít  is  annak  megvalósításában.  Az  irgalom  komoly,
ugyanakkor megbízható, sőt a dolgok helyrehozására és a fejlődésre vo-
natkozó  ígéretei  által  szinte  mosolyog ránk”.546 Másrészt  pedig  Isten
szeretetből  forrásozó  jósága,  melynek Krisztus  a  hiteles  ikonja.547 Az
igazságosság ebből a szempontból inkább a múlttal és a jelennel foglal -
kozik: ezt tetted, vállald a felelősséget! Viseld a következményeket!

Az  igazságosság  és  az  irgalom  egyaránt  megmutatkozhat  szóban,
tettben, cselekvésben, illetve ha ezek az értékek betöltik a személyisé-
get, akkor magát a személyt teszik igazzá, vagyis igazságossá és jósá-
gossá, ezáltal habitust, életstílust adnak.

545 DÉKÁNY ISTVÁN, Az emberi jellem alapformái, in Athenaeum 18 (1932), 10–47 (29).
546 S. PINCKAERS, i. m., 307.
547 ADALBERTO SISTI, Misericordia, in Nuovo Dizionario di Teologia Biblica (szerk. PIETRO

ROSSANO - GIANFRANCO RAVASI - ANTONIO GIRLANDA), Cinisello Balsamo 1988, 979 és
981–983.



232 Kuminetz Géza

Az erények a jellem és a természetfölötti távlatában

Az erények és a jellem

Az erények nem izoláltan élnek a lélekben, hanem egységesülnek (érzü-
let, életérzés) és egy végső érték, életcél szolgálatába állnak. Nem spon-
tán módon egyesülnek és hatják át egymást, hanem az egyén által vá-
lasztott  végső  érték  (eszme)  szolgálata  forrasztja  mind  jobban  össze
őket. Ennek gyümölcse a jellem.

Ám hogy az erények, s bennük, velük és általuk gazdájuk a személyi-
ség végül is mit, kit fog szolgálni, azt a választott világnézete (vallása)
dönti el. Ebből a szempontból az erények inkább végrehajtói a személy
életcéljainak,  aki  sorsát  akarja  betölteni.  A világnézetek (vallások)  az
emberi sors végső értékelésének köszönhetik létüket, s ezen értékeléssel
való azonosulásnak az eredményei. Mondhatnánk úgy is, hogy az em-
ber olyan lény, aki szükségképp alkot világnézetet (a humánetológusok
szerint az erkölcsi tudat hiedelmekben fejeződik ki). Mármost a világné-
zetetek, a vallások: hitekben, reményekben és szeretetekben fejeződnek
ki. Ezek is afféle készségei a léleknek, melyek az erényekhez hasonlóan,
de más oldalról határozzák meg az egész személyiséget: A hit inkább az
értelemhez, a remény inkább az akarathoz, míg a szeretet az érzülethez
köthető, bár mindegyik (hit, remény és szeretet) az egész személyiséget
hatja át, s a szubsztanciális én-nek az állapotai. Természetesen, ezek tar-
talmai attól függenek, hogy mi az elfogadott vallás, világnézet üzenete.
Bár itt meg kell állapítanunk azt, hogy a legkevésbé változó elem a sze-
retet, hiszen az végső soron az Abszolútumnak tartott valóság önfelál-
dozó szeretetében nyilvánul meg, addig a hit és a remény tartalmában
nagyobb tartalmi különbözőség lehet.

Az erkölcsi erényeket tehát a hit, remény és a szeretet mozgatja és ol-
vasztja őket egységessé, s teszi a személyiséget jellemmé. Jellemen pe-
dig  Kornis  Gyula  nyomán  az  akarat  sajátos  állandó  természetét,  az
egyén uralkodó akarati diszpozícióját értjük. Az akarat ugyanis az én
reprezentánsa, mely az érzület és a belátás alapján dönt. Épp a tartós és
jól megalapozott akarás miatt következetes az igazi jellem, s eredmé-
nyesen küzd meg az útjába álló akadályokkal. Az akarat erejét inkább a



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 233

hosszú kitartás, mint a lobbanékony bátor fellépés mutatja meg. Ezzel
szemben „az indulatban fogant akarat csak rövid ideig ragaszkodik cél-
jához. A dac és önfejűség sem az akarat erejének jele. A dac csak negatív
értelemben vett állhatatosság, mintegy passzív ellenállás azokkal a kö-
vetelményekkel  szemben,  melyek velünk született  önzésünknek nem
tetszenek. […] Az önfejűség is csak látszata az akarat erejének: akarás
magáért az akarásért. Különösen akkor lép föl, amikor az egyén magát
nagyon bizonytalanul érzi. Az akaratban leggyengébb emberek gyakran
a legönfejűbbek”.548 Ha ebből a szempontból nézzük a dolgot, úgy azt
kell megállapítanunk, hogy a szeretet az akaratban, a jóakaratban, a kö-
vetkezetes jóakaratban nyilvánul meg, mely igazságos és jóságos.

Az erények és a természetfölötti élet

Csak röviden utalunk itt arra, hogy az erények a hit, remény és szeretet
tisztítótüzében tovább tökéletesednek, s egyre sajátosabb módon hatják
át a személyiséget. Ezt a tökéletesedési trendet jelzik a Szentlélek ado-
mányai és a boldogságok. Látást, erőt, a szó legigazabb értelmében vett
kreativitást kölcsönöznek a léleknek. Az igazság(osság) és az irgalom
kérdését illetően mindegyik nevesített,  illetve  beazonosítható akár az
adományokban, akár a boldogságokban.549 Ez is jelzi e két alaperény kü-
lönleges jelentőségét a személyiség alkatában és működésében.

Az erények mintegy megnemesülnek az adományokban, s az adomá-
nyok tovább érlelődnek a boldogságokban. A személyiség érésének te-
tőfoka az, ha a személyiség magába szívta az erényekben rejlő erőket, s
immár ez az értékkel telt erő elárad a lelken, sőt, kifelé sugárzik, alkotó-
vá, nagy cselekvővé teszi a személyt. A természetfeletti világ mintegy
természetessé, ösztönszerűvé válik, s ez az új ember elkezdi alkotó tevé-
kenységét, melyet misztikának is nevezhetünk.550

548 KORNIS GY., i. m., 431–433.
549 Lásd főleg a bölcsesség, a jámborság és az istenfélelem ajándékait, illetve az ir-

galmat és a tiszta szívet a boldogságok esetében: „Boldogok az irgalmasok, mert ők
irgalmat nyernek. Boldogok a tisztaszívűek, mert ők meglátják Istent” (Mt 5,8–9)



234 Kuminetz Géza

Krisztus az igazsággal és irgalommal teljes személyes értékteljesség

Ahhoz,  hogy az  erények útján  elinduljunk,  szükségünk van egyfajta
kezdőlökésre  és  állandó  bátorításra.  Ne  felejtsük,  hogy  az  erények,
vagyis a jó szokások kialakítása nem dresszúra, hanem a szabadságunk-
kal élni tudás tanulása. Kell hát a minta, vagyis egy másik ember, aki
számunkra a szó legnemesebb értelmében tekintélyes, azaz hallgatunk
a szavára. Olyan ember, aki ha azt mondja, hogy vessétek ki a hálót, ak-
kor még ha egész éjjel nem fogtunk semmit sem, akkor is neki megtesz-
szük. Az ilyen személy eszményképe maga az Úr Jézus.

Ha tárgyilagosan megvizsgáljuk Krisztus egyéniségét, akkor azt kell
megállapítanunk, hogy az mind tartalom, mind forma, mind pedig ha-
tékonyság szempontjából tökéletes: tartalmában tökéletesen szent:

„Akármilyen  oldalról  közelítjük  meg  Krisztus  kiválóságát,  leg-
alább a sejtés éjszakájában kigyullad minden kiválósága. Ha elmé-
lyedünk pl. emberszerető irgalmasságában, lassan meglátjuk rajta
és benne szigorú igazságosságát, világalakító erejét és egeket ölelő
transzcendens öntudatát és imádságos lelkületét; így hovatovább
ez a határtalan irgalmasság a lelki kiválóság összes színeiben iz-
zik. (…) formai szempontból befejezett, megérkezett; nem elmél-
kedés, vagy aszkézis műve lénye szentsége, hanem eredeti, egye-
temes személyes érték eszmény, mellyel fölébe emelkedik minden
kornak,  minden népnek,  minden kultúrának,  vagyis  egyetemes
embereszmény, melyből életfakasztó erő árad”.551

Krisztusnak,  az  igazsággal  és  irgalommal  telt  igaz  embernek,  mint
egyetemes értéknek és személyes értékeszménynek a képét Prohászka
Ottokár püspök nyomán mutatjuk be.552 A nagy püspök Ezekiel próféta
látomása alapján rajzolja meg Krisztusnak, vagyis az igaz embernek az
alakját. Ezekiel próféta látomása szerint az emberi életet és történelmet
négy arc – őskép – alakítja, mindegyik a maga képére és hasonlatossá-

550 Erről a hiteles misztikáról bővebben lásd:  HORVÁTH SÁNDOR,  Aquinói Szent Ta-
más világnézete (Szent István Könyvek 21), Budapest 1924, 207–225.

551 SCHÜTZ A., Krisztus, 129, 133.
552 PROHÁSZKA OTTOKÁR, Az igaz ember képe, in UŐ, Élet igéi. Beszédek (Prohászka Ot-

tokár összegyűjtött munkái XIII), Budapest 1928, 323–327.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 235

gára, ha valamelyikkel eggyé válik a lélek; s amilyen arc uralkodik az
adott kor és társadalom, de főleg vezetői tudatában, hát olyanná lesz
abban a korban az emberi sors.

Az első arc az oroszlán arca (facies leonis), vagyis a hatalom, az erő,
vagy inkább az erőszak jelképe. Ez a nyers erő, mint életérzés és életve-
zetés mozgatja a történelem kis és nagy despotáit, diktátorait. Ez a kép
tartotta bűvkörében a Római Birodalom vezéreit, ez a bálvány, az impé-
rium  ígérete-igézeté  gyötri  ma  a  pénzvilág  hatalmasait,  akik  szerint
csak az erősnek van joga az élethez, akik szerint van az elit, s nekik min-
dent szabad, s van a halálra szánt tömeg, mely csak arra való, hogy az
elit, az erősek rabszolgája legyen. E felfogás szerint az erősebbnek min-
dig igaza van, s az erősek ma már oly hatalom birtokába jutottak, hogy
átszabhatják  a  természet  törvényeit,  a  feje  tetejére  állíthatják  az  élet
megszentelt szokásait. Ez az arc nem lehet az igaz ember képe, hiszen
nyilvánvaló az igazságtalansága.

Aztán feltűnik előttünk a másik arc, a sas arca  (facies aquilae), mely
gyógyírt  kínál  az  erő vérengzései  láttán,  mert  a  sas tekintete  éles  és
mélyre ható, betekintést kínál a lét titkaiba, s azt kérdezi: mi az igazság?
A tudomány útját kínálja e jelkép, mely szerint mindeneket az emberi
észnek kell kormányoznia. Ez a magasságokba tör ugyan, de mindent
szétszed,  mindent  hidegen és  kegyetlenül  szemlél,  hát  a  parancsa  is
csak kegyetlen lehet. Az emberi szív nemes érzéseit ez a démon elfony-
nyasztja, mert nincs benne szeretet, nincs benne könyörület, nincs ben-
ne irgalom. Az oroszlán a vad ösztönt, a sas a számító észt testesíti meg.
Ez sem lehet az igaz ember képe, hiszen a tudós logika is kíméletlenség-
re készt.

Ha ösztön és ész összefog, akkor az kegyetlenül le fogja igázni, fel
fogja áldozni a gyengét, a kevésbé értelmeset, a képzetlenebbet, a ki-
szolgáltatott helyzetben levőt, s így aztán megjelenik harmadjára az ál-
dozati tulok arca (facies vituli). A megfélemlítés terrorja miatt leigázott
ember szenved, s kiszolgáltatottságát megadóan viseli, ezért részvétre
hangol, mert szerény és félénk élet fedezhető fel szemei bágyadt tükré-
ben. Ennek az embernek csak az álmodozás menedéke maradt; a tehe-
tetlenség érzése, a kényszerű tűrés, a kitörni nem merés hatja át lelkét.
Még arra sincs ereje, hogy felvegye a harcot a gonosszal. Ez a megnyo-



236 Kuminetz Géza

morított ember típusa, aki talán mintha természeténél fogva is hajlana
az áldozati tulok szerepére, ám ne felejtsük, az oroszlán és a sas ember
az, aki kegyetlenül feláldozza őt önhitt céljai oltárán. Ez az arc sem elé-
gítheti ki az emberi élet titkát igazán megfejteni akaró embert. Kell az
erő, de ne legyen erőszakos, ne nyomjon el, kell az ész, de ne tegyen ke-
gyetlenné és hideggé; kell a szelídség, az áldozatra való készség, de ne
tegyen behódolóvá, ne tegyen az emberi méltóság feladójává, s így elta-
poshatóvá. Ebben a képben sem ismerhetjük fel teljes emberségünket.
Ez a tulok ember-sors is csak árnyéka az emberségnek, hiszen ebben
mintegy megtestesül a mások által ellene elkövetett igazságtalanság és
kegyetlenség.

Hol van hát az ember igazi arca (facies hominis), mely erőt hirdet, de
nem elnyomót, hanem az egész embert és minden embert egyaránt szol-
gálót; mely hódító munkát sürget, de oly munkát, mely nemesít és nem
rabszolgává, hanem úrrá tesz, mely nemcsak a jog előtt teszi az embere-
ket egyenlővé, de ténylegesen is. Az ember igazi arca tudást hirdet, az
igazság papjává avat, mely ragyogásával betölti és könyörületre hajlítja
a szívet. Az igaz ember arca azt sugallja, hogy a szenvedést nem kény-
szeredetten, megadón kell viselni – hiszen van olyan kelyhe a szenve-
désnek, mit nem szabad kiinni –, hanem azt is, ha fogadni kell, nemesen
a szeretet szolgálatába kell állítani. Erre, bizony, erre az arcra vágyik
minden, az élet teljességére vágyó lélek.

Ez az arc pedig az Egyháza ölén hordozott Krisztusnak az arca, mely
azt a programot hirdeti, hogy a hatalom össze ne törje, hanem megszelí-
dített erővel övezze fel az embert, hogy a tudomány ne szegényítse, ha-
nem gazdagítsa az életet, hogy a szenvedés ne hervassza el, hanem ir-
galmas  szívűvé  tegye  az  embert.  S  teszi  ezt  igazságossággal  és
irgalommal telten.

Ha az első három arccal jellemzett ember tulajdonságait nézzük főleg
az igazságosság és az irgalom vonatkozásában, akkor arra a megállapí-
tásra jutunk, hogy az oroszlán a nagy akaratot, a nyers önérvényesítést
jelenti. Megjegyezzük, hogy nem a nagy akaratú ember az igazán nagy
ember.553 Az ilyen ember vakká válik a másik szükségének meglátására,

553 A nagy akaratú ember ugyanis önmagában még nem igazi egyéniség: „Az erős
hatás még nem jele az igazi egyéniségnek. … Az akarat erőszakos érvényesítése által



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 237

és  saját  önmegvalósításának  érdekében  leigázza,  rabszolgává  teszi  a
másik embert (puszta eszközzé teszi).554 Az akaratember ezért igazság-
talan és kegyetlen ember. A sas azt szimbolizálja, hogy az értelem túlzó
dominanciára jut a személyiségben. Ez is igazságtalanná és kegyetlenné
teszi az embert, mivel az értelem logikája nem képezi le teljesen a való-
ság logikáját. Az áldozati tulok végül talán azt az embert szimbolizálja,
aki épp azért nyomható el, mert nem elég erős, nem elég tisztán lát az
értelmével, s életérzése a borongás, mely kilátástalan helyzetének kény-
szerű viselésére kényszeríti. Ő nem tudja érvényesíteni életében sem az
igazságosságot, sem a jóságot, mivel mielőtt érvényesíteni megtanulná,
már szinte kioltják benne, s ezért inkább elszenvedi mindkét erény dur-
va ellentétét. Mindhárom arccal jelzett személyiség káros önmagára és a
többi emberre egyaránt, mivel rombolják a lét jóságába és igazságába
vetett bizalmat.

Láthatjuk, hogy csak a krisztusi ember személyisége ép. Értelmi, aka-
rati és érzelmi dimenziója egyaránt az erkölcsi értéket szolgálja. Értelme
látóvá, akarata cselekvővé, érzülete pedig együtt érzővé teszi. Az ilyen
ember épp ezért boldog.

Mármost a lelkipásztornak ezt a Krisztust, mint személyes, igazságos
és  jóságos  értékteljességet  kell  életével,  tanításával,  nevelői  és  egész
papi tevékenységével, röviden, a lényével megjelenítenie, Hozzá vezet-
nie,  Hozzá kötnie az embereket.  Ezért a  továbbiakban lássuk a lelki-
pásztort, előbb mint nevelőt, majd mint sajátos szolgálatát végző sze-
mélyt.

– legyen az bár töretlen életerő árama, vagy erős, valódi céltudatosság – még senki
sem vált igazi egyéniséggé. Némely embernek azt a mélyebb tulajdonságát, melyet
vezértermészetnek nevezünk, azt a bizonyos diadalmas teljességet és szellemi erőt,
mely őket központi emberekké avatja, magától értetődő középponttá, a társadalom-
nak mintegy kristályosodási pontjává, mely körül a többiek csoportosulnak, szintén
nem szabad az egyéniséggel egy színvonalra helyeznünk. […] Vannak csendes egyé-
niségek is, akikből csak titokzatos, rejtett módon sugárzik ki valami.”; vö. DIETRICH V.
HILDEBRAND, Liturgia és egyéniség, Budapest 1941, 30–31.

554 Erre mondaná Dékány István, hogy a személyiségben a technikai én ural min-
dent (semmibe veszi a szociális én és az axiológiai én jogos törekvéseit). Minderről
részletesen lásd: DÉKÁNY I., Az emberi jellem alapformái, in Athenaeum 18 (1932), 10–47;
UŐ, Az értékelt én karakterológiájának problematikája,  in Athenaeum 18 (1932), 187–201;
UŐ, Jellem és kielégülés, in Athenaeum 20 (1934), 59–64.



238 Kuminetz Géza

A lelkipásztor mint igazságosságra és irgalomra nevelő személy

A nevelésről általában

Először is a nevelés fogalmát kell tisztáznunk. Összetett tevékenység ez,
hiszen az egész személyiség alakításáról van szó, ezért öt szerző vonat-
kozó lényegi megállapításával végezzük el ezt a fogalomtisztázást. Fi-
náczy Ernő szerint a nevelés az erkölcsi állapot tudatos és tervszerű lét-
rehozásában áll.555 Luigi Giussani pedig úgy taglalja a nevelést, hogy „a
bennünk levő eredendően emberit neveljük, ami az egyes emberekben
eltérő módon nyilvánul meg, jóllehet alapjában véve és lényegét tekint-
ve az emberi szív mindig ugyanaz”.556 A nevelés tehát a bibliai értelem-
ben vett szív, vagyis a személyes én-központ alakítására, előbb értékkö-
vető,  majd  értékhordozó  kibontakoztatására  irányul.  Az  egész
személyiséget fejlesztjük, s ennek az ún. integrális nevelésnek lényegi
dimenziói egyrészt a testi, lelki és a szellemi, másrészt az érzelmi, az er -
kölcsi és a vallási tudat érettségére való nevelés. Marczell Mihály a ne-
velésben lelkek találkozását látja, s ebben van sikere, vagy sikertelensé-
ge. Egy érett és egy érlelődő lélek találkozásáról van szó. S az érett lélek
a magában már megvalósított magas életcélokat tűzi ki a másik lélek
számára.557 A  nevelés  folyamatát  Amedeo  Cencini  három  szakaszra
osztja:  educatio-ra,  formatio-ra és az  accompagnato-ra. Az elsőn főleg az
akadályok tudatosítását és az új életcél tudatosítását érti, míg a másodi-
kon az új életmodellnek megfelelő magatartásminták kialakítását, s vé-
gül a harmadikon pedig azt a kísérést, mely az új magatartás megszilár-
dítását és kellő begyakorlását jelenti.558 A nevelésnek végül egységesnek
kell lennie, vagyis igazat adunk Pauler Ákosnak, aki szerint az egész
oktató és nevelő tevékenységnek, és annak mintegy fő helyének, az is-

555 FINÁCZY ERNŐ,  Eszmények és valóságok, in  UŐ,  Világnézet és nevelés. Tanulmányok
(szerk. KORNIS GY.) (Filozófiai Könyvtár, 8.), Budapest 1925, 3.

556 LUIGI GIUSSANI,  A nevelés  kockázata (Pázmány Könyvek Sorozat,  5),  Budapest
2005, 7.

557 MARCZELL MIHÁLY, A katholikus nevelés szelleme (Szent István Könyvek, 23), Buda-
pest 1925, 53.

558 AMEDEO CENCINI, A Fiú lelkülete. A szerzetesképzés menete (Vita Consecrata, 1), Bu-
dapest 2010, 56–67.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 239

kolának világnézetileg is egységesnek kell lennie, mivel ez adja az egy-
séges nevelési és tanítási magatartás végső immanens hátterét, alapját.
Az egész személyiséget ugyanis az egységes világnézetben történő ne-
velés  fejleszti  a  leghatékonyabban.  Ebből  a  szempontból  bizonyos
előnyt jelent a felekezeti iskola.559 Természetesen a szülői háznak és a
vallási közösségnek is ugyanezt az egységes értékfelfogást kell megjele-
nítenie.

A fentiek alapján sejthető, hogy a teljes értékű és egységes világné-
zetben történő nevelésnek fő felelősei a szülők, a tanítók és a lelkipász-
torok.560 Harmonikus nevelői együttműködésüktől várhatunk személyi
érettségre eljutott embereket, vagyis olyanokat, akik sorsukat be tudják
teljesíteni, akik ezért az élettel szemben alapvetően elégedettek lesznek.
Nevezhetjük e nevelésért  felelős személyeket Molnár Tamás nyomán
társadalmi tekintélyeknek is.561 Tekintélyen mi alapvetően nem az el-
nyomó, hanem a felemelő erőt megtestesítő személyeket értjük, akik az
igaz és a jó vonzáskörébe visznek és ott tartanak minket. A szülői tekin-
télynek a nevelésben főleg a feltétlen szeretetet  (szív,  jóság,  irgalom)
kell közvetítenie. A tanítóinak az igazság(osság) (értelem) feltétlen tisz-
teletét,  míg a pásztori  tekintélynek különleges sugalmazó erővel  kell
mindkettőt, vagyis az igazságosságot és az irgalmasságot (jóságot) is kí-
vánatossá tennie, s rá kell mutatnia arra, hogy emberségünk kifejleszté-
sének kötelezettsége épp a legfőbb fórum, vagyis a személyes Ősérték-
nek,  az  Istennek  az  akarata  (ezzel  végső  soron  az  akarat,  vagy  a
motiváció szilárdságát biztosítja).562 A lelkipásztori tekintély így meg-
erősíti mind a szülői, mind pedig a tanítói tekintély munkáját.

559 PAULER ÁKOS, Didaktika (egyetemi előadások után lejegyezte Varga Sándor Fri-
gyes), Budapest 1931, 52.

560 Igen,  a lelkipásztorok is teljes  értékű nevelők, hiszen az egész személyiséget
akarják – krisztusivá – alakítani a gondjaikra bízottakban, a hozzájuk rendszeresen
vagy akár csak alkalmilag fordulókban, s a nevelés az emberi személyiség egészének
egységes és tervszerű formálása.

561 MOLNÁR TAMÁS, Az autoritás és ellenségei, Budapest 2002, 60–84.
562 Megjegyezzük, hogy a nevelés tágabb köréhez és teljességéhez tartoznak a tár-

sadalomban ható egyéb tekintélyek is; így a bírói, a katonai, a munkahelyi és az álla-
mi és vallási tekintélyek. Ezek biztosítják a közelebbi nevelés szereplőinek (szülő, ta-
nító és lelkipásztor) zavartalan munkáját.



240 Kuminetz Géza

A lelkipásztor  bár  született  nevelő,563 mégis,  személyesen is  ráter-
mettnek,  felkészültnek  kell  lennie  a  nevelésre.  Először  is  úgy,  hogy
maga is legyen hősiesen és okosan igazságos és irgalmas szívű. Ebben a
lelkületben áll ugyanis a lelkek befolyásolásának művészete; s a nevelés
az emberpalánta személyiségének befolyásolása (nem manipulálása), az
értékek felé terelése, melyben a befolyásolóban (nevelőben) már ott le-
vő, a személyiségét átható módon jelen levő érték vonzása az igazi befo-
lyásoló (vonzó) tényező. Ez a személyes befolyás, mint sugalmazó erő –
ahogy magyarázza karunk egykori professzora, a neves pedagógia tu-
dós Marczell Mihály – lehet ösztönös; lehet belső szeretetből táplálkozó;
lehet szellemi nagyságon épülő és lehet lelki kiválóságra is támaszkodó.
De igazi nevelési értéke annak a tanár és diák kapcsolatnak van, amely
a szellemi és lelki értékek megsejtésén, meglátásán és tiszteletén alapul.
Az igazi személyes befolyásolást az jellemzi, hogy elsősorban a tanít-
vány hajlik meg odaadó tisztelettel a nevelő előtt és nem annyira a szü-
lő vagy a nevelő kéri a növendék jóakaratát.564 A nevelő szilárd és har-
monikus személyisége tehát az a jóságos erő, mely vonzza és Krisztus
követésére újra és újra föllelkesíti a tanítványt. Igaz, ez a sugalmazó erő
nem mindig oly szembeötlő, van, akiben csak évek után vesszük észre
ezt a tulajdonságot, az igazi emberi nagyságot, mert azt hisszük, hogy
akinek a puszta léte is követel tőlünk, az nem lehet a mi barátunk, attól
nem sok jó jöhet számunkra. Megjegyezzük, hogy az Úr Jézus is sok
esetben csak addig volt népszerű,  amíg rá nem döbbentette követőit,
vagy inkább a vele szimpatizálókat, hogy komolyak a követelései épp
azért, hogy övéi az emberi méltóságot valóban vegyék birtokba; Ő aztán
felnőttnek  tekintette  a  tanítványait.  Vagyis  elvárta,  hogy teremjék  és
mutassák fel az erényt és gyümölcseit!

A nevelő fel kell, hogy ébressze neveltjében az értékekre törekvés vá-
gyát,565 s ezt személyes példáján túl azzal teheti, ha megfelelő módon

563 Megjegyezzük, hogy a legnagyobbak nemzetnevelőkké lesznek. Olyan szemé-
lyek ezek, akik minden nemzedéket alakjukkal és művükkel tanítanak, mivel a ké-
sőbbi nemzedékek történelmi tudatában is hatnak. Nekünk, magyaroknak két ilyen
nagy nemzetnevelő lelkipásztorunk is van: Pázmány Péter és Prohászka Ottokár.

564 MARCZELL MIHÁLY, A bontakozó élet VIII. Neveléstan, Budapest 1938, 95–96.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 241

megismerteti velük a múltat (a hagyományt),566 úgy, hogy az probléma-
ként,  személyesen  megoldandó  problémaként  kerüljön  eléjük  (vesse
össze a megélt tapasztalással), illetve ezt a hatást váltsa ki, s segítse őt a
helyes ítéletalkotásban, vagyis kritikailag vizsgálja felül azt.567 Ennek az
eredménye pedig az legyen, hogy az értéket értéknek tartja, s helyesen
állapítja meg az egyes értékek közti hierarchiát. Az érték meghódítása
az egész személy közreműködését hívja és várja. Ennek megfelelően a
nevelés az értékigenlő érzelmek ébresztését, az értelem megvilágítását
és az értékkövető akarat megszilárdítását jelenti.

Ezzel együtt fel kell ébresztenie a lelki élet iránti igényt, hogy a tanít-
ványa mind tudatosabban törekedjék a saját életének kézbe vételére, fej-
lessze ki spiritualitását,568 alakítsa ki, s vizsgálja meg időről időre életter-
vét, annak valós állapotát, illetve tetteinek, érzéseinek motívumait. Építse
ki és tartsa fenn a megfelelő szokásokat, kérjen az imában, a szentségi
életben segítséget előrehaladásához. Engedje magára hatni az Egyház ta-
nítói, megszentelői és kormányzati tevékenységét. Ebben segíti  őt Bor-
bély Kamill OSB szerint a konszideráció (az életterv általános alapjainak
megfontolása), a meditáció (ez az életterv konkrét esetekre való alkalma-
zása), és a kontempláció (az életterv céltudatos, rendszeres és következe-
tes kidolgozása),569 illetve a lelki tanácsadás és a lelkivezetés.

565 Itt az értékek teljes skáláját fel kell vonultatnia, kimutatva azt, hogy az erkölcsi
érték a legmagasabb rendű, s a többi érték érvényesítése is csak akkor lesz emberi,
humánus, ha az erkölcsi érték határozza meg érvényre juttatását. Az értékekre sok
osztályozási mód lehetséges, itt röviden Borbély Kamill OSB felosztását mutatjuk be:
1. anyagi javak, 2. életértékek, 3. az emberi személyiség értékei (emberi méltóság), 4.
Az emberi közösségek értékei (kultúra) és a vallásosság értékei; vö. BORBÉLY KAMILL,
A  keresztény  életalakítás  elmélete,  Pannonhalma  2009,  57–59.  E  témáról  lásd  még:
BOGNÁR CECIL, Értékelmélet  (Szent István Könyvek, 14), Budapest 1923; BRANDENSTEIN

B., Bölcseleti alapvetés, 370–379; UŐ, Etika, 111-221.
566 A hagyomány az, amit a múltban az ember értékesnek, ezért őrzendőnek, meg-

valósítandónak ítélt, s aminek érvényesülését a jelenben és a jövőben is kívánatosnak,
sőt, szükségesnek tartja.

567 LUIGI GIUSSANI, i. m., 7–10.
568 Spiritualitáson a személyiség integráltságát értjük, amikor is a személyes énköz-

pont, s vele az egész személyiség egy központi cél  szolgálatába áll;  vö.  HORVÁTH-
SZABÓ KATALIN, Vallás és emberi magatartás, Piliscsaba 2007, 19.

569 BORBÉLY K., i. m., 85‒87; 112 és 120.



242 Kuminetz Géza

A nevelő dolga tehát az, hogy az értékigenlő életirányba próbálja be-
lelendíteni neveltjeit, ráébresztve őket arra, hogy ez az emberi élet egye-
dül hiteles és valós alternatívája. Mivel az „értékes irányban kifejlődött
lelki erők egymást tovább erősítik, fejlesztik, az akarat értelmet és érzel-
met, az értelem akaratot és érzelmet és az érzelem (…) az akaratot és az
értelmet erősíti. Az ellenkező, hiányos, értékellenes tevékenység eseté-
ben viszont az elferdülő lelki erők egymást is torzítják, rombolják és a
lelki élet belső, alanyi szellemi egységét szétszakítják”.570

A nevelőnek tudnia kell azt is, hogy az erkölcsi állapot (tudat) létre-
hozása kockázatos dolog. Nem hoz egyhamar gyümölcsöt, sőt, krízisek,
bukások kísér(het)ik. Bízzék a neveltjeiben, legyen hozzájuk következe-
tesen igazságos és irgalmas. Ne legyen merev és rigorista, mert az ilyen
nevelés okozta kár alig hozható helyre, szemben a szabadelvű nevelés-
sel, melynek hiányosságait könnyebb orvosolni.571

A keresztény élet természetfeletti élet. Az erényekben való kibonta-
kozásban a keresztény embert segíti az Egyház kegyelmi rendje is. Ám
ezt jól értsük! A természetfeletti nem a természetért van, hanem fordít-
va, a természet van a természetfelettiért. Az erények gyakorlásának el-
hanyagolása azzal a következménnyel jár, hogy a természet lassan, ám
annál nagyobb erővel visszaveszi a ’jussát’.572 Ezáltal a személyi érett-
ségben visszazuhanás következik be, mert amit nem emelünk, az süly-
lyed (erkölcsi örökmozgó).

Ébressze rá neveltjét, illetve újra és újra tudatosítsa benne azt, hogy a
személyiségünk fejlesztése életre szóló feladat, sokszor küzdelmes fel-
adat. Értesse meg vele, hogy ne cserélje fel a tudatos és nagy erőfeszítést
kívánó értékkövetést a puszta élmény, vagyis a szenzáció keresésével,
mivel az önmagában nem alkalmas eszköze személyiség fejlesztésének.
Szívlelje meg Romano Guardini szavait, aki szerint „egyre kevésbé va-
gyunk képesek érezni, s egyre hidegebbek és közömbösebbek vagyunk
az emberekkel és az élet dolgaival szemben. Jellegzetes az is, hogy az

570 BRANDENSTEIN B., Bölcseleti alapvetés, 386.
571 SCHÜTZ A., Pedagógia, Budapest 2010, 225.
572 HALÁSZ PIUSZ, A pap természetfölötti élete, in Papi Lelkiség 10 (1943/44), 13–29 (23–

24);  és UŐ, Természet  és  természetfölötti  ütközése  a  pap  életében, in Papi  Lelkiség 11
(1943/44), 5–24 (19).



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 243

igazi érzés helyett a szenzáció érvényesül, a rendkívül heves, de felszí-
nes izgalom, amely egy-egy pillanatig lebilincsel ugyan, de hamar eltű-
nik, amely nem termékeny és nem is tartós”.573 A szenzáció keresése, vá-
rása tehát kényszeressé (mintegy kívülről vezéreltté), s ezáltal tétlenné is
teheti a személyiséget. Az aszkézis ezért mindig szükségszerű eszköze
marad az erény kivívásának, vagyis a szabadságunk ára.574 Célunk az
emberség kivívása, ezért cselekvésünk során nem szabad szem elől té-
veszteni ezt a célt, ki kell választanunk a célhoz jutáshoz szükséges al-
kalmas eszközöket és választott cselekvésformánk (erény) mellett ki kell
tartanunk, még akkor is, ha azok megvalósítása nehézségekbe ütközik.
Nemcsak külső nehézségek gátolják személyiségünk fejlődését, hanem
belsők is. Így le kell győznünk, futó rossz hangulatainkat, hatástalaníta-
nunk kell az eredeti célkitűzésünkkel szemben fellépő ösztönös törekvé-
seinket,  vágyainkat.  Ugyancsak  meg kell  birkóznunk  az  előbb-utóbb
biztosan fellépő fáradtságérzéssel is, hogy folytatni tudjuk a munkát.575

Ezért is szükséges a jó szokások kiépítése és ápolása, az akadályok tuda-
tosítása,576 valamint a rossz szokások leküzdése,577 tudatos és tudat alatti
motivációink (rejtett bűneink) rendszeres ellenőrzése, nehogy az erényt
valamilyen más cél végett gyakoroljunk, mint magáért az értékért. Ke-
resztény álarcban is megjelenhet ez a tévút, nevezetesen nyárspolgári-
ság, törtetés és vakbuzgóság (fanatizmus) alakjában.578 Ez témánk vonat-
kozásában az irgalmatlanság és az igazságtalanság,  vagy legalábbis a
keménység és a kíméletlenség, valamint a közöny és a kegyetlenség sze-
mélyiségjegyeit fogja erősíteni a személyiségben, ráadásul a tanúságtéte-
lünk hitelét is aláássa. Ez a magatartás mások és önmagunk becsapásá-

573 ROMANO GUARDINI, Az újkor vége. A hatalom. Útmutatási kísérlet (XX. Századi Ke-
resztény Gondolkodók, 7.), Budapest 1994, 123.

574 SZENTMÁRTONI MIHÁLY, Istenkeresésünk útjai, Szeged 2000, 51–76.
575 BORBÉLY K., i. m., 14.
576 Az énben ébredő ilyen akadályok lehetnek: az ellenkezés, a tagadás, a dacolás

hajlama; vö. BRANDENSTEIN B., Etika, 233. Külső akadályok lehetnek: neveltetés, csalá-
di, társadalmi háttér, vagy mostanság főleg a fogyasztói szemlélet. Ez utóbbiról bő-
vebben lásd: JOHN F. KAVANAUGH, Krisztus követése a fogyasztói társadalomban. A kultu-
rális szembenállás lelkisége, Budapest 2003.

577 BORBÉLY K., i. m., 134–145.
578 NOSZLOPI L., A világnézetek lélektana, Budapest 1937, 104–111.



244 Kuminetz Géza

nak kísérlete-kísértete. Ezekkel az alattomos démonokkal is fel kell ven-
ni a küzdelmet. Mivel sok fronton tart a küzdelem, egyszerre mindegyi-
ken nem tudunk helytállni, ezért időről időre mindig csak egy démon-
nal harcoljunk, vagyis egy szokást építsünk, egy rossz, vagy hátrányt
okozó szokástól próbáljunk megszabadulni.

Mivel – mint már jeleztük – változó kimenetelű ez a küzdelem, ami
csüggedéshez, reményvesztéshez vezethet, ezért a lelkipásztornak jó ér-
zékének kell lennie arra, hogy mikor és hogyan lelkesítse, vigasztalja az
értékek és az eszmények meghódításában neveltjeit.579 Ennek hatékony-
ságához persze neki is lelkesnek, vagyis ugyanazon értékekre odaadóan
törekvőnek kell lennie, tudva, hol és miért bukhat el a lélek, illetve ho-
gyan léphet túl megfeneklésén, tehetetlenségén.

Hogyan fedezzük fel az értékeket és valósítjuk meg a nekik megfele-
lő erényeket? Az érték felismeréséhez a közvetlen átéléssel, s a nyomá-
ban ébredő érzelem tudatosulásával jutunk. Tehát a gyermek esetében
először is az értéknek megfelelő érzelmet kell  ébresztenünk,  majd az
ifjúban inkább az elvet tudatosítsuk, míg a felnőttben a normának a fon-
tosságát, mivel alapvetően azáltal szerzünk érvényt az elvnek, az érték-
nek. Az érték belsővé tételének, vagyis az erény kiépítésének is meg-
vannak a  fokozatai.  Először  a  kezdés  szintjén  az  átélés  után a  kellő
szokás (magatartásminta) begyakorlására van szükség, ami komoly és
rendszeres erőkifejtést követel tőlünk (nevezhetjük ezt a parancsok ös-
vényének).  A haladók készek a kellő  erény megfelelő alkalmazására,
már kialakult bennük a vonatkozó érték valódi tiszteletének érzülete. A
tökéletesek esetében bensőségessé, eggyé és egyszerűvé lett az erények
sokasága, vagyis a szeretetben egyesülnek, egységessé válnak, s lesz a
személyiség egyszerűvé. Az érték bensővé tételének hármas útja van te-
hát: a tisztulás vagyis az aszkézis (fegyelmező), a megvilágosodás (tisz-
telő) és az egyesülés (szerető) stációinak bejárásával valósul meg. A hő-
sies fok az erény tökéletessége, amikor is a test és a psziché készségesen
engedelmes, de nem rabszolgává tett eszköze lesz a léleknek, a szellem-

579 Nyíri Tamás szerint a lelkipásztorokat főleg azért fizetik, hogy vigasztaljanak,
hogy erőt öntsenek az emberekbe életküzdelmeikhez; vö. NYÍRI TAMÁS, Lelkünk démo-
nai és angyalai, Budapest 2004, 165.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 245

nek.580 Az érték sokféle konkrét cselekvésben képes és kész megmutatni
magát.  Vagyis  az értéket  kifejező társadalmilag érvényes norma már
csak egy megvalósulási mód a sok között. Természetesen, az esetek je-
lentős részében ez a normában kifejezett út marad továbbra is a célsze-
rű.

Aki eljutott erre a fokra, az az ember személyileg érett, vagyis – ismét
Prohászka Ottokár szavaival élve – olyan ember, aki a lelkéből él:

„A legnagyobb kultúrtett, ha valaki megtalálja magát, ha eltalálja
igazi emberi gondolkodásának, érzésének s akaratának stílusát s e
stílusban megteremti s kialakítja öntudatának hozzá méltó s igazán
becses értékeit: a maga öntudati világát. Ez igen kevésnek adatik
meg; kevesen vannak, kik e lelkükből élnek; a legtöbb csak szokás-
ból, benyomásokból s ellen nem őrzött ösztönökből él. Aki a lelké-
ből akar élni, annak koncentrált s elmélyedő embernek kell lennie.
Ezt az elmélyedést s kapcsolatba lépést a bennünk pihenő, a feléb-
resztett szellemi világgal, nevezem áhítatnak. Áhítat nekem az, mi-
kor önmagamban s önmagamnál nem magamon kívül vagyok; mi-
kor szellemi benyomásokat s megérzéseket veszek úgy a csillagos
égtől, a zúgó erdőtől, mint lelkem megnyilatkozásaitól s megérzé-
seitől; mikor érzékeny vagyok az Isten érintéseire, melyeket oltárai
előtt térdelve veszek, mikor tisztulok és buzdulok s nemesbülök
tőlük. […] Mikor ennyire van valaki, akkor már intéző helyet fog-
lal el benne a lelkiismeret, s az ilyen a maga életét is inkább kész-
séggel és szeretettel, mint törvénnyel s kényszerrel igazgatja. Ő a
parancsnok s a kötelességek terén sem reked meg a betűben s nem
veszi a törvényt csak annyiban, amennyiben az betű és sablon, ha-
nem amennyiben igazító, életfejlesztő, életkoronázó jó s erős indu-
lat. A törvényben indulat van; a legfőbb jóakarónak, a törvényhozó
legfőbb jónak meleg indulata. A törvényből szól hozzánk ez az in-
dulat; szól ahhoz, aki érti, aki előírásából a ritmust, a szépséget, a
tisztaságot megérzi s aki abban a törvényben is önmagát látja meg,
de eszményileg szép s nemes kiadásban”.581 A lelkéből akkor él te-
hát az ember, amikor az Én, a személyes én-központ maga, vagyis

580 Az erények hősies gyakorlásával kapcsolatban még ma is az egyik legalaposabb
mű:  RUDOLF HOFMANN,  Die heroische Tugend.  Geschichte und Inhalt eines theologischen
Begriffes (Münchener Studien zur Historischen Theologie. Heft 12), München 1933.



246 Kuminetz Géza

a teljes  tudat (tudatos és nem-tudatos  én egyaránt)582 önzetlenül
szolgálja a végső értéket, esetünkben Krisztust, a személyes érték-
teljességet. Aki így él, megvalósította a szív egyszerűségét, az igaz-
lelkűséget, ezért immár képes és kész az igazságosság és az irgal-
masság egyidejű érvényesítésére.

A lelkipásztor leginkább akkor felel meg nevelői és pásztori feladatá-
nak, ha a lelkéből él önfeledten,583 s a jóság és az igazság(osság) sugárzik
belőle.584 Ezzel bizonyítja személyes rátermettségét a nevelésre. Akiben
e két erény lakást vett, immár képes és kész arra, hogy a kellő ismerete-
ket híveinek (neveltjeinek) átadja, aztán az ismertek életre váltására rá-
szorítsa,  nehézségek  esetén  lelkesítse,  a  sikertelenségben  vigasztalja
őket. Arra is meglesz a bátorsága, hogy végső esetben határozottan rá-
mutasson a torz motivációra és a kifejezetten vagy az erény álarcában
mutatkozó értékellenes magatartásra, s hogy ezért indokolt esetben, ha
a jó szó nem segít, akkor büntessen.585

581 PROHÁSZKA O., Lelkivilágunk, in UŐ, Kultúra és terror. A társadalmi kérdés (Prohász-
ka Ottokár összegyűjtött munkái XI, sajtó alá rendezte: Schütz Antal), Budapest 1928,
319 és 325.

582 Erről részletesebben lásd: BRANDENSTEIN B., A teljes tudat, tudatvilágunk lelki alapja,
in Athenaeum 16 (1930), 17–66. Megjegyezzük, hogy az erények gyakorlása először az
utánzással együtt inkább a tudatos én irányítása alatt áll, ám a gyakorlás során ezt a
szerepet átveszi a nem-tudatos én. Emlékeztetünk egyúttal arra is, hogy a nem-tudatos
én sem mechanikusan működik, vagyis megvan annak is a maga logikája, kreativitása.

583 Nevezzük ezt a tiszta, vagyis igazlelkű személyiség vonzásának, aki nem retori-
kai vagy diplomáciai fogásokkal, népszerű ígéretekkel, egyéb trükkökkel próbálja bi-
zonyos viselkedésre rábírni a rábízottakat.

584 Megjegyezzük, hogy ez a sugárzás nem szükségképp feltűnő és semmi köze a
látványossághoz, s nem is annyira az egyes tettekben, hanem inkább az életstílus egy-
öntetűségében, koherens egyszerűségében nyilvánul meg.

585 Ne felejtsük, hogy pedagógiai szempontból a büntetés alapvető célja nem az elkö-
vetett bűn büntetése, hanem a lelkiismeret ébresztése, s ezzel az erkölcsi értékrend fel -
sőbbrendűségének és sérthetetlenségének a tudatosítása; vö. SCHÜTZ A., Pedagógia, 225.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 247

Sajátos nevelői feladatok az irgalom és igazságosság vonatkozásában

A legelső lépés az adott erényt kifejező jó magatartásminta,  vagyis a
példakép, eszménykép megjelenítése,  akiben az mintegy megtestesül,
élő valóságként van jelen. A fentebbiekben kimutattuk, hogy Krisztus
alakja egyedülállóan alkalmas erre. Nemcsak csodálható példakép, ha-
nem Vele közvetlenül kapcsolatba is lehet lépni, s titkosan Ő maga is ta-
nítja – szeretettel – a Vele ismerkedőt, az Őt követőt, a Vele egyesülni
vágyót. A Krisztus elkötelezett követésére való vágyakozás ébresztése
ez. Ahhoz, hogy meginduljon egy lélek az önnevelődés útján, más külső
segítségre is szüksége van, s ennek „fő tényezője az eleven szellemi er-
kölcsi személyiség szuggesztív életpéldája, további tényezői az idegen
akarat fegyelmezése, az erkölcsi oktatás és az erkölcsi érzelemkeltés”.586

Ilyen személyiségek ideális esetben a szülők, a tanítók és a lelkipászto-
rok is, akik bevezetnek minket a Krisztus követésébe. A két erény neve-
lésének egyébként kitűnő fóruma az Egyház életének egész színtere: a
tanításában főleg az igazság(osság), míg pásztori gyakorlatában az in-
kább irgalom érvényesül (gondoljunk itt a karitatív tevékenységre).

A második lépés az igazságosságot és jóságot kifejező jó szokások fá-
radságos kialakítása a példaképre való tekintettel,  illetve azoknak az
esetleg már meglevő szokásoknak elhagyása, amelyek nem kedveznek
vagy egyenesen ellentétesek az igazságossággal és a jósággal.587 Úgy ér-
zékeltessük e két erény kialakítását, mint a viszontszeretetünk alapvető
megnyilatkozásait.

Ami az időrendet illeti, úgy előbb kívánatos a jóság megízleltetése,
mivel mintegy a jóság teszi lehetővé az igazságosságot.

Ezeknek az erényeknek az elsajátításában is érvényesül a fokozatos-
ság elve:  először a konkrét magatartásmintát kell elsajátítani.  Az eré-
nyek interiorizálandók, mind bensőbbé teendők, és a kellő gyakorlással,
az általuk megvalósított érték szeretetével mindinkább mi magunk vá-
lunk igazságosakká, jóságosakká, vagyis nemcsak egyes cselekedeteink

586 BRANDENSTEIN B., Bölcseleti alapvetés, 382.
587 A szokások kialakításával kapcsolatban lelkesítő gyakorlati útmutatót ad: JOICE

MEYER,  Jó szokások kialakítása – rossz szokások kitakarítása. Tizennégy új viselkedésforma,
amely energiával tölti be életed, Szombathely 2014, illetve BORBÉLY K., i. m., 134–140.



248 Kuminetz Géza

maradnak ilyenek. Ehhez először is fegyelmezetté kell lennünk, majd
tisztelnünk kell az értéket, végül vele mintegy egyesülnünk a szeretet-
ben. Így már nem fogjuk más cél elérésének eszközéül használni őket.

Az erény gyakorlása során először tehát az erő, majd az áldozni tu-
dás és végül az odaadás érvényesül. Minél inkább tisztelünk egy érté-
ket,  annál inkább bevetjük erőinket az érvényesítéséért,  birtoklásáért.
Amíg tiszteljük, addig az erény (érték) mintegy kint van, ha pedig sze-
retjük, akkor pedig már mintegy bennünk van, s mi sugározzuk ki ma-
gunkból, mintegy benne, vele és általa élünk. Az ezzel járó erőkifejtést
nem fájdalmas önlegyőzésnek,  hanem épp lényünk megnyilatkozásá-
nak tekinthetjük. A gyakorlás során egyre világosabban láthatjuk és át-
élhetjük az erényben rejlő értéket, s a saját lényünk értékét is. Így jutha-
tunk  el  az  ’igazságosságot  vagy  irgalmasságot  cselekedtem’-től  az
igazságos és könyörületes vagyok-ig, amikor is lényemet átjárja maga
az  érték  és  a  helyzetnek  megfelelően,  szinte  ösztönösen  nyilatkozik
meg. A lélek így készül fel és el a legnemesebb célok odaadó szolgálatá-
ra, mivel az értékkel való egyesülés mintegy látóvá teszi a lelket és erő-
forrása lesz tevékenységének. Míg az erény elsajátításának elején az em-
berpalánta fejtett ki erőt az erény birtokba vételéhez, addig a birtoklás
esetén immár maga az érték ad erőt a léleknek a cselekvéshez.

Az igazságosság és  a  jóság szokásának kialakításához először  is  a
megfelelő érzelmeket kell  ébresztenünk,  hiszen akiben nem ébred az
igazságérzet vagy a megszánás érzelme, lehetséges, hogy igen jól meg-
érti mit jelent az igazságosság és a jóság, de lelkületét cseppet sem hatja
át ennek érzülete, így aztán igen számító, kemény, kegyetlen ember ma-
radhat a mindennapokban.  Sőt,  az ilyen ismeretet  mások és önmaga
manipulálására fogja  módszeresen használni,  játszmaként fogva fel  a
társas kapcsolatokat, ami embertelen és állandó konfliktusforrás.588 Na-
gyon találó történetek vannak a Bibliában ilyen érzelmek keltésére, illet-
ve az igazságos és irgalmas magatartás emberiességére, vagyis értékes-
ségére,  hitelességére,  s  így kívánatossá  tételére.  Gondoljunk a  Nábot
szőlője, József története, az irgalmas szamaritánus, a tékozló fiú, az el-
veszett bárány történetekre. Említhetjük még, hogy a próféták egyik fő
küldetése volt a felhívás az igazságosság és jóság érvényesítésére, vagy-

588 BERNE ERIC, Emberi játszmák, Budapest 1984, 23.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 249

is a Jahvéval kötött szövetség megtartására. Ugyancsak jó módszer, ha
bemutatjuk az igazságtalan és könyörtelen embert abból a célból, hogy
a tanuló (hívő) szívében megszülessék az ilyen magatartás elítélése, el-
vetése: Ilyen nem szeretnék semmiképp se lenni.

Tanítsuk meg, hogy becsülje azt, ami az övé, de nemes célból le tud-
jon mondani arról, ami jogos. Ne vegye el a másét (erőkifejtés), illetve
önként, ugyanakkor szívesen adjon a sajátjából tékozlás nélkül. Áldo-
zatkészséget kíván mind az igazságosság, mind az irgalmasság szolgá-
lata. Tudjon megesni a másik szenvedésén, ínségén a szív. Tudja elvisel-
ni az igazságtalanságot, ha látja, hogy nagyobb kár származik a szóvá
tételből vagy az ellenszegülésből.

Miután az eszményt felmutattuk és már megkezdődött a kiépítésük,
láttassuk meg ezen erények kibontakozásának külső és belső akadályait
is. Bármelyik főbűn állhat itt, mely igazságtalanná vagy könyörtelenné
teszi  az  embert.  Hiszen  a  főbűnök,  mint  értékellenes  késztetések  és
készségek sajátossága épp az, hogy egyeduralkodók akarnak lenni, s a
többi lelki készséget el akarják nyomni, s ha látják, hogy nem kapják
meg vélt jussukat, mindenre képesek, amit ismét csak úgy fejezhetünk
ki, hogy főleg igazságtalanná és irgalmatlanná teszik az embert, megke-
ményítik az emberi szívet.

Mutassunk rá az erények túlzásaira, hamisítványaira is, s ezen ellen-
tétek fényében mutassunk rá a helyes középre, pl.  a helyes közép az
igazságosság esetén az  igazságtalan kedvezés  és  károsítás  között  áll.
Mutassunk rá arra is, ami miatt megkeményedhet a szív: bosszú, nehez-
telés, megbocsátani nem tudás, sérelem, harag, elégedetlenkedés, lázon-
gás.

Tudatosítsa a nevelő, hogy az erények nem mechanizmusként mű-
ködnek a személyiségben (nem dresszúra lenyomatai), hanem a szemé-
lyes én-központ kreatív és egyre szabadabb megnyilvánulásai. Kialakí-
tásuk nem kényszer, hanem emberi szükséglet.

Az igazságosság erényének fejlesztéséhez láttassuk meg, hogy az elő-
írt norma teljesítése (akár tiszteletből is) nem mindig visz el a célhoz,
vagyis a valódi igazságossághoz. Ehhez a konkrét cselekedetet az elv-
hez (értékhez) kell mérni, s akkor a jogos mellett a méltányosság és az
üdvös cselekvés előtt is megnyílik az út. Az üdvös cselekvés úgy mutat-



250 Kuminetz Géza

kozik itt meg, mint a leginkább személyre szabott jóság és igazságosság,
vagyis a személyiséget a maga egészében valóban fejlesztő, szükségét
igazán figyelembe vevő magatartás.

Az irgalmasság erényének meggyökereztetéséhez az emberi szívben
ébredő szimpátiát vagyis az együttszenvedést hívhatjuk segítségül. En-
nek az érzelemnek is megvannak a fokozatai. Ezek fokozódó intenzitás-
sal jelentkeznek: először a sajnálat, majd a részvét és végül az irgalom
egészen az önfeláldozásig.589 A szeretetnek „három fokozata lehetséges
az akarat szempontjából: a jóakarat, a nagylelkűség és az önfeláldozás.
[…] Érzelmi oldalon a jóakarat megfelelő foka a részvét, a nagylelkűsé-
gé az irgalom és az utolsó – legbensőbb lévén – egyesíti önfeláldozásá-
ban az érzelmet és az akaratot, az egész személyt”.590

A lelkipásztori terep és szituáció mint a nevelés távolabbi fórumai, 
illetve a lelkipásztori szolgálat igazságos és irgalmas betöltésének 
alkalmai

A lelkipásztorkodás célja: Krisztus helyes ismeretére és követésére ve-
zetve az embereket, gyarapítva az Egyház tagjait, építeni így Krisztus
Egyházát. A lelkipásztor ehhez a tanító, nevelő és szervező-vezető mun-
kához sajátos módon részesedik Krisztus tanítói, megszentelői és kor-
mányzói feladatában. Ezeknek a kellő ellátása nem lehetséges az igazsá-
gosság  és  az  irgalmasság  erényeinek  egymást  támogató,  kiegészítő
gyakorlása nélkül. Tehát a lelkipásztor minden ilyen irányú tevékenysé-
ge óhatatlanul arra hivatott, hogy közvetítse és mintegy megjelenítse a
krisztusi igazságosságot és irgalmasságot.

A lelkipásztornak mindenekelőtt szeretettel teljes érzületűnek, jóin-
dulatúnak, türelmesnek és állhatatosnak kell lennie. Ez a lelkület a jó
döntések lehetőségi feltétele a valóságérzettel és a józan ítélőképesség-
gel együtt.

589 KORNIS GY., i. m., 294.
590 NOSZLOPI L., A szeretet, 84.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 251

Az igazságosság és az irgalom érvényesítésének alapelvei
a lelkipásztori terepen

Az Egyház hosszú története során, midőn a lelkipásztori terepen hatéko-
nyan, vagyis igazságosan és irgalmasan igyekezett tevékenykedni, tapasz-
talatai fényében bizonyos elveket fogalmazott meg, melyek tudatosítása
és szem előtt tartása megkönnyíti az igazságosság és az irgalmasság me-
zején való megmaradást. Az alábbiakban nyolc ilyen alapelvet sorolunk
fel:  1. Maga az erkölcsi rend, a jogrend és az illendőség rendje is át van
itatva ezekkel az értékekkel. Modellezhetjük úgy, hogy a jog, az erkölcs és
az illem rendje az a norma, és eszményrendszer, mely az adott korban ki-
fejezi, védelmezi és érvényre juttatja az igazságosság és a jóság értékeit.
Mivel az érték sokféle konkrét normával fejezhető ki, ezért ezekben a nor-
matív rendekben az előírások jelentős része változékony. Ha a jog, az er-
kölcs és az illendőség alaphivatása az igazságosság és a jóság védelme és
érvényre juttatása,  ezért bennük a lelkipásztori szolgálat helyességének
egyfajta garanciáját kell látnunk. Nem idegen test az Egyházban.591 2. Az
elvégzendő feladatok fontossági sorrendjének helyes megállapítása, vala-
mint jogok és kötelezettségek hierarchikus rendjének megtartása.  3. A jó
(megalapozott) döntésekhez592 – akár a tanítás, akár a megszentelés, akár
pedig a kormányzat cselekedeteinél – mindig az alábbi háromszor hármas
kritérium alapján egyszerre értékeljük ki a helyzetet, vagy annak az em-
bernek a sorsát, akire vonatkozóan döntést fontolgatunk: hogy a dönté-
sünk, a viselkedésünk legyen egyrészt egyszerre jogos, méltányos és üd-
vös. Hol egyik, hol a másik dimenziót kell hangsúlyoznunk ahhoz, hogy
egyszerre lehessünk igazságosak és irgalmasok. Másrészt legyen minden
lelkipásztori  lépésünk  egyszerre  etikus,  jogos  és  illendő.  Végül  olyan
szempontból is jól kell tudni megítélni egy tervezett vagy már végbevitt

591 Ez azt jelenti, hogy nem a jogrend megtagadása, negligálása a helyes magatar-
tás, hanem helyes alkalmazása, illetve szükség esetén a konkrét normának az értékkel
való szembesítése, végső esetben, ha szükséges, a norma olyan megváltoztatása, mely
a vonatkozó értéket jobban kifejezi, hatékonyabban érvényesíti.

592 A jó döntések szubjektív feltételei: problémaérzékenység (valóságérzet, ép hitér-
zék, kiérlelt világnézet, kellő tudás és lelkiismeretes döntéshozás, egyenesség, követ-
kezetesség a közlésben). Objektív feltételei: a szükséges és elégséges ismeretek felku-
tatása, kellő értékelése, kormányzati felfogás, stratégia keretében való elhelyezés stb.



252 Kuminetz Géza

cselekedetet, hogy szükséges, hasznos vagy épp csak kellemes lesz-e, volt-
e. Sőt, még egy negyedik hármas szempont együttes érvényesítése is fon-
tos a megalapozott döntéshez, helyzetértékeléshez. Nevezetesen az, hogy
a tervezett  döntés (intézkedés)  lehetséges következményeit képesek le-
gyünk rövid, közép és hosszútávon egyaránt józanul végiggondolni. 4. Ne
felejtsük el, hogy adott esetben akár az eszményt, akár a normát meg kell
változtatni, ha már nem tükrözik kellő hatékonysággal az értéket, a paran-
csot. Ez törvényhozói illetékesség, illetve egyedi esetben az epikia alkalma-
zása, netán bizonyos szokások eltűrése, vagy szemet hunyás a nagyobb
rossz elkerülése végett. 5. A pásztor a lélek üdve érdekében inkább legyen
irgalmas, míg a közjó érvényesítése miatt elsősorban igazságos. 6. Az egy-
házi hivatal kijelöli a hatalom gyakorlásának területét, határait, módjait a
jogkörrel járó fő kötelességek és jogok megjelölésével. Ezáltal az önkényt,
vagyis az igazságtalanságot és a kegyetlenséget igyekszik kizárni. A hiva-
tal birtokosának ezeket kell kellő kreativitással érvényesítenie, s ha így
tesz, akkor pásztori munkáját alapvetően igazságosan és irgalmasan látja
el.  7. Az intézkedéseket és döntéseket a korábban alkotott kormányzati
stratégia keretébe helyezzük: illeszkedik-e, vagy nem, milyen hatással lesz
az egész tervre.593 8. Az igazságosság és irgalmasság együtt jelenik meg
abban a magatartásban is, amikor is az Egyház, mint szervezet meg akar
maradni a társadalom kovászának, a föld sójának,  vagyis kulturális és
szociológiai súlyát nem használja arra, hogy a potenciális tagok kényszer-
ként éljék meg az Egyházhoz tartozást (nem akar visszaélni hatalmi súlyá-
val). A lelkiismereti és a vallásszabadság valódi tiszteletben tartása ez.

Az igazságosság és az irgalom érvényesítése a tanításban

A tanítói feladatot illetően fontos, hogy milyen hitigazságokat, vagy a
keresztény élet mely dimenzióját és hogyan emeljük ki, tesszük igehir-
detésünk tárgyává; hogy helyesen állapítsuk meg, mi tartozik a hit lé-

593 A kormányzati stratégia nagy vonalakban azt a szerepet tölti be pl. egy részegy-
ház életében, mint az egyén életében az életterv. Természetesen időnként felül kell
vizsgálni, akár azért, mert megérett a változtatásra, akár pedig azért, hogy lássuk, ha-
tékony-e, végrehajtása hogyan áll.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 253

nyegébe, s mi nem. Ennek elbírálásában segít a két erény, s közvetít az
okosság. Ennek fórumai: a tanítóhivatal, az igehirdetés, a hitoktatás, a
személyes tanácsadás (szentségi, nem szentségi fórum), az Egyház tár-
sadalmi tanítása (társadalomkritika: milyen az ép állam, az ép közjó, az
ép közösségek; mikor sértik meg az alapvető jogokat, mik az értékelle-
nes magatartások (bűnök)).594 A tanítóhivatalnak és a lelkipásztori ige-
hirdetésnek ma különösen is fel kell hívnia a figyelmet arra, hogy a sze-
mélyiségfejlődéshez  egyre  kedvezőtlenebb  a  társadalmi  közeg,
gondoljunk csak a természetes közösségek (család, nemzet) módszeres
felbomlasztására, a destruktív szokások térhódítására (bűnözés, porno-
gráfia, drog, alkohol), ami rendkívüli módon megnehezíti az emberré
nevelés lehetőségeit. Ugyancsak látnunk kell, hogy a világ fiai egészség-
telen módon megfordították a vélelmeket, s így jelentősen és indokolat-
lanul megnő a konfliktusok lehetősége.595 Míg a társadalomkritikában
az igazságosság a vezérmotívum, addig a társadalom kárvallottjaival
való kapcsolatunkban, hiszen áldozatok ők valamiképp, inkább az irga-
lomnak kell érvényesülnie. Az Egyháznak rá  kell mutatnia a társada-
lomban érvényesülő értékellenes tendenciákra, fel kell hívnia a közvéle-
ményt azok egyént és társadalmat egyaránt károsító jellegére.

Az igazságosság és az irgalom érvényesítése a megszentelésben

Míg a szószéken és a tanszéken inkább igazságosak, addig a szentségek
kiszolgáltatása során, különösen is a gyóntatószékben és a beteg ágyá-
nál irgalmasok legyünk. A beavatás és a házasság szentségeinél a ki-

594 Ma is fontos missziós feladat az Egyház társadalmi tanításának ismertetése, tár-
sadalmi aktualitásának beláttatása, hiszen ez egy valóban szolidáris társadalmi felfo-
gás, valóban a szeretet civilizációjának építése.  Erről részletesebben lásd:  GIOVANNI

NERVO, Giustizia e pace si baceranno. Educare alla giustizia. Appunti per una formazione
sociale e politica, Padova 2009.

595 Így például a gyermeknek adnak igazat a szülővel szemben, a csoportnak a sze-
méllyel szemben, a polgárnak az állammal szemben, a dolgozónak a munkaadóval szem-
ben, az egyéni hitnek az egyház hitével szemben. A bevált helyett a bizonytalan haladást,
a biztos múlt helyett a bizonytalan jövőt, a régi helyett az újat, a gondolkodás helyett a
cselekvést, az akarat helyett az élményt, a pillanatnyi érzést teszik az első helyre.



254 Kuminetz Géza

szolgáltatást tekintve szintén inkább irgalmasok legyünk, azért,  hogy
előbb a jóságot érezzék az emberek, mert csak utána válnak képessé az
igazságosság befogadására. Ellenben a szent rendet csak azoknak adjuk
fel, akik valóban bizonyították hivatásukat és felkészültek a szolgálatra,
így inkább az igazságosságot érvényesítsük, hiszen a holnap Egyházá-
nak minősége nagyrészt a hivatásuknak helyesen élő szent szolgálatte-
vők munkájának a gyümölcse. Stóladíjak dolgában ne kérjünk többet a
megszabottnál (igazságosság), s vegyük észre a szegényeket, eltekintve,
vagy mérsékelve az előírt összeget (irgalmasság). A keresztség kiszol-
gáltatása ingyenes, vagyis még csak ne is sejtessük, hogy ilyenkor illik
valamit felajánlani. Gyermek megkeresztelését nem szabad ahhoz a fel-
tételhez kötni, hogy a szülők egyházilag házasságot kössenek. Ugyan-
csak ide tartozik az is, hogy temetés alkalmával inkább irgalmasak le-
gyünk,  vagyis  ne  követeljük  a  rég  elmaradt  egyházi  hozzájárulás
befizetését.

Az igazságosság és az irgalom érvényesítése a kormányzásban

A  kormányzás  vonatkozásában  közelebbről  a  kormányzati  hatalom
gyakorlásáról van szó. Mind a törvényhozás, mind a bíráskodás és a
végrehajtás tekintetében az igazságosságot és az irgalmat a bölcs dönté-
sek jelentik. Az egyházi törvények és bírói ítéletek egyszerre feleljenek
meg tehát e kettős kívánalomnak. Ezt szolgálja mindenek előtt az Egy-
ház  jogrendjének  elsődleges  jellege  (idegen hatalom nem avatkozhat
bele az Egyház belügyeibe), a hatalom hivatalhoz kötése. A rugalmas-
ság,  az egyes jogszabályok buzdító jellege,  a  döntések előtti  kötelező
vagy javallott konzultáció, a közös felelősség viselésének elve, a felmen-
tések, kiváltságok, az epikiával élés lehetősége, vagy épp ugyanabban a
tárgyban az eltérő, és így igazságtalanná váló döntések megakadályozá-
sa a rezerváció (vagyis valamely intézkedésre adott felsőbb hatóság vá-
lik  illetékessé,  kizárva  az  alsóbb  hatóságok  illetékességét)  lehetősége
szintén e két alaperény hatékony érvényesítését célozzák. További biz-
tosítékai a két erény érvényesítésének: a büntetésektől bizonyos esetben
való eltekintés lehetősége, vagy az 1399. kánon előírása, mely szerint



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 255

súlyosan indokolt esetben előzetes büntető törvény nemléte esetén is ki-
szabható büntetés; az eljárásjogban pedig a restitutio in integrum, a per-
újrafelvétel,  a személyek állapotával kapcsolatban nincs ítélt  dolog,  a
felfolyamodás  intézményei  jelzik  az  igazságtalan  ítélet  vagy  döntés
megakadályozását. Amennyiben bizonyos törvények ésszerűtlenné vál-
nak, akkor új jogi normát ad a törvényhozó. Ugyancsak ő ítéli meg igaz-
ságossággal és irgalommal a helyzetet a tekintetben, hogy szükséges-e
jogi előírás vagy nem; szükséges-e rajta változtatni, vagy nem. Megje-
gyezzük, hogy adott jogszabály puszta nem követése nem egyértelmű
jele  igazságtalan  voltának,  mivel  a  közösség  is  lehet  igazságtalan  az
egyébként igazságos normával szemben.

Hasonló a kívánalom a végrehajtás és közigazgatás dolgában is. A
bürokrácia nem önmagában rossz, hanem eredetileg az ügyek gyors és
szakszerű intézését hivatott szolgálni. Ezért épp az igazságosság és jó-
ság kellő érvényre juttatása miatt van szükség a kiépítésére és működte-
tésére. Megalapozottak legyenek a döntések, helyesen alkalmazzuk a jo-
got. Így az előzetes tájékozódás, a szükséges és elégséges információk
összegyűjtésének és kellő kiértékelésének kötelezettsége, mielőtt egye-
sek  sorsáról,  intézmények  alapításáról,  működtetéséről  döntenénk.
Ugyancsak fontos kormányzati lépés a közteherviselés (adókivetés), a
munka (lelkipásztori feladatok) talentumok szerinti kiosztása során az
igazságosság és a jóság okos alkalmazása. Szintén az igazságosságnak
és az irgalomnak együttesen kell érvényesülnie a kitüntetések adomá-
nyozásában (sértő a méltatlan díjazása, de egyenesen demoralizáló, ha
mindenki megkapja a díjat), a büntetések kiszabásában, és a gyűjtési al-
kalmak mérsékletében is (csak akkor forduljunk ehhez a segítségnyújtá-
si módhoz, ha valóban szükséges és a népnek van kellő feleslege). Az
igazságosság és az irgalmasság műveinek kell tekintetnünk és működ-
tetnünk a Caritas-t,  a Máltai Szeretetszolgálat,  az Actio Catholica-t és
minden ilyen jellegű egyházi intézményt.

Az Egyház a maga illetékességi területén, és mindenütt,  ahol akár
mint szervezet, akár mint egyes krisztushívő kifejtheti tevékenységét,
érvényt akar szerezni az igazságosságnak és az irgalomnak. Ebben a
szellemben tanít, kormányoz, alapítja és működteti iskoláit, karitatív in-
tézményeit, ezt a szellemet gyökerezteti az egyes közösségeiben, alap-



256 Kuminetz Géza

vetően ez a bánásmódja minden egyes emberrel. Ha pedig átvesz átme-
neti jelleggel önmagában állami feladatokat, úgy azok teljesítésében is
ugyanezek az elvek, erények vezetik. Ha erre nem kapna az állami vagy
egyéb szervektől garanciát, úgy nem szabad a felkínált feladatot elvál-
lalnia, mivel az abban az esetben tanúságtételének hitelét veszélyeztet-
né. A Katolikus Egyház – mindent összevetve – így kíván Krisztust kö-
vetve a világ világossága, a föld sója lenni.

Befejezés

A valódi szabadság, lelkiismeretesség és világnézet alapjai, megvalósí-
tói és eszközei, de bizonyos értelemben a céljai is az erkölcsi erények,
hiszen az én értékkel teltségét eredményezik. És erre csak az erények
képesítik az embert. Ezért megszerzésük elemi érdeke minden ember-
nek, minden ép társadalomnak. Nélkülük nem tudjuk leküzdeni a lé-
nyünkben ébredő értéktagadó tendenciákat, nem tudjuk a szeretet civi-
lizációját  építeni.596 A  mindennapi  kenyér  biztosításával  együtt  az
igazságos és jóságos ember munkája és nevelésének biztosítása képezi
valamiképp minden nemzedék számára a közjó lényegét.

Az erényeknek az emberi személyiségben univerzumuk van (valami-
képp ez a moralitás), s szerves módon hatnak egymásra, hatják át egy-
mást. A személyiség kialakulásának és megnyilatkozásának lényegi ele-
mei,  hiszen  az  egész  személyiségre  hatnak,  hiszen  egyszerre  van
érzelmi, értelmi és akarati komponensük. Kifejlődésüknek és hatásuk-
nak beteljesedése az, ha teljesen és a szeretet egységében áthatják a sze-
mélyes énközpontot, melynek megnyilvánulásai (szó, tett, életstílus) az
igazság és a jóság kiáradásaként hatnak. Nevezhetjük úgy is, hogy ben-
nük, velük és általuk az erkölcsi érték áthatja, meghatározza a tudatot, a
teljes, vagyis a tudatos és tudattalan tudatot is.

596 Megjegyezzük, hogy ha az értéktagadás válik úrrá a társadalom tagjaiban, úgy
olyan jelenség válik eluralkodóvá az emberben és az emberek között, amit elidegene-
désnek nevezhetünk. Erről bővebben lásd: HEINZ-HORST SCHREY (Hrsg.), Entfremdung
(Wege der Forschung, Band 437), Darmstadt 1975.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 257

Úgy ítéljük, hogy az igazságosság és az irgalmasság egymást feltéte-
lező  alaperények (melyek  valamiképp betagozódnak a  teológiai  és  a
sarkalatos erényekbe; az igazságosság nevesítve része a sarkalatosak-
nak, míg a jóság a szeretethez kötendő), épp bennük, velük és általuk
nyilatkozik meg az érett személyiség, jelenik meg a bibliai igaz volt és
az isteni jóság. A személyi érettség báziserényei, hiszen ezek a készsé-
gek lényegi elemei az érzelmi kiegyensúlyozottságnak, az erkölcsi  és
vallási tudat érettségének. Ezért ha valaki ezekben az erényekben jeles-
kedik, sok más erényben is jelentősen fejlődik. A szabadságával helye-
sen élő, vagyis a felelősségteljes ember alapvetően igazságosan és jósá-
gosan nyilvánul meg, s e két készség magatartását habituálisan jellemzi.
Nemcsak fegyelmezett,  nem is csak értéktisztelő,  hanem az értéket  a
szeretetben birtokló is. Olyan ember tehát, aki mindent a legjobb tudása
(igazságos legyek!) és legjobb lelkiismerete (jóságos legyek!) szerint ítél
meg és döntése szerint cselekszik. Az igaz embert nem viszi rá a lélek,
hogy igazságtalan vagy kemény, sem arra, hogy lelketlen, kegyetlen, ir-
galmatlan legyen – se önmagával, se mással, sem a társadalommal. Az
igaz ember igazat beszél, helyesebben az igazmondás erényét gyakorol-
ja  (mivel  az igazság kimondása nem mindig erény gyakorlása),  nem
kényszerít senkit igazságtalanságra, lelkiismeretének megtagadására; az
igaz ember alázattal, de következetesen szót emel az ellen, ha őt, vagy
másokat akarnak igazságtalanságra késztetni, s kellő módon és időben
szóvá teszi a társadalomban ható igazságtalanságokat is.  Röviden, az
igaz ember jóságából és igaz voltából fakadnak érzései, tettei és szavai.

Az irgalmasság erényében inkább a személynek a feltétlen tisztelete
(alapérték), míg az igazságosságban a helyes mércéhez való következe-
tes ragaszkodás tisztelete mutatkozik meg. Ez utóbbi azt jelenti,  hogy
mintegy imperatívuszként hat a személy számára: Értékekben bontakoz-
tasd ki magad! Ha nem teszed, elsorvadsz! Valakivé csakis így lehetsz!

A lelkipásztornak arra kell ránevelnie neveltjeit (híveit), hogy valóban
mindent a legjobb tudásuk és lelkiismeretük szerint, azaz igazságosan és
irgalmasan tegyenek. Ne felejtsük, hogy a lelkiismeret csak tolmácsa, de
nem forrása az erkölcsi értéknek, eszménynek vagy normának. Az eré-
nyek, csakis az erények a lelkiismeret szavának hű és hatékony végrehaj-
tói. A forrás az ősérték, a személyes ősérték, vagyis az Abszolútum, Aki



258 Kuminetz Géza

az ember számára Krisztusban tárta fel magát. Isten Krisztusban mintegy
megszánta a  nyomorúságos és konfliktusoktól  terhes emberi létet,  aki
előbb jóságával lépett fel, hogy elvezethessen minket az igazságra, nyo-
mában az igazságosságra. A lelkipásztornak is előbb inkább irgalmasnak,
jóságosnak kell mutatkoznia a nevelés, a pásztori munka során, megsze-
rezvén így az emberek bizalmát, hogy aztán szilárdabb táplálékkal is,
vagyis az igazsággal is tudja táplálni őket.597 A különböző életszakaszok-
ban élő emberek esetében is eltérőek a hangsúlyok: A gyermeknek a jó-
ság  tapasztalása  a  legfontosabb (érzelmi dimenzió),  a  serdülőknek az
igazság megismerése (értelmi dimenzió), a felnőtteknek inkább az igazsá-
gosság hangsúlyozása  azért,  hogy hűségesek  és  szilárdak maradjanak
igaznak tekintett értékeikhez (akarati dimenzió), végül az idősek szívé-
hez közel ismét főleg a jóság révén juthatunk. Az adott életkorban külön-
böző értékre vagyunk inkább érzékenyek és fogékonyak.

A lelkipásztor mutasson rá – főleg személyes életpéldájával, lényé-
nek sugalmazó erejével – arra, hogy Krisztus a páratlan személyes ér-
tékteljesség,598 Ő az Ősforrás, aki minden embernek, minden élethely-
zetben, életkorban szövetséget, személyes segítséget kínál. Tudatosítsa
neveltjeiben, hogy nekik maguknak kell lényük építőkockáiból az eré-
nyek révén felépíteni a személyiségüket. Ehhez a környezet csak segít-
séget adhat, illetve veszélyessé is válhat. Minden egyes embernek fel
kell fedeznie az erények útját és járásának szükségességét a személyiség
kiteljesedéséhez.

A lelkipásztornak tudnia kell, hogy a nevelés munkájával nincs egye-
dül, a társadalom minden valódi tekintélyére számíthat, de különösen a
szülőkkel és a tanítókkal kell együttműködnie.

A lelkipásztornak minden tevékenysége, akár a tanítás (az igazság
közlése), akár a megszentelés (a kegyelem jósága) és akár a kormányzás
(igazságosan és irgalmasan egyszerre), minden az igazságosság és az ir-

597 Megjegyezzük,  hogy pszichológiailag a jóság elsőbb,  mint az igazság(osság),
ezért kell időben előbb érvényre juttatni, s csak utána az igazságosságot. Egyébként
ontológiailag lehet, hogy épp fordítva áll a dolog, vagyis az igazság alapozza meg a
jóságot.

598 Az Ő királysága az igazságosság és a jóság országa, s országának tagjait is fel-
vértezi ezekkel az erényekkel.  Erről részletesebben lásd:  HORVÁTH SÁNDOR, Krisztus
királysága, Budapest 1927.



Az igazságosságra és az irgalomra nevelés 259

galom jegyében történik, történjék. Ebből a szempontból az Egyház jog-
rendje önmagában is az igazságosság és a jóság sajátos ötvözeteként
mutatkozik meg, de megvannak a maga sajátos intézményei is főleg az
olyan mérlegelés számára, ami inkább az irgalmat fejezi ki. Maga a jog-
rend is az Egyházban a pásztori lelkület megnyilatkozása (kódolás), mi-
ként valódi értelmezése és alkalmazása (dekódolás) is ugyanezt a pász-
tori lelkületet követeli. A jogrend helyes alkalmazása megőrzi a pásztort
az önkényességtől,  segíti  abban, hogy a lelkipásztori problémákat ki-
egyensúlyozottan ítélhesse meg, s nyomában jó döntést hozzon.

A legfontosabb kormányzati (lelkipásztori) feladat ebből a szempont-
ból a bölcs törvények hozása, s hasonló a bíráskodás és a végrehajtás so-
rán is a vezérelv. A lelkipásztor tehát az Egyház erkölcsi-, jog- és illen-
dőségi rendje ellenében nem lehet igazságos és jóságos, hanem csakis
azok okos érvényesítésével. Ezek szellemében vezet, tanácsol, lelkesít,
vigasztal, követel, rászorít, az értéktagadó magatartást elítéli, s ha kell,
büntet.

A  mondottakból  érthető,  hogy  miért  épp  az  erény  a  személyiség
egyedülálló fejlesztője, illetve miért főleg az igazságosság és az irgalom
erényeiben és erényeivel fejezi ki magát az érett személyiség.

Tanulmányunkat három szerző gondolatával foglalnánk össze. Elő-
ször álljon itt Luigi Giussani meglátása a nevelésről: Ha nem tanítjuk
meg az utánunk következő nemzedék tagjait a helyesen értett kritikai
gondolkodásra  és  értékelni  tudásra  (igazságosság  és  jóság)  a  hagyo-
mány megmutatásával, úgy az ilyen ember „áldozatává válik az uralko-
dó széljárás szeszélyeinek, áldozatává válik a hatalmat birtoklók által
létrehozott közgondolkodásnak. Célunk, szándékunk a fiatalok kiszaba-
dítása a szellemi rabszolgaságból, a tömeggondolkodásból, mert ez má-
sok szellemi rabszolgájává teszi őket”.599

Másodszor  Peter  Kreeft  gondolatát  hozzuk:  „egy  olyan  korban,
amelyben bármi elmegy, az erény a forradalmi dolog. A lázadás korá-
ban a tekintély a radikális eszme. A megsemmisülés irányába tartó ha-
ladás korában a hagyomány a fehér lovon ülő herceg”.600

599 LUIGI GIUSSANI, i. m., 10.
600 PETER KREEFT, Vissza az erényhez. Hagyományos morális bölcsességgel a modern erköl-

csi zűrzavarban, Magyarszék 2014, 34.



260 Kuminetz Géza

Végül  egy ismeretlen szerző gyakorlati  tanácsa  legyen a summája
mindannak,  amit  a  fentiekben fejtegettünk:  Vigyázz a gondolataidra,
mert szavakká válnak! Vigyázz a szavaidra, mert tettekké válnak! Vi-
gyázz a tetteidre, mert szokásokká válnak! Vigyázz a szokásaidra, mert
jellemmé válnak! Vigyázz a jellemedre, mert sorsoddá válik!



SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.

Az igazságosság és irgalmasság a külső
és belső fórum tükrében*

A magyar  teológiai  tanárok  2015-ben  megtartott  konferenciáján601 a
bűnt (peccatum), a vitiumot, valamint a bűncselekményt (delictum) az el-
követő személyére tekintettel vizsgáltuk.602 Az igazságosság (iustitia) és
irgalom (misericordia) kérdésköre, a Krisztus által az Egyházra bízott fel-
adat gyakorlását a személyhez való viszonyulás és tettének megítélése
szempontjából írja le.  Éppen ezért az igazságosság és az irgalmasság
kánonjogi értelmezésekor nem tekinthetünk el a Krisztus által gyako-
rolt  igazságosságra  és  irgalomra  történő  reflexiótól.603 A  kérdéskör
elsődlegesen a szentségi jog területére tartozó, bűnbocsánat szentségé-
nek kiszolgáltatásához és az egyházi büntetőjog alkalmazásának általá-
nos elveihez kötődik, mind az ún. belső (forum internum), mind a külső

* Készült a St. Michael’s Abbey-ben (Silverado, CA, USA) és a Nemzetközi Kánon-
jogtörténeti Kutatóközpontban (Budapest). Elhangzott a Teológiai Tanárok Igazságos-
ság és irgalmasság címmel megrendezett éves konferenciáján (Pázmány Péter Katoli-
kus Egyetem Hittudományi Kar, Budapest, 2016. január 29.).  A kutatás az OTKA K
106300 projekt és a KAP-3.6-14/003 keretében valósult meg.

601 Teológiai Tanárok Konferenciája: A hét főbűn (Budapest, 2015. január 28‒30).
602 SZUROMI SZ. A.,  A hét főbűn kánonjogi megközelítése, in PUSKÁS A. -  PERENDY L. -

HOVÁNYI M. (szerk.), A hét főbűn. Teológiai tanulmányok (Varia Theologica, 7), Budapest
2016, 204–219.

603 D.  BIJU-DUVAL,  Gesù Cristo, giusto e misericordioso, in C. J. M. ERRÁZURIZ - M. A.
ORTIZ (szerk.),  Misericordia e diritto nel  matrimonio (Pontificia Università della Santa
Croce, Facoltà di Diritto Canonico, Subsidia Canonica, 13), Roma 2014, 13–21.



262 Szuromi Szabolcs Anzelm

(forum externum) fórumon.604 Előbbi, az egyházi hatalom vagy felhatal-
mazás gyakorlása a nyilvánosság kizárásával, amely lelki, vagy lelkiis-
meretileg kötelező hatással jár. Az utóbbi, az egyházi hatalom nyilvá-
nos  gyakorlása,  pontosan  rögzített  formai  és  tartalmi  kritériumok
alapján.605 Mind a belső, mind a külső fórumon bekövetkező cseleke-
deteknek lehet – a jog által rögzített – olyan hatása, amely érinti a má-
sik fórumot.606

Az igazságosság és irgalmasság fogalmi meghatározása

Az igazságosság (az ember oldaláról vizsgálva) – összefoglalva az Egy-
ház különböző korokban, más-más összefüggésben elhangzott, de még-
is egységes álláspontját – az a helyes cselekedet, amely az Isten által al -
kotott  rendnek megfelel.607 A legmeghatározóbb egyházatyák közül –
akiknek munkái jelentős befolyást gyakoroltak a kánonjogi gyűjtemé-
nyek egyházfegyelmi tartalmára – itt mindössze Szt. Ambrust (†397),
Szt. Ágostont (†430), és Nagy Szt. Gergely pápát említjük (590–604). 

Szt. Ambrus608 az igazságosságról a sarkalatos erények összefüggé-
sében beszél. Meghatározásában a közösség tagjainak egyenlő megíté-

604 A.  MARZOA -  J.  MIRAS -  R.  RODRÍGUEZ-OCAÑA (szerk.),  Comentario  exegético  al
Código de Derecho Canónico, I. Pamplona 1996, 845–847 (A. VIANA). J. LISTL - H. SCHMITZ

(szerk.), Handbuch des katholischen Kirchenrechts, Regensburg 19992, 156–158 (H. PREE);
E. PUCHER, Forum externum et internum, in Lexikon für Kirchen- und Staatskirchenrecht, I.
Paderborn - München - Wien - Zürich 2000, 708–710.

605 ERDŐ P., Egyházjog (Szent István kézikönyvek, 7), Budapest 20145, 155.
606 Uo. 156; vö. részletesen J. ICKX, „Ipsa vero officii maioris poenitentiarii institutio non

reperitur?” La nascita di un tribunale  della  coscienza,  in M.  SODI -  J.  ICKX (szerk.),  La
Penitenziaria  Apostolica  e  il  Sacramento  della  Penitenza.  Percorsi  storici  –  giuridici  –
teologici e prospettive pastorali (Monumenta Studia Instrumenta Liturgica, 55), Città del
Vaticano 2009, 19–50, különösen 41–48.

607 Vö.  A.  MICHEL,  Justice  originelle,  problème  théologique,  in  A.  VACANT -  E.
MANGENOT - É. AMANN (szerk.), Dictionnaire de Théologie Catholique, VIII/2, Paris 1925,
2020–2042, különösen 2021.

608 A.  DI BERARDINO -  J.  QUASTEN (szerk.),  Patrology,  IV:  The Golden Age of  Latin
Patristic Literature from the Council of Nicea to the Council of Chalcedon (ford. P. SOLARI),
Westminster/Maryland 1986, 144–152.



Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum… 263

lésére helyezi a hangsúlyt  De officiis című művében.609 Szt. Ágoston610

szintén a sarkalatos erények kapcsán elemzi az igazságosságot,611 fel-
használva Cicero (†Kr. e. 43)612 érvelését, aki a legkiemelkedőbb erény-
nek tekinti  a  jó (bonum)  és  méltó  (dignum)  állítást  (assertio),  döntést
(decisio), cselekedetet (actio), amelyekben megnyilvánul az igazságos-
ság (iustitia).613 Szt. Ágoston szabad akaratról írt művében külön kitér
arra, hogy a valódi igazságosság gyakorlásához elengedhetetlen a hívő
lelkület, amely elfogadja, hogy a tényleges igazságosság Istentől szár-
mazik, és amely mindig magában foglalja az irgalmat és az együttér-
zést (clementia).614

A felsorolt latin egyházatyák közül Nagy Szent Gergely pápa615 az,
akinek a gondolatai a legerőteljesebb hatással voltak az igazságosság és
az irgalmasság együttes magyarázatára, mind a későbbi teológiai mű-
vekben, mind a kánonjogi kollekciókban. A Moralia in Iob című terjedel-
mes művében önálló könyvet (XXVI.) szentelt az említett két fogalom
összefüggése bemutatásának,616 amelyen belül a 13. fejezetben (20–21.
bekezdés) foglalta össze tanításának lényegét. A bűnt elkövető – koráb-
ban már megtért személy – elhatárolja magát a bűnös tett által, a már el-
fogadott tökéletes Istentől. Ezért van szüksége újra a megtisztulásra, az-

609 S.  AMBROSIUS, De officiis, I c. 24 n. 115: Patrologiae cursus completus. Series Latina,
ed. I.-P. MIGNE, I–CCXXI. Lutetiae Parisiorum 1844–1864 (továbbiakban: PL) XVI. 62;
vö.  J.  BAUCHER,  Justice  (vertu de),  vertu cardinale,  in A.  VACANT -  E. MANGENOT -  É.
AMANN (szerk.),  Dictionnaire  de  Théologie  Catholique,  VIII/2, 2001–2020,  különösen
2017; A. DI BERARDINO - J. QUASTEN (szerk.), Patrology, IV, 166–167.

610 Uo. IV. 342–355.
611 S.  AUGUSTINUS,  De  diversis  questionibus LXXXIII,  q.  31:  PL  XL.  20–21;  vö.  J.

BAUCHER, Justice (vertu de), vertu cardinale, 2017. 
612 A. EVERITT, Cicero: The Life and Times of Rome’s Greatest Politician, New York 2001.
613 MARCUS TULLIUS CICERO,  De officiis,  Cambridge/MA.  1913:  I.  c.  7  n.  20;  vö.  J.

BAUCHER, Justice (vertu de), vertu cardinale, 2017.
614 S.  AUGUSTINUS,  De libero arbitrio, I. c. 13 n. 27: (PL XXXII. 1235); vö. J.  BAUCHER,

Justice (vertu de), vertu cardinale, 2017; A. DI BERARDINO - J. QUASTEN (szerk.), Patrology,
IV. 360.

615 B. ALTANER, Patrology (ford. H. C. GRAEF), 19612, 556–565. 
616 R.  GILLET DE GAUDEMARIS (szerk.),  Morales sur Job I-II (Sources chrétiennes 32),

Paris  1952; vö.  Moralia in Job.  Morals on the Book of Job by Saint Gregory the Great III,
Lexington, KY 2012, 125–185.



264 Szuromi Szabolcs Anzelm

által, hogy kifejezi a jóhoz történő ragaszkodását, a már korábban elfo-
gadott Istenhez való hűségét és a bűn elutasítását. Így a bűnbánó ember
egyfelől az isteni igazságossággal szembesülve, megtapasztalja Isten ir-
galmát és annak jövőbeli áldását életére; másfelől, a bűnbánat során lé-
lekben  szenved,  mert  átérzi  a  helyes  útra  visszavezető  elégtétel
(penitentia) teljesítése alatt az Istentől való elhatárolódásból következő
fájdalmat.617

A patrisztikus igazságosság és irgalmasság értelmezés sajátos szinté-
zisre jut Aquinói Szt. Tamás munkáiban.618 A Summa Theologiae I q. 21-et
az  Isten  igazságossága  és  irgalmassága  kérdéskörnek  szenteli,  De
iustitia  et  misericordia Dei címmel.619 Ez  a  questio magában foglalja  az
olyan alapvető problémáknak a kifejtését, mint Isten és az igazságosság
viszonya620; Isten igazságossága és az igazság összefüggése621; az isteni
irgalom minősége622; valamint az igazságosság és az irgalmasság jelen-
léte Isten minden művében623. A felsorolt filozófiai, erkölcsi, jogi és tár-
sadalmi problémák kellőképpen megvilágítják az igazságosság kérdésé-
nek összetett jellegét: az isteni igazságosságnak az emberi közösségben
való egyedi kifejeződését, amely a rendezett családi és közösségi élet-
ben, az erkölcsös cselekedetben624 és az Isten által adott – az igazságot
hordozó – jogban, valamint az ahhoz közvetlenül vagy közvetett mó-

617 Moralia in Job, XXVI. 13. 21: (Moralia in Job.  Morals on the Book of Job by Saint
Gregory the Great III, 138–139).

618 G. R. EVANS (szerk.), The Medieval Theologians. An Introduction to Theology in the
Medieval Period, Malden/MA. - Oxford - Carlton 2004, 201–220. 

619 SANCTI THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 177–181.
620 I q. XXI art. 1: Utrum in Deo sit iustitia, S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I.

177–178.
621 I  q.  XXI  art.  2:  Utrum  iustitia  Dei  sit  veritas,  S.  THOMAE AQUINATIS,  Summa

Theologiae, I. 179.
622 I q. XXI art. 3:  Utrum misericordia competat Deo,  S. THOMAE AQUINATIS,  Summa

Theologiae, I. 179–180.
623 I q. XXI art. 4: Utrum in omnibus operibus Dei sit misericordia et iustitia, S. THOMAE

AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 180–181.
624 I q. XXI art. 1: (…) Sicut igitur ordo congruus familiae vel cuiuscumque multitudinis

gubernatae demonstrat huiusmodi iustitiam in gubernante; ita ordo universi, qui apparet tam
in rebus naturalibus quam in rebus voluntariis, demonstrat Dei iustitiam (…).  S. THOMAE

AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 177.



Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum… 265

don kötődő evilági jogban nyilvánul meg.625 Az igazságosság gyakorlá-
sa jelenik meg a bűnök megbocsátásában is, amelyben kifejezésre jut az
az irgalom, amely Isten tökéletes szeretetéből következik.626 Ez utóbbi
jól mutatja, hogy az isteni igazságosság előfeltétele az irgalmasság csele-
kedetének.627 Mindebből az is egyértelműen kitűnik, hogy Isten irgalma
nem ellentétes az igazságosságával, hanem a felett helyezkedik el (supra
iustitiam).628 Különösen is jelentős az Angyali Doktornak az a Nagy Szt.
Gergely  alapján  rögzített  megállapítása,  amely  szerint  az  igazságos
büntetésekben az igazságosság és az irgalmasság együttesen jut kifeje-
zésre azáltal, hogy a szenvedéseken keresztül a személy belátja a kisebb
bűnöktől való megtisztulását és az Istenhez való közelebb jutást, elsza-
kadva az evilági véges kötődésektől.629 

Látható, hogy az igazságosságnak és az irgalmasságnak az Egyház-
ban történő gyakorlása egymástól elválaszthatatlan, és Isten tulajdonsá-
gaiból levezethető cselekedet, amely az emberi tevékenységben erény-
ként  nyilvánul  meg.630 Ezt  támasztja  alá  Szt.  Tamásnak  a  kölcsönös

625 I q. XXI art. 2: (…) Sicut autem se habent artificiata ad artem ita se habent opera iusta
ad legem cui concordant. Iustitia  igitur Dei,  quae constituit  ordinem in rebus conformem
rationi sapientiae suae quae est lex eius, convenienter veritas nominatur. Et sic etiam dicitur
in nobis veritas iustitiae (…). S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 179.

626 I  q. XXI art.  4:  (…)  Et in iustificatione impii  apparet iustitia,  dum culpas relaxat
propter dilectionem, quam tamen ipse misericorditer infundit (…).  S. THOMAE AQUINATIS,
Summa Theologiae, I. 181.

627 I  q.  XXI  art.  4:  (…)  Opus  autem  divinae  iustitiae  semper  praesupponit  opus
misericordiae, et eo fundatur (…). S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 181.

628 I.  q. XXI art.  3:  (…)  Deus misericorditer  agit,  non quidem contra iustitiam suam
faciendo, sed aliquid supra iustitiam operando, sicut si alicui cui debentur centum denarii
aliquis ducentos det de suo; tamen non contra iustitiam facit sed liberaliter, vel misericorditer
operatur (…). S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 180.

629 I q. XXI art. 4: (…) Ad tertium dicendum quod in hoc etiam quod justi puniuntur in
hoc mundo, apparet iustitia et misericordia inquantum per huiusmodi afflictiones aliqua levia
in  eis  purgantur  et  ab  affectu  terrenorum  in  Deum  magis  eriguntur,  secundum  illud
Gregorii, Mala quae in hoc mundo nos premunt ad Deum nos ire compellunt (…). S. THOMAE

AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 181.
630 Vö. pl. J. BAUCHER, Justice (Vertu de), in Dictionnaire de Théologie Catholique, VIII/2.

Paris 1925, 2001–2020; különösen 2001–2004.



266 Szuromi Szabolcs Anzelm

(iustitia commutativa) és az osztó (iustitia distributiva) igazságosság és Is-
ten igazságossága közötti kapcsolat elemzése is.631

Az igazságosság és irgalmasság mint a bűnbocsánat szentsége 
kiszolgáltatásának alapelve

A megkeresztelkedés után elkövetett bűnök alól, a bűnbánó hívő a bűn-
bocsánat szentsége érvényes felvétele által, a feloldozás révén szabadul
meg. Ez a leegyszerűsített rövid meghatározás összefoglalja az egyház-
fegyelmi  forrásokban,  az  ókeresztény kortól  kikristályosodott  kánoni
előírások leglényegesebb elemeit. Nagy Szt. Leó pápa (440–461) 89. (452.
június 11.) levele – amelyet Theodorus püspökhöz címzett – alapján Is-
ten sokszoros irgalmassága nem pusztán a keresztség megtisztító ke-
gyelme révén nyilvánul meg, hanem a bűnbocsánat által  is,  ami újra
tisztává teszi a lelket, helyreállítja az igazságot, és egyedi ítélettel kifeje-
zi  a  rossz  elutasítását,  ezáltal  megszabadít  a  bűntől.632 Ez  a  levél  az
egyik alap kánonjává vált a penitenciális fegyelem  Decretum Gratiani-
ban (1140 körül)633 található leírásának (D. 1 c.  49 de paen.).634 Közis-
mert,  hogy  a  7.  századtól  Európa-szerte  elterjedt  az  ír  eredetű
paenitentia taxata gyakorlata, amely sajátos szerkezetével (bűnbevallás,
penitencia kiszabás, a penitencia vagy azzal egyenértékű más cseleke-
det  végrehajtása,  az  Egyházzal  való  kiengesztelődés,  végül  feloldo-

631 I q. XXI art. 1: S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I. 177–178.
632 Regesta pontificum romanorum ab condita Ecclesia ad annum post Christum natum

MCXCVIII, szerk. P.  JAFFÉ, editionem secundam curaverunt K.  KALTENBRUNNER (JK:
an. ?–590), P.  EWALD (JE: 590–882), S.  LOEWENFELD (JL: 882–1198) (Lipsiae 1885; repr.
Graz 1956) JK 485 (263).

633 P. LANDAU, Gratian and the Decretum Gratiani, in W. HARTMANN - K. PENNINGTON

(szerk.), The History of Medieval Canon Law in the Classical Period, 1140–1234 (History of
Medieval Canon Law, 6), Washington D.C. 2008, 22-54.  J. M. VIEJO-XIMÉNEZ,  Decreto
de Graciano, in J. OTADUY - A. VIANA - J. SEDANO (szerk.), Diccionario General de Derecho
Canónico, II. Pamplona 2012, 954–972.

634 AE. FRIEDBERG (szerk.), Corpus iuris canonici, I. Lipsiae 1879 (repr. Graz 1955; to-
vábbiakban: FRIEDBERG I) 1170.



Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum… 267

zás)635 új – a gyóntatói summáktól eltérő műfajú – vezeklési könyvek
összeállítását  eredményezte.636 Kiemelkedik  közülük  a  Paenitentiale
Columbani,637 a  Paenitentiale  Cummeani638 a  Paenitentiale  Bedae639 és  a
Paenitentiale  Egberti.640 A  bűnbocsánat  szentségének  kiszolgáltatására
vonatkozó fegyelem területén jelentős, hogy az említett művek anyagá-
nak figyelemreméltó része  bekerült  a  későbbi  egyetemes nyugati  ká-
nongyűjteményekbe, mint például a Decretum Burchardi Wormatiensis-be
(1008–1022), amelynek XIX. könyvét, mint penitenciálét külön másolták
és terjesztették.641 Burchard gyűjteményének említett könyve bevezető-
jében rögzíti, hogy a benne foglalt fegyelmi rendelkezések célja a sze-
mély – testi és lelki – „megjavítása, ill. meggyógyítása”  (corrector sive
medicus).642 Különösen is emelkedett hangnemben fejezi ki a BW 19. 3-
ban leírt  imádság a gyóntató papság sajátos feladatát  a bűnbocsánat
szentsége kiszolgáltatása tekintetében. Az imádságban a pap Isten se-
gítségét kéri ahhoz, hogy az Ő irgalmasságának szolgálatában tudjon
tevékenykedni,  a  gyónásban  elhangzottak  megítélésében,  valamint,
hogy Jézus Krisztus együttérzésével együttműködve tudja az elhangzó
bűnöket mérlegelni.643 A BW 19. 29 újra a gyógyító tevékenységgel állít-
ja párhuzamba a gyóntatást, amikor a különböző súlyosságú és körül-
mények között elkövetett bűnök egyedi megfontolásáról és a konkrét

635 ERDŐ P., Az egyházjog forrása. Történeti bevezetés (Bibliotheca Instituti Postgradualis
Iuris  Canonici Universitatis Catholicae  de Petro Pázmány nominatae, I/1),  Budapest
1998, 91–92.

636 Vö.  C.  VOGEL,  Les  «libri  paenitentiales» (Typologie  des sources du moyen âge
occidental, 27), Turnhout 1978.

637 A. M. STICKLER, Historia iuris canonici latini, I: Historia fontium, Roma 1950, 90.
638 Uo. 90.
639 Uo. 92.
640 Uo.
641 SZ.  A. SZUROMI, Peculiarities  of  the  Decretum  Burchardi  Wormatiensis  especially

regarding the Discipline about Bishops and their Duties, in Revista Española de Derecho
Canónico 71 (2014), 493–506.

642 BW 19 (Argumentum libri): Liber hic Corrector vocatur et Medicus, quia correctiones
corporum et animarum medicinas plene continet, et docet unumquemque sacerdotem, etiam
simplicem, quomodo unicuique succurrere  valeat, ordinato vel sine ordine, pauperi,  divite,
puero, juveni, seni, decreptio, sano, infirmo, in omni aetate et in utroque sexu. PL CXL. 949.

643 BW 19. 3: PL CXL. 950.



268 Szuromi Szabolcs Anzelm

esetben alkalmazható legmegfelelőbb lelki gyógymódjának kiszabásáról
beszél.644 A gyűjteményben világos leírást kap a bűnbocsánat szentségé-
nek a belső fórum (forum internum) védelme alatti elhelyezkedése (vö.
BW  19.  37),  amely  ebben  az  összefüggésben  az  erkölcsi  igazsággal
(iustitia) való szembesülés Isten irgalmassága (misericordia) által biztosí-
tott formája. 

Ahhoz, hogy pontosabban megértsük az igazságosság és irgalmasság
alkalmazásának  a  bűnbocsánat  szentsége  kiszolgáltatásában  betöltött
szerepét, elengedhetetlen Liège-i Alger (†1132) De misericordia et iustitia
című művének a vizsgálata (1095 és 1121 között),645 ami részletesen tag-
lalja a bűnbánat és a feloldozás teológiai hátterét. Művében négy helyen
idézi a  Moralia in Iob-ot, de látható, hogy az irgalmasság és az igazsá-
gosság kérdéskörének kifejtését nem Nagy Szt. Gergely pápa híres mű-
vére építi fel, hiszen nem találunk egyetlen hivatkozást sem az említett
XXVI. könyvre.646 Alger hosszan elemzi, hogy a bűn (peccatum) és a bűn-
cselekmény  (delictum)  az  emberi  természet  törékenységéből  fakad
(fragilitas), amely miatt újra és újra elfordul a Krisztus iránti hűségtől.
Ez a nem teljesen tökéletes állapot (status imperfectus) szükségessé teszi
az egyes emberi cselekedeteknek (actus) az igazságosság szerinti meg-
ítélését, megtartva az irgalmasság Krisztustól áthagyományozott alapel-
vét.647 Gelasius pápára (492-496) hivatkozva hangsúlyozza, hogy min-
den pap különleges feladatkőrt kap arra, hogy a bűnök révén a lélekben
bekövetkezett  sérüléseket  a  bűnbocsánat  szentsége  által  orvosolja,
amely szolgálatnak sajátossága, hogy az igazság nem sérülhet az irga-
lom  gyakorlása  által,  azonban  az  irgalmasság  alkalmazása  az
(misericordia), amely a bűnbánót kitartóvá teheti az igazsághoz való hű-

644 BW 19. 29: PL CXL 985.
645 R.  KRETZSCHMAR,  Alger von Lüttichs Traktat „De misericordia et iustitia” (Quellen

und  Forschungen zum  Recht  im  Mittelalter,  2),  Sigmaringen  1985  (továbbiakban:
KRETZSCHMAR).

646 Moralia:  1.1.1=Alg.  1.44  (KRETZSCHMAR 220);  Moralia:  5.11.25  +  25.16.36  +
25.16.37=Alg. 2.34 (KRETZSCHMAR 279); Moralia: 25.16.34=Alg. 2.5 (KRETZSCHMAR 259–
260); Moralia: 32.20.39=Alg. 1.16 (KRETZSCHMAR 202).

647 Alg. 1.3.



Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum… 269

ségben.648 Alger szintén használja a „lelkipásztori orvosság” kifejezést a
gyóntatói tevékenységre (medicina pastorum).649

Az irgalmasság megtartása  nélkül  nem beszélhetünk az  egyházfe-
gyelemről, ahogyan az irgalmasság gyakorlása is lehetetlen az egyház-
fegyelmi keretek figyelmen kívül hagyásával. Ez a világos összegzés a
már többször idézett  Nagy Szent Gergely pápa által  megfogalmazott
alapelvek közül kerül be a Decretum Gratiani szövegébe (D. 45 c. 9).650 A
Decretum Gratiani természetesen több helyen és különböző összefüggé-
sekben említi a iustitia és misericordia kérdését, amelyek közötti kapcso-
latra  a  Bartholomaeus  Brixiensis651 által  1240-re  összeállított  Glossa
Ordinaria számos esetben felhívja a figyelmet.652 A belső fórum és a bűn-
bocsánat szentségének kiszolgáltatása kérdéskörében azonban elsődle-
gesen a II. rész questio XXXIII-ra kell fordítanunk a figyelmünket, ame-
lyet  önálló  distinctiókra bontva,  De  penitencia cím  alá  rendezett  a
kompilátor. Nyilvánvaló, hogy ez a joganyag leginkább a belső fórumra
tartozó esetek (forum internum) fegyelmi kereteit rögzíti. 

A gyóntatási fegyelem jelentős változása III. Sándor pápa intézkedé-
seitől datálható (1159-1181)653. Az 1177. május 7-én kelt levél leglényege-
sebb része bekerül a  Liber Extrába (X 5.38.3).654 A dekretális levél nem
pusztán a gyónás kötelező anyagát szabályozza,  hanem az igazságot
(iustitia) feltáró és a feloldozást megadó pap testvéries (fraternitas) és ir-
galmas (misericors) lelkülettel történő tevékenységét is. A IV. Lateráni
Zsinat (1215) – mint ismert – előírta minden hetedik életévét betöltött
hívő számára (vö. aetas discretionis) az évenkénti gyónást, lehetőleg hús-
véti időszakban, hogy méltón vehessék magukhoz az oltáriszentséget.655

648 Alg. 1.10.
649 Alg. 1.24.
650 FRIEDBERG I. 163–164.
651 R.  DOMINGO,  Bartolomé de Brescia, in J.  OTADUY - A. VIANA - J. SEDANO (szerk.),

Diccionario General de Derecho Canónico, I. Pamplona 2012, 625–626.
652 Decretum Gratiani  emendatum et  notationibus  illustratum una  cum glossis  (Cum

Priuiliegio Gregorii XIII. Pont. Max. et aliorum Principum), Venetiis 1584.
653 J. GAUDEMET, Église et cité. Histoire du droit canonique, Paris 1994, 372.
654 FRIEDBERG II. 884–885; vö. JL 12831 (8485).
655 Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna 19733 (továbbiakban COD), 245.



270 Szuromi Szabolcs Anzelm

A zsinat 21. határozata – amely bekerül a Liber Extra-ba (X 5.38.12)656 –
részletesen beszél a bűnbocsánat szentségének a kiszolgáltatásáról, kife-
jezetten említve a bűnös és a megvallott bűn körülményeinek a gyónta-
tó által történő alapos mérlegelését.657

A gyóntatási felhatalmazással rendelkező pap, a hagyományos meg-
fogalmazás alapján, „bíróként és orvosként” tevékenykedik a gyóntatás
folyamán. Stanislaus Woywod O.F.M. magyarázatát követve: gyóntatá-
si tevékenysége során egyszerre kell érvényesülnie az isteni igazságos-
ságnak és az isteni irgalomnak. Ez egyúttal kifejezi a papnak az Isten
iránti tisztelet állandó megőrzésére és a lelkek üdvösségének előmozdí-
tására irányuló sajátos kötelezettségét.658 Woywodnak a CIC (1917) Can.
888-hoz fűzött magyarázata egyértelműen kötődik a Decretum Gratiani-
ban (D. 6 c.  1 de paen.)659 és a  Liber Extrában rögzített  alapelvhez (X
5.38.12)660. Megjegyzendő, hogy ugyanezeket az érveket találjuk Arthur
Vermeersch és Joseph Creusen klasszikus művében is.661 A Corpus iuris
canonici mind  a  Liber  Extra-ban  (1234)662,  mind  a  Clementinae-ben
(1317),663 mind az Extravagantes Communes-ben (1500/1503)664 önálló titu-
lusban beszél a penitenciával és a bűnbocsánattal összefüggő kérdésről.
A felsorolás legelső kánonja egyértelművé teszi, hogy – amint azt már
korábban aláhúztuk – a bűnbocsánat szentsége kiszolgáltatása során el-
hangzó kijelentések a belső fórumhoz tartoznak, és teljes kánoni véde-

656 FRIEDBERG II. 887–888.
657 Conc. Lateranense IV (1215), Const. 21: (…) Sacerdos autem sit discretus et cautus, ut

more periti medici superinfundat vinum et oleum vulneribus sauciati, diligenter inquirens et
peccatoris circumstantias et peccati, per quas prudenter intelligat, quae illi consilium debeat
exhibere  et  cuiusmodi  remedium  adhibere,  diversis  experimentis  utendo  ad  sanandum
aegrotum (…). COD 245.

658 S.  WOYWOD - C. SMITH,  A Practical Commentary on the Code of Canon Law, New
York 1957, 495.

659 FRIEDBERG I. 1242–1244. 
660 FRIEDBERG II. 887–888.
661 A. VERMEERSCH - J. CREUSEN, Epitome iuris canonici cum commentariis ad scholas et

ad usum privatum, II. Brugis-Bruxelles 19252, 95–96.
662 FRIEDBERG II. 884–889.
663 FRIEDBERG II. 1190–1191.
664 FRIEDBERG II. 1303–1309.



Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum… 271

lem alatt állnak.665 A bűn súlyának igazságos megítélése, Krisztus ítéle-
tével szembesíti a bűnbánót, amely így az irgalmasság gyakorlásának
eszközével éri el azokat a lelki célokat, amely a hívő erkölcsi megjavulá-
sát és a tiszta életvitel helyreállásából fakadó gyümölcsöket eredménye-
zi,  amint  azt  az  X  5.38.14  megfogalmazza.666 A  Clementinae is  Jézus
Krisztus irgalmasságából vezeti le bármely – belső fórumon elhangzó –
bűn  (peccatum),  vagy  bűncselekmény  (delictum)  megítélését,667 majd
részletesen kifejti a gyónó és a gyóntató kötelezettségét.668 A bűnös em-
ber számára kiszabott elégtétel pedig – amint arra VI. Kelemen pápa
(1342–1352) kifejezetten utal – Isten bölcsességének, igazságosságának,
megszentelésének és megváltásának köszönhetően a kiszabott elégtétel
útján megerősített személy a bűnből történő megtérésével képes az Egy-
ház szolgálata által kiengesztelődni Istennel.669 

Érdemes a Corpus iuris canonici kánonjait összevetni a Trienti Zsinat
14. ülésszakának állásfoglalásával.670 Ennek alapján jól látszik, hogy a
gyónás útján történő kiengesztelődés, amely az Egyház szolgálata által
Isten kegyelmi ajándékának (donatio) és együttérzésének (clementia) kö-
szönhető, megadja a képességet (capacitas) arra, hogy az ember tartóz-
kodjon a bűntől (peccatum), jobban odafigyeljen a penitencia teljesítésére
(vigilantia), valamint hogy begyógyuljanak a bűn által a lélekben kelet-
kezett sebek – a bűnök maradandó hatásai – és rossz hajlamok (vitium).
Éppen ezért a gyóntatónak ügyelnie kell a szentség kiszolgáltatása so-
rán a gyógyító lelkület megtartására és a legalkalmasabb elégtétel kisza-
bására, amely tekintettel van a bűnre, a gyónó egyéni képességeire és
körülményeire.671 Ezt a felfogást követi XIV. Benedek pápa (1740–1758)

665 X 5. 38. 1: FRIEDBERG II. 884. 
666 X 5.38.14: FRIEDBERG II. 888-889. 
667 Clem. 5. 9. 1: FRIEDBERG II. 1190.
668 Clem. 5. 9. 2: FRIEDBERG II. 1190–1191.
669 Extrav. Com. 5.9.2: FRIEDBERG II. 1304–1306.
670 Conc. Tridentinum (1545-1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sanctissimis

poenitentiae et extremae unctionis sacramentis, Cap. VIII: 708–709.
671 Conc. Tridentinum (1545-1563), Sessio XIV (25 nov. 1551), Doctrina de sanctissimis

poenitentiae  et  extremae  unctionis  sacramentis,  Cap.  VIII:  (…)  Debent  ergo  sacerdotes
Domini, quantum spiritus et prudentia suggesserit, pro qualitate criminum et poenitentium
facultate salutares et convenientes satisfactiones iniungere, ne, si forte peccatis conniveant et



272 Szuromi Szabolcs Anzelm

1749.  június 26-án kiadott  Apostolica  Constitutio kezdetű enciklikája,672

amely részletes megvilágítását adja a CIC (1917) Can. 888. § 1-nek, és
amely szó szerint átvételre kerül a hatályos  Egyházi Törvénykönyv 978.
kán. 1. §-ban.673

Az igazságosság és irgalmasság az Egyház büntető jogában

Az egyházi büntetőjog alkalmazásának módja, azaz régi elnevezése sze-
rint a ius poenale formale,674 szoros összefüggésben van az igazságosság és
irgalmasság kérdéskörével. Ezt a területet főként a külső fórumon (forum
externum),  nyilvánosan gyakorolt  intézkedések és eljárások jellemzik.675

Azonban az sem hagyható figyelmen kívül, hogy nem beszélhetünk egy-
házi büntetendő cselekményről (delictum) bűn (peccatum) megvalósítása
nélkül.676 Helyes értelmezéséhez elengedhetetlen tehát a kánoni bünteté-
sek céljának a meghatározása, hiszen ez befolyásolja a büntetés jellegze-
tességeit, fajtáit, és a büntetendő cselekmény körülményeinek a büntetés
kiszabásakor figyelembe vehető mértékét.677 Áttekintve az érett középkor-
tól kikristályosodott kánonjogi gyűjtemények szemléletét, valamint az az-
zal párhuzamosan fejlődő kánjogi segédirodalmat, beleértve annak klasz-
szikus  barokk-kori  kézikönyveitől  (vö.  például  Vitus  Pichler  S.J.),678

indulgentius  cum poenitentibus  agant,  levissima  quaedam opera  pro  gravissimis  delictus
iniungendo, alienorum peccatorum participes efficiantur (…). COD 709; vö. Cap. IX: COD
709.

672 BENEDICTUS XIV, Enc. Apostolica Constitutio (26 iun. 1749): P. GASPARRI - J. SERÉDI

(szerk.), Codicis iuris canonici fontes, II. Romae 1924, 240–252. §§19, 20.
673 CIC Can. 978 – § 1. Meminerit sacerdos in audiendis confessionibus se iudicis pariter

et medici personam sustinere  ac divinae iustitiae simul et  misericordiae ministrum a Deo
constitutum esse, ut honori divino et animarum saluti consulat. 

674 BÁNK J., Kánoni jog, II. Budapest 1963, 655–656.
675 D. M. PRÜMMER, Manuale iuris canonici in usum clericorum praesertim illorum qui ad

instituta religiosa pertinent, Friburgi Brisgoviae 1922, 628–630; vö.  ERDŐ P.,  Egyházjog,
155.

676 ERDŐ P.,  A bűn és  a bűncselekmény (Pázmány Könyvek Sorozat,  8),  Budapest
2013, 80–81, 84, 133.

677 A. VERMEERSCH - J. CREUSEN, Epitome iuris canonici, III. 183–187.
678 V. PICHLER, Jus canonicum, Ingolstadt 1728, II. 189–375.



Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum… 273

egészen a modern időszakban tárgyalt büntetőjogi elméletekig (vö. példá-
ul Gommarus Michiels),679 a büntetés alkalmazásának kettős célját állapít-
hatjuk meg: a tettes megjavítása és a közösség védelme. Ez mindig együt-
tesen foglalja  magában a  preventív és  a  reparatív elvet,  azaz a botrány
helyrehozatalának, az igazságosság helyreállításának, a tettes megjavítá-
sának és a hasonló cselekedet megelőzésének az elérését. Ennek folyamán
általános  alapelv,  hogy  ügyelni  kell  az  arányosság  és  a  méltányosság
megtartására,  valamint,  hogy  az  egyes  büntetések  kiszabása  esetében
mindig  az  enyhébb  magyarázatot  kell  követni.  Az  irgalmasság
(misericordia) ilyen formában történő érvényesítése azonban nem veszé-
lyeztetheti annak az igazságossággal (iustitia) való összhangját. A bünte-
tendő cselekmény (delictum) szankcionálásának ez az egyházi büntetőjogi
rendszeren belül érvényesülő kiegyensúlyozott megközelítése kellő hang-
súlyt kapott – és kap – az egyházjogi forrásokban. 

Jól látható ez pl. a Decretum Gratiani C. 11 q. 3 c. 8-ban, amely a bün-
tetendő cselekmény püspök általi megítélése kapcsán a konkrét hely-
zet, a körülmények, a bűntettet elkövető személyi adottságai és a bűn-
tett  elkövetésekor  fennálló  motívumok  mérlegelésére  hívja  fel  a
figyelmet, hangsúlyozva a súlyosabb büntetések (vö.  excommunicatio)
csak különösen indokolt esetben történő alkalmazását.680 Ehhez hason-
ló az a rövid elv, amelyet a C. 11 q. 3 c. 42-ben olvashatunk arról, hogy
a kisebb jelentőségű büntetőügyekben az egyházi hatóság tartózkod-
jon  a  büntetendő  cselekményt  elkövető  személynek  az  egyházi
communio-tól  történő megfosztásától.681 Az említett  kánonoknál jóval
részletesebben  szól  Nagy Szent  Gergely pápa  XXVII.  homíliájában a
bűntettet elkövető személy cselekedetének arányos mérlegeléséről, fi-
gyelembe véve az elkövető korát,  ismeretét,  neveltetését,  méltóságát
(dignitas), az elkövetés célját, tudatosságát, megtérésre való lelkileg, ill.
anyagilag kifejezhető szándékát. A homília ezen szakasza bekerült a
Decretum Gratianiba.682 A  Liber Extra pedig külön felhívja a figyelmet
arra, hogy olyan esetben, amikor a súlyos büntetendő cselekmény mi-

679 G. MICHIELS, De delictis et poenis, I-III. Parisiis - Tornaci - Romae 19612.
680 C. 11 q. 3 c. 8: FRIEDBERG I. 645.
681 C. 11 q. 3 c. 42: FRIEDBERG I. 655.
682 C. 11 q. 3 c. 88: FRIEDBERG I. 667–668.



274 Szuromi Szabolcs Anzelm

att már megtörtént a kellő büntetés kiszabása, nem méltányos további
büntetés  alkalmazása.683 A kérdés legrészletesebb leírását a X 5.1.21-
ben  olvashatjuk,  amely  kánon hosszan elemzi  a  büntetendő  cselek-
mény tárgyi, alanyi és törvényi elemeit, valamint azokat az eseteket és
körülményeket, amelyek képtelenné teszik, mentik, enyhítik, vagy ép-
pen súlyosbítják a tett megítélését az eljárás folyamán.684 Megjegyzen-
dő, hogy a  Liber Extra V. könyvének első 36 titulusa lényegében az
egyházi büntetőjog alapelveinek, a büntetendő cselekmény és elköve-
tőjére vonatkozó általános rendelkezéseknek, valamint az egyes bünte-
téseknek van szentelve.685 A szövegből jól látható, hogy a büntetések
egyszerre megtorló, gyógyító és jóvá tevő jellege ellenére, a jogalkotó –
az igazságosság érvényesítésével párhuzamosan – utal az irgalomnak
az eljáráson belüli érvényesülésére.686 Ezt támasztja alá XIII. Kelemen
pápa (1758–1769) 1763. május 25-én kelt Quemadmodum kezdetű levele
is.687 Nem feledkezhetünk meg arról – a már említett – határozott jog-
elvről, hogy a büntetések alkalmazásakor az enyhébb magyarázat az
irányadó. Ez a kijelentés a legerőteljesebb bizonyítéka a misericordia ki-
emelkedő alapelvének az egyházi büntetőjogon belül. Az is jól ismert,
hogy ezt a mindmáig alkalmazott  jogelvet már a  Liber Sextus (1298)
Regulae Iuris-ában megtaláljuk (RJ. 49).688

Az imént felsorolt alapelvek szisztematikus rendszerben – a Corpus
iuris  canonici gazdag forrásanyagára építve – kerültek beillesztésre a
CIC (1917)-be, amelyre a legjobb példák a Cann. 2218–2220; majd azok
átvétele a hatályos  Egyházi Törvénykönyvben (1313–1315. kánonok). A
kodifikáció utáni kánonjogban taxatív felsorolásra kerültek a büntető-
jogban alkalmazható mentő, enyhítő, és súlyosbító körülmények (CIC
[1917]  Cann.  2201–2207;  vö.  CIC  1323–1327  kánonok),  amelyek  így

683 X 2. 24. 12: FRIEDBERG II. 363.
684 X 5. 1. 21: FRIEDBERG II. 741–742.
685 X. 5. 1-36: FRIEDBERG II. 733–880.
686 D. M. PRÜMMER, Manuale iuris canonici, 630–632; vö. A. L. BERÇAITZ DE BOGGIANO,

Misericordia, in J. OTADUY - A. VIANA - J. SEDANO (szerk.), Diccionario General de Derecho
Canónico V., Pamplona 2012, 414–417, különösen 414–415.

687 CLEMENS XIII,  Ep.  Quemadmodum (25  mai  1763)  §  5:  P.  GASPARRI -  J.  SERÉDI

(szerk.), Codicis iuris canonici fontes, II. Romae 1924, 606.
688 In paenis benignior est interpretatio facienda; FRIEDBERG II. 1123.



Az igazságosság és irgalmasság a külső és belső fórum… 275

megteremtik a stabil jogalkalmazási hátteret az igazságosság és irgal-
masság harmonikus megtartására  a büntetőeljárások lefolytatása  so-
rán.  A bűncselekmény szankcionálása tekintetében pedig a hatályos
Egyházi Törvénykönyv 1341. kánonjában mindmáig kifejezetten és hang-
súlyosan a legvégső eszköznek tekinti a büntetőeljárás lefolytatását, ill.
a büntetés kiszabását, éppen az egyházi büntetések elsődlegesen gyó-
gyító jellegéből fakadóan.689

Konklúzió

A Krisztus által az Egyházra bízott feladat megvalósításához elenged-
hetetlen az elkövetett bűn (peccatum) és bűncselekmény (delictum) meg-
felelő  –  az  arányosság  (proportionalitas)  és  a  méltányosság  (aequitas)
alapelvét körültekintően alkalmazó – megítélése és az Istennel való kap-
csolatnak – a bűnbánó ember oldaláról történő – helyreállását kifejező
elégtétel (satisfactio), ill. igazságos büntetés (sanctio) kiszabása az arra il-
letékes egyházi szolgálattevő vagy hatóság által. Ebben a folyamatban –
amely gyógyítja a lelket – egyedi és egymást kiegészítő szerepe van az
igazságosságnak (iustitia) és az irgalmasságnak (misericordia). Igazságos-
ság nélkül nem lehetséges az azon túl lévő – az Egyház jogára sajátosan
is jellemző – irgalmasság hiteles (authenticus) – az egyén és közösség üd-
vösségét  (salus)  együttesen előmozdító  gyakorlása.  Amint  azt  Joseph
Ratzinger  bíboros (a  későbbi  XVI.  Benedek pápa)  2003-ban a Hittani
Kongregáció ülésén kifejtette: „a hiteles szeretet nem azt jelenti, hogy el-
tekintünk az igazságosságnak a konkrét ügyben való érvényesítésétől”,
hanem hogy „az igazságosság bölcs érvényesítése révén a lelkek üdvös-
ségét szolgáljuk.”690

689 D.  ASTIGUETA,  Medicinalità della pena canonica, in  Periodica 99 (2010), 251–304; vö.
részletesen SZUROMI SZ. A., A vezeklés mint egyházi büntetőintézkedés, különös tekintettel a
korai és a középkori keleti vezeklési gyakorlatra, in Iustum Aequum Salutare IX/1 (2013), 155–
161; SZUROMI SZ.  A.,  Egy működő szakrális jogrend (Bibliotheca Instituti  Postgradualis
Iuris Canonici Universitatis Catholicae de Petro Pázmány nominatae, III/16), Budapest
2013, 142.

690 M.  DEL POZZO,  Il  magistero  fi  Benedetto  XVI  ai  giuristi.  Inquadramento,  testi  e
commenti (Studi Giuridici, CII), Città del Vaticano 2013, 67.





Szerzőink

BERAN Ferenc –  egyetemi docens a  PPKE HTK Erkölcsteológiai  Tanszékén.
Szakterülete az egyház társadalmi tanítása.

DOLHAI Lajos – egyetemi tanár, az Egri Hittudományi Főiskola rektora. 2014-
től a Nemzetközi Teológiai Bizottság tagja. Szakterülete a katolikus dogma-
tika és liturgika.

GYURKOVICS Miklós – a Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi Főisko-
la és a Győri Hittudományi Főiskola oktatója. Szakterülete a patrológia.

KRÁNITZ Mihály – egyetemi tanár, a PPKE HTK dékánja, az Alapvető Hit-
tan Tanszék vezetője. A Teológia folyóirat főszerkesztője. Szakterülete a
fundamentális teológia.

KUMINETZ Géza – egyetemi tanár, a PPKE HTK Liturgika és Lelkipásztorko-
dástan Tanszékének vezetője, a Kánonjogi Posztgraduális Intézet oktatója.
Szakterülete a kánonjog.

LAURINYECZ Mihály – a PPKE HTK Erkölcsteológiai Tanszékének vezetője.
Szakterülete az erkölcsteológia.

MARTOS Levente Balázs – főiskolai tanár a Győri Hittudományi Főiskolán.
Szakterülete az újszövetségi szentírástudomány.

NÉMETH Gábor – főiskolai tanár a Győri Hittudományi Főiskolán. Szakterüle-
te a morális teológia.

PERENDY László – egyetemi tanár, a PPKE HTK Ókeresztény Egyháztörténeti
Tanszék vezetője. Szakterülete a patrológia.

RÓZSA Huba – professor emeritus a PPKE HTK Ószövetségi Szentírástudomá-
nyi Tanszékén. Szakterülete az ószövetségi szentírástudomány.



SZÉKELY Dénes –  egyetemi adjunktus a Babeş-Bolyai Tudományegyetem Ró-
mai Katolikus Teológia Karának Pasztorális Teológiai Intézetében. Szakte-
rülete a fundamentális teológia.

SZUROMI Szabolcs  Anzelm –  egyetemi tanár, a  PPKE rektora,  a  Kánonjogi
Posztgraduális Intézet Elnöke. Szakterülete a kánonjog.

TÓTH Beáta –  főiskolai docens, a Sapientia Szerzetesi Hittudományi Főiskola
Dogmatika  Tanszékének  vezetője.  A  Sapientiana  folyóirat  főszerkesztője.
Szakterülete a katolikus dogmatika.

VINCZE Krisztián – a PPKE HTK 1-es számú Keresztény Bölcseleti Tanszék
mb. vezetője és a Nyíregyházi Szent Atanáz Görögkatolikus Hittudományi
Főiskola tanára. Szakterülete a keresztény filozófia.



A sorozat eddig megjelent kötetei

1. A klerikusi életszentség bölcseleti, teológiai alapjai és kánonjogi garanciái

2. Jézus a mi üdvözítőnk

3. Az élet kenyere

4. Az ember krízise: vágyódás és megkísértettség között

5. A II. Vatikáni Zsinat: Isten ajándéka az Egyház és a világ számára

6. A szenvedő ember Isten színe előtt

7. A hét főbűn




	Status quaestionis
	A Pentateuchus szöveghagyománya
	A Pentateuchus nem-papi szövegei
	A deuteronomikus/deuteronomisztikus szöveghagyomány
	A Pentateuchus papi szövegei, a Papi-írás
	Összefoglalás
	Az igazságossággal és irgalmassággal kapcsolatos szóhasználat
	Az igazságossággal és irgalmassággal kapcsolatos szövegek
	A Hegyi beszéd (Mt 5–7)
	Példabeszéd a szívtelen szolgáról (Mt 18,23–35)
	Példabeszéd a szőlősgazdáról és a szőlőmunkásokról (Mt 20,1–15)
	Az utolsó ítélet szemléletes leírása (Mt 25,31–46)

	Összegzés
	Bevezető gondolatok
	Alexandriai Philón
	Római Kelemen, Barnabás-levél, Hermasz
	Gnosztikus exegézis, Irenaeus, Alexandriai Kelemen, Órigenész

	Összefoglaló gondolatok
	Szent Anzelm művei és az anzelmi gondolkodásmód
	Isten igazságossága
	Isten igazságosságának következményei a világ létezőinek igazságosságát illetően
	Isten irgalmassága igazságosságának tükrében
	Az emberi tapasztalat
	A teológiai fókuszpont keresése
	Néhány Szent Tamás-i szempont
	Isten irgalmas szeretete II. János Pál és XVI. Benedek tanításában
	Isten szíve mint az irgalom forrása
	Előzmények
	A Szent Officiumtól a Hittani Kongregációig
	A teológia és a teológus helyzete az egyház történetében
	Az újító teológiai nézetek elítélése I. Vatikáni Zsinat idején
	A II. Vatikáni Zsinatot követő időszak újdonsága a teológia és a tanítóhivatal párbeszédében
	Jogok és kötelességek
	Ferenc pápa a magisztérium és a teológusok kapcsolatáról
	A püspöki szinódus munkastílusa
	Compassio mint kötelező kritérium
	A szenvedők tekintélye mint keresztény világprogram
	A compassio egyháza
	Összegzés
	A szentség elnevezései
	Az isteni irgalmasság jele és eszköze
	Az Atya Krisztus által a Szentlélek erejében
	A pap mint irgalmas atya
	Összefoglalás
	Bevezetés
	Exkurzus: A keresztség és az elégtétel
	Az igazságosság teológiája a vallásosság és a bűnbocsánat tükrében
	Az ideig tartó büntetés, a tisztítótűz; a búcsú és az elégtétel viszonya
	Jézus elégtétele és annak viszonya az emberi elégtételhez
	Az elégtétel szóhasználata
	Definíciók (nem szentségi és néhány ökumenikus fogalom-használatban is)
	A fogalomtörténet terhei
	A szentségi elégtétel – mint kirótt elégtétel
	Az elégtétel és a feloldozás időbeli viszonya
	Az elégtétel tartalma
	Az elégtétel igazságos mivolta
	Irgalmasság és méltányosság az elégtétel kiszabásában
	Elégtétel és jóvátétel viszonya
	A szentségi elégtétel teológiai és pasztorális távlatai
	Összegzés
	Az igazságosság filozófiai–társadalmi értelemben
	A filozófiai igazságosság rendszerének megbomlása
	Az irgalmasság cselekedetei a Szentírás tükrében
	Az irgalmasság cselekedetei a keresztény hagyomány tükrében
	Szent Ágoston tanítása
	Az irgalmasság cselekedeteinek kérdése a középkorban
	Aquinói Szent Tamás tanítása
	Az irgalmasság cselekedeteinek összetevői
	Nehézségek az irgalmasság gyakorlásával kapcsolatban
	Az ajándékozás és az irgalmasság kapcsolata
	Az irgalmasság modern tettei
	Konklúzió
	Fogalmi elemzés
	Az irgalom (szeretet) és az igazságosság a perszonális etikában
	Az irgalom és az igazságosság szükségessége a társadalometikában

	A társadalmi igazságosság és szeretet fogalma és megnyilvánulásai a társadalom életében
	A társadalmi igazságosság és szeretet jelentése
	A társadalmi igazságosságot és szeretetet megvalósító alapelvek

	Az államnak a családok segítésére irányuló törekvése
	2. Az államnak a gyűlölet és a háború elkerülésére irányuló törekvés
	Az államnak a törekvése, hogy a közjó érdekében az emberek tudjanak lemondani az indokolatlanul magas profitról
	Összefoglalás
	Bevezetés
	Az emberi személyiség és alakulása, alakítása – benne az erények helye és rendeltetése
	Az emberi személyiség struktúrája és működése
	A moralitásról
	Az erények helye és rendeltetése a személyiségben
	Az erények struktúrája és működése
	Megfontolások az erények hierarchiájáról és kialakításuk (fejlesztésük) lépéseiről
	Az igazságosság és irgalom erényei sajátosan
	Az igazságosság fogalma
	Az irgalmasság fogalma

	Az erények a jellem és a természetfölötti távlatában
	Az erények és a jellem
	Az erények és a természetfölötti élet


	Krisztus az igazsággal és irgalommal teljes személyes értékteljesség
	A lelkipásztor mint igazságosságra és irgalomra nevelő személy
	A nevelésről általában
	Sajátos nevelői feladatok az irgalom és igazságosság vonatkozásában

	A lelkipásztori terep és szituáció mint a nevelés távolabbi fórumai, illetve a lelkipásztori szolgálat igazságos és irgalmas betöltésének alkalmai
	Az igazságosság és az irgalom érvényesítésének alapelvei a lelkipásztori terepen
	Az igazságosság és az irgalom érvényesítése a tanításban
	Az igazságosság és az irgalom érvényesítése a megszentelésben
	Az igazságosság és az irgalom érvényesítése a kormányzásban

	Befejezés
	Az igazságosság és irgalmasság fogalmi meghatározása
	Az igazságosság és irgalmasság mint a bűnbocsánat szentsége kiszolgáltatásának alapelve
	Az igazságosság és irgalmasság az Egyház büntető jogában
	Konklúzió
	Szerzőink
	A sorozat eddig megjelent kötetei



