
REFORMÁCIÓ ÉS ÖKUMENIKUS PÁRBESZÉD



VARIA THEOLOGICA 9



REFORMÁCIÓ ÉS ÖKUMENIKUS 
PÁRBESZÉD

Teológiai tanulmányok

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2018



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK

PUSKÁS ATTILA
PERENDY LÁSZLÓ
HOVÁNYI MÁRTON

A SZÖVEGET GONDOZTÁK

PERENDY LÁSZLÓ
HOVÁNYI MÁRTON

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 722 1

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ
KÉSZÜLT A BUDAPESTI MEGAGALAXIS NYOMDÁBAN
FELELŐS VEZETŐ: NEMERE ZSOLT



Tartalom

Előszó 7

AZ ÖKUMENIKUS PÁRBESZÉD NAGY TÉMÁI:
EREDMÉNYEK ÉS NEHÉZSÉGEK

STEINBACH JÓZSEF

Reformáció és ökumenikus párbeszéd 15

SZENTPÉTERY PÉTER

Evangélikus-katolikus párbeszéd – evangélikus mérleg 27

KRÁNITZ MIHÁLY

Katolikus mérleg: Eredmények és nehézségek az ökumenikus párbeszédben 38

ISTEN IGÉJE A LUTHERÁNUS ÉS A REFORMÁTUS TEOLÓGIÁBAN

CSEPREGI ANDRÁS

Luther Szentírás-értelmezése: Isten igéje mint törvény és evangélium 45

ROKAY ZOLTÁN

Az úgynevezett „Wolfenbütt’ler Psalter” (1513, Luther)
és a hermeneutika (Gerhard Ebeling) 60

VLADÁR GÁBOR

Isten igéjének értelmezése Kálvinnál és a református teológiában 66

ISTEN IGÉJE A KATOLIKUS TEOLÓGIÁBAN

VÁRNAI JAKAB

Isten Igéje a katolikus teológiában 86

VARGA GYÖNGYI

Evangélikus reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában” c. előadásra 102

PECSUK OTTÓ

Református reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában” c. előadásra 111



6

MIT JELENT TEOLÓGIÁT MŰVELNI ÖKUMENIKUS NYITOTTSÁGGAL?

GÁNÓCZY SÁNDOR

Mit köszönhetek mint katolikus teológus Wolfhart Pannenbergnek? 121

BÉRES TAMÁS

Mit jelent teológiát művelni ökumenikus nyitottsággal? 134

KODÁCSY TAMÁS

Ökumené az általános/egyetemes papság elvében 143

A TRADÍCIÓ SZEREPE AZ EGYHÁZ ÉLETÉBEN ÉS A TEOLÓGIÁBAN

TÖRÖK CSABA

A hagyományelv a katolikus teológiában és az ökumenikus párbeszédben 156

REUSS ANDRÁS

A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében és teológiájában 180

SZŰCS FERENC

A tradíció értelmezése a református teológiában 198

IGE ÉS SZENTSÉG VISZONYA

SZABÓ LAJOS

Az ige és szentségek viszonya az evangélikus egyház mai életében 207

BÉKÉSI SÁNDOR

Az ige és a sákramentum viszonya a református teológiában 220

DOLHAI LAJOS

Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 228

AZ EGYHÁZI HIVATAL ÉRTELMEZÉSE

ZAMFIR KORINNA

Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 243

GAÁL SÁNDOR

Az egyházi hivatal értelmezése a reformátoroknál 284

BÉRES TAMÁS

Az egyházi hivatal értelmezése evangélikus szempontból 292

FAZEKAS LÁSZLÓ

Az ajándékok cseréje az ökumenikus párbeszédben 299

COMMUNICATIONES

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.
Megalapozott-e az Egyházban létező jogalkotás és a saját belső szakrális
jogrend léte? 303



Előszó

Reformáció  és  ökumenikus párbeszéd.  Ezzel a címmel rendezett Teológia
Tanári  Konferenciát  a  reformáció  elindulásának  500.  évfordulóján  a
PPKE Hittudományi Kara 2017. január 25-e és 27-e között. Az ugyan-
ezen cím alatt most megjelent kötetben a konferencián elhangzott elő-
adások gondolatait ismerheti meg a kedves olvasó. A reformációra em-
lékezés  esztendejében  több  olyan  rendezvényre  került  sor  nálunk
Magyarországon is, melyeken protestánsok és katolikusok együtt tekin-
tettek vissza a Luther Márton által elindított reformáció kezdeteire, a
félezer éves kapcsolatok történetére, de még inkább a reformáció ma is
érvényes üzenetére, a keresztények közötti egység helyreállításában ed-
dig elért eredményekre és az e téren még ránk váró további feladatokra.
A közös reflexió eseményeinek sorából különösen is kiemelkedő jelen-
tőségűek voltak azok az alkalmak, melyek A szembenállástól a közösségig.
Evangélikus – római katolikus közös megemlékezés a reformációról  2017-ben
címmel  megjelent  kiadványban  megfogalmazott,  egyszerre  a  múltba
visszatekintő és  a  jövőbe előre  néző gondolatokhoz és  felhívásokhoz
kapcsolódtak. Így az Evangélikus Hittudományi Egyetem által szerve-
zett Ökumenikus tanulmányi nap (2016. október 12.), a Magyarországi
Egyházak Ökumenikus Tanácsában az ökumenikus útkereséséről  tar-
tott eszmecsere (2017. május 25.), vagy a lelkészek ökumenikus találko-
zója a Fasori Evangélikus Gimnáziumban (2017. május 17.). Az evangé-
likus-római  katolikus  iratról  folytatott  megbeszéléseken  református,
pünkösdista, baptista, metodista és más protestáns közösségek képvise-
lői, püspökei teológusai, lelkészei is elmondták véleményüket, így a ke-
resztény egységtörekvés jegyében készített irat a reformációról tartott
valóban közös megemlékezés alapjául szolgált.  A kiadvány előszavá-
ban Erdő Péter bíboros és Gáncs Péter, a Magyarországi Evangélikus



8 Előszó

Egyház elnök-püspöke az ökumenikus párbeszéd további előmozdítá-
sának alkalmaként tekint az 500. évfordulóval kapcsolatos közös emlé-
kezésre. A bíboros így fogalmaz: „2017 meghatározó dátum a kereszté-
nyek életében, mely felszólít az emlékezésre: emlékezni a reformációra
és emlékezni Jézus Krisztus kérésére: ’Legyenek mindnyájan egy!’ (Jn
17,21). (…) 2017 páratlan alkalom arra, hogy az egyre jobban növekvő
közösségi szellemet és az egység vágyát még inkább megéljük, hogy így
tanúságtételünk hiteles legyen a világ felé. Ehhez szükséges a Szentírás
közös olvasása és a Szentlélek vezetésére való figyelem, aki a változó vi-
lág kihívásai közepette állandó megújulásra hív minden Krisztus-hívőt.
Az ökumenikus párbeszéd elmúlt időszaka a katolikus-protestáns kap-
csolatok kivirágzását és fejlődését hozta, mely mögött közös dokumen-
tumok, ökumenikus találkozások és az egység megvalósításának hatá-
rozott szándéka húzódik meg.”1 Az evangélikus elnök-püspök szerint:
„Az őszinte dialógus mindkét egyház tagjait arra ösztönzi, hogy gon-
dolják végig mindezeket a kérdéseket, és ahol szükséges, vizsgálják fe-
lül az egymásról kialakított képet és a másikhoz való viszonyulásukat.
A közös teológiai munka egyfajta kiegyensúlyozottságra törekszik, ami-
kor nem a hibákat vagy a bűnöket firtatja, és nem azt méricskéli, hogy
kinek volt vagy van nagyobb igazsága…”2

A katolikus bíboros és az evangélikus püspök fentebb idézett gondo-
latai,  az  ökumenikus  szellemiség  és  elköteleződés  jegyében  rendezte
meg a PPKE Hittudományi Kara Reformáció és ökumenikus párbeszéd cím-
mel a Teológia Tanári Konferenciáját a 2017-es esztendő kezdetén. A
konferencia célja az volt, hogy a különböző felekezetekhez tartozó teo-
lógusok eszmecseréje révén hozzájáruljon annak a folyamatnak az elő-
segítéséhez, mely „A szembenállástól a közösségig” vezet. Noha a ren-
dezvény  alapcélkitűzése  nem  a  fent  megnevezett  evangélikus-római
katolikus közös irat feldolgozása volt, mégis megközelítésmódjában és
stílusában ennek a dokumentumnak a szemléletét igyekezett követni.
Katolikus,  evangélikus és református teológusok folytattak egymással
párbeszédet közel három napon keresztül a reformáció által felvetett és

1 A szembenállástól a közösségig. Evangélikus – római katolikus közös megemlékezés a re -
formációról 2017-ben, Luther Kiadó, Budapest 2016, 9.

2 Uo. 8.



Előszó 9

az ökumenikus dialógusban mindmáig fontos kérdésekről. Bizonyos ér-
telemben „magyar egyháztörténeti”  eseménynek is tekinthetjük ezt a
konferenciát, ha arra gondolunk, hogy ilyen sok katolikus, evangélikus
és református  teológus ökumenikus  témákról,  többnapos konferencia
keretében nálunk, Magyarországon eddig még nem folytatott eszmecse-
rét  egymással.  Ahogyan  egyháztörténeti  eseményt  láthatunk  abban,
hogy 2017-ben először került sor arra, hogy a reformációra közösen em-
lékezzünk, úgy talán nem túlzás, ha a hazai teológiai élet összefüggésé-
ben merjük „egyháztörténeti” jelentőségűnek tekinteni e közös konfe-
rencia  munkáját.  Az  ott  elhangzott  előadások  hangvétele  és  a
beszélgetések légköre őszinte és építő, kollegiális, baráti és testvéri volt.
A kölcsönös egymásra figyelés és őszinte érdeklődés, s a fennálló kü-
lönbségek tisztázásához szükséges árnyalt gondolkodásmód olyan klí-
mát  teremtett,  mely egymás álláspontjainak mélyebb megértésére,  az
összekötőszálak  örömteli  felismerésére,  a  szokásos  és  leegyszerűsítő
gondolati sémák felülvizsgálatára és a különbségek közelítésére tett ja-
vaslatokhoz vezettek. Külön öröm volt, hogy a három felekezet képvi-
seletében püspökök is megtisztelték a konferenciát jelenlétükkel és fel-
szólalásaikkal, s ezzel még nagyobb súlyt adtak az eseménynek.  Bábel
Balázs kalocsa-kecskeméti érsek,  Gáncs Péter evangélikus elnök-püspök
és Steinbach József református püspök, a Magyarországi Egyházak Öku-
menikus Tanácsának (MEÖT) elnöke köszöntötték a konferencia részt-
vevőit. Fabiny Tamás evangélikus püspök, Fazekas László református püs-
pök és  Kocsis  Fülöp görög katolikus metropolita folytattak egymással
kerekasztal beszélgetést az egységtörekvések távlatairól, vezették a ren-
dezvényt lezáró Miatyánk közös elimádkozását és adtak záróáldást. 

A konferencia anyagából született meg a most megjelent tanulmány-
kötet. Tartalmazza a rendezvény tematikájába illeszkedő mindazon elő-
adásokat, melyeket szerzőik a szerkesztők rendelkezésére bocsátottak.
Hét nagy témakörbe rendeződnek az írások. Az egyes tematikus egysé-
geken belül a vizsgált kérdéskörről minden alkalommal, váltakozó sor-
rendben, három teológus: egy katolikus, egy evangélikus és egy refor-
mátus  fejti  ki  gondolatait.  A  váltakozó  sorrendiség  is  a  párbeszédet
folytatók egyenrangúságát és kölcsönös tiszteletét húzza alá. A tanul-
mányok terjedelme közötti különbség elsősorban abból fakad, hogy az



10 Előszó

egyes referátumok főelőadásként vagy korreferátumként hangzottak-e
el. Meglehetősen nagy változatosságot mutatnak a szövegek a tudomá-
nyos és egyéb műfaji jegyek szempontjából. A szigorú értelemben vett
szaktanulmányok mellett olvashatók a kötetben inkább elmélkedő, buz-
dító vagy egyszerűen csak összefoglaló jellegű írások is. A konferencián
az egyes blokkokat kerekasztal beszélgetések zárták, ezeknek az anyaga
azonban nem került be a tanulmánykötetbe. A megtárgyalandó kérdé-
sek  kiválasztásánál  két  szempontot  vettek  elsődlegesen figyelembe  a
szervezők. Egyfelől kerülték olyan téma napirendre tűzését, amiről úgy
gondolták, hogy az ökumenikus párbeszédben már kellő alapossággal
megtárgyalták, messzemenő konszenzus alakult ki rá vonatkozóan és
adott  esetben az  egyetértés  hivatalos  elfogadása  is  megtörtént.  Ilyen
például a megigazulás, a krisztológia vagy a szentháromságtan témakö-
re. Másfelől olyan kérdésköröket igyekeztek a megbeszélések tárgyává
tenni, melyek alapvető jelentőségűek, vagyis az igazságok hierarchiájá-
ban3 megalapozó szerepet játszanak, ugyanakkor még tisztázó megbe-
széléseket és recepciót igényelnek. Természetesen, így sem kerülhetett
sor minden nagy horderejű és alapvető téma megtárgyalására, így pél-
dául az Egyház természetére vagy az Eucharisztiára vonatkozó önálló
reflexióra sem. Ezek egy következő konferencia témái lehetnének.

A kötet tanulmányainak a sorát három összefoglaló jellegű mérlegké-
szítés nyitja meg,  Az ökumenikus párbeszéd nagy témái: eredmények és ne-
hézségek című tematikus blokkban. A MEÖT soros elnökeként Steinbach
József református püspök az ökumené műveléséhez szükséges lelki beál-
lítódásról, a MEÖT tevékenységéről és az egyházak előtt álló közös tár-
sadalmi kihívásokról osztja meg gondolatait írásában. Evangélikus rész-
ről Szentpétery Péter vonja meg az evangélikus-katolikus egységtörekvés
mérlegét, jelezve a párbeszéd elmúlt öt évtizedének legjelentősebb állo-
másait, a párbeszéd-dokumentumok mellett külön figyelmet szentelve
a  kiengesztelődés  nagy  jelentőségű  gesztusaira  is  magyarországi  vi-
szonylatban. A szembenállástól a közösségig c. dokumentumot „minőségi
ugrásnak” tekinti a közeledésben. A katolikus értékelést Kránitz Mihály
tollából olvashatjuk, melyben felidézi az ökumenikus mozgalom törté-
netének kiemelkedő állomásait, a II.  Vatikáni Zsinat és a zsinat utáni

3 Unitatis redintegratio, 11.



Előszó 11

pápák, különösen II. János Pál pápa útmutatásait az ökumenikus párbe-
szédre vonatkozóan. A második és a harmadik tematikus blokk fóku-
szában az Isten Igéjének teológiája áll. Az előbbi a lutheránus és a refor-
mátus  teológiai  megközelítéseket  vázolja.  Csepregi  András írása
Luthernek a törvény és evangélium kettősségén alapuló Szentírás-értel-
mezésével, s e bibliai hermeneutika életrajzi beágyazottságával foglal-
kozik, bőségesen idézve a reformátor korai írásaiból és a hitvallási ira-
tok szövegeiből.  Katolikus részről  Rokay Zoltán korreferátuma Luther
krisztológiai zsoltárolvasatát vázolja  Ebeling hermeneutikája nyomán,
melyet összekapcsol Joseph Ratzinger Jézus-könyvének hermeneutikai
szemléletmódjával.  Vladár Gábor tanulmánya a 16. századi Ige-teológia
jellegzetes pozícióinak beazonosítását  követően Kálvin  Isten szaváról
szóló tanításának súlypontjait ismerteti – számos idézettel illusztrálva
mondandóját –, majd Karl Barth „újreformátori” kinyilatkoztatás-értel-
mezését taglalja. A harmadik tematikus egységet az Isten Igéje a katolikus
teológiában témának szenteli a kötet. Itt első helyen Várnai Jakab tanulmá-
nya olvasható, mely három lényeges szempont mentén foglalja össze a
katolikus tanítás súlypontjait: az Ige a Szentháromság belső életében és
a „kifelé” kimondott Ige; a „kinyilatkoztatás” és az Ige teológiája” kap-
csolata; az „Isten Igéje” analóg jelentései. A Dei Verbum és a Verbum Do-
mini elemzéseihez a tanulmány hozzákapcsolja a relacionális ontológia
és  a  kommunikatív  teológia  hasznosítható  szempontjait.  E  katolikus
megközelítésre  reflektál  Varga  Gyöngyi és  Pecsuk  Ottó korreferátuma,
evangélikus, illetve református nézőpontból. Az előbbi a prófétai Ige, a
befejezett, ugyanakkor eleven Ige, de még a reformátori  sola-k felől is
kapcsolódási pontokat talál a katolikus felfogáshoz. Az utóbbi sorra ve-
szi a Dei Verbum és a Verbum Domini tanítóhivatali szövegek főbb gon-
dolatait, és örömmel állapítja meg számos ponton a katolikus és protes-
táns  felfogások  nagyfokú  közelségét,  ahogy  üdvözli  az  ökumenikus
bibliafordítás katolikus sürgetését is, de nem hallgatja el a megmaradó
nézetkülönbségeket sem. A konferenciakötet közepén a nagy témakö-
rök sorában negyedik tematikus egységként kapott helyet a  Mit jelent
teológiát művelni ökumenikus nyitottsággal? kérdésköre. A nemzetközileg
is ismert és elismert katolikus teológus,  Gánóczy Sándor, Wolfhart Pan-
nenberg szisztematikus teológiájának példájával válaszol erre a kérdés-



12 Előszó

re.  Mit köszönhetek Wolfhart Pannenbergnek mint katolikus teológus? című
tanulmánya a nagy evangélikus teológus személyén és életművén ke-
resztül mutatja be, hogy miként valósítható meg az az ökumenikusan
elkötelezett teológiai gondolkodásmód, mely egyszerre befogadó és ta-
nulékony, de kritikus és önkritikus is a teológiai és egyházi tradíciók
felé:  Luther,  Kálvin,  a  Tridentinum  és  a  II.  Vatikánum  irányában.
Gánóczy professzor, aki az evangélikus teológussal egészen annak halá-
láig közeli munka- és baráti kapcsolatban állt, sorra veszi azokat a nagy
teológiai területeket, ahol Pannenberg teológiája példaértékűnek mutat-
kozik a felekezeti határok fölötti hídépítésben. Ilyenek a teológia tudo-
mányosságának értelmezése, a szaktudományokkal folytatott intenzív
párbeszéd, a bibliai megigazulás-felfogás értékelése, az eucharisztikus
egyháztan, az egyetemes papság és a szolgálati papság, valamint a péte-
ri egységszolgálat értelmezése. Gánóczy Sándor tanulmányára reflektál
a következő két korreferátum. Mindkettő rámutat Pannenberg teológiá-
jának ökumenikus szempontból felekezeteket átívelő jelentőségére egy-
egy  teológiai  résztéma  kapcsán.  Béres  Tamás evangélikus  értékelését
adja Pannenberg egyháztanának,  Kodácsy Tamás az egyetemes papság
pannenbergi értelmezését vizsgálja meg írásában. A következő, ötödik
tematikus blokk a tradíciónak az egyházi életben és a teológiában betöl-
tött szerepével foglalkozik. Török Csaba írása a hagyományelvnek a ka-
tolikus teológiában és az ökumenikus párbeszédben kikristályosodott
értelmezéseit mutatja be rendkívül alapos teológiatörténeti és sziszte-
matikus  igényű  elemzésében.  Ezt  követően  Reuss  András a  tradíció
evangélikus, Szűcs Ferenc református értelmezését vázolja. Mindkét írás-
ból sokat tanulhat mind a katolikus, mind a protestáns olvasó. A tanul-
mányok világosan bemutatják a reformátorok tradíciókritikus magatar-
tásának igazi indítékait, de azokat a későbbi torzító leegyszerűsítéseket
is, melyek a sola scriptura elv értelmezéséhez kapcsolódtak és kiigazítás-
ra szorulnak. A hatodik tematikus blokk az Ige és a szentség viszonyá-
nak a kérdését járja körül.  Szabó Lajos gyakorlati teológiai nézőpontból
vizsgálja meg ezt a kérdést az evangélikus egyház mai életében. Békési
Sándor és Dolhai Lajos írása dogmatikai szempontból értelmezi a kérdé-
ses  viszonyt,  az  előbbi  református,  az  utóbbi  katolikus  látószögből.
Mindkét reflexió felvázolja a hagyományos álláspontokat és az ökume-



Előszó 13

nikus párbeszéd mentén megnyílt lehetőségeket is a pozíciók közelíté-
sére. A konferenciakötet utolsó nagy tematikus egysége az egyházi hi-
vatal értelmezését állítja fókuszpontba. Zamfir Korinna rendkívül körül-
tekintően  és  nagy  alapossággal  vizsgálja  meg  az  egyházi  szolgálat
értelmezését a reformátori  iratok és az ökumenikus párbeszéd tükré-
ben. Tanulmányában amellett érvel, hogy a presbiterális utódlás figye-
lembevételének és a „defectus sacramenti ordinis”4 zsinati kifejezés kon-
textuális értelmezésének az alapján pontosabb lenne katolikus részről
az  az álláspont,  mely szerint  a  reformáció közösségeiben az  egyházi
szolgálat a szentségi jel tekintetében formailag hiányos, de nem nevez-
hető érvénytelennek. Gaál Sándor korreferátuma a református egyházfel-
fogásból kiindulva reflektál az egyházi hivatal fogalmára, melynek lé-
nyegét  az  evangélium  terjesztésének  szolgálatában  határozza  meg,  s
ebben a perspektívában értékeli az apostoliság és a szukcesszió jelentő-
ségét.  Béres Tamás korreferátuma az egyházi hivatalról úgy mutatja be
az evangélikus felfogást, mint ami nyitott a források – köztük a hitvallá-
si iratok – folyamatos értelmezésére, komolyan figyelembe veszi a min-
denkori jelen tapasztalatait és számot vet a történelemben tevékenyke-
dő Szentlélekkel.  A nagy tematikus  egységek sorát  követően  Fazekas
László református püspök reflexióját találjuk, aki az ökumenikus párbe-
szédről, mint az ajándékok cseréjéről szóló püspöki kerekasztal-beszél-
getés során elmondott gondolatait osztja meg az olvasóval, az imádság,
a dialógus és a lelkiismeretvizsgálat szükségességét felidézve II. János
Pál pápa Ut unum sint kezdetű enciklikájából. Végül a tanulmánykötetet
Szuromi Szabolcs Anzelm írása zárja, mellyel a szerző a Reformáció és öku-
menikus párbeszéd címmel megrendezett konferencia tematikáját gazda-
gítja,  amikor a reformáció egyes vezető alakjai  által  kritikusan feltett
kérdésre – Megalapozott-e az Egyházban létező jogalkotás és a saját bel-
ső  szakrális  jogrend  léte?  –  kíván  katolikus  kánonjogászként  választ
adni.

„2017 meghatározó dátum a keresztények életében, mely felszólít az
emlékezésre: emlékezni a reformációra és emlékezni Jézus Krisztus ké-
résére: ’Legyenek mindnyájan egy!’ (Jn 17,21)” – idéztük fentebb Erdő
Péter bíboros szavait. A konferenciakötet másik alaphangjaként tegyük

4 Unitatis redintegratio, 22.



14 Előszó

most ehhez hozzá Walter Kasper bíboros gondolatát: „Más a helyzet,
mint 500 évvel ezelőtt. Alapvető egységünk ma egyáltalán nem magától
értetődő sem a  mai  szekularizált  világban,  sem a  globalizált,  vallási,
kulturális, világnézeti és politikai tekintetben pluralista világban. Ezért
új lendülettel kell a teljes egység útjára lépnünk, ’hogy higgyen a világ’
(Jn 17,21)”.5 A konferenciakötet szerkesztőinek az a reménysége, hogy
ez a magyar katolikus,  evangélikus és református teológusok együtt-
gondolkodásának gyümölcseként megszületett közös mű már a lendü-
letvétel jele, s maga is lendületet adhat a további közös munkához.

Puskás Attila

5 ULRICH WILCKENS - WALTER KASPER, Felhívás az ökumenére. Úton a keresztények egysé-
ge felé, Vigilia, Budapest 2017, 12 sköv.



AZ ÖKUMENIKUS PÁRBESZÉD NAGY TÉMÁI:
EREDMÉNYEK ÉS NEHÉZSÉGEK

STEINBACH JÓZSEF

Reformáció és ökumenikus párbeszéd

Ebben a felvezető előadásban az ökumenikus párbeszéd nagy témáinak,
az eredményeknek és nehézségeknek református mérlegét kell itt ismer-
tetnem, de mint a Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsának
jelenlegi elnöke, ezt  nemcsak református, hanem ökumenikus kitekin-
téssel teszem, hűen a konferencia fő témájához: „Reformáció és ökume-
nikus párbeszéd”.

Az egész konferencia felépítése nagyon ígéretes, hiszen a keresztyén
teológia minden nagy témáját érinti, amelyekben a reformáció is határo-
zott felismeréseket tett. Ezért különösen hálára indító és nagyra értéke-
lendő,  hogy  a  három  történelmi  egyház  tudós  teológusai  egy  közös
konferencián tudnak újra együtt gondolkodni a legfontosabb teológiai
területek kapcsán. Őszintén üdvözlöm mindezt.

Engedjék meg, hogy előadásomat a téma vonatkozásában:

– egy igei, teológiai alapvetéssel kezdjem; 
– majd az eredmények kapcsán a Magyarországi Egyházak Ökumeni-

kus Tanácsa mostani munkájának ismertetésével folytassam, hiszen
ez szerintem egyáltalán nem közismert; 

– végezetül szóljak a téma kapcsán felvetődő további lehetőségekről,
itt említve az esetleges nehézségeket is.



16 Steinbach József

Igei, teológiai alapvetés

Az idei ökumenikus imahét vezérigéjének, a Reformáció 500. évforduló-
jának esztendejében a 2Korintus 5,14–20 lett kijelölve.

„Mert Krisztus szeretete szorongat minket, mivel azt tartjuk, hogy
ha egy meghalt mindenkiért, akkor mindenki meghalt; és azért halt
meg mindenkiért, hogy akik élnek, többé ne önmaguknak éljenek,
hanem annak, aki értük meghalt és feltámadt. Úgyhogy mi mostan-
tól fogva senkit nem ismerünk test szerint: ha ismertük is Krisztust
test szerint, most már őt sem így ismerjük. Ezért ha valaki Krisztus-
ban van, új teremtés az: a régi elmúlt, és íme: új jött létre. Mindez
pedig Istentől van, aki megbékéltetett minket önmagával Krisztus
által, és nekünk adta a békéltetés szolgálatát. Isten ugyanis Krisz-
tusban megbékéltette a világot önmagával, úgyhogy nem tulajdoní-
totta nekik vétkeiket, és ránk bízta a békéltetés igéjét. Tehát Krisz-
tusért járva követségben, mintha Isten kérne általunk: Krisztusért
kérünk, béküljetek meg Istennel!”6

Ennek a gyönyörű Igének „szíve” a 17–18. versekben olvasható üzenet:
„Ezért, ha valaki Krisztusban van, új teremtés az: a régi elmúlt, és íme:
új jött létre. Mindez pedig Istentől van, aki megbékéltetett minket ön-
magával.”

A békéltetés szolgálatának forrása, tartalma, ereje ez az Istentől való
„új” (18). Fontos tehát, hogy megértsük, megtapasztaljuk ezt a krisztusi
újat, és részesedjünk abból.7

Ennek az Istentől való „újnak” forrása Jézus Krisztus szeretete.
A Károli-fordítás  kifejezőbb itt,  amely  így  fordítja  a  14.  verset:  „a

Krisztus szerelme”. Ezt a kifejezést hallva, mindjárt jobban értjük, miről
van szó, hiszen a szerelem adott időre „megújítja”, megváltoztatja az
embert. A szerelem, úgy tűnik, hogy minden akadályt legyőz; nem tit-
kolható, mert látszik az emberen; a szerelem szenvedélyes, amiben az is
benne van, hogy szenvedést is vállal szerelme tárgyáért.

6 Elhangzott Székesfehérváron, a 2017. évi ökumenikus imahét záró istentisztele-
tén, 2017. január 22-én.

7 KÁLVIN JÁNOS,  A Második  Korinthusi  levél  magyarázata,  Kálvin  Kiadó,  Budapest
2015, 92–101.



Reformáció és ökumenikus párbeszéd 17

Jézus Krisztus szerelme azonban csak részben hasonlítható a férfi-nő
közötti szerelemhez, mert Krisztus szerelme, amellyel szeret bennünket
az Isten, lényegében más. Krisztus szerelme örökkévaló, és nem mulan-
dó. Krisztus szerelme önzetlen, és nem érdekeken alapul, amely valójá-
ban a szerelmet  is két  önzés titkos párbajává torzítja  (Szabó Lőrinc).
Krisztus  szerelme  egyetemes,  ahogy  igeszakaszunk  is  hangsúlyozza,
mindenkit megérinthet, sokakat átformálhat.

Jézus Krisztus szerelme tehát egészen más, mint az emberi szeretet-
szerelem. Hiszen ez a szerelem annak  az egyetlen, leghatalmasabb Is-
tennek az ölelése,  aki  egyszülött  Fiában meghalt  és  feltámadott  éret-
tünk, kiengesztelte önmagával a világot, és ránk bízta a megengesztelő-
dés szolgálatát.  Minden újnak, minden valódi megújulásnak egyetlen
forrása az élő Isten, aki Jézus Krisztus által örökkévaló szerelemmel sze-
ret bennünket.

Ennek az újnak gyümölcse, tartalma az önmegtagadás: „…azért halt
meg mindenkiért, hogy akik élnek, többé ne önmaguknak éljenek, ha-
nem annak, aki értük meghalt és feltámadt.” 

Ritkán beszélünk a Szentlélek eme gyümölcséről, az önmegtagadás-
ról. Pedig akit Jézus Krisztus szerelme újjászült, az attól kezdve  nem-
csak önmagának él. Sőt, életének legjellemzőbb megnyilvánulása az ön-
megtagadás.  Isten kiengesztelte a világot  önmagával,  és ránk bízta a
megengesztelődés szolgálatát. Ezt a kegyelmi ajándékot először önma-
gunk között kellene gyakorolnunk, hogy aztán a világban is éretten és
helyesen legyünk önmegtagadók, és Istennek kedves módon gyakorol-
juk a világban a megbékéltetés szolgálatát.

Önmegtagadás nélkül a keresztyénség nagy családjában olyan falak
épülnek felekezetek, tanítások, írásértelmezések, kegyességi irányzatok
között, amelyek áttörhetetlenek, szétszabdalják a Krisztus testét ezernyi
lakhatatlan szobácskára, lassan egyszemélyes bunkerekre, miközben az
egész keresztyénséget,  magát a keresztyén üzenetet erőtlenítik el.  Az
idei ökumenikus imahéten a szimbolikus cselekmény tizenkét egyforma
méretű dobozból egy falat formál. Ezeken az „építőelemeken” azok a
bűnök  szerepelnek,  amelyek  elválasztanak  bennünket  egymástól,  és
amelyeknek mindegyike az önmegtagadás hiányából fakad.



18 Steinbach József

Az Úr tehát azt kívánja tőlünk (Mikeás 6,6–8), vagyis az az Úr útja
(Zsoltárok 25,1-5), hiszen Ő előbb szeretett bennünket (1János 4,19–21),
hogy tagadjuk meg önmagunkat: „Mert, aki meg akarja menteni az éle-
tét,  elveszti  azt,  aki  pedig elveszti  az életét  énértem, megtalálja  azt.”
(Máté 16,24–26).

Az önmegtagadás lényege a következő! Jobban szeretem Krisztust,
mint önmagamat. Fel merjem tenni a kérdést, hogy jobban szeretjük-e
Jézus Krisztust, mint a saját felekezetünket, a saját belső csapatunkat, a
saját tanainkat, a saját írásértelmezésünket, és a saját kegyességünket?
Így értsük az önmegtagadás lényegét: Jobban szeretem-e Krisztust, mint
önmagamat?  Jobban szeretem Krisztust,  mint  önmagamat;  és  jobban
szeretem a Krisztusban testvéremet, mint önmagamat. Tehát vallom-e,
hogy aki hiszi, hogy Jézus Krisztus Isten Fia, Megváltó, az nekem Krisz-
tusban testvérem? Csak a testvér önmegtagadó szeretete után lehet bár-
milyen szinten beszélni arról, hogy miként valósulhat meg a keresztyén
önmegtagadás a világban, az élet farkastörvényei között. Ez egy izgal-
mas, bonyolult kérdés, de most nem ide tartozik. Az önmegtagadás az a
csodálatos ajándék, amelyben feltámad az ember, valóban új életre jut
Jézus Krisztus szerelme által, aki meghalt és feltámadott. Vagyis: egye-
dül csak az önmegtagadásban teljesedhet ki az én életem is. Az önmeg-
tagadás  tehát  nem önmegsemmisítés,  ellenkezőleg,  az  önzés  az,  ami
megsemmisít.  Az  önmegtagadás  soha nem jelenthet  önmegvetést,  az
egyén szempontjából. A keresztyénség nagy családjára nézve, mindez
azt jelenti, hogy mivel az önmegtagadás, a nagy parancsolat mintájára
(Máté 22,34–40) mindig Isten szeretetéből indul ki, és úgy közeledik a
másik  emberhez,  ezért  a  keresztyén  önmegtagadás,  a  keresztyénség
nagy családjára nézve, sohasem lehet azonos az önfeladással. A keresz-
tyén önmegtagadás mindig a szelíden határozott, bátor bizonyságtétel-
ben mutatkozhat csak meg. Ezt korunkban sajnos fontos hangsúlyozni,
és üzenjük mindenkinek, aki ezt a kettőt összekeveri egymással.

Fontos a megújulás, de soha nem öncélú megújulásra van szükség,
hanem mindig az Isten cselekvéséből fakadó új segíthet csak rajtunk.
Ennek az újnak forrása Jézus Krisztus szerelme. Ennek az újnak tartal-
ma, testet öltése a keresztyén önmegtagadás. Isten Igéje az idei ökume-
nikus imahéten sürgeti ezt a valóságos megújulást, és ez a sürgetés az



Reformáció és ökumenikus párbeszéd 19

idők jeleiben, tényleges eseményekben is igazolódik. A Krisztus szerel-
me szorongat bennünket erre a megújulásra.

Sokféleképpen lehet fordítani a „szorongat” kifejezést. Enyhébben fo-
galmazva így is mondhatjuk: Krisztus szerelme ösztönöz, inspirál, indít,
motivál bennünket, így sürgeti a megújulást. Keményebben fogalmazva
azonban azt mondhatjuk, hogy Krisztus szerelme nemcsak késztet, ha-
nem kényszerít bennünket!8

Olyan ez a kényszerítés, mint amikor hajótörést szenvedtünk mind-
annyian, és csak egy nagy mentőöv áll rendelkezésünkre, így mindnyá-
jan kénytelenek vagyunk ebbe a mentőövbe kapaszkodni, és az egyet-
len  látható  szigetre  együtt  kijutni.  Ez  az  egyetlen  mentőöv,  ez  az
egyetlen látható sziget a mi Urunk Jézus Krisztus. Egyedül Krisztus (so-
lus Christus)! Katonaként Marcaliban, a nyolcvanas évek elején különbö-
ző felekezetekből való teológusok minden fenntartás nélkül együtt újul-
tunk  meg  Jézus  Krisztus  színe  előtt,  így  megálltunk,  egyébként
elmerültünk volna a hullámok között.

A Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsa mostani munkájának 
vázlata

Alapvető ismeretek a Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsá-
ról.9 A Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsa (MEÖT) 1942-
ben jött létre, hogy együttműködési fórumot biztosítson a magyarorszá-
gi egyházaknak és egyházi szervezeteknek, és ezzel erősítse a mi Urunk
Jézus Krisztusról szóló tanúságot. Jelenleg 11 tagegyházzal és 22 támo-
gató szervezettel működik.

Küldetésnyilatkozatunk: A magyarországi evangéliumi egyházak Jé-
zus Krisztus főpapi imájának az Őt követők egységére késztető üzene-
tét, „hogy mindnyájan egyek legyenek…” (János 17,21) megértve hozták
létre az egyházak ezt a szövetséget szent szolgálatuk hívebb betöltésére
és összehangolására.

Az Ökumenikus Tanács együttműködési fórumot kínál a magyaror-
szági egyházaknak és egyházi szervezeteknek, és legfontosabb feladatá-

8 SZABÓ ANDOR, Lábam előtt mécses a te Igéd, IV, Kálvin Kiadó, Budapest 1998, 166.
9 http://meot.hu/ameotrol.



20 Steinbach József

nak  az  egyházak  közötti  együtt-munkálkodás  erősítését  és  a  Jézus
Krisztusról való közös bizonyságtételt tekinti.

Az Ökumenikus Tanács a genfi székhelyű Egyházak Világtanácsának
(WCC – World Council of Churches) magyarországi nemzeti szervezete és
társult tagja a szintén genfi székhelyű Európai Egyházak Konferenciájá-
nak (CEC – Conference of European Churches), melyen keresztül részt vesz
az Európai Unió és az Európa Tanács mellett működő egyházi képvise-
let munkájában.

A MEÖT széleskörű nemzetközi kapcsolatokat tart fenn öt kontinens
nemzeti Egyháztanácsaival és nemzetközi egyházi szervezeteivel, koor-
dináló szerepet vállal a magyar egyházak nemzetközi munkájában és
számos nemzetközi rendezvény szervezője hazánkban.

Meggyőződésünk, hogy az  evangélium örömhírét a különböző egy-
házak csak testvéri közösségben tudják hitelesen hirdetni, melyből ki-
csendül az a hitbeli meggyőződés, hogy Krisztusban egy test tagjai va-
gyunk.

Tagegyházaink:
• Magyarországi Református Egyház
• Magyarországi Evangélikus Egyház
• Magyarországi Baptista Egyház
• Magyar Pünkösdi Egyház
• Magyarországi Metodista Egyház
• Magyar Ortodox Egyházmegye
• Magyarországi Román Ortodox Egyház
• Magyarországi Bolgár Ortodox Egyház
• Budai Szerb Ortodox Egyházmegye
• Magyarországi Orthodox Exarchátus
• Szent Margit Anglikán / Episzkopális Egyház

Együttműködő Egyházak és egyházhoz kötődő szervezetek:
• Magyar Katolikus Egyház
• Magyarországi Unitárius Egyház
• Isten Egyháza
• Magyar Ökumenikus Segélyszervezet



Reformáció és ökumenikus párbeszéd 21

• Magyar Bibliatársulat Alapítvány
• Keresztyén Orvosok Magyarországi Társasága
• Magyar Cserkészszövetség
• Budapesti Nemzetközi Egyház
• Magyarországi Keresztyén Ifjúsági Egyesület
• Üdvhadsereg Szabadegyház
• Magyar Népfőiskolai Collégium
• Jézus Testvérei Ökumenikus Diakóniai Rend
• Magyar Kékkereszt Egyesület
• Keresztyén Ökumenikus Diákegyesület
• Keresztény Vasutasok Egyesülete
• Aliansz Magyar Evangéliumi Szövetség
• Habitat for Humanity Magyarország Alapítvány
• Protestáns Újságírók Szövetsége /PRUSZ/
• Apostoli Episzkopális Egyház
• Evangéliumi Szabadegyházak Szövetsége

A Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsa szolgálatának keretét
a minden tagegyház vezetőiből álló havi elnökségi ülések és az év végi,
decemberi közgyűlés (a hatályban lévő civil törvény szerint tanácsadó
testületi tagokkal, korábbi közgyűlési tagokkal kiegészített taggyűlés)
képezi. Az évekkel ezelőtt hatályba lépő új egyházi törvény miatt a ME-
ÖT a civil törvény hatálya alá tartozik. Az operatív munkát főállásban a
MEÖT főtitkára és közvetlen munkatársai végzik, és a MEÖT szerveze-
tét  az  elnökkel  együtt  képviselik,  jelenítik  meg,  a  három  alelnökkel
együtt. A főtitkárt és az elnököt hatéves ciklusra a közgyűlés (taggyű-
lés) választja, általában vetésforgóban a református és evangélikus fele-
kezetek jelöltjei közül.

A Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsa bizottságokban vég-
zi érdemi munkájának nagy részét. A Teológiai és keresztyén egység bi-
zottság teológiai konferenciákat szervez, koordinálja a januári ökumeni-
kus  imahetet  és  a  protestáns  augusztus  20.  ünnepi  istentiszteletét.  A
Vallásközi Dialógus Bizottság a világvallások és a keresztyénség viszo-
nyát elemzi, és a megváltozott világpolitikai, migrációs és vallásközi hely-
zetben rendkívül fontos felvilágosító, tanácsadó szakmai munkát végez.



22 Steinbach József

Az Október a reformáció hónapja (ORH) bizottság az októberi közös pro-
testáns ünnepségeket tartja kézben, úgymint a nyitó zenés alkalmat, a
missziói vasárnapot, az Uránia Gálát, a záró közös úrvacsorás istentiszte-
letet,  valamint a reformáció emlékművének koszorúzását. Mindezekkel
ez a bizottság a reformáció felismeréseit hirdeti meg, mélyíti el évről évre.
A Szocieáletikai Bizottság nagy és aktuális etikai kérdésekre keresi az igei,
biblikus, keresztyén válaszokat, felelős a teremtésvédelmi programokért.
A Theológiai Szemle Bizottság, a Magyarországi Egyházak Ökumenikus
Tanácsa hivatalos lapját, a Theológiai Szemlét szerkeszti, és ebben az or-
szágosan akkreditált szaklapban a bizottságok munkájának eredményeit,
valamint a tagegyházak, támogató szervezetek teológusainak publikációi
közli. A Missziói, Női és Ifjúsági Bizottság munkája is szerteágazó, ide ért-
ve a közös missziói konferenciák, női imanapok, világ-imanapok, a pün-
kösdi vigília megszervezését.

Az Ökumenikus Tanács évente számos rendezvényt, országos és regi-
onális konferenciát szervez, melyek közül kiemelkedik a minden év janu-
árjában sorra kerülő Ökumenikus Imahét előkészítése, az áprilisi Ortodox
Keresztény Egyházi Napok és az októberi  Országos Protestáns Napok
megszervezése. Megemlítjük továbbá az alábbi rendezvényeinket: Allians
imahét, Házasság hete, Betegek vasárnapja, Pünkösdi vigília, Ez az a nap
keresztyén ifjúsági evangélizációs nap, Protestáns augusztus 20., Terem-
tés hete, Október a reformáció hónapja programsorozat, Három egyház
püspökeinek találkozója, Köztévé Világnézet fórum. Részt vettünk a Ma-
gyarországon megrendezésre kerülő CEC, EVT programok szervezésé-
ben (2013), a Societas Ocumenica konferencia (2014) segítésében. A Ma-
gyarországi Bibliatársulat Alapítvány (MBTA) szolgálatának végzését is
segítjük, a 2014-ben megjelent revideált új fordítású Biblia (RÚF) megjele-
nését egy ökumenikus Szöveggondozó Bizottság gondozta, amelynek ve-
zetését a MEÖT elnöke végezte.

Református részről elmondhatjuk, hogy a Magyarországi Református
Egyház (MRE) kezdettől fogva részt vett a hazai ökumenikus mozgalom-
ban, alapítója a MEÖT-nek, aktív résztvevője az ökumenikus programok-
nak, a teológiai párbeszédnek, hazai és nemzetközi szinten egyaránt.



Reformáció és ökumenikus párbeszéd 23

Felvetődő további lehetőségek, esetleges nehézségek

A további lehetőségeket az ökumenikus mozgalom története is temati-
zálta már,10 amelynek három nagy egységét itt is megemlítem, hiszen az
1910-es edinburgh-i Világmissziói Konferencián indult az ökumenikus
gondolkozás 20. században kirajzolódó íve, amelynek egyik mérföldkö-
ve volt az 1948-as amszterdami konferencia, ahol létrejött az Egyházak
Világtanácsa (EVT), valamint külön meg kell említenünk az 1959-es II.
Vatikáni Zsinatot, amely határozataival együtt szintén mérföldköve az
ökumenikus mozgalomnak. 

A további lehetőségeket illetően beszédes az is,  hogy  az Egyházak
Világtanácsán belül két meghatározó irány különült el, amely nagyjából
ma is meghatározza az ökumenikus mozgalom mozgásterét. Az egyik a
„Hit és egyházszervezet” iránya, amely a nagy teológiai témák mentén
próbál  a  különböző keresztyén felekezetekkel  együtt  gondolkozni.  A
másik  ilyen  egység  az  Egyházak  Világtanácsán  belül  az  „Élet  és
munka” irányzat, amely a keresztyén felekezetek világért kifejtett közös
szolgálatát, cselekvési lehetőségét járja körül. 

Azt kell mondanom, hogy ma a 21. század globalizált, szekularizált
miliőjében, amelyet ugyanakkor körbe vesznek a különböző világvallá-
sok, népvándorlási hullámok, más-más kultúrák találkozásának kihívá-
sai, valamint a konzervatív és liberális eszmék számos fajtájának meg-
annyi konfliktusa, a saját kultúra megőrzésének, és a multikulturalitás
lehetőségének dilemmája. Ebben a helyzetben, egy megváltozott, ezer-
nyi ingertől terhelt világban, a jóléti társadalmak és a mélyszegénység
találkozásának határán a keresztyénség elsődleges lehetősége, hogy ne
a részleteken vitatkozzon, hanem vizsgálja meg azt, hogy ebben a meg-
változott világban együtt mit tehetünk, elsősorban a ránk bízottakért, a
sajátjainkért,  valamint  a  ránk  bízott  drága  kincsért,  a  Jézus  Krisztus
evangéliumáért (2Timóteus 1,14). Aki ugyanis a saját háza népét nem be-
csüli, az hogyan végezhetne hitelesen ennél többet is (1Timóteus 3,5). Is-
ten először a ránk bízottakat kéri rajtunk számon. Tehát most nem an-
nak van az ideje, hogy teológiai kérdéseken vitázzunk, hanem annak,

10 http://rpi.reformatus.hu/hatteranyagok/tanari_s/hittan7/2016/leckenkent/Az%20
okumene%20jelentese%20es%20jelentosege.pdf.



24 Steinbach József

hogy együtt, közösen jelenítsük meg közös hitvallásunk foglalatát: Jé-
zus Krisztus Isten Fia, Megváltó. Nem mások ellenében határozzuk meg
önmagunkat, de hűeknek kell lennünk mindhalálig (Jelenések 2,10). Te-
hát először belül kell rendezni a dolgokat, és a belső kihívások is nagy
kihívások, hogy aztán a külső kihívásoknak is, a mi Urunk Jézus Krisz-
tusnak erejével krisztusi módon és bölcsen tudjunk megfelelni. Soha ne
felejtsük, hogy közös a küldetésünk annak lényege szerint.

Ez a közös cselekvés azonban hitelesen, jó lelkiismerettel nem végez-
hető anélkül, hogy a nagy teológiai témákról ne gondolkoznánk folya-
matosan. Ezen a területen a rendszeres közös együtt gondolkozás már
önmagában eredmény, amelyet Isten Lelke aztán csiszol, egyre ragyo-
góbb gyémánttá.  Tehát  itt  nem valami látható,  egységes eredményre
kell törekednünk, hanem egymás megismerésére, közös beszélgetések-
re, netán vitákra, de krisztusi szeretettel az együvé tartozás örömével.
Azért is üdvözlöm ezt a konferenciát, mert ez a konferencia ilyen. Így
valójában egyesíti  az ökumenikus mozgalom két nagy lehetőségét, és
felkészít bennünket a keresztyénség nagy családja előtt álló mai felada-
tokra.

Néhány  aktuális  résztémát mindkét  területről,  csak  röviden  hadd
emeljek ki. Vannak olyan közös kihívásaink, amelyek mindannyiunkat
egyformán érintenek, bármelyik felekezethez tartozunk is. 

Ilyenek azok a „belső” tényezők, amelyek az életmódváltással, érték-
válsággal,  és  értelemvesztettséggel  kapcsolatos,  jóléti  társadalmakban
jelentkező kihívások, amelyeket generál a globális szekularizáció, urba-
nizáció, a keresztyén hagyományt érintő elvilágiasodás, hagyománytö-
rés, mobilizációs irányok, a vidék válsága, az itt lévő gyülekezeteink ké-
tes  helyzete.  Nem  is  beszélve  arról  az  adatról,  hogy  a  legutóbbi
népszámláláson négy és félmillió volt azoknak a száma, tehát az összla-
kosság feléről van szó, akik a felekezetre vonatkozó kérdésre vagy nem
válaszoltak, vagy „nemmel” válaszoltak.11 És ami pedig e tekintetben a
közös kihívásaink közé tartozik, az az a tény, hogy ezt a négy és félmil-
lió embert sem a történelmi egyházak, sem a kisegyházak nem tudják
elérni,  miközben a számuk folyamatosan nő.  Tehát valójában a nagy
missziói stratégiákat, látomásokat emlegetve egymást oktatjuk ki abból,

11 http://www.ksh.hu/nepszamlalas/



Reformáció és ökumenikus párbeszéd 25

hogy hogyan lehet egymástól elhalászni az embereket, hiszen ténylege-
sen ez történik, holott lenne honnan meríteni.

Ilyen közös kihívás a változó külső körülmények már említett prob-
lémája, a migráció, az iszlám, a más kultúrák, világvallások jelenléte.

Ezért vetődik fel húsba vágóan a kérdés, hogy a keresztyén felekeze-
tek minden érthető és látható megosztottságok ellenére tudnak-e közös
szolgálatok érdekében egy mások számára tetten érhető, látható egysé-
get felmutatni egy olyan világban, amely egyre megosztottabb, átpoliti-
záltabb, egyre frusztráltabb és dühösebb. Ezt az egységet először feleke-
zeteken belül  kell  megvalósítani,  majd utána lehetséges a különböző
felekezetek  között  ebben  előbbre  lépni.  Hiszen  tudvalevő,  hogy  az
egyes felekezeteken belül is sokféle kegyességi irányzat egymással való
harca gyengítheti az adott felekezet szolgálatát is.

Közös kihívásaink közé tartozik az  is,  hogy  a  fogyatkozó egyház
jelenségére miként reagálunk. Merjük-e vallani, hogy lehetséges, hogy a
látható  egyház  a  számadatokat  illetően  most  éppen  fogyatkozik,  de
Jézus Krisztus ügye győztes ügy, hiszen Ő feltámadott a halálból, ezért
az  egyház jövője  soha nem statisztikai  kategória  alapján határozható
meg, hanem csak élő reménységgel. Ez ugyanis nem a számoktól függ,
hanem egyedül az egyház Urától, aki ígérte, hogy megtart bennünket,
és velünk van minden napon a világ végezetéig (Máté 28,20). Ennek a
mindenható Úrnak a szárnyai alatt azt is bizonyosra vehetjük, hogy a
fogyatkozó egyház is csak átmeneti állapot.

Közös kihívásaink következő eleme az egyház társadalmi presztízsé-
nek kérdése. Ezen belül külön kell foglalkozni a lelkipásztorok, és hely-
ben az egyes gyülekezetek társadalmi presztízsének gyengülő, ingatag
voltával.  Ennek a folyamatnak számos összetevője  van,  amely külön
elemzést igényel.

Itt  kell  beszélnünk  most  csak  a  probléma felvetésének  szintjén  az
evangélium kommunikálásának új lehetőségeiről. Ez a kérdéskör magá-
ba foglalja a missziológiáról való új, ugyanakkor mégis biblikus meglá-
tásainkat. Mondjuk ki, hogy nem minden új egyben biblikus is. Az újí-
tások gyakran öncélúak, amelyek azt szolgálják, hogy a régi ellenében
meghatározom  önmagamat,  és  közben  a  szent  ügy  háttérbe  szorul,
noha arra hivatkozunk. Nagy kérdés a nyugaton tökéletesen kidolgo-



26 Steinbach József

zott missziói módszerek, technikák, stratégiák teljes csődje. Tudomásul
kell  vennünk, hogy az evangélium kommunikálása az Isten munkája
(Opus Dei). Ezért nekünk mindent meg kell tennünk a szolgálatban, az
Isten erejével, de az eredményt csakis a szuverén Isten döntéseire bíz-
hatjuk.12

Végezetül hadd említsem meg a közös szolgálatunkat, azok kihívása-
it illetően a teológiai korrektség kérdését. Az egyháznak jelenleg nincs
működő vagyona, ezért szolgálatának ellátásához, különösen a közszol-
gálatot illetően, támogatásra szorul. Ez a támogatás azonban soha nem
kerülhet az egyház küldő Urához való hűtlenségét, a prófétai bátorság
meglanyhulását, valamint az örök élet, a megváltás, az evangélium üd-
vösséges örömhírének elhalkulását. A teljes evangélium szelíd, de bátor
meghirdetésére  és  hiteles  megélésére  van szükségünk ebben a közös
szolgálatban, amely vallja, hogy örök életet adott nekünk az Isten, és ez
az örök élet Jézus Krisztusban van, de ez az örök élet ragyogja be egye-
dül a földi életet is, értelmet, irányt adva annak. Ezért Jézus Krisztus az
út, az igazság és az élet (János 14,6). Tehát az egyház szolgálata erre a vi-
lágra irányul, de csakis az örök élet tágasságának ígéretében. Ha az egy-
ház szolgálatából ez a tágasság hiányzik, akkor csak redukált evangéli-
umot hirdet, amely végül odáig korcsosul, hogy Isten áldását csupán
evilági sikerekben tudja értelmezni, és valójában nem tud mit kezdeni a
kudarccal és a szenvedéssel, még ha kirakatszerűen foglalkozik is dia-
kóniával. Ugyanakkor az egyháznak minden misszió és diakónia mel-
lett hangsúlyoznia kell, hogy megváltásra szorulunk. 

Előadásomat a téma vonatkozásában egy igei, teológiai alapvetéssel
kezdtem; – majd az eredmények kapcsán a Magyarországi Egyházak
Ökumenikus Tanácsa mostani munkájának ismertetésével folytattam; –
végezetül szóltak a téma kapcsán felvetődő további lehetőségekről, itt
említve az esetleges nehézségeket is.

Áldott legyen az Isten, hogy a Krisztus szeretete szorongat bennün-
ket (2Korintus 5,14–15), így munkánk nem hiábavaló az Úrban (1Korin-
tus 15,58).

12 LESLIE NEWBIGIN,  Evangélium a pluralista társadalomban, Harmat Kiadó, Budapest
2006.



SZENTPÉTERY PÉTER

Evangélikus-katolikus párbeszéd
– evangélikus mérleg

A szembenállástól a közösség felé
és közösségben

Evangélikusok, más protestánsok és katolikusok ebben az évben együtt
emlékezünk meg a reformáció 500. évfordulójáról. Először emlékezünk
meg a reformációról az ökumené korában, bár ha az edinburgh-i misszi-
ói világkonferenciától, 1910-től számítjuk, akkor nem teljesen igaz, de
1917-ben az ökumené még gyerekcipőben járt.13 Vagyis az idei az első
kerek százéves évforduló, amikor nem az van a középpontban, hogy a
protestánsok a római iga alól való felszabadulást ünneplik, a katoliku-
sok pedig azt sajnálják, hogy vannak ünneplő protestánsok. A nemzet-
közi közös megnyitóra tavaly október 31-én a lundi székesegyházban
tartott közös imán került sor, Ferenc pápa és a Lutheránus Világszövet-
ség vezetőinek részvételével. Egyúttal a hivatalos párbeszéd kezdetének
50. évfordulóját is ünnepelték. Lundban alakult meg 1947-ben a Luthe-

13 A Societas Oecumenica 2010-ben Belgrádban tartott 16. konferenciájának témáját
az  edinburgh-i  missziói  konferenciájának  centenáriumára  tekintettel  választották:
PETER DE MEY -  ANDREW PIERCE -  OLIVER SCHUEGRAF (Hrsg.),  Mission  und  Einheit.
Gemeinsames  Zeugnis  getrennter  Kirchen?  Tagungsbericht  der  16.  Wissenschaftlichen
Konsultation der Societas Oecumenica.  Mission and Unity. Common Witness of Separated
Churches? Tagungsbericht  der  16.  Wissenschaftlichen  Konsultation  der  Societas
Oecumenica.  Proceedings  of  the  16th Academic  Consultation of  the  Societas  Oecumenica,
Leipzig 2012.



28 Szentpétery Péter

ránus  Világszövetség,  és  már  akkor  hangsúlyozták  a  nyitottságot  az
ökumenikus elköteleződésre az evangélikus egyházak részéről. A közös
útra  visszatekintésként,  a  jövőbe vetett  reménységgel  készült  el  még
2012-ben A szembenállástól a közösségig c. dokumentum,14 magyar kiadá-
sának tavaly volt a bemutatója.15 Hadd idézzek a két illetékes egyházi
vezető előszavából: Gáncs Péter evangélikus elnök-püspök szerint:

„A közös  teológiai  munka  egyfajta  kiegyensúlyozottságra  törek-
szik, amikor nem a hibákat vagy a bűnöket firtatja, és nem azt mé-
ricskéli, hogy kinek volt vagy van nagyobb igazsága…

A dokumentum felelős megfogalmazói nem ébresztenek hamis il-
lúziókat.  Nem biztatnak azzal,  hogy a megkezdett  út könnyű és
gyors lesz. Ugyanakkor bátran tanúskodnak arról,  hogy ez az út
járható annak segítségével, aki maga az út, az igazság és az élet (Jn
14,6).”16

Erdő Péter bíboros szerint:

„2017 páratlan alkalom arra, hogy az egyre jobban növekvő közös-
ségi szellemet és az egység vágyát még inkább megéljük, hogy így
tanúságtételünk  hiteles  legyen  a  világ  felé.  Ehhez  szükséges  a
Szentírás közös olvasása és a Szentlélek vezetésére való figyelem,
aki  a  változó  világ  kihívásai  közepette  állandó  megújulásra  hív
minden Krisztus-hívőt. Az ökumenikus párbeszéd elmúlt időszaka
a katolikus-protestáns kapcsolatok kivirágzását és fejlődését hozta,
amely mögött közös dokumentumok, ökumenikus találkozások és
az egység megvalósításának határozott szándéka húzódik meg.”17

Nagyon örültem a dokumentumról 2016. október 12-én nálunk rende-
zett konferenciának, ahol előremutatóan, testvéri légkörben, ugyanak-

14 From Conflict to Communion. Lutheran Catholic Common Commemoration of the Re-
formation in 2017, Leipzig - Paderborn 2013.

15 A szembenállástól a közösségig. Evangélikus-római katolikus közös megemlékezés a re-
formációról 2017-ben (ford. PAPP KINGA MARJATTA), Budapest 2016. A tanulmány főszö-
vegében a zárójeles számok ennek pontjaira utalnak.

16 A szembenállástól…, 8. 
17 A szembenállástól…, 9.



Evangélikus-katolikus párbeszéd – evangélikus mérleg 29

kor a problémákat sem szőnyeg alá söpörve értékelhettük a dokumen-
tumot és általában az ökumenikus párbeszédet.

Reuss  András  megjegyzését  a  differenciált  konszenzusról  (milyen
csúnyán hangzik, a differentiated consensus-t/differenzierter Konsens-t ma-
gyarul talán árnyalt egyetértésnek lehetne mondani) mindenki „vette”:
egyetértünk  abban,  hogy nem mindenben  értünk egyet.18 De  tegyük
hozzá: arra kell törekednünk, hogy a problémás területeken most már
tényleg ne csak a szívélyes egyet nem értés legyen egyre szívélyesebb.
Kránitz Mihály is erre utalt, mondván, hogy a közös út során felemelő
és gyötrelmes szakaszok is vannak.19 Hadd jegyezzük meg: a leginkább
felemelő, amint Bábel Balázstól hallhattuk, az, hogy a reformáció valójá-
ban mindig Krisztushoz való visszatérés.20 Steinbach Józseffel egyet kell
értenünk  abban,  hogy vége  annak az  időszaknak,  amikor  egymással
szemben állva, egymás ellenében határozzuk meg magunkat.21 Pataky
Albert az öt ökumenikus felszólítás inkább gyakorlati jellegére hívta fel
a figyelmet, és ez nyilván nem véletlen a tanulmány szerzői részéről.22

Ugyanakkor a tapasztalat szerint az „elmélet” is előbb-utóbb helyet kö-
vetel. Réthelyi Miklós (Timothy Radcliffe nyomán) arra figyelmeztetett,
amit véletlenül sem lenne szabad elfelejtenünk: „Nem azért vitázunk,
hogy győzzünk, hanem, hogy az igazság győzzön.”23 

Hadd jegyezzük meg: Nyilvánvaló, ebben mindannyian egyetértünk,
hogy az egyetlen Krisztus egyetlen egyházat alapított. A keresztyén/ke-
resztény egységért akkor is munkálkodnunk kell, ha sokszor még min-
dig túl nagynak látszanak az akadályok. Az egység egyszerre ajándék

18 REUSS ANDRÁS,  A  közösség  perspektívája  és  akadályai  evangélikus  szemmel,  in
SZENTPÉTERY PÉTER (szerk.), Bővülő keresztény egység. Konferencia az Evangélikus Hittudo-
mányi Egyetemen A szembenállástól a közösségig című dokumentumról, 13–17. (15.)

19 KRÁNITZ MIHÁLY, A közösség perspektívája és akadályai katolikus szemmel, in i. m. 29–
33. (30.)

20 BÁBEL BALÁZS, Katolicitás, katolicizmus és reformáció, in i. m. 21–28. (26.)
21 STEINBACH JÓZSEF, Református hozzászólás az öt ökumenikus felszólításhoz, in i. m. 34–

40. (35.)
22 PATAKY ALBERT, Az öt ökumenikus felszólítás – pünkösdi szemmel, in i. m. 41–46. (46.)
23 RÉTHELYI MIKLÓS, Szembenállás helyett közösség a hívők között, in  i. m. 47–52. (50.)

TIMOTHY RADCLIFFE,  Miért  vagyok  keresztény? (ford.  LUKÁCS LÁSZLÓ),  Budapest  2012,
158.



30 Szentpétery Péter

és feladat – egyik sem játszható ki a másikkal szemben, dialektikusan
kell szemlélnünk. Ha nem dolgozunk érte, nem is érhetjük el.  Még a
szinten tartásához is dolgozni kell. De akármennyit dolgozunk is érte,
Isten ajándéka lesz, ha megvalósul.24

A dokumentum 218. pontja felsorolja, hogy mely kérdésekben van
szükség  további  párbeszédre:  „(…)  a  látható  és  a  láthatatlan  egyház
kapcsolata, az univerzális és a helyi egyház viszonya, az egyház szent-
ségi jellege, a szentségi ordináció szükségessége az egyház életében, va-
lamint a püspökszentelés szentségi jellege.” Tegyük hozzá: a fentieken
túl is van mit tisztázni.  A  Societas  Oecumenica legutóbbi,  19.,  helsinki
konferenciáján (2016.  augusztus 25-30.)  rövid előadásban annak a re-
ménynek adtam hangot, hogy ha ezekben sikerül lényegi előrelépést el-
érni,  akkor az itt  nem említettek sem jelentenek majd legyőzhetetlen
akadályt, ilyen pl. a mariológia, a(z amúgy erősen körülhatárolt) pápai
tévedhetetlenség, a búcsúk. A svéd Kjell Ove Nilsson, ny. lundi rend-
szeres  teológia-professzor,  göteborgi  dómprépost,  a  Közös  Bizottság
volt tagja, Luther teológiájának kiváló ismerője azonban arra figyelmez-
tetett, hogy ezekben (akkor) sem lesz könnyű az előrelépés, ezek is ne-
héz kérdések. Persze a tanulmány 1. pontja ettől még igaz marad, hogy
– sokkal – „több az, ami összeköt, mint ami elválaszt”.

Itt hadd utaljak az Ut unum sint enciklikára, amely jóval A szembenál-
lástól… dokumentum előtt az alapvető egységből indul ki (78.):

„Az  alapvető,  de  részleges  egységből  most  tovább  kell  lépnünk a
szükséges és elégséges látható egység felé, amelynek konkrétumokban
kell megmutatkoznia, hogy az egyházak valóban megvalósítsák az egy,
szent,  katolikus  és  apostoli  Egyházban való  teljes  egység  jelét,  mely
majd az eucharisztia konkrét koncelebrációjában fog kifejeződni.”25 Te-
gyük mellé a 14. utolsó mondatát: „Az ökumenizmus épp arra irányul,

24 JUTTA KOSLOWSKI,  Die  Einheit  der  Kirche  in  der  ökumenischen  Diskussion.
Zielvorstellungen kirchlicher Einheit im katholisch-evangelischen Dialog. (Reihe: Studien zur
systematischen Theologie und Ethik) Berlin, 2008. utolsó fejezete nyomán. A könyvről
hosszabb ismertetés:  SZENTPÉTERY PÉTER,  Konkrétan az egység felé? in  Lelkipásztor 87/7
(2012) 264–267. Rövidebb ismertetés: UŐ, i. m. in Teológia XLV/3–4 (2011) 263–264. 

25 Ut unum sint. II. János Pál pápa Hogy egyek legyenek kezdetű enciklikája az ökumeni-
kus törekvésekről (ford. DIÓS ISTVÁN), Budapest 1996. 



Evangélikus-katolikus párbeszéd – evangélikus mérleg 31

hogy a keresztények közötti részleges közösség növekedjék az igazság-
ban és szeretetben való teljes közösség felé.”

A lundi  közös  imaalkalomról  hadd mondjuk el,  hogy Ferenc  pápa
nagyszerű homíliát  tartott  Jn 15,1–5 alapján.  Első gondolatom az volt,
hogy Luther mennyire örülne/örült volna neki. A pápa bátran hangsú-
lyozta, hogy szükségünk van közös útra, egymás elfogadására, „azon úté-
ra, amely az utóbbi ötven évben nyerte el formáját a Lutheránus Világszö-
vetség és a Katolikus Egyház közötti ökumenikus párbeszédben”. Ezen a
közös úton az Atya óvó tekintete kísér minket: „(…) az egyetlen dolog,
amire vágyik, az, hogy élő szőlővesszőkként egységben maradjunk Fiá-
val, Jézussal. Amikor ezzel az új tekintettel nézünk a történelemre, nem a
történtek  kivitelezhetetlen  kijavítására  törekszünk,  hanem  arra,  hogy
»másként fogalmazzuk meg azt, ami történt«.” (A szembenállástól…, 16.)
Luther kérdése: „Az Istennel való igaz kapcsolat ugyanis az élet meghatá-
rozó kérdése. Amint tudjuk, Luther ezt a kegyelmes Istent a megtestesült,
meghalt és feltámadt Krisztus örömhírében találta meg. Az »egyedül az
isteni kegyelem által« fogalmával arra emlékeztet minket, hogy mindig
Isten a kezdeményező, és ő megelőz minden emberi választ, ugyanakkor
készteti is az embert erre a válaszra. Következésképpen a megigazulás
tana az Istennel szemközti emberi létezés lényegét fejezi ki.”26 – Fabiny
Tamás szerint az utókor talán úgy fogja emlegetni 2016. október 31-ét,
hogy ehhez kötődik az ökumené reformációja.27

Az alkalomra szintén Jn 15,4 alapján kiadott közös nyilatkozat meg-
erősíti a felek elkötelezettségét: „A párbeszéd és a közös tanúságtétel ál-
tal már nem vagyunk idegenek. Sőt megtanultuk, hogy az, ami összeköt
minket, nagyobb annál, mint ami elválaszt.” Ezért: „Bár nem változtat-
hatjuk meg a múltat, de emlékezetünket és az emlékezés módját átala-
kíthatjuk.” „(…) egyre jobban növekedni igyekszünk a keresztségben
gyökerező közösségben, és próbáljuk a még fennmaradó akadályokat is

26 Ferenc pápa beszéde a lundi székesegyházban: Együtt tudjuk megmutatni Isten irgalmát
(ford. TŐZSÉR ENDRE SP) in Magyar Kurír, 2016. október 31. www.magyarkurir.hu/hi-
rek/ferenc-papa-beszede-lundi-szekesegyhazban-egyutt-tudjuk-megmutatni-isten-ir-
galmat (A letöltés dátuma: 2016. 12. 05.)

27 FABINY TAMÁS,  Ötszáz év és ötven év, in SZENTPÉTERY P. (szerk.),  Bővülő keresztény
egység (ld. 6. jegyzet) 9–12. (11.)



32 Szentpétery Péter

elmozdítani  a  teljes  egység  elérésének  útjából.  Krisztus  arra  vágyik,
hogy egyek legyünk, és így a világ hinni tudjon (vö. Jn 17,21).” A nyilat-
kozat azt is megemlíti, hogy az Eucharisztia egyetlen asztalának hiánya
„seb  Krisztus  testén”,  amelynek be  kell  gyógyulnia.  Hadd mondjam
így, a gyógyulásig is „marad” a keresztség mint a Krisztus testébe való
felvétel szentsége: „Amikor megújítjuk elköteleződésünket a szemben-
állástól a közösség felé tartó haladásunkban, ezt Krisztus egyetlen testé-
nek tagjaként tesszük, hiszen ennek az egy testnek váltunk tagjaivá a
keresztség által.”28 Hadd tegyem hozzá: azon Krisztus testének tagjaivá,
aki „kenyér, s bor színében Úr, király a föld felett…”

Visszatérve A szembenállástól a közösségig-re, az öt ökumenikus felszó-
lításban bizonyos diszkrét feszültség, de akkor is feszültség érezhető.
Mégpedig már a felszólítások sorrendjéből is. Vagyis azon kell munkál-
kodnunk,  hogy diszkrét sem legyen a feszültség.  Ebben a dokumen-
tumban is, még ha a megigazulás-nyilatkozathoz képest enyhített for-
mában, a következő érződik: Miközben tudjuk, hogy (sokkal) több köt
össze, mint amennyi elválaszt, és gyakran az a benyomásunk, hogy a
problémák nem lehetnek annyira súlyosak, kénytelenek vagyunk belát-
ni, hogy még dolgozni kell, nem is keveset. Így szívem szerint – amit
persze nem tartok kizárólagosan helyes véleménynek – a 4. pontot ten-
ném az első helyre, mivel az összes többi csak ebből következhet. 

Eredetileg a dokumentum szerint:

1. A katolikusok és az evangélikusok mindig az egység, nem pedig a
megosztás szempontjából induljanak ki, megerősítve azt, ami ösz-
szeköt – noha a különbségek könnyebben láthatók és átélhetők.
(239.)

2.  Az  evangélikusok,  és  katolikusok  engedjenek,  a  folyamatos
transzformáció erejének az egymással  való találkozás és a hitről
való kölcsönös tanúságtétel által. (240.)

28 Közös nyilatkozat a reformációról való katolikus-evangélikus közös megemlékezés alkal-
mából (ford. TŐZSÉR ENDRE SP), in Magyar Kurír, 2016. október 31. www.magyarkurir.-
hu/hirek/kozos-nyilatkozat-reformaciorol-valo-katolikus-evangelikus-kozos-megem-
lekezes-alkalmabol (A letöltés dátuma: 2016. 12. 05.)



Evangélikus-katolikus párbeszéd – evangélikus mérleg 33

3. Az evangélikusok és katolikusok újra kötelezzék el magukat a lát -
ható  egység  keresése  mellett,  konkrét  cselekedetekkel  közösen
munkálva azt, állandóan törekedve e cél elérésére.(241.)

4. Az evangélikusok és katolikusok közösen fedezzék fel újra Jézus
Krisztus evangéliumának erejét a mai korban. (242.)

5.  A katolikusok és az evangélikusok közösen tegyenek tanúságot
Isten kegyelméről az ige hirdetése és a világban végzett szolgálat
által! (243.)

Az eredeti 4. ponttal az első helyen, és ennek megfelelően újraszámoz -
va:

1. Az evangélikusok és katolikusok közösen fedezzék fel újra Jézus
Krisztus evangéliumának erejét a mai korban. (242.)

2. A katolikusok és az evangélikusok mindig az egység, nem pedig a
megosztás szempontjából induljanak ki, megerősítve azt, ami ösz-
szeköt – noha a különbségek könnyebben láthatók és átélhetők.
(239.)

3.  Az  evangélikusok,  és  katolikusok  engedjenek,  a  folyamatos
transzformáció erejének az egymással  való találkozás és a hitről
való kölcsönös tanúságtétel által. (240.)

4. Az evangélikusok és katolikusok újra kötelezzék el magukat a lát -
ható  egység  keresése  mellett,  konkrét  cselekedetekkel  közösen
munkálva azt, állandóan törekedve e cél elérésére. (241.)

5.  A katolikusok és az evangélikusok közösen tegyenek tanúságot
Isten kegyelméről az ige hirdetése és a világban végzett szolgálat
által. (243.)

A Lutheránus Világszövetség honlapja felsorolja, hogy mely mérföldkö-
veket találjuk a párbeszéd útján:29

Még a  közös  bizottság megalakulása  előtt,  a  II.  Vatikáni  Zsinaton
Vajta Vilmos professzor, az LVSZ Teológiai osztályának igazgatója a há-
rom közül az egyik evangélikus megfigyelő volt.

29 A továbbiakat vö. www.lutheranworld.org/content/ecumenical-relations (A le-
töltés dátuma: 2017. 01. 16.)  



34 Szentpétery Péter

I. 1967–1972:
1972: Az evangélium és az egyház (The Church and the Gospel) (Máltai

beszámoló). Már ebben megállapították, hogy a megigazulás kérdésében
sokkal közelebbiek az álláspontok, mint gondolnánk.30

II. 1973–1984:
1978: Az Eucharisztia (The Eucharist)
1980: Mindnyájan egy Krisztus alatt (All Under One Christ)
1980: Utak a közösséghez (Ways to Community)
1981: Az egyház szolgálata (The Ministry of the Church)
1983:  Luther Márton – Krisztus tanúja  (Martin  Luther – Witness  to

Christ)31

1984: Az egység felé – A katolikus-evangélikus egyházközösség mo-
delljei, formái és szakaszai (Facing Unity – Models, Forms and Phases of
Catholic-Lutheran Church Fellowship)

III. 1986–1993:
1993: Egyház és megigazulás (Church and Justification)

IV. 1995–2006:
1999: Közös nyilatkozat a megigazulás tanításáról (Joint Declaration

on the Doctrine of Justification)32

Hadd jegyezzük meg, hogy 1973–84 között Hafenscher Károly volt
bizottsági tag, Harmati Béla püspök 1995–2006 között evangélikus társ-
elnök. A későbbi megigazulás-nyilatkozat létrejöttében fontos állomás
a német katolikus egyház és a protestáns egyházak közös kiadványa:

30 Az evangélium és az egyház. Az evangélikus-római katolikus közös Tanulmányi Bizott -
ság beszámolója (ford. HAFENSCHER KÁROLY), in Theologiai Szemle 16/7–8 (1980), 231–234.

31 Luther Márton: Jézus Krisztus tanúja. Közös nyilatkozat a Luther-évforduló alkalmából
(ford.) Hafenscher Károly, in Evangélikus Élet XLVIII/26 (1983. június 26.) és XLVIII/27
(1983. július 3.). Továbbá:  Luther Márton Jézus Krisztus tanúja. A Lutheránus Világszö-
vetség és  a  Vatikán Közös  Bizottságának  1983.  05.  11-i  nyilatkozata (ford.  HAFENSCHER

KÁROLY), in Credo Evangélikus Műhely 5/3–4 (1999), 34–39.
32 Az evangélikus-római katolikus Közös Nyilatkozat a megigazulás tanításáról és ünnepé-

lyes aláírásának dokumentumai (ford.  HAFENSCHER KÁROLY - KRÁNITZ MIHÁLY - PUSKÁS

ATTILA - REUSS ANDRÁS - VINCZE KATALIN), Budapest 2000. 



Evangélikus-katolikus párbeszéd – evangélikus mérleg 35

A reformáció korának kiátkozásai még mindig megosztóak? (Lehrverur-
teilungen – Kirchentrennend?) címmel 1986-ban, továbbá az USA egyhá-
zainak párbeszéde 1985-ben: Megigazulás hit által (Justification by Faith).

A  Közös  Nyilatkozat szövegét a bizottság 1997-es dobogókői ülésén
véglegesítették, majd állásfoglalás céljából elküldték az LVSZ tagegyhá-
zainak. Emeljük ki a befejező 44. pontot, amely a bizottsági tagok lelke-
sedését, elkötelezettségét és reménységét tükrözi: „Hálát adunk az Úr-
nak az egyházszakadás leküzdése  útján  tett  döntő  lépésért.  Kérjük a
Szentlelket, hogy vezessen minket tovább a látható egység felé, amely
Krisztus akarata.”

1999. október 31-én, az augsburgi ünnepi istentisztelet közvetítésekor
a közös megigazulás-nyilatkozat aláírása előtt a műsorvezető bemond-
ta, hogy „a nemzetközi énekkar két versszakot fog angolul elénekelni
egy olyan énekből, amely ehhez a naphoz illik, és az egyházról szól”.
„Az egyháznak a Jézus a fundámentoma…” ének sem nem evangélikus,
sem  nem  katolikus,  egyikünk  énekeskönyvében  sincs  benne,  bár  az
LVSZ-ében igen, magyarul a reformátusban és még több egyházéban. A
szöveg szerzője Samuel John Stone windsori anglikán lelkész, aki a bib-
liakritika és a darwinizmus terjedésével szemben fejtette ki 12 énekben
az Apostoli Hitvallás tanítását, ezek  Lyra fidelium címmel 1866-ban je-
lentek meg.  A legismertebb,  mondhatni  slágerré  lett  ez az egyházról
szóló 9. ének. A zeneszerző Samuel Sebastian Wesley, Charles Wesley
unokája.33 1Kor 3,11-ről nincs mit vitatkozni. Az ige képénél maradva
legfeljebb arra lehet  gondolni,  pontosabban nem lehet  nem gondolni
arra –, legyünk őszinték –, hogy mások, más közösségek valamivel na-
gyobb arányban építenek rá fát, szénát vagy szalmát, mint mi (…) De
éppen ezt a szemléletet akarjuk meghaladni.

2006: Az egyház apostolisága (The Apostolicity of the Church)

V. 2009–2012:
A szembenállástól a közösségig. Evangélikus-római katolikus közös

megemlékezés a reformációról  2017-ben (From Conflict  to Communion.
Lutheran-Catholic Common Commemoration of the Reformation in 2017)

33 Az ének történetéről: https://songsandhymns.org/hymns/detail/the-churchs-one-
foundation (A letöltés dátuma: 2017. 01. 18.)



36 Szentpétery Péter

Itt hadd említsük meg a közösség felé vezető út három kiemelkedő
hazai  alkalmát.  II.  János Pál  pápa 1991.  augusztus 18-án a debreceni
Nagytemplomban tartott ökumenikus istentisztelet után saját maga he-
lyezte  el  a  koszorút  a  gályarabok emlékművénél.  1993.  január  20-án
ökumenikus istentiszteletet tartottak az esztergomi bazilikában Harmati
Béla püspök igehirdetésével, a Bethlen Gábor hajdúi által 1623-ban ki-
végzett három kassai mártír emlékére. 1996. január 6-én evangélikus-ka-
tolikus megemlékezést tartottak Csepregen, az 1621-ben a császári sereg
áldozatául esett 1223 evangélikusról.

Az  ökumenikus  imahetet  hivatalosan  1987  óta  tarthatják  közösen
evangélikusok és katolikusok, amikor is ifj. Hafenscher Károly csengődi
lelkész meghívta Paskai László kalocsai  érseket.  Előtte az állam nem
nézte jó szemmel katolikusok és protestánsok közeledését, a Hazafias
Népfront  (egyébként  sokszor  színvonalas)  papi  békegyűléseitől  elte-
kintve. A katolikus, református és evangélikus püspökök évente több
alkalommal találkoznak, és vitatják meg az egyházakat érintő aktuális
kérdéseket. Így jutottunk el a mostani imahétig, amelynek megnyitója a
Kálvin téri református templomban a közös reformációi megemlékezés
imádsága volt, természetesen a többi felekezet részvételével.34

***

Befejezésül: Ha már egyszer a címet úgy adták meg, hogy evangélikus
mérleg, a jelenben, akkor hadd induljak el valamivel messzebbről. 1996-
ban, vagyis az Ut unum sint megjelenése utáni évben részt vehettem az
EVT Hit és Egyházszervezet Bizottságának ülésén a tanzániai Moshi-
ban. Erről írtam egy beszámolót a Lelkipásztorban  Minőségi ugrást az
ökumenében35 címmel, kicsiben valami hasonlót megpendítve, mint az Ut
unum sint. Az 1999-es közös nyilatkozat már valami ilyesmi volt, de töb-

34 Közös imádság. A szembenállástól a közösségig. Evangélikus-római katolikus közös meg-
emlékezés a reformációról 2017-ben (ford. GÁNCS PÉTERNÉ), Budapest 2017.

35 SZENTPÉTERY PÉTER, Minőségi ugrást az ökumenében. Gondolatok az Egyházak Világta-
nácsa Hit és Egyházszervezeti Bizottságának üléséről, in Lelkipásztor 72/1 (1997), 20–22; vö.
UŐ, Valóban minőségi ugrást az ökumenében, in Dr. Harmati Béla püspök köszöntése. Buda-
pest 2007, 93–95. 



Evangélikus-katolikus párbeszéd – evangélikus mérleg 37

bet,  nagyobb  hatást  vártak  tőle,  mint  amennyit  valójában gyakorolt.
Rendszerezték, összefoglalták, amit sok teológus már korábban is mon-
dott, alapvetően egyetértés van, de a különbségek, hangsúlyeltolódások
nem tűntek el. A szembenállástól a közösségig már sokkal inkább remény-
séget ébreszt, hogy valóban lehetséges minőségi ugrás, fordulat, áttörés.
Sokkal több köt össze, mint amennyi elválaszt,  de az a kis(ebb) rész,
amely elválaszt,  sokszor a vártnál makacsabbul tartja magát. Nyilván
sokkal könnyebb valamit félig megtisztítani, megmosni, mint háromne-
gyedig, vagy mint 99 százalékig. De ha idén, jövőre vagy néhány éven
belül mégsem következne be az ugrás, áttörés, fordulat, ez „csak” any-
nyit jelent, hogy még több erőt kell gyűjtenünk, és még inkább kell kö-
nyörögnünk.  Mindnyájunknak csak az  számíthat  és  számít,  hogy mi
van Isten mérlegén.



KRÁNITZ MIHÁLY

Katolikus mérleg: Eredmények és nehézségek 
az ökumenikus párbeszédben

A katolikus egyház kétezer év óta él, és vele együtt, illetve mellette él-
nek mindazok, akik szintén Krisztust követik, de más hangsúllyal, ám
hasonló célból,  mint  amit  a János-evangélium első záradéka fejez  ki:
„Hogy higgyük, Jézus a messiás, az Isten Fia, s hogy a hit által életünk
legyen benne.”36 Ugyanakkor azok a különböző irányzatok, melyek az
egyetlen egyház mellett létrejöttek, de már nem az egyházra és annak
tanítására hivatkoznak, hanem saját meglátásuk szerint építették ki új
tanrendszerüket, és bár kezdetben mellőzték az egyház intézményi vol-
tát és saját intézményrendszert valósítottak meg (és most gondolnunk
kell az ókeresztény kor sajátos irányzataira, a középkor úgynevezett re-
formmozgalmaira és éppen a reformációból származó közösségekre is,
de  azt követően még napjainkig is  számos más új  törekvésre,  amely
sokszor egyháznak nevezi magát), de mégis mindegyiknek alapcélja az
egység Jézus utolsó vacsorai szándéka alapján: „Legyenek mindnyájan
egy!”37

Konferenciánk első körében az eredményeket és a lehetőségeket vizs-
gáljuk a három nagy történelmi egyház részéről, melyek immár nem a
szembenállás, hanem a közösségépítés felől tekintenek egymásra. Ilyen
értelemben a keresztény egységkeresés egyidős magával a keresztény-
séggel, és egy kis derűvel a Credo egyik megállapítására utalva: az öku-
menizmusnak „soha nem lesz vége”. Ugyanis amíg itt a Földön élünk,

36 Jn 20,31.
37 Jn 17,21.



Katolikus mérleg: Eredmények és nehézségek... 39

addig  érvényes  Jakab  apostol  megállapítása:  „Mert  sokban  vétünk
mindnyájan.”38 Pál  apostol  is  erről  tesz  tanúságot,  amikor  kijelenti:
„Mindnyájan vétkeztek és nélkülözik az Isten dicsőségét, megigazulá-
sukat azonban ingyen kapják, Jézus Krisztus megváltása árán.”39 A ke-
reszténység és az egyház, mely tehát az üdvösség hordozója, alázattal
könyörög Istenhez, hogy ennek a feladatnak meg tudjon felelni. Ha Jé-
zus kérésétől eltekintünk, akkor ránk is érvényes lesz, amit ő a hegyi be-
szédben mondott,  hogy aki  tanításából „csak egyet is eltöröl  akár az
utolsó szavai közül, és úgy tanítja az embereket, azt igen kicsinek fogják
hívni a mennyek országában”.40

A sok emberi jó szándék mögött nem tündöklik fel a maga teljes ra-
gyogásában éppen a szétszakítottság következtében az Isten egyházá-
ról, mely „az igazság oszlopa és biztos alapja”.41

A  szakadások  és  az  egymástól  elszakított  keresztény  lét  már-már
olyan valóság lett, amelyhez elődeink kezdtek hozzászokni, de ahogy a
II. Vatikáni Zsinat (1962–1965) megállapította, „a történelem Ura, bősé-
gesebben, mint valaha, árasztani kezdte napjainkban az egymástól kü-
lönvált keresztényekre az önbírálat és az egység utáni vágyakozás ke-
gyelmét”.42 Ennek az új korszaknak vagyunk most megtapasztalói, és
ténylegesen örülhetünk annak, amit szintén a II. Vatikáni Zsinat jelen-
tett ki, hogy „világszerte különvált testvéreink között napról napra szé-
lesebb körben mozgalom kezdődött az összes keresztény egységének
helyreállítására, a Szentlélek kegyelmének ihletése nyomán”.43 Ezek a
mondatok 1964. november 21-én nyerték el végső formájukat, amikor
VI. Pál pápa Az egység újraállítása kezdetű határozatot ellátta kézjegyé-
vel. Azóta eltelt immár ötven év, és van miért hálát adni katolikus rész-
ről is a keresztény egységtörekvés területén.

II. János Pál pápa a húsz évvel ezelőtt megjelent ökumenikus körle-
velében kijelenti: „A katolikus egyház beismeri és megvallja gyermekei

38 Jak 3,2.
39 Róm 3,23–24.
40 Mt 5,19.
41 1Tim 3,16.
42 Unitatis redintegratio, 1.
43 Unitatis redintegratio, 1.



40 Kránitz Mihály

gyöngeségét, tudván, hogy bűneik oly sokszor elárulták és akadályoz-
ták az Üdvözítő tervének megvalósítását.”44 Az egységért mindent meg-
tenni kész pápa, aki visszafordíthatatlanul elkötelezte magát az ökume-
nizmus útján, így imádkozott: „Hálát adok az Úrnak, hogy rávezetett
minket a keresztények közötti egység és közösség nehéz, de örömben
oly gazdag hosszú útjára.”45

Ebben a szellemben nyilatkozik Ferenc pápa is, aki Krisztus egység-
vágyához kapcsolja  gondolatait:  „Sokkal hihetőbb volna a keresztény
üzenet, ha a keresztények legyőznék megosztottságaikat.”46

Maga az ökumenikus mozgalom mintegy száz évre vezethető vissza,
és el kell ismerni, hogy nem katolikus talajról indult el. Nézzük címsza-
vakban azokat a nagy állomásokat, amelyek elvezették a katolikus egy-
házat is korábbi véleménye megváltoztatására. Ezek között is az első az
edinburgh-i nemzetközi missziós konferencia, melyre a cremonai püs-
pök, Geremia Bonomelli (1831–1914) anglikán barátján keresztül angol
nyelvű levelet küldött,  hangsúlyozva a keresztények egységének fon-
tosságát.  A  levelet  Silas  McBee  (1853–1924)  olvasta  fel,  s  ez  volt  az
egyetlen „római katolikus hang” a konferencián. Itt fordult elő először
az ökumenizmus szó, ám ehelyett először a „pánkeresztény” kifejezést
javasolták, mely XI. Piusz pápát arra késztette, hogy a Mortalium animos
kezdetű levelében (1928.  január 6.)  óva intse a katolikusokat a vallás
igazi egységének megőrzése érdekében. A pápa a mozgalomban inkább
indifferentizmust és relativizmust látott, ezért azt határozottan elutasí-
totta.

Az edinburgh-i konferencia és a pápai körlevél között mégis létrejött
római katolikus részről egy, az anglikánokkal való nem hivatalos találko-
zó, a híres „Malines-i megbeszélések”. Ezeket Belgium prímása, Malines
érseke, Desiré Mercier bíboros (1851–1926) szervezte, négy alkalommal az
érseki palotában.47 Ugyanebben, az ökumenikus irányába inkább elítélő
korszakban született  meg Dom Lambert  Beauduin (1873–1960)  bencés

44 II. JÁNOS PÁL PÁPA, Ut unum sint, 3 (ford. Diós István), SZIT, Budapest 1996, 7.
45 Uo. 6.
46 FERENC PÁPA, Evangelii gaudium (ford. Diós István), SZIT, Budapest 2014, 138, 244.
47 DÉR ISTVÁN, A malines-i megbeszélések. Mercier bíboros kísérletei az anglikán és a kato-

likus egyház egyesítése érdekében, Budapest 1941.



Katolikus mérleg: Eredmények és nehézségek... 41

kezdeményezésére már 1925-ben már Amay-sur-Meuse-ben, majd 1939-
től a belgiumi Chevtogne-ban egy katolikus–ortodox szerzetesközösség.
Ekkor, vagyis 1926-ban alapították az Irénikon című folyóiratot, mely az-
óta is az ökumenikus párbeszéd gyümölcsöző fóruma.48

II. János Pál pápa Ut unum sint kezdetű körlevelében arról is írt, hogy
a felekezetek közötti teológiai dialógusok pozitív és konkrét gyümöl-
csöket  hoztak.49 Mialatt  az  1925-ben és  1927-ben megalakult  Life  and
Work és Faith and Order elnevezésű ökumenikus szervezetek 1937 júniu-
sában egyesültek, és 1938 májusában Utrechtben ideiglenes jelleggel lét-
rehozták az Egyházak Ökumenikus Tanácsát, majd 1948. augusztus 30-
án Amszterdamban formálisan  is  létrejött  az  Egyházak Ökumenikus
Tanácsa,  addig katolikus részről az egység búvópatakja mégis haladt
előre. 1935-től kezdve Paul Couturier (1881–1953) lyoni egyházmegyés
pap az egyetemes imahétnek szentelte egész életét. Az ő kezdeménye-
zésére  született  meg  az  úgynevezett  dombes-i  ökumenikus  csoport
1937-ben, melynek munkája a teológiai kutatásra, a párbeszédre és az
imádságra épül. Ugyanebben az esztendőben, tehát 1937-ben jelent meg
Yves Congar (1905–1995) Megosztott keresztények (Chrétiens désunis) című
műve, mely prófétai hangon szólt az egyház egységéről. Ezen a terüle-
ten kiemelkedő még a jezsuita Charles Boyer-nek (1884–1980), a római
Gregoriana  Egyetem  filozófiaprofesszorának  működése,  aki  éppen
Giovanni Battista Montini (a későbbi VI. Pál pápa) ösztönzésére létre-
hozta az  Unitas ökumenikus szellemű folyóiratot. Jelentős lépés volt a
katolikusok  és  nem  katolikusok  közötti  baráti  találkozókra  a  párizsi
Istina Tanulmányi Központban a domonkos Christophe-Jean Dumont
(1897–1991) szervezésében. Közeledve a II.  Vatikáni Zsinathoz, rácso-
dálkozhatunk a paderborni Johann Adam Möhler Ökumenikus Intézet
alapítására 1957-ben, mely azóta is meghatározó a katolikus ökumeniz-
mus területén. Még számos egyéb törekvés is jelen volt katolikus rész-
ről, válaszként a nagyobb szabadságban mozgolódó protestáns egység-
törekvésekre.  A tanítóhivatal  is  érzékelte  a  változásokat,  és  az  1949.

48 Az 1990-es években Kocsis Fülöp (metropolita érsek) és Orosz Atanáz (egyház-
megyés püspök) személyében magyar görög katolikus tagjai is voltak ennek az öku-
menikus közösségnek.

49 II. JÁNOS PÁL pápa, i. m., 6.



42 Kránitz Mihály

december 23-án megjelent Ecclesia sancta kezdetű levelében az ökumeni-
kus mozgalmat már a Szentlélektől inspiráltnak tekinti. A II. Vatikáni
Zsinatig  olyan  teológusokat  kell  megemlíteni,  mint  Charles  Moeller
(1912–1986), Gustave Thils (1909–2000), Karl Rahner (1904–1984), Jean
Jérôme Hamer (1916–1996), Johannes Feiner (1909–1985), Pierre Duprey
(1922–2007) és Emmanuel Lanne (1923–2010).

A nagy áttörést az elutasításból, a hallgatásból XXIII. János pápa és a
II. Vatikáni Zsinat jelentette, amikor a római katolikus egyház nagy ha-
jója „a Szentlélek hátszelével is megerősítve” fordult a nem katolikusok
felé. A teológia megújulását jelezte ez a törekvés, melynek során már a
zsinat, de később számos dokumentum is nagy hangsúlyt helyezett az
ökumenikus nevelésre. Az Unitatis redintegratio  kimondja, hogy „a hit-
tudomány ágait tanítsák az ökumenikus szempont szerint is”. Párbeszé-
dek és kétoldalú megbeszélések egész sora következett, melyek közül
csak egyetlenegyet emelnék ki – hangsúlyozottan a reformáció 500. év-
fordulójára emlékezve –, mégpedig az 1967-ben megkezdődött Római
Katolikus–Evangélikus Egységbizottság pontosan ötvenéves munkáját,
mely több mint tíz együttesen elfogadott dokumentumával nagymér-
tékben hozzájárult az összkereszténység egységéhez. Ezek között szere-
pel A szembenállástól a közösségig című dokumentum, mely pontosan egy
évvel  ezelőtt  a  januári  ökumenikus  imahét  megkezdésekor  magyar
nyelven is napvilágot látott. Három hónappal ezelőtt pedig, 2016. októ-
ber 31-én Ferenc pápa és Munib Younan, a Lutheránus Világszövetség
elnöke aláírták Közös Állásfoglalásukat Lundban, abban a városban, ahol
1947-ben, vagyis hetven évvel ezelőtt megalakult az evangélikus világ-
szervezet. Nagyon friss eredményeink vannak tehát, ha időnként nem is
az  egyéni  elvárásoknak megfelelően.  Az  egyházak közötti  párbeszéd
immár az ökumenikus kapcsolatok része lett, és ahogy a mostani konfe-
rencia is mutatja, meg kell tennünk azt az erőfeszítést, hogy Krisztus és
a Szentlélek erejével az egyetlen egyház közössége felé haladjunk. Ezért
kell imádkoznunk, ezért kell tárgyalnunk, hogy mindig továbbléphes-
sünk a szükséges és elégséges látható egység felé.

II. János Pál pápa öt szempontot ajánlott a teológiai megbeszélések
témájaként, melyek kifejtése részben megtörtént, részben viszont még
hátravan. Az Ut unum sint körlevélben olvashatjuk ezeket a témákat: „A



Katolikus mérleg: Eredmények és nehézségek... 43

Szentírás  és  a  szenthagyomány  kapcsolata”;  „Az  eucharisztia  mint
Krisztus testének és vérének szentsége”; „Az ordináció mint szentség”;
„A  tanítóhivatal  mint  felelősség  és  tekintély  a  hit  továbbadásában”;
„Szűz Mária Krisztus és az egyház misztériumában”.50 Nemcsak a zsi-
nat, hanem az Ut unum sint körlevél óta is új megegyezések és bizonyos
részletakadályok is megjelentek. Az elmúlt negyed század gyümölcsei
között  kell  számon tartani  a  három ökumenikus  nagygyűlést  (Bázel,
1989; Graz, 1997; Nagyszeben/Sibiu, 2007). Az eredmények között kell
számon tartanunk a megigazulásról szóló evangélikus–római katolikus
Közös nyilatkozatot (1999),  az  Ökumenikus chartát  (2001),  mely mintegy
alapokmányként, ökumenikus konstitúcióként rögzíti, hogy a kereszté-
nyek között mennyire fontos a hit, a közösség és az együttes elkötele-
zettség Európáért.51 Némely nyilatkozat, mint például a  Dominus Iesus
hátráltatja vagy fékezi az ökumenikus párbeszédet, de a szöveg helyes
olvasása és értelmezése, lévén itt egy dogmatikus és nem ökumenikus
iratról szó, világossá teszi, hogy Krisztus egyetlen és egyetemes üdvözí-
tő voltának elismerése megerősíti a mindig is vallott tanítást, hogy „Jé-
zus Krisztus személye mellett nincs más név az ég alatt az embereknek,
amelyben üdvözülhetnének. A most még vegyes érzelmekkel tekintett
dokumentum akár meghatározó is lehet néhány évtized múlva, Krisz-
tus-központúsága miatt. A szöveg mögött álló Joseph Ratzinger, aki a
Dominus Iesus keletkezéskor a Hittani Kongregáció prefektusa volt, XVI.
Benedekként került a pápai trónra, ahol nyolc éven keresztül az egyház
egységét elsődleges lelkipásztori feladatai között tartotta számon. Az ő
ideje alatt anglikánok csoportjai tértek át a római katolikus egyházba,
amit  a  2009.  november  9-én megjelent  Anglicanorum coetibus kezdetű
apostoli konstitúció tett lehetővé. 2010. július 1-jétől – Walter Kasper bí-
borost követően – Kurt Koch bázeli püspököt nevezték ki A Kereszté-
nyek Egységét Előmozdító Pápai Tanács élére.  Kitartó munkával ered-
ményes kapcsolatokat épített ki Kelet és Nyugat valamennyi egyházával.
2016 két nagy történelmi, ökumenikus találkozójának előkészítésében is
fontos szerepe volt. Ezek mind az egyházak között élő párbeszédet je-

50 II. JÁNOS PÁL PÁPA, i. m., 7.
51 A Charta Oecumenicát 2001 októberében Hollandia után másodikként a magyar-

országi egyházak írták alá, elfogadva ezzel annak tartalmát és programját.



44 Kránitz Mihály

lentik, mely, ha emberi mércével lassan is, de a Szentlélek vezetésével
bátran haladnak a közös tanúságtétel irányába. A 2016. február 12-i ku-
bai találkozón és a tavaly év végi október 31-i lundi ökumenikus imaal-
kalmon közös nyilatkozatok aláírására került sor, melyek a keresztény
egységkeresés melletti tudatos elköteleződést jelentik. Most, amikor el-
érkeztünk a reformáció 500. évfordulójának emlékévéhez, külön ki kell
emelni azt az evangélikus–római katolikus közös megemlékező doku-
mentumot, melyet már 2013-ban összeállítottak, s mely nemcsak arra
hivatott, hogy emlékkönyv legyen a reformációról 2017-ben, hanem tö-
rekedjen a címben való tartalom megvalósítására, vagyis hogy katoliku-
sok és evangélikusok ténylegesen jussanak el a szembenállástól a közös-
ségig.52 Említést  kell  tenni  még arról  a  két  direktóriumról,  amely  az
egység melletti vágyat határozott formába ölti, és voltaképpen intézmé-
nyesíti. Erről a magatartásról szólt II. János Pál pápa, amikor irreverzi-
bilisnek  nevezte  a  római  katolikusok  ökumenikus  elkötelezettségét.53

1967-ben és 1970-ben megjelent a Keresztény Egységtitkárság kiadásá-
ban az  Ökumenikus Direktórium és a hozzá kapcsolódó Instrukció. Majd
1993-ban  napvilágot  látott  a  II.  Ökumenikus  Direktórium,  amely  még
részletesebben tért ki az ökumenizmus elveinek és szabályainak alkal-
mazására.54 Mindkét ökumenikus direktórium különleges hangsúlyt he-
lyez az ökumenizmusra a felsőoktatási intézményekben.

2016.  október 31-én a kereszténység történetének új és meghatározó
eseménye történt. 500 évvel a protestáns reformációt követően az akkor
egymással szembehelyezkedő keresztény felekezetek, jelesül a Ferenc pá-
pa képviselte római katolikus egyház és a Younan Munib által képviselt
Lutheránus  Világszövetség a  múlttal  megbékélve közös imádsággal  és
egy írásba is foglalt elkötelezettséggel a svédországi Lundban azt az egy-
séget építették, amelyért Jézus Krisztus szenvedése előestéjén imádkozott.

52 Vö.  LUTHERÁNUS–RÓMAI KATOLIKUS EGYSÉGBIZOTTSÁG,  A szembenállástól a közössé-
gig. Evangélikus–római katolikus közös megemlékezés a reformációról 2017-ben , Luther Ki-
adó, Budapest 2016.

53 II.  JÁNOS PÁL PÁPA,  i. m., 7.  („Ecclesia catholica modo irreversibili se tradidit itineri
inquisitionis oecumenicae conficiendo.”)

54 Vö. KERESZTÉNY EGYSÉGTITKÁRSÁG, Ökumenikus Direktórium (1967, 1970), SZIT, Bu-
dapest 1983; KERESZTÉNYEK EGYSÉGÉT ELŐMOZDÍTÓ PÁPAI TANÁCS, II. Ökumenikus Direk-
tórium (1993), SZIT, Budapest 1996.



ISTEN IGÉJE A LUTHERÁNUS
ÉS A REFORMÁTUS TEOLÓGIÁBAN

CSEPREGI ANDRÁS

Luther Szentírás-értelmezése: Isten igéje mint 
törvény és evangélium

Walter  Mostert,  Luther  egyik  fontos  20.  századi  értelmezője  szerint,
„Luther írásértelmezése a modern egzegézisben nem játszik lényeges
szerepet. Nem az egzegetikai tudományágak, hanem az egyháztörténet
és a rendszeres teológia az a terület manapság, ahol Lutherrel foglal-
koznak.”55. Tanulmányomban engem is ez a megfigyelés vezet. Bár a té-
mánk Luther Szentírás-értelmezése, s bár az írásmagyarázati megköze-
lítést az is indokolná, hogy Luther wittenbergi professzori működése
során évtizedeken keresztül bibliai könyveket, s közöttük is főleg ószö-
vetségi könyveket magyarázott, nem teszek kísérletet arra, hogy akár a
Luther korabeli, akár a mai bibliaértelmezések összefüggéseibe próbál-
jam  állítani  Luther  Szentírás-értelmezését.  Ehelyett  abból  igyekszem
megmutatni valamit, hogy milyen teológiai kérdéseket tett fel Luther a
Szentírásnak, s a kérdéseire milyen válaszokat talált, valamint ez a fo-
lyamat hogyan ágyazódik bele az ő élettörténetébe és az evangélikusság
születésének a történetébe egyaránt. 

Luther Szentírás-értelmezéséről a fenti szemlélet szerint is sokféle te-
matika szerint lehet beszélni. Azért választottam a címben megjelölt té-

55 WALTER MOSTERT, Az „önmagát értelmező Szentírás” (ford. SEBEN ISTVÁN), Budapest
1996, 7.



46 Csepregi András

mát: Isten igéje, mint törvény és evangélium, mert ez az a jellegzetes lu-
theri  szemlélet,  ami  az  ő  személyes útkeresésében gyökerezik,  s  ami
olyan alkotó részévé lett az evangélikus dogmatikának, hogy az evan-
gélikus teológiai gondolkodást ma is messzemenően meghatározza. Ez
a téma összeköti Luther kora és a saját korunk – sok szempontból igen
távoli – világait, valamint a Luther dilemmáiban való elmélyülés meg-
gazdagíthatja a saját kérdéseinken való töprengést is.

Kulcs a Szentíráshoz – a „toronyélmény”

A  reformátori  felismerés  áttörését  Luther,  évtizedekkel  később,  több
visszatekintésben is megörökítette. Az alábbi válogatás Virág Jenő lel-
kész, hittanár 1937-ben született Dr. Luther Márton önmagáról c. könyvé-
ből való, amely sok kiadást megért, és máig töretlen népszerűséget él-
vez  az  evangélikus  olvasók  között.  A  „toronyélményre”  Luther
többször is visszatekintett, utoljára egy évvel a halála előtt, ezekből a
visszatekintésekből szerkesztett Virág egy hosszabb beszámolót, amiből
most röviden idézek–egy-egy bekezdésbe tömörítve az ugyanazon lu-
theri visszatekintésből származó mondatokat.

„’Igaz’ és ’Isten igazsága’ ezek az igék villámcsapásként hatottak
lelkiismeretemre. Megborzadtam, amikor hallottam őket. Ha Isten
igazságos, akkor büntetnie kell. De amint egyszer ebben a torony-
szobácskában tépelődtem ezek fölött az igék fölött: ’Az igaz ember
hitből él’ (Róm1,17) és ’Isten igazsága’, Isten kegyelméből ezt gon-
doltam: ha nekünk, mint igazaknak, hitből kell élnünk, és ha Isten
igazsága minden hívőnek üdvösségére van, akkor ez nem lehet a
mi érdemünk, hanem csak Isten irgalmassága. Mert Isten igazsága
az az igazság, mellyel minket Krisztus által igazzá tesz és megvált.
Így ezeket az igéket megszerettem. A Szentírás értelmét ebben a to-
ronyban tette világossá előttem a Szentlélek.

[Róm 1,17-ben] láttam meg, milyen igazságról szól Pál apostol. Elő-
zőleg ez áll az igében: ’Igazság’. Erre összevetettem az ige elvont
tartalmát (igazság) és valóságos tárgyát (az igaz ember) s bizonyos-
ságra jutottam ügyem felől. Kezdtem különbséget tenni a törvény



Luther Szentírás-értelmezése... 47

igazsága és az evangélium igazsága között.  Előzőleg semmi más
nem hiányzott nekem, csak az, hogy különbséget tegyek a törvény
és az evangélium között. Mindent egynek vettem és azon a vélemé-
nyen voltam,  hogy  Krisztus  és  Mózes  között  azon a  korszakon,
melyben éltek és tökéletességük fokán kívül nincs különbség. Ami-
kor azonban az igazi különbségre rájöttem, hogy ti. más a törvény
és más az evangélium, akkor átküzdöttem magam a nehézségeken.

[G]yűlöltem ezt az igét: ’Isten igazsága’, mivel – az összes egyházi
tudósok szokása és szóhasználata szerint – azt tanultam, hogy ezt
bölcseletileg kell értelmezni, mint úgynevezett alaki, vagy cselekvő-
leges (activ) igazságot, mely szerint Isten igaz és megbünteti a bűnö-
söket s igazság nélkül szűkölködőket. Én pedig az igaz és bűnösöket
büntető Istent  nem szerettem, sőt  ellensége voltam neki.  Ugyanis
bármennyire kifogástalan volt is mindenkori szerzetesi életem, Isten
előtt bűnösnek éreztem magam, lelkiismeretem állandóan háborgott
és semmiképpen sem tudtam abban bizakodni, hogy őt az én elégté-
teleim kiengesztelik. (…) Ezt mondtam: hát nem elég, hogy a nyo-
morult és örökre elkárhozott bűnösöket az eredeti bűn következté-
ben mindenféle baj terheli a tízparancsolatbeli törvény által, – nem,
ez az Isten az evangéliummal a régi szenvedésre még új szenvedést
halmoz és az evangéliumban is az ő félelmetes igazságát és haragját
tárja fel! (…) Ez mindaddig tartott, míg végül hosszú napokon és éj-
szakákon át tépelődvén, Isten kegyelméből az igék belső összefüg-
gésére fordítottam figyelmemet. Éspedig: ’Istennek igazsága jelente-
tik ki abban (…) miképpen meg van írva: az igaz ember hitből él.’
Ekkor Isten igazságát úgy kezdtem értelmezni, mint azt az igazsá-
got, melyben az igaz ember Isten ajándékozása folytán él, mégpedig
hitből. Most kezdtem megérteni, hogy ennek az igének: az evangéli-
umban Isten igazsága jelentetik ki, az az értelme, hogy ti. ez az igaz-
ság elfogadott (passiv) igazság, amellyel minket a kegyelmes Isten
igazzá tesz a hit által, amint megíratott: ’Az igaz ember hitből él’.
Ekkor úgy éreztem, mintha teljesen újjá születtem volna, s mintha
tárt kapukon át magába az Édenkertbe léptem volna be. Erre előt-
tem az egész Szentírás más értelmet  nyert.  (…) Később olvastam
Augustinusnak a ’Lélek és betű’ című könyvét, amelyben várakozá-
som ellenére azt találtam, hogy ’Isten igazságát’ ő is hasonlóan értel-



48 Csepregi András

mezi, ti.  annak az igazságnak, mellyel Isten ruház fel  bennünket,
amikor megigazít minket.  Ő ugyan ezt nem részletezi és Krisztus
igazságának nekünk ajándékozásáról nem meg mindent világosan,
Augustinus mégis azt akarta,  hogy Isten igazságát olyan igazság-
ként tanítsák, amellyel mi igazakká tétetünk.”56 

Heiko A. Oberman, a reformáció kutatója Lutherről szóló 1982-ben meg-
jelent  Luther: Mensch zwischen Gott und Teufel  című könyvében részlete-
sen ismerteti a reformátori felismerés áttörésének hátterét. Kiemeli, hogy
ami a késői lutheri visszaemlékezések tükrében egy döntő élménynek,
„toronyélménynek” tűnik, az inkább egymást követő felismerések soro-
zata lehetett, amely 1512-től, Luther professzori működésének kezdeté-
től egészen 1519-ig tarthatott. Oberman több szellemi forrást és hatást is
megmutat, mint a reformátori felismerések szükséges, de nem elégséges
feltételeit–mindig hangsúlyozva, hogy ezek a hatások önmagukban nem
magyarázzák Luthert, hiszen nem tekinthetünk el attól a személyes érin-
tettségtől és harctól,  ami Luthert az útkeresés során vezette, s  amiről
mély átéléssel számol be a késői visszatekintésekben is. Az Oberman ál-
tal azonosított hatások közül most kettőt emelek ki röviden: a via moder-
na követését és az Augustinus munkáiban való elmélyülést.

A William Ockham által még a 14. század első felében kezdeménye-
zett nominalista filozófiai szemlélet a 15. század során az új út,  a  via
moderna mozgalmában teljesedett ki.  Az új út követői a régi utat (via
antiqua) járókkal szemben azt képviselték, hogy az érzékelhető és meg-
tapasztalható konkrétumok (például egy konkrét emberi személy) mö-
gött álló elvont kategóriák (az emberiség) nem metafizikai valóságok,
hanem csak nevek. A régi út szemléletének olyan gondolkodók adtak
tekintélyt, mint Aquinói Tamás vagy Duns Scotus, de velük szemben
fokozatosan megerősödött az új utat járók mozgalma is, olasz, francia és
német nyelvterületen egyaránt. A 15. század végén Tübingenben műkö-
dő Gabriel Biel követői szemében a második Ockham volt. Négy évvel
azelőtt, hogy Luther az erfurti egyetem diákja lett volna, 1497-ben, két
professzor, Trutfetter és Arnoldi nyilvános dispután fejezték ki az egye-
tem elkötelezettségét a nominalizmus mellett, és nominalista kategóriák

56 VIRÁG JENŐ, Dr. Luther Márton önmagáról, Budapest 1943, 72–75.



Luther Szentírás-értelmezése... 49

szerint  építették fel  az egyetem képzéseit.  Azon az egyetemen tehát,
ahol Luther 1505-ben megszerezte a magiszteri diplomáját, természetes
volt a via moderna kísérletező szelleme, az elvont filozófiai elméleteknek
a  tapasztalat  és  az  értelem  tükrében  folytatott  ellenőrzése,  ami  soha
nem látott lendületet adott a természettudományok, az orvostudomány
és a jogtudomány kutatásának és oktatásának. De az új út nem hagyta
érintetlenül a teológiát sem: Arnoldi hangsúlyozta, hogy minden teoló-
giai  elméletet  alá  kell  vetni  az  egyház  szabályai  szerint  értelmezett
Szentírás kontrolljának. Amikor tehát 1521-ben Luther a wormsi biro-
dalmi gyűlés előtt majd azzal utasítja el a felszólítást, hogy vonja vissza
a tanításait,  hogy semmit nem von vissza, hacsak a Szentírással vagy
észérvekkel meg nem győzik a tévedéséről, az erfurti egyetemen tanul-
takat fogja alkalmazni. Luther tanárai valószínűleg nem láthatták, hogy
az általuk tanított módszer a teológiában olyan következményekhez ve-
zethet, amiket Luther majd képvisel. Azzal sem számoltak, hogy a via
moderna nemcsak az Arisztotelészt magyarázó tekintélyek megkérdője-
lezéséhez vezet el, hanem magának Arisztotelésznek az elutasításához
is. Luther a nominalizmus eszközeinek alkalmazása révén teológusként
azt a referencia-mezőt is maga mögött hagyta, amely magának a nomi-
nalizmusnak a szülőföldje, otthona volt.57

Az Arisztotelész örökségével való szembeforduláshoz Luther Augus-
tinus tanulmányozása révén jutott el: Augustinus teológiája a via moder-
na mellett a második szükséges, de nem elégséges feltétele a reformátori
felismeréseknek. Oberman elmondja, hogy egy zwickaui könyvtárban
találták meg 1889-ben és 1890-ben azokat a könyveket, melyek közül
egyet, az 1489-ben Strasbourgban kiadott Augustinus írásait tartalmazó
kötetet Luther, mint fiatal szerzetes, 1509-ben sűrű lapszéli jegyzetekkel
látott el.  Arról is tudunk, hogy 1509-1510 téli  félévének során Luther
Augustinus két nehéz, késői munkájához (De Trinitate és De civitate Dei)
is jegyzeteket készített. A korai jegyzetek előrevetítenek valamit abból a
felismerésből,  ami teljes  nyilvánosságot majd csak 1517 szeptemberé-
ben, a skolasztikus teológiát, benne mind az új utat, mind Arisztotelészt
megkérdőjelező disputában fog csak kapni. Ilyen mondatokat olvasunk:

57 HEIKO A.  OBERMANN,  Luther:  Man  between  God  and  the  Devil (ford.  EILEEN

WALLISER-SCHWARZBART), New Haven & London 1989, 113–123.



50 Csepregi András

„Augustinus még az észérveket is használja, hogy bebizonyítsa, hogy a
filozófia mindenestül ostobaság! Képzeld el, mit jelent ez!”. Vagy: „Cso-
dálatosnak tartom, hogy tudósaink nyíltan állítják, hogy Arisztotelész
nem áll szemben a katolikus tanítással.” Oberman hangsúlyozza, hogy
Luther  Augustinus  iránti  érdeklődésében  nem  játszik  szerepet  az  a
tény, hogy történetesen az ágostonos rend tagja volt, hiszen a rend kö-
rében folyó oktatásban Augustinus munkái nem voltak kötelező olvas-
mányok, Luthert tehát a személyes érdeklődés vezette. 1509-től kezdve
tanúi lehetünk a nominalizmus és Augustinus „különös középkori szö-
vetségének”, amelynek világában Luther majd felfedezi és értelmezni
kezdi Pál apostolt is.58

Luther  1512-ben  kezdte  meg  professzori  munkáját  a  wittenbergi
egyetemen, első előadásait pedig a zsoltárokról tartotta 1513 és 1515 kö-
zött. Első zsoltárelőadásában olvassuk ezt a mondatot: „A Szentírással
kapcsolatban az a legfontosabb, hogy meg tudjuk különböztetni a betűt
és a lelket, mert ez teszi a teológust igazi teológussá.” Ebben a mondat-
ban Augustinus szóhasználatát követi, amint erre a késői visszatekin-
tésben utal is. Néhány évvel később (1521-ben) ugyanezt a gondolatot
már páli kifejezésekkel fogalmazza meg: „Jóformán a teljes Szentírás és
az egész teológia azon múlik, hogy tisztában vagyunk-e azzal, mi a tör-
vény, és mi az evangélium.” Tíz évvel később így szól: „Aki az evangé-
liumot helyesen el tudja választani a törvénytől, az adjon hálát Isten-
nek,  mert  immár  igazi  teológussá  lett.”  Egy  újabb  esztendő  múlva:
„Mert nehéz elválasztani a két dolgot egymástól. Ezért akarja Pál, hogy
a kereszténység jól megkülönböztesse őket, azaz a törvényt és az evan-
géliumot… S vigyázz, nehogy összekeverd őket! Mert, ha ez megtörté-
nik, egyiket,  olykor pedig mindkettőt elveszítjük…”59 A páli  teológia
felfedezése, és különösen is a Római levél szóhasználatával való azono-
sulás, maradandó hatást gyakorolt Luther Szentírás-értelmezésére, teo-
lógiájának formálódására, ezen keresztül pedig az evangélikus dogma-
tikára.

58 Uo. 158–161.
59 Idézi őket:  GERHARD EBELING,  Luther: Bevezetés a reformátor gondolkodásába  (ford.

SZITA SZILVIA), Budapest 1997, 82–83.



Luther Szentírás-értelmezése... 51

Luther néhány korai kísérlete a törvény és evangélium 
megkülönböztetésének mint írásmagyarázati elvnek az alkalmazására

Az itt következő bekezdésekben arra mutatok néhány példát, hogy a
Szentírás értelmezése során Luther hogyan igyekezett alkalmazni a tör-
vény és az evangélium megkülönböztetését.  A példáink 1522 és 1530
közül valók, nem érintik tehát a reformátor szemléletének későbbi vál-
tozásait, finomodásait. Jól szemléltetik viszont azt a helyzetet, amiben a
reformációi  felismeréseknek  a  gyakorlatba  való  átültetése  során,  két
fronton is  (Rómával,  illetve  a radikális  mozgalmakkal)  harcban állva
Luther felismerései egyre pontosabban formát öltöttek, s egyre inkább
írásmagyarázati, teológiai alapelvekké váltak.

Az első példánk a Mi az evangélium? című, 1522-ben született írásból való.

„[C]sak egy evangélium van, ám ezt több apostol is megírta. (…)
Az ’evangélium’ nem más, mint egy Krisztusról szóló beszéd, vagy
történet. (…) Az evangélium legrövidebb megfogalmazása ugyanis
ez:  Krisztus Isten Fia,  értünk ember lett,  meghalt  és feltámadt,  a
mindenség ura lett. Pál következetesen ennyit vesz fel a leveleibe,
mellőzi az összes csodát és Jézus életét, amelyek a négy evangéli-
umban olvashatók, ám ez mégis bőségesen elegendő arra, hogy a
teljes evangéliumot összefoglalja. (…)

Mivel Pál és Péter nem tesznek mást, mint hogy Krisztust tanítják az
említett módon, ezért leveleik sem nevezhetők másnak, mint evan-
géliumnak. S persze a próféták is, akik az evangéliumot hirdették, és
előre megígérték Krisztust – amint Pál  megjegyzi itt  (Róm 1,2),  s
mindenki tudja –, ahol Krisztusról beszélnek, ott az ő tanításuk is a
tiszta, igaz evangélium, akár Lukács vagy Máté is írhatta volna.

Másodszor: ne csinálj Krisztusból Mózest, mintha a többi szenthez
hasonlóan ő is csak tanítását és példáját állítaná elénk, mintha az
evangélium tankönyv vagy törvénykönyv volna. (…) 

Az evangélium veleje az, hogy mielőtt  példát vennél Krisztusról,
felismered  és  elfogadod  őt  mint  Isten  ajándékát  és  adományát,
amely immár a tiéd. (…) 



52 Csepregi András

Ha már elfogadtad Krisztust mint üdvösséged alapját és velejét, ak-
kor következik a második pont, hogy példát végy róla, s úgy szen-
teld magad a felebarát szolgálatára, ahogyan–mint láttad–ő neked
szentelte magát. (…) 

Ebből is látod hát,  hogy az evangélium nem törvénykönyv vagy
szabályzat, amely cselekedeteket követel tőlünk, hanem isteni ígé-
retek  könyve,  amelyben Isten  Krisztusban  megígéri,  felajánlja  és
nekünk ajándékozza minden jótéteményét. Az, hogy Krisztus és az
apostolok sok hasznos tanítást is adnak nekünk, s a törvényt is ma-
gyarázzák, ugyanolyan jótétemény, mint Krisztus más cselekedetei,
hisz a helyes tanítás nem éppen megvetendő ajándék. Ezért is lát-
juk, hogy ő nem fenyeget és kényszerít bennünket, mint Mózes a
maga könyvében, vagy, ahogy a törvényeknél megszoktuk, hanem
szelíden és szeretettel tanít, egyszerűen elmondja, mit tegyünk, mit
kerüljünk, mi vár a gonoszokra és a jókra,  senkit  sem szorongat
vagy erőltet. Olyan gyengéden tanít, hogy inkább lelket önt belénk,
mintsem parancsolgat, mikor ezzel kezdi: ’boldogok a szegények’,
’boldogok a szelídek’ (Lk 6,20; Mt 5,5) stb. Mózes azonban így be-
szél: megparancsolom, megtiltom, s emellett fenyegeti és szörnyű
büntetésekkel riogatja a népet. Ha megszívleled ezt a tanítást, ha-
szonnal fogod olvasni és hallgatni az evangéliumot.”60

Jól látszik ebből a szakaszból, hogy – hűen az irat címéhez – Luther el-
sősorban az evangélium értelmét igyekszik meghatározni. Amikor így
definiálja:  az  evangélium  „Krisztusról  szóló  beszéd”,  hamar  kiderül,
hogy ezt így érti: a Krisztus megváltó művéről szóló tanúságtétel, ige-
hirdetés.  Ez  az  evangélium  Luther  szerint,  s  ettől  megkülönbözteti
Krisztus tanítását is, és Krisztus példáját is, amiről az evangélisták be-
számolnak. Arra inti az olvasót, hogy először igyekezzék megérteni és
elfogadni a Krisztus megváltó művéről szóló igehirdetést, azaz az evan-
géliumot, ezután pedig a félreértés veszélyét elkerülve fordulhat Krisz-
tus tanítása és példája felé, hogy azt megfogadja, illetve kövesse. Ezt a
korai értelmezést azért tartom figyelemreméltónak, mert szemben a ké-

60 Luther válogatott művei Vol. 5,  Bibliafordítás, vigasztalás, imádság  (szerk.  CSEPREGI

ZOLTÁN), Budapest 2011, 269–272.



Luther Szentírás-értelmezése... 53

sőbbi lutheri  szövegekben, s az evangélikus dogmatikában is rögzült
sorrenddel, miszerint Isten igéje  törvény és evangélium,  ebből inkább a
másik logikai rend következik: Isten igéje  evangélium és törvény.  A sor-
rend kérdése gyakran vezetett vitához evangélikus és református teoló-
gusok  között,  érdemes  volna  utánajárni,  hogy  ennek  a  szövegnek  a
reflexiója szerepet kapott-e a viták során.

A  második  példánk  az  Előszók  az  Újszövetséghez  (1522-1530)  című
gyűjteményből való, amelyben Luther a pontosító célú teológiai viták
során gyakran felmerülő kérdésekre is válaszol, ezek közül most hár-
mat emelek ki:

Melyek az Újtestamentum valódi és legékesebb könyvei?

„[M]agad is igaz ítéletet és különbséget tehetsz a könyvek között,
mert felismered legjavukat. János evangéliuma és Szent Pál levelei,
legfőképpen a rómaiakhoz írt, és Szent Péter első levele e könyvek
magja és veleje (…). Ezek ugyan Krisztusnak kevés cselekedetét és
csodatételét beszélik el, azonban annál ékesebben mutatják neked,
mint vesz erőt a Krisztusban való hit a bűn, a halál és a pokol felett,
hogy életet, igazságot és üdvösséget adjon, amely, mint hallhattad,
az evangéliumok igazi természete.

Ha  pedig  egyiktől  búcsút  kellene  vennem  Krisztus  cselekedetei
vagy prédikációi közül, szívesebben válnék meg a cselekedetektől,
hogysem a prédikációktól. Mivel a cselekedetek nem használnak;
beszédei azonban életet adnak, ezt maga is mondja (Jn 6,63; 8,51).
Mivel János evangéliuma Krisztusnak kevés cselekedetét, ám annál
több prédikációját megírja, a három evangélista ellenben sok szót
veszteget a cselekedetekre és keveset a beszédekre, János evangéli-
uma az egy, gyengéden szóló, igaz Főevangélium, amelyet a másik
három  előtt  sok  arasszal  előbbre  és  magasabbra  kell  tartanunk.
Amint Szent Pál és Péter levelei is jóval előbbre valók Máté, Márk
és Lukács evangéliumánál.”61

Luther itt éles elhatárolásokkal építi tovább a már a Mi az evangélium? c.
írásában megfogalmazott meghatározást,  több figyelmet szentelve an-

61 Uo. 290.



54 Csepregi András

nak is, hogy mi nem az evangélium. Az itt pontosított definíciót állandó-
an szem előtt kell tartanunk, amikor akár későbbi Luther iratokban, akár
a hitvallási iratokban az evangéliumra való hivatkozással találkozunk: a
szerzők ebben az erősen elhatárolt értelemben használják a kifejezést.

Melyek az apostoli iratok?

„Szent Jakab levelét, noha a régiek elvetették, magam sokra becsü-
löm és igen nagyra tartom, mivel nem emberi tanítást ad, hanem
állhatatosan Isten törvényéről beszél. Ám nem gondolhatom apos-
toli írásnak a következőkért. 

Először, mert Szent Pál és minden más írás ellenében cselekedetek-
nek tulajdonítja a megigazulást, mondván, hogy Ábrahám is csele-
kedetei által igazult meg, mikoron fiát feláldozta (Jak 2,21). (…)

Másfelől, hogy keresztény embereket akar tanítani, azonban hosszú
tanításában  egyszer  sem  emlékezik  meg  Krisztus  szenvedéséről,
feltámadásáról  és  Lelkéről.  Némely  helyeken  megnevezi  ugyan
Krisztust, ám semmit nem tanít róla, csupán a közönséges, Istenbe
vetett hitről beszél. Az apostolok valódi hivatala azonban az, hogy
Krisztus  szenvedését,  feltámadását  és  hivatalát  hirdessék…  (…)
Nem apostoli tanítás az, amelyik Krisztusról nem ejt szót, még ha
Szent Péter vagy Szent Pál tanítaná is. Ellenben mindaz, ami Krisz-
tust hirdeti, apostoli tanítás, még ha Júdás, Annás, Pilátus vagy He-
ródes szájából származnék is.”62

Az evangélium fenti definícióját Luther itt az apostoliság meghatározá-
sára is kiterjeszti, nyilvánvalóan azzal a céllal, hogy az apostoliság érvé-
vel is támogathassa meggyőződését. A Jakab levelére vonatkozó ítélete
később finomodott, arról nem tudok, hogy kifejezetten visszavonta-e az
apostoliságot  elvitató  mondatokat,  de  az  Előszók  későbbi  kiadásaiban
ezek már nem olvashatók.

62 Uo. 317.



Luther Szentírás-értelmezése... 55

Melyik az Újszövetség legfontosabb könyve?

„[A Római levél] az Újtestamentum valóban legfontosabb részlete és
a legvilágosabb evangélium, amely méltó és érdemes arra, hogy a ke-
resztény ember nemcsak hogy szóról szóra, kívülről tudja, de napra
nap úgy törődjék vele, mint a lélek mindennapi kenyerével.”63

Ez a megjegyzés előre vetíti az evangélikus dogmatikának azt a karak-
terét, hogy érvelésében szorosan követi a Római levél néhány szakaszá-
nak, különösen is a törvény és az evangélium kapcsolatáról szóló elbe-
szélésnek a gondolatmenetét, a Szentírás egészét pedig a Római levélen
keresztül olvassa és magyarázza. 

A harmadik példánk azt mutatja meg, hogy a lutheri írásmagyarázat
a már kialakult keretek között hogyan reagált a kor kríziseire. A keresz-
tények és Mózes (1526) című írás alábbi mondatai a parasztháború tanul-
ságait igyekeznek megfogalmazni:

„Ha tehát valaki eléd tartja Mózest a parancsolataival, és kényszerí-
teni  akar  téged,  hogy  kövesd  azokat,  mondd  ezt:  ’A  zsidókhoz
menj a te Mózeseddel, engem hagyjál vele békén, én nem vagyok
zsidó.’ Ha egy részt is elfogadok Mózesből, mondja Pál a galaták-
nak (Gal 5,3), az egész törvényt köteles vagyok betartani. Mózesből
ugyanis egy pontocska sem vonatkozik ránk.”64

(Három ok miatt mégis érdemes figyelni Mózesre: okos dolgokat ír a
kormányzásról; Krisztusról szóló ígéretekről ír; a hit, a szeretet és a ke-
reszt szép példáit hozza; mégis a legfontosabb:)

„Óvatosan kell az Írással bánnunk és eljárnunk. Az ige kezdettől
fogva különböző  módokon  szólalt  meg,  ezért  nemcsak  arra  kell
ügyelnünk, Isten szava-e, Isten mondta-e, hanem még inkább arra,
kinek mondta Isten, minket érint-e vagy mást. Ez akkora különb-
ség, mint a nyár meg a tél. Isten sokat beszélt Dávidhoz, megparan-
csolt  neki  egyet  és  mást,  de  ehhez  nincs  közöm,  nem is  nekem
mondta.  Tud hozzám is szólni,  ha akar.  Azt az igét  tartsd szem

63 Uo. 292.
64 Uo. 338.



56 Csepregi András

előtt, ami téged érint, ami hozzád szól, s ne azt, amit valaki másnak
szántak. Kétféle ige van az Írásban: az egyikhez nincs közöm, nem
érint engem, a másik pedig rám vonatkozik, s erre, amelyhez van
közöm,  merészen  ráhagyatkozhatom,  akár  egy  erős  sziklára.  Ha
nem hozzám szól, hallgatnom kell. A hamis próféták kapva kapnak
rajta és így szólnak: ’Kedves nép, ez Isten szava.’ Ez igaz, ki is ta-
gadná? De mi nem az a nép vagyunk, amelyhez ez szól. Isten sem
ezt, sem azt nem parancsolta nekünk abból, amit őnekik elrendelt.
A rajongók fölkapták, mert valami újat szerettek volna előcibálni, s
ezt mondták: ’Az Ószövetséget is be kell tartani.’ Ezzel olyan csá-
vába kerültek a parasztok, amelyből nem fognak egyhamar kikec-
meregni, hiszen a szegény népnek élete, vagyona, családja ráment
erre, mint sajnos láttuk és megéltük.”65

A fent megismert példák két dologra mutatnak rá.  Az egyik:  Luther
igyekezett a „toronyélmény” során kapott felismeréseit egyre szélesebb
körben és következetesebben érvényesíteni az írásértelmezés során. A
másik: egy-egy kijelentése önmagában egyszerre volt erőteljes és egyol-
dalú, amelyek alkalmat adhattak és adtak is arra, hogy kiragadott mon-
datokként szélsőséges vagy túlzottan leegyszerűsítő nézetek származ-
zanak  belőlük.  Az  evangélikus  dogmafejlődés  következő  évtizedei
során sok figyelmet kapott ezeknek a veszélyeknek a megelőzése.

A törvény és az evangélium az evangélikus hitvallási iratokban

Az Ágostai Hitvallás Philipp Melanchton által fogalmazott szövege, meg-
lepő módon, nem tartalmazza a „törvény és evangélium” terminológiát.
Meglepő, hiszen a szerző Luther legközelebbi munkatársa, teológiájá-
nak a legjobb ismerője. A második meglepetés viszont akkor ér bennün-
ket, amikor kézbe vesszük az Ágostai Hitvallás 1530. június 25-i felolva-
sása után néhány héttel, szeptember 22-én benyújtott  Apológia  szintén
Melanchton  által  fogalmazott  szövegét.  Az  Apológia  egyetlen  hosszú
cikkben válaszol az Ágostai Hitvallás IV. (a megigazulásról), V. (az egy-
házi szolgálatról), VI. (az új engedelmességről) és a XX. (a hitről és a jó
cselekedetekről) szóló cikkekkel szemben megfogalmazott ellenvetések-

65 Uo. 342.



Luther Szentírás-értelmezése... 57

re, a IV., a megigazulásról szóló cikkében, az eredetileg vitatott cikkek
terjedelmét  sokszorosan  meghaladó  terjedelemben.  Ebben  a  később
evangélikus  hitvallásként  elfogadott  szakaszban,  mégpedig  annak
hangsúlyos, második bekezdésében, megjelenik a törvény és az evangé-
lium terminológiája, nem teljesen Luther szóhasználata szerint, de an-
nak megfelelő tartalommal:

„Az egész Szentírás két fő részre osztandó: törvényre és ígéretekre.
Egyes helyeken ugyanis a törvényt hirdeti, másutt pedig a Krisz-
tusról szóló ígéretet nyújtja,  még pedig vagy olyan módon, hogy
Krisztus eljövetelét ígéri és őérette a bűnbocsánatot, a megigazulást
és az örök életet, – vagy pedig az evangéliumban a megjelent Krisz-
tus maga ígéri a bűnbocsánatot, a megigazulást és az örök életet.”66

A hosszú cikk a törvény és az ígéretek megkülönböztetésének és össze-
kapcsolásának a logikáját követve fejti ki igen részletesen a megigazu-
lást szerző hit és a jó cselekedetek (ez utóbbit gyakran, más szóhaszná-
lattal így írja le: a szeretet és a törvény betöltése) összefüggéseit. 

Következő  hitvallási  iratunk,  az  1537-ben  született  Schmalkaldeni
Cikkek  Luther munkája, s nagy szerepet is kap benne a törvény és az
evangélium megkülönböztetése és összekapcsolása. Az iratot Luther az-
zal a reménységgel írta, hogy egy majdani zsinaton az evangélikus ál-
láspontot fogja képviselni – ilyen zsinatot Róma végül nem hívott össze.
A szöveg előszóval kezdődik, ezt a szentháromságtant megerősítő Főté-
telek követi, majd a második részben az a négy tétel következik (a meg-
igazulásról, a miséről, az alapítványi intézetekről és kolostorokról, vé-
gül  pedig  a  pápaságról),  amelyekről  Luther  nem  tudja  elképzelni  a
vitát. A harmadik részben adja elő a „tárgyalható tételeket”, s itt szere-
pelnek az írásértelmezéssel és általában a teológiával kapcsolatos legér-
tékesebb gondolatai. A kifejtés sorrendjében: a bűn, a törvény, a megté-
rés, az evangélium, a keresztség, az oltáriszentség, a kulcsok hatalma és
a gyónás. A törvény gátat vet a bűnnek, leleplezi a bűnt, és kétségbe-
esésbe taszít, de az evangéliummal együtt megtérésre vezet; az evangé-
lium pedig, amely gyökerében a Krisztus szolgálatáról szóló örömhír,
kiteljesedik, ekképpen:

66 Konkordia Könyv – Az evangélikus egyház hitvallási iratai Vol. I., Budapest 1957, 81.



58 Csepregi András

„Most újból visszatérünk az evangéliumra, amely nem egyfélekép-
pen ád nekünk tanácsot és segítséget a bűn ellen. Isten kegyelme
gazdagon árad. Először a hirdetett igében, amelyben a bűnök bo-
csánata hirdettetik az egész világnak. Ez az evangélium igazi szol-
gálata. Második a keresztség, harmadik az oltári szentség, negye-
dik a kulcsok hatalma és a testvéri beszélgetés és a testvéri vigasz-
talás, Mt 18,20: ’Ahol ketten vagy hárman egybegyűlnek” stb.”67

Az evangélium jelentéstartalmának meggazdagodásával párhuzamosan
elindult a törvény jelentéstartalmának a kiterjedése is. Az  Ágostai Hit-
vallás,  az Apológia és a Schmalkaldeni Cikkek tanítása még nem bizonyult
elég artikuláltnak ahhoz, hogy eligazítson abban a kérdésben, hogy va-
jon mi a törvény szerepe a megtért, megújult életű keresztény ember
életében. Világosan beszéltek a törvény „első és második használatáról”
(megmutatja, hogy mi Isten akarata és mi a bűn, valamint szembesíti az
embert jóra való képtelenségével, kétségbe ejti és Krisztus elé kényszerí-
ti), de sok vitához vezetett az a kérdés, hogy a megtért ember számára
van-e szerepe, az előző szóhasználattal élve, van-e a törvénynek „har-
madik használata”. Az első úgynevezett  antinomista  vitára még Luther
életében, 1537-ben sor került, s a vita később, Luther halála után is fel-
lángolt.  Luther  álláspontja  az  volt,  hogy a megújult  életű keresztény
ember is bűnös marad (simul iustus et peccator), ezért haláláig szüksége
van a törvény útmutatására is.  Luther gyakran sarkos kijelentéseit is-
merve könnyű elképzelni azt a helyzetet, hogy nem mindig tudta egy-
egy vitában könnyen érthetővé tenni az álláspontját, s az utána követke-
ző nemzedéknek sok tennivalója maradt egy kiegyensúlyozott álláspont
kidolgozása  érdekében.  Ez  történt  a  törvény harmadik  használatáról
szóló tanítás esetében is. Az 1577-ben született Egyességi irat, az utolsó-
ként létrejött evangélikus hitvallás mindkét fejezetében részletesen érte-
kezik mind a törvény és az evangélium megkülönböztetéséről,  mind
pedig  a  törvény  harmadik  használatáról.68 Az  eredeti  személyes,  és
gyakran nagyon szenvedélyes hangon kifejezett lutheri felismerés ezzel

67 Luther Márton négy hitvallása (ford. PRÖHLE KÁROLY), Budapest 1983, 299.
68 Egyességi irat. A Magyarországi Evangélikus Egyház hitvallási iratai Vol. 5. (szerk.

REUSS ANDRÁS), Budapest 2015.



Luther Szentírás-értelmezése... 59

egy olyan árnyalt és kiegyensúlyozott megfogalmazást kapott,  ami jó
kiindulópontja lehet a keresztény hit és élet titkait kutató mai beszélge-
téseknek is.



ROKAY ZOLTÁN

Az úgynevezett „Wolfenbütt’ler Psalter” (1513, 
Luther) és a hermeneutika (Gerhard Ebeling)

A téma meghatározása

Ha  a  „Wolfenbüttel”  helynevet  halljuk,  Gotthold  Ephraim  Lessing
(1729–1781) és a Herzog August Bibliothek jut eszünkbe, ahol Lessing
könvvtáros volt.

A könyvtár kincsei között őriznek egy latin nyelvű zsoltároskönyvet,
a szövegen belül nagy sorközökkel és széles lapszéllel a glosszák és a
„scholionok” bejegyzésére.  A könyvet  1513-ban nyomtatták Johannes
Grunenbergnél. A könyv Luther tulajdona volt és az ő kéziratos glosz-
száit őrzi.69 Sajnos a címlap, a „Praefatio” és az első két zsoltár hiányzik,
ezért más kéziratból és kiadásból szokás pótolni.70 – Ebből a nyomtatott
könyvből a „hallgatók” is kaptak, akik szintén bejegyezhették Luther
magyarázatát és a maguk észrevételeit. Ezt a zsoltároskönyvet (Luther
bejegyzéseivel) nevezik „Wolfenbütteli Zsoltároskönyvnek” (Wolfenbütteler
Psalter). A könyvnek bőséges irodalma van. 1983-ban megjelent a könyv
fakszimile kiadása a frankfurti Insel-Verlagnál, a második kötetben „kí-
sérőszóval”, előszóval és bevezetéssel. Ez a kötet a könyv teljes anyagát
tartalmazza,  modern  nyomtatott  formában.71 A  bevezetőt  Gerhard

69 Martin  Luther,  Wolfenbütteler  Psalter 1513-1515,  herausgegeben  von  ELEANOR

ROACH und REINHARD SCHWARZ unter Mitarbeit von SIEGFRIED RAEDER, Geleitwort von
PAUL RAABE,  Vorwort  von  GERHARD EBELING,  Einleitung  von  REINHARD SCHWARZ,
Frankfurt am Main 1983.

70 R. SCHWARZ, XIII–XIV.
71 Wolfenbütteler Psalter, II. kötet.



Az úgynevezett „Wolfenbütt’ler Psalter” 61

Ebeling (1912–2001) jeles evangélikus teológus, Luther kiváló ismerője
írta, aki az itt található bejegyzésekben véli felfedezni Luther hermeneu-
tikájának kezdetét.72 Luther, mint kezdő a katedrán, a zsoltárokat vá-
lasztotta  előadása  tárgyául,  nyilván  azon  megfontolás  alapján,  hogy
hallgatói, a klérikusok számára a szöveg ismerős, hiszen minden nap
végzik a zsolozsmát. – A latin szöveget Luther elsősorban, minden bi-
zonnyal,  a  humanista  Jakobus  Faber  Stapulensis  (Jacques  Lefèvre
d’Etaples, †1536) Párizsban, 1509-ben megjelent Quincuplex Psalteriumá-
ból merítette éppúgy, mint észrevételeinek többségét.73 A  Quincuplex,
mint címe is mutatja, öt különböző latin zsoltárfordítást állított egymás
mellé. A „Psalterium Hebraicum” Szent Jeromos fordítása héber eredeti-
ből. Ez arra utal, hogy Luther, aki ekkor még nem tudott héberül, már
érdeklődött a héber szöveg iránt, egy minél hitelesebb értelmezés érde-
kében. Luther rendelkezésére állt  Reuchlintól  a hét bűnbánati  zsoltár
magyarázata (In septem Psalmos poenitentiales, Tübingen 1512), valamint
a Nicolaus a Lyra (†XIV. század közepén) ferences zsoltárkommentár-
ja.74 Ez utóbbitól Luther később egyre inkább elhatárolta magát, annak
allegorizáló magyarázatai, értelmezése miatt.75

Ebelinget és a hermeneutikát nem szükséges külön bemutatni, hiszen
Budapesten Hermeneutikai Kutatóközpont működik, ahol egyaránt je-
lennek meg Ebeling és Luther írásai magyar fordításban.76

A „hermeneutika” az értelmezés, tolmácsolás, megértés művészete.
Ennek  kezdetét  a  teológia  az  emmauszi  történetben  ismeri  fel  (Lk
24,27).77 – Ám ez a „művészet”, „eljárás” nem szorítkozik kizárólag a
bibliai szöveg megértésére, értelmezésére, hanem kiterjed mindennemű
megértésre  és  értelmezésre,  amint  ezt  Schleiermacher  (1768–1834),

72 G.  EBELING.,  Vorwort,  VII.  Továbbá:  UŐ.,  Die  Anfänge  von  Luthers  Hermeneutik
(Zeitschrift für Theologie und Kirche, 48), 1951, 172–230. Uő., Luthers Psalterdruck vom
Jahre 1513 (Zeitschrift für Theologie und Kirche, 50), 1953, 43–99.

73 R. SCHWARZ, XV–XVI.
74 Uo.
75 Vö.  ROKAY ZOLTÁN,  Heidegger  Sein  und Zeitje  és  Luther  hattyúdala,  in  „Akik  az

igazságra oktattak sokakat…” A 65 éves Rózsa Huba köszöntése (szerk.  FODOR GYÖRGY -
TARJÁNYI BÉLA), Budapest 2005, 258–282, (270–272).

76 Így többek között: G. EBELING, Luther, 1997; UŐ, Isten és szó.
77 G. EBELING, Hermeneutik, in Religion in der Geschichte und Gegenwart3, III, 242–262.



62 Rokay Zoltán

Dilthey (1837–1911), Gadamer (1900–2002), Heidegger (1889–1974) és K.
O. Apel írásai mutatják.78 A hermeneutika egyik lényeges sajátossága a
részleteknek az egészből és az egésznek a részletből való értelmezése,
megértése.

Témaválasztás

Az 1517 után történteket már nehéz „tárgyilagosan” (sine ira et studio) 
elbírálni, mert azokat nem egyszer tárgyidegen (nem kimondottan teo-
lógiai)  tényezők befolyásolták,  beárnyékolták.  Ezért  választottam Lu-
ther 1513. évi előadásainak „jegyzeteit”. Ezek lényegét Ebeling így hatá-
rozza meg:

–  A zsoltárokat  nem allegorikusan,  hanem történelmileg  kell  értel-
mezni:  „krisztológiailag”.  Nem  olyan  értelemben,  hogy  azokat
Krisztusra kell vonatkoztatni, hanem Krisztussal és Krisztusban kell
imádkozni. (Luther szerint sok szentírásmagyarázó, amikor valami
„kemény dióra talál”, otthagyja azt. Luther ezzel szemben „odavág-
ja” Jézus Krisztushoz, a kősziklához, hogy az feltörjön és hozzájut-
hasson az édes dióbélhez).79

– Tisztában kell lenni a betű és a lélek ellentétével. Hátat kell fordítani
nemcsak a múltnak, hanem a jövőnek is. Így láthatjuk meg Istent.

– A belső érintettség, a lelkileg értelmezett törvény, az Evangélium át-
alakítja azt, aki azt szereti.

– A zsoltár-előadások az igére és a hitre összpontosítanak; ez azonos
azzal a tapasztalattal, amely abból származik, ha éjjel-nappal az Úr
Törvényéről elmélkedünk: a megértésnek mintegy özöne áraszt el
bennünket.

78 A Hans Albert és Ebeling közötti kontroverzia részleteire, valamint az előbbi K.
Otto Apel és Jürgen Habermas kritikájára itt nem térhetek ki.  Ugyanez vonatkozik
GÜNTER FIGAL, Gegenständlichkeit, Tübingen 2006 könyvére is.

79 G. EBELING, VII–X.



Az úgynevezett „Wolfenbütt’ler Psalter” 63

(A  kutatók  és  szakértők  azon  vitatkoznak,  mennyire  találhatók  meg
már  1513-ban  a  lutheri  teológia  kategóriái:  betű  –  lélek,  törvény  –
Evangélium)

A magam részéről csak az Ebeling által felvázolt első pontra szeret-
nék röviden kitérni: a zsoltárokat Krisztussal és Krisztusban kell imád-
kozni. A zsoltárok „hermeneutikai elve” krisztológiai, maga Jézus Krisz-
tus. A Wolfenbütteler Psalter elején Jézus Krisztus előszava áll: „Praefatio
Ihesu Christi”. Ebben ezt olvassuk: „én vagyok az ajtó”; „így szól a szent
és igaz, akinél Dávid kulcsa van.” „A könyvtekercsben rólam írva áll.”

„Mi”, akik a történelmi-kritikai módszeren nőttünk fel, feltehetjük a
kérdést:  mennyire megengedett az ilyen értelmezés? Mi viszont meg-
kérdezhetjük:  Vajon  a  Szentírásnak,  egész  konkrétan  a  zsoltároknak
csak a történelmi-kritikai módszerrel való értelmezése lehetséges? – Ab-
ban senki sem fog kételkedni, hogy Jézus imádkozta a zsoltárokat. Ah-
hoz, hogy azokat vele együtt imádkozhassuk, a tér- és időbeli távolság
„áthidalására” nem lehet ártalmas a történelmi-kritikai módszer, de ez
nem a Jézus Krisztussal való imádkozás, a zsoltárok megértésének és
értelmezésének kizárólagos feltétele.

Joseph Ratzinger, XVI. Benedek pápa így fogalmaz A Názáreti Jézus-
ban,  amelynek első kötete joggal nevezhető „sikerkönyvnek”,  noha a
szerző egész biztosan nem ilyen szándékkal írta:

„Aki Jézus Krisztus felől szemléli ezt az egész biztosan nem lineári-
san, hanem gyakran drámaian, de mégis előrehaladó folyamatot,
az megértheti, hogy az egésznek van egy iránya; hogy az Ó- és Új-
szövetség összetartozik. Biztos, hogy a krisztológikus hermeneuti-
ka, amely Jézus Krisztust tekinti az egész kulcsának és őfelőle ta-
nulja  meg megérteni  a  Bibliát  mint  egységet,  feltételezi  a  hitbeli
döntést, és nem származhat a puszta történelmi módszerből. Ám ez
a hitbeli döntés észt hordoz magában: a történelmi észt, és lehetővé
teszi, hogy meglássuk az Írás belső egységét, és így annak egyes
szakaszait újra megértsük, anélkül hogy elvennénk tőlük az ő törté-
nelmi eredetiségüket.”80

80 JOSEPH RATZINGER, BENEDIKT XIV., Jesus von Nazareth, Freiburg - Basel - Wien 2007,
18–19. A „történelmi ész”, azaz „historische Vernunft” Wilhelm Diltheytől származik.
Matthias Flacius Illyricus az ő impozáns művének, amelynek alapján őt a hermeneu-



64 Rokay Zoltán

Maga Ebeling az evangélikus teológián belül a hermeneutikát tekinti
a lehetséges „fundamentális teológiának”.81 Ilyen értelemben kapta Zü-
richben a  személyére  szabott  tanszéket.  Hermeneutikájának központi
gondolata és kifejezése a „Wortereignis” = „szóesemény”. Ilyen értelem-
ben az Ige élő valóság.82

Katolikus teológusok közül a frankfurti jezsuita, Peter Knauer vette
fel a párbeszédet Ebelinggel:  Verantwortung des Glaubens, ein Gespräch
mit Gerhard Ebeling aus katholischer Sicht, Verlag Josef Knecht, Frankfurt
am Main 1969. Knauer főleg a „praeambulum fidei” evangélikus értel-
mezésének lehetőségét vizsgálja Ebelingnél. Magáévá teszi Ebeling ál-
láspontját,  miszerint  a kinyilatkoztatás tényét  (dass)  annak tárgyából,
tartalmából (was) érthetjük meg és értelmezhetjük.

Úgy tűnik,  hogy Ebeling,  de  legalábbis  Ernst  Fuchs gondolatát az
Igéről, mint válaszról az ember egzisztenciájának kérdésére (Antwort-
dasein,  Responsorische Aktualität)  katolikus  részről  magáévá  tette  Leo
Scheffczyk:  „Von der  Heilsmacht  des  Wortes” könyvében (Max Hueber
Verlag, München 1966).

Értelmezésről, megértésről volt szó. Idézettel zárom:

„Vergilius  Bucolicáját  csak  az  értheti  meg,  aki  legalább  öt  évig
maga is pásztor volt; Vergilius Georgicáját csak az értheti meg, aki
maga is legalább öt évig gazdálkodott; Cicero leveleit is csak az ért-
heti meg igazán, aki húsz évig a közéletben forgolódott. Senki se
gondolja, hogy a Szentírást eléggé megértette, még ha száz éven át
irányította volna is a hívek közösségét akár Illés és Elizeus prófé-
tákkal, Keresztelő Jánossal, Krisztussal és az apostolokkal együtt…

tika értelmi szerzőjének tartják, a  Clavis Scripturae Sacrae címet adta; vö.  ROKAY Z.,
Studia Flaciana, Óbecse 2013.

81 G.  EBELING,  Erwägungen  zu  einer  evangelischen  Fundamentaltheologie,  in  Gast-
vorlesungen in Innsbruck am 2. bis 4. Juni 1970 anläßlich des dreihundertjährigen Bestehens
der  Leopold-Franzens-Universität  auf  Einladung  des  Instituts  für  Dogmatik  und
Fundamentaltheologie (Zeitschrift für Theologie und Kirche, 67), 1970, 478–524. Mint
innsbrucki egyetemista személyesen jelen voltam és hallgattam az előadásokat.

82 Ebelingről:  ALBRECHT BEUTEL, In memoriam Gerhard Ebeling, in Lutherjahrbuch, 69.
évf., 2002, 13–19. A szóeseményről: G. EBELING, Isten és szó, in Hermeneutikai füzetek, 7,
Budapest 1995.



Az úgynevezett „Wolfenbütt’ler Psalter” 65

Koldusok vagyunk (wir sind Pettler – das ist Wahr). Így igaz. 1546.
évi február 16-án.”

(A hagyomány szerint ezek Luther utolsó, írásban ránk maradt szavai.
Luther „intelligere”-ről beszél).83

83 Luther Weimarer Ausgabe, Tischreden, Bd. 5. 168; magyar fordítása: Luther Márton
végrendelete,  FABINY TIBOR (ford.),  Budapest  1982,  5;  vö.  ROKAY Z.,  Studia  Flaciana,
Óbecse 2013.



VLADÁR GÁBOR

Isten igéjének értelmezése Kálvinnál
és a református teológiában

Feladatom a reformáció középponti fogalmának, az ’Isten igéje’ szintag-
ma 16. és 20. századi református teológiai értelmezésének az időkeret-
hez szabott, rövid bemutatása. 

Az ún. óprotestáns orthodoxia dogmatikai prolegomenái még csak a
’de scriptura sacra’ artikulusról beszéltek, és nem ismertek ’Isten igéje’ el-
nevezésű tantételt. A 20. század első felében az elsősorban Karl Barth
(1886–1968) svájci református teológus nevéhez köthető dialektikus teo-
lógia, ’Isten igéje teológiája’ címen, nem egyszerűen csak rekapitulálta a
reformátorok Isten igéjéről szóló tanítását, hanem – Isten önkinyilatkoz-
tatásának a gondolatából kiindulva – e teológia sajátosan újkori formá-
ját dolgozta ki. Az természetesen vitatott, hogy mennyire értelmezték
helyesen e mértékadó, sőt, uralkodó irányzat képviselői az egyes refor-
mátorok tanítását. Hiszen nem csak hivatkoztak rájuk, hanem részben
kritizálták is őket. Barth például nem fogadta el a Luther teológiájában
alapvető jelentőségű „törvény és evangélium” megkülönböztetést, sem
Kálvin praedestinatio gemina tanát. A múlt század második felében az Is-
ten igéje teológia a kontinentális protestáns teológiában a fundamentális
teológia jellegzetes alapkategóriája lett. A katolikus szóhasználattól elté-
rően fundamentális teológián a protestáns teológiában G. Ebeling84 óta a
teológiai tudományelmélet egyik diszciplináját értjük, amelynek felada-
ta a teológia mint tudomány tudományos jellegének, módszereinek, for-

84 GERHARD EBELING,  Studium der Theologie. Eine enzyklopädische Orientierung (UTB,
446), Tübingen 1975, 162–175.



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 67

rásainak meghatározása, az alapvető teológiai kijelentések megalapozá-
sa. 

Előadásomban először a 16. századi reformátori Ige-teológia jellegze-
tes pozícióit vázolom fel, a megengedhetőség határát súroló rövidség-
gel. Reményem szerint az így kijelölt koordináta-rendszerben könnyeb-
ben  elhelyezhetjük  majd  Kálvin  tanítását.  Ezután  Kálvin  álláspontját
mutatom be, az Institúcióból és kommentárjaiból vett bő idézetekkel il-
lusztrálva. Végül a Karl Barth nevéhez köthető, ún. újreformátori teoló-
gia álláspontjára tekintek ki röviden.

I.
A 16. századi reformáció egyik legfontosabb célja volt, hogy a humanis-
ta  ad  fontes elvnek  megfelelően,  a  középkori  egyházi  „szenthagyo-
mányt” meghaladva, a Szentírást tegye a kinyilatkoztatás egyedüli for-
rásává  és  a  mindenkori  egyházi  tanítás  mércéjévé.85 Ezzel  a  keleti
orthodox és a nyugati katolikus álláspont mellett egy harmadik szemlé-
letmód is kialakult. Ennek sémája: a) orthodoxia: Szentírás és tradíció
alapvető egysége, mértékadó az óegyházi tradíció; b) katolikus: Szent-
írás és tradíció,  mértékadó a tanítóhivatal;  c)  reformátori álláspont: a
Szentírás feltétlen primátusa az egyházi tradícióval szemben, a tanítóhi-
vatal megalapozása, tekintélye egyedül a Szentírás felől lehetséges. Ez
gyakorlatilag azt jelentette, hogy a latin nyelvű Vulgata szövegétől az
„eredeti” héber és görög szövegekig (jelentsen e kifejezés bármit is a ma
bibliatudomány fényében)  kell  visszalépni,  és  azokat  kell  értelmezni.

85 Ez a tematika oly mértékben meghatározta a 16. század teológiai vitáit, hogy a
tridenti zsinat (4. ülés, 1546. április 8.) mindkét témakörben markáns zsinati határoza-
tokat hozott. A két határozat: Decretum de Libris sacris et de traditionibus recipiendis és
Decretum de Vulgata editione Bibliorum et de modo intepretandi sacram Scripturam. Latin
szövegét ld. HENRICUS DENZINGER, Enchiridion Symbolorum (Ed. 27 augmentata), Barce-
lona 1951. Magyar szövege: HEINRICH DENZINGER - PETER HÜNERMAN, Hitvallások és az
Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai, Bátonyterenye - Budapest 2004. A II. Vatiká-
ni Zsinat óta a reformátori ’sola Scriptura’ elv tekintetében óriási változás ment végbe
a katolikus gondolkodásban (K. Rahner, Y. Congar stb.), egészen II. János Pál pápa
ökumené-enciklikájáig („Ut unum sit”, 1995): „Hit dolgában a Szentírás a legfelsőbb
autoritás”. 



68 Vladár Gábor

Az „eredeti” szöveg rekonstrukcióján a humanista tudósok (Erasmus) a
legnagyobb természetességgel  dolgoztak.  A  Vulgata-t  a  nyugati,  latin
nyelvű egyház ezeréves, kegyes használata szentelte meg, és emelte a
keleti egyház görög nyelvű Szentírás-szövege fölé. Így a Vulgata egy-
részt a görögül beszélő Kelet fölötti diadal jelképe volt, másrészt az újí-
tókkal szemben a konzervatív erők zászlaja és gyűjtőhelye lett.

1. Luther Márton (1483–1546) az Isten igéje szintagmán elsősorban az
evangéliumot érti.86 Ez az evangélium a bűnbocsánat megigazító ígére-
tét jelenti, amely az igehirdetés szakramentálisan értelmezendő esemé-
nyében történik, a gyónás utáni feloldozásban, valamint a keresztség és
az úrvacsora eseményében válik valósággá. Röviden: az igehirdetésként
értelmezett  sákramentumokban  megy  végbe.  Általában  véve:  Luther
megigazulás-tanának és Ige-tanának az eredete, Sitz im Lebene a gyónás
aktusában keresendő.87 Az abszolúció szava a promissio alakjában jelenik
meg, ezt pedig a megvalósulás Igéjeként kell értelmezni; a mai lingvisz-
tika nyelvén szólva: „performatív” beszédmódként. Isten promissio-ja vi-
gasztaló ígéret,  amelyben a bűnös ember a feloldozás alkalmával,  az
igehirdetésben és a sákramentum vételekor részesül. Ez az ígéret a bű-
nös ember számára feltétlen bizonyosságot jelent. Még élesebben fogal-
mazva: a meghallott és elfogadott  promissio által munkált hit azonos a
hitbizonyossággal. Isten igéjének alapvető formája tehát a hívő ember
számára bizonyosságot jelentő, itt és most megszólaló ígéret: „Megbo-
csáttattak a bűneid” (Mk 2,5). A hit a Deus iustificans és a homo peccator
közötti beszéd eseményében valósul meg. Az önmagát kinyilatkoztató
Isten a Deus praedicatus, aki azonos a verbum Dei-vel.

Isten kétféle módon szólíthatja meg az embert: az evangélium és a
törvény alakjában. Ezt a kétféle módot meg kell különböztetni egymás-
tól.  Ez a megkülönböztetés igazi teológiai művészet. A törvény és az
evangélium úgy viszonylik egymáshoz, mint a betű és a Lélek. Az evan-

86 A hatalmas Luther-irodalomból csupán az immár klasszikusnak számító Ebe-
ling-művet emelem ki:  G. EBELING,  Luther.  Einführung in sein Denken, Tübingen 1981.
Ebeling gondolatmenetét követem.

87 Vö.  ALBRECHT PETERS,  Rechtfertigung (Handbuch Systematischer Theologie, 12),
Gütersloh 1984.



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 69

géliumban Isten Lelke szól hozzánk. Luther – a rajongókra tekintettel –
elvetette a „belső ige” és a „belső megvilágosodás” tanát. A Szentírás
annyiban Isten igéje,  amennyiben Krisztusról  tesz  bizonyságot  („was
Christum treibet”). Luther – a kortárs teológiához hasonlóan – az egész
Szentírást  krisztológikusan  értelmezte.  A  Szentírás  érthető  (claritas
scripturae), ez azonban nem tény, hanem regulatív szempont, amely az
exegézis során valósul meg, tehát vannak feltételei.

2.  A svájci,  zürichi  reformátor Ulrich Zwingli  (1484–1531)  platonikus
gondolkodása  alapján  az  Ige-teológiájában  megkülönbözteti  a  „belső
igét” a külső igehirdetéstől. A „külső ige” a belső igének a leképezése.
A külső ige: imago verbi, a belső ige: idea rei. A hit nem az ige hirdetése
által keletkezik, hanem a Szentlélek maga teremti a hitet.

Zwingli spiritualizmusának örökségét bizonyos mértékig folytatta hi-
vatali utóda, Heinrich Bullinger (1504–1575). Az egyházunk egyik hitval-
lásaként is számon tartott kis dogmatikai összefoglalása, a II. Helvét Hit-
vallás (Confessio Helvetica Posterior 1561/1566), a Szentírásról és a Szentírás
magyarázatáról szóló fejezetekkel kezdődik.88 Az 1. fejezet első, ünnepé-
lyes csengésű mondata szerint a Szentírás azonos Isten igéjével: „Hisszük
és valljuk, hogy a szent próféták és apostolok kanonikus iratai mind az Ó-,
mind az Újtestamentumban Isten igaz igéje”. Az Isten igéjével azonosított
Szentírásnak  minden  emberi  legitimációtól  független  authoritása  van.
Bullinger, Lutherrel ellentétben, soha nem vonta kétségbe az egyes iratok
kanonikus jellegét, nem keresett az Újszövetségen belül (mai szóhaszná-
lattal élve) egyfajta „kánonon belüli kánont”. Szerinte a keresztyén üzenet
mind az Ó-, mind az Újszövetségben mindig ugyanaz marad. Némi kivé-
telt csupán az evangéliumok képeznek nála, amelyek, tartalmuknál fogva
az ószövetségi ígéretek beteljesedését tartalmazzák.89 A szent iratoknak ez
a gyűjteménye tartalmazza „Isten igaz igéjét” (verum verbum Dei). Vagyis

88 Magyar szövegét ld. A Magyarországi Református Egyház Hitvallási Iratai. I. A Hei-
delbergi Káté. II. A Második Helvét Hitvallás, Budapest, 1989. Latin szövege: WILHELM

NIESEL,  Bekenntnisschriften  und  Kirchenordnungen  der  nach  Gottes  Wort  reformierten
Kirche, Zürich 1938. 

89 Vö.  IRÈNE BACKUS,  Bullinger als Neutestamentler.  Sein Kommentar zu den Paulus-
briefen und den Evangelien, in Zwingliana XXXI (2004), 105–131.



70 Vladár Gábor

maga Isten szólt általuk „az atyákhoz, a prófétákhoz és az apostolokhoz,
és szól még mindig hozzánk” (et loquitur adhuc nobis). Az autoritatív bibliai
kánon – funkcióját tekintve – mintegy vízválasztó a feltámadt Krisztusról
szemtanúként bizonyságot tevő apostolok és az ezután következő egyház
korszaka között. Nem egyszerűen az apostoli eredet, még kevésbé az egy-
házi konszenzus tesz egy iratot kanonikussá, hanem a feltámadásról szóló
szemtanú bizonyságtétel.

Amint Bullinger a Szentírást azonosítja Isten igéjével, ugyanúgy azo-
nosítja az igehirdetést is Isten beszédével. Híres homiletikai tétele: „Is-
ten igéjének hirdetése Isten igéje” (Praedicatio verbi Dei est verbum Dei),
természetesen hitbeli kijelentés és feltételei vannak. „Hisszük” – mondja
–, hogy amikor Isten igéjét törvényesen elhívott prédikátorok hirdetik
az egyházban, „olyankor maga Isten igéje hirdettetik, és azt fogadják be
a hívők”. Ez az azonosság tehát csak akkor áll fenn, ha az igehirdetést
„törvényesen elhívott  prédikátorok”  (per  legitime  vocatos  praedicatores)
végzik, mégpedig az „egyházban” (in ecclesia), a prédikáció tárgya „Is-
ten igéje” (verbum Dei), és valóban „hirdettetik” (annunciari), azaz „kül-
ső” igehirdetés (praedicatio externa) történik, a hívők pedig „befogadják”
(a fidelibus recipi). Az igaz hit tanítása ugyan a belső igére (verbum inter-
num) való hallgatástól,  a „belső megvilágosítástól” (illuminatio interna)
függ, a tanítás hagyományos módja azonban mégis a (külső) igehirdetés.

3. Kálvin (1509–1564) teológiai szemléletmódjában közelebb áll Luther-
hez, mint Zwinglihez, amikor Isten igéjének kerygmatikus, hitet igény-
lő,  és  inkarnatorikus,  üdvösséget  közvetítő  jellegét  érvényesíti.90 A
Szentírásban a „beszélő Isten személyével” (persona Dei loquentis) van

90 A Kálvin teológiáját elemző, gazdag irodalomból csupán három, magyarul is el-
érhető munkát emelek ki:  W.  NIESEL,  Kálvin theologiája,  Debrecen 1943 (ford. Nagy
Barna), in  A Coetus Theologorum Kiadványsorozata 3);  ALISTER E. MCGRATH,  Kálvin. A
nyugati kultúra formálódása, Budapest 1996, ford. Nagy Mónika Zsuzsanna;  GÁNÓCZY

SÁNDOR - STEFAN SCHELD, Kálvin hermeneutikája. Szellemtörténeti feltételek és alapvonalak,
Budapest  1997.;  nem hagyhatom említés  nélkül  Gánóczy Sándor nagy erudícióval
megírt művét: ALEXANDRE GÁNÓCZY, Ecclesia Militans – Dienende Kirche und kirchlicher
Dienst bei Calvin, Freiburg - Basel - Wien 1968, in Ökumenische Forschungen, ed. HANS

KÜNG - JOSEPH RATZINGER, Ekklesiologische Abteilung, Bd. 3., amelyet már régen le kel-
lett volna fordítani magyarra. 



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 71

dolgunk. Ez a beszélő Isten a Biblia egyedüli igazolása (Inst I,7.4), és ezt
semmilyen történeti hitelesség nem pótolhatja. Isten az igéje által mun-
kálkodik az emberek között, ami az igehirdetés által történik. Az ige (és
hirdetése) akkor hatékony (verbum efficax), ha a Szentíráson alapul. Kál-
vin a Szentírásról szóló tanítását az Institúció 1. könyvének 6–9. fejeze-
teiben foglalta össze, az igehirdetésről szóló tanítása pedig a III. és IV.
könyv egyes fejezeteiben található. A Szentírásról általában perszonális
formában  beszél,  vagyis  Isten  igéjeként  értelmezi,  amely  először  az
atyákhoz és prófétákhoz szólt. Az Ószövetség Isten igéje (verbum dei), az
Újszövetség  pedig  Krisztus  igéje  (verbum  Christi),  amit  alkalmanként
doctrina apostolorum-nak, az „apostolok tanításának” is nevez. Persze, itt
ügyelnünk kell arra, hogy a „doctrina” (az Institúció központi fogalma!)
Kálvin szóhasználatában nem csak tanítást,  hanem igehirdetést (= az
evangélium hirdetése) is jelent.

Kálvin számára az egész kánon Isten igéje.91 Ezt írja az Ef 3,3-hoz fű-
zött magyarázatában: „Isten csodálatos tanácsvégzése illesztette egybe a
Szentírás egészét úgy, ahogyan az most a tulajdonunkban van.” (sed
mirabili Dei consilio, qualecunque est, hoc, quod habemus, Scripturae corpus
fuisse  attemperatum).  Részletesen  taglalja  a  Szentírás  tekintélyének
(authoritas)  kérdését,  amelyet  az  emberi  szerzőség nem kérdőjelezhet
meg. Az Írás isteni tekintélyének magától értődő voltát kétféle módon
bizonyítja: a) a külső bizonyítékok (az Írás ősisége, a benne lévő csodák,
az  ígéretek  beteljesedése,  stb.);  b)  a  Szentlélek  belső  bizonyságtétele
(testimonium  spiritus  sancti  internum/arcanum),  amely  az  emberi  szem
elől elrejtett (Inst. I,7.4–5).92 Érdekes, hogy ez a tan egyébként Zwingli-
nél és Bullingernél sajátos spiritualizáló jelleget öltött, Kálvinnál azon-
ban  nem.  Kálvin  erőteljesen  hangsúlyozza  a  Szentlélek  kötődését  a

91 A protestantizmuson belül a kánon iratait tételesen a Kálvin által szerkesztett
Confessio Gallicana (1559) sorolja fel először. Mint ismeretes, mindegyik reformátor,
bár  nem egyforma szigorúsággal,  de  kizárta a kánonból  az ún.  deuterokanonikus
könyveket. Károli Gáspár, akárcsak Luther, az 1590-es bibliafordításában lefordítja e
könyveket. Magyarországon Szenczi Molnár Albert érvényesíti először a palesztinai
kánont (Vulgata-sorrenddel) a hanaui (1608) és oppenheimi (1612) bibliakiadásaiban.

92 Ez a tan a reformáció egyetlen, valóban új tanítása a de Scriptura sacra tantétel te-
rületén, mondja a református dogmatikus Otto Weber; vö.  OTTO WEBER,  Grundlagen
der Dogmatik 1, Neukirchen-Vluyn 1987, 267.



72 Vladár Gábor

„külső” igéhez.93 Már az Institúció felosztásában elkülöníti egymástól a
Szentlélek „belső” és „külső” munkálkodását. Teológiájának ez a sajá-
tossága Augustinus hatásával, ill. alapvető krisztológiai döntéseivel áll
összefüggésben. Kálvin a Krisztus kettős természetéről szóló tanon be-
lül nyomatékosabban hangsúlyozza a Krisztus emberi és isteni termé-
szete közötti különbséget, mint Luther (aki ezek inkarnatorikus egyesü-
lését  hangsúlyozza).  Beszél  ugyan  ő  is  a  Logos-nak  az  emberi
természettel való „egybenövekedéséről” (coalescere), de azt nem mondja,
hogy az emberi természet „magába foglalná” (inclusio) a  Logos-t. A lé-
nyeget tekintve egyfajta „extra calvinisticum”-ot képviseli itt (nem vélet-
lenül róla nevezték el később ezt az álláspontot). 

Hasonlóan ágostoni hatást figyelhetünk meg nála a sákramentum-
tanban is.94 A sákramentumok (Inst IV,14.1) az isteni kegyelemről szóló
bizonyságtételek  (testimonium),  külső  jeggyel  (signum)  megerősítve,
mint a kegyes élet kifejeződései és bizonyítékai (testificatio). Az ágostoni
gondolkodási modellnek megfelelően Kálvin az ige mellé rendeli a je-
gyet, és így a sákramentumok hathatós (efficax) cselekmények, de csak
az igehirdetés függvényeként (appendix doctrinae, vö. Inst IV, 14.3–13).
Augustinushoz hasonlóan hangsúlyozza, hogy a sákramentumok haté-
konysága, ereje az igétől van: accedit verbum ad elementum et fit sacramen-
tum; vagy miként megfordítva mondja az Ef 5,26 magyarázatában: „ha
elveszed az igét, teljesen megsemmisül a sákramentumok ereje”.

Mindebből látszik, hogy Luthertől eltérően hangsúlyozza a Lélek és a
külső ige egymásmellettiségét. Az emberi bizonyságtétel és a Szentlélek
munkája fokozatosságot mutat: az ige támaszt hitet, a Szentlélek pedig
az igével együtt munkálja a hitbizonyosságot, amelyet a sákramentu-
mok – mintegy pecsétként – megerősítenek. A Szentlélek megvilágosító
ereje  nélkül  azonban az  ige  semmit  nem munkál  az ember  szívében
(Inst III,2.33). Kálvin a (külső) ige teológiáját képviseli ugyan, de hozzá-
teszi:  ez  csak  a  Szentlélek  ereje  és  belső  megvilágosítása  (illuminatio
spiritus) által vezet hitbizonyosságra. Az ige Kálvin szerint is promissio,
az evangélium pedig lényege szerint a bűnbocsánat promissio-ja. Kálvin

93 Vö. WERNER KRUSCHE, Das Wirken des Heiligen Geistes nach Calvin, Göttingen 1957.
94 Itt is közelebb áll teológiailag Lutherhez, mint Zwinglihez. Bullingerrel viszont

közös nevezőre jutott az úrvacsoratanban; vö. Consensus Tigurinus, 1549.



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 73

is tud (Lutherhez hasonlóan) a törvény és evangélium különbözőségé-
ről, de mivel az egy szövetségén belül ugyanaz az Isten szól, e kettőt is
e szövetségen belül látja.

E rövid bevezető után lássuk és hallgassuk magát Kálvint, miként
gondolja Isten igéje teológiájának jellegzetességeit. Az illusztrációként
hozott szövegek jól példázzák, hogy Kálvin különbséget tesz Ige és Lé-
lek, külső és belső ige között, amelyeket – véleménye szerint – nem sza-
bad összekeverni, és hangsúlyozza egyúttal a verbum externum önmagá-
ban  halott  voltát.  A  példákat  az  Institúcióból  és  Kálvin  újszövetségi
kommentárjaiból vettük.

„Egyébként, mivel Krisztus kijelenti, hogy a Szentlélek sajátos fel-
adata az, hogy megtanítsa az apostolokat arra, amit az ő szájából
már hallottak; ebből az következik, hogy üres és értéktelen a kül-
sődleges igehirdetés, ha nem jár vele együtt a Lélek tanítása. Tehát
Isten  kétféleképpen tanít.  Emberi  szájból  is  fülünkbe  mondja,  és
Lelkével belülről is szólít minket. Ezt hol egyidejűleg teszi, hol kü-
lönböző alkalmakkor, ahogyan jónak látja.” (Jn 14,26)95

„Caeterum quum testetur Christus proprium esse Spiritus sancti munus
docere Apostolos, quod iam ex ipsius ore didicerant, sequitur irritam et
nihili forte externam praedicationem, nisi accedat Spiritus magisterium.
Duplicem ergo habet Deus docendi modum. Nam et hominum ore insonat
nostris auribus, et intus Spiritu suo nos compellat; idque facit nunc eo-
dem momento, nunc diversis temporibus, prout illi visum est.”

„Kétségkívül külsődleges igehirdetésről szól [Jézus], mert kifejezet-
ten  azokra  a  beszédekre  utal,  amelyeket  az  ő  szájából  hallottak.
Nem mintha  az élőszóban elhangzó  emberi  beszédnek magában
véve ilyen foganatja lehetne, hanem mivel Krisztus a Lélek által a
szívekben működik.” (Jn 15,3)96

95 Magyar szöveg:  KÁLVIN J.,  János evangéliuma magyarázata,  Budapest 2011, ford.
VEKERDI JÓZSEF,  in  Református  Egyházi  Könyvtár,  Új  Folyam  4/1-2.  Latin  szöveg:
IOHANNES CALVINUS, In Evangelium Secundum Johannem Commentarius, Genf 1997  (ed.
H. FELD), in Ioannis Calvini Opera Exegetica, vol. XI,1-2, 

96 Uo.



74 Vladár Gábor

„Non quod in se tantum efficaciae vox hominis ore prolata, sed quaetenus
in corde Christus per Spiritum.”

„Láthatjuk tehát, hogy miképpen van a hit hallásból, azonban bizo-
nyosságát  a  Lélek  pecsétjétől  és  zálogától  nyeri.  Akik  nincsenek
tisztában az emberi elme sötétségével,  úgy gondolják,  hogy a hit
természetes módon, pusztán az igehirdetés révén támad. Másrészt
viszont a fanatikusok többsége lenézi a külső igehirdetést, és ma-
gasztos, titokzatos jelenéseket… sejtetnek. Azonban látjuk, mikép-
pen kapcsolja össze Krisztus a kettőt.” (Jn 15,27)97

„Videmus nunc, quomodo ex auditu sit fides et tamen suam certitudinem
habeat  a  sigillo  et  arrha Spiritus.  Quibus non satis  nota  est  humanae
mentis  caligo,  hi  fidem naturaliter  ex  sola  praedicatione  concipi  exist-
imant.”

„A tanítás módja, amelyről a próféta beszél [Ézsaiás 54,13], nem-
csak a külső szavakat foglalja magában, hanem a Szentlélek titkos
munkálkodását is. Összefoglalóan, Istennek ez a tanító szerepe a
szív belső megvilágosítását jelenti.” (Jn 6,45)98

„Docendi ratio,  de qua loquitur Propheta, non in externa tantum voce
sita est, sed in arcana etiam Spiritus sancti operatione. In summa, hoc Dei
magisterium est interior cordis illuminatio.”

„Az evangélium tanítását nem lehet másképpen megérteni, csak a
Szentlélek tanúságtétele révén. (…) Miért nem tudjuk megragadni
Isten igéjéből, hogy mi az ő akarata? (…) Beszéde biztos Igazság és
az ő hamisíthatatlan és élő képe. (…) Isten beszéde olyan rejtett böl-
csesség, amelynek magasztosságát nem éri fel az erőtelen emberi
elme. Így aztán a világosság csak a sötétségben ragyog, mígnem a
Lélek felnyitja a vakok szemeit.” (1Kor 2,11)99

97 Uo.
98 Uo.
99 Magyar szöveg:  KÁLVIN J., Az első  korinthusi  levél  magyarázata,  Budapest  2015,

ford.  BUZOGÁNY DEZSŐ,  in  Református  Egyházi  Könyvtár,  Új Folyam  8.  Latin szöveg:



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 75

„Non aliter posse comprehendi Evangelii doctrinam, quam spiritus sancti
testimonio (...) Cur non ergo ex Dei verbo comprehendamus, quae sit eius
voluntas? ... Sermo certa est veritas et germana eius vivaque imago (...)
Sermo autem Dei arcana quaedam est sapientia, ad cuius sublimitatem
non pertingit humanae mentis imbellicitas. Ita lux in tenebris lucet, don-
ec caecorum oculos aperiat spiritus.”

„A Lélek szolgái vagyunk, de nem úgy, mintha magunkban zárva
tarthatnánk őt, mint egy foglyot.” (2Kor 3,6)100

„Ministri ergo Spiritus sumus, non quia inclusum eum teneamus et qua-
si captivum.”

„Nem olyan Lelket ígér tehát nekünk, akinek feladata, hogy új és
hallatlan  dolgokat  jelentsen  ki,  vagy  új  evangéliumot  alkosson,
amely eltávolít az evangélium elfogadott tanításától. A Lélek szol-
gálata  az,  hogy elménket  megerősíti  az  evangélium tanításával.”
(Inst. I.9.1.)101

„Non ergo promissi nobis Spiritus officium est, novas et inauditas revela-
tiones confingere, aut novum doctrinae genus producere, quo a recepta
Evangelii  doctrina  abducamur:  sed  illam ipsam quae  per  Evangelium
commendatur, doctrinam mentibus nostris obsignare.”

„Az Úr ugyanis azért kapcsolta össze kölcsönös kötelékkel az ige
bizonyosságát és a Szentlelket, hogy eltöltse szívünket az ige iránti
erős tisztelettel, mert amikor a Szentlélek fénye ragyog az igére, mi
Isten arcát szemlélhetjük abban.  Másrészt,  nem kell  képzelgéstől

IOHANNES CALVINUS, Commentarii  in priorem Epistolam Pauli  ad Corinthios,  in Corpus
Reformatorum, vol. 49, 293–574.

100 Magyar szöveg: KÁLVIN J., A második korinthusi levél magyarázata, Budapest 2015,
ford.  SZABÓ ANDRÁS,  in  Református  Egyházi  Könyvtár,  Új  Folyam  9.  Latin  szöveg:
IOHANNES CALVINUS, Commentarii in secundam Epistolam Pauli ad Corinthios, Genf 1994,
ed. H. Feld, in Ioannis Calvini Opera Exegetica, vol. XV.

101 Magyar  szöveg:  KÁLVIN JÁNOS,  A  keresztyén  vallás  rendszere,  Ford.  BUZOGÁNY

DEZSŐ, Budapest 2014, in Református Egyházi Könyvtár, Új Folyam 7,1–2. Latin szöveg:
IOANNIS CALVINI,  Institutio Christianae Religionis 1559 (ed.  PETRUS BARTH - GUILELMUS

NIESEL), München 1968, in IOANNIS CALVINI, Opera Selecta, III–IV. 



76 Vladár Gábor

tartanunk, amikor a Szentléleknek engedünk, mert megismerhetjük
őt igaz képmásában, az igében.” (Inst. I.9.3.)102

„Mutuo enim quodam nexu Dominus verbi Spiritusque sui certitudinem
inter se copulavit; ut solida verbi religio animis nostris insidat, ubi afful-
get Spiritus qui nos illic Dei faciem contemplari faciat; ut vicissim nullo
hallucinationis timore Spiritum amplexemur, ubi illum in sua imagine,
hoc est in verbo, recognoscimus.”

„Krisztus  igaz  ismerete  tehát  az,  hogy  olyannak  fogadjuk  el  őt,
amilyennek az Atya felajánlja, vagyis evangéliumával felékesítve:
mivel hitünk céljául volt szánva, csak az evangélium vezetésével
közeledhetünk helyesen feléje.” (Inst. III.2.6.)103

„Haec igitur vera est Christi cognitio, si eum qualis offertur a Patre sosci-
pimus, nempe Evangelio suo vestitum: quia sicuti in scopum fidei nostrae
ipse  destinatus est,  ita  nonnisi  praeeunte  Evangelio  recta  ad eum ten-
demus.”

„A hit voltaképpen az ígérettel kezdődik, ahhoz igazodik, és telje-
sen azon múlik.” (Inst. III.2.29.)

„Így határozzuk meg az igaz hitet: az irántunk tanúsított isteni jó-
indulat biztos és szilárd ismerete, amely a Krisztusban megjelent
ingyen kegyelem igazságán alapul, és melyet a Szentlélek tár fel el-
ménk előtt és erősít meg szívünkben.” (Inst. III.2.7.)104

„Nunc iusta fidei definito nobis constabit si dicamus esse divinae erga nos
benevolentiae firmam certamque cognitionem, quae gratuitae in Christo
promissionis vertate fundata, per Spiritum sanctum et revelatur mentibus
nostris et cordibus obsignatur.„

„Az életet (ti. a hit) Istenben keresi, amelyet nem a parancsolatok-
ban, nem a büntető rendeletekben, hanem a kegyelem ígéretében
ismeri fel, méghozzá ingyen; mert ha a kegyelem feltételes volna,

102 Uo.
103 Uo.
104 Uo.



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 77

vagyis ha cselekedeteinkhez utalna minket, nem ígérhetné máskép-
pen az életet,  csak úgy,  ha már megvolna önmagunkban.” (Inst.
III.2.29.)105

„Vitam enim in Deo quaerit, quae non in mandatis, aut poenarum eidctis,
sed misericordiae promissione reperitur, eaque nonnisi gratuita: quoniam
conditionalis, qua ad opera nostra remittimur, non aliter vitam promittit,
quam si perspiciamus esse in nobis sitam.” 

„Mert Isten úgy cselekszik a (sákramentumi) jegy által, hogy a jegy
bármiféle hatása az ő Lelkétől függ. Így a jegynek nem lehet semmi
mást tulajdonítani, csak azt, hogy alárendelt eszköz, és önmagában
véve mindaddig haszontalan, amíg nem vételez magának máshon-
nan erőt. Az pedig igazán alaptalan aggodalom, hogy ez a magya-
rázat Isten szabadságát korlátozza. Isten kegyelme ugyanis nincs a
(sákramentumi) jegyekhez ragasztva, és ha neki úgy tetszenék, mi-
ért ne ajándékozhatná azt szabadon a jegy segítsége nélkül is. Sőt,
sokan úgy veszik magukhoz a jegyet, hogy mégsem lesznek része-
sei a kegyelemnek; mert a jegy ugyan mindenki számára, azaz jók
és rosszak számára egyaránt, különbségtétel nélkül közös, a Lélek
azonban  csak  a  választottaknak  adatik.  A  jegy  pedig,  mint  már
mondtuk, a Lélek nélkül nem hathatós.” (Ef 5,26)106 

„Nam ita Deus per signum agit, ut tota signi efficacia nihilominus a Spi-
ritu suo pendeat. Ita nihil plus signo tribuitur, quam ut sit inferius orga-
num, et quidem a seipso inutile, nisi quatenus aliunde vim suam mutua-
tur. Quod praeterea verentur, nec libertas Dei sit alligata, frivolum est.
Neque enim affixa est signis Dei gratia, quin citra adminiculum signi li-
bere eam distribuat, si velit. Deinde multi signum recipiunt, qui tamen
gratiae non fiunt participes, quia signum omnibus est commune, hoc est
bonis indifferenter ac malis. Spiritus autem nonnisi electis confertur. At-
qui signum, ut diximus, absque Spiritu est inefficax.”

105 Uo.
106 Magyar szöveg:  KÁLVIN J.,  Az Efezusiakhoz írt levél magyarázata, Budapest 2016

(ford. VLADÁR GÁBOR), in Református Egyházi Könyvtár, Új Folyam 10/1–2. Latin szöveg:
IOHANNES CALVINUS, Commentarii in Pauli epistolas ad Ephesios, Genf 1992 (ed. H. FELD),
in Ioannis Calvini Opera Exegetica, vol. XVI.



78 Vladár Gábor

„Nem mintha az ige hatása tőlünk függene. Mert ha az egész világ
hazug is, azért nem szűnik meg igaznak lenni az, aki nem hazud-
hatik (sic! vö. Tit 1,2) – de az ige nem közli velünk erejét máskép-
pen, hanem csak úgy, ha a hit utat csinál neki. Mert Isten üdvözítő
hatalma az, de a hívők számára. Isten igazsága jelentetik ki benne,
de hitből hitbe. (Róm 1,16-17) Így tehát Isten igéje állandóan haté-
kony és üdvös az embereknek, ha önmagában és a maga természe-
te  szerint  értékeljük,  de  a  gyümölcsét  csak a  hívők  élvezik.  (…)
Eszerint  a  hitet  mindig  meg  kell  előznie  a  hallásnak,  mégpedig
azért, hogy tudjuk meg: Isten beszél, s nem emberek.” (Zsid 4,2)107

„Non quod Verbi efficacia a nobis pendeat. Neque enim si totus mundus
sit mendax, ideo veray esse desinet qui mentiri non potest. Sed vim suam
non aliter profert Verbum erga nos, quam ubi fides aditum facit. Est enim
potentia Dei in salutem, sed credentibus.In eo revelatur Dei iustitia, sed
ex fide in fidem. Ita fit ut perpetuo sit efficax verbum Dei et salutare ho-
minibus si ex se aestimetur ac sua natura, sed fructus non sentiatur nisi a
credentibus. (...) Ergo fidem semper praecedere debet auditus, et quidem
ut sciamus Deum loqui, non homines.”

„Azután, ha mindjárt az első nap nem is mutatkozik az igének ez a
hatása, végül az eredményből meg lehet majd ítélni, hogy senkinél
sem volt hiábavaló az ige hirdetése. Mert egyetemes kijelentése az
Krisztusnak (Jn 16,8), hogy „a Lélek amikor eljő, megfeddi a vilá-
got.”. Márpedig ezt a megítélést a Lélek az evangélium hirdetése
által végzi. – Végül, ha ezt az erőt nem mindig fejti is ki Isten igéje
az emberekkel szemben: valamiképpen mégis magában hordozza
azt.” (…) „Ezért azt az erőt adta igéjébe, hogy a léleknek minden
részét kifürkéssze.” (Zsid 4,12)108

„Deinde etiamsi non primo statim die extet hic Verbi effectus, tandem ex
eventu iudicare licebit, non frustra cuiquam fuisse praedicatum. Generale

107 Magyar szöveg: KÁLVIN J., A zsidókhoz írt levél magyarázata, Budapest 1965 (ford.
NAGY BARNA), in  Református Egyházi Könyvtár  27. Latin szöveg:  IOHANNES CALVINUS,
Commentarius  in  epistolam ad  Hebraeos,  Genf  1996  (ed.  T. H. L. PARKER), in Ioannis
Calvini Opera Exegetica, vol. XVI.

108 Uo.



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 79

certe est quod Christus pronuntiat, Spiritus quum venerit arguet mun-
dum. Atqui Spiritus hoc iudicium per Euangelii praedicationem exercet.
Postremo etiamsi hanc vim non semper exerat erga homines Verbum Dei,
habet tamen in se quodammodo inclusam. (...) Itaque hanc vim indidisse
Verbo suo, ut omnes animae partes excutiat.”

„Isten sohasem beszél hiába, vagyis anélkül,  hogy némelyeket az
üdvösségre ne vezessen, másokat pusztulásba ne taszítson.” (Zsid
4,12)109

„Ut Deus nunquam frustra loquatur quin alios ad salutem adducat, alios
praecipitet in exitium.”

„Ezenkívül megjegyzendő, hogy az apostol itt Istennek arról az igé-
jéről  beszél,  amely  emberek  szolgálata  útján  jut  hozzánk.  Mert
eszelősök, sőt veszélyesek is azok a gondolatok, hogy az úgyneve-
zett belső szózat (ige) hatékony ugyan, de amelyik az ember szájá-
ból jő ki,  az halott  és minden eredmény nélkül való.  Elismerem,
hogy a hatékonyság nem az ember nyelvétől származik, s nem is a
hangban rejlik, hanem teljességgel a Léleknek köszönhető: mindaz-
által ez a körülmény nem akadálya annak, hogy a Lélek meg ne
mutassa a maga erejét az ige prédikálásában. Mert Isten, minthogy
nem maga beszél, hanem emberek által szól, gondosan ügyel arra,
hogy tanítását ne fogadják megvetéssel azért, mert annak emberek
a szolgái.” (Zsid 4,12)110

„Praeterea notandum est Apostolum hic de Verbo Dei disserere quod ho-
minum ministerio ad nos affertur. Delirae enim sunt illae cogitationes, at-
que etiam perniciosae,  internum quidem Verbum esse efficax,  sed quod
prodit ex ore hominis esse mortuum, omnique carere effectu. Fateor sane
efficaciam non provenire ex lingua hominis, nec in sonitu ipso residere,
sed totam Spiritui sancto debere acceptam ferri; hoc tamen non impedit
quominus  Spiritus  virtutem suam proferat  in  Verbo  praedicato.  Deus
enim quia non per se loquitur, sed per homines, sedulo huc incumbit, ne
ideo contemptim excipiatur sua doctrina quod homines sint eius ministri.”

109 Uo.
110 Uo.



80 Vladár Gábor

„Mert ez azt jelenti, hogy az emberben semmi sem lehet olyan ke-
mény vagy szilárd és semmi sincs annyira elrejtve, hogy az igének
ez a hatóereje el ne érne odáig.” (Zsid 4,12)111

„Nihil esse tam durum aut solidum in homine, nihil tam reconditum quo
non perveniat haec Verbi efficacia.”

„Nem kétséges, hogy a betű alatt az Ótestamentumot érti, a Lélek
szó alatt pedig az evangéliumot. (…) Pál ugyanis a betű szóval a
külső prédikálást  fejezi  ki,  amely nem érinti  meg a szívet;  Lélek
alatt pedig az élő tanítást, amely hatékony munkát végez lelkünk-
ben a Szentlélek kegyelme által. A betű tehát betűbeszéd, halott és
eredménytelen, és csak a fülünk fogja fel. A Lélek ellenben lelki ta-
nítás,  nemcsak szájjal  hirdettetik,  hanem megelevenítő  átérzéssel,
hathatósan átjárja a lelket.” (2Kor 3,6)112

„Caeterum non dubium est, quin per literam Vetus testamentum intell-
igat, sicuti Euangelium Spiritus nomine. (...) Nam literae nomine signifi-
cat externam praedicationem, quae cor non attingat, per Spiritum vero
doctrinam vivam, quae efficaciter operetur in animis per gratiam Spiritus.
Litera ergo perinde valet ac literalis praedicatio, hoc est mortua ett ineffi-
cax, quae tantum auribus percipitur. Spiritus autem est doctrina spiritua-
lis, hoc est, quae non ore tantum pronuntiatur, sed efficaciter in animas
usque vivo sensu penetrat.”

„Mert az evangélium sem mindig Lélek.” (2Kor 3,6)113

„Nam et Euangelium non semper est Spiritus.”

„A törvény természete az, hogy embereket a betű szerint tanítjuk
úgy, hogy az nem hatol a füleken túl: míg az evangélium természete
az, hogy lelkileg tanítunk, mert az evangélium Krisztus kegyelmé-
nek az eszköze. Ez Isten rendelésének a függvénye, akinek tetszett a
Lélek hathatós munkáját inkább az evangélium által, mintsem a tör-

111 Uo.
112 Szabó A. fordítása.
113 Szabó A. fordítása.



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 81

vény által kiárasztani, mert az kizárólag a Lélek munkája, hogy hat-
hatósan tanítsa szívünket.  Mikor azonban Pál a Lélek szolgájának
nevezi magát, ezt nem úgy érti, hogy a Szentlélek kegyelme és ereje
az ő igehirdetéséhez lenne kötve, hogy aztán amikor úgy akarja, a
szavaival együtt  a  Lelket  is  kiárassza a  torkából.  Csak azt akarja
mondani, hogy Krisztus megáldja az ő szolgálatát, s így teszi teljessé
azt, ami az evangélium felől meg volt jövendölve. Mert egy dolog,
hogy Krisztus hozzákapcsolja a maga erejét az emberek tanító szol-
gálatához, és más dolog, hogy mire képes magától az emberi tanítás.
Tehát a Lélek szolgái  vagyunk,  de  nem úgy,  mintha  magunkban
zárva tarthatnánk őt, mint egy foglyot.” (2Kor 3,6)114

„Legis naturam esse literaliter docere homines, ita ut ultra aures non pe-
netret;  Euangelii  autem naturam esse  spiritualiter  docere,  quia  gratiae
Christi sit instrumentum. Hoc ex Dei ordinatione pendet, cui placuit effi-
caciam Spiritus in Euangelio magis quam in Lege exeree. Eius enim soli-
us opus est efficaciter docere animos. Porro quod Paulus vocat se minist-
rum Spiritus, eo non intelligit gratiam Spiritus sancti ac vim suae praedi-
cationi esse alligatam, ut quoties libuerit una cum voce Spiritum e gut-
ture proferat. Hoc tantum vult: Christum suo ministerio benedicere, at-
que ita implere, quod de Euanglio praedictum est. Aliud quam hominis
doctrinam per se tantum valere. Ministri ergo Spiritus sumus, non quia
inclusum eum teneamus et quasi captivum.”

„Most  Krisztust  a  törvény  Lelkének  nevezi,  amivel  azt  fejezi  ki,
hogy a törvény végül is élő és megelevenítő lesz, ha Krisztus hatja
át. Add a testhez a lelket: s élő lesz az ember, aki fel van ruházva
értelemmel és felfogással, s ekként alkalmas minden élettevékeny-
ségre; foszd meg a testet a lélektől: csak hasztalan tetem lesz, min-
den érzék nélkül.” (2Kor 3,17)115

„E converso nunc  Christum vocat  eius  Spiritum.  Quo significat  tunc
demum vivam et vivificam fore, si a Christo inspiretur. Accedat anima ad
corpus et fit vivus homo, praeditus intelligentia et sensu, ad vitales acti-

114 Szabó A. fordítása.
115 Szabó A. fordítása.



82 Vladár Gábor

ones idoneus; tollatur anima a corpore, et restabit inutile cadaver, omni-
que sensu vacuum.”

II.
Mint említettük, Karl Barthék nem csupán „rekapitulálták” a reformáto-
rok Isten igéje fogalmát a 20. században. Barth tudta, hogy nem elég for-
málisan  hivatkozni  a  reformátorokra,  mert  ez  még  nem  alternatíva
Schleiermacher teológiájával szemben. Fő kritikája az volt az „újprotes-
táns” teológiával szemben, hogy a teológia tárgyát és ügyét kiszolgáltat-
ta egyrészt a történeti gondolkodás relativizáló hatásának, másrészt a
szubjektív-vallásos szemléletmódnak (moralizálás, pszichologizálás). 

Barth  teológiájának  egyik  jellegzetes  vonása  a  Szentírás  új,  friss
szemlélete. Az Írás titkának nagyobb tisztelete és az ezzel együtt járó
másfajta magyarázati módszer egy csapásra új helyzetet teremtett en-
nek az irányzatnak az I. világháború utáni teológiában.  

Barth  a  hagyományos  történeti-kritikai  exegézissel  szemben  két,
alapvető szempontot érvényesített. 1) Mindenekelőtt hangsúlyozta azt a
tényt, hogy a bibliai iratok a  kánonban  állnak, így a Szentírás minden
egyes olvasójának szembesülnie kell az Ó- és Újszövetségnek az egyház
által vallott egységével és színt kell vallania: vállalja-e ezt az egységet
vagy relativizálja. 2) Másodszor nyomatékosította: a bibliai iratok nem
csupán egy ókori, elő-ázsiai törzsi vallás, ill. a hellenista kor kultúrvallá-
sának irodalmi emlékei.116 Nem emberi vallásosságról vagy egyéni meg-
győződésekről van bennük szó, hanem sokkal többről: a bibliai szerzők
és redaktorok nem értelem nélkül cselekedtek, írásaik és anyaguk elren-
dezése bizalmat keltő alakító erőt mutatnak. A bibliai könyveknek reáli-
san megalapozott értelmük van. A teológus kötelessége ezt az értelmet
felkutatni és feltárni. Ami ma nyomaszt és foglalkoztat minket – mond-
ja Barth – az „ezen emberi dokumentumok különleges tartalma, az a fi-
gyelemre méltó ügy, ami e források íróit… érdekelte, a bibliai tárgy…”117

A Bibliában olyan emberekkel találkozunk, akiknek egészen rendkívüli

116 KARL BARTH,  Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vorträge 1916–1923,
München 1929, 76.

117 Uo. 76. 



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 83

szellemi tartásuk és irányultságuk volt.118 „Az emberi szavak és dolgok
korrelációján kívül” a Biblia valami egészen újat ad, de ez az új ebbe a
„korrelációba” ágyazódik be.119 Ezért a történeti-kritikai szemléletmód
soha nem tudja a bibliai iratok szándékát igazán jól és helyesen értel-
mezni. Ezekben az iratokban – bár csupán a „peremen” – jól látható „fi-
gyelmeztető jelek” vannak, amelyek utalnak arra a valóságra, amelyet
történeti kategóriákba soha nem lehet belefoglalni.  Barth ilyen figyel-
meztető jelként szokta a szűztől születést és a feltámadást említeni, de a
Biblia egyéb részeit sem lehet helyesen értelmezni pusztán történeti ka-
tegóriákban,  mert  a  történeti  analógia  és  korreláció  értelmében  vett
„történetiséggel” nem lehet a Bibliát helyesen olvasni. Aki ezt teszi, az a
Biblia lényegétől idegen kategóriákat alkalmaz. Ezt a „korreláción kívü-
li” újat azonban nem lehet a személyes kegyesség önkényének sem át-
engedni, mert az – úgymond – „tudományosan megfoghatatlan”, ha-
nem a teológusnak az Írással és az őt megbízó közösséggel szembeni
kötelessége ezen „új” megértésére törekednie.120 

E negatív válaszok után Barth pozitív módon is megfogalmazza a
Biblia mibenlétét: „a Szentírás a Kinyilatkoztatásról tesz bizonyságot”.
Ez az Adolf von Harnackkal folytatott vitában (1923) leírt mondat azt a
felismerést hangsúlyozza, hogy a próféták és az apostolok Isten mérték-
adó Kinyilatkoztatásának a szem- és fültanúi.121 Isten Kinyilatkoztatása
viszont Jézus Krisztus, az Isten Fia.122 A Szentírás tehát nem azonos me-
chanikusan Isten igéjével. Ez az azonosítás (Isten igéje = Isten Fia), Barth
számára lehetetlenné tesz minden doktrinarizmust Isten igéjével kap-
csolatosan, legyen az római katolikus vagy óprotestáns eredetű.123 Szin-
te azt mondhatjuk, hogy ahol a klasszikus dogmatikák a Szentírásra vo-
natkozó rendszeres tanítást adják, Barth ott Jézus Krisztusról mint Isten

118 Uo.
119 Vö. UŐ, Theologische Fragen und Antworten, Gesammelte Vorträge, Zürich 1986, III,

22. Itt Barth E. Troeltsch híres módszertani dolgozatára utal, amelyben a szerző a kri-
tikai tudományos munka két eszközét, az „analógiát” és a „korrelációt” tárgyalja.

120 UŐ, Römerbrief , München, 19212 , XI.
121 UŐ, Theologische Fragen, 22.
122 UŐ, Kirchliche Dogmatik I/1, Zürich 1986. 141.
123 Uo. 142.



84 Vladár Gábor

egyetlen igéjéről beszél. Barth szerint a Szentírásban és az igehirdetés-
ben lévő „rendszer” egyedül Isten Kinyilatkoztatása, azaz Jézus Krisz-
tus lehet.124 

Ebben az összefüggésben érthetjük Luther általa idézett  szavait  is:
„Duae  res  sunt  Deus  et  Scriptura  Dei,  non  minus  quam  duae  res  sunt,
Creator et Creatura Dei”125, azaz Isten és a Szentírás két különböző dolog,
amint a Teremtő és teremtménye is különbözik egymástól. Ebből levon-
ja Barth azt a következtetést, hogy a Kinyilatkoztatás nem adatik meg
számunkra pusztán azzal, hogy a Biblia előttünk van, és olvashatjuk.126

Hanem az a „Kinyilatkoztatás aktusában”, a „hitnek és az engedelmes-
ségnek újra és újra történő” feltörésében át kell szakadni annak a falnak,
amit a „bibliai tanúbizonyságok emberhez-korhoz kötöttsége” jelent.127

Csak így juthatunk el a Szentírástól Istenhez, hogy „Istent magát” hall-
hassuk. Isten Kinyilatkoztatásának „ugyanolyan módon” Kinyilatkozta-
tássá kell lennie számunkra is, amint azzá lett egykoron a próféták és az
apostolok számára.128 Kálvin exegetikai munkásságát veszi példaként,
aki miután megállapítja, hogy „mi áll ott” a szövegben, átgondolja az
olvasottakat egészen addig, „amíg az 1. és 16. század között a fal áttet-
szővé nem lesz: Pál ott beszél és a 16. század embere itt hallja, mígnem
az ősokmány és az olvasó közötti beszélgetés egészen arra a nagy Ügy-
re „összpontosul”, amely ott és itt különböző nem lehet.”129

Bár Barth kimondja, hogy a „dogmatikai megismerés” nem érintheti
Jézus  Krisztus  személyének  lényegét,  mégis  megköveteli  magának  a
tárgynak az ismeretét. E lehetetlen vállalkozás egyetlen formában lehet-
séges: Isten rajtunk történő csodájaként.130 Isten odafordult az emberhez
és ez az odafordulás újra és újra megtörténhetik. Isten igéje megismerte-
ti magát, de csak bizonyos helyzetekben és bizonyos emberekkel. Lapi-
dáris tömörséggel fogalmaz a KD I/1-es kötete: „Isten igéje azáltal lesz

124 Uo.
125 Uo. 563.
126 KD I/2, 536.
127 UŐ, Die christliche Dogmatik im Entwurf, Zürich [1927], 1982, 448.
128 Uo. 445.
129 UŐ, Römerbrief, 1921, XI.
130 UŐ, KD I/1, 260.



Isten igéjének értelmezése Kálvinnál 85

megismerhetővé,  hogy megismerhetővé teszi  önmagát.”131 Teológiájá-
nak alapja és tárgya – mint „primum principium” – Istennek gondolati
rendszerbe nem fogható igéje. Ezért írja a KD I/2-es kötetében: „Semmi-
lyen Isten igéje koncepció (…), semmilyen alapdogma, semmilyen fun-
damentális  tétel,  semmilyen princípium, semmilyen keresztyénség-lé-
nyege-definíció, egyáltalán semmilyen befogható igazság” nem lehet a
dogmatika alapja,  egyedül Isten igéje.132 A dogmatika középpontja és
alapja Isten igéje maga, a Szentlélek erejében feltámadott, hatékony és
beszélő Jézus Krisztus: „Mert Isten Isten  által, Isten  csak  Isten által is-
merhető meg”.133 Barth szerint az Isten megszólító szava mindig impli-
kálja az odafigyelő, hallgató embert is: „A beszéd Ura, Ura a mi hallá-
sunknak is. Az az Úr, aki az igét adja, az az Úr is, aki a hitet adja”. 134

Csak innen érthető, hogy az ember képes egyáltalán Istenről beszélni. 
Azzal, hogy Barth újra felfedezte a Bibliát, és annak „analógia nélkü-

li” voltát, hihetetlenül nagy ösztönzést és szabadságot kapott a teológiai
kutatás. Barth számára egész életére meghatározó jellegű volt a Szent-
írásnak ez az új értelmezése. Kritikusai ugyan szemére vetették, hogy ez
a szentírás-értelmezés inkább az egyéni kegyesség körébe, illetve a gya-
korlati teológia területére tartozik, Barth azonban kezdettől fogva heve-
sen tiltakozott az ellen, hogy munkásságát a gyakorlati teológia „har-
matos rétjeire” irányítsák.135

131 Uo. 260.
132 UŐ, KD I/2, 968.
133 UŐ, KD II/1, 200.
134 UŐ, KD I/1, 189.
135 UŐ, Römerbrief, 1921, XVII.



ISTEN IGÉJE A KATOLIKUS TEOLÓGIÁBAN

VÁRNAI JAKAB

Isten Igéje a katolikus teológiában

Az Isten Igéjéről szóló katolikus teológiai tant minden részletében nincs
módunk itt bemutatni. Időnkből legfeljebb arra futná, hogy a kérdése-
ket éppen csak megnevezzük, de egyiket sem lenne módunk mélyebben
megvizsgálni.

Ezt a traktátust már csak azért sem kell most kidolgoznunk, mert ezt
mások már kellően megtették a Dei verbum zsinati konstitúció létrejötte
nyomán. A magyarországi papnevelésben évtizedekig volt  használat-
ban Koncz Lajos egri tanár jegyzete, a Kinyilatkoztatás és hit, amely már
külön fejezetben foglalkozott az Ige teológiájával, és szinte az összes föl-
merülő kérdést érintette.136 Mértékadó irodalomként említjük azt a feje-
zetet, amelyet Otto Hermann Pesch írt a Handbuch der Fundamentaltheo-
logie 2. kötetében (1985), ahol Isten Igéjét mint a teológiai megismerés
objektív princípiumát tárgyalta.137 Egészen friss tanulmány a témában a
neves  párizsi  jezsuita,  Christoph  Theobald  írása,  amelynek bizonyos
meglátásait mi is idézni fogjuk majd.138 

136 Könyv alakban megjelent:  KONCZ LAJOS, A mi Istenünk.  Budapest  1978,  főleg
182–197.

137 OTTO HERMANN PESCH,  Das Wort  Gottes  als objektives  Prinzip der Theologischen
Erkenntnis, in W.  KERN - H. J. POTTMEYER - M. SECKLER (szerk.),  Handbuch der Funda-
mentaltheologie 2.: Traktat Offenbarung, Freiburg - Basel - Wien 1985, 27–50. 

138 CHRISTOPH THEOBALD, Parole umane – Parola di Dio. Riflessioni teologiche e pastorali
a partire dalla Costituzione  Dei verbum del Concilio Vaticano II, in  La Scuola Cattolica:
Rivista Teologica del Seminario Arcivescovile di Milano, 144 (2016), 489–505.



Isten Igéje a katolikus teológiában 87

Végül, a katolikus teológia számára 2010 óta referencia ebben a témá-
ban a Verbum Domini kezdetű pápai dokumentum, amellyel XVI. Bene-
dek foglalta össze a 2008-a püspöki szinódus anyagát és adta elénk mint
tanítást „Isten szaváról az Egyház életében és küldetésében”. Ezen a he-
lyen legyen szabad megemlíteni,  hogy ezt a dokumentumot nemcsak
tanítóhivatali  státusza  miatt  kezeljük  forrásként,  hanem  szerzőjének
teológusi formátuma miatt is. 

Mivel tehát az összes kérdés és téma felsorolását nem tartjuk járható
útnak, három kérdést választottunk ki, amelyet lényegesnek és érdekes-
nek tartunk.

1. Isten Igéje a Szentháromság belső életében és a „kifelé” kimondott 
Ige

A kereszténység kezdettől fogva első helyen Jézus Krisztusnak a Szent-
háromságon belüli Logosszal  azonos személyét nevezi  Isten Igéjének,
nem a könyvként leírt Szentírást.139 Az Isten Igéjéről szóló tárgyalásnak
ezért szükségképpen van egy első fejezete, ami inkább szisztematikus
szentháromságtan, mint bibliatudomány. 

A keresztény istentan egyik lényeges pontjánál vagyunk. „Isten csak
úgy közölheti magát kifelé, egy teremtménnyel hüposztatikus egységet
alkotva – mely teremtmény a transzcendentalitásánál fogva capax infini-
ti –,  ha  ez  trinitárius  istenfelfogás  alapján történik –  vagyis  ha  Isten
maga Ige, Logosz, illetve kapcsolat, és ha Isten Lélek, vagyis különböző-
séget megőrző egység a Logosszal.” – írja K. H. Menke, majd lentebb
így folytatja: „Isten önközlése a világban és a történelemben egyáltalán
csak úgy gondolható el, ha Krisztusra tekintünk, vagyis ha trinitárius is-
tenfogalom alapján állunk. A Szentírás akkor váltja valóra lényegét, ak-
kor mondhatjuk Isten Igéjének, és nem csak arról szóló szavaknak, ha
Isten valóban önmagát  közli  Jézus Krisztusban,  és  az ő  Lelke  adatik
meg.”140 Isten Szavának első valósága tehát az „Ige, mely kezdettől Is-
tennél volt” (vö.  Jn 1). A keresztény kinyilatkoztatás-tan végső alapját

139 KARL-HEINZ MENKE, Wort Gottes – Theologie- u. dogmengeschichtlich, in Lexikon für
Theologie und Kirche 10., Freiburg - Basel - Wien 2001, 1299–1301.



88 Várnai Jakab

az a hit jelenti, hogy Istenben öröktől fogva bensőséges kommunikáció
létezik. Karl Rahner is ebből indul ki: „Hogy Isten kimondja önmagát
kifelé, annak az a feltétele, hogy örök teljességében kimondja önmagát
immanens módon, és ez utóbbit éppen az nyilatkoztatja ki, hogy azonos
az előbbivel.”141 

Isten öröktől fogva „kimondja önmagát” – ezzel a megfogalmazással
azt a misztériumot próbáljuk megközelíteni,  hogy a Szentháromság a
szeretet és a közösség ősmintája, ősforrása, így minden kommunikáció
ősforrása is. A Verbum Domini ezt így emeli ki: „Istenben nem volt olyan
idő, amikor a Logosz nem létezett volna. Az Ige a teremtés előtt létezik.
Ezért az isteni élet szívében közösség van, abszolút ajándék van. Isten
úgy ismerteti meg önmagát velünk, mint a végtelen szeretet misztériu-
mát, amelyben az Atya öröktől fogva a Szentlélekben mondja ki a maga
Szavát.” (VD 6).

„Isten kimondja önmagát” – egy olyan ponton vagyunk, amely nem
szűkíthető  le  a  Szentírás  létrejöttének  kérdésére.  Rahner  számára
ugyanis az „önmagát kimondó Isten” egyáltalán a teremtés lehetőségi
feltétele, így az emberi létnek is lehetőségi feltétele. Ezzel áll elő a lehe-
tőség, hogy Isten az egész Jézusban mondja ki önmagát. Az Ige szenthá-
romságon  belüli  élete  közös  megalapozását  jelenti  a  teremtésnek,  a
megtestesülésnek és a kinyilatkoztatásnak, amelyről emberi szóban ta-
núskodik a Szentírás. 

Ennek a gondolatnak a megfogalmazása kezdettől fogva igyekezete a
keresztény  teológiának.  Nyomát  követve  elkerülhetetlenül  eljutunk
Szent Ágostonhoz. Nála a hitről való éleslátó gondolkodás egy nyelvész
és rétor kifejezőképességével kapcsolódik össze. Az emberi beszéd je-
lenségéből kiindulva felidézi,  hogy a kimondott szónak már előtte is
van bennünk léte: „Az emberben magában is van egy szó, amely belül
marad, bár hang jön ki  a  száján.”142 Érettebb kifejtést  találunk az Ige

140 K.-H. MENKE, Wort Gottes – Systematisch-theologisch, in Lexikon für Theologie und
Kirche 10., Freiburg - Basel - Wien 2001, 1301–1302.

141 KARL RAHNER, A hit alapjai, Szeged 1998, 184–185. 
142 SZENT ÁGOSTON, Beszédek  Szent  János  evangéliumáról  I.  (I–XXX.  beszéd) (ford.

RÉVÉSZNÉ BARTÓK GERTRÚD), (Ókeresztény Örökségünk 11), Jel, Budapest 2008, 24. (1. be-
széd).



Isten Igéje a katolikus teológiában 89

örök létéről a De Trinitate VII. könyvében (1.): „Az Igében, akit szül, sa-
ját magát mondja ki. Nem olyan szó ez, amely külsőleg hangzik és el -
múlik, hanem olyan Ige, aki Istennél volt, aki Isten volt, és aki által min-
den lett,  ami  lett.  Ezzel  a  magával  egyenlő  Szóval  mondja  ki  magát
állandóan és változás nélkül. Ő maga ugyanis nem Ige, mint ahogy nem
Fiú, nem Kép.”143

A szentháromsági Ige-teológia történetét izgalmas lenne végigkövet-
ni, de Ágoston művét csak annak mottójául idéztük fel, hogy azóta is
minden kornak is meg kell találnia azt a kifejezésmódot, amellyel meg-
nyithatja az utat a titokhoz. Hogyan dolgozik ezen a mai teológia? Két
próbálkozást mutatunk be.

Relácionális ontológia

Hans-Joachim Höhn144 abban az  irányban indul  el,  hogy a megoldás
csak egy relácionális ontológia alapján lehetséges, melynek alaptétele:
minden, ami létezik, csakis kapcsolatokban van és csak kapcsolatokból
érhető és magyarázható. Höhn alapvető igénye, hogy nemcsak herme-
neutikai,  hanem ontológiai  alapkategóriaként  is  érvényesítse a kifeje-
zést. Elméleti háttérként szolgál az ember alapvetően társadalmi létének

143 AURELIUS AUGUSTINUS, A Szentháromságról. (ford., bev., jegyz. GÁL FERENC) (Óke-
resztény írók 10), Budapest 1985, 216.

144 Legyen  szabad  itt  egy  némileg  hosszabb  irodalmi  hivatkozást  tenni.  HANS-
JOACHIM HÖHN: Gott – Offenbarung – Heilswege. Fundamentaltheologie, Würzburg 2011,
109–110., a 92. lábjegyzetben fontos utalásokat hoz: „Egy relácionális ontológia kez-
deményeit az utóbbi évtizedekben különböző összefüggésben, formátumban és alkal-
mazásban  találjuk  meg.  A  spektrum  átfogja  a  fundamentálteológiától  kezdve  (K.
HEMMERLE, Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln 1976.) a szentháromság-
tant (M. SCHULZ, Sein und Trinität, Einsiedeln 1997), a szentségtant (A. GERKEN, Theolo-
gie der Eucharistie, München 1973, 199–210), a morálteológiát (St. SIROVEC, Sittlich han-
deln in Beziehung, Freiburg/Fribourg 1995, 294–357.) és a valláspedagógiát (R. BOSCHKI,
„Beziehung” als Leitbegriff  der Religionspädagogik, Ostfildern 2003.). Ezekben a kezde-
ményezésekben közös az, hogy határozottan elfordulnak a szubsztancia-gondolko-
dásmód primátusától, a végigvitelt illetően pedig gondolatmenetük leginkább klasz-
szikus  toposzok  körül  (pl.  egység/sokaság),  vagy  az  emberlét  alapvető  struktúrái
körül  (pl.  személyes  ittlét  az  odaadás  és  befogadás  kölcsönös játékában;  identitás
és különbség feszültsége), vagy pedig szentháromságtani alapkategóriák körül forog



90 Várnai Jakab

antropológiai felismerése, az „én” kapcsolatok általi konstituálódása. A
relácionális ontológia a relációt az ittlét és az identitás konstitutív ele-
mének tekinti, nem pedig azokhoz képest utólag hozzáadható kategóri-
ának.  Az elméleti  háttér  megvilágítását némileg megnehezíti,  hogy a
„reláció” szót a magyar filozófiai szóhasználat a „vonatkozás” szóval
adja vissza, míg társadalomtudományi téren a „kapcsolat” a bevett.

Úgy tűnik, a fölvetés egy ma általánosnak mondható igényből indul
ki. A reláció új módon történő metafizikai átgondolására ösztönzést ad
XVI. Benedek pápa 2009. június 29-én megjelent, Caritas in Veritate kez-
detű enciklikája. Bár ezt az írást az ún. „szociális enciklikák” közé sorol-
juk, Benedek pápa a metafizikai megalapozást is szükségesnek tartja.
Az  53–55.  pontokban  a  szerző  a  „szolidaritás”  fogalmának  mélyebb
megalapozását keresi:

„Ez a gondolat az emberi kapcsolatok fogalmának kritikus és értéke-
lő elmélyítésére is kötelez bennünket, amit olyan feladatnak kell te-
kintenünk, amelyet nem végezhetnek el kizárólag a társadalomtudo-
mányok, amennyiben olyan tudásformák hozzájárulását is megköve-
teli, mint a metafizika és a teológia, annak érdekében, hogy világosan
meg tudják ragadni az ember transzcendens méltóságát.” (53.)*

Benedek pápa tehát nem utasítja el a társadalomtudományi fölvetést,
hanem a metafizikai és teológiai megalapozást igényét hangsúlyozza,
mely utóbbit röviden így jelöli meg: „A Szentháromság tökéletes egy-
ség, mivel a három isteni személy tiszta vonatkozásban áll egymással.”
(54.).145

* (pl. ’kommúnió’). Nagyon különbözőek az általuk recipiált kapcsolatelméletek, ame-
lyek filozófiai-struktúraontológiai koncepciókból indulnak ki (pl. H. Rombachéból),
vagy pedig a szociológiából és a szociálpszichológiából veszik alapfogalmaikat (pl. G.
H. Mead-től). Mindazokra az ambiciózus próbálkozásokra, amelyek a szenthárom-
ságtan felől akarnak utat nyitni egy új, a reláció elsőbbségén alapuló valóságfelfogás
számára, még mindig az áll, amit G. Greshake szűrt le recenziójának eredményeképp
(Der dreieine Gott, Freiburg - Basel - Wien 2007): leginkább töredékesek, vagy vágya-
kat írnak le, előzetes bevezetésben merülnek ki (454–464.), vagy pedig csupán a teoló-
gián belül jelentenek előrelépést (558–565.).”

145 A németben a mondat második fele markánsabban hangzik:  „…die drei Gött-
lichen Personen reine Beziehung sind.“



Isten Igéje a katolikus teológiában 91

Visszatérve Höhn gondolatmenetére: A létezők legalapvetőbb kapcso-
lati kategóriája a teremtményiség: a világ Istennel nem utólagosan rendel-
kezik kapcsolattal,  hanem létét szüntelenül konstituálja ez a kapcsolat.
Kérdés viszont, hogy Isten részéről hogyan írhatjuk le ezt a kapcsolatot,
ha már ragaszkodunk ahhoz, hogy Isten nincs „ráutalva” a világra, nem
„tartozik nekünk” önmaga kinyilatkoztatásával? Erre válaszolva alapoz-
za meg Höhn a kinyilatkoztatás lehetőségét. „Isten úgy viszonyul a világ-
hoz, mint ahogy önmagához is: a feltétlen odafordulás kapcsolatában és
kapcsolataként.”146 Ez viszont Höhn szerint csak akkor fogható fel helye-
sen, ha gondolkodásunk alapját a „reláció” képezi.147 

Kommunikatív teológia

Egy másik kísérlet Matthias Scharer és Bernd Jochen Hilberath nevéhez
és a  „kommunikative Theologie” fogalmához köthető.148 Új irányzat akar
lenni, amely a teológiát élő kommunikációs folyamatokba helyezi. Elő-
zetes megfontolások és fogalomtisztázás után eljut a nehéz kérdésig: Ha
az emberről igaz, hogy „kezdetben volt a kapcsolat”, akkor Istenről is
igaz-e ez? Válasza: igen, sőt Isten minden kommunikáció lehetőségi fel-
tétele, és erről a kinyilatkoztatásból tudunk – maga Isten kommunikáci-
ója tárta fel nekünk. Kulcsszerepe van tehát a Jézusról szerzett történel-
mi tapasztalatnak, hátterében az Ószövetséggel. A feltámadt Krisztussal
való találkozás nyomán a keresztény alaptapasztalat immár nemcsak
annyit mond, hogy Jézus igaz módon tanított Istenről, hanem tovább-
megy: Isten a mi üdvösségünkre adta őt nekünk. Kommunikációja nem-
csak kognitív, hanem szótériológiai is. 

146 Uo. 171.
147 Höhn a felhasznált filozófiai irodalomban említi Weissmahr Béla Ontológiáját is

(Bécs - Budapest - München 1992). Itt kifejtést kapunk arról, mit jelent a szubsztancia-
metafizika,  és  milyen  ontológiai  kihívást  jelent  ennek  számára  a  reláció  kérdése.
Weissmahr könyvének végén (153–155) van egy gondolatmenet, amely, úgy láttam,
nem kapott helyet Höhn érvelésében, pedig ez a kérdés valódi súlyát is kifejti, és utat
is mutat a gondolkodás számára: „Ezért az abszolút lét az abszolút szubzisztens relá-
ciók abszolút vonatkozásában álló szubsztanciája.”

148 MATTHIAS SCHARER -  BERND JOCHEN HILBERATH, Kommunikative  Theologie.  Eine
Grundlegung, Mainz 2002; az Ige teológiájához vö. 76–85.



92 Várnai Jakab

„Mi is az a mondanivaló, amely a Három-Egy Istenről szóló keresz-
tény  hitvallás  mögött  meghúzódik?  Ez  Istennek  kommunikatív
lényként (Wesen) való megvallása. Isten olyan Isten, aki saját magá-
nál fogva a kapcsolatra, a kommunikációra irányul,  közösségét a
nem-isteni létben akarja kitágítani.”149 

Lentebb így bővíti ki a definíciót: 

„Isten abban az értelemben kommunikatív lény, hogy saját magá-
nál fogva arra irányul, hogy a tőle különbözővel közölje önmagát
és ebben az önközlésben újra és újra önmagához tér. Isten külsővé
teszi magát és egyszersmind belsővé is. A kommunikatív Isten lé-
nyegéhez tartozik az is, hogy nincs ráutalva a másiknak való ön-
közlésre ahhoz, hogy önmagához térjen.”150 

A szerzők nem végzik el az egyeztetést a szentháromságtan hagyomá-
nyos kérdésfeltevéseivel, hanem megelégednek azzal, hogy Istenben a
„kommunikációt” mint lényegi jellemzőt találják meg. 

A relácionalitás  és kommunikáció motívuma tehát egyértelműen a
mai érdeklődés homlokterében áll. Nyilván nem könnyű a teológiai ha-
gyomány gondolatmeneteivel összehangolni ezeket a motívumokat, de
figyelemre méltó az igény, hogy Istenről alapvetően mint kapcsolatra és
közlésre  irányuló valóságról  beszéljünk.  Ez  fogja megalapozni azt is,
hogy Istennek a Szentírásban tanúsított Igéjéről beszéljünk. Még azelőtt,
hogy a „Szentírás szerzőjéről” beszélnénk, az forog kockán, hogy Isten
lehet-e a teremtés „szerzője”, és hogy kimondhatja-e magát a történelmi
Jézusban? Ennek közvetítése ma is feladata a teológiának.

149 Uo. 83.
150 Uo. 84.



Isten Igéje a katolikus teológiában 93

2. A „kinyilatkoztatás” és az „Ige teológiája”

Két eltérő teológiai megközelítés?

„Ott, ahol a katolikus teológia »kinyilatkoztatást« mond, az evangélikus
teológia legtöbbször »Isten Igéjét« mond.” Harald Wagner ezzel a meg-
figyeléssel vezeti be a protestáns Ige-teológia ismertetését.151 Ezek sze-
rint a „katolikus Ige-teológia” szinte egyenlőnek mondható a „kinyilat-
koztatás” teológiai traktátusával. A  Dei verbum zsinati konstitúció óta
mindenesetre a katolikus teológiában is nagyobb szerepet kap az „Isten
Igéje” mint alapkategória. Peter Knauer próbálta meg talán a legkövet-
kezetesebben végiggondolni, hogyan is nézne ki, ha az „Isten Igéjét” te-
kintenénk a teológia alapkategóriájának a „kinyilatkoztatás” helyett?152

Először ismerteti az ellenvéleményt, így például Heinrich Fries nézetét
a kérdésről: 

„Az »Isten Igéje« kategória is magyarázatra szorul. Olyan szó ez,
amit maga Isten mond ki – és az hogyan képzelhető el? –, vagy ez
az a hiteles szó, amely Istenről szól? De kellően kifejezésre jut-e az
»Ige« fogalmában az, hogy a hitben és a teológiában főleg esemé-
nyekről, történelemről, tettekről és személyekről van szó? Nem vi-
tatható, hogy ezek is összekapcsolhatók az »Isten Igéje« fogalmá-
val. Az »Isten Igéje« megjelölés kapcsán azonban mindez nem min-
den további nélkül látható be.”153 

Knauer azt akarja bemutatni, hogy keresztény értelemben vett „kinyi-
latkoztatás”  valójában  csak  mint  „Ige”  létezhet,  az  emberek  közötti
kommunikáció közegében. Az „Isten Igéje” fogalom így a keresztény
hit megértésének kulcsfogalma lesz. A fogalom teológiai használatában
mindjárt  érvényesít  egy  megkülönböztetést:  „nem voltaképpeni  érte-

151 HARALD WAGNER, Wort Gottes, in Lexikon für Theologie und Kirche 10., Freiburg -
Basel - Wien 2001, 1302.

152 PETER KNAUER,  Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische Fundamentaltheologie,
Freiburg - Basel - Wien 1991.

153 HEINRICH FRIES, Fundamentaltheologie,  Graz -  Wien -  Köln  1985,  154.,  idézi  P.
KNAUER, Der Glaube kommt vom Hören, 85.



94 Várnai Jakab

lemben” (im uneigentlichen Sinn), vagy „közvetett” értelemben Isten Igé-
je mindaz, amit a teremtett  világból Istenről  megtudhatunk, vagyis a
természetes  istenismeret.  „Voltaképpeni”,  vagy közvetlen értelemben
pedig Isten önközlése az emberi szó által.154 Knauer ez utóbbi kifejtésé-
ben következetesen halad: ha a voltaképpeni értelem első szintje, ahogy
megállapítja, Isten szentháromságos Igéje, akkor először ezt kell bemu-
tatni.155 Ha pedig a második jelentésszint a megtestesült Ige, akkor ez
kell, hogy legyen a következő anyagrész.156 Harmadik lépésben szerepel
a hirdetett igére adott emberi válasz, a hit.157 Knauer rendszere azonban
nem hozott mélyreható átalakulást a katolikus teológiában.

A „beteljesedett” kinyilatkoztatás

Christoph Theobald is felfigyel a két fogalom érvényesülésére, amikor a
Dei verbum zsinati dokumentumot elemzi. Mint nehézséget említi, hogy
a dokumentum az első fejezetben Isten „kinyilatkoztatásáról” beszél, a
másodikban pedig „Isten Igéje” a téma, és a kettő viszonyát nem tisz-
tázza kellőképpen.158 A kettő közötti különbséget a dokumentum szöve-
géből vett utalások alapján abban látja, hogy a kinyilatkoztatás „betelje-
sedett”,  míg  „Isten Igéje”  egy folyamatos  beszélgetés  Isten és  ember
között.
A kinyilatkoztatás  beteljesedésére vonatkozó megfogalmazások a követ-
kezők: 

Krisztus „az egész kinyilatkoztatás  közvetítője és teljessége” (DV
2), „… végül az igazság Lelkének elküldésével beteljesítvén tökéle-
tessé teszi a kinyilatkoztatást. … A krisztusi üdvrend tehát mint új
és végleges szövetség sohasem múlik el, és már semmiféle új nyil-
vános kinyilatkoztatást nem kell várnunk a mi Urunk Jézus Krisz-
tus dicsőséges eljöveteléig” (DV 4). 

154 P. KNAUER, Der Glaube kommt vom Hören, 88.
155 Uo. 113–130.
156 Uo. 130–154. 
157 Uo. 162–188.
158 CHRISTOPH THEOBALD, Parole umane, 493.



Isten Igéje a katolikus teológiában 95

Valószínűleg akkor járunk el legjobban, ha erről Joseph Ratzinger im-
már klasszikussá vált zsinati kommentárját idézzük.159 Ratzinger szerint
azt, hogy Krisztusban a kinyilatkoztatás elérte beteljesülését, nem úgy
kell  értenünk, mintha Isten a történelem egy pontján önkényesen be-
szüntette volna a hozzánk szóló beszédét. Krisztus azért „a befejezése
Isten mondanivalójának, mert utána és rajta kívül már nincs miről be-
szélni, mert Isten benne saját magát mondta ki. Benne Isten dialógusa
célhoz ért: egyesüléssé lett”. Az a tanítás, amely szerint Jézus így teljesí-
tette be és tette befejezetté a kinyilatkoztatást, nem azt akarja mondani,
hogy Isten ezentúl hallgat és abbahagyja az emberiség megvilágosítását
és tanítását, hanem azt, hogy Isten éppen a Krisztusban történeti teljes-
séget elnyert kinyilatkoztatás-esemény továbbadásában szól az embe-
rekhez. „Így az elkövetkezendő történelem ugyan nem szárnyalhatja túl
azt, ami Krisztusban megtörtént, de meg kell próbálnia azt fokozatosan
utolérni.” Amint a Krisztusban megvalósult kinyilatkoztatás nemcsak
egy oktató beszéd, hanem egy valóságos, megváltó történés, ennek to-
vábbművelése, továbbadása sem csak valamiféle tanítás, hanem inkább
az egyház tanításának, életének és kultuszának szoros együttműködése.

A DV 4 utolsó mondatában a zsinat nem ismételte meg azt a hitokta-
tásban alkalmazott formulát, hogy „a kinyilatkoztatás lezárult az utolsó
apostol halálával”160. Ehelyett, miután Jézusról úgy beszélt, mint a ki-
nyilatkoztatás tökéletessé és teljessé tevőjéről, megállapította: „A krisz-
tusi üdvrend tehát, mint új és végleges szövetség, sohasem múlik el”.
Az egyházról szóló konstitúcióban (Lumen gentium), a II. Vatikáni Zsi-
nat úgy beszélt az egyházról, mint amely képes arra, hogy az Úr „misz-

159 JOSEPH RATZINGER kommentárja a Dei verbum kétnyelvű kiadásához a Lexikon für
Theologie und Kirche (1967) 13. kötetében. Lentebb az idézetek az 510. oldalról vannak.

160 Avery Dulles lábjegyzete: „A teológiai bizottság vagy annak albizottságai leg-
alább két  alkalommal több olyan módosító javaslatot  is visszautasítottak,  amelyek
kérték, hogy a Dei verbum 4. pontjába szúrják be az explicit kijelentést arról, hogy a ki-
nyilatkoztatás lezárult (clausam) az utolsó apostol halálával. Lásd az 1964. július 3-i és
1964. november 20-i  relationes-t.  Mindez megtalálható az  Acta Synodalia Sacrosancti
Concilii Oecumenici Vaticani II, Periodus 3, 3. kötet (1974) és Periodus 4, 1. kötet (1976),
345. oldalán; in  AVERY DULLES, Faith and Revelation, in  FRANCIS SCHÜSSLER FIORENZA -
JOHN P. GALVIN (szerk.), Systematic Theology. Roman Catholic Perspectives, Dublin 1992,
101.



96 Várnai Jakab

tériumát jóllehet árnyékszerűen, mégis hűségesen kinyilvánítsa a világ-
nak, míg végezetül teljes világosságában megmutatkozik” (LG 8). Ez a
két megállapítás nem kelti azt a benyomást, mintha az egyháznak birto-
kában  volna  a  kinyilatkoztatás  teljes  megragadása,  de  ugyanakkor
hangsúlyozza az egyháznak azt a kötelességét, hogy hűségesen ragasz-
kodjon „az Úr misztériumához”,  a  „krisztusi  üdvrendhez”,  az „új és
örök szövetséghez”.

Az Ige „folyamatos” elevensége

Másfelől viszont, Isten  szüntelenül beszélget Fiának egyházával és azon
keresztül az emberiséggel. Az Ige nem lezárult valóság. Erre vonatkozó
utalások a Dei Verbumban: 

„Isten,  aki  egykor szólt,  szünet  nélkül  beszélget  szeretett  Fiának
menyasszonyával” (DV 8), „a szent könyvekben ugyanis a Meny-
nyei Atya végtelen szeretettel siet fiai elé és beszélget velük” (DV
21), „a Szentírás olvasását imádságnak kell kísérnie, így lesz belőle
beszélgetés Isten és ember között” (DV 25). 

A kinyilatkoztatás beteljesült voltának fényében hogyan fogjuk fel az
Ige folyamatos elevenségét?

Christoph Theobald szerint a kinyilatkoztatás „lezárulása” nem egy
adott számú tétel közlése, hanem annak a kommunikációnak a maradan-
dóvá válása, amellyel Krisztus és tanítványai között Isten belső világa (in-
tima Dei, DV 4.) megnyílik számunkra. Theobald ezért tartja fontosnak a
hagyományátadás egyfajta kommunikatív felfogását a zárt, egyirányú fel-
fogással szemben. Szerinte a hagyomány átadási iránya egyértelmű, de
nem működik anélkül, hogy az átadó számára ne lennének radikális kö-
vetkezményei. Az első lépésben, a jézusi alapító eseményben – annak is
az elején – „aszimmetrikusnak” nevezhetjük a helyzetet, mert csak befo-
gadás játszódik le, ez azonban hamar „szimmetriává” alakul, mert a befo-
gadók „aktív  értelmezőkké” válnak.  Ez  a „befogadó kreativitás”  vagy
„kreatív befogadás” annak a gyümölcse, hogy Jézus és övéi interakcióban
– kölcsönösségben – éltek, tanulási folyamatban, az alkalmazás mindig új
feladatával. Márpedig ezt az interakciót maga az Egyház is tanítja: a Dei



Isten Igéje a katolikus teológiában 97

verbum zsinati  konstitúció  7.  pontja  szerint  az  apostolok  azt  adták  át,
„amit Krisztustól szóban, magatartásban és cselekedetekben [ex ore, con-
versatione et operibus Christi] kaptak, illetve a Szentlélek ihletéséből megta-
nultak”. Theobald megemlíti, hogy Szent Tamás a  Summa Theologiae III.
részében egy artikulust szentel  annak bizonyítására,  hogy Krisztusnak
nem egyedül kellett élnie, hanem „conversando cum hominibus”161. A kinyi-
latkoztatás helye tehát a conversatio is: interakció, érintkezés, magatartás,
kölcsönös viszonyulás, az élet hétköznapjainak közössége. Theobald en-
nek alapján kritikával illeti a Dei verbum I. fejezetét, amely szerinte „nem
éri el a [II. fejezet] 7. pont sokkal inkább kapcsolati távlatait (la perspective
plus relationnelle).” 

Teológiai feladatként jelöli meg a  kapcsolatiság bevonását a kinyilat-
koztatás elméletébe: „Ma kétségkívül inkább azt kell továbbgondolni,
hogy a Jézus és övéi közötti kapcsolati játék mennyiben már magának Is-
tennek a végső önközlése az ő titokteljes identitásában.”162 Theobald sze-
rint ezt igénylik a bibliatudomány legújabb felismerései is, ahol a jelen-
tést  már  nem  csupán  a  szövegen  belül  keresik,  hanem  a  szerző,  az
egykori címzettek és az olvasó interakciójában. Ennek megfelelően ki-
emeli a Szentírást olvasó emberben működő hitérzéket.

3. Az „Isten Igéje” analóg jelentései

Az Ige teológiájában egy további fontos pontnak tartom, hogy elismer-
jük-e és hogyan rendszerezzük az „Isten Igéje” kifejezés analóg jelenté-
seit? Analóg jelentések, mert különböző síkokon, azok logikája szerint
alkalmazzák a kifejezést. Idézzük fel a legfontosabb kifejtéseket. 

161 Summa Theologiae III. q40., a1.
162 „Sans doute faut-il penser aujourd’hui davantage en quoi le jeu relationnel entre Jésus

et les siens est l’autocommunication ultime de Dieu en sa mystérieuse identité.” (CHRISTOPH

THEOBALD: La transmission de la révélation divine”: à propos de la réception du chapitre II de
„Dei  Verbum”,  in  PHILIPPE BORDEYNE -  LAURENT VILLEMIN (szerk.),  Vatican  II  et  la
théologie. Perspectives pour le XXIe siècle, Paris 2010, 107–126. (itt: 125.).



98 Várnai Jakab

Carlo Maria Martini tanulmánya
Carlo  Maria  Martini  1980-ban  egy  nagy  hatású  előadást  tartott,163

amelyben öt jelentésszintet különít el.
1. Isten Igéje a Szentháromság belső életében, az Atya által öröktől fogva

mondott Ige. Erről föntebb szóltunk.
2. A második jelentésszintet Martini Jézus Krisztusban jelöli meg: Ő a

köztünk élő Ige, „a történelemben számunkra kimondott és megnyilvá-
nult Isten”. Annyiban pontosítja, hogy Jézus nemcsak történeti létezésé-
ben „Isten Szava” hozzánk, hanem feltámadásának erejénél fogva azóta
is,  szüntelenül  kinyilvánítja  nekünk  az  Atyát,  Jn 17,26a  értelmében:
„Megismertettem velük nevedet, és továbbra is megismertetem”. Mind-
az, amit az Egyházban valamilyen módon „Isten Szavának” nevezünk,
Jézus Krisztusra vonatkozik – sőt, Martini kitárja ezt a jelentésszintet az
egész történelemre. Ezáltal két irányban értelmezhető az „Isten Szava
Jézus Krisztusban” kifejezés:

a) Legnagyobb mélységét, „intenzitását” a kereszthalálban és a feltá-
madásban éri el. Jézus itt azonosul a teljes emberi valósággal.

b)  Legnagyobb kiterjedését, „extenzióját” akkor éri el,  amikor Isten
lesz minden mindenben (vö.  1Kor 15,28). „Kimondhatjuk, hogy Is-
tennek az  ember  felé  való  közlése  csak  ebben a  pillanatában éri
majd el extenzív kifejezésének végleges és teljes arányait, még ak-
kor is,  ha, mint mondtam, fenntartjuk, hogy az intenzív kifejezés
teljes aránya a kereszt és a feltámadás marad.” Az „Isten Szava” ex-
tenzív teljességét Martini azért hangsúlyozza, hogy kiemelje: az Is-
ten által a történelemben kimondott más szavak önmagukban nem
teljesek, a beteljesedés felé mutatnak.

3. A harmadik jelentésszinten az „Isten Szavából” az üdvtörténelem-
ben „Isten szavai” lesznek. Itt már a többes szám használata indokolt.
Ezek a próféták és az apostolok által kimondott szavak, melyek kimond-
ják a megvalósulásra váró, vagy Jézus Krisztusban megvalósult isteni

163 Vö. CARLO MARIA MARTINI, La Parola di Dio alle Origini della Chiesa, Roma 1980,
56–58. Erre Raymond F. Collins hívja fel a figyelmünket a Jeromos Bibliakommentár III.
kötetében, a Sugalmazás című tanulmány 68. pontjában (magyar kiadás 43. oldal). 



Isten Igéje a katolikus teológiában 99

tervet. A Szentírás rendszerint a prófétai és apostoli igehirdetésnek eze-
ket a szavait nevezi „Isten Szavának”. A kimondott szó elsőbbsége mel-
lett szól a szóbeliség elsőbbsége is az Ó- és Újszövetség korának kultúrájá-
ban.

4. A kimondott, hirdetett szótól csak ebben a negyedik mozzanatban
lépünk át a leírt szóhoz. Az analógiának ezen a negyedik szintjén nevez-
zük „Isten Szavának” a leírt szentírási szavakat, amelyek a prófétai és
apostoli tevékenység nyomán isteni sugalmazásra írásos formát nyertek
a szent írók által, a műfajok szerint. Ezáltal Martini a Szentírást belehe-
lyezi Izrael és az ősegyház prófétai és apostoli szavának közegébe, de
kapcsolatba hozza Krisztussal  és az Atyával,  a  sugalmazó Szentlélek
közvetítésével is. Emiatt jelenti ez a szó a kinyilatkoztatás kiváltságos moz-
zanatát. „Az Igével való kapcsolat, melyet ez a szó a Szentlélek által bir-
tokol, Isten megnyilatkozásának élő és állandó erejévé teszi ezt a szót
minden idők számára.”

5. A leírt Szentírás nem jelenti Martini számára az utolsó jelentésszin-
tet az „Isten Szava” kifejezés értelmezésében. Ötödik szintként nevezi
meg ugyanis az élő keresztény igehirdetés szavát, utalva az ApCsel 19,10-
re: „Pál két esztendeig ott maradt és tanított a zsinagógában, úgyhogy
Ázsia minden lakója, zsidó és görög egyaránt hallotta az Úr szavát”. E
szavak tartalma az ApCsel 19,8-ban fejeződik ki: „Pál vitatkozott és meg-
győzéssel élt az Isten országáról”. Amikor a hitről, a megtérésről, Jézus
Krisztusról igehirdetés hangzik el, akkor az Egyházban olyan esemény
játszódik le, amely valóban az „Isten Szavának” nevezhető.

A Verbum Domini I. része

A katolikus egyház 2008 októberében püspöki szinódust tartott „Isten
Szaváról az Egyház életében és küldetésében”. Ennek nyomán XVI. Be-
nedek pápa 2010 őszén kiadja a  Verbum Domini c. dokumentumot. Az
igény, hogy az „Isten Igéje” kifejezés jelentésszintjeit elkülönítsék, már a
2007 áprilisában kiadott első előkészítő tervezetben felmerül.164 A 2008

164 PAOLO MARTINELLI OFMCap, L’interesse teologico fondamentale della XII Assemblea
generale ordinaria del sinodo dei vescovi sulla Parola di Dio nella vita e nella missione della
Chiesa,  in  CARMEN APARICIO VALLS -  SALVADOR PIÉ-NINOT (szerk.),  Commento  alla



100 Várnai Jakab

októberében lezajlott szinódus terméke végül az az 55 „javaslat” (propo-
sitiones),  amelyet  a  pápának  átadtak,  és  amely  az  elemzések  szerint
mind be is került a kiadott apostoli buzdításba.165 Ezek között a 3. javas-
lat fontos lelkipásztori feladatként jelöli meg, hogy segítsék hozzá a hí-
veket az „Isten Igéje” kifejezés különféle jelentéseinek megértéséhez.166 
Benedek pápa ezt a feladatot nagyon komolyan veszi a Verbum Domini
dokumentumban. Az I. részben ezzel vezeti be kifejtését: 

„…föl kell hívnunk a figyelmet arra, amit a szinódusi atyák mond-
tak  azzal  kapcsolatban,  hogy  hányféle  értelemben  használjuk  az
»Isten Szava« kifejezést. Joggal beszéltek a Szó szimfóniájáról, egyet-
len Szóról, amely különféle módokon fejezi ki önmagát mint »több-
szólamú ének« (DCE 1). A szinódusi atyák e témakörben az emberi
nyelv analóg használatáról beszéltek Isten Szavával kapcsolatban.
E kifejezés ugyanis egyrészt a közlésre vonatkozik, melyet Isten ön-
magáról ad, másrészt különféle jelentéseket hordoz, melyeket gon-
dosan  kell  vizsgálnunk  és  kapcsolatba  kell  hoznunk  egymással,
mind a teológiai reflexió, mind a lelkipásztori gyakorlat szempont-
jából.” (VD 7)

Ennek a feladatnak az ilyen tekintélyes megfogalmazása azért jelentős
dolog,  mert a római Gergely Egyetem tanára,  S.  Pié-Ninot szerint az
analogikus szóhasználat „gyakorlatilag hiányzik az Isten Igéjéről szóló
teológiai traktátusokból”, és hogy „a katolikus hagyományban inkább
ritka az ilyen reflexió”.167 Karl Barth híres megkülönböztetését „a kinyi-
latkoztatott, a leírt és a hirdetett Ige” között Pié-Ninot röviden idézi, de
bővebb kifejtést  nem ad róla.  Sajátos,  hogy Martini  tanulmányáról  –
amely ugyanazon az egyetemen hangzott el – nem tesz említést.

A Verbum Domini már az I/1. fejezetben, a 7. pontban felhívja a figyel-
met az „Isten Szava” kifejezés analóg jelentéseire. Ez a szakasz először

Verbum Domini, Roma 2012, 9–39.
165 Uo. 29.
166 3. propositio: „A lelkipásztorok tehát neveljék rá Isten Népét, hogy az ’Isten Sza-

va’ kifejezés különböző jelentéseit felfogják”, in Il Regno 19 (2008), 644.
167 SALVADOR PIÉ-NINOT, Il Dio che parla. Verbum Domini, nn. 6-21, in C. A. VALLS - S.

PIÉ-NINOT (szerk.), Commento alla Verbum Domini, 53–63, itt: 55.



Isten Igéje a katolikus teológiában 101

bővebb kifejtés nélkül összegzést ad az analógia szintjeiről. Eszerint „Is-
ten Szavának” nevezhetjük az alábbi valóságokat:

1. Isten örök Igéje (külön kifejtés még a dokumentum 6. pontjában)
2. Jézus Krisztusnak, az Atya emberré lett örök Fiának személye 
3. a teremtés, a természet könyve
4. az üdvtörténet, amely a húsvéti misztériumban teljesedik be
5. az apostoli igehirdetés és az Egyház élő hagyománya
6. a Szentírás, melyet úgy értünk meg, „mint Isten Szavát az Apostoli

Hagyomány keretén belül, amelytől elválaszthatatlan”

Figyelemre méltó, hogy a Verbum Domini, bár a Martiniétól némileg el-
térő beosztást ad, mégis hasonlóan és feltűnően nem az első helyre teszi
a Szentírást, sőt kimondottan is elutasítja a kereszténység muszlim ere-
detű besorolását, mint „könyv-vallást”.168 A II. Vatikáni zsinat a Dei Ver-
bum dogmatikai konstitúcióban foglalkozott a kinyilatkoztatás fogalmá-
val,  de  ott  csak  utalásokat  találunk  az  „Isten  Igéje”  analogikus
szóhasználatára,  módszeres  kifejtést  nem.  Ugyanezt  mondhatjuk el  a
Katolikus Egyház Katekizmusáról is. A mai egyházi tanítás azonban fon-
tosnak tartja az analogikus szóhasználat kifejezett bemutatását és a hí-
veknek való kifejtését.

Mi is a tétje ennek a teológiai kérdésnek? Maga a Verbum Domini fejti
ki: 

„Amint a szinódusi atyák mondták, valóban az »Isten Szava« kife-
jezés analóg használatával állunk szemben, és ezt tudatosítanunk
kell. Ezért a hívőket jobban rá kell nevelni arra, hogy fölismerjék
ennek különböző jelentéseit és értsék egyetlen értelmét. Teológiai
szempontból is el kell mélyíteni a különböző jelentések szétválasz-
tását,  hogy jobban fölragyogjon  az  isteni  terv  egysége,  és  benne
Krisztus személyének központi szerepe.” (VD 7.)

A kérdés igazi tétje tehát „az isteni terv egysége, és benne Krisztus sze-
mélyének központi szerepe”. Az analóg jelentésszintek megkülönbözte-
tése  tudatosítja  bennünk  azok közös  vonatkoztatási  pontját,  Krisztus
központi helyét.

168 Verbum Domini 7.; lásd még: a Katolikus Egyház Katekizmusa 108.



VARGA GYÖNGYI

Evangélikus reflexió az „Isten Igéje a katolikus
teológiában” c. előadásra

Az Ige mint prófétai szó és élő evangélium

Várnai  Jakab  kollégám  igen  átfogó  és  gondolatébresztő  előadásához
ószövetséges teológusként közelítek – illetve kapcsolódom. És persze,
mondanom sem kell, Luther teológiai örökségéből is merítve. Isten igé-
jével  összefüggésben a felvetett szempontok,  szemléletmódok – így a
„relácionális  ontológia”  és  a  „kommunikatív  teológia”  imént  vázolt
megközelítései – leginkább ott keltenek bennem visszhangot, ahol, ami-
kor arról esett szó, hogy Isten Teremtő Szava és a teremtmény – elsősor-
ban  is  a  beszéd  ajándékával  megáldott  ember  –  miként  találkozik  a
kommúnió és kommunikáció tapasztalatában. 

Anyag, energia, kapcsolat: lényegében ez a létezés három „alapkate-
góriája”, három alapvető aspektusa, „rendezőelve”. Kvarkok, atomok,
fotonok, molekulák, növények, állatok és az ember: végtelen számú te-
remtmény Isten világában; és semmi, senki sem független, önmagában
álló, kapcsolódás-mentes…

Martin  Buber  dialogikus  princípiumában,  amelyben  az  én  és  te-t,
mint a személyességből fakadó és azt hordozó közösséget hangsúlyoz-
za,169 ez a bázismondat: „Kezdetben volt a Kapcsolat.” Valaki egyszer így
egészítette ki ezt a mondatot: „Kezdetben volt a kapcsolat, és a kapcso-
latban az erő, amely létrehívta a világot.” És ezzel talán meg is érkez-

169 MARTIN BUBER, Én és Te, Budapest 1982.



Evangélikus reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 103

tünk újra Isten eredendő lényegéhez, Lényéhez, aki Maga a Communio
és Communicatio teljessége.170

A Szentháromság belső kommunikációját – amint azt Andrej Rubljov
híres Szentháromság-ikonján a mozdulatok, tekintetek letisztultságában
megjeleníti – a keresztény teológia az egylényegűség három személyű
közösségében fedezi föl és látja meg. A Személyek közötti „teret” – amit
talán a buberi „Zwischen” (In-between) értelmében gondolhatunk el – a
Szó és ereje „tölti ki”. És ez a Szó a Kapcsolódás történése, megvalósulá-
sa pillanatról pillanatra, örökkön-örökké – befelé és kifelé egyaránt… 

Az Egység: Isten Egylényegűsége tiszta, tökéletes, teljes Kapcsolódás.
Titok, misztérium ez – emberi perspektívánkból nézve. Ezért teológus-
ként csak dadogunk, keressük a szavakat. Talán így próbálhatjuk meg-
fogalmazni  a  megfogalmazhatatlant:  az  Atya  szava  a  Fiú,  amelyet  a
Szentlélek mond ki…? Krisztus az Ige, az emberré lett SZÓ és a szó em-
bersége; Isten igent mondása az embernek – az emberre, mégpedig a
Lélek által…

Emberként az emberré lett Krisztus személyében tudjuk valamelyest
felfogni, megragadni, vagy inkább megsejteni ezt a misztériumot, az Is-
tenben történő, szüntelenül folyó kommúnió és kommunikáció titkát.
Kiss  Ulrich  A kommunikáció  teológiája című tanulmányában171 ezt  írja:
„Jézus az Istenség belső kommunikációját teszi láthatóvá, transzparens-
sé az emberi kommunikációban. Ebben az értelemben ő Isten önközlése
a szó legteljesebb értelmében. Sőt emberi kommunikációja a láthatatlan
Isten ’exegézise’ (Jn 1,18)”. 

Kezdetben volt a Kapcsolat. A kommúnió a kommunikáció eredendő
alapja, forrása. A Szentháromság a kommúnióból eredő kommunikáció
„ősformája”, modellje. Részt adás és részvétel, megosztás és feltárulás,
„metafizikai beszélgetés” a transzcendens Létezés körében. 

170 A két kifejezés közös alapját a részesítés, megosztás, együtt-lét mozzanatában
ragadhatjuk meg. Ebből teremtődik meg a közösség, mint amely a részvétel,  részt
adás, az osztozás és megosztás tere, valamint a kommunikáció, amely részesítés, köz-
lés, a gondolatok megosztása, feltárása.

171 KISS ULRICH SJ, A kommunikáció teológiája: http://web.295.ca/gondolkodo/talalko-
zo/irasok/KissUlrichHU02.html (2017. 01. 21.)



104 Varga Gyöngyi

Számomra az igazi, kihívással teli teológiai kérdés, hogy miként je-
lenhet meg a hallható tartományban, az ember számára felfoghatóan ez
a kommúnió-ból kibomló kommunikáció, amely minden további, hori-
zontális kapcsolat és beszélgetés ősmintája és forrása? Hogyan zajlik ez
a folyamat? Miként fogható fel az ember számára – akinek adatik füle a
hallásra – Isten szava, igéje? Egyáltalán – hogyan is fogadhatja be az te-
remtő Igét a teremtmény, és hogyan lehet közvetítőjévé Isten szavának
az emberi hang, az emberi beszéd?

A következőkben három témát szeretnék e kérdéskör kapcsán rövi-
den érinteni. 

1. A prófétai Ige

Az „ige” a magyar nyelvben cselekvést, mozgást kifejező szófaj: ezt az
aspektust fedezhetjük föl a héber kifejezés: a „dabar” (דבר) jelentésmező-
jében is. A kimondott, kijelentett ige egyben szó-esemény is; ügy, fel-
adat,  tevékenység,  cselekvés,  ható erő… Izrael  közösségének prófétai
hagyományában az esemény-szerű, dinamikus Szó a létezés rendezőel-
ve, és ez JHWH megtérésre, a Kapcsolat rendezésére hívó, erővel telített
üzenete – amely valójában a prófétai igehirdetés tartalmi középpontja
is. 

A német teológiai  szaknyelvben  Wortereignis-formelként  nevezik az
Igének Istentől  kiinduló,  teremtő és ható közvetlenségét.  (Szó szerint
fordítva: „Lett/történt az ÚR igéje XY-hoz”). A prófétai könyvekben az
Ige autoritását és ezzel együtt a próféta legitimációját is a követ, közve-
títő nyelvi „kódja” (Boten-formel) jelzi a szövegben: „Így szól az ÚR”.
Ám azt is látjuk, hogy a próféták igehirdetését minden esetben egyértel-
műen megelőzi  a  nekik szóló kinyilatkoztatás,  az  első kézből  kapott
üzenet, amelyet előbb személyesen nekik kell felfogni, megérteni, befo-
gadni. Csak ezután válik érzékennyé Isten embere arra, hogy körülmé-
nyei, adottságai, kétségei ellenére és azoktól függetlenül felvállalja a hi-
vatását.

Martin Buber a következőképpen ír erről a prófétai sorsról: „Istennek
emberré kell válnia, hogy beszélni tudjon az emberhez, de ahhoz, hogy



Evangélikus reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 105

beszélni tudjon hozzá, valóságos személyiséggé kell az embert tennie.
Ez az emberi személyiség nemcsak átveszi a szót, hanem válaszol is rá,
panaszkodik, vádol, magát Istent vádolja (Jer 15,18), perlekedik vele az
igazságért  (Jer 12,1),  meghajol  előtte,  imádkozik  hozzá.  Izráel  összes
prófétája közül csak Jeremiás merészelte följegyezni a feltétlen alávetett-
nek a feltétlen fölérendelttel folytatott vakmerő és ájtatos párbeszédét –
ennyire személyiséggé vált itt az ember.”172

A héber nabi (נבא) kifejezést, amelyet általános értelemben az írópró-
fétákra használ az Ószövetség, úgy lehet magyarul körülírni, mint „elhí-
vott hívó”. E teológiai koncepció szerint a próféták az ige kommunikálá-
sa  során  saját  megszólítottságukra,  érintettségükre,  bevonódásukra
építenek. Üzenetük másokat megszólító ereje személyes megszólítottsá-
gukból következik tehát. Úgy is fogalmazhatok, hogy JHWH-val való
„kommúnió”-jukból indul el és valósul meg a kommunikációjuk.

Az Ószövetség prófétáiról gyermekkoromban kétség nélkül úgy gon-
doltam,  hogy ők  konkrétan  hallják,  érzékelik  Isten szavát:  be  tudják
azonosítani azt, és nem keverik össze mástól, másoktól származó han-
gokkal.  Isten  szava  a  számunkra  hallható  tartományban  lényegében
emberi hanggá lesz. A transzcendens, érzékelésen túli Valóság imma-
nens tapasztalattá „szelídül”: belső hanggá. De milyen is az a hang, az a
Szó, amelyet Isten Igéjeként, szó-eseményeként „azonosítunk” be?

A  Biblia arról  tanúskodik,  hogy  Isten  Sprach-schöpferként  –  vagyis
nyelv-teremtőként üzenetének kimondásához embereket hív, és az em-
ber száján, e gyarló szerven keresztül mondja, mondatja ki Igéjét. Ami
egészen döbbenetes: Isten aktivitása: akaratának érvényesítése ugyan-
akkor, egyszersmind passzivitás is, hiszen ő, aki hatalmas szavával te-
remti a mindenséget, belealázkodik az emberi szóba, kiszolgáltatja ma-
gát neki, és hagyja, hogy Kijelentése emberi beszéd által teremtődjön
meg és artikulálódjon.173

172 M. BUBER, A próféták hite, 204.
173 A narratív teológia vizsgálja azt a kérdéskört, hogy az elbeszélő, az ige közvetí-

tője milyen narratív stratégiát választ Isten „elbeszélésére”. A Szentírók kellő szabad-
sággal és kreativitással viszonyulnak ahhoz a tényhez, hogy JHWH megadja magát
elbeszélői szándékuknak, és elbeszélhetővé – sőt elmesélhetővé – teszi magát. Az el -
beszélők tudomásul veszik ezt, és örülnek annak, hogy Isten engedi, hogy hordozzák
emberi szavak, élettörténetek, hétköznapi tapasztalatok: ezért mindig kellő alázattal



106 Varga Gyöngyi

Az ószövetségi szentírók nem szűnnek meg folyamatosan nyomaté-
kosítani, hogy JHWH nem kép-isten, hanem SZÓ-Isten: Isten „dabarja” a
létezés origója és a mindenség fenntartásának útja és eszköze. Ezért az
Ószövetség hagyományában a teremtés, a történelem és a törvény / Tóra:
e három nagy téma a Kinyilatkoztatás helye, ugyanakkor Isten Igéjének
„hatóköre” is. A próféták, majd később újszövetségi „utódaik”: a tanít-
ványok és apostolok mind tisztában voltak azzal, hogy – amint azt a
Dei verbum174 lényegre törően megfogalmazza – „A kinyilatkoztatás ese-
ményekben  és  hozzájuk  bensőleg  kapcsolódó  szavakban  bontakozik
ki”. A szavak pedig az ő emberi szavaik, amelyeket Isten Lelke „vesz
kölcsön” és jár át…

Ezért fontos látnunk, hogy a próféták, Isten emberei, az apostolok, a
tanítványok, amikor az emberéletekben, eseményekben, a történelem-
ben megjelenő és munkálkodó Istenről vallanak, nem a történelemnek a
hatalomra redukált modernista felfogása felől, nem is a szupernatura-
lizmus vallásos kísértésének irányából, hanem a meglepetés, ámulat és
hüledezés emberi nyelvét használva beszélnek Isten tetteiről: konstans
jelenlétéről és váratlan megnyilvánulásairól. Így tanúskodnak Istennek
arról a csodálatos működéséről, amely az ember számára a szabadság
és a lehetőségek világát teremti meg.175 

Így tehát a prófétai megnyilatkozás – bármilyen kontextusban hang-
zik is föl – mindig egy konkrét beszéd: kommunikáció, amely azt mu-
tatja meg, miként van hatással Isten szava az emberi életre, a történe-
lemre. Adott, konkrét viszonyok között hangzik föl: sebek és remények
közepette,  ahová Isten nagy szándékai, gondolatai leszállnak.  A gyó-
gyulás ott helyben, a szavakban és a textuális emlékezetben gyökerezik,

fogalmaznak. Akárhol nyitjuk is föl a Bibliát, ez a tiszteletteljes alázat mindenhol ér-
zékelhető. Az „elbeszélt beszélő”: Isten megérdemli, hogy óvatosan, tekintélyét tisz-
telve bánjanak vele a szövegekben. Mindazonáltal méltóságát elsősorban nem az el-
beszélések  patetikus,  emelkedett  hangszíne,  sokkal  inkább  azok  természetes,
mesterkéletlen,  közvetlenséget  tanúsító  nyelvezete  juttatja  kifejezésre:  lásd  PAUL

RICŒUR, Az egyik szövetségről a másikra, in THOMKA BEÁTA - HORVÁTH IMRE (szerk.), Nar-
ratív teológia (Narratívák 9), Budapest 2010, 48–60.

174 Dei verbum, 2.
175 WALTER BRUEGGEMANN, Texts that Linger, Words that Explode. Listening to Prophetic

Voice, Minneapolis 2000, 36–40.



Evangélikus reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 107

és a jelen örömei, fájdalmai, kétségei és bizakodásai mozdítják előre. Ez
az, ami életet ad. 

2. Befejezett és folyamatos „Ige-idő”

Nagyon izgalmasnak tartom Várnai Jakab előadásában annak a dinami-
kus kettősségnek, feszültségnek (?) a megragadását, amelyben egyrészről
a  kinyilatkoztatás  befejezettségét,  másrészről  pedig  az  ige  elevenségét
hangsúlyozza. Ennek alapján mondhatjuk azt, hogy Isten kinyilatkoztatá-
sa, erővel teljes szava a történelemben tehát egyszerre befejezett és folya-
matos „Ige-idő”. 

Isten Kinyilatkoztatása  Jézus  Krisztusban „elvégeztetett”,  kiteljese-
dett  és  beteljesedett.  „Benne  Isten  dialógusa  célhoz  ért:  egyesüléssé
lett.”176 – amint azt Joseph Ratzinger olyan lényeglátóan megfogalmaz-
ta. Ám ez a befejezett „Ige-idő” perfectum-voltát, vagyis Teljességét úgy
őrzi  meg,  hogy  szüntelenül  jelen  idejűvé  válik  számunkra.  Krisztus
örök  jelen-idejűségévé.  Annak  a  Krisztusnak  a  jelenvalóságává,  aki
maga Perfectum: Tökéletesség és Teljesség…

A bibliai időszemlélettől ez a koncepció egyáltalán nem idegen. Mi, a
felvilágosodás  örökségeként,  számegyenest  készítve  mérjük  távolsá-
gunkat a múltunktól és elképzelt jövőnktől. Magunkat helyezzük a kép-
zeletbeli vízszintes vonal közepére, így mi vagyunk a viszonyítási pont:
ami mögöttünk van, az az emlékezet világa; ami előttünk, az a képzele-
té és várakozásé. 

A bibliai ember azonban nem magát, hanem a történéseket – legfő-
képpen Isten nagy tetteit  – helyezte el egy láthatatlan idővonalon. A
fontos események, tapasztalatok, a kollektív emlékezet élményei, min-
denekelőtt  az  ünnepek jelölik  ki  ezeket  a  fix  pontokat.  Ilyen sűrített
„idő-gócok” többek között a „teremtés”, az „ígéret” és „megerősítés”, a
„szolgaság”, a „kivonulás” és „törvényadás”, a „száműzetés” és „szaba-
dulás”, a „hazatérés”, meg az „újrakezdés” tapasztalatai. Az ember pe-
dig az az utazó, aki elhalad ezek mellett a minőségi „idő-esszenciák”

176 Idézi VÁRNAI JAKAB Isten Igéje a katolikus teológiában c. előadásában.



108 Varga Gyöngyi

mellett,  és  minden  egyes  alkalommal,  amikor  elér  egy-egy  ponthoz,
egyidejűvé válik a már ott jártak és a még nem élők nemzedékeivel. 

Ilyen módon az ősök és az utódok ugyanannak az időminőségnek a
részesei. A múlt és a jelen a jövő távlatával együtt egy pontba sűrítőd-
het.177 Itt, ezen a ponton: ebben a sűrített idő-élményben sejthetjük meg
az Ige természetét is. A befejezett és folyamatos „ige-idő” egyszerre ér-
zékelhető valóság lehet számunkra. Az Ige ideje, ereje az „itt és most”-
ban van, aktuálisan. Ám az Ige örök is: kezdettől fogva létező, élő isteni
kommunikáció, amely végleges, végérvényes, teljes. 

Izrael és az egyház olyan „tanuló közösségek”, ahol az Ige befogadá-
sa és továbbadása állandóan, szünet nélkül zajló folyamat. Az Igének ez
a kommunikációja kommúnióhoz vezet, vagyis a közösségben való lét
megéléséhez a földi, történeti, tér-idő-dimenziónk, emberi kereteink kö-
zött. Ez a mi „Ige-időnk”, és ezért a mi esélyünk arra, hogy egymással,
együtt Isten önközlésének részeseivé, átélőivé váljunk. Mégpedig azál-
tal, hogy Isten szándéka szerint végbemegy az isteni és emberi szó talál-
kozása.

Mindkét tanuló közösség számára evidencia kell, legyen, hogy egye-
dül Isten s az ő szava teszi – nyelvileg – képessé az embert arra, hogy
kimondja, közvetítse az ő szavát, szándéka szerint. A Szó szólói, a Köz-
lés közlői mindig, mindenkor Isten igéjének szolgái – amely egyszerre
befejezett és folyamatos, jelen idejű… 

Ezzel az egyszerre befejezett és folyamatos „Ige-idő”-vel találkozik,
illetve erre csodálkozik rá a Bibliát tanulmányozó, üzenetének értelmét
kutató, „ihletett olvasó” is. Ráérez arra, hogy a Biblia nyitott Mű, élő,
eleven szó-esemény. És valójában nem is mi olvassuk, hanem minket ol-
vas a Könyv…

3. Gondolatok Luther Ige-teológiája kapcsán

Luther teológiájában Isten igéje nagyon gazdag kifejtést kap; a reformá-
tor  mindenekelőtt  az  Ige  különleges  „státuszát”  hangsúlyozza:  Isten

177 ALBERT NOLAN, A kereszténység előtti Jézus, Budapest 1996, 112–114.



Evangélikus reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 109

igéje olyan kincs, amelyet senki sem foghat föl.178 Az ige Isten ígérete,
amelyben bíznunk kell, és amelyre rábízhatjuk magunkat.179 

Minden bizonnyal hosszú évek akadémiai stúdiumai és a Szentírással
való foglalkozása, ugyanakkor, emellett Luther nyelvi kifejezőkészsége
és szenzibilitása (amelyet főleg a bibliafordításában kamatoztatott) ve-
zetett odáig, hogy „Isten igéje” Luther számára spiritualitásának és re-
formátori teológiájának középpontjába került.180 Luthert ige-központú-
sága  segítette  reformátori  erőfeszítéseiben.  Arra  törekedett,  hogy
minden vitás kérdésben, teológiai vitákban, egyházpolitikai küzdelem-
ben Isten igéjén tájékozódjon: a Szentírás volt számára a valódi mérték
és érték. 

A négy „Sola”: sola Scriptura, sola Fide, sola Gratia, solus Christus, majd
a hozzájuk kapcsolódó ötödik: Soli Deo Gloria, amelyek a reformáció fel-
ismerései nyomán kikristályosodott, és így a protestáns teológia alapel-
vévé  vált  gondolatok,  lényegében  mind  beleilleszkednek  az  „Isten
igéje” analóg jelentésmezőjébe. 

A „solák” sorában megfigyelhetünk egy, mindinkább a  centrum felé
mozduló, a lényegre koncentráló „mozgásirányt”, a fókuszt egyre szű-
kítő  folyamatot.  Isten  igéjének  tágas  jelentéstartalmából  Luthert  első
renden a Szentírás és annak tekintélye, autoritása érintette meg. Számá-
ra a Szentírás a keresztény teológiai tanítás középpontja, ám a Szentírás
nem holt ige vagy „papiros pápa”: Istennek a Szentírásban adott kinyi-
latkoztatása erő: hitet ébreszt. Ez a hit egyedül Isten igéjén alapszik. Ép-
pen ezért a Szentírás gazdag tanításában leglényegesebb a hit: a Szent-
háromság-Istenbe vetett bizalom; ez a fókuszpont. A hit szíve-közepe
pedig Isten kegyelme, megmentő irgalmassága, amely az embert érdem-
telenül teszi igazzá Isten előtt. Ez a kegyelem Isten odafordulása az em-
ber felé. A kegyelem centrumában pedig ott van, ott marad mindvégig
Krisztus, aki Isten örök Igéje. Krisztus Isten élő szava, aki személyesen
Isten szavát mondja ki.

178 MARTIN LUTHER,  Werke. Kritische Gesamtausgabe („Weimarer Ausgabe”: WA) 1–
73, Böhlau - Weimar 1883–2009, 17,1; 388.

179 Uo. 31,1; 453.
180 VOLKER LEPPIN - GURY SCHNEIDER-LUDORFF (szerk.),  Das Luther-Lexikon, Regensburg

2015, 774–778.



110 Varga Gyöngyi

Az ige tehát élő szó. Azért, mert Krisztus élő Úr. Az Ige a világba
„kiáltatik”,  élő  hangon, mint  „viva vox evangelii”.  Számomra ebben a
legnagyobb kihívást, a reformátori „gyakorlati teológia” azon tétele je-
lenti,  miszerint  Isten igéjének hirdetése maga Isten igéje:  „Praedicatio
verbi Dei est verbum Dei”. Az ember számára „hallható tartományban”
felhangzó, megszólaló és megszólító Ige mint szóesemény a Szentlélek
által az igehirdető szavain keresztül valósul meg. Lelkészként, biblikus
teológusként az a tény, hogy az Ige szolgálója lehetek, a viva vox evan-
gelii követe, a „maradandó csodálkozás” állapotában tart engem.



PECSUK OTTÓ

Református reflexió az „Isten Igéje a katolikus 
teológiában” című előadásra

Bevezetés

Nagy öröm és megtiszteltetés, hogy e kiváló konferencia keretei között
mondhatok  reflexiót  a  korábban  elhangzott  eszméltető  előadásra,  és
hozzászólhatok az „Isten Igéje” kérdésköréhez. Konferenciánk első nap-
ja erről a témáról szól, és nagy könnyebbség számomra, hogy nem kell
kifejtenem az Isten Igéjének református értelmezését, mert ezt már ko-
rábban megtette nálam sokkal hozzáértőbb kollégám. A katolikus „Ige
teológia” méltatása sokkal könnyebb feladatnak tűnik, ugyanis lépten-
nyomon örömteli meglepetéseket és felfedezéseket kínál. Néhány héttel
ezelőtt készült el az a kiállítás, amelyet a Magyar Bibliatársulat a refor-
máció 500. emlékévére készített, és amelynek a címe: A Biblia és a refor-
máció. Ennek utolsó tablója a katolikus egyház Szentírással kapcsolatos
tanításának és tevékenységének rövid összefoglalását adja, Luther korá-
tól egészen a Verbum Domini kezdetű apostoli buzdításig. Ezt az össze-
foglalást a következő mondattal zártam: „A reformáció a Biblia alapján
új,  egymástól  eltartó  utakat  nyitott  az  egyház  történetében.  A Biblia
azonban ezeket az utakat az elmúlt évszázadban ismét egyre közelebb
hozta egymáshoz.” Ez akár mottója is lehetne mindannak, amit reflexió-
ként az Isten igéje katolikus teológiában betöltött szerepéről mondani
szeretnék.

Reflexiómat három nagyobb egységre osztom. Elsőként a II. Vatikáni
Zsinat Dei verbum kezdetű dogmatikai konstitúciójának néhány megál-
lapítására utalok. Azért erre, mert úgy vélem, hogy ez az írás egy 1893-



112 Pecsuk Ottó

ban, XIII. Leó pápa Providentissimus Deus kezdetű körlevelével elkezdő-
dő folyamat – ha nem is betetőzése, de mindenképpen – legfontosabb
mérföldköve volt. Másodszor ugyanennek a folyamatnak a másik mér-
földkövére, eddigi betetőzésére hivatkozom, a  Verbum Domini kezdetű
apostoli buzdításra, amelyben XVI. Benedek pápa a 2008 októberében
tartott püspöki szinódus legfontosabb tapasztalatait összegezte két év-
vel később megjelent dokumentumában. Várnai Jakab kiváló összefog-
lalása mind a két említett vatikáni dokumentumot érinti, ezért magára
az előadásra csak ezek után reflektálok.  Várnai  Jakab az említett  két
megnyilatkozás mellett több fontos szöveget ismertet, másrészt fogalmi
tisztázódásra is törekszik, és számba veszi a jövő lehetséges kutatási irá-
nyait is. Be kell vallanom, hogy nekem, aki kevésbé vagyok naprakész a
kortárs katolikus teológiában, ez utóbbi volt Várnai Jakab előadásában a
leginkább újszerű és tanulságos. 

Dei verbum

2015-ben volt a  Dei verbum dogmatikai konstitúció 50. évfordulója. A
Dei verbum jelentősége és a kerek évforduló együtt sajnálatos kontrasz-
tot alkot azzal, hogy magyar nyelven kevés méltatás és értékelés jelent
meg, protestáns oldalról különösen.181

A dokumentum témája „az isteni kinyilatkoztatás”. Várnai Jakab is
hangsúlyozta előadásában, hogy a katolikus teológia „Isten Igéje” vagy
„kinyilatkoztatása”  kapcsán  mindig  többről  igyekszik  beszélni,  mint
pusztán a Szentírásról. A Dei verbum, majd később a Verbum Domini (VD
7) is ebben a tágabb kontextusban szemléli a Bibliát. Amikor a Dei ver-
bum megállapítja, hogy „Krisztus teljessé tette a kinyilatkoztatást”, azt

181 Ld. Martini és Kasper bíborosok előadásait a Szent Jeromos Bibliatársulat olda-
lán: http://www.biblia-tarsulat.hu/eloadasok.htm (utolsó megtekintés: 2017. 01. 10.).
Reuss András írása – ugyan még az évforduló előtt – üdítő kivétel:  „A II. Vatikáni
zsinat protestáns értékelése” in A II. Vatikáni zsinat: Isten ajándéka az egyház és a világ
számára. (szerk.  PUSKÁS ATTILA -  PERENDY LÁSZLÓ).  Szent István Társulat,  Budapest
2013, 88–107. Főtitkári jelentésemben én is megemlékeztem az évfordulóról a Magyar
Bibliatársulat  2015.  december  8-i  alapítói  gyűlésén:  http://bibliatarsulat.hu/wp-
content/uploads/2016/12/f%C5%91titk%C3%A1ri-jelent%C3%A9s-2015.pdf  (utolsó
megtekintés: 2017. 01. 17.)



Református reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 113

is hozzáteszi, hogy „már semmiféle új nyilvános kinyilatkoztatást nem
kell  várnunk a mi Urunk Jézus Krisztus dicsőséges eljöveteléig” (DV
1.4). Jellemző módon a protestáns teológia ezt a megállapítást többnyire
Isten írott igéjével, a Szentírással kapcsolatban hangoztatja.182 Ilyenkor a
protestáns referencia nyilván szűkebb, mint a  Dei verbumé, bár ha Lu-
ther hermeneutikai és kanonizációs alapelvére („was Christum treibet”)
gondolunk, beláthatjuk, hogy a protestáns bibliafogalom elválaszthatat-
lan a Krisztusban adott kinyilatkoztatástól, és mint annak egyetlen for-
rása nyer egyedülálló jelentőséget. Protestáns szempontból ki kell emel-
ni azt is, hogy a Krisztusban adott kinyilatkoztatás egyedülálló értékét a
Verbum Domini (VD 14) tovább viszi és kibővíti azzal a megjegyzéssel,
hogy Isten Szavától a híveknek meg kell különböztetniük a magán-ki-
nyilatkoztatásokat. Ezek igazságának kritériuma a Krisztusra irányult-
ság. Szerepük, hogy segítsék megérteni és megélni az evangéliumot az
adott történelmi órában. Fölkínált segítségek, amelyekkel „nem kötele-
ző élni”.  A katolicizmussal  szemben gyakran hangoztatott  protestáns
kifogás a magán-kinyilatkoztatások jelenléte és népszerűsége. Ebben a
kijózanító értékelésben és lehatárolásban ugyanakkor számomra is vál-
lalhatókká  válnak  a  magán-kinyilatkoztatások  az  egyetlen  és  végső,
Krisztusban adott kinyilatkoztatás mellett. 

A Dei verbum úgy volt és maradt újszerű dokumentuma az ökumeni-
kus gondolkodásnak, hogy közben például a Szent Hagyomány tárgya-
lásában hűséges maradt a tridenti (trienti) illetve az I. Vatikáni Zsinat
megállapításaihoz. A protestáns sola Scriptura elv ellenpontjának tekint-
hető, amikor kijelenti, hogy „az egyház a kinyilatkoztatottakra vonatko-
zó bizonyosságát  nem egyedül (kiemelés tőlem) a Szentírásból meríti”
(DV 2.9.). Ezt a világos határkijelölést finomítja az, ahogyan a dokumen-
tum a Szent Hagyomány feladatát az apostoli igehirdetés és az apostoli
hagyományok, tehát végső soron az írott ige áthagyományozásában je-
löli ki. Talán nem állunk távol az igazságtól, ha ezt a megközelítést „pri-

182 Vö.  II.  Helvét Hitvallás I. fejezet.  (A Heidelbergi  Káté. A második helvét hitvallás.
A Magyarországi református egyház hitvallási iratai. Budapest: A MRE Zsinati Irodájának
Sajtóosztálya, 1992. 118. o.); Westminsteri Hitvallás I. fejezet (Confession of Faith. Edin-
burgh and London: William Blackwood & Sons, 1944. p. 3.);  Institutio 3.7.1.  (KÁLVIN

JÁNOS, Institutio. A keresztyén vallás rendszere. Budapest: Kálvin Kiadó, 58.)



114 Pecsuk Ottó

ma Scriptura” elvnek nevezzük.183 A protestáns szempontból szintén ne-
hezen elfogadható Tanítóhivatal szerepét is abban látja a Dei verbum (és
ezt a Verbum Domini, 47 majd megerősíti), hogy Isten Szavának mintegy
alárendeltjeként annak szolgálatában áll, és hitelesen magyarázza Isten
írott vagy áthagyományozott igéjét. Ha így olvasom a Dei verbumot, és
eltekintek attól, hogy a Tanítóhivatal a katolikus egyházban egy világo-
san definiált és meghatározott intézmény, akkor nem látok érdemi el-
lentmondást a kálvini elvekkel, amelyek kimondják, hogy Isten igéjének
magyarázata a gyülekezetben a tanítók feladata.184 A tanítóknak pedig
szükséges a megfelelő képzettséggel és egyházi felhatalmazással  ren-
delkezniük. Nem szeretném leegyszerűsíteni a Szentírás és a Szent Ha-
gyomány nyilvánvalóan bonyolult kapcsolatát és katolikus teológiában
betöltött szerepét, de nem tudom elhallgatni egy szubjektív megérzése-
met:  amikor  arról  olvasok  a  katolikus  dokumentumokban,  hogy  a
Szentírás  tulajdonképpen  része  a  Szent  Hagyománynak,  és  hogy  a
Szentírás nem annyira „íródik”, mint inkább „hagyományozódik” (vö.
VD 17), ezzel szemben pedig a protestáns teológia határozottan szembe-
állítja a leírt Bibliát a kegyes egyházi hagyományokkal, akkor eszembe
jut a páli és a jakabi megigazulástan állítólagos szembenállása. Ott sincs
szó két eltérő megigazulástanról, csupán eltérő definíciókról: Jakab egy-
szerűen mást ért hit alatt, mint Pál. Az előbbi a tisztán értelmi tevékeny-
séget  (cognitio-t),  míg  utóbbi  a  hit  és  cselekedetek együttesét  (vagyis
egyszerre a hitet és annak „gyümölcseit”, a cselekedetek hitben adott
válaszát). Ennek analógiájára úgy látom, hogy bár másként definiálják a
Szentírást és a Hagyományt, a katolikus és a protestáns teológia ugyan-
arról a komplex valóságról beszél. A protestáns dogmatika élesen elkü-
löníti az írott Szentírást a hagyománytól, a protestáns exegézis ugyan-
akkor már kendőzetlenül beszél a Szentírás irodalmi rétegeit megelőző
szóbeli hagyományról.185 A Dei verbum eközben a Szentírásban a prófé-
tai és apostoli hagyomány rögzítését látja, amelyet a Szent Hagyomány

183 Vö.  S. W HAHN,  Foreword in  JOSEPH RATZINGER,  Many Religions – One Covenant:
Israel, the Church and the World, Ignatius Press, San Francisco 1999, 13–15. 

184 Institutio, 4.3.4.
185 Vö. ZSENGELLÉR JÓZSEF, A kánon többszólamúsága. A héber biblia/Ószövetség szöveg-

és kánontörténete. L'Harmattan és Kálvin Kiadó, Budapest 2014, 27–46.



Református reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 115

mint recepció- és értelmezésfolyam azután tovább mélyít az egyház szá-
mára. Nem látom tehát lehetetlennek, hogy a fogalmi tisztázás és köze-
ledés, valamint a sola szerepének pontosabb kifejtése esélyt adjon a ka-
tolikus  és  protestáns  álláspont  közeledésének  ezen  a  sokat  vitatott
területen. 

A  Dei verbum hatodik fejezetében protestáns szempontból két emlí-
tésre  és  elismerésre  méltó  témát  látok.  Egyrészt  a  dokumentum  ki-
mondja, hogy „A Szentírásnak kell (...) táplálnia és irányítania az egész
egyházi igehirdetést és magát a keresztény vallást is.” (DV 6.21.) Ez nem
hogy elfogadható a számunkra, de a reformáció után 500 évvel szinte
vágyakozva gondolok arra, bár maradéktalanul igaz lehetne ez a célki-
tűzés református vagy evangélikus egyházaink életében. Másrészt eb-
ben a fejezetben a Dei verbum felveti a bibliafordítások kérdését, amely a
Tridenti (Trienti) Zsinat óta teljesen lekerült a napirendről, sőt a biblia-
társulatok  megjelenésével  és  világméretű  missziós  tevékenységével
szemben a katolikus egyházi megnyilatkozások a 19. században elutasí-
tóak vagy ellenségesek voltak.186 A  Dei verbum azonban Isten Igéjét az
egyházi élet középpontjának és a „hittudomány lelkének” (DV 6.24.) ne-
vezi, és ezért felértékeli a nemzeti nyelven készített bibliafordításokat,
amelyeknek „megfelelőnek” és „pontosnak” kell lenniük, valamint „a
Szent Könyvek eredeti szövegei alapján” kell készülniük. Ez utóbbi bib-
liafordítási elv protestáns szempontból egyenesen áttörésnek nevezhe-
tő, még ha látnunk is kell emögött a  Providentissimus Deus és a  Divino
afflante  Spiritu dokumentumok előkészítő szerepét.  Abban,  hogy a II.
Vatikáni Zsinat után világszerte tucatszám készülhettek el az ökumeni-
kus bibliafordítások, döntő szerepe volt a következő kijelentésnek: „ha
eljön az ideje, és az egyházi hatóság jóváhagyja, különvált testvéreink is
részt vesznek elkészítésükben” (DV 6.22). A magyarországi katolikus és
protestáns egyházvezetők közös találkozóin is felvetődött, majd formá-
lódott egy ilyen közös fordítás terve. Természetesen számos gyakorlati
kérdést kell egy ilyen vállalkozás előtt tisztázni a biblikus szakemberek-

186 Vö.  XVI.  Gergely  Inter  praecipuas kezdetű  körlevelét  (1844.  május  8.;
http://www.papalencyclicals.net/Greg16/g16inter.htm, u. m.: 2017. 01. 17.) és IX. Pius
Syllabus  errorum dokumentumát  (1864.  december  8.  http://www.papalencyclicals.net
/Pius09/p9syll.htm, u. m.: 2017. 01. 17.)



116 Pecsuk Ottó

nek, de az elvi lehetőség a második vatikáni zsinat és a Dei verbum óta
adott.

Verbum Domini

Protestáns szempontból óriási jelentősége volt 2008 októberében a 12.
püspöki szinódus témájának: „Isten Szava az Egyház életében és külde-
tésében”. Magyarországon abban az évben kivételes kegyelmi pillanatot
éltünk át, miközben katolikusok és protestánsok együtt ünnepelhettük
a Biblia évét. Ha lehet, a 2010-ben megjelent apostoli buzdítás, amelyet
nagy várakozás övezett, nagy ajándék volt azoknak, akik a Szinóduson
ugyan nem lehettek jelen, de a Szentírásban látják a katolikus-protes-
táns közeledés és ezáltal az egyház világ felé képviselt hitelességének és
hatékony missziójának a kulcsát. Amint Várnai Jakab is kiemeli, a Szi-
nódus eredményeit összefoglaló dokumentum jelentőségét tovább eme-
li XVI. Benedek világos és elmélyült teológiai gondolkodása, amelyet a
részletek és a nagy egész szem előtt tartásának kifinomult egyensúlya
jellemez. A dokumentum – számunkra szimbolikusan – a lutheri refor-
máció egyik emblematikus jelmondatával187 kezdődik:  Verbum Domini
manet in aeternum (1Pt 1,25). 

Amint már említettem, a  Verbum Domini nagyban épít a  Dei verbum
alapvetéseire, ezeket nem ismétlem meg, bár figyelmes elemzést érde-
melne, hogyan finomítja XVI. Benedek az Isten Igéje megjelenési formá-
inak kategóriáit, valamint az Írás és Hagyomány viszonyát. Erre kitért
Várnai Jakab is előadásában.

A Szentírás és a sugalmazás, valamint az Írás igazságának kérdéskö-
rét mégis ki kell emelnünk (VD 19). Itt megjelenik a Szentírás olvasásá-
nak, megértésének és elfogadásának felelőssége, amelyhez nélkülözhe-
tetlen,  hogy az olvasó a Szentlélek által igaznak tartsa mindazt, amit
megért az Igéből. Megjelenik a Várnai Jakab által is idézett dialógus-
modell is (VD 23–24), amely szerint a Szentírás olvasásában és az imád-
ságban megvalósul Isten és az ember párbeszéde, amely „kicsiben” le-
képezi az emberré lett Krisztus kinyilatkoztatásának dialógusát. 

187 Vö. http://lutheranreformation.org/history/the-motto-of-the-reformation/ (u. m.:
2017. 01. 17.) 



Református reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 117

Számomra a dokumentum egyik csúcspontja az, amikor a Szentírás
magyarázatának helyét definiálja az egyházban. Itt XVI. Benedek nagy-
ban épít a Pápai Biblikus Bizottság 1993-ban megjelent  Szentírásmagya-
rázat az egyházban c. anyagára.188 A szentírás-magyarázat helye egyértel-
műen  az  egyház.  A  dokumentum  Szent  Jeromos  nyomdokain  még
tovább is megy, amikor kijelenti, hogy „soha nem olvashatjuk egyedül
az Írást” (VD 30).  Az első kijelentéssel a protestáns írásmagyarázat –
hosszú  évszázadok  egyháztól  függetlenített  írásmagyarázatának  ta-
pasztalatával a háta mögött – talán egyet is érthet. Tudjuk, látjuk, hogy
lehetséges ugyan az egyháztól független tudományos írásmagyarázat,
és tudományos értelemben fel is mutathat jelentős eredményeket a kor-
történet, a nyelvtörténet, a vallástörténet vagy éppen az exegézis, de az
már erősen kérdéses, hogyan járulhatnak hozzá ezek a primér eredmé-
nyek valamiféle jótékony transzformáció vagy interpretáció nélkül az
egyház hitének erősítéséhez. Miközben a protestáns bibliatudomány a
felvilágosodás  óta  megkérdőjelezhetetlen  eredményeket  ért  el  a  szel-
lemtudományok közösségében, a mindenkori  Universitas részeként, az
egyház nagyobbik, a bibliatudomány szempontjából laikusnak tekint-
hető része lelkileg nem vagy alig gazdagodott ezekből a tudományos
felismerésekből,  úgyhogy  végeredményben  kettészakadni  látszanak
egyházi közösségeink, éppen a bibliatudomány eredményeinek elfoga-
dása vagy hasznosítása mentén.189 A Verbum Domini ezzel szemben jog-
gal állapítja meg, hogy a katolikus egyház kezdeti elzárkózását követő-
en190 a  Tanítóhivatal  „bölcs  kiegyensúlyozottsággal  avatkozott  be  a
történetkritika új módszereinek bevezetésével kapcsolatos helyes állás-
pont kialakításakor” (VD 33). Kívülről szemlélve úgy tűnik – és ebben
nyilván tévedhetek is –, hogy a protestáns egyházi közösségeket meg-
osztó feszültségek nem jellemzőek a katolikus egyházra, ezeket a vitá-
kat a klérus és a Vatikán berkein belül vívták meg a 20. század második

188 Magyarul in Szentírásmagyarázat az egyházban, Szent Jeromos Bibliatársulat, Bu-
dapest 2001.

189 Vö.  SIEGFRIED ZIMMER,  Árt-e a hitnek a bibliatudomány? Egy konfliktus tisztázása,
Kálvin Kiadó, Budapest 2009, 5–9.

190 Vö.  T. A. COLLINS -  R. E  BROWN,  Church Pronouncements, in  The Jerome Biblical
Commentary. Prentice-Hall, Englewood Cliffs, N. J. 1968, 625.



118 Pecsuk Ottó

felében, és napjainkban a bibliatudósok már teljes kutatási szabadságot
élveznek,  eredményeiket  ugyanakkor  a Tanítóhivatal  „szűri  meg” az
egyház belső nyilvánossága számára.191 

Ami a magányos bibliaolvasástól való szent jeromosi óvást illeti,  a
protestáns olvasó nyilvánvalóan nem érthet egyet azonnal a dokumen-
tummal. A reformáció egyik alapvető vívmánya volt a Szentírás – ha
úgy tetszik – demokratizálása, természetesen a Kálvin által emelt hatá-
rok között, aki az írásmagyarázat felelősségét a felkészült tanítók kezé-
be  helyezte  (ebből  a  szempontból  Luther  individualistább  volt).  A
Szentírás a protestantizmusban nagyon hamar közkincs és a személyes
kegyesség iránytűje lett, és mind a mai napig a református kegyesség
legfőbb fokmérője, hogy az egyháztag naponkénti bibliaolvasó-e. A pro-
testánsok hittapasztalata ezért igen gyakran nyugszik az egyéni csen-
dességben megértett és belsővé tett ige áldásain. Ugyanakkor a protes-
tantizmus  is  érzékeli  azokat  a  problémákat,  amelyek  miatt  a
katolicizmus ódzkodott a laikusok kezébe adni a Szentírást. A téves, na-
ivitáson  vagy  fundamentalista  olvasaton  alapuló  bibliaértelmezések
egyértelműen hozzájárultak és mind a napig hozzájárulnak a protestáns
egyházak szétaprózódásához. Mivel mi is tanulunk ezekből a tapaszta-
latokból, ugyanakkor a Verbum Domini is hangsúlyosan ajánlja a katoli-
kusoknak a Biblia „internalizálását”, benső elsajátítását az egyházi élet
valamennyi színterén, az a titkos reménységem, hogy – hasonlóan az
Szentírás kontra Hagyomány vitához – itt is inkább hangsúlykülönbsé-
gekről és eltérő prioritásokról  van szó,  nem fundamentális különbsé-
gekről. 

Protestáns szempontból is nagyon fontos az az óvás, amelyet a doku-
mentum megfogalmaz a Szentírás fundamentalista értelmezésével kap-
csolatban. Amint mondja „a fundamentalista olvasat által védelmezett
litteralizmus valójában mind a betű szerinti, mind a spirituális értelme-
zés elárulását jelenti, mert utat nyit a legkülönbözőbb ideológiájú értel-
mezéseknek...” (VD 44). Ezzel szemben „a Szentírás hívő magyarázatát”
ajánlja, amely vörös fonálként végighúzódik az egyháztörténelmen, és
amely minden korban segített az egyháznak megküzdeni a külső és bel-
ső ellenfelekkel, eretnekségekkel és destruktív ideológiákkal. 

191 A folyamat lépcsőfokaihoz lásd Szentírásmagyarázat az egyházban, 8.



Református reflexió az „Isten Igéje a katolikus teológiában”... 119

Az imént a  Dei verbum kapcsán már idéztem a Biblia ökumenikus
fordításai előtt kinyitott kaput. Ezt a kaput a  Verbum Domini még tá-
gabbra nyitja azzal, hogy kiemeli: a tevékeny és értelmes ökumenizmus
kiemelt  terepe  a  közös  bibliafordítás.  XVI.  Benedek pápa  emlékeztet
arra, hogy éppen a reformáció tapasztalata helyezi a vállunkra a helyes
szellemben és krisztusi lelkülettel végzett közös bibliafordítás felelőssé-
gét. A reformációt elindító és az egyházszakadáshoz vezető viták jelen-
tős része a Szentírással kapcsolatos értelmezési és fordítási eltéréseknek
volt köszönhető, joggal gondolhatjuk tehát, hogy a szakadás gyógyítá-
sában is az e területeken megélt krisztusi közösségünknek, kommúni-
ónknak juthat fontos szerep. A pápa ezzel zárja: „szeretnék köszönetet
mondani  mindazoknak, akik ezen a jelentős területen fáradoznak,  és
bátorítom őket, hogy folytassák munkájukat” (VD 46, vö. még 115) Ma-
gam is a bibliafordítás területén tevékenykedem, ezért a pápa apostoli
buzdítását különösen is személyesen fogadom, átérezve az abban meg-
szólaló bizalmat és a vele járó felelősséget egyaránt.

Várnai Jakab tanulmánya

Mind a Dei verbum, mind a Verbum Domini alapos elemzést kap Várnai
Jakab tanulmányában, elsősorban az „Isten Igéje” fogalom analóg szint-
jeivel kapcsolatban, ezeket nem célszerű újra felidéznem. Csak egyetér-
tésemet fejezem ki. Külön köszönettel tartozom a nemrégiben elhunyt
Carlo Maria Martini 1980-as előadásának ismertetéséért. Martini bíbo-
rost egész ökumenikus tevékenysége, más felekezetek iránti nyitottsága
és bölcsessége áldássá tette nemcsak a katolikus egyház, de a protestán-
sok számára is. A The Greek New Testament  szöveggondozó bizottságá-
nak tagjaként  elévülhetetlen érdemeket  szerzett  a  tudományos görög
szövegkiadás létrehozásában, és ezáltal közvetve számos bibliafordítás
létrejöttében világszerte. 

Várnai Jakab tanulmányában van egy fontos megjegyzés, amellyel az
előadó ismét a  Verbum Dominihez kapcsolódik, ezzel zárnám reflexió-
mat: A keresztyénség muszlim eredetű „könyv-vallásként” való besoro-
lásáról van szó (VD 7). A protestánsokat gyakran éri ilyen vád, és való-
ban sokszor tűnik úgy, mintha „papiros pápát” imádnánk a Biblia mint



120 Pecsuk Ottó

Isten igéje iránti tisztelet örve alatt. Talán nem véletlen, hogy a legin-
kább az Egyesült Államokban, illetve a Közel-Keleten vetődhet fel ez a
kísértés. Az amerikai fundamentalista protestantizmus vallásszociológi-
ai elemzésébe most nem bocsátkoznék. A Közel-Keleten a zsidóság oda-
adó tóratisztelete az egyik oldalon, a muszlimok korántisztelete a mási-
kon könnyen teremtett olyan versenyhelyzetet, amely a keresztyéneket
is belekényszerítette abba, hogy a Bibliát mint szent könyvet a hitvallá-
suk középpontjába állítsák. Sokak szerint a betű szerinti ihletettség tana
is azért elterjedtebb a közel-keleti keresztyének között,  mert egy eny-
hébb fokozatú inspirációs tan nem tudná felvenni a versenyt a szintén
verbális inspirációt valló ortodox zsidósággal és iszlámmal. Ez a problé-
ma  kapcsolódik  a  fundamentalista  bibliaértelmezés  problémájához,
amelyről szintén beszél a Verbum Domini. A protestáns fundamentaliz-
mus egyik lényeges tévedése, hogy mivel a Biblia közvetíti számára Is-
ten üzenetét,  Isten tekintélyét összetéveszti  a Biblia tekintélyével.  Ha
ehhez a tekintély-zavarhoz hozzájárul a bibliai műfajok és könyvek elté-
rő jellegének figyelmen kívül hagyása, máris előállhat a helyzet, amely-
ben a saját fundamentalista olvasatunkat tulajdonítjuk a Bibliának, és a
Biblia tévedhetetlenségét a saját értelmezésünkkel igyekszünk megvé-
deni. Erre a gyakori tévedésre is megoldást jelenthet a  Verbum Domini
által ajánlott hívő bibliaolvasás és megértés módszere, amely a történet-
kritikai vagy más tudományos eszközöket inkább eszközként mintsem
célként kezeli.



MIT JELENT TEOLÓGIÁT MŰVELNI
ÖKUMENIKUS NYITOTTSÁGGAL?

GÁNÓCZY SÁNDOR

Mit köszönhetek mint katolikus teológus 
Wolfhart Pannenbergnek?

Először is több éves együttműködést a német egyetemeken folyó öku-
menikus párbeszédben, amely többek között kölcsönös kiátkozások le-
építéséhez  és  1999-ben  a  megigazulásról  szóló  evangélikus-katolikus
nyilatkozatokhoz vezetett. Azt is köszönöm, hogy rendszeres teológiájá-
ban az Egyházról és az egyházi szolgálatról írt Kálvin könyvemet forrás-
ként használta. Nem utolsó sorban baráti kapcsolatot is,  amely súlyos
betegsége idején hitvesére is kiterjedt. Tárgyi szempontból sok evangéli-
kus és katolikus teológus lehet hálás neki ökumenikus és modern szel-
lemben kiépített  hittanáért.  Forráskiválasztásában nagymértékben túl-
szárnyal felekezeti szempontokon. Luthert, Kálvint és a Trienti Zsinatot
egyaránt komolyan veszi és ugyanakkor kritikai olvasat tárgyává teszi.
Ez az eljárás oda vezet, hogy az 500 évvel ezelőtt elveszett egység visz-
szatérése napjainkban már nem merő utópia. Elismerést érdemel, hogy
ez a Luther-örökös elfogulatlanul javasolja öröksége átértelmezését, va-
lahányszor ezt tudományos szempontból szükségesnek ítéli. Nem riad
vissza attól, hogy a reformáció önkritikájának szószólója legyen. Egyet-
ért a jelszóval: „ecclesia semper reformanda”, avagy a La Rochelle-i protes-
tánsok jelszava szerint „ecclesia reformata semper reformanda”.



122 Gánóczy Sándor

Ez megfelel annak az alapelvnek, amelyet rendszeres teológiájának
felépítésénél követ, és amelyet történelmi-történeti alapelvnek lehet ne-
vezni. A kettős jelző a német nyelvben használatos megkülönböztetés-
nek „geschichtlich” és „historisch” között  felel  meg. Magyarra az elsőt
„történelmivel”  a  másodikat  „történetivel”  lehet  lefordítani.  Ezzel
szemben a  „történeti”  jelző egyes tényekre  vonatkozik,  amelyek egy
adott  átfogó  folyamat  részleges  mozzanatai.  Pannenberg  szemében
mindkét jelző fontos. Történelminek nevezi már Isten önkinyilatkozta-
tását is, nemcsak JHWH bemutatkozását az égő csipkebokorban, de az
Exodus és a pusztában való vándorlás tükrében is. Mindenekelőtt azon-
ban a Názáreti Jézus élettörténetében, amely a kinyilatkoztatás-történe-
lem feltétlen csúcspontja. De mivel a modern gondolkodásnak igénye,
hogy még ez a történelem is történeti mozzanataiban legyen hozzáfér-
hető, Pannenberg Jézus szavait és tetteit kritikai írásmagyarázat révén
igyekszik azonosítani, igazolni. Így lesz krisztológiájának kiindulópont-
ja a „der historische Jesus” és kapja a „Christologie von unten”, az „alulról
felfelé irányuló Krisztológia” nevet.

Itt az a kérdés, hogy mit mondott, mit tett, mit tanított, mit élt meg
valóban maga a Názáreti. Még feltámadásának csodáját is a történetiség
kategóriájával  közelíti  meg teológusunk.  Szintúgy Jézus Istenfiúságá-
nak misztériumát.  Ezért tartja  szükségesnek a szinoptikus evangéliu-
mok elbeszéléseire figyelni.

A történelmi-történeti alapelv nem csak modern, hanem megfelel a
Reformátorok evangéliumkereső igényének is. Luther és Kálvin – talán
Kálvin még inkább, mint Luther – azt akarták a keresztény közösségben
újra érvényre juttatni,  ami a kezdetben volt.  Azt a hitet  és erkölcsöt,
amelyet a „pápisták” az emberi hagyományok tömege alá temettek. A
„Sola scriptura” ezt a célt szolgálja, amennyiben a Szentírásban az Evan-
gélium azonosításának önmagában elégséges és önmagát értelmező esz-
közét mutatja fel. Az eredeti, romlatlan apostoli hagyományt, amelyből
a Reformátorok szerint semmit sem szabad elhagyni, amelyhez semmi
idegent nem megengedett hozzátenni. Így lesz a Biblia az egyházi kriti-
ka és önkritika történelmileg szükséges kritériuma. Mivel azonban szö-
veggyűjteményét már kezdettől fogva különböző eredetű és más és más
kultúrájú népek számára kell értelmezni, mindegyiknek a maga nyel-



Mit köszönhetek mint katolikus teológus… 123

vén és gondolkozásához alkalmazkodva (lásd a kálvini  accomodatio el-
vét),  történelmileg elengedhetetlen a hermeneutika  eszközéhez folya-
modni.  Ennek  érdekében  veszi  fel  Pannenberg  a  párbeszédet  Hans-
Georg Gadamerrel, mint ahogy más modern teológusok Paul Ricœurrel,
hogy szentírás-magyarázatát egy filozófiai elmélet eszközeivel gazda-
gítsa.

De nem csak a filozófia és a nyelvészet képviselőivel keresi a tudo-
mányágak közötti eszmecserét. Annak tudatában, hogy a modern társa-
dalmak egyre inkább a természettudományok hatása alá kerülnek, azok
képviselőivel is keresi a dialógust. Különösképpen egy kvantumfizikus-
sal,  Carl-Friedrich  von Weizsäckerrel,  akitől  átveszi  a  „Geschichte  der
Natur” fogalmat. Eszerint nem csak az emberiség képes történelemre,
hanem már az élettelen és az élő anyag is, tehát az egész világegyetem,
a tér-időben fejlődő, evolváló világ is. Ebben a világban kell meghirdet-
ni az Evangéliumot tudósoknak is érthető beszéddel, de úgyszintén ak-
tív és hatásos környezetvédelemmel is, vagy a fajok kihalásának meg-
akadályozásával. Pannenberg merészen még arra is vállalkozik,  hogy
természettudományos fogalmakat analóg módon teológiailag alkalmaz-
zon. Például a Jacques Monod-nál található véletlen fogalmát Isten te-
remtő aktusával hozza kapcsolatba és a Faraday-nél használatos mágne-
ses erőtér fogalmát használja a Szentlélek működésének illusztrálására.
Ugyanakkor azonban úgy kíván eleget tenni korunk tudományosságigé-
nyének, hogy átveszi a szellem- és természettudományok által gyakorolt
hipotézisképzés módszerét.

Mit jelent ez? Azt például, hogy egy történés, amely megfigyelés tár-
gyát  képezi,  több  magyarázatot  vagy  értelmezést  kap,  amelyeknek
mind ideiglenes jellege van, és amelyek szigorú vizsgálatnak lesznek
alávetve, mielőtt őket mint igazolt állításokat el lehetne fogadni. A hi-
potézisből csak ellenőrzése után lehet tézis. Csak úgy nyerhet valóban
tudományos érvényt. A kutatónak várnia kell az ítéletre, a bizonyító el-
járás lezárására, ami a szó szoros értelmében nem lehet végleges. Így,
csakis így lehet tudományos haladással számolni. Nos, mivel Pannen-
berg a rendszeres teológiát tudományként kívánja gyakorolni, miért is
„Wissenschaft von Gott”-nak nevezi, annak állításait hipotézisekként ké-
szíti elő és a verifikálás, illetve a falszifikálás rostáján küldi át. Erre szol-



124 Gánóczy Sándor

gál történeti kutatómunkája, amely gyakran új ismereteket és értelmezé-
seket eredményez. Így még a dogma sem hasonlít zárt szisztémához.
Sem befelé, sem kifelé. Pannenberg egyetért Karl Rahnerrel, aki ezt írta:
„jedes  definierte  Dogma objektiv  nach vorne  offen  ist”;  „minden definiált
dogma tárgyilag tekintve előrefelé nyitott.”192 A tudományos teológia
keretében így még a hittételek sem lehetnek a megvitatástól mentesítve:
„Das Sein Gottes ist strittig”; „Isten léte vitatott lét.” A nyugati szellem-
történetnek a valláskritika,  illetve Isten megkérdőjelezése az egyik fő
mozzanatát  képezi.  Ennek  egy  egészséges  teológia  hasznát  is  veszi,
amennyiben a hozzá intézett  kérdésekre  meggyőző válaszokat  keres.
Úgy vélem, hogy ez a tudományos alapállás és ez a történelmi–történeti
gondolkodásmód megőrzi Pannenberg teológiáját nem csak a raciona-
lizmus, de a fideizmus végletétől is. Mondhatjuk, hogy nála éppenség-
gel a történelmi ráció engedi meg, hogy a hit bibliai fogalma érvényre
jusson és így a lutheri reformáció egyik központi jelszava a „sola fide”
helyes értelmezést kapjon. Ez a második dolog, amit köszönhetek Pan-
nenbergnek.

Mit értett Luther azon a hiten, amely egyedül üdvözít? Amely a meg-
igazulás feltétlen feltétele. Nem pusztán notitia-t, ismeretet, de fiducia-t,
azaz Istenbe vetett bizalmat is. Olyan magatartást, amely megfelel a hé-
ber  he-emin fogalomnak, amely tudvalevőleg többértelmű fogalom. Je-
lentése kiterjed a szilárd talajra, amelyre építeni lehet, a barátra, aki hű
marad, a hitvestársra, aki nem csal meg, embertársakra, akikre mások
rábízhatják magukat, a Szövetség Istenére és Krisztusra mint Üdvözítő-
re. Szent Pál a „piszteuein eisz Khriszton” kifejezésben nyomatékkal hasz-
nálja a mozgást jelentő accusativust, mert tudja, hogy a hit bízó önát-
adást jelent. Aki bibliai értelemben hisz, nem csak valamit hisz, hanem
valakire rábízza magát. Bízó hittel fordul hozzá és átadja magát neki.
Lényegében ezt értette Luther is a „fiducia” fogalom alatt. Ha ez tényleg
így van, tévedett a Tridenti Zsinat, amikor benne „vana fiduciát”, hiú és
vakmerő bizakodást látott. A mai katolikus teológia ezzel szemben sok-
ban igazat ad Luthernek.

192 KARL RAHNER, Zur Problem der Unfehlbarkeit. Antworten auf die Anfrage von Hans
Küng (QD, 54), Freiburg in Breisgau 1973, 10.



Mit köszönhetek mint katolikus teológus… 125

De Pannenberg a katolikus álláspontot más szempontból is szüksé-
gesnek tartja, amennyiben az a felebaráti szeretetre helyezi a hangsúlyt.
Kiindulva a Galata-levél kijelentéséből, hogy Jézus Krisztusban csak az a
hit „számít”, amely „szeretetben teljesedik ki” (5,6), szintúgy az Aqui-
nói Tamás által használt fogalomból: „fides caritate formata”193 csak bizo-
nyos feltételekkel fogadja el a tételt, hogy egyedül a hit üdvözít. Inkább
azt tartja: az a hit, amely egyedüli feltétele az üdvösségnek, egyáltalán
nincs egyedül, hanem szükségszerűen társul a felebaráti szeretettel. Így
rehabilitálja  Pannenberg Jakab levelét,  amelyet  Luther  stroern Epistel-
nek, „szalmalevélnek” nevezett, ahol ez áll: „ahogy lélek nélkül halott a
test, a hit is halott tettek nélkül.” (Jak 2,26) Ha Pannenberg felekezetfe-
letti  gondolatmenetét egy latin formulában szabadna összefoglalnom,
ezt javasolnám:  „Salus sola fide fiduciali per caritatem operante”, „az üd-
vösség egyedül a szeretetben tevékeny, bízó hit révén lehetséges.”

A következő pont, amelyért köszönettel és elismeréssel adózok Pan-
nenbergnek, az annak a kérdésnek az elfogulatlan felvetése, hogy vajon
a megigazulás-tan valóban az egyedüli üdvösségtan-e, amely megfelel
az Evangélium követelményeinek. És hogy ez az egyedül Pálnál találha-
tó tanítás valóban a keresztény hit központja-e, mint például Eberhard
Jüngel állítja? Pannenberg válasza mindkét ponton negatív. Utal arra,
hogy már a szent páli levelekben is több más üdvösség-modell találha-
tó. Ha a jánosi írásokat is figyelembe vesszük, ott az üdvösség közvetí-
tése nem egy felmentő ítéletben áll, hanem egy életet közvetítő aktus-
ban, úgyszólván egy születésben. Megjegyzendő, hogy maga a Luther-
tanítvány Kálvin is szükségesnek tartotta a „iustificatio impiorum” mel-
lett a „sanctificatio fidelium”-ot is. Sőt, az elsőt nem tartotta lehetségesnek
a második nélkül.

És  Pannenberg?  A különböző újszövetségi  üdvösségtanok áttanul-
mányozásából  arra  következtet,  hogy  a  „Gotteskindschaft”,  az  „Isten-
gyermekség”  alapvetőbb  és  általánosabb  újszövetségi  theologumenon
mint  a  megigazulás  témája.  Ennek  tudható  be,  hogy  a  hívők  joggal
imádkozzák a Miatyánkot. Ami a megigazulást illeti, azt Szent Pál egy
ítélőbíró a bűnöst felmentő ítéletével hasonlítja össze. A görög  dikaioó
ténylegesen igaznak nyilvánító aktust jelent, nem pedig „igazzá tevést”.

193 Summa Theologiae II-II q4, a3.



126 Gánóczy Sándor

Az ítélet nem szünteti meg a bűnös bűnös mivoltát, hanem csupán nem
rója fel, nem számítja be neki bűneit. Azok helyett Krisztus végtelen ér-
demeit számítja be neki. Ilyen értelemben nevezi Luther a megigazultat
„simul iustus et peccator”-nak. Pannenberg nem igen használja ezt a for-
mulát. Ő a megigazult ember kettősségét inkább eszkatológiai útonjárá-
sában, ideiglenességében, jövő felé irányítottságában, befejezetlenségé-
ben látja.

Kritikus állásfoglalása azonban más irányban kap erősebb hangsúlyt.
Az „imputáció-fogalom irányában, amelynek értelmében Isten, úgyszól-
ván, megelégszik azzal, hogy nem számítja be a bűnös bűnösségét, és
csak Krisztus érdemeit tartja a szeme előtt. Így igazzá ítélése mindenek-
előtt külsődlegesen érvényes. Pannenberg kimutatja, hogy ez eredetileg
nem Luther, hanem Melanchton véleménye volt. Luther az üdvösség lé-
nyegét létbeli változásként értelmezte. Ezt teszi Pannenberg is, amikor
Róm 3,26-ra utal: Isten azt az embert ismeri el és nyilvánítja igaznak, aki
bízó hite alapján és Isten kiérdemelhetetlen kegyelméből, „sola gratia”,
már  előzőleg  igazzá  lett.  Következésképpen  Pannenberg  közel  kerül
nem csak Kálvin megszentelés-tanához, de a római katolikus tanításhoz
is, amely a megszentelő kegyelem gondolatából indul ki.

Tudott dolog, hogy Pannenbergnek oroszlánrésze volt a Lutheránus
Világszövetség és a római Egységtitkárság között 1999-ben létrejött kö-
zös nyilatkozata előkészítésében. Ebben a sola gratia-ra kerül a főhang-
súly. Az üdvösség nem lehet emberi erőfeszítés eredménye. Az ember
szabad akarata tehetetlen ott, ahol az Evangélium hívására igennel kel-
lene válaszolnia. De Pannenberg ebben az összefüggésben érdekes mó-
don nem a bűnt és annak bénító hatását helyezi az előtérbe, hanem az
istengyermeki élet mindenkinek felkínált lehetőségét.

A következő ökumenikus szempontból fontos megállapítás az, hogy
teológusunk ennek a pozitív üdvösségtannak a keretében beszél az Egy-
ház lényegéről és szervezettségéről is. Mit ért az Egyház-fogalom alatt?
A megigazultak közösségét, mint Melanchton? A kiválasztottakat, mint
Kálvin? Az Isten népét, mint a II. Vatikánum? Érdekes módon inkább
Krisztus testét, amely úgy jön létre, úgy él és növekedik, mint test, illet -
ve testület, hogy a Krisztusban hívők az Úrvacsorában részesülnek. Mi
ez, ha nem egyfajta eucharisztikus ekkleziológia? Számomra meglepő



Mit köszönhetek mint katolikus teológus… 127

módon Pannenberg kijelenti, hogy nem az „Isten népe” név definiálja
az Egyház lényegét, nem az fejezi ki „legalapvetőbb és legsajátosabb”
történelmi  megvalósulását.194 Csak  a  „Krisztus  teste”  név  teszi  ezt,
amely több mint metafora, hiszen az Úrvacsorában Krisztus számunkra
valóságosan jelen van és általa tesz bennünket teste tagjaivá. Érdekes
érvényre  jutása  ez  egy  szimbolikának  a  racionális  érvelésben!  Talán
ilyesmit is a történelmi-történeti alapelv tesz lehetővé. Ugyanis arra a
kérdésre, hogy hogyan jött létre a keresztény Egyház, Pannenberg így
válaszol: az Egyház nem jött volna létre, ha a hívek közössége nem ün-
nepelte  volna kezdettől  fogva  az  eucharisztikus  Úrvacsorát.  Ugyanis
teológusunk szerint ebben a szentségben, ebben a liturgikus történés-
ben valósítja meg magát az Egyház leginkább. Aki a Reformáció egyhá-
zait ismeri, talán megkérdezi, hol marad itt az igehirdetés központi és
alapvető jelentősége az egyházi lét megvalósításában? Pannenberg erre
a kérdésre valószínűleg így válaszolna: az Eucharisztia maga sem más,
mint az Isten Igéjének egy performatív hirdetése, amennyiben több kü-
lönböző szinten valóságos jelenlétet teremt, hoz létre.

És az „Isten népe” fogalom? Azt is a „Krisztus teste” fogalomból le-
het a legjobban levezetni. Benne az a hitigazság jut kifejezésre, hogy az
Egyház eszkatologikus közösség, tehát hivatása az útonjárás az Isten el-
jövendő országa felé, úgy, hogy a jelenben befejezetlen és csak a jövő-
ben teljesedhet ki a Szentlélek erejéből.

Mit mond erre a katolikus dogmatikus? Elismeréssel adózik a java-
solt eucharisztikus egyháztannak, amely közel jut a keleti hagyomány-
hoz. Másrészt azonban marad az Isten népe fogalom alapvető és lényegi
jelentőségénél. Hiszen a Bibliából, nemcsak az ószövetségiben, de az új-
szövetségiben is ez a fogalom áll a központban, következőleg szintén a
II. Vatikánumban is, úgyhogy nem látom, mi okból szabadna alárendelt
viszonyba hozni a „Krisztus teste” szimbólumával. A nép-fogalom ezen
kívül az Egyház dinamikáját is meggyőző módon fejezi ki. Végül pedig
az felel meg a modern világ szociológiai igényének, ami leolvasható a
Zsinat Gaudium et spes című pasztorális konstitúciójáról, amely az egye-
temes Egyházat konkrét, erkölcsileg is sokatmondó következményeiben
mutatja be.

194 WOLFHART PANNENBERG, Systematische Theologie, Bd. 3, Göttingen 1993, 469.



128 Gánóczy Sándor

Teljesebb  egyetértés  mutatkozik  az  „általános  papság”  témájában.
Ezen a ponton is nagymértékben igazat ad a zsinati egyháztan Luther-
nek. A 21. század keresztényei tömegesen állítják: „Wir sind die Kirche”,
„Mi mindnyájan vagyunk az Egyház”, tehát, nemcsak a klérus, vagy a
felszentelt papok és püspökök csoportja. Luther joggal utalt az első Pé-
ter-levél kijelentésére:  „ti azonban választott nemzedék, királyi papság
vagytok, hogy annak dicsőségét hirdessétek, aki meghívott benneteket.”
(1Pét 2,9) Erre a papságra a keresztények a keresztség szentségében lesz-
nek „felszentelve.” Tehát jogosan hirdetik az Igét. Így felelősek érte kö-
zösen, legyenek bár úgynevezett „egyháziak” vagy úgynevezett „világi-
ak”. De az általános papság nem kultikus áldozatok bemutatásában áll,
inkább önfeláldozó tettekben, imádságban, hitvallásban, az igehirdetés
különböző formáiban. Fontos azonban, hogy a hívő nem mint magányos
individuum, független egyén hivatott erre, hanem mint tagja egyenjogú
személyek közösségének, mintegy testvéri csoportjának.

A lényeg azonban az, hogy az általános papság a Krisztus-központú-
ság jegyében áll. Csak annyiban létezik, amennyiben részesedik Krisz-
tus, az egyedüli főpap papságában. Így hivatott Luther szerint is áldo-
zat bemutatására, amely azonban teljes mértékben önfeláldozás.

Pannenberg  értékeli,  hogy  a  II.  Vatikáni  Zsinat  lényegében  igazat
adott  Luthernek,  mikor  is  kijelentette:  a  keresztség  szentségében  a
Szentlélek a megkeresztelteket egy „szent papság” tagjaivá teszi és így
„lelki áldozatokra”, szintúgy „Isten nagy tetteinek hirdetésérére” képe-
síti. Bár a Zsinat megtartja a sacerdotium fogalmat és a sacerdotium com-
mune és a  sacerdotium ministeriale,  illetve  hierarchicum között  lényeges
különbséget  tesz,  arra  helyezi  a  hangsúlyt,  hogy  mindkettő  a  maga
módja  szerint  „Krisztus  egyedüli  papságában  részesül”195,  amiért  is
mindkettő egymásra van utalva. Így kap a Zsinat tanításában a laikátus
a szó szoros értelmében egyházi értékelést,  amit egyik legjelentősebb
vívmányának lehet nevezni. Pannenberg szerint a Római Katolikus Ta-
nítóhivatal ezzel a kijelentésével végre elfogadta a Reformáció egyik lé-
nyeges követelményét, úgy hogy az egyházi rend értelmezésében többé
nem áll fent „egyházszétválasztó”, „kirchentrennende” különbség.

195 Lumen gentium, 10.



Mit köszönhetek mint katolikus teológus… 129

Marad azonban a kérdés: hogyan lehet, illetve kell értékelni a lelki-
pásztori  szolgálatra  való  felszentelést?  Lehet  benne  egy  szentséget
látni? Más szóval egy olyan szertartást, amelyet, mint a keresztséget és
az Úrvacsorát, Jézus alapító szándékára lehet visszavezetni, és amely a
hívőnek kegyelmi adományt közvetít? Luther 1520-ban erre a kérdésre
még negatív választ adott. Pannenberg kimutatja, miért. Azért, mert a
„rómaiak” által akkoriban gyakorolt papszentelést célozta, amelynek el-
sődleges célja volt a felszentelt személyt a szentmiseáldozat bemutatá-
sára felhatalmazni. Ezért áll a szertartás a kehely és a paténa átadásá-
ban, nem pedig a zsidó eredetű kézrátételben, amelyet az ősegyház az I.
Timóteus-levél tanúsága szerint azzal a céllal gyakorolt, hogy a felszen-
telt presbiterek igehirdetésre kapjanak felhatalmazást. Tehát egy ilyen
teológiai  elidegenedés miatt  utasította el  Luther a szentelés  szentségi
jellegét, jobban mondva annak a „rómaiak” által gyakorolt változatát.
Ebben igaza volt.  Ott azonban ő is elvetette a sulykot, hogy az  1Tim
4,14-ben leírt kézrátételben, amely igehirdetésre és tanításra jogosít fel,
nem  látott  kegyelemközvetítést,  karizmát.  Legalábbis  1523-ig  maradt
ezen az állásponton.

Kálvin nem követte el, még ideiglenesen sem, ezt a hibát. Egy szoro-
sabb írásmagyarázatból kiindulva rögtön felismerte a kézrátétel kegye-
lemközvetítő hatását. És annak újrabevezetését tette feltételnek, hogy a
lelkipásztor felszentelését a harmadik szentségnek tekintse. Így jut el a
következtetéshez: „sacramentum esse concedo.”196

Nos, ebben az összefüggésben húzza alá Pannenberg XII. Piusz 1947-
ben hozott döntésének a jelentőségét, amellyel az elsősorban az áldozat-
bemutatásra utaló kehely és a paténa átadása helyébe az igehirdetésre
utaló kézrátételt helyreállította. Méltó kiegészítést kapott ez az intézke-
dés a II.  Vatikáni Zsinaton, ahol a felszentelt pap elsősorban mint az
Evangélium hirdetője segíti elő, szolgálja az egyházi egységet.197 Ebben
áll felszentelésének szentségi jellege.

Pannenberg XII. Piusz és a II. Vatikánum állásfoglalásának nagy je-
lentőséget tulajdonít. Azt, hogy a Római Katolikus Tanítóhivatal végre
itt  is eleget tett a Reformátorok egyik fontos, bibliailag megalapozott

196 Inst. IV, 19.31. 
197 PO 4,1



130 Gánóczy Sándor

követelésének. Így a pappá, illetve lelkipásztorrá szentelés kérdése sem
játszhat többé egyházszétválasztó szerepet.

Érdekes, hogy ebben az összefüggésben az evangélikus Pannenberg
nyomatékosan méltatja Kálvin érdemeit az egyházvezetői hivatal meg-
szervezésében. Például azt, hogy Genfben a lelkipásztorok mellett a ta-
nítókat, a presbitereket és a diakónusokat is megszervezte. Egyrészt fel-
adataikat  pontosan  meghatározta,  másrészt  így  az  igehirdetés
gyakorlati függvényeként értelmezte és a közösség szociális és társadal-
mi igényeit is figyelembe vette. Hozzátehetjük, hogy az effajta gyakorla-
tiasság, evilágiság valóban felértékeli a laikusok egyházi státusát, ami a
mai reformátusoknál és presbiteriánusoknál is észlelhető és a Katolikus
akció felelőseinél is méltató megítélésre talál. Jó példa erre Yves Congar
„világiak teológiája”, amely a Zsinat tanítását is erősen befolyásolta.

Még egy fontos ponton köszönhet sokat a katolikus teológus Pannen-
bergnek. Az ún. „péteri szolgálat”, a „Petrusdienst” kérdésében. Meg-
győződése, hogy a keresztény Egyház egységének megőrzése ennek a
szolgálatnak jó vagy rossz működésével áll vagy bukik. Nemcsak a he-
lyi és a regionális, de az univerzális, egyetemes szinten is. A Reformáció
óta különösen kiéleződött a kérdés, vajon az Evangélium megengedi-e,
hogy legyen-e egy ennek az egységnek szolgálatában álló, személyesen
gyakorolt vezetési hivatal.198 A római katolikus világközösség igennel
válaszol és ezt a hivatalt Róma püspökének tulajdonítja. Kérdés, betud-
ható-e ez csupán a római püspökök nagyravágyásának? Nem, írja Pan-
nenberg, ez egyszerűen „történelmi tény.” Annak ellenére, hogy nem
egy pápa vétkes módon hatalmi törekvéseknek engedett, a római pri-
mátus legalábbis a két nagy egyházszakadásig, a keletiig és a nyugatiig,
valóban szolgálta a keresztény egységet. És nem habozik hozzátenni:
még a Reformáció érvényre jutása óta „sincs erre reális alternatíva.” 199

Magát  a  Luther  által  követelt  egyetemes  zsinatot  sem tekinti  annak.
Hasznos, sőt szükséges, gondolja, egy a „péteri szolgálatra kiválasztott
és felhatalmazott személy”, aki szószólója, elnöke, döntőbírája, támoga-
tója, védője, tanítója, tanácsadója a világ többi püspökének és minden
hívőnek. Luther is, Kálvin is Péter apostolnak tulajdonította az effajta

198 W. PANNENBERG, i. m., 457.
199 Uo. 458.



Mit köszönhetek mint katolikus teológus… 131

szolgálatot. Kálvin feltűnő történeti részletességgel tette ezt. Kimutatta
persze azt is, hogy Péter, az első a tanítványok között, időnként gyöngé-
nek, gyávának, hűtlennek mutatkozott, és hite erősítésére szorult. En-
nek ellenére Isten egyedüli kegyelméből képes lett feladatát teljesíteni.
Ennek a feladatnak ellentmondtak azok a Péter-utódok, akik magukat
pontifex  maximus-nak tartották,  az  Egyház  látható fejének  és  Krisztus
helytartójának. Luther kora pápáiban eretnekeket látott, sőt Antikrisztu-
sokat, akik az Evangélium követőit kiátkozzák.200

Mindennek ellenére Pannenberg történeti elemzéséből azt a követ-
keztetést vonja le, hogy a Reformáció alapjában véve „nem zárta ki soha
(nie) egy a keresztény egység megőrzésére szolgáló hivatal jogosságát.”
Szerinte a lutheránus  Egyházak jó  része  kész napjainkban is  a  pápai
szolgálatban az egyházi egység látható és hatásos jelét elismerni. Felté-
ve, ha olyan jelnek mutatkozik, amely önmagán túlmutat. Így viselke-
dik, ha sem a tévedhetetlen tanítás, sem az egyetemes igazságszolgálta-
tás ügyeit leegyszerűsített módon értelmezi. Ha az előbbit gyakorolja,
utal  arra,  hogy a tévedéstől  mentesítő  karizma az Egyház egészének
adott  adomány.  Ha  a  más  egyházi  felelősök  ügyeiben  ítél,  azokat
egyenjogú testvérként kezeli. Semmiképpen sem, mint egyeduralkodó
az alárendeltjeit.201 Mindkét tevékenységét a kollegialitás szellemében
kell gyakorolnia.

Kiegészítésül Pannenberg gondolataihoz legyen szabad még egyszer
Kálvin álláspontját felvázolnom. Milyen feltételek mellett volt ő is kész
a „Péter-szolgálatot” elfogadni? Szerinte már maga a Péter név is ekkle-
ziológiai fontossággal bír.  Petrus petra-ra, azaz sziklára utal. Szilárdsá-
got jelez. A hívő közösségének szilárdságát, amelyet csak Isten kegyel-
me tehet lehetővé! Önmagában véve Simon Péter gyarló ember, csak
Isten erejéből képes a tanítványok és a fiatal Egyház vezetője lenni. Mint
a birodalom fővárosának püspöke, ezt a szerepet Péter több utódja is a
testvériség  szellemében  gyakorolta.  Nagy Szent  Gergelyig  bezárólag,
akinek Kálvin következő, az Egyház többi püspökéhez intézett szavait
idézi: „Nem fosztok meg senkit sem […] jogaitól. […] Összes testvére-
met tiszteletben kívánom tartani […]. Nem tudom, melyik püspököt ne

200 Uo. 459,
201 Vö. uo. 459–468.



132 Gánóczy Sándor

kellene az apostoli széknek alávetni, ha vétkesnek találnák […] De ahol
nincs vétség […], ott minden püspök egyenlő az alázatosság törvénye
szerint.”202 Kálvin szeretné, ha kora pápái is így teljesítenék hivatásukat.
Ezt írja: „Lehetett bár egykor Róma minden egyház anyja, amióta azon-
ban az Antikrisztus  székhelye kezdett  lenni,  megszűnt  az lenni,  ami
volt.”203 „Adná Isten, hogy az (apostoli) utódlás […] mindmáig eltarta-
na. Szívesen megadnánk neki a kijáró tiszteletet. Hát legyen a pápa […]
Péter utódja […] hát működjék apostoli módon.”204

Apostoli  módon?  Pannenberg  Luthert  követve  itt  az  Isten  Igéjére
gondol, amennyiben az, minden egyházi tanítás lényegi tárgya és min-
den egyházi vezetőszolgálat irányadója. Az Isten Igéjére, amelynek a II.
Vatikánum Dei verbum Konstitúciója szerint a pápai Tanítóhivatal is alá
van rendelve.205 Nem függetlenítheti  tőle  magát.  Neki kell  szolgálnia
minden erejével.  Arra kell törekednie, hogy az Isten Igéje eljusson az
Egyház minden tagjához. Ez azonban nem történhet egyirányú közleke-
dés mintájára. A hívő nép nem maradhat passzív. Aktív befogadás, re-
cepció a feladata. Már Pál is ezt várta el az első keresztényektől, akik ta-
nításával  lettek  szembesítve.  1Kor 15,1-ben  ezt  írta  a  korinthusi
híveknek: „Figyelmetekbe ajánlom, testvérek, az evangéliumot, amelyet
hirdettem nektek.  Elfogadtátok és  szilárdan kitartottatok benne.”  Így
napjainkban is helytelen az úgynevezett egyszerű hívek csekély érdek-
lődése és reaktivitás-hiánya a pápai megnyilatkozásokkal szemben. Hi-
szen amennyiben a Tanítóhivatal függ az egyházi közösség jóváhagyó
vagy elutasító magatartásától, mindenkinek joga és kötelessége szemé-
lyesen állást foglalnia. Tudvalevőleg ma is van példa olyan pápai kije-
lentésre, amelyet a hívek nagy része nem recipiált. Például a Humanae
vitae pápai körlevél direktívái a fogamzásszabályozás ügyeiben.

Mindezeket  a  kényes  kérdéseket  Pannenberg  testvéri  nyíltsággal
hozza szóba. Sértő megjegyzések nélkül mutat rá arra is, miben marad –
mint evangélikus teológus – más véleményen a pápai tanítóhivatal kér-
désében. Civilizált módon hívja fel itt is, ott is katolikus beszélgetőtársa-

202 Inst., IV. 7. 12; GREGORIUS MAGNUS, Rep. ep. II, 52, IX, 27.
203 Inst., IV. 7. 24.
204 Vera ecclesiae reformandae ratio, 1549, 7, 611.
205 DV 10.



Mit köszönhetek mint katolikus teológus… 133

it önkritikára. És ebben ő is jó példával jár elől. Így lesz magából a vitá-
ból is haladás az újraegyesülés felé.

Mit  köszönhetek  a  hosszú  és  súlyos  betegség  után  megboldogult
Wolfhart  Pannenbergnek?  Minden bizonnyal  többet,  mint  amit  itt  el
tudtam mondani.

Mindenekelőtt sikeres bizonyítását annak, hogy a keresztény teológia
eleget képes tenni a modern tudományosság követelményeinek. Teszi
ezt a történelmi-történeti alapelv követésével, a hipotézisképzés és a ve-
rifikálás módszerével, a felekezeti szempontok és érdekek túlszárnyalá-
sával, a kritika és az önkritika egyensúlyban tartásával, feltétlen töreke-
déssel a tárgyilagosságra.

Szintén hálás vagyok neki azért, hogy nála Luther, Kálvin, a Triden-
tinum és a II. Vatikánum egyenjogúan jutnak szóhoz nála. Mindenek-
előtt azonban azért, hogy az úgynevezett „getrennte Brüder”, „szétsza-
kadt  testvérek”  újraegyesülését  nem  fakultatív,  hanem  kötelező
ügynek tartja. Valószínűnek ítélem, hogy ha még élne, ezt az 500. év-
fordulót nem csak Wittenbergben ünnepelné. És valószínűleg arra fi -
gyelmeztetne bennünket, talán itt Budapesten is, hogy a vélemény- és
hagyománykülönbség nem jelent szükségszerűen egyházszétválasztó,
„kirchentrennende” tényezőt. Többes egység a keresztény ideál.



BÉRES TAMÁS

Mit jelent teológiát művelni ökumenikus 
nyitottsággal?

Wolfhart Pannenberg az Egyházról

1.
Wolfhart Pannenberg (1928–2014) életműve jó példa a felekezeti teoló-
gia művelésének sokszínűségére. Ahogy Gánóczy Sándor Pannenberg
tudományos módszertanával és a ráépülő teológiai munkájával kapcso-
latban megjegyzi, számára – Karl Rahner felfogásával egyetértve – min-
den meghatározott dogma tárgyi tartalmát tekintve előrefelé nyitott. Ez
a nyitottság nem csupán az eszkatológiai nyitottságot jelenti önmagá-
ban Pannenberg proleptikus történelemszemléletének megfelelően, ha-
nem  az  egyház  tanítása  igazságtartalmának  újabb  történelmi  korok
újabb racionális kritikája előtti nyitott voltát is. Pannenberg véleményét
emiatt nem csupán kisajátítani volna lehetetlen az evangélikus teológia
számára, hanem még a  „tipikusan evangélikus” jelzővel sem illethető
minden tekintetben. Gondolkodására nyilvánvalóan hatást gyakorolt a
német protestánsok közötti egyházi unió, amely más földrajzi területek-
hez viszonyítva a két nagy protestáns egyházban egymás teológiai gon-
dolkodásának pontosabb ismeretét teszi lehetővé, sőt kötelezővé. Érez-
tethette hatását a német társadalom egyházi életében a katolikusok és
protestánsok  kiegyensúlyozott  számbeli  jelenléte,  különösen  Bajoror-
szágban.  Az  ökumenikus  gondolkodását  indokoló  döntő  szempont
mégis mindenekelőtt Pannenberg egyéni lelkiismereti választása és élet-
rajzi adatokkal is alátámasztható rendkívül megalapozott módon felépí-



Mit jelent teológiát művelni ökumenikus nyitottsággal? 135

tett  szisztematikus  gondolkodásmódja.  Ennek  hátterében  részben  16
éves korában átélt „fényélménye” állhat, melynek nyomába eredve lett
teológussá. Számára a teológia doxológikus igazságai a Biblia és a ke-
resztény  hagyomány  kettős  forrásából  táplálkozva  elsősorban  Isten
igazságának olyan hipotetikus kifejezései voltak, amelyek végső igazo-
lása a személyes élet és a történelem eszkatológikus teljességtől várható.

Evangélikus vallását nem a világismeret, a történelem vagy a teológi-
ai  igazságok rendíthetetlen  formai  kereteként  fogta  fel,  hanem ez az
élethossznyi hűség lehetőségét jelentette számára a konkrét történelmi
helyzetek által leírható komplex valóság megismerésére, mely egyszer-
re veszi igénybe a teológiai hagyomány tematikáit és az ember világban
való tájékozódásának módszertanilag meghatározott, reflektált részlete-
it. Pannenberg teológiai munkamódszerének különös és egyéni vonása-
ihoz hasonló egyediséget találunk a 20. század több más jelentős evan-
gélikus  teológusának  életrajzi  adatai  közt  is.  Amennyiben  példaként
csupán Paul Tillich, Gerhard Ebeling vagy Wolfhart Pannenberg teoló-
giai  munkásságát  kísérelnénk meg összevetni,  közöttük  jól  láthatóan
olyan szemléleti határok húzódnak, amelyeket ugyancsak nehéz volna
egységes kritérium szerinti felekezeti keretek közt tartani. Gondolkodá-
suk eltérő volta példája annak, hogy jelentős határvonalak egyházon be-
lül ugyanolyan mértékben húzódhatnak a különféle teológiai szemléle-
tek  között,  mint  amilyen  történelmi  jelentőséggel  járt  a  teológiai
felfogások különbsége a felekezetek kialakulására nézve. E lehetőség ta-
gadásával együtt kellene tagadnunk azt a jövőbeni lehetőséget is, hogy
a kereszténység egysége a doktrinális integritás és identitás megtartása
mellett is megvalósulhat.

Pannenberg halála után a bajor evangélikus egyház püspöke azt írta
özvegyének, hogy „egyházunk, amellyel ő oly sokszor nem értett egyet,
amely azonban mindig látóterének középpontjában volt, nagy hálával
tartozik  neki”.206 Heinrich  Bedford-Strohm  püspök  megjegyzése  nem
Pannenberg ökumenikus teológiát érintő véleményére vonatkozott, ha-
nem arra, hogy dogmatikailag,  sőt az egyháztan által következetesen

206 https://www.bayern-evangelisch.de/wir-ueber-uns/zum-tod-von-wolfhart-pan-
nenberg.php (Letöltés: 2017.05.05.)



136 Béres Tamás

megalapozott szociáletikája207 gyakran állt szemben a bajor evangélikus
egyház hivatalos szociáletikai állásfoglalásaival.

2.
Gánóczy Sándor összefoglalta, mit köszönhet Wolfhart Pannenbergnek.
Sorait olvasva úgy gondolom, hogy amit ő köszön Pannenbergnek, azt
mindazok köszönhetik a hosszú Pannenberg - Gánóczy kollegiális pár-
beszédnek, akik e beszámoló révén, a Pannenberg munkáiban található
Gánóczy-művekre való hivatkozások olvasása közben vagy az ökume-
né-történet  ismeretében  részesülnek  ennek  eredményeiben.  Gánóczy
professzor itt felsorolt pontjai mellé további példák is állíthatók. Szabó
Ferenc SJ közelmúltbeli előadásai, Walter Kasper nemrégiben megjelent
Luther könyvének szemlélete, Peter Knauer jezsuita teológus gondola-
tai,  az  ökumenikus  közös  teológiai  bizottsági  munka  többek  között
vagy  Ferenc  pápának  a  hit  bátorságát  előtérbe  helyező,  előremutató
gondolatai és tettei nyomán, a jelenlegi ökumenikus törekvésekből az a
kép rajzolódik ki, hogy az egyre sűrűsödő jelekben és jelkövetésben léte-
zik elsősorban. Napjainkban a felülről jövő és az alulról jövő ökumeni-
kus törekvések közel kerültek egymáshoz. A világ állapota és a felis-
mert teológiai  igazságok,  vagyis  a világkereszténység állapotára való
rálátás és a teológiai forrásokból merített közös belátások két irányból
sürgetik az ökumené folyamatának konkretizálását.

3.
Gánóczy Sándor misztikus szimbolikát felmutató eucharisztikus ekkle-
ziológiának nevezi Pannenberg egyházról alkotott felfogását. Kiemeli,
hogy az egyház mint „Isten népe” fogalom a „Krisztus test” fogalmából
vezethető le nála, amely az egyház lényegi jellemzőjeként egyben annak
eszkatologikus voltára is utal. A továbbiakban Pannenberg erre vonat-
kozó gondolatait követem. 

207 WOLFHART PANNENBERG,  Ethik und Ekklesiologie. Gesammelte Aufsätze, Göttingen
1977.



Mit jelent teológiát művelni ökumenikus nyitottsággal? 137

Pannenberg rendszeres teológiájában208 az egyház élete a Szentlélek
kiáradása és a teremtett világot beteljesítő hatása közti folyamatba épül
be, Isten országával való szoros kapcsolatban. Emiatt minden történel-
mi esemény egyben eszkatológikus nyitottságot és értelmezési jelentő-
séget is hordoz. A szerző már az ekkleziológia dogmatikában elfoglalt
helyének  történelmi  példáival  említett  kitérő  értékelésében  kiemeli,
hogy az egyháztan mint önálló dogmatikai tárgyalási pont, az egyház-
ról alkotott, kezdettől megjelenő vélemények ellenére, egészen a 14. szá-
zadig nem szerepelt, és akkor sem terjedt el meghatározó módon. A re-
formáció  16.  századi  képviselői  emiatt  nem rendelkezhettek  öröklött
módon az egyház létét  és lényegét kifejező teológiai  szakszókinccsel,
amit  felfogásuknak  megfelelően,  terminológiai  pontossággal  használ-
hattak volna fel. Ugyanakkor a reformáció oldalán álló teológusok egy-
háztani tisztázásának erőfeszítései a katolikus teológia berkeiben is hoz-
zájárultak  az  egyháztani  különbségek  kidolgozásának  részletező
folyamatához és így ahhoz is, hogy az ekkleziológia a felekezetek kö-
zötti viták egyik fő területének számítson. A kérdés jelentőségének el-
mélyülését jelzi,  hogy az egyháztan kérdése sem az első evangélikus
dogmatikában,  Melanchthon  1521-es  Loci  communes-ében,  sem Kálvin
Institutio  religionis  Christianae 1536-os  első  kiadásában  nem  szerepel,
azonban már önálló helyet foglal el  De ecclesia fejezetcímen Melancht-
hon második kiadásban 1535-ben kiadott művében, és az Institutio húsz
évvel később megjelenő negyedik kötetében, De vera ecclesia fejezetcím-
mel.

Pannenberg az ekkleziológia dogmatikákban elfoglalt helyének teo-
lógiatörténeti kialakulásában azt a szempontot helyezi előtérbe, hogy az
egyház az egyes íróknál a Krisztussal kapcsolatban levő egyének közös-
ségét, „társulását” jelenti-e, vagy az egyes emberek egyházhoz tartozá-
sában megvalósuló közös  részesedést  Krisztusban.209 Kimutatja,  hogy
mind a protestáns, mind a katolikus felfogás, néhány kivételtől eltekint-
ve, egészen a 19-20. századig az egyes ember Krisztussal való kapcsola-
tát jellemző módon a krisztológia és az ezt követő szóteriológia kérdése-
ihez kapcsolta, így az egyház mint önálló téma a dogmatikák későbbi

208 UŐ, Systematische Theologie, Bd. 1–3., 3. kötet, Göttingen 1993.
209 Uo. 33.



138 Béres Tamás

fejezeteibe került. Ezzel nem adott helyet annak a szemléletnek, hogy az
egyes ember számára közvetített üdvösség feltétlenül Krisztus egyházá-
nak keretein belül, annak hathatós közreműködése által történjék. F. D.
E. Schleiermacher ezzel szemben, felismerve bizonyos különbséget a két
felfogás  között,  1830-ban protestáns  szemléletnek  nevezi  azt,  amikor
„az egyes ember egyházzal való kapcsolatát a Krisztussal való kapcso-
lattól teszik függővé”, és katolikus szemléletnek, amikor mindez fordít-
va történik.210 Több 17.  századi példa is mutatja  ugyanakkor,  hogy a
protestáns orthodoxia érzékenyen kezelte az egyház szerepét a keresz-
tény ember Krisztussal való kapcsolatában. Ennek egy másik szempont-
ból is érdekes és fontos példája a lutheri orthodoxia képviselőjeként Ab-
raham Calov dogmatikája, akinek szemlélete azonban nem terjedt el. Az
egyháztant ő Krisztus misztikus testére való utalással helyezi el a krisz-
tológia után, ehhez kapcsolja az üdvösség eszközeit, és csak ezután be-
szél az egyes ember számára közölt üdvösségről.211

Az egyház mint a hívők közössége és Krisztus teste fejezetében Pannen-
berg a congregatio szóból, a reformátori egyházfogalom kifejezéséből ki-
indulva részletezi a Krisztus jótéteményeiből való részesedés egyéni és
közösségi  vonatkozásait.212 Luther  ismeretei  szerint  már  korábban  is
széles körben ismert volt az a nézet, hogy az  Apostoli Hitvallásban az
egyházra vonatkozó részt követő „szentek közössége” (sanctorum com-
munio) kifejezés később hozzáfűzött magyarázat. Ezért az evangélikus
egyház hitvallási irataiban a communio szó helyett a szintén az ecclesia-t
jelentő congregatio kifejezés kerül elő azzal a szándékkal, hogy az egyhá-
zat „az igazán hívők és szentek egyházának” mondják (congregatio sanc-
torum et vere credentium), és ezzel megóvják a partikularitás téves értel-
mezésétől. A hívők gyülekezete (congregatio,  Versammlung) önmagában
könnyen félreérthető.  A félreértés oka az lehet,  hogy egyház alatt  az
egyes  keresztények  szabad  társulását  vagy  összejövetelét  értjük.  Az
egyház lényegét és felépülésének elvét egyként érintő kérdés, hogy az
egyenként, már adott módon, előre Krisztussal kapcsolatban levő embe-
rek alkotják-e az egyházat, vagy az egyházon keresztül lesz kapcsolatuk

210 Uo. 36.
211 Uo.
212 Uo. 117–128.



Mit jelent teológiát művelni ökumenikus nyitottsággal? 139

Krisztussal. Pannenberg, az  Ágostai Hitvallás 7-ik cikkét idézve és egy-
ben a congregatio kifejezés félreérthető jelentését magyarázva, az egyhá-
zat nem a hívő egyének tetszés szerinti társulásának tartja, hanem azt a
közösséget érti alatta, amelyben az evangéliumot tisztán tanítják (pure)
és a szentségeket rendelésüknek megfelelően (recte) szolgáltatják ki.

A keresztény emberek közti kapcsolatot ennek értelmében az evan-
gélium tanítása és a szentségek alapozzák meg és közvetítik. Az egyház
egységéhez nem szükséges pl. a közös vezetésben, vagy minden rítus-
ban és szokásban való egyetértés. Szükséges lehet viszont az egyházi
szolgálatban, a ministerium verbi-ben való egyetértés, amelyhez az evan-
gélium tanítása és a szentségek kiszolgáltatása szorosan fűződik. Ebből
a meghatározásból következik, hogy nem minden helyi gyülekezet tag-
ja önmagától az egyháznak. Egyházról csak ott beszélhetünk, ahol en-
nek a gyülekezetnek a tagjai az evangélium tiszta tanításának hirdetése
és a Krisztus rendelése szerint kiszolgáltatott szentségek által gyűltek
össze. Ebben az esetben azonban a helyi gyülekezet istentiszteletében
megjelenik  az  egyház  egyetemessége,  annak  apostoli  alapvetésével,
azaz az ókori kereszténység vértanúinak és szentjeinek közösségében.
Az apostolok által hirdetett evangélium tiszta tanítása és az eredetében
a szereztetéséhez hű szentség-kiszolgáltatás egyaránt eredményezi az
egyház  örökkévaló  egységét  és  a  helyi  hívők közösségének egységét
Krisztus egyházával.213

Pannenberg ezen a ponton a  communio sanctorum értelmezésének a
korai keleti kereszténységben meglévő rétegéhez fordul. A hívők közös-
ségének Ige és szentség által való kapcsolata a communio sanctorum sze-
mélyes valóságát összeköti a „szent”-ből való részesedés szentségi je-
lentésével.  Ez  egyben  a  hívők  számára  az  Igében  és  szentségben
jelenlevő Jézus Krisztusból való részesedést is jelenti, akik ezzel Krisz-
tus testének közösségében vannak. Ezzel jön létre az egyház számára
meghatározó jelentőségű kapcsolat az egyes hívő és az igéjében és a
szentségben jelen levő Úr között, és közösségük mindenekelőtt az úrva-
csorában válik valóságossá. Pannenberg itt Krisztus úrvacsorai valósá-
gos jelenlétével, a reálpresentiával magyarázza az egyházi közösséget is
meghatározó jelentőségű Krisztus testi valóságát. Hozzáteszi, hogy nem

213 Uo. 120.



140 Béres Tamás

csupán egy metaforáról van szó és nem is csak az egyház lényegéről
szóló egyik bibliai képről. Sokkal inkább realizmusnak nevezhető az a
felfogás, melyben az egyház Krisztus testeként fejeződik ki és hoz létre
feloldhatatlan kapcsolatot  a hívő és  Jézus Krisztus között,  az egyház
tagjai között, és még szélesebb értelemben Isten népének körében. Ám
hozzáteszi azt is, hogy Ratzinger szerint csak abban az esetben beszél-
hetünk az egyházról Krisztus testeként, ha egyben különleges értelem-
ben Isten népeként is szólunk róla. Az egyház csak azzal válhat a hívők
közösségévé, ha minden egyes tagja részesedik ugyanannak az Úrnak
jelenlétében. Az egyházfogalom számára abban áll az úrvacsora ünnep-
lésének jelentősége – ami az egyház történetében mindig újra előtérbe is
kerül –, hogy a hívők közösségének alapja az úrvacsorából való részesü-
lés  szentségi  jelképének megjelenése.  Az egyes hívő Krisztussal  való
kapcsolatát mint a Krisztus testéből és véréből való részesedést mégsem
az úrvacsora alapozza meg, hanem az evangéliumban való hit és meg-
határozó módon a Jézussal való kapcsolat a hitvallás és a keresztség út-
ján. A hívők Jézussal és egymással való belső kapcsolata sehol máshol
nem fejeződik ki oly mértékben, mint az úrvacsoravételben.

Pannenberg felhívja a figyelmet arra, hogy az egyházra alkalmazott
reformátori communio kifejezés értelmében Krisztuson mint főn keresz-
tül valósul meg a hívők egysége és a tagok közti szeretet abban az érte -
lemben, ahogy a patrisztikus hagyományban és az Újszövetségben is
szerepel (1Kor 10,16; Ef 4,15). Az egyes helyi gyülekezetek ezért, ahol az
úrvacsorával élnek, nem egyes, elszigetelt közösségek, hanem minden
helyi istentiszteleti alkalmon, ahol maga Jézus jelen van, ott a keresz-
tény közösség teljességében jelen van. És előbb itt idézi antiochiai Igna-
tiust: Mert ahol Jézus van, ott van az egész egyetemes egyház. Majd a
katolikus egyház és a Lutheránus Világszövetség közös bizottságának
1985-ös, Az előttünk álló egység című dokumentumában született mon-
datot: „Így az egyház egy közösség (communio), amely helyi egyházak
hálózatából áll.”214 Vagyis az egyház elsősorban nem egy egyetemes in-
tézmény  központi  irányítással,  hanem  az  egyetlen  egyház  realitása,
amely az ige és a szentség körül gyülekező helyi közösségekben nyilvá-
nul meg, melyek egymással szintén közösségben vannak.

214 Uo. 121.



Mit jelent teológiát művelni ökumenikus nyitottsággal? 141

Különleges színt ad Pannenberg ekkleziológiájának az egyház misz-
tikus voltának kérdése. Protestáns szerzőtől szokatlan módon ugyanis
nagy jelentőséget tulajdonít ennek. Karl Rahnerhez hasonlóan kiemel-
ten fontos szempontként kezeli az egyház történelmiségét és társadal-
miságát, az eredettel való kapcsolat folytonosságát és a kereszténység
alapvető lényegének megőrzését.215 Ez már bevezető fejezetéből világos-
sá válik azzal, hogy összefüggéseiben vizsgálja meg az egyház kapcso-
latát Isten országának fogalmával és politikai-társadalmi kapcsolódásai-
val.  Mindenekelőtt  a  páli  egyházképet  használja  fel  ahhoz,  hogy
tisztázza az egyház önmaga eredetével való kapcsolatának folytonossá-
gát,  amit  az  „üdvösség  misztériuma”  kifejezés  hatályán  belül  tekint
át.216 A II. Vatikáni Zsinat állásfoglalásának értelmében fogja fel az egy-
házat „Isten uralmának szentségi jeleként” ahogy erre a Lumen Gentium
kezdetű dogmatikus konstitúció már előszavában utal azzal, hogy „az
Egyház Krisztusban mintegy szentsége, azaz jele és eszköze az Istennel
való bensőséges egyesülésnek és az egész emberi nem egységének”. 217

Az egyház Krisztussal való, idézetben szereplő elszakíthatatlan kapcso-
latának abban a pillanatban nagy jelentőség van, amikor e kapcsolat ki-
fejezése nélkül hangzana el az egyházról önmagában az a megállapítás,
hogy az az „egység szentsége”. Az egyház akkor és annyiban lehet az
egység szentsége, ha lényegi és történelmi alapként figyelembe vesszük
a mögötte álló újszövetségi forrásokat, ahogy ez az  Ef 3,4 és a  Kol 2,2
szövegében szerepel. Mindkét helyen a pogányok, zsidók és kereszté-
nyek kapcsolata Krisztus titkával függ össze. Az első hely szerint Pál
úgy ismerte meg Krisztus titkát, aminek tartalmaként a pogányok és ke-
resztények összetartoznak: a keresztényekkel együtt örököstársak, ve-
lük egy test és az ígéretben is részesülnek. A második esetben minden
nép számára érvényes végső lehetőségként tárja fel Pál Isten titkának,
Krisztusnak megismerését. Mindkét esetben a  müsztérion és a szentség
Krisztustól elszakíthatatlanul jelenti az egység közösségét. A Zsinat ki-
fejezésével élve ennek értelmében szükséges megkülönböztetni az egy-

215 KARL RAHNER,  A hit alapjai.  Bevezetés  a kereszténység fogalmába (ford.  ENDREFFY

ZOLTÁN), Budapest 1983, 364–393. 
216 W. PANNENBERG, Systematische Theologie, 51.
217 LG, 1 



142 Béres Tamás

házat mint Isten népe Krisztusban megvalósuló közösségének szentségi
jelét az egyháztól  mint Krisztus testétől,  akiben az egyének és népek
összetartozása az ő testének titkában adott. Krisztus és az ő egyházának
mint az üdvösség titkának összetartozása ezért kifejezhető a Fiú és a
Szentlélek  közösségének  üdvözítő  munkájaként  is.  Itt  lesz  világossá,
hogy az egyház mint Krisztus teste a Fiú Szentlélek általi tanúsága és
munkája  szerinti  test,  amelynek így egyszerre  politikai-társadalmi  és
pneumatikus vonatkozása van. Jézus Krisztus testeként az egyház Isten
üdvösségre vezető titka, amit J. Moltmann kifejezésével „Isten országá-
nak szentségeként” is kifejezhetünk.218

4.
Munkásságát tekintve Pannenberg életét mélyen meghatározta az a tör-
ténelmi kereszténységre jellemző felfogás, hogy a keresztény hit nem
alapulhat kizárólag az egyes ember személyes hitvallásán, ezzel szem-
ben az egyház ismertetőjegyeinek, a  notae ecclesiae tudatos elfogadása
folyamatos elméleti és spirituális erőfeszítést vár el minden keresztény
embertől. A müncheni Ludwig-Maximilians-Universität újonnan alapí-
tott evangélikus teológiai fakultás katedrájának átvétele után két évvel
már ökumenikus szemináriumot tartott. Ezzel egyik első, élete végéig
meghatározó szereplője lett a nemzetközi ökumenikus teológiai tudo-
mányos életnek. 1969-es szemináriumának témája már az egyházi hiva-
talról szóló tanítás katolikus és evangélikus értelmezése volt. Pannen-
berg evangélikus dogmatikai gondolkodásáról nem lehet az ökumené
kontextusán kívül beszélni.

218 W. PANNENBERG, Systematische Theologie, Bd. 3, 55.



KODÁCSY TAMÁS

Ökumené az általános/egyetemes papság 
elvében

Az általános/egyetemes papság elve219 egyszerűen megfogalmazva any-
nyit tesz, hogy „minden hívő pap”. Gánóczy Sándor tanulmányában220

hangsúlyozza, hogy ebben az elvben végre egyetértés látszik a római
katolikus és protestáns egyházak között. Összefoglalva az alábbi megál-
lapításokat teszi az elvre vonatkozóan:

1. az egyetemes papság az 1Pt 2,9 alapján minden megkeresztelt hívő-
re vonatkozik;

2.  funkciója  nem az eucharisztia  kiszolgáltatásában,  hanem a meg-
szentelt, imádságos életben áll;

3. lényegét Krisztus főpapi tisztéből veszi;
4. összekapcsolódik a megkülönböztetett szolgálati papsággal, és köl-

csönösen egymásra vannak utalva.

Gánóczy Sándor a katolikus egyház nyitásában látja a közeledést, össze
is kapcsolja ezt az eredményt a „Wir sind die Kirche!” (Mi vagyunk az egy-
ház!) jelmondattal, amely egy 1995-ben Németországból és Ausztriából
indult nemzetközi katolikus mozgalom neve.221 Ebben a közösség úgy
látja az igazi katolikus egyházat, amelyben a papok és a laikusok között

219 Az elvet a római katolikus terminológiában általános papság elvének, a protes-
táns terminológiában egyetemes papság elvének nevezzük.

220 GÁNÓCZY SÁNDOR, Mit köszönhetek mint katolikus teológus Wolfhart Pannenbergnek? ,
Kézirat 2017.

221 http://www.wir-sind-kirche.de



144 Kodácsy Tamás

nincs szakadék, és az egyház nem szűkül csak a klerikusok csoportjára.
Ez köszön vissza Ferenc pápa 2014-es reformáció ünnepe előtti beszédé-
ben is: „Mondd meg, ki az egyház? »A papok, a püspökök, a pápa…«
Nem, az  egyház mi  vagyunk,  mindnyájan!  Mi,  mindnyájan!  Minden
megkeresztelt az egyházat alkotja, Jézus egyházát.”222

Tehát az egyetemes papság elvének mind a protestáns, mind a római
katolikus egyházban helye van, de vajon ugyanazt értjük-e rajta? Wolf-
hart Pannenberg az ökumené jeles úttörője egyenesen így fogalmaz:

„Nincs különbség a római katolikus és a reformátori szemlélet kö-
zött abban, ami az egyházi hivatalt vagy szolgálatot és az egyete-
mes papságot illeti.”223

Valóban elértük  azt  a  pontot,  ahol  az  egyetemes  papság kérdésében
nincs különbség a katolikus és protestáns szemlélet között? Miben köze-
ledtek egymáshoz az álláspontok, és mi az, ami mégis különbségként
megmaradt? 

Minden hívő pap, de minden pap hívő?

Első megállapításunk az, hogy az egyháztagok és a papság inklúziójá-
ban meghatározó különbség van abban, hogy

1. az egyház közösségébe beletartoznak-e azok is, akik nem papok, és
aközött, hogy

2. a papi közösségbe beletartoznak-e az egyház tagjai.

Ugyan mindkét tétel a klerikus és laikus viszonyát tárgyalja, de teljesen
más  szempontból.  Az  első  megközelítés  római  katolikus,  a  második
protestáns, és ennek nyomán valóban, de ez még nem jelenti feltétlenül
azt, hogy az egyháztagok és a papság kölcsönös inklúziójáról beszélhe-

222 FERENC PÁPA, Az egyház mi vagyunk, mindnyájan, in Magyar Kurír, 2014. október 29.
http://www.magyarkurir.hu/hirek/ferenc-papa-az-egyhaz-mi-vagyunk-mindnyajan.

223 WOLFHART PANNENBERG, Systematic Theology Vol. 3., (ford. GEOFFREY BROMILEY),
T&T Clark, Edinburgh 1991, 374.



Ökumené az általános/egyetemes papság elvében 145

tünk. Úgy tűnik, hogy amíg a protestánsok a laikust akarják felemelni a
klerikushoz, addig a római katolikusok arra törekszenek, hogy a klérus
kiemelkedését hozzák lejjebb a laikus hívőkhöz. 

Wolfhart Pannenberg a katolikus–protestáns közeledés alátámasztá-
sára  a  II.  Vatikáni  Zsinat  Lumen gentium konstitúcióját  hozza  alapul,
amelyben nagy lépésként valóban helyet kapott az általános papság:

„A hívők közös papsága és a szolgálati, azaz hierarchikus papság –
jóllehet nemcsak fokozatilag, hanem lényegileg különböznek egy-
mástól – egymásra vannak rendelve; mert mindegyik a maga sajá-
tos módján Krisztus egy papságából részesedik.” (LG 10)

A zsinati  dokumentum  különbséget  tesz  a  szolgálati  és  az  általános
papság között, bár mindkettő Krisztus papságából részesedik, ugyanak-
kor közöttük fokozati és lényegi különbséget definiál. Wolfhart Pannen-
berg a szolgálati papságot külső papságnak, az általános papságot belső
papságnak nevezi.224 A két papság közötti különbség funkcionálisan is
megjelenik az egyházi életben való részvétel és az eucharisztiával kap-
csolatban, ahogyan az alábbi ábra mutatja.

„Az egyetemes papság elvét késői elismeréssel jóváhagyta a II. Vatikáni
Zsinat, mint a római katolikus tanítás egyik alkotóelemét. Ez egy azon
gondolatok közül, amelyet a reformációból fogadott el a zsinat, különö-
sen úgy, hogy kezdeti elutasítást kapott a szolgálati papságnak, mint

224 Uo. 375.



146 Kodácsy Tamás

papság szentségi formájának (sacerdotium sacramentale) a megkülönböz-
tetése az általános papságtól. Bár az utóbbi is szentségen alapul, még-
hozzá a keresztségen, ahogyan már Luther is hangsúlyozta.”225 Wolf-
hart Pannenberg ehhez hozzáteszi, hogy bár a II. Vatikáni Zsinat nem
ment el a lutheri tételig, miszerint a hívők Istenhez és az evangélium-
hoz való viszonya független a szolgálati  papságtól,  valamint a hívők
kritikával élhetnek a hivatalos papsággal szemben, ugyanakkor azzal,
hogy kölcsönösen egymásra vannak utalva, helye van a hívők észrevé-
teleinek a papság szolgálatával kapcsolatban is.226 Bár van különbség a
szolgálati és általános papság között, az a spirituális különbség, amely-
ben a felszentelt pap az üdvösség szempontjából Isten előtt állva előny-
ben lenne a laikus hívővel szemben, nem áll fenn a római katolikus egy-
házban.  Így  jogos  az  a  megállapítása,  hogy a  lutheri  kritika  ebből  a
szempontból valóban okafogyottá vált.227 „A római katolikus egyház ta-
nítása szerint a papszenteléskor kapott kegyelem mint hivatali kegye-
lem a hivatal viselőjének felhatalmazására és szolgálatára vonatkozik.
Ám nem emeli fel ezt az egyént mint olyan személyt, aki Jézus Krisztus-
sal való kapcsolatában feljebb áll mint a többi keresztyén.”228

Az egyetemes papság reformátori szószólójának, Luthernek a kifogá-
sa a papi hivatással, illetve szerzetességgel kapcsolatban elsősorban an-
nak kitüntetett spirituális státuszából fakadt. A papi hivatásnak azt az
elemét  kritizálta  Luther,  hogy  maga  a  hivatás  bármilyen  üdvszerző
előnyt, vagy Isten előtt nyereséget jelenthet a pap számára. Miért lehet-
ne biztosabb valaki az üdvösségében azért, mert pap és nem utcaseprő?
Nyilvánvaló,  hogy  ez  a  megközelítés  Luther  számára  egzisztenciális
kérdés volt, szerzetesi életéből és istenkereséséből fakadt, amelyből a re-
formáció  egyik  alapvető  tételéig,  a  csak  kegyelemből,  csak  hit  általi
megigazuláshoz érkezett el. „Azért senkinek sem tanácslom, sőt min-
denkit óva intek attól, hogy valamely rendbe, avagy papi hivatalba lép-
jen, hacsak tisztában nincs aziránt, hogy a lelkészek vagy papok csele-
kedetei,  bármily szentek és nagyok legyenek is különben, Isten színe

225 Uo. 127.
226 Uo. 128.
227 Uo. 374.
228 Uo. 375.



Ökumené az általános/egyetemes papság elvében 147

előtt  éppenséggel  nem  különböznek  egy  mezőn  dolgozó  földmíves
vagy egy háztartást vezető asszony cselekedeteitől; hanem hogy Isten
mindent  a  hit  szerint  mérlegel.”229 Az  utolsó  tagmondatból  látható,
hogy a lutheri tételnek szótérológiai alapja van. Az isteni kegyelem nem
cselekedetből, érdemből és munkából nyerhető, így a foglalkozások kö-
zött  sincs  különbség Isten előtt.  Az egyházi  szolgálat,  a  szerzetesség
nem  visz  közelebb  Isten  országához,  tehát  ezt  a  privilégiumot  mint
üdvszerző elhívást megszünteti. Ezzel összhangban az elsősorban szer-
zetesekre korlátozódott elhívást (vocatio) kiterjesztette minden hívőre, és
megfogalmazta a vocatio generalis-t, az általános elhívást, amelynek en-
gedve a megkeresztelt, hívő ember a világban betöltheti feladatát, kül-
detését, amely nem csak azokra korlátozódik, akiket papnak hívott el Is-
ten.

Bibliafordításában az 1Kor 7,20 (ἕκαστος ἐν τῇ κλήσει ᾗ ἐκλήθη, ἐν
ταύτῃ μενέτω) során a vonatkozó névmás fordításánál tudatosan távo-
lodik el a Vulgata hagyományától:

1.  Mindenki  maradjon  meg abban  az  elhívásban,  amelybe elhívatott.
(Azaz Isten kitüntető elhívásában.) „Unusquisque in qua vocatione vo-
catus est, in ea permaneat.” [Vulgata]

2.  Mindenki  maradjon meg abban  a  hivatásban,  amelyben elhívatott.
(Azaz világi állapotában, hivatásában.)  „Ein jeglicher bleibe in dem
Beruf, darin er berufen ist.” [Luther]

Luther fordítása provokatív, mert máshol a κλῆσις kifejezést, amennyi-
ben az Isten elhívására vonatkozik Berufung-nak fordítja (pl. 1Kor 1,26),
és a Beruf inkább a foglalkozásra, cselekvésre, munkára (ἔργον) vonat-
kozik (pl. Sir 11,20). Ezzel a vocatio teljes kinyitása volt a célja Keresztelő
János tanításának értelmében, ahol az Isten országának eljövetele nem
csak  a  civilizációtól  távoli  helyen,  Jeruzsálemen kívül,  a  Holt-tenger
melletti qumráni közösségben várható. Különösen Keresztelő Jánosnál,
a prófétánál fontos ezt látni, akinek magatartásában elvonuló esszénusi
jellemzőket láthatunk (pusztai, aszkéta életmód), ugyanakkor a mit te-

229 LUTHER MÁRTON,  Az egyház babiloni fogságáról szóló könyvecske, in Luther Márton
egyházreformáló iratai II. kötet. (ford. MASZNYIK ENDRE), Pozsony 1905, 190.



148 Kodácsy Tamás

gyünk kérdésre  sem a  katonát,  sem a  vámszedőt  nem marasztalja  a
pusztában és nem buzdítja  feladatának, hivatásának elhagyására,  ha-
nem annak becsületes és tisztességes végzésére hív fel (Lk 3,10sköv.).

Azt mondja Luther, hogy „az egyháziak és világiak között valójában
semmi más különbség nincs, mint ami a hivatallal vagy foglalkozással
jár, nincs hát rendi különbség közöttük, mert ők mindnyájan lelki rend,
igazi papok, püspökök és pápák, csak nem egy és ugyanaz a foglalkozá-
suk.”230 Mindenki,  aki  részesült  a  keresztség  szentségében,  részesül
Krisztus papságában is, amely azt jelenti, hogy imádkozhatnak és köz-
benjárhatnak másokért, hirdethetik az evangéliumot másoknak, és éle-
tüket felajánlhatják Isten szolgálatában.231

Az  Újszövetség értelmében Jézus mint Krisztus (Felkent) hordozója,
mindhárom  ószövetségi  felkent  tisztnek,  így  Ő  aki  a  Próféta  (5Móz
18,15;  ApCsel 3,22), a Pap (Zsolt 110,4;  Zsid 7,2), és Király (Zsolt 2,6;  Lk
1,33k; Mt 28,18), és akinek tisztségeiben és felkenetésében mi mint tagjai
is részesülünk. Ahogyan próféta, úgy király sem lesz akárkiből, mind a
prófétákat, mind a királyokat elhívja vagy kiválasztja Isten, sőt a prófé-
tai elhívástörténetek meghatározóak a prófétai küldetést illetően. Ám a
papi tisztségbe való belépés egy magától értetődő folyamat, nincs külön
elhívás-történet, még Áront is teljes természetességgel fia, Eleázár köve-
ti a főpapi tisztségben (5Móz 10,6). Ez egyben válasz is arra a protestáns
belső hiányérzetre és annak betöltésére azon egyháztagok részéről, akik
külön Isten elhívó szavára várnak az egyetemes papságban való szerep-
vállalásra,  amelyet  legtöbbször  a  szóbeli  bizonyságtétellel,  vagy akár
igehirdetéssel azonosítanak. A keresztség által mindenki pap, része az
egyetemes papságnak, amelyhez nem kell külön égi szózatra várnunk,
mert ez tanúságtevő keresztyén létünkhöz tartozik „Luther nem azt ja-
vasolja, hogy mindenki hirdesse az igét, tartson templomi istentisztele-
tet, hanem mindenki a maga mesterségével járó hivatalának és foglalko-
zásának tegyen eleget és így végez papi, püspöki szolgálatot, és teljesíti

230 LUTHER MÁRTON,  A német nemzet keresztyén nemességéhez, in Luther Márton egy-
házreformáló iratai II. kötet (ford. MASZNYIK ENDRE), Pozsony 1905, 29.

231 WOLFHART PANNENBERG, Systematic Theology  Vol. 3. (ford. GEOFFREY BROMILEY),
T&T Clark, Edinburgh 1991, 375.



Ökumené az általános/egyetemes papság elvében 149

Istentől kapott kötelességét.”232 Ez a másik oldalról azt is jelenti, hogy
nem csak a laikusnak, hanem a felszentelt papnak és lelkésznek is úgy
kell eleget tenni a kötelességének, hogy azt a lehető legjobban végezze.
A papi  tisztség legáltalánosabban véve közbenjárás és  – kortárs  szó-
használattal élve – minőségbiztosítás, a munka lehető legjobb végzése
nem az üdvösségért, hanem hálából.

1Pt 2,9 – Kiv/2Móz 19,6
Az egyetemes papság bibliai alapja az 1Pt 2,9, ahol a hívőkre úgy mutat
a  Szentírás  mint  „királyi  papságra”.  Az  újszövetségi  szöveg  viszont
sokkal korábbi kifejezésből merít, a  2Móz 19,6-ból, ami azért lényeges,
mert annak értelmezése nem egyértelmű, és éppen az egyetemes papi
tiszt kiemeléséhez vagy éppen általánosításához járulhat a héber kifeje-
zés. A király és a pap összekapcsolásával találkozunk itt: .ממלכת כהנים 
Noha mindkét szónak külön-külön számos előfordulása van a  Szent-
írásban, összekapcsolásuk szokatlan és nyelvtanilag is több értelmezésre
ad lehetőséget,233 ahogyan a korai fordítások is jelzik. A Septuagintában
„királyi papság”, a  Vulgatában „papi királyság”, a szír  Pesittában „ki-
rályság és papság”, a  Targumban „királyok és papok” szerepel. A szö-
veg értelmezési spektruma ennél még szélesebb, amely magába foglalja
a papság, papi tiszt helyét is az egyetemes papság tükrében.

Beer szerint234 ez egy status constructus, ahol Izrael „királyi papság”,
akiket Isten kiválasztott mint egy elitet, így a kiemelés miatt nem lehet
alapja  az egyetemes papságnak.  Scott  értelmezésében235 a  királyság a
hangsúlyos: „kiválasztott királyság mint papság”, amely összhangban
van Galling Erwählungstraditionen tételével,236 itt Izrael a népek közül el-

232 REUSS ANDRÁS, In memoriam Andorka Rudolf – Az egyetemes papság lutheri értelme-
zéséhez, in Lelkipásztor, Luther Kiadó, Budapest 1997, 422–423, 423.

233 JO BAILEY WELLS, God's Holy People: A Theme in Biblical Theology, Sheffield Acade-
mic Press, 2000, 50–51. 

234 GEORG BEER, Exodus, Mohr, Tübingen 1939, 97.
235 ROBERT BALGARINE YOUNG SCOTT, A Kingdom of Priest (Exodus 19.6), in Old Testa-

ment Studies 8, Brill, Leiden 1950, 213–219.
236 KURT GALLING, Die Erwählungstraditionen Israels, in Beihefte zur Zeitschrift für die

alttestamentliche Wissenschaft, Vol. 18., Töpelmann, Giessen 1928.



150 Kodácsy Tamás

különített királyság,  akik Istent imádják.  Bauer,237 más teológusokhoz
hasonlóan status absolutus-ban a Vulgata hagyományhoz igazodva „papi
királyság”-nak érti,  ahol  a királyság Isten királyságának kiterjesztése,
így a papi jelző a szentséget jelenti. Moran238 a „papok királyságát” érti
alatta, akik a királyság előtti időszakban a népet Isten tiszteletére veze-
tik. Wildberger egyszerűen méltóságjelzőnek tekinti a „papi”-t,239 aho-
gyan 2Sám 8,18 („Dávid fiai is papok voltak”) és 1Kir 4,5 („Zábúd pap”)
helyeken is megjelenik. Davies240 Izrael történetében központi versnek
tekinti a szöveget, méltóságjelzőnek érti, és összeköti, az ároni papság
kontextusában értelmezi (2Móz 24,3–8).

Az egyetemes papság elvére fókuszálva a fenti olvasatok is differen-
ciálódnak abban a tekintetben, hogy egy kiemelt, kiválasztott közössé-
get értenek (királyi) papság alatt, vagy a királyi méltóságjelző, illetve ki-
rályság  (birodalom)  kiterjesztését  látják  a  papi  tisztben.  A kitüntetés
mértékében a magyar fordítások is különböznek, ahol a Károli  (status
constructus értelemben) a legáltalánosabban egyetemes, a katolikus for-
dítások pedig a status absolutus vonalán a királyságra fókuszálnak.

(KNB): „És ti lesztek az én papi királyságom és szent népem.”
(SZIT): „Papi királyságom és szent népem lesztek.”
(KÁR): „És lesztek ti nékem papok birodalma és szent nép.”
(RÚF): „Papok királysága és szent népem lesztek.”

A katolikus fordítások jelzőként értik a papit, míg a protestáns fordítá-
sok konkrét papságként. Ezen belül a Károli fordítás a ממלכת kifejezést
kevésbé emelkedetten, birodalomnak fordítja a királyság helyett, amely
inkább a papság általánosításához, egyetemességéhez járul.

237 JOHANNES BAUER, Könige  und  Priester,  ein  heiliges  Volk (Ex  19,6),  in  Biblische
Zeitschrift (1958) Vol. Neue Folge 2., Ferdinand Schöningh, Paderborn 1958, 283–286.

238 WILLIAM MORAN, A Kingdom of Priests, in  The Bible in Current Catholic Thought
(szerk. JOHN MCKENZIE), Herder and Herder, New York 1962, 11–20.

239 HANS WILDBERGER, Jahwes Eigentumsvolk, Zwingli Verlag, Zürich 1960, 80–95.
240 JOHN DAVIES, A Royal Priesthood: Literary and Intertextual Perspectives on an Image

of Israel in Exodus 19.6, T&T Clark, London 2004, 189–194.



Ökumené az általános/egyetemes papság elvében 151

Papság és apostoli hagyomány

Az egyetemes papság kiterjesztésével egybevágóan az ökumenikus pár-
beszéd  legfontosabb  kérdése  a  papszentelés,  az  apostoli  hagyomány
folytonossága. Az apostoli hagyomány (püspöki) folytonosságának ka-
tolikus felismerése az anglikán és metodista egyházban jelentős,241 hi-
szen így, ha korlátozott mértékben is, vannak olyan protestáns egyhá-
zak, amelyek római katolikus szemüvegen keresztül is megőrizték ezt a
folytonosságot. Ebből kiindulva Wolfhart Pannenberg közvetve érvel az
evangélikus apostoli folytonosság mellett is, hiszen a Porvoo-i Nyilatko-
zatban (1992) a skandináv és balti evangélikus egyházak és az anglikán
egyház kölcsönösen felismerik az apostoli egységet és folytonosságot.242

Kérdés,  hogy azok a protestáns,  kálvini-presbiteri gyökerű egyházak,
amelyek a püspöki apostoli utódlást nem vallják, milyen módon kap-
csolódhatnak ehhez?

A  katolikus  William  Thompson-Uberuaga  arra  hívja  fel  a  figyel-
met,243 hogy az egyháztörténelemben voltak olyan idők, amikor az egy-
ház egységét rendkívüli módon őrizte meg a Szentlélek, és fel is teszi a
kérdést, hogy vajon a római katolikus egyház kész-e a reformáció áthi-
dalhatatlan törését a Szentlélek rendkívüli munkájával megőrizni? Erre
a kérdésre elsősorban a római katolikus egyháznak kell válaszolni. Ne-
künk, protestánsoknak viszont nem szabad lemondani a folytonosság
kérdéséről,  amelyben nem biztos,  hogy azt az irányt kell  követnünk,
amely a püspöki vonal közvetett kapcsolatával egyesítene minket, még
akkor sem, ha történetesen a magyar református egyházban szervezeti
és történelmi okokból van püspöki tiszt. 

De ha nem a püspöki folytonosság, akkor van-e olyan más látható
kötelék, amely összekapcsol minket elődeinkkel, egészen az apostoli ko-

241 WILLIAM THOMPSON-UBERUAGA, Continuity amidst Disruption: The Spirit and Apos-
tolic Succession at the Reformation, Horizons 29/2 (2002), 290–298, 294.

242 WOLFHART PANNENBERG, Ecumenical  Tasks in  Relationship to the  Roman Catholic
Church, in Pro Ecclesia 5/2 (2006), 161–171. 

243 WILLIAM THOMPSON-UBERUAGA, Continuity amidst Disruption: The Spirit and Apos-
tolic Succession at the Reformation, in Horizons 29/2 (2002), 290–298, 294.



152 Kodácsy Tamás

rig? Igen, van, méghozzá a Limai Dokumentum VI. pontja244 meg is neve-
zi az apostoli hagyomány átadásának ezen elemeit: a tanítás folytonos-
sága a Szentlélek segítségül hívásával és a kézrátétellel.

A kézrátétel mint a szolgálatra és tanításra való felhatalmazás bibliai
motívuma (ApCsel 13,3;  1Tim 4,14;  5,22;  2Tim 1,6)  teljesen elfogadott
Kálvinnál is, ahogyan Gánóczy Sándor is rámutatott, szinte sákramen-
tumként (Inst. 3.4.13; 4.14.20) beszél róla, amit így a folytonosság konk-
rét jeleként érthetünk. A lelkészszentelés kézrátételében nem csak egy
megszokott aktusnak lehetünk a tanúi, hanem jele annak, hogy amit ta-
nultak és felismertek az elődök Isten kincseiből, azt átadták az utódok-
nak, s amiben örült és szenvedett az ősök közössége, abban részesül az
egyház következő nemzedéke is. Ebben az egzisztenciális beavatásban
akaratlanul is egy iskolába kerülünk, ahol egy teológiai gondolkodás
képviselői leszünk, mert tanultunk attól, aki tanult valakitől, és így az
evangélium átadása sora szerint, egészen Jézusig. Ez egy olyan szellemi
kötelék, ami sok esetben talán konkrétabb kötődés, mint egy fizikailag
rekonstruált hagyományozódó vonal. A lelkészszentelési kézrátételeket,
mint az iskolák lenyomatait vissza tudjuk-e vezetni a reformáció koráig,
és azon is túl? Ezzel egy sajátos, protestáns apostoli hagyománynak a
jellegét körvonalazhatjuk, amelyet van Ruler nyomán apostolica successio
doctrinae-nek nevezhetünk.245 Ennek részletes tárgyalása meghaladja e
tanulmány kereteit, és itt kölcsönös párbeszédre van szükségünk a to-
vábbi előre lépésben, de protestáns oldalról mindenképpen rá kell mu-
tatnunk  a  papi  tisztség  egzisztenciális  aspektusára,  amelyben a  papi
funkció határhelyzetben áll, függetlenül a hierarchiában betöltött szere-
pétől.

244 EGYHÁZAK VILÁGTANÁCSA HIT ÉS EGYHÁZALKOTMÁNY BIZOTTSÁGA, Keresztség, úrva-
csora,  egyházi  szolgálat  (Limai  dokumentum).  http://oikoumene.net/eng.global/eng.li-
ma82/eng.lima.4.6/index.html

245 ARNOLD A. VAN RULER, Evolution of Dogma, in D. J. CALLAHAN - H. OBERMANN &
D.J. O'HANLAN (szerk.), Christianity Divided, Sheed and Ward, New York 1961, 89–105.



Ökumené az általános/egyetemes papság elvében 153

Szent és profán között

Míg a római katolikus megközelítés a papi tisztséget alapvetően az Egy-
ház hierarchikus alkotmányához köti, a püspöki szolgálathoz viszonyít-
ja,246 addig protestáns szempontból sokkal inkább az elhíváshoz kötődik,
a belső és külső elhíváshoz (vocatio interna és  externa). Még az egyház-
szervezethez kapcsolódó külső elhívás is a személynek szóló vocatio. 

Franz Werfel, az örmény népirtás krónikása tudott úgy írni a végső-
kig kitartó örmény papról, Ter Hajgazunról, mint aki két lábbal áll  a
Musza Daghon, a Mózes hegyén, úgy, hogy a falu összes lakosa közül
mindenkinél hamarabb és élesebben látta az elkerülhetetlent, ugyanak-
kor hite végsőkig kitartott, Istenhez fohászkodó imája nem szűnt meg a
legkilátástalanabb  helyzetekben  sem.  Mintha  hegyeket  megmozgató
hite ugrasztotta volna el onnan a hegyet el a biztos vég elől, a tenger fe-
lé, ahonnan majd az utolsó pillanatban, hirtelen és váratlanul jön a meg-
menekülés, a francia Guichen páncélos cirkáló.

„A település közepén emelkedett az oltár. Az utolsó éjszakai őrjárat
idején, egy órával a hajnali szürkület előtt, amikor az elhalványuló
Tejút úgy keringett felette, mintha a világmindenség közepe és kö-
zéppontja lenne, Ter Hajgazun, ennek az oltárnak a papja, fejét a
nyitott misekönyvhöz szorítva sokszor ott térdelt a legfelső lépcső-
fokon. Ter Hajgazun tapasztalt, szkeptikus férfi volt. Éppen ezért
gyűjtötte olyan szenvedéllyel szívében az ima erejét. Ha már senki
sem hisz a menekvésben, legyen ő az egyetlen, az utolsó, akit áthat
az eljövendő csoda, az üdvözülés bizonyossága, és a haláltól való
megváltás hegyeket megmozgató hite. Ezért az adott körülmények
között  érthetetlen  paradoxonba  illő  hegyeket  megmozgató  hitért
küzdött Ter Hajgazun lelke magányos, szemérmes imájával.”247

A pap olyan ember, aki Isten és emberek előtt, a szent (fanum) és a pro-
fán (pro-fanum)  határán áll. Nem a profán határozza meg úgy, hogy a
hétköznapokból szakítja ki az ünnepet, hanem éppen fordítva, a szent-

246 PUSKÁS ATTILA, A papság teológiájának súlypontjai a II. Vatikáni Zsinat tanításában,
in Teológia 44/1–2, 91–108, 92.

247 FRANZ WERFEL, A Musza Dagh negyven napja, Partvonal, Budapest 2015.



154 Kodácsy Tamás

hez viszonyítva húzza meg a világ körét. A kóhén (pap) etimológiailag
magában hordozza a kún-t, az Isten előtti szilárd megállást, és ebben a
szilárd megállásban közbenjárt az alábbi módokon:248

1. Képviselte Istent a nép előtt, és a népet Isten előtt, amelyet a főpap
ruhája is szimbolizált (3Móz 16).

2. Imádkozik másokért és önmagáért, amelyben a közösségi életnek, a
környezetében megjelenő életnek egy szeletét feltétlen Istenre bízza.

3. Áldozatot mutatott be engesztelésképpen: a legszebbet, a hibátlant.

Ez a közbenjáró képviselet mindig másokért történt, az üdvtörténet vo-
nalán folyamatos kiterjesztéssel:

 az elsőszülött volt pap a családból;
 Lévi törzse Izrael 12 törzséből;
 Izrael a népekből;
 a keresztyének a világból.

Az egyetemes papságot ebben az összefüggésben a kiterjesztés folya-
matának újszövetségi lépéseként érthetjük, és mind a mai napig kihívá-
sok elé állít minket. Hogyan tudunk keresztyén közösségként, egyház-
ként papi tisztségben állnunk Isten előtt a világért? Valóban a lehető
legjobban végezzük feladatunkat? Imádkozunk-e azokért,  akiket ránk
bízott Isten? Feláldozzuk-e életünket Isten ügyéért? Tudjuk Isten orszá-
gát képviselni, miközben egy ország polgárai is vagyunk? Ezek mind az
egyetemes papság kortárs kritériumai.

A végidők egyetemes papsága

Végül  az  egyetemes  papság  első  megfogalmazójára,  Augusztinuszra
utalunk, akinek gondolatai azért relevánsak, mert előre tekintve, eszka-
tológiai távlatból beszél erről a kérdésről.

248 PHILIP JENSON, khn #3912, in New International Dictionary of Old Testament Theology
and Exegesis, Vol 2. (szerk. WILLEM VANGEMEREN), Paternoster Press, UK 1997, 600–605.



Ökumené az általános/egyetemes papság elvében 155

„»Az Isten és a Krisztus papjai lesznek, és vele fognak uralkodni
ezer esztendeig« (Jel 20,6) Nem csak a püspökök és presbiterek, aki-
ket Isten kifejezetten elhívott  az egyházban,  hanem minden hívő
keresztény, akit szentségével felkent,  ezért mindenkit  papnak hí-
vunk, mert az egy Papnak tagjai  [sed sicut  omnes christos dicimus
propter mysticum chrisma, sic omnes sacerdotes, quoniam membra sunt
unius sacerdotis]. Róluk mondja Péter apostol: »szent nemzet, királyi
papság« (1Pt 2,9).” (De civitate Dei, 20,10)

Az elsőként feltámadt keresztények mind papok, akik részesei Krisztus
ezer éves uralmának, és papságukat Krisztus főpapi tisztéből kapják.
Mindenki pap (omnes sacerdotes),  tekintet nélkül egyházi tisztségére, és
ezt a papságot össze is köti az egyetemes papságot megalapozó péteri
kifejezéssel (királyi papság). Augusztinusz premillenarista értelmezésé-
ből – miszerint az ezeréves uralom Jézus visszatérése és a végítélet kö-
zött következik be – arra is következtethetünk, hogy az egyetemes pap-
ság  egyfajta  köztes  határhelyzetben,  Krisztus  visszajövetele  és  a
végítélet  között  teljesedik  ki.  Noha  a  kiteljesedés  eszkatológiai,  de  a
végidőkből elővételezett ígéret és ítélet közötti állapot most is jellemző a
papi  tisztségre.  Ószövetségi  értelemben  egyrészt  Isten szövetségének
megelőző ígérete a bűnbocsánatra, másrészt a nép ítéletet félő bűnbána-
tának határhelyzetében áll az áldozatot bemutató pap. Az  Újszövetség-
ben pedig mind az ígéret, mind az ítélet Jézus Krisztus váltságművében
összpontosul a nagypéntek és húsvét vonalán. Az eszkatologikus pap-
ságnak is vannak jellemzői (mártíromság és hűség – Jel 20,4), de ez nem
a földi papsághoz kötődik, hanem Krisztus követéséhez.

Azzal, hogy a királyi papságot Augusztinusz az apokalipszisbe vetíti
előre Jánoson keresztül, arra is figyelmeztet minket, hogy ha vannak is
meghatározásaink az egyetemes papságra vonatkozóan mind katolikus,
mind protestáns részről, és a közeledés kézzelfogható, de a kérdés vég-
legesen talán az eszkatológiai millenniumban, arra nézve dől el. Isten
országának hiteles képviseletével.



A TRADÍCIÓ SZEREPE AZ EGYHÁZ
ÉLETÉBEN ÉS A TEOLÓGIÁBAN

TÖRÖK CSABA

A hagyományelv a katolikus teológiában
és az ökumenikus párbeszédben

A hagyomány sok szempontból képezte vizsgálódás és kritika tárgyát
az újkorban: megannyi tudomány és szellemi (politikai) áramlat foglal-
kozott vele. Felbukkant a kulturális antropológia, a vallástudomány, a
történetírás, a szociológia, a filozófia legeltérőbb összefüggésrendszerei-
ben, eközben társadalmi szinten is kérdéseket vetett fel: legyünk tradici-
onalisták vagy progresszívek, konzervatívok vagy liberálisok? A hagyo-
mány  identitásunk  gyökere,  vagy  épp  ellenkezőleg:  önazonos
létezésünk kibontakoztatásának egyik legnagyobb akadálya? Egyálta-
lán: mi a hagyomány? Kulturális modellek, magatartásminták közössé-
gileg intézményesített, kikristályosított rendszere (s mint ilyen, olykor
szélsőségesen eltárgyiasított, „halott” valóság), vagy esetleg olyan dina-
mikus, organikus szövedék, amelyben mi magunk is aktív alakítóként,
teremtőként vehetünk részt (azaz a hagyomány nem csak éltet, de él, s
általunk éltetődik)? A téma tudományos igényű felfejtése máig lezárha-
tatlan. Úgy tűnik, olyan vízválasztó ez, amely emberi magatartások, vi-
szonyulások, személyes karakterek elkülönítőjeként is funkcionál. A ha-
gyomány-viták  (tudatos  a  többes  szám  használata)  csak  részben
objektív tematikák – haladásukban, a vitatkozó felek állásfoglalásainak
megformálásában szubjektív tényezők is közrejátszanak. Még a teológi-



A hagyományelv a katolikus teológiában 157

ai eszmecsere sem mentes e kettősségtől: van mit mondanunk a tárgyi-
lagosság igényével a hagyományról, ám ez nem jelenti azt, hogy e kér-
déskört  minden  ízében  képesek  lennénk  az  elvárható  objektivitással
taglalni.  Az  egyházon belül  is  van közélet,  ami  kihat  minden  egyes
megszólalóra,  illetve  arra,  hogyan  pozicionálja  magát  akkor,  amikor
megszólal a hagyomány kapcsán. A jelen írásban nem óhajtunk reflek-
tálni a(z anti-)tradicionalista magatartásokra, sem a politikai világból át-
vett konzervatív–liberális-dichotómiás modellre, hanem sokkal inkább
azt  kívánjuk  megvilágítani,  hogyan  vált  szaktudományos  kérdéssé  a
teológiában, az ökumenikus párbeszédben a hagyomány, vagy ponto-
sabban: az apostoli Szenthagyomány és az egyházi szokásrendszerek;
illetve hogy milyen tradíció-leírással szolgál a katolikus egyház, s ho-
gyan viszonyul ez a protestáns felfogásokhoz.

Kérdéssé válik a hagyományelv

A reformáció viharaiban fontossá vált, hogy alapvető, alapokat érintő
hittudományos vizsgálódás kerüljön lefolytatásra. A Trienti Zsinat IV.
szessziója 1546. április 8-án határozatot hozott a szent könyvek és a ha-
gyomány elfogadásáról. A zsinat kijelentette, hogy a teljes Szentírást és
„nemkülönben mind a hitet, mind az erkölcsöket érintő hagyományo-
kat (…) egyenlő jámborsággal és megbecsüléssel fogadja és tiszteli. (…)
A Zsinat átlátja, hogy ezt az igazságot és fegyelmet [ti. a kinyilatkozta-
tott hitet és erkölcsöt] azok az írott könyvek és írás nélküli hagyomá-
nyok tartalmazzák, amelyeket magának Krisztusnak a szájából fogad-
tak az apostolok, vagy maguk az apostolok, a Szentlélek tollbamondása
szerint,  mintegy  a  kezükkel  átadtak,  és  így  jutott  el  hozzánk”  (DH
1501). A skolasztika korában volt még olyan megközelítés, miszerint a
hitigazságok forrása a Szentírás, a hagyomány pedig erkölcsi, liturgikus
és egyházfegyelmi szokásokat tartalmaz. Trient azonban világossá tette,
hogy a Szenthagyomány is érinti a hitet. Ez az oka az „egyenlő jámbor-
ságnak és tiszteletnek”. Ezenfelül a szöveg magát az Írást is egy hagyo-
mányfolyamat részeként szemléli („quasi per manus  traditae”). Ehhez
járul még az a szempont,  hogy ez a „manutradíció” rejtetten utal  az



158 Török Csaba

apostoli  kézföltételi  folytonosságra,  ami  a  kinyilatkoztatott  hitletéte-
mény őrzését, hiteles magyarázását és átadását a hierarchikus tanítói te-
kintélyhez köti.  A zsinati  szöveg tehát  összekapcsolja a Szentírást és a
Szenthagyományt, nem állapít meg közöttük alá-fölérendeltséget, ezzel
egyfelől többet mondott ki, mint amennyi a korábbi skolasztikus teoló-
gia korában magától értetődőnek számított, másfelől reflektált a kortárs
kérdésfölvetésre. Ezt az egyenlőséget („pari pietatis affectu”) valószínű-
leg még inkább nyomatékosítja, hogy szemben az eredeti szövegterve-
zettel, ahol az Írás–Hagyomány-viszony a partim–partim-kötőszóval ke-
rült  volna kifejezésre  (az  igazságot  és  fegyelmet  részben a Szentírás,
részben a Szenthagyomány tartalmazza), végül mégis az egyszerűbb (és
valóban  összekötőbb)  et-kopulát emelték be a szövegbe, annak ellenére,
hogy kortárs teológiai források (például J. Driedo), nagy befolyású zsi-
nati szereplők (például Del Monte bíboros, a későbbi III. Gyula pápa) a
részben–részben-elgondolást  képviselték.  Azért  alkalmazzuk a  „való-
színűleg” határozószót, mert e szócsere később a zsinatértelmezés egyik
leginkább megosztó kérdésévé vált.

A Trienti Zsinat határozata – vélhetnénk – lezárta a kérdést. Nem így
volt. Már a kortársak körében érlelődés (olykor forrongás) volt megfi-
gyelhető. M. Cano, aki a zsinattal egy időben írta De locis theologicis cí-
mű korszakos művét, látszólag a Tridentinumra támaszkodva, mégis a
partim–partim-formulát használva beszélt a katolikus hagyományelvről
– e látszólag jelentéktelen eltérés egyik forrásává vált a barokk ún. két
forrás-elméletének, miszerint a kinyilatkoztatás egyik részét a Szentírás-
ban, a másik részét azonban a Szenthagyományban (mint két külön for-
rásban) adta át Isten. Ez a látásmód elvezet a logikus következtetéshez:
ha szükség van két valósan elkülönülő forrásra, azt csak az magyaráz-
hatja, hogy e kettő tartalma nem azonos. Tehát vannak olyan hitre és er-
kölcsre vonatkozó igazságok, amelyek csak a Szentírásba foglaltan ju-
tottak  el  hozzánk,  ám  ezzel  együtt  (s  épp  a  fentiek  okán)  vannak
olyanok is,  amelyek  csak  a  Szenthagyományban hozzáférhetőek  szá-
munkra. Ez a sarkos katolikus sola Traditione-vélekedés, miszerint egyes
üdvhozó  igazságokat  csakis  a  Szenthagyományban  találhatunk  meg,
néhányak szerint egyenesen anélkül, hogy ezek akár csak implicit mó-
don is benne foglaltatnának a Szentírásban. Ha ez így van, felmerül az



A hagyományelv a katolikus teológiában 159

újabb kérdés: mi lesz a kizárólag szóbeli áthagyományozás által átadott
igazságok felismerésének  (adott  esetben dogmaként  való  definiálásá-
nak) a végső kritériuma? Mivel valami vagy írott, vagy nem (szóbeli), a
sola Traditione-igazságoknak nincs írott normája. Egyetlen végső norma
van: a (pápai) tanítóhivatal. Ez a vízió soha nem került zsinat általi ki-
hirdetésre,  ám mint  Y.  Congar  joggal  megjegyzi,  ezt  a  megközelítést
vélhetjük felfedezni az I. Vatikáni Zsinaton,249 ahol nem is annyira a ki-
nyilatkoztatással foglalkozó Dei Filius konstitúció, mint inkább a pápai
tévedhetetlenség dogmáját is tartalmazó Pastor Aeternus mutat a két for-
rás-elmélet irányába. Egy biztos: ez a katolikus, újskolasztikában iskolás
tananyaggá vált hittani elgondolás logikusan felépített, ám súlyos ne-
hézségeket is felvet. A legkomolyabb, s ökumenikus szinten a leginkább
aggasztó: ha van a kinyilatkoztatásnak olyan (tartalmi) szelete, amely-
nek megítélésében a Szentírás nem tud kielégítő segítséget nyújtani ne-
künk (akár még implicit említés révén sem), akkor a (pápai) tanítóhiva-
tal  súlya  és  tekintélye  potenciálisan  végtelenre  nő.  Adott  esetben
bármikor kimondhatja, hogy egy dolog a szóbeli hagyomány alapján a
kinyilatkoztatott hitletétemény része, s mint ilyen, dogmaként definiál-
ható. Egy ilyen kijelentésének pedig nincsen önmagán kívüli kritériuma
(hacsak nem a hit rendszerének belső ellentmondás-mentességére irá-
nyuló igény tiszteletben tartása).

A helyzet élessé akkor vált, amikor XII. Piusz kihirdette az Assumpta-
dogmát (Munificentissimus Deus,  1950. november 1.). A lépést hosszas
teológiai érlelődés előzte meg, maga a Szentszék is sokszor és sokféle
módon konzultált a hittudósokkal, legvégül XII. Piusz alatt a világegy-
ház püspökeivel. Ezzel együtt a hagyományelv problematikája is előtér-
be  került.  Olyan  neves  akadémikusok,  mint  R.  Garrigou-Lagrange,
megannyi  publikációban  építették  fel  a  két  forrás-elméleten  alapuló
skolasztikus érvrendszert, ám ezzel nem vették elejét az általános kriti-
kának, amely két irányú volt: teológiatörténeti és szisztematikus. A tör-
téneti vizsgálódások homlokterébe Trient és a IV.  sessio határozata ke-
rült, amelynek megszövegezése, különös tekintettel a zsinati aulában a

249 YVES CONGAR,  La Tradition  et  les  traditions,  Paris 2010 (az 1960-as [vol.  I:  Essai
historique]  és 1963-as [vol.  II:  Essai  théologique]  kiadás újranyomása  egyetlen  kötetben),
252.



160 Török Csaba

vázlat kapcsán kibontakozott vitákra, elmélyült elemzés tárgyává vált.
Miért valósultak meg az ismert szócserék? Van-e ezeknek jelentősége?
Elfogadható-e a barokk Trient-olvasat, vagy abban egyfajta tendenció-
zus és sarkító átértelmezést kell látnunk? A bevett, az I. Vatikánumon
hallgatólagosan, azt követően, a felsőoktatási tankönyvekben és meg-
annyi teológusi megnyilvánulásban már teljes nyíltsággal felvállalt sola
Traditione-elv fenntartható-e a Tridentinumra való hivatkozással? Vagy
esetleg éppen Trient okán kell elvetni azt? E viták központi alakjává R.
Geiselmann vált,250 akinek legádázabb ellenfele a Gregoriana újskolasz-
tikus professzor, H. Lennerz lett.251 Az első álláspontja (Trient nyitot-
tabb volt még, mint az utána következő barokk teológia, s ezért hajlott a
Szentírás tartalmi, de nem formális elégségességének a kimondására) s
a másodiknak a fennálló mainstream iskolás teológiát védelmező pozíci-
ója jelentette azt a két szélső értéket, amelyek között mások közvetítést,
vagy legalábbis  valamiféle  átmenetet  kerestek.  Ezen a  ponton  pedig
már elérkeztünk a szisztematikus megfontolások birodalmába: Hogyan
kell felfognunk a hagyományt? A biblikus, patrisztikus megújulás tük-
rében (sőt, a klasszikus skolasztikus szerzőket újraolvasva) nem válik-e
szükségessé saját kategóriáink, fogalomhasználatunk revíziója? Egyál-
talán: szabad-e a Szentírást és a Szenthagyományt két tárgyilag is elkülö-
nülő válóságként szemlélni, s ily módon  külsődlegesen meghatározni a
közöttük lévő viszonyt? Lehet-e a Hagyományt (és a hagyományokat)
teljességgel eltárgyiasítva (statikusan) szemlélni, vagy sokkal inkább va-
lamiféle organikus (dinamikus) szemléletmód szükségeltetik  a helyes
megértéshez? A mai napig nem született alaposabb összefoglalása ezek-
nek a nagy kérdésköröknek, mint Y. Congar kétkötetes monográfiája,
amelynek első része a történeti, a második a szisztematikus kutatások
eredményeit fogta össze egyedi, sajátos és a II. Vatikánumra nem kis

250 Korábbi kutatásait, a vita során már az ’50-es években tett kijelentéseit, sőt ma-
gát a diszkussziót  is  dokumentálja  összegző kötete:  JOSEF RUPERT GEISELMANN,  Die
Heilige Schrift und die Tradition (Quaestiones Disputatae, 18), Freiburg i.Br. 1962.

251 Számos megnyilvánulása  közül  csak a két  leginkább  jelentősre  hivatkozunk:
HEINRICH LENNERZ,  Sine  scripto  traditiones,  in  Gregorianum 40  (1959),  624–635;  UŐ,
Scriptura et  Traditio  in decreto sessionis  quartae Concilii  Tridentini ,  in  Gregorianum 42
(1961), 517–522.



A hagyományelv a katolikus teológiában 161

hatást gyakoroló szintézisbe.252 Mindezek tükrében jogosnak tartjuk J.
Ratzinger  megállapítását,  aki  Dei Verbum-kommentárjában úgy fogal-
mazott, hogy szükséges volt egy kinyilatkoztatás-tani zsinati dokumen-
tum, méghozzá három okból: 1) a hagyomány jelenségének újfajta (kul-
turális,  társadalmi  stb.)  szemlélete,  2)  a  történetkritikai  módszer
alkalmazása az exegézisben, 3) a biblikus megújulás gyümölcseinek ko-
molyan vétele.253

2. Exkurzus: a hagyománykérdés protestáns megragadása

A hagyományelv nem csak a katolicizmusban, de a protestáns teológiá-
ban is kérdéssé vált a XX. században. Ezért nem csoda, hogy a Faith &
Order Bizottság világkonferenciáinak sorában a negyedik (1963. június
12–26.,  Montréal) – melyen már ortodoxok is részt vettek – behatóan
vizsgálta a tematikát.254 A bizottság második albizottsága készítette el az
Írás, Hagyomány és hagyományok című dokumentumot [= MD].255

A MD – kapcsolódva a reformátori problematikához – expressis verbis
felveti a kérdést:256 Minden kereszténynek nevezett hagyomány hordo-
zója a Hagyománynak? Hogyan különböztethetjük meg az igazi Hagyo-
mányt hordozó hagyományt az egyszerűen csak emberi hagyományok-

252 Ld. 1. lábjegyzet.
253 JOSEPH RATZINGER, Einleitung, in LThK2 K2, 498–499.
254 Az ortodoxia hivatalos formában első alkalommal 1961-ben az Egyházak Világ-

tanácsának új-delhi konferenciáján képviseltette magát.
255 PATRICK CAMPBELL RODGER - LUKAS VISCHER (szerk.), The Fourth World Conference

of Faith and Order, Montreal 1963, London 1964; vö.  JEAN-LOUIS LEUBA,  Tradition und
Traditionen.  Entwurf  einer  systematisch-theologischen  Klärung,  in  KRISTEN EJNER

SKYDSGAARD -  LUKAS VISCHER (szerk.),  Schrift  und  Tradition.  Untersuchung  einer
theologischen Kommission, Zürich 1963, 9–23. A szöveghez katolikus szempontú kom-
mentárt találunk:  JEAN-GEORGES BOEGLIN,  La Question de la Tradition dans la théologie
catholique contemporaine (Cogitatio Fidei, 205), Paris 1998, 250–265.

256 Ld.  GERALD O’COLLINS,  Criteri  per  l’interpretazione  delle  tradizioni,  in  RENÉ

LATOURELLE - GERALD O’COLLINS, (szerk.), Problemi e prospettive di Teologia Fondamentale,
Brescia 19802, 397–412, itt: 397.



162 Török Csaba

tól? Hol találjuk meg a hiteles Hagyományt, s ellenben hol találunk ke-
véssé érvényes, ha nem egyenesen torz hagyományokat? (nr. 48).

A dokumentum természetesen – a sola Scriptura atmoszférájában – a
Szentírásra mutat rá mint a szükségszerű és végső kritériumra, amely-
nek fényénél a különféle hagyományformákat meg lehet ítélni. Emiatt
nagyon fontos, hogy a keresztények közösen tanulmányozzák a Szent-
írást, és bőven merítsenek egymás exegéziséből.257 

Érdemes azonban azt is észrevennünk, hogy a szöveg szerint el kell
különítenünk két szintet:  az alapvető áthagyományozás-folyamatot (a
Hagyomány), valamit az egyházi-felekezeti hagyományok szintjét (nr.
39) (hagyományok). 

Az első értelemben vett, egyes számban álló Hagyomány Jézus önát-
adásán alapul (vö. a Christus traditus témakörét s a  traditio összetett je-
lentési szintjeit), és elevenen van jelen az Egyház közösségében, isten-
tiszteletében, eucharisztikus emlékezetében, valamint a tanításban és a
teológiában (nr. 35). Maga a Biblia is az evangélium áthagyományozá-
sán (paredószisz tou euangeliou) alapul, ami időrendben megelőzi a Szent-
írást (nr. 43). A Hagyomány itt természetesen aktív/dinamikus értelem-
ben  áll,  eleven  és  szentlelkes  valóságként  mutatkozik  meg  (nr.  46).
Mivel gyökerében elválaszthatatlan az evangéliumtól, a Szentírás mind-
végig a Hagyomány hitelességének a mércéje és kritériuma marad.258

Természetesen miként a szentírás-értelmezésben felekezetközi eltérések
mutatkoznak, ugyanúgy differenciák lépnek fel az egy Hagyomány ér-
tékelésében, megragadásában és értelmezésében is (nr. 52–60). Itt már
számolnunk kell a többes számú hagyományok jelenlétével és fennállá-
sával. Ezek között (amelyeket sokszor a kultúra, a társadalmi és törté-
nelmi környezet határoz meg) az alapvető egységet az Egyház katolici-
tásának és közösségének (koinonia) kell megteremtenie (nr. 70–71).

257 A montréali dokumentum emellett az 55. pontjában még hangsúlyozza az egy-
házatyák  tanulmányozásának  a  fontosságát  is  a  hiteles  hagyomány beazonosítása
kapcsán.

258 K. Barth gondolata Krisztus önátadásáról (traditio) mint minden hagyomány hi-
telességének a mércéjéről minden bizonnyal hatással volt a dokumentum gondolko-
dásmódjára; vö. J.-G. BOEGLIN, i. m., 126.



A hagyományelv a katolikus teológiában 163

A MD teológiai összképének alapja, hogy megkülönböztet két szintet
a hagyományelv terén: 1) az őseredeti,  jézusi-apostoli forrású Hagyo-
mányt, 2) amely az aktuális egyházi hagyomány(ok)ban elérhető. Ez azt
jelenti, hogy a Hagyomány mint olyan közvetlenül nem érhető el szá-
munkra itt és most („láthatatlan”). Minden hagyományelem, amely kö-
rülvesz minket, nem maga a Hagyomány, hanem a Hagyomány kifeje-
ződési formája, s épp ilyen minőségében ítélhető hitelesnek vagy éppen
torzultnak. A látható hagyományok és a láthatatlan Hagyomány eme
szemlélete többször is felbukkan az angolszász teológiai irodalomban,
pl. K. J. Vanhoozernél is, aki szerint tarthatatlan lenne az az álláspont,
hogy a látható hagyomány és a láthatatlan Hagyomány egybeesik.259 Ez
a szemlélet természetesen a protestáns teológia sajátos kegyelmi-szent-
lelkes megközelítését tükrözi, amely olykor kevésbé értékeli a látható-
intézményes adottságokat (ahogyan ez állandóan felmerül az egyháztan
kapcsán). 

A  MD megerősítette azt is,  hogy az evangélium soha nem létezik,
nem is létezhet elvont formában. Valami módon konkretizálódnia és ak-
tualizálódnia kell, ami mindannyiszor az evangéliumi üzenet egy meg-
határozott értelmezését is jelenti. Ekként az Egyház és benne tagjai min-
den  életmegnyilvánulásukkal  közlik  és  magyarázzák  a  krisztusi
kinyilatkoztatást, tanúságot tesznek hitük igazságáról. Ezek az egyházi
„életjelenségek” (igehirdetés, szentségek, istentisztelet, tanítás és tanú-
ságtétel),  másként  fogalmazva:  a  konkrét  hagyományalakzatok  az
egyetlen jézusi-apostoli Hagyomány aktuális szintjét képezik, ami által
az evangélium láthatóvá, kézzel foghatóvá, az itt és mostban emberileg
megtapasztalhatóvá válik.260 Ily módon a hagyományelv és a Szentírás
között mély és bensőséges kapcsolat áll fenn, amely az Egyház életében
kell, hogy kitapinthatóvá váljon.

259 KEVIN J. VANHOOZER,  The Drama of Doctrine. A Canonical Linguistic Approach to
Christian Doctrine, Louisville 2005, 164.

260 Ld. GERALD O’COLLINS, i. m., 398.



164 Török Csaba

3. A katolikus egyház tanítása a hagyományelvről

Mint  láttuk,  az  ’50-es  években  a  hagyomány-kérdés  összkeresztényi
szinten aktuális volt, s a szerveződő II. Vatikáni Zsinat foglalkoznia kel-
lett ezzel. Ennek a ténynek, de még inkább a fase antepreparatoria-nak (az
elő-előkészítő fázis, melynek során a leendő atyák, a teológiai karok s
más érintettek zsinati témajavaslatait gyűjtötték egybe) a tükrében meg-
lepő, ha nem egyenesen megdöbbentő,  hogy a Doktrinális Előkészítő
Bizottság a felmerült meglátásokat, a valódi vitát s az egyes szakterüle-
tek kutatásainak eredményeit figyelmen kívül hagyva állította össze azt
a két tervezetet, amely a későbbi Dei Verbum konstitúció  [= DV] témakö-
rét érintette. Az elsőnek, a szűkebb értelemben véve kinyilatkoztatás-ta-
ninak a De fontibus revelationis címet adták [= DFR], amivel megüzenték
minden érintettnek: a megvizsgálandó kérdés már előre, minden meg-
szólalás elébe menve meg lett felelve, hiszen a cím többes számban utal
a kinyilatkoztatás forrásaira.  Így egyértelművé teszi,  hogy a vatikáni
„házi teológusok” a két forrás-elméletet akarják (igen sokakkal szembe-
menve) keresztülverni a Zsinaton. A második tervezet a De deposito fidei
pure custodiendo címet viselte, s ez később tematikusan részben integrá-
lódott a Lumen gentiumba [=LG], bár elemei fellelhetők a DV-ben is.

Ahogy várható volt, a zsinati atyák és szakértők körében igen nega-
tív visszhangra lelt a kinyilatkoztatás-tani tervezet, legfőképpen annak
bennfoglalt üzenete miatt: akármit beszéltek is, mi már eleve eldöntöt-
tük, hogy mit akarunk (ahol a ti–mi-megosztás a centrum és a periféria
kettősséget jelöli). Így érkezett el az első sessio drámai hete, amely végül
fordulatot  hozott:  a  zsinat  elnöksége  „trükkhöz”  folyamodott,  hogy
megmentse a DFR-t. November 20-án, amikor már megindult a tervezet
részletes vitája, szavazásra tették fel  a vázlatot.  A normál eljárásrend
szerint a kérdés arra vonatkozott volna,  hogy az atyák  támogatják-e a
textust – s ehhez a szavazatok 2/3-ra lett volna szükség. Mivel látszott,
hogy ennek elérése irreális,  megfordították a kérdést: akarják-e a vita
megszüntetését (s ezzel az irat elvetését)? 1368 igen, 822 nem és 19 ér-
vénytelen szavazat lett az eredmény. Vagyis csak 822-en támogatták a
tervezetet, ami messze volt a minimálistól, ám mivel a kérdés  fordítva
lett feltéve, s a nemek elmaradtak a szükséges 1473 szavazattól (ami ak-



A hagyományelv a katolikus teológiában 165

kor a 2/3-os többséget jelentette volna), a DFR „tovább jutott”. Umberto
Betti, aki később a DV-t szövegező bizottság egyik jegyzője volt, így jel-
lemezte a helyzetet:  summum ius, summa iniuria.261 Még a visszafogott
Ratzinger-kommentár is „szerencsétlen esetről” beszél.262 A legvilágo-
sabban azonban G. Ruggieri fogalmaz, aki szerint olyan válság volt ez,
amelyből – hacsak nem talál feloldásra – nem lett volna visszatérés, s ez
az egész zsinat bukását okozhatta volna.263 Ezért szubjektív vélemény-
ként mindenképpen le kell szögeznem két kijelentést: 1) A DV a mai na-
pig nem nyerte el a zsinatrecepció és -interpretáció terén az őt megillető helyet.
Nagyon is igaz Florit  bíboros megállapítása,  aki  a negyedik ülésszak
elején, az éppen aktuális (és még nem végső)  DV-tervezet ismertetése-
kor ezt mondta: „A »De divina Revelatione« konstitúció tervezetének a
története akár belső pályája, akár az annak kapcsán tapasztalt kölcsön-
hatások okán valami módon már egységet alkot magának a zsinatnak a
történetével”.264 2)  A Szentírás–Szenthagyomány-viszony az egész katolikus
hitrendszer szempontjából olyan elsőrangú kérdés, amely egyfelől még nem
eléggé feltárt, másfelől téves értelmezés esetén az egész egyházra vesze-
delmes kihatással lehet. Nem véletlen, hogy amikor II. János Pál az Ut
unum sint kezdetű enciklikája 79. pontjában megfogalmazta az öt leg-
fontosabb tanbeli, ökumenét érintő kérdést, ezt tette az első helyre. Vé-
gül még egy megfontolás: 3) A fentiek rámutatnak arra, ami minden
zsinati dokumentum esetében, de a DV kapcsán különösen is áll: csak a
szöveg alapján nem lehet hiteles értelmezést nyújtani, ahhoz a vizsgált
szövegrészlet zsinattörténeti feltárására is szükség van.

Nem áll módomban ismertetni a teljes zsinati folyamatot, sem pedig
azt, hogy a végeredmény részletes kommentárját nyújtsam,265 ám ezen a
helyen mégis megemlítek néhány fontos tényezőt. Ami a leginkább lé-

261 UMBERTO BETTI,  La  dottrina  del  Concilio  Vaticano  II  sulla  trasmissione  della
Rivelazione. Il capitolo II della Costituzione dommatica Dei Verbum (Spicilegium Pontificii
Athenaei Antoniani, 26), Roma 1985, 70.

262 JOSEPH RATZINGER, i. m., 501.
263 GIUSEPPE RUGGIERI, The First Doctrinal Clash, in GIUSEPPE ALBERIGO (szerk.), Histo-

ry of Vatican II (az angol kiadást szerk. JOSEPH A. KOMONCHAK), Vol. II: The Formation
of  the  Council’s  Identity.  First  Period  and  Intersession.  October  1962–September  1963 ,
Maryknoll (NY) - Leuven 1997, 233–266, itt: 263.

264 AS III–3, 131.



166 Török Csaba

nyeges:  a  kinyilatkoztatás  (támaszkodva  olyan  teológusok  szakértő
munkájára, mint J. Daniélou, Y. Congar, K. Rahner vagy J. Ratzinger)
krisztocentrikus, üdvtörténeti felfogása változtatott a hagyományértel-
mezésen is. Ez igen szembeszökő a DV 8-ban, ahol nem csak a Szentha-
gyomány, de egyáltalán az egyházi hagyományfolyamat szintetikus és
globális leírásával találkozunk:

„Amit pedig az apostolok áthagyományoztak, tartalmazza mindazt,
ami Isten népének szent életét és hitének gyarapodását szolgálja, s így
az Egyház a maga tanításában, életében és istentiszteletében megörökíti
és az összes nemzedéknek továbbadja mindazt, ami ő maga, és mind-
azt, amit hisz. (…) E Hagyomány által ismeri meg az Egyház a szent
könyvek teljes kánonját, benne érti meg mélyebben és hatékonyabban a
Szentírást; s így Isten, aki egykor szólt, szünet nélkül beszélget szeretett
Fiának menyasszonyával, és a Szentlélek, aki által az Egyházban és az
Egyház által a világban fölhangzik az evangélium élő szava, elvezeti a
hívőket a teljes igazságra, és az Ő műve, hogy Krisztus igéje elevenen él
bennük (vö. Kol 3,16).”

A  hagyományelv  tehát  nem  tartalmi-konceptuális,  hanem  vitá-
lis-üdvrendi megközelítésben áll elénk, abban az egyházi globalitásban
(„mindazt, ami ő maga, és mindazt, amit hisz”), amely a szubjektív és
az  objektív  szempontot  szintetizálja.  Csakis  így érthetjük meg annak
horderejét, hogy a szöveg a Szentlélekre vonatkozó jézusi ígéretet (ld.
Jn 16,13) a folyamatában szemlélt hagyományban látja beteljesülni. Ily
módon még inkább nyilvánvaló az  Írás  és  a Hagyomány egysége:  a
pneumatológiai látásmód alapján mindkettő ugyanannak az isteni Sze-
mélynek a működéséből születik, ami lehet, hogy módjában eltér (su-
galmazás és asszisztencia), lényegét tekintve azonban egy. A dokumen-
tum  ezért  viva  vox  Evangelii-ként  határozza  meg  az  egyház  élő
Hagyományát, ezáltal olyan egységet jelentve ki a kettő között, ami to-
vább  megy,  mint  a  trienti  paritás.  A  kettő  kölcsönössége,  egymásra
utaltsága  többszörösen  visszatér  a  konstitúció  szövegrészleteiben,  le-
gyen szó a szentírás-értelmezésről, vagy akár a liturgikus életről, lelki-
ségről, a megélt hit síkjairól. A víziónak ezt a szintetikusságát és átfogó

265 Ezt korábban már megtettem: TÖRÖK CSABA, Írás és Hagyomány. Kísérlet egy meg-
újult katolikus értelmezésre, Budapest 2016, 153–303.



A hagyományelv a katolikus teológiában 167

mivoltát  legutóbb  a  Verbum  Domini kezdetű  szinódus  utáni  apostoli
buzdítás állította elénk (amelyben az akkor már XVI. Benedekként is-
mert egykori zsinati teológus szólalt meg útja vége felé közeledve egy
olyan témáról, amellyel pályája elején is foglalkozott már).

A Hagyomány tanbeli súlyát és jelentőségét a Zsinat a  DV 9-ben és
10-ben tisztázta. A Szentírás és a Szenthagyomány viszonyát vizsgáló 9.
pont kapcsán fontos megjegyeznünk, hogy ennek végső szövege a zsi-
nattörténet  érdekes lenyomatát viseli  magán:  VI.  Pál  pápa személyes
kezdeményezésére került bele a konstitúció szövegébe, a legutolsó pil-
lanatban, a kiegészítés, miszerint „az Egyház a kinyilatkoztatottakra vo-
natkozó  bizonyosságát  nem  egyedül  a  Szentírásból  meríti”.  A  pápa
mindenképpen szerette volna elérni, hogy a Zsinat jelentse ki: van a hit
szempontjából konstitutív Hagyomány, a Tradíció nem puszta utólagos
(szentírás)értelmezés vagy valamiféle kiegészítés, interpretációs segéd-
let az Íráshoz. Már Trient is foglalkozott ezzel a kérdéssel, s beláthatjuk:
ha nem létezne konstitutív Hagyomány, akkor nehéz lenne megmagya-
rázni, miért kell „mindkettőt egyforma áhítattal és megbecsüléssel elfo-
gadni és tisztelni” (DV 9, idézi a következőt: DH 1501). D. Cassarini sze-
rint  a  formula  „kiegyensúlyozott  kompromisszum”,  „amely  szeretné
megőrizni úgy a Szentírás primátusát, mint a Hagyomány szerepét. Va-
lójában a zsinati atyák nem akartak határozottan állást foglalni e kérdés
részleteiben”.266

Így jutunk el a legfontosabb belátáshoz: a tanítóhivatal állást foglalt a
Szentírás és a Szenthagyomány alapvető egysége terén, mindkettőt a ki-
nyilatkoztatás átadása útjának, módjának tekinti (eltérésük tehát alapjá-
ban nem esszenciális-materiális, hanem modális és funkcionális), mind-
kettőnek sajátos szerepet tulajdonít  az egyház életében (a Szentírás a
teológia lelke, a Szenthagyomány pedig az Evangélium élő hangja), ám
a viszony-problematika részleteibe nem ment bele. Ennek tudatos dön-
tés  volt  az  oka:  az  első  sessio fordulata  után felállt  Vegyes Bizottság
(amelyben a Doktrinális Bizottság képviseletében Ottaviani, az Egység-
titkárság nevében pedig Bea bíboros ko-prezideált) nem kevés gyötrő-
dés után úgy döntött, nem nyilatkozik se pro, se kontra a Szentírás (ma-
teriális) elégségessége kapcsán. Az ilyetén tanítás támogatása  expressis

266 DAVIDE CASSARINI, Elementi di teologia fondamentale, Assisi 2003, 150.



168 Török Csaba

verbis kizárta volna a két forrás-elméletet (amivel újra indult volna a zsi-
nati háborúskodás, csak most a másik irányból), elvetése ellenben visz-
szahozta volna a sola Traditione veszedelmét. U. Betti emlékezése szerint
azonban hamar világossá vált, miként erre éppen K. Rahner mutatott rá
egy ülés során, hogy ha nem mondjuk ki a két forrás-elvet, sőt a DV 9-
ben indirekt módon tagadjuk azt („ugyanabból az isteni forrásból fa-
kadván mindkettő” – egyes szám!), akkor bár nyíltan semmit sem jelen-
tünk ki, mégis egyértelmű, hogy elvetettük a klasszikus barokk és újs-
kolasztikus felfogást.  A kérdés csak az: akkor mit is vallunk? Ki kell
mondanunk: a viszony terén a Zsinat nem adott (mert nem akart) részle-
tes  tanítást.  Az  alapvető  hagyományelv  tisztázódott,  ahogyan  az  is,
hogy a tanítóhivatalnak mindig alárendelt, szolgálattevői funkciója kell,
hogy legyen, nem fungálhat a kinyilatkoztatás normájaként (ld. DV 10),
ám a Szentírás–Szenthagyomány-kérdéskör (amely pedig az egyház hit-
tani fundamentuma szempontjából oly fontos) nem zárult be, s ez nem
csak az ökumené terén van így (vö. UUS 79), hanem a katolikus hit bel-
ső rendszerében is. 

Vannak teológiatörténeti pillanatok, amikor egy kérdés nem lezárha-
tó. A II. Vatikáni Zsinaton az Írás és a Hagyomány kölcsönös kapcsolata
ilyen témának bizonyult.

4. A zsinati tanítás ökumenikus recepciója

VI. Pál az 1974. augusztus 7-én tartott általános kihallgatás során szólt
arról, hogy a Hagyomány miként értelmezi a Szentírást.267 Megfontolá-
sai jól összegzik a katolikus–zsinati álláspontot:

Gyakran pedig az újdonság, amelyet törekszünk keresni és előmoz-
dítani, nem más, mint erőfeszítés arra, hogy visszatérjünk a kezdetek-
hez, s a hagyomány ősi és hiteles forrásaiból merítsük az újjászülető jö-
vőhöz szükséges erőt és programokat (»ressourcement«, ahogyan egy
kifejező francia neologizmus fogalmaz). A hagyomány, az igazi, gyökér,
nem pedig lánc; helyettesíthetetlen örökség, táplálék, forrás, vitális ko-

267 PAOLO VI, La Tradizione spiega il Vecchio e il Nuovo (Udienza generale di 7 agosto
1974), in Insegnamenti di Paolo VI, vol. XII (1974), Città del Vaticano 1975, 718.



A hagyományelv a katolikus teológiában 169

herencia. Hogy milyen is az a kincs, amelyből a bölcs keresztény a régi
és az új dolgokat előhozza, miként tanítja ezt nekünk az Úr, azt nem le-
het könnyen és röviden megmondani; ehhez egy különleges karizmára,
az egyházi tanítóhivatalra van szükség, amelynek számára különösen a
döntő  pillanatokban  biztosítva  van  az  »igazság  Lelkének«  (Jn 14,17;
16,13) a segítsége; ennek a küldetése, hogy tanítsa, őrizze, értelmezze a
hit tanítását, s pontosítsa annak alkalmazásait a megélt élet terén (vö.
DH 1501, 3006; DV 8–10).

Ezen a téren két lehetséges elhajlás van, miként ez ismeretes: az első
az, amely kizárólag a Szentírásra korlátozza a hit közegét, jóllehet tud-
juk, hogy maga a Szentírás a szóbeli tanításból, az ősegyház Hagyomá-
nyából született; a második pedig az, amely sajátos, eredeti, önkényes
értelmezést,  »szabad felülvizsgálást«  kíván adni  a  keresztény hitnek,
amely felülvizsgálás figyelmen kívül hagyja annak a tanítását, akinek
kötelessége, hogy »őrizze a letéteményt« (1Tim 6,20), és hogy »elkerülje
a világias, üres fecsegést, az áltudomány ellenvetéseit« (uo., 1Tim 1,6).268

A fenti, zsinati katolikus álláspontnak nevezhető látásmód többször
is elemzés tárgyává vált a II. Vatikánumot követő ökumenikus párbe-
széd során,  a legeltérőbb fórumokon és relációkban. A Lutheránusok
Világszövetségével [=LWB] folytatott dialógus keretein belül fontos ki-
emelnünk egy zsinat utáni közös bizottság zsinat felállását, amely első
ízben 1965–1966-ben ült össze, s innentől kezdve rendszeressé váltak a
tanácskozások. Az első öt ülés teológiai összegzését az 1972-es máltai je-
lentés (Az evangélium és az Egyház) tartalmazza.269 Mint címe is mutatja,
alapvetően a kinyilatkoztatás egyházi átadásának témáját dolgozza fel
ez a dokumentum, amely különös fontossággal bír az evangélikus–ka-
tolikus párbeszédben. A dokumentum első része taglalja Az evangélium
és a hagyomány viszonyát. Kidolgozott hagyományelmélettel itt kevésbé
találkozunk, sokkal inkább a kérügma és a Szentírás primátusának a ki-

268 Uo.
269 Bericht  der  Evangelisch-lutherisch/Römisch-katholischen  Studien-kommission „Das

Evangelium und die Kirche”, in HARDING MEYER - DAMASKINOS PAPANDREOU - HANS JÖRG

URBAN -  LUKAS VISCHER (szerk.),  Dokumente  wachsender  Übereinstimmung.  Sämtliche
Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene. Bd. I. 1931–1982,
Paderborn - Frankfurt 19912, 248–271. Magyarul megjelent: „Az evangélium és az egy-
ház” (ford. HAFENSCHER KÁROLY), in Theológiai Szemle 16 (1974), 7–8.231–241.



170 Török Csaba

jelentése áll a középpontban, vagy hogy még pontosabbak legyünk: a jé-
zusi igehirdetés és az egyházi kérügma viszonya válik fontossá, mely
kettő között az apostoli–őseredeti egyházi Hagyomány teremti meg a
közvetítést.270 Így  a  dokumentum  kimondja,  hogy  a  Szentírásnak  el-
sőbbsége  van  az  Egyházzal  (következésképpen  a  Tanítóhivatallal)
szemben (nr. 21). Emellett leszögezi,  hogy az egyházi hagyománynak
lényegénél fogva nyitottnak kell lennie a Szentírásra, amely tulajdon-
képpen a végső norma és kritérium (uo.).  Ha a hagyományalakzatok
sokféleségében mindvégig megmarad az egység a hitben,  az csakis a
Szentlélek működésének tudható be (nr. 22) – itt megint csak párhuza-
mot látunk a II. Vatikánummal (vö. DV 8). Az evangélikus álláspontban
nagyban visszatükröződik a Montréali Dokumentum hagyományképe,
így a máltai jelentés valamiképpen Montréal és a II. Vatikánum hivata-
los egyházi találkozásának is tekinthető.

A Metodista Világtanáccsal folytatott párbeszéd során (amely 1967-
ben kezdődött meg Aricciában) ugyancsak előkerült a Hagyomány te-
matikája. Az 1986-os Nairobi Jelentés (Az egyházról szóló közös nyilatkozat
felé)271 6. pontjában arról olvashatunk, hogy az első korokból, az aposto-
loktól és az első keresztényektől eredő hagyományt tisztelettel kell fo-
gadni, és a bibliai szövegek háttere előtt kell értelmezni. Az 1991-es szin-
gapúri  tanácskozást  teljes  egészében  az  apostoli  hagyománynak
szentelték a két fél küldöttei.272 Ennek az elején az apostoli Hagyományt,
a Hagyományt a következőképpen határozták meg: „Krisztus evangéliu-
mának az élő átadását jelenti, sokrétű értelemben, minden nemzedék folyamatos
megújulására” (nr. 5). Ezt követően a dokumentum első része leírja az
apostoli hitet, „annak tanítását, átadását és befogadását”. Mint látható, a ta-
nítás–átadás–befogadás hármas jól tükrözi az újszövetségi hagyomány-
nyelvezetet. Négy szinten bontja ki a dokumentum a témát: 1) az Ige és
az Egyház kapcsolata, 2) a Szentlélek és az Egyház kapcsolata, 3) a ke-
resztény hit modellje, 4) a keresztény élet modellje. „Az Egyház mély meg-
értésének az Isten Igéjére való reflexióval kell kezdődnie, aki létbe hívja az Egy-
házat,  és  folyamatosan  azzá  teszi  azt,  amit”  (nr.  13).  Ez  a  megközelítés

270 Ld. J.-G. BOEGLIN, i. m. 276–277.
271 Towards a Statement on the Church, in Information Service nr. 62 (1986/IV), 206–216.
272 The Apostolic Tradition, in Information Service nr. 78 (1991/III–IV), 212–225.



A hagyományelv a katolikus teológiában 171

párhuzamot mutat a DV 8 szintetikus hagyományleírásával. A fejezet
végkövetkeztetése tekinthető egyfajta ökumenikus számvetésnek is:

„…emlékeztetünk rá, hogy az ökumenikus kiengesztelődés keresé-
se igen világosan megmutatta annak nehézségét, hogy újra egyesít-
sük az Írást és a Hagyományt, miután fogalmilag egyszer már szét-
választásra kerültek.  Az Írást  a Hagyományon belül  szövegezték
meg, mégis az Írás normatív a Hagyomány számára. Az egyik csak
a másik  fényében érthető  meg.  Nem gondoljuk,  hogy megoldot-
tunk volna itt  minden ökumenikus nehézséget,  amely ezen téma
kapcsán felmerül. Amire kísérletet tettünk, az az volt, hogy meg-
kérdezzük önmagunktól: egy mai keresztény hogyan vallhatja meg
minden idők keresztényeivel együtt a Jézus Krisztusba vetett egy
igaz hitet, aki ugyanaz tegnap, ma és mindörökké.” (nr. 21)

A dokumentum második része azt vizsgálja, hogy miként valósul meg
az egyházi szolgálat az apostoli Hagyományon belül. Ez mindig az Ige
szolgálatát jelenti (nr. 54–57), amely a Szentlélek kegyelmi adományán
nyugszik (nr. 58–61). A szolgálat az Egyház eleven testében, közösségé-
ben teljesül be, ahol számolnunk kell azzal, hogy jelen van a növekedés,
illetve a fejlődés (nr. 62). Ilyen értelemben a dokumentumban megjele-
nik a DV 8 viva vox Evangelii-jának a gondolata.

A Baptista Világszövetséggel folytatott teológiai párbeszéd – hason-
lóan más ökumenikus viszonyokhoz – munkafázisokban halad előre.
2006-ben  kezdődött  meg  a  legújabb  tematikus  egység  feldolgozása,
amelyet az évenkénti találkozók során vizsgálnak mindkét fél delegált-
jai. Ennek tematikája: „Isten Igéje az Egyház életében: Írás, Hagyomány és
koinonia”. Ugyan záró dokumentum kiadására a párbeszéd elhúzódása
miatt még nem került sor,273 az éves tanácskozások során már kitapint-
hatóvá váltak bizonyos közös teológiai álláspontok:274

273 Eredetileg 2010-re tervezték ezt.
274 SUSAN K. WOOD,  Two Phases  of Baptist–Roman Catholic  International  Theological

Conversations,  in  JOHN A.  RADANO (szerk.),  Celebrating  a  Century  of  Ecumenisms.
Exploring the Achievements of International Dialogue in Commemoration of the Centenary
of the 1910 Edinburgh World Missionary Conference, Grand Rapids (MI) 2012, 264–282,
itt: 272–274.



172 Török Csaba

– Mind a Szentírás, mind a Hagyomány Istennek a Jézus Krisztusban
beteljesült önközlését közvetíti.

– A Szentírás írott „megtestesülése” az élő apostoli Hagyománynak.
– Elkülöníthető az apostoli Hagyomány és a későbbi egyházi hagyo-

mány. Csak az első tekinthető normatívnak (kánon-kérdés, egyház-
alkotmány).

– A Hagyomány végső normája és kritériuma a Szentírás.
– A nyilvános kinyilatkoztatás az utolsó apostol halálával zárult (ezen

a ponton emlékeztetnünk kell rá, hogy a II. Vatikánum a bibliakriti-
ka eredményei miatt nem mondta ezt ki, így ez a megállapítás vagy
a baptisták felé nyitott  konszenzus eredménye,  vagy S.  K.  Wood
megfogalmazásának sajátossága).275

– Isten újra meg újra szól népéhez a Szentírás olvasásakor és hirdeté-
sekor (ez visszatükrözi a DV 8-at).

Emellett természetesen számolnunk kell a továbbra is fennálló nézetel-
térésekkel:276

– A katolikusok szem előtt igyekeznek tartani a privát szentírás-értel-
mezésben rejlő veszélyeket, ezért hivatkoznak az egyházi Tanítóhi-
vatal tekintélyére a tanítás és az exegézis terén (kiemelve a püspö-
kök és a pápa szerepét).

– A baptista álláspont szerint minden helyi közösségnek megvan a
Szentlélek kegyelmén alapuló joga és képessége, hogy szabadon ér-
telmezze a Szentírást, Krisztus fősége alatt.

– Amit a katolikusok az élő Hagyományról állítanak („a kinyilatkozta-
tás szavakban és tettekben történő dinamikus átadása”), azt a baptisták a
prédikálásról, az igehirdetésről vallják.

A Keresztény Egyházzal (Krisztus Tanítványaival) folytatott párbeszéd
első fázisának az eredményeként jelent meg az Apostolicitás és katolicitás
az Egyház látható egységében című dokumentum.277 Ennek 5. fejezete fog-

275 Uo. 274.
276 Uo.
277 Megjelent: Information Service nr. 49 (1982/II–III), 65–73.



A hagyományelv a katolikus teológiában 173

lalkozik kifejezetten a hit és a hagyomány viszonyával. Szemlélete sze-
rint az Egyház olyan hithirdető közösség, amely a Szentlélek vezetése
alatt, a Szentírásból és a hagyományból merítve hirdeti és továbbadja a
krisztusi hitet (nr. 40). Ez azt is jelenti, hogy a Keresztény Egyház is elis-
meri a hagyomány fontosságát a keresztény közösség életében (nr. 54).
A második fázis lezárásaként látott napvilágot 1993-ban Az Egyház mint
közösség Krisztusban című dokumentum. Ebben a következőket olvas-
suk:

„Mind  a  tanítványok,  mind  a  római  katolikusok  azt  szeretnék,
hogy oly módon éljenek és tanítsanak, hogy ha az Úr visszatér, ak-
kor az egyházat az apostolok hitéről való tanúságtételben találja.
Megőrizve annak emlékét, amit az apostolok tanítottak, és hirdetve
s megélve azt újra mind a mai napig, mind a tanítványok, mind a
római katolikusok hiszik, hogy folyamatosságban állnak az aposto-
li tanúságtétellel, olyan élő hagyományt alkotva, amely »az aposto-
lok és a próféták alapjára épül, és amelyben maga Krisztus a záró-
kő« (Ef 2,20).”278

Itt – mint látható – az apostoli Hagyomány gondolata összekapcsolódik
az élő Hagyományéval – ily módon mintegy szintetizálódik a DV 7 és a
DV 8 tartalma, s befogadást nyer az ökumenikus párbeszédben.

Hasonló a helyzet a pünkösdista közösség kapcsán, ahol a párbeszéd
második fázisának a záró dokumentuma279 számos olyan egyházi kér-
dést  vizsgált,  amelyek  rávilágítanak  a  hagyományelv  ökumenikus
problémáira (mariológia, egyházi szolgálat, apostoli folytonosság, egy-
házfegyelmi kérdések). Hosszabb rész foglalkozik a hagyományelvvel
(nr. 49–57), ám itt is a fentebb már látott, a MD-ban már jelenlévő szem-
pontok kerülnek megerősítésre, ahogy ugyanazon nehézségeket is emlí-
ti fel mindkét fél a közös megértés során.

278 The Church as Communion in Christ. Report of the Second Phase of the International
Disciples  of  Christ–Roman  Catholic  Dialogue  (1983–1992),  in  Information  Service 84
(1993/III–IV), 162–169, nr. 27.

279 Ministry, in Information Service nr. 55 (1984/II–III), 72–80.



174 Török Csaba

5. Konvergenciák és divergenciák

A MD és a DV közötti párhuzamok és egyezések megerősítést és befo-
gadást nyertek az ökumenikus párbeszéd legeltérőbb fórumain. A ha-
gyományelv kapcsán való egyetértésnek a következő szempontjai mu-
tathatók ki:

– A Hagyomány a krisztusi kinyilatkoztatásból fakad.
– A Hagyomány apostoli Hagyomány.
– A Szentírás az apostoli Hagyományon belül került szövegezésre (itt

valósult meg a redakció és a kanonizáció is).
– Ezzel együtt a Szentírás jelenti a Hagyomány számára a végső krité-

riumot és normát.
– Az apostoli Hagyomány elszakíthatatlanul kötődik az Egyházhoz,

és normatív a számára (különös tekintettel a szentírási kánon felis-
merésére, a szentírás-értelmezésre és bizonyos egyházfegyelmi, mi-
niszteriális kérdésekre).

– Az apostoli Hagyomány világosan elkülöníthető a későbbi egyházi
(emberi) hagyományoktól.

Ily módon nagyrészt a  DV 7–8 tartalmazza a konvergencia-pontokat.
Ezzel szemben a DV 9–10 tematikája kapcsán tapinthatjuk ki a legtöbb
vitatott elemet:

– Van-e tanítói tekintélye a szentírás- és hagyományértelmezés terén
az Egyháznak (Tanítóhivatalnak), s ha van, akkor az milyen jellegű?

– Mi a Hagyomány tulajdonképpeni tartalma (ld. az egyházi szolgála-
tok problémáját)?

– Hogyan viszonyul a Hagyomány a Szentírás értelmezéséhez, átadá-
sához, különös tekintettel a Tanítóhivatal cselekvő jelenlétére e vi-
szonyban?

A katolikus teológiának kiemelt feladata, hogy egyre mélyebben megvi-
lágítsa  a  Szentírás–Szenthagyomány-viszonyt,  s  eközben  különös  fi-



A hagyományelv a katolikus teológiában 175

gyelmet kell szentelnie a Tanítóhivatalra vonatkozó protestáns kérdés-
felvetéseknek.

6. A hagyomány jelentősége a teológiában

Ahhoz, hogy megfogalmazhassuk, mi a Hagyomány szerepe a teológiá-
ban, világosan kell látnunk, hogy e fogalom beágyazódik a kinyilatkoz-
tatás-teológia keretébe – Roger Schutz és Max Thurian egyenesen úgy
vélik, hogy a katolikus egyház a Dei Verbummal adott választ az e téren
felvetett reformátori kérdésekre.280 Ugyanakkor azt sem hagyhatjuk fi-
gyelmen kívül,  hogy amikor  a  kinyilatkoztatásteológia  ekkleziológiai
kapcsolódásait vesszük górcső alá, rögtön szemünkbe szökik az, amit
Karl Barth infarctus Concilii-nak nevezett.281 A DV 8 szintetikus és globá-
lis hagyományleírása (a Hagyomány mint folyamat, mint viva vox Evan-
gelii) magában hordozza a protestáns teológia szempontjából lényegi ki-
jelentést,  miszerint  az  apostoli  Hagyomány  nem  egészül  ki  az  idők
során, nem növekszik tárgyában, hanem csupán megértésében. Ugyan-
akkor a DV 10-ben elénk áll az a képlet, amivel Barth nem tud mit kez-
deni: a Szentírás–Szenthagyomány-viszony „kiegészül” egy harmadik
elemmel, mégpedig a Tanítóhivatallal.282 Úgy véli, ezáltal a II. fejezetben
„elhomályosulnak” az I., a III. és VI. fejezet „fényes” meglátásai.

Ugyanakkor  úgy  is  fogalmazhatunk,  hogy  a  megértések  keretébe
ágyazott disszenzus ily módon rávilágít egy olyan tematikára, amelyet
egyfelől a katolikus, másfelől a protestáns teológiának is újra kell olvas-
nia: mi a szerepe, feladata, kötelessége az Egyháznak szemközt az isteni
kinyilatkoztatással?

280 Ld. ROGER SCHUTZ - MAX THURIAN, La Parole Vivante au concile, 63–64. Idézi: J.-G.
BOEGLIN, i.m., 242. A téma kapcsán ld. uo. 242–244.

281 Ld.  KARL BARTH,  Conciliorum  Tridentini  et  Vaticani  I  inhaerens  vestigiis?,  in
BERNARD DOMINIQUE DUPUY (szerk.),  La Révélation divine. Constitution dogmatique „Dei
Verbum” (Unam Sanctam, 70), vol. II, Paris 1968, 517–519, itt: 517.

282 Ehhez persze hozzákapcsolhatnánk még a DV 9-ben szereplő, VI. Pál javaslatára
született  betoldást,  miszerint  a  Hagyomány nem  csak  értelmező  szereppel  bír  (a
Szentírás helyes megértésének normája), hanem konstitutív is: „…az Egyház a kinyi-
latkoztatottakra vonatkozó bizonyosságát nem egyedül a Szentírásból meríti”.



176 Török Csaba

Edmund Schlink úgy véli, hogy a Hagyomány mint meghatározatlan
és tág valóság, mely azonban mégis elengedhetetlen ahhoz, hogy túlha-
ladjuk a Szentírás betű szerinti értelmezését, rámutat a helyes értett ta-
nítóhivatal szükségességére: ez utóbbi feladata abban áll, hogy biztosít-
sa  a  hit  egységét.  Így  funkciója  inkább  apologetikus,  semmint
dogmatikus. Ezzel együtt persze nem oldjuk fel azt a központi proble-
matikát, amit a tévedhetetlenség (különösen a pápai infallibilitas jelent).
A DV 10 ugyan kijelenti, hogy „ez a Tanítóhivatal nem Isten szava fö-
lött,  hanem annak szolgálatában áll”,  ám ez valójában csak szóvirág,
amennyiben a  Magisztérium fogja  tévedhetetlenül meghatározni,  hogy
mi tartozik bele az apostoli Hagyományba s mi nem, ezzel együtt pedig
azt is definitív módon determinálhatja, hogy mi a Szentírás végső értel-
me. Így Schlink arra jut, hogy a Tanítóhivatal alárendeltségét a katoliku-
soknak még jobban, még világosabban, még félreértelmezhetetlenebbül
kellene kifejezésre juttatniuk, feltárniuk és megmagyarázniuk.283

Ha ez nem történik meg, akkor – Barth szavaival élve – fennáll annak
lehetősége,  hogy  ugyan  túlhaladjuk  a  barokk  két  forrás-elméletet,
ugyanakkor elénk áll helyette a három forrás-elmélet, mely nem megfe-
lelő módon értelmezi a magisztériumi hivatást. Milyen utak mutatkoz-
nak ezen veszély elhárítására, melyek mind katolikus, mind protestáns
részről elfogadhatónak tűnnek?284

1. Az evangélium fogalmának biblikusabb, pálibb alkalmazása, ahol ki-
világlik: ez egyfelől az üdvösségre, az életre vezető erő; másfelől pe-
dig soha nem hol betű, szöveg, könyv, hanem mindannyiszor ele-
ven igehirdetés is. Ezzel egyrészt megszabadítanánk a Szentírás–-
Szenthagyomány-viszonyt  az  írott–íratlan  formális-külsődleges
szembeállításától, másfelől jobban meg tudnánk ragadni, mennyi-
ben, miként és mi célból egymáshoz rendelt, egymásra utalt a vi-
szony két pólusa.

2. A Szentírás az Egyház életében című, a Dei Verbumot záró fejezet so-
kak körében (a katolikus teológia berkein túl is) elismerést váltott
ki, ugyanakkor elmondható, hogy ennek a tematikának az elmélyí-
tése (s ezzel együtt a kilépés a Szentírás–Szenthagyomány-viszony

283 Ehhez ld. J.-G. BOEGLIN, i. m., 245–246.
284 Ld. uo. 246–247.



A hagyományelv a katolikus teológiában 177

eltárgyiasító szemléletéből) hasznára lenne az ökumenikus párbe-
szédnek.

3. A „hagyomány” szó eltérő szintjeit alaposabban tisztázni kellene.
Erre érintőlegesen utalt már a MD is, a DV azonban kevésbé reflek-
tálta a problematikát.285 Katolikus részről Yves Congar nyújtott mé-
lyebbre ható szisztematikus elemzést.286 A tematika áttekintése vé-
gett érdemes szemügyre vennünk, milyen szempontokból hány el-
térő jelentési síkok ragad meg az egyetlen „hagyomány” szó köré-
ben:287

– Aktív és passzív hagyomány.
– Az eredet/szerző szerint: isteni, apostoli és egyházi hagyomány.
– A tartalom szerint: a hitre vagy a szokásokra vonatkozó hagyo-

mány.
– A tartam szerint: örök és változékony hagyomány.
– A kiterjedés és érvényesség szerint: egyetemes és helyi, részleges

hagyomány.

Külön kifejtést érdemel az egyetlen Hagyomány viszonya a megannyi
egyházi  hagyományalakzathoz.  Hogy  mindez  nem  csak  a  katoli-
kus–evangélikus, hanem a protestantizmuson belüli ökumenikus párbe-
széd kiemelt területe is, azt jól mutatja pl. az evangélikus–anglikán pár-
beszédsorozat 1971 és 1976 közötti etapja, melynek során szóltak többek
között  a  fejlődő  hagyományoknak  a  Hagyományhoz  való  hűségéről
is.288 J.-G. Boeglin utal arra, hogy ezen a ponton az ortodox–evangélikus
párbeszéd is értékes gyümölcsöket hozott.289

Összegzésképpen elmondhatjuk tehát, hogy a hagyomány-tematika
terén  végzett  vizsgálódások  ugyan  nem  ellentétektől,  feszültségektől

285 Schutz és Thurian a maguk protestáns teológiai hátterével nagyon jól ragadják
meg a DV II. fejezetének lényegét, a hagyományelv dinamikus szemléletét. Hogy ál-
lásfoglalásuk kevésbé kritikus  s inkább befogadó,  azzal is magyarázható, hogy „a
montréali dokumentumból áradó fényt vetítik ki a dogmatikus konstitúcióra” (J.-G.
BOEGLIN, i. m., 247).

286 YVES CONGAR, La Tradition et les traditions, vol. II, 68–74.
287 UŐ, La Tradizione e la vita della Chiesa, Cinisello Balsamo 1983, 53.
288 Ld. J.-G. BOEGLIN, i. m., 274–275.
289 Ehhez ld. uo. 280–287.



178 Török Csaba

mentesek,  mégis segítettek mindkét résztvevő félnek saját  álláspontja
tisztázásában. A katolikus hittudomány – eltávolodva a két forrás-elmé-
lettől és az ebből eredeztetett, sarkos sola Traditione-elvtől – dinamikus
hagyományteológiát  dolgozott  ki  egy  újragondolt  kinyilatkoztatás-el-
mélet keretein belül, melyet a maga részéről igyekeztek újrafogalmazott
módon kapcsolni az ekkleziológiai kérdésfelvetésekhez. Ilyen értelem-
ben egyet kell értenünk Ch. Théobalddal, aki szerint a DV recepciójában
végül egyfajta récadrage, újrakeretezés, új keretbe foglalás valósult meg,
ami kiterjed a kinyilatkoztatás, a hit, valamint a hit és ész kérdéskörére
is.290 Az evangélikus felfogás erőteljes  sola  Scriptura-jának értelmezése
terén pedig sikerült túlhaladni a végletes hagyományellenességet, s178
eljutni  egy  olyan  hagyomány-vízióhoz,  amely  központi  elemeiben
nagyfokú konvergenciát mutat a  DV 8-ban található hagyományleírás-
sal. Így jutunk el ahhoz a megfogalmazáshoz, amelyet nagy valószínű-
séggel minden fél magáénak ismerhet el: „A szent teológia a Szent Ha-
gyománnyal  együtt  Isten írott  igéjére  mint  örök alapra  támaszkodik,
belőle meríti rendíthetetlen erejét, és belőle újul meg állandóan, miköz-
ben a hit fényénél kutatja a Krisztus misztériumában rejlő teljes igazsá-
got. A Szentírás Isten igéjét tartalmazza, s sugalmazott lévén, valóban
Isten szava; ezért a Szentírás tanulmányozása legyen a hittudomány lel-
ke. A Szentírás szavából táplálkozik és virágzik az ige szolgálata is, tud-
niillik a lelkipásztori prédikáció, a katekézis s minden keresztény taní-
tás, amelyben előkelő hely illeti meg a liturgiában elhangzó homíliát”
(DV 24).

7. Útkeresés és távlatok

A zsinat utáni érlelődés újra meg újra felvetett alapvető kérdéseket: Ho-
gyan lehet elkülöníteni a hiteles és a torzult hagyományalakzatokat? A
Szentírás miként szolgálhat normául ezen megkülönböztetés során? Ka-
tolikusként hangsúlyozzuk, hogy az Írás norma non normata, míg a Ha-
gyomány (szóbelisége, az egzakt rögzültség hiánya okán) mindig norma

290 Ld.  CHRISTOPH THEOBALD, La réception du concile Vatican II, vol.  I.:  Accéder à la
source, Paris 2009, 733–734.



A hagyományelv a katolikus teológiában 179

(Scriptura) normata. Az ökumenikus teológiai párbeszéd későbbi doku-
mentumai – bármily elképzelhetetlen volt ez akár csak száz évvel ez-
előtt  –  a hagyományfolyamat (mint aktív  paradószisz,  traditio)  lényeg-
meghatározása terén ugyancsak szép és ígéretes egybetartást mutatnak.

Ugyancsak vizsgálódás övezte a Hagyomány sajátos egyházi funkci-
ójának kérdését: a Szentírás biztos alapként úgy áll  elénk, mint  semel
factum – a Tradíció ellenben, épp a DV 8-ban található leírás tükrében,
semper facturum-nak mutatkozik.291 Látszólag egyszerű ez a funkcionális
elkülönítés, ám mégis komoly kérdéseket rejt magában, amelyek nem
csak az Írás–Hagyomány-viszony eltérő szintjeinek egyházi gyakorlat-
ban való megvalósulását firtatják, de implicit módon érintik a tanítóhi-
vatali tekintély gyakorlásának (intézmény), az Isten népében működő
Szentlélek hatékony jelenlétének (karizma), az egyetlen kinyilatkoztatás
aktualizálódásának nehézségeit is, mindannyiszor visszavezetve a he-
lyes és torz alakzatok elkülönítésének kritériológiai problémájához.

Egy dolgot semmi esetre sem lehet többé megkérdőjelezni: a kinyilat-
koztatás  rögzített  (írott)  és  eleven (szóbeli)  átadása,  a  Szentírás  és  a
Szenthagyomány minden életmegnyilvánulásában egy. Bármely kísér-
let, amely e kettős-egy viszonyt akár a materiális, akár a formális szét-
választás (s ebből kifolyólag az alapvetően külsődleges viszonyítás) ré-
vén  szeretné  értelmezni,  eleve  elhibázott:  torzult  képe  annak  a
csodálatos és élő isteni kinyilatkoztatásnak, amelynek középpontja és
beteljesülése  Jézus  Krisztus.  Ezért  helyénvaló úgy gondolnunk,  hogy
egyetlen eleven valóság kettős-egy funkciójaként, s nem két különálló
elemként  kell  közelítenünk a  Szentíráshoz  és  a  Szenthagyományhoz,
csak így értjük meg helyesen a köztük való viszonyt. „Igaz ugyan, hogy
ily  módon régi,  már  klasszikusnak is  nevezhető teológiai  kérdésekre
nem fogunk választ kapni, de legalább kimondhatjuk: innen nézve a dol-
gokat, már maguk a kérdések is rosszak. Ez pedig nem kis eredmény – s
nem kis remény a jövőre nézvést”.292

291 PETER LENGSFELD, Tradition und Heilige Schrift – ihr Verhältnis, in JOHANNES FEINER

-  MAGNUS LÖHRER (szerk.),  Mysterium Salutis.  Grundriß  heilsgeschichtlicher  Dogmatik,
vol. I, 463–496, itt: 490.

292 TÖRÖK Cs., i. m., 448.



REUSS ANDRÁS

A tradíció szerepe az evangélikus egyház 
életében és teológiájában – különös tekintettel 
az egyház egységére*

A tradíció szerepe az evangélikus egyház teológiájában

Amikor az augsburgi birodalmi gyűlésen 1530. június 25-én délután há-
rom órakor felolvasták a wittenbergi reformáció hívei nevében az Ágos-
tai  hitvallást,  az  előterjesztők  nyugodt  szívvel  jelentették  ki,  hogy ők
semmi újat nem hoztak, hanem a nyugati egyház tradícióját képviselik,
és annak megőrzését kívánják: „semmi sincsen benne, ami a Szentírás-
tól  vagy  az  egyetemes  egyháztól  vagy  a  római  egyháztól  eltérne,
amennyire ezt az egyházi írókból ismerjük.” És hozzátették még: „gyü-
lekezeteink egyetlen hittételben sem térnek el az egyetemes egyháztól,
csupán néhány olyan visszaélést hagytak el, amelyek újak és az egyházi
törvények szándéka ellenére az elmúlt idők hibájából váltak elfogadot-
tá”.293 Ez az érvelés mutatja, hogy olyan alapelvre hivatkoztak, amiről
feltételezték, hogy az ellenfelek sem kifogásolják, hanem elfogadják.294

Ezeket a szavakat a felekezeti küzdelmek kezdetétől a huszadik század
* A Reformáció és ökumenikus párbeszéd teológia tanári konferencián 2017. január 26-

án elhangzott előadás szerkesztett változata.
293 Ágostai hitvallás  (ford.  BÓDI E.- REUSS A.), (A Magyarországi Evangélikus Egyház

hitvallási iratai. Konkordiakönyv 2; szerk. REUSS A.), 2008, 38. és 39.
294 Igazolja  ezt  az  Ágostai  hitvallásra  cáfolat  szándékával  adott  katolikus  válasz:

Confutatio  Confessionis  Augustanae.  Responsio  Pontificia  seu  Confutatio  Augustanae
Confessionis,  in  Corpus Reformatorum (szerk.  KARL GOTTLIEB BRETTSCHNEIDER)  27:  81–
184, például a 16. cikkre adott feleletben, itt: 117. 



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 181

második feléig ugyan nemcsak az Ágostai hitvallás szerzőjének, a viták-
ban halkan lépő Melanchthon temperamentumának tulajdonították, ha-
nem elmarasztalóan fel is rótták neki, mert az ő túlzott kompromisz-
szumkészségét  látták  benne.295 Pedig  Luther  sem  gondolkodott
másként, hiszen az ő tételeit, akár a skolasztikus teológusok ellen, akár
a  búcsú  kérdéséről,  áthatja  ugyanez  a  meggyőződés:  „Mindezekben
nem akarunk mást mondani és hinni, nem is mondtunk semmit, ami ne
lenne összhangban a katolikus egyházzal és az egyházi tanítókkal.”296

Ilyen meggondolások alapján vethette fel Joseph Ratzinger még frei-
singi dogmatikaprofesszorként a múlt század hatvanas éveiben, hogy
az Ágostai hitvallást el lehetne ismerni az ökumenikus közeledés lehet-
séges alapjának. Az ugyancsak római katolikus Vinzenz Pfnür már a 70-
es években kezdett doktori kutatásai során jutott el annak kijelentésé-
hez, hogy az Ágostai hitvallás „egyetlen egyházakat elválasztó tant sem
tartalmaz”  és  „a  közös  keresztyén  hit  bizonyságaként  helyeselni
lehet”.297 A megigazulástanról szóló előzetes vizsgálódásai alapján a 90-
es években pedig Pfnür  azt állapította  meg, hogy a reformációnak a
megigazulással kapcsolatosan a római egyházat elmarasztaló kifogásai
nem ellenkeztek az akkori hivatalos egyház álláspontjával, hanem azok
egyes korabeli teológusok tanítását érintik, és mindmáig megmarad fi-
gyelmeztető jelentőségük.298 Nyitva marad a kérdés, hogy akkor miért
egyházszakadás, nem pedig az egyetemes egyház reformációja követke-
zett be.

295 Így például Heinrich Bornkamm; vö. WOLFHART PANNENBERG, Die Augsburgische
Konfession und die Einheit der Kirche. In Amt und Gemeinde 31/2 (1980), 15.

296 A 95 tételben egyszer (12. tétel) hivatkozik a régebbi helyes gyakorlatra a kora-
beli  helytelennel  szemben (vö.  Luther Márton művei,  szerk.  MASZNYIK ENDRE,  1:  18;
Weimarer Ausgabe 178), de a skolasztikus teológia elleni disputációjából vett fenti idé-
zet ugyancsak 1517-ben (Disputatio contra scholasticam theologiam, in Weimarer Ausgabe
1: 228, 34–36; Martin Luther Lateinisch-Deutsche Studienausgabe, szerk. WILFRIED HÄRLE,
1: 32. 33) ezt világosan ki is mondja.

297 Idézi W. PANNENBERG, i. m., 16.
298 VINZENZ PFNÜR,  Die Verwerfungen der Confessio Augustana, der Apologie und der

Schmalkaldischen Artikel hinsichtlich der Rechtfertigungslehre, in KARL LEHMANN (szerk.),
Lehrverurteilungen – kirchentrennend?  II. Materialien zu den Lehrverurteilungen und zur
Theologie der Rechtfertigung, Freiburg im Breisgau - Göttingen 19952, 208–209.



182 Reuss András

A sokszor idézett protestáns alapelv – a sola Scriptura – szerint, egye-
dül a Szentírás tekintendő a keresztyén hit és tanítás mértékének. A tra-
díció pozitív szemlélete miatt akár az Ágostai hitvallás, akár Luther fen-
tiekben idézett érvelése meglepő lehet nemcsak római katolikusoknak,
hanem mai protestánsoknak is. A wittenbergi reformáció ezek szerint
nem önmagában a hagyományokhoz való ragaszkodást kifogásolta és
nem önmagában a hagyományokat támadta, hanem a tradíciónak olyan
alakulását,  mondhatjuk  burjánzását,  amelyről  úgy vélte,  hogy defor-
málja a Szentírásban megőrzött apostoli tradíciót is. Nem a tradíció el-
vetése volt a cél, hanem az apostoli tradíció megőrzése a Szentírás igéjé-
hez ragaszkodva. Hogy mennyire így volt,  jól mutatja az is,  hogy az
Ágostai hitvallás védelmében írt  Apológiájában299 Melanchthon nem Lu-
therre vagy más reformátorokra hivatkozik, hanem az egyetemes egy-
ház addigi, ezerötszáz éves hagyományának íróira, akik közül bizonyos
megállapításaik tekintetében egyeseket a Szentírás hiteles  értelmezői-
nek, másokat félreértőinek tart, illetve bizonyos pontokon egyetért, más
pontokon vitázik velük.

Talán még mindig hat az a körülmény, hogy a 16. századi augsburgi
viták során az Ágostai hitvallás római cáfolatának szerzői és utódaik is
félreértették az Ágostai hitvallás szándékát. Az úrvacsorával, a cölibá-
tussal, a misével, a gyónással, a böjttel, a szerzetesi fogadalmakkal és a
püspöki hatalommal kapcsolatos kritikák alapján bevezetett változtatá-
sokat ugyanis nem orvoslást célzó tanításként fogadták, hanem mind-
ezekkel szemben intézett frontális támadásként, amely lényegében ezek
megszüntetésére  irányul.  A  konfesszionális  kor  századaiban  pedig,
amelyet a frontok megmerevedése és értetlenség,  sőt ellenségeskedés
jellemzett, az evangélikusok – részben a felvilágosodás hatása alatt is
állva – elhitték magukról azt, amit a katolikusok feltételeztek róluk.

Nemcsak római katolikusokra, de az evangélikusokra is az újdonság
meglepetést kiváltó erejével ízlelgetünk korábban elképzelhetetlen meg-
állapításokat. Így olyanokat, amelyekből a lutheri reformáció szándéká-
nak megértése olvasható ki: „A fiatal Luthert szinte egyfajta reform-ka-

299 Az Ágostai hitvallás apológiája (ford. WICZIÁN D.), in Konkordiakönyv.  Az evangéli-
kus egyház hitvallási iratai 2, Budapest 1957, 65–326.



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 183

tolikusnak nevezhetnénk.”300 A wittenbergi reformátor ebben a megkö-
zelítésben nem hagyománytörő, hanem a hagyomány őrzője: „A jelenle-
gi katolikus Luther-kutatás Joseph Lortz óta úgy látja, hogy Luther eb-
ben  a  folyamatban,  az  ockhamizmussal  vitatkozva  és  Ágostonhoz
csatlakozva egy olyan katolicizmust küzdött le önmagában, amely való-
jában nem is volt katolikus, így pedig valami ősi értelemben katolikusat
fedezett fel újra.”301 És: „Így 1517-ben Luther 95 búcsúról szóló tézise
mögött – teljesen mindegy, hogy valóban kiszögezte-e ezeket a witten-
bergi vártemplomra vagy éppen levélben küldte el – nagyon is katoli-
kus szándék állt.”302 Ezért értelmetlen volna a tradíció valamely, bárme-
lyik  oldalról  idealizált  korábbi  állapotának  megőrzésére  vagy
visszahozatalára törekedni, mert „a felekezetek kora visszavonhatatla-
nul lejárt, és minden kísérlet, amely ezt romjain újra életre kívánná kel-
teni, eleve kudarcra ítéltetett. Ezen hosszabb távon sem a katolikus res-
taurációs  kísérletek,  sem  a  2017-es  esztendő  ünnepségei  nem
változtatnak  semmit.”303 Ezzel  szemben  mindenkinek  be  kell  látnia,
hogy „elfogadó, egymástól  tanuló ökumenére van szükségünk”.304 Ez
ugyan nagyon nehéz utat jelent, de mégsem a semmiből indulunk.

A tradíció értelmezése

A tradícióról beszélve egyértelműen azonos a kiindulásunk. Az alap az,
amit az apostol így határozott meg: „Mert ráépültetek az apostolok és a
próféták alapjára, a sarokkő pedig maga Krisztus Jézus” (Ef 2,20 RÚF).
Közösen nevezzük ezt kinyilatkoztatásnak, vagy ha ennek egész tartal-
mát összefoglaljuk, egyszerűen hitnek, vagy megőrzendő drága kincs-
nek  (bonum  depositum,  parathéké:  1Tim 6,20;  2Tim 1,14),  vagy  hagyo-
mánynak (traditio,  paradosis:  1Kor 11,2;  2Thessz 2,15;  3,6).  A katolikus

300 WALTER KASPER, Luther Márton. Az ökumené jegyében (MARTOS L. B. ford.), Buda-
pest 2016, 20.

301 W. KASPER, i. m., 27.
302 Uo. 27.
303 Uo. 42.
304 Uo. 69.



184 Reuss András

teológia hitletéteményről beszél, és ezzel fejezi ki azt a meggyőződését,
hogy a tradíciónak része a Szentírás, mint az apostoli hagyomány össze-
foglalása, de beleérti az egyházat is, amelyre az apostoli hagyomány rá
van bízva, és amely úgy őrzi meg azt, hogy továbbadja. Hasonló ehhez
az evangélikus szemlélet, bár más hangsúlyai vannak. A kinyilatkozta-
tást,  az  evangéliumot  mint  Krisztus-eseményt  mi  sem úgy tekintjük,
mint valami színházi előadást, amit vagy megnéznek az emberek vagy
nem. A továbbadandó tradíció, és a tradíció mint a továbbadás esemé-
nye, amelyben emberek vesznek részt, elválaszthatatlanul összetartoz-
nak. Mivel a keresztyén hit alapja Jézus Krisztus, ezért a keresztyén hit
rá van utalva a Jézus Krisztust valló hagyományra, de egyúttal részt is
vesz benne. Ez az értelme Pál apostol kijelentésének, hogy a hit hallás-
ból, tudniillik Isten igéjének, Krisztus beszédének hirdetéséből és hallá-
sából van, azaz jön létre (Róm 11,17). Ez a hagyományozás az egyház-
ban történik folyamatosan, amelynek során a kinyilatkoztatás-tradíció
sokféle tradíciót hoz létre. Isten kinyilatkoztatott igéje ezekben a tradíci-
ókban hat, azonban meg kell különböztetni Isten igéjét és a tradíciókat,
amelyek azt továbbadják, de elválasztani sem lehet egymástól e kettőt,
Isten igéjét és a tradíciókat.305 Az evangélikusok az Ágostai hitvallással
vallják: „Az egyház pedig a szentek gyülekezete, amelyben az evangéli-
umot tisztán tanítják és a szentségeket helyesen szolgáltatják ki.”306 Az
egyház meghatározásának tehát elengedhetetlen (konstitutív) jellemzője
és feltétele, hogy ott szolgálnak a kegyelmi eszközökkel. Ilyen értelem-
ben mondjuk, de történetileg is helytállónak tartjuk, hogy az egyház az
ige teremtménye (ecclesia creatura verbi).  A tradíció tehát nem csupán a
múlt emlékezete, hanem történés a jelenben, amikor a Szentlélek által az
egyetlen tradíció a sokféle tradícióban hat és felszabadít.307 Mivel véges
és esendő emberek azok, akik az egyházban a Szentírás magyarázatát és
az igehirdetést végzik,  mi is szükségesnek tartjuk,  hogy legyenek az

305 Vö. a Hit és Egyházszervezet (Faith and Order) 4. világkonferenciájának (Montre-
al,  1963)  dokumentumát:  Scripture,  Tradition and  traditions,  in  GÜNTHER GASSMANN

(szerk.), Documentary History of Faith and Order 1963-1993, Genf 1993, 10–18.
306 Ágostai hitvallás (VII, 1), 24.
307 GERHARD EBELING, Tradition VII. Dogmatisch, in KURT GALLING (szerk.), Religion in

Geschichte und Gegenwart, 19603, 6: 977.



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 185

egyházban olyan mechanizmusok, amelyek védelmet nyújtanak az elté-
velyedésekkel szemben. Óvakodunk attól, hogy akár egyetlen – hivata-
la vagy karizmája miatt tévedhetetlen – embert, akár embereknek vala-
milyen többségét fogadjuk el az igazság letéteményesének, mert attól
tartunk, hogy így az egyház lenne az ige megértésének egyetlen letéte-
ményese és tulajdonképpen létrehozója (scriptura creatura ecclesiae).

A 16. század első felében, de még utána is több nemzedéken át, ami-
kor  Róma kivetette  magából  a  reformációt,  a  reformáció hívei  pedig
nem találták helyüket a római egyházban, a lutheri reformáció a hozzá
tartozó gyülekezetek nagy egyetértésére (magnus consensus) hivatkozha-
tott.308 A wittenbergi reformáció nem spiritualizálta az egyházat és nem
fordított hátat neki. Luther számára ez elképzelhetetlen lett volna. Kis
kátéjában írja: „Ebben az egyházban nekem és minden hívőnek napon-
ként minden bűnt bőséggel megbocsát.”309 Nagy kátéjában pedig talán
még  határozottabb:  „De  a  keresztyén  gyülekezeten  kívül,  ahol  nem
hangzik evangélium, nincs bűnbocsánat sem és nem lehetséges szent
élet  sem.”310 Az a modern mentalitás és sokszor hallott  jelszó,  amely
Krisztust megvallja,  de az egyháznak hátat fordít – Krisztus igen,  az
egyház nem – teljességgel elképzelhetetlen lett volna számára. Ezt a fel-
világosodás korának protestánsai vallották, de a különféle megújulási
mozgalmak hatására – reméljük – visszaszorulóban van.

Sola Scriptura és tradíció

A reformáció alapelvéhez,  hogy a Szentírás az egyedüli  mérték (sola
Scriptura), ma is ragaszkodunk, hiszen az Írás az apostoli bizonyságtétel
legősibb és leghitelesebb dokumentuma. Ez eredetileg sem azt jelentette
és ma sem úgy értendő, hogy minden már meglévő tradíciót kirekeszt-

308 A hitvallás e szavakkal kezdődik: „A gyülekezetek nálunk nagy egyetértéssel
tanítják...” Ágostai hitvallás (I, 1), 19.

309 MARTIN LUTHER,  Kis káté (II, 6), in  Konkordiakönyv 2, 60;  PRŐHLE KÁROLY,  Luther
Márton négy hitvallása, Budapest 1983, 88.

310 UŐ, Nagy káté (II, 56; ford. PRŐHLE K.), in Konkordiakönyv 2, 158; PRŐHLE K., 203.



186 Reuss András

ve vagy ezután kialakuló tradíciónak megálljt parancsolva vissza kelle-
ne, vagy vissza lehetne térnünk az apostoli korba.

Nevezetes wormsi vallástételében – „Itt állok, másként nem tehetek”
– a pápával és a zsinatokkal szemben Luther sem pusztán a lelkiisme-
retre  hivatkozott,  amint  a  felvilágosodás  hatására  protestánsok értel-
mezték és katolikusok is az ő szemére vetették, hanem azt kérte, hogy a
Szentírás bizonyságaival vagy világos ész-okokkal győzzék meg, mert
lelkiismerete Isten igéjének foglya.311 Mögötte az a meggyőződés állt,
hogy Isten igéje egyértelmű és hatékony, az egyház pedig az igének a
teremtménye  (ecclesia  creatura  verbi).  Sommásan  állapíthatta  meg  az
evangélikus  –  római  katolikus  között  bizottság,  hogy  Luther  „noha
hangsúlyozta a Szentírás egyedüli tekintélyét, nem magában olvasta a
Bibliát, hanem az adott kontextusra figyelve és a korai egyház krisztoló-
giai és szentháromsági hitvallásaival való összefüggésben vizsgálta az
ige szándékát és jelentését. […] és értelmezéseiben hivatkozott az egy-
házatyákra, különösen Szent Ágostonra. […] Bibliaértelmezését a kor és
a korábbi nemzedékek teológiai koncepcióival való közvetlen vita kere-
tében fejtette ki.”312 Melanchthon még inkább figyelembe vette az atyák
írásait,  amelyeket  az apostoli  iratokhoz közelállónak tekintett,  hiszen
segítik a Szentírás megértését. De a tradíciónak nem tulajdonított nor-
matív, hanem csak informatív jelentőséget. Az  Ágostai hitvallás, amely
névadónk, az emberek által bevezetett tradíciók megítélésében azt te-
kintette  kritériumnak,  hogy  egyrészt  nem  tartalmazhatnak  olyasmit,
ami az üdvösség feltételének tekinthető,  hiszen az üdvözülés rendjét
egyedül Isten szabhatja meg, másrészt pedig nem lehetnek ellentétben
az Írással. 

Fontos tudatosítani, hogy a reformátori  sola Scriptura elve, amelyet
Luther  alig használt,  nem biblicista  redukció volt,  amely elvetette az
ezerötszáz éves tradíciót, nem csupán formális vagy materiális alapelv,
amely semmit sem engedélyez, ami nincs a Szentírásban. Hiszen úgy
értették, de úgy is tapasztalták, hogy az Írás igéje mint Isten igéje haté-

311 Vö. M. LUTHER, A wormsi tárgyalások (1521), ford. MÁRTON JENŐ, in Luther Márton
művei 2 (szerk. MASZNYIK ENDRE), Pozsony 1905, 459.

312 A szembenállástól a közösségig. Evangélikus–római katolikus közös megemlékezés a re-
formációról 2017-ben (199) (ford. PAP K. M.), Budapest 2016, 76.



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 187

kony, teremtő, hitet ébresztő és megújító ige a Szentlélek belső bizony-
ságtételének (testimonium spiritus sancti internum) segítségével. S azt ta-
nították, hogy meg kell különböztetni Krisztust (aki Isten igéje) és az
Írást (amely a maga történetileg kialakult állapotában Krisztusról szól),
amint az Írás segítségével meg kell különböztetni egymástól egyrészt a
hagyományozó és a hagyománnyá váló egyházat és másrészt az egyhá-
zat teremtő isteni igét, illetve Krisztust, az egyháznak a fejét.313 A  sola
Scriptura-val  tehát  a  reformáció  is  tradícióra  támaszkodott  és  a  mai
evangélikus teológia sem tagadja meg a tradícióból azt, ami a Szentírás-
sal összeegyeztethető.

Amikor Luther a Szentírásba foglalt evangéliumot tartotta a minde-
nek fölött való mértéknek, akkor a páratlan isteni dinamikával ható, te-
remtő erejű igét értette, amely „jó hírt, híradást, üzenetet jelent, amelyet
ha eldalolunk, elbeszélünk, örvendezünk […]. Jó hír és üzenet nekünk
Isten  evangéliuma  és  az  Újtestamentum,  amely  az  apostolokkal  az
egész világban elterjed, és a valódi Dávidtól származik, aki a bűnnel, a
halállal  és  az  ördöggel  viaskodott,  és  ezeket  legyőzte,  hogy érdemet
nem tekintve megváltást, igazságot, életet és üdvösséget hozzon min-
denkinek, akiket fogva tart a bűn, gyötör a halál, akiken erőt vett az ör-
dög, hogy mindannyiuknak békét adjon, és hazavezesse őket Istenhez.
Ők pedig énekelnek, hálát adnak, magasztalják Istent, és vígan vannak
mindörökké, ha hitük szilárd és állhatatosak maradnak.”314

A harmadik nemzedék lutheri ortodoxiája a Szentírás tekintélyét a
verbális inspirációról szóló tan segítségével nemcsak megszilárdította,
hanem formálisan is kezelte, aminek következtében háttérbe szorult az
üzenet éltető ereje, és ezzel „papíros-pápává” tette. A teológiai mérlege-
lésben  az  apostoli  tradíciót  jelentő  Szentírás  mellett  pedig  egyre  na-
gyobb  tekintélyre  tettek  szert  a  reformátorok  (elsősorban  Luther  és
Melanchthon), valamint a reformátori hitvallási iratok.315

313 G. EBELING, i. m., 979.
314 M. LUTHER, Előszó az Újtestamentumhoz (1522), in Csepregi Zoltán (szerk.), Luther

válogatott művei 5, Budapest 2011, 287. (WA.DB 6: 3–4.)
315 WOLF-DIETER HAUSCHILD,  Tradition  V.  Mittelalter  bis  Neuzeit.  in  Theologische

Realenzyklopädie 33 (szerk. GERHARD MÜLLER), Berlin - New York 1977–2004, 715.



188 Reuss András

Ennek ellenére újra meg újra felbukkant az a veszély, ami ellen a re-
formátori atyák eredetileg küzdöttek, nevezetesen, hogy nem a Szent-
írás lett a legfőbb mérték. A dogmatizmusba süllyedt ortodoxiát a pie-
tizmus  azzal  igyekezett  orvosolni,  hogy  a  Szentírást  értelmező
magyarázatok helyett magának a Szentírásnak az olvasását és tanulmá-
nyozását propagálta. Itt viszont a hívő ember átélése és hitbeli tapaszta-
lata lett a megértés és a hit mértéke. A felvilágosodás még inkább eltá-
volodott mindenféle tradíciótól, amikor a mindenféle előfeltétel nélküli
értelmezést tekintette a helyes kiindulópontnak. A valóságban az embe-
ri racionalitást tette a hit feltétlen mértékévé. A változó időben tehát az
evangélikus teológia egyes irányzatait is mindkét véglet megkísértette,
az is, hogy teljesen hátat fordítsanak a tradíciónak, és az is, hogy dog-
matizmusba merevedjenek.

Megemlítendő, hogy a maga idejében Luther még többet és még éle-
sebben vitatta azok igazát, akik minden hagyományt elvetve a Szentlé-
lek közvetlen sugalmazására hivatkoztak a Szentírás értelmezésében. A
reformáció részéről kevésbé súlyosan marasztalták el tradicionalizmust,
mint az enthuziazmust, amely valamely ember –, legyen bár mégoly Lé-
lekkel megajándékozott – kizárólagos tekintélye alapján értelmezi Isten
igéjét.316 Gerhard Ebeling ezt azzal a veszéllyel indokolja, hogy az ilyen
tekintéllyel felruházott ember, vagy akinek ilyen tekintélyét a közösség
elismeri,  nem tartozik sem történeti,  sem hermeneutikai számadással,
tehát felülemelheti magát a Szentíráson is.317 Mindenféle hagyomány és
dogma teljes elvetése ma is számos közösségnek alapelve vagy inkább
jelszava.  Amikor arra hivatkoznak, hogy náluk nincs tradíció,  csak a
Szentírás a mérték, és valóban nincs írott dogmájuk vagy hitvallásuk,
de vannak kialakult szokásaik és tanításuknak egy bizonyos kialakult
formája, ezzel a Szentírás mellett vagy fölött az értelmező ember tekin-
télyét esetleg legitimálhatják.

A római egyház elsősorban a második vatikáni zsinat óta nagy utat
tett meg. A trienti zsinaton az isteni igazságnak az „írott könyvekben és

316 Schmalkaldeni cikkek (III, 8, 3–6; ford. PÁLFY M.), in Konkordiakönyv 1957, 2: 38–39;
PRŐHLE K., i. m. 302. Ezen a helyen Luther ezért a pápát is enthuziasztának mondja.

317 G. EBELING, i. m., 978.



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 189

íratlan hagyományokban”318 fennmaradt két forrását vallotta.  Az első
vatikáni zsinat az „Isten írott vagy hagyományozott igéjéről” szól,  és
hozzáteszi: „amit az Egyház akár ünnepélyes határozat, akár rendes és
egyetemes  Tanítóhivatala  útján  Istentől  kinyilatkoztatott  hitigazság
gyanánt elénk bocsát”.319 A II. Vatikáni Zsinat  Dei verbum dogmatikai
határozata a Tanítóhivatal  kizárólagos feladatának mondja Isten írott
vagy áthagyományozott igéjének magyarázatát, s kijelenti: „Ez a Taní-
tóhivatal nem Isten szava fölött, hanem annak szolgálatában áll, csak az
áthagyományozottat tanítja,  amennyiben ezt a hagyományt isteni  pa-
rancs alapján, a Szentlélek vezetésével áhítatosan hallgatja, szentül őrzi,
hűségesen kifejti,  és a hitnek ebből az egyetlen letéteményéből meríti
azt, amit Isten kinyilatkoztatásként, hogy higgyük, elénk ad.”320 Az iste-
ni írások alkotják – igaz ugyan, hogy a szent hagyománnyal együtt – az
egyház hitének legfőbb szabályát,321 és a szent teológia is „a szent ha-
gyománnyal együtt Isten írott igéjére mint örök alapra támaszkodik”.322

E megállapításokra alapozva Joseph Ratzinger már 1965-ben kijelentet-
te, hogy van igazsága Luther felismerésének, mely szerint a Szentírás a
primer, a hagyomány a szekunder, és hogy a Szentírás egyértelműen
mértéknek tekintendő a tanítóhivatallal szemben, de a kettő közötti ha-
tárvonalat nem mindig húzták meg világosan.323

Kristálytisztán fogalmaz 1580-ban az Egyességi irat: „Hisszük, tanítjuk
és valljuk, hogy az egyetlen szabály és mérték, amely szerint minden ta-
nítást és tanítót értékelnünk és megítélnünk kell, egyedül az Ó- és Új-
szövetség prófétai és apostoli iratai […] Egyéb iratokat pedig – akár ré-

318 HEINRICH DENZINGER - PETER HÜNERMANN, Hitvallások és az egyház tanítóhivatalá-
nak megnyilatkozásai, szerk. Burger Ferenc. Bátonyterenye - Budapest 2004, 1501.

319 H. DENZINGER - P. HÜNERMANN, i. m., 3011.
320 Dei Verbum 10; in H. DENZINGER - P. HÜNERMANN, i. m., 4214.
321 Dei Verbum 21, in H. DENZINGER - P. HÜNERMANN, i. m., 4228.
322 Dei Verbum 24; in H. DENZINGER - P. HÜNERMANN, i. m., 4231.
323 Ratzingert  idézi  MICHAEL BEINTKER,  Tradition  VI.  Dogmatisch,  in  Theologische

Realenzyklopädie 33. (szerk. GERHARD MÜLLER), Berlin - New York 1977–2004, 723. Ha a
tradíció és a Szentlélek vagy a tradíció és a Szentírás között nem tesznek különbséget,
annak az eredménye az apostoli örökség és az emberi-történeti tradíciónak zavaros
keveréke  (KARL GERHARD STECK,  Tradition,  in  Evangelisches  Kirchenlexikon  3.  (szerk.
HEINZ BRUNOTTE - OTTO WEBER), Göttingen 1961–622, 1473).



190 Reuss András

gebbi, akár újabb tanítók írták azokat, bárkik legyenek is –, nem tartha-
tunk a Szentírással egyenlő értékűnek, hanem valamennyit alá kell ren-
delnünk annak. Ezek semmi mások, csak annak tanúi, hogy az apostoli
kor után a próféták és apostolok tanítását a világ mely részén és milyen
formában őrizték meg.”324

A kristálytiszta meghatározásban implicit módon benne van, hogy a
Szentírás úgy lehet nem csupán teoretikus alapelv,  nemcsak formális
mérték vagy legfőbb szabály, ha elevenen folyik a Szentírás olvasása és
tanulmányozása. A Szentírás-elv, a sola Scriptura ugyanis azt az állandó
feladatot  jelenti,  hogy  ismerjük,  értsük  és  tartalmát  korunk  számára
közvetítsük. Mivel pedig a Szentírás tekintélyének elismerésében egyet-
értés van közöttünk, az ökumenikus közeledésben és az egyház egysé-
géért való fáradozásban kitüntetett jelentőséget kell tulajdonítanunk a
Szentírás közös tanulmányozásának. Örömmel állapíthatjuk meg, hogy
ez  már folyik  szóban és  személyesen,  de  írásban is.  Reménységünk,
hogy a Szentírásba foglalt igével foglalkozva a Szentlélek munkája se-
gítségével Isten igéje élőnek és hatónak bizonyul az egyház által a világ
számára és magának az egyetemes egyháznak a számára is.
Tradíciók

A dolgok mélyébe látott Augustinus egyházatya, amikor így írt: „Vé-
gül itt lesz Isten irgalma, hogy talán mindenkinek elég legyen, és meg-
érthesse ki-ki, amire képes, mert aki beszél, elmondja, amit tud. Mert ki
tudja elmondani ezt, ahogy van? Merem azt mondani, testvéreim, eset-
leg még János sem mondta el, ahogy van, hanem ő is csak úgy, ahogy
tudta, mert az Istenről ember beszélt, és bár Isten ihlette, de mégis csak
ember. Mivel ihletett volt, valami fontosat mondott, ha nem lett volna
sugallata, semmit nem mondott volna, mert valóban ihletett emberként
nemcsak azt mondta el, ahogy van, hanem azt, amit képes, azt mondta
az ember.”325 Mély bölcsességgel látta, hogy az evangélium továbbadá-
sában milyen nagy szerepe van az ember adottságainak és képességei-
nek, hogy Isten nem kikapcsolja, hanem felhasználja ezeket.

324 Egyességi irat (Az Epitomé bevezetése, 1-2), (ford.  BOHUS I.), in  Konkordiakönyv 5
(szerk. REUSS ANDRÁS), Budapest 2015, 38.

325 AURELIUS AUGUSTINUS,  Beszédek Szent János evangéliumáról  (I, 1), (ford.  RÉVÉSZNÉ

BARTÓK G.), Budapest 2008, 19–20. (Korrigált szöveg, RA)



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 191

Ma ezt úgy fejezzük ki, hogy a keresztyén hit a megértés és a tovább-
adás folyamatában alá van vetve, azaz ki van szolgáltatva a történelem
olyan feltételeinek, mint a nyelv (és a szokások, rítusok), identitástudat
és változandóság. Ezek felől halljuk meg a tradíciót és közelítünk feléje,
így értjük meg vagy értjük félre. A legfőbb kérdés, hogy ezek a tradíciók
hűségesen és hitelesen írják-e le és adják-e tovább a tradíciót, a megőr-
zendő drága kincset, a hit alapját, az evangéliumot, a keresztyén hit lé-
nyegét és gazdagságát.  Az evangéliumok és a levelek eltérő hangsú-
lyokkal,  olykor  egymással  nehezen  összeegyeztethetően  tesznek
bizonyságot Jézus Krisztusról, és ezzel a hit kifejezésének, a tradíciónak
nemcsak stilisztikai, hanem tartalmi sokféleségére is utalnak. Az egyet-
len Krisztus-tradíciót a tradíciók többfélesége adja tovább.

A történeti és emberi esetlegességek és töredékesség miatt ezt vagy
azt a tradíciót  nem azonosíthatjuk a tradíció (hitletétemény,  Krisztus
evangéliuma)  teljességeként.326 Ugyanakkor  bízhatunk  abban,  hogy a
Szentlélek megvilágosító munkája révén ezek a különböző tradíciók hi-
telesek, igazak, megbízhatóak, még ha van is eltérés közöttük abban,
hogy – Pál apostol szavával – az egyetlen alapra aranyat, ezüstöt, drá-
gakövet, fát, szénát vagy szalmát építenek (1Kor 3,12).

Az ökumenikus fáradozásnak a súlyos kérdései az egyetlen kinyilat-
koztatásból fakadó többféle tradíció láttán vetődnek fel: Meddig tekint-
hető gazdagságnak a különbözőség? Mi az a pont, amikor a különbsé-
gek már feloldhatatlan ellentétek hordozói? Hol van az a határ, amikor
annyira különböznek, hogy kétségbe kell vonnunk a másik keresztyén-
ségét? Élhetnek-e különböző teológiai  felfogású keresztyének egymás
mellett úgy, hogy egymást mégis keresztyénnek tartják? Lehetséges-e,
hogy különbözőnek maradva együtt mégis a Krisztus testének egységét
élik meg a körülöttük levő világ számára is?

Azon kívül, hogy számos felekezeten belül található olyan tanításbe-
li, teológiai különbözőség, amely esetleg mélyebb, mint az, ami őt egy
másik felekezettől elválasztja,  érdemes figyelni  a különböző tradíciók
közelítését célzó törekvések három tipikusnak mondható eredményére:

326 G. EBELING, i. m. 977.



192 Reuss András

Először az európai evangélikus és református egyház ún. Leuenbergi
konkordiája (1973),327 amely a két felekezetet elszakító viták érveit tiszte-
letben tartva, de azok folytatása és aligha remélhető megoldása helyett
azt foglalta össze, amiben ma egyet tudnak érteni. Ennek alapján pedig
kinyilvánította a szószék- és oltárközösséget.

Azután megemlítendő ebben az összefüggésben az Egyházak Világta-
nácsa Hit és Egyházszervezet (Faith and Order) bizottságának dokumen-
tuma, az ún. Limai dokumentum,328 amelyet a római katolikus delegátusok
is aláírtak. Ez az irat úgy mutatja be a különböző felekezetekhez tartozó
egyházak tanítását a címében megnevezett témákban (keresztség, úrva-
csora, egyházi szolgálat), hogy tiszteletben tartva kinek-kinek a saját ál-
láspontját, megértésre törekszik a másik tanítása iránt. Nem nevezhető
tehát konszenzust elérő iratnak, hanem konvergenciára törekvőnek és
arra serkentőnek a saját álláspont feladása nélkül.

Végül  pedig  új  útra  lépett  ebből  a  szempontból  az  Augsburgban
1999-ben  aláírt  Közös  nyilatkozat a  megigazulás  tanításáról,  amikor  a
gondosan megfogalmazott konszenzus fényében elfogadhatónak, tehát
nem elválasztónak tekintette „a megigazulás értelmezésének nyelvében,
teológiai  megformálásában  és  hangsúlyaiban  megmaradó”  és  egyen-
ként számba vett különbségeket.329

A meggondolások között fontos szempont annak a felismerése, hogy
a  szekularizált  korban  sokszor  még  hívő  embereknek  is  nehézséget
okoz az évszázadokkal ezelőtti viták megértése, aki keresztyén hitét rá-
adásul nem is elsősorban az egykori viták mentén szeretné megélni. A
tradíció idegensége ezért sokszor akadálya a tradálásnak. Megváltozott
tehát a tradíciók megértésének helyzete, mint például más tradicionális
vagy missziói környezetben, ahol a tradíció lehet segítség, de akadály
is. Márpedig a tradíció igazságának érvényesülnie kell a továbbadás tra-

327 A Leuenbergi  Konkordia.  Az európai  reformátori  egyházak  egyessége,  in  Theologiai
Szemle 18/3–4 (1975), 104–106; Lelkipásztor 50/3 (1975), 133–139.

328 Keresztség, úrvacsora, lelkészi szolgálat, in Theologiai Szemle 29/4 (1986), 193–211.
329 Az evangélikus – római katolikus Közös Nyilatkozat a megigazulás tanításáról  és ünne-

pélyes aláírásának dokumentumai, 40. (ford. HAFENSCHER K. - KRÁNITZ M. - PUSKÁS A.
- REUSS A. - VINCZE K.), Budapest 2000, 19.



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 193

dícióinak ellenében is.330 A teológiának és az igehirdetésnek pedig pon-
tosan az a feladata, hogy végiggondolja azt, ami igazán hordoz és iga-
zán a lényeg, és azt adja tovább a tradíciót elvesztő és ezáltal károsodott
ember számára.331 Elevenen kell tartanunk a keresztyénségnek azt a ha-
gyományát, amely mindig is törekedett a hit közös megfogalmazására,
a régi megfogalmazások újragondolására, új kérdések felvetésére, régi
kérdések megkérdőjelezésére. Az egyház egysége iránti elkötelezettség
pedig késztessen arra, hogy ezt együtt, egymást keresve tegyük. Csak
szaporítjuk  problémáinkat  és  szétszakítottságunkat,  ha  úgy  lépünk,
hogy egymásra nem vagyunk tekintettel.332

Egyet lehet értenünk a jezsuita Szabó Ferenccel, még ha nem is tud-
juk egészen elképzelni, hogy a valóságban mit jelent, amikor ezt írja: „A
jövő egységben természetesen helyet kell hagyni a jogos pluralizmus-
nak, hiszen az igazi egység nem beolvaszt, hanem differenciál, megőrzi
az egyes összetevők színes gazdagságát.”333

A Krisztus egyetlen egyházában élő tradíciók gazdagságáról szólva,
nem hallgathatunk a különbözőséggel természetesen együtt járó igazo-
lási kényszer vagy az igazságért való versengés fájdalmas következmé-
nyéről.  A prozelitizmusra gondolok, ami összeférhetetlen az egyetlen
hitletéteménnyel vagy Krisztus egyetlen evangéliumával, ha a kereske-
delmi  fogásként  ismert  árukapcsolás  módján vagy manipulációval,  a
másik  hibájának  felemlegetésével  vagy lelki  kényszerrel  akarjuk  ma-
gunkhoz kötni a másik tradícióban élőket.

Tradíció az evangélikus egyház életében

A közös tradícióban eredő gyökereinket illusztrálta, de a problémákat
el is takarta a lundi reformációi megemlékezés 2016. október 31-én, ahol

330 G. EBELING, i. m., 980.
331 M. BEINTKER, i. m., 720.
332 Gondolhatunk itt római katolikus részről a szeplőtelen fogantatás (1854), a pá-

pai primátus és tévedhetetlenség (1870) és Mária mennybevételének (1950) deklarálá-
sára, ami protestáns oldalon, protestáns részről pedig a nők ordinálására, ami viszont
római oldalon vált ki ellenérzést és elutasítást.

333 SZABÓ FERENC, Ecclesia semper reformanda.  Változások a katolikus egyháztanban, in
Credo 22/2 (2016), 5–14, itt: 13.



194 Reuss András

– legalábbis ami az öltözetet illeti – Ferenc pápát csak fehér pileolusa és
stólájának bojtja különböztette meg a megszólaló és a skandináviai tra-
díciót  követő  evangélikusoktól.  Ennek  alapján  azt  lehetne  gondolni,
hogy a tradíció dolgában minimális a két felekezet közötti különbség.

A reformáció persze őrizni és helyreállítani igyekezett az evangéliu-
mi tradíciót, de szakított is az evangélium szempontjából elfogadhatat-
lannak tekintett  tradíciókkal.  Az  újonnan keletkező hitvallások és  az
ezekkel élő közösségek pedig új tradíciókat hoztak létre. Más tradíciók
pedig a reformátori szándék ellenére sorvadtak el és vesztek ki. Olyan
új  tradíciók is  keletkeztek,  amelyeknek a  formáját  nem a  reformáció
adta meg, mint például a herrnhuti bibliaolvasó útmutató használata és
a Szentírás értelmezésének abból burjánzó gyakorlata. Némelyik szokás
kényszerhelyzet következtében kopott ki vagy honosodott meg. A vál-
tozások problémáit röviden öt példán érzékeltetem.

Az evangélikus tradícióból, legalábbis Magyarországon szinte telje-
sen eltűnt a  keresztvetés szokása. Akármi is volt az oka, Luther doku-
mentáltan a keresztelés és a rendszeres egyéni reggeli és esti imádság
részének tartotta. A liturgikus megújítások során az elmúlt évtizedek-
ben törekvések tapasztalhatók felélesztésére.  Helyeselhető a lelkészek
használatára szánt liturgikus könyvünkben az az indoklás, hogy „a ke-
resztvetés hitvallás mások és önmagam számára, amellyel megvallom:
Krisztushoz tartozom, meg vagyok jelölve a kereszt jelével.”334 És nem
minősíti a keresztvetést közömbös dolognak, hanem szabad lehetőség-
nek mondja, tehát aki keresztet vet, nem különb, mint az, aki nem vet
keresztet, és aki nem vet keresztet, nem különb, mint az, aki keresztet
vet. Érdekes viszont, hogy a hívek részére készült kiadványok még rit-
kán érintik a témát.335 Talán jobb is, ha nem túlságosan elvárt és erőlte-
tett szokás, hanem a példákat látva és a buzdítást meghallva belső igény
táplálja elterjedését.

A skandináv evangélikusoknál érthető történeti  okokból mindig is
használatban voltak a  színes liturgikus viseletek, és ezt magukkal vitték
Amerikába is. Itthon viszont talán még olyan lelkészek is berzenkednek
ellene, akik külföldi szolgálatuk során elfogadták, hogy ilyen viseletbe

334 Evangélikus istentisztelet. Liturgikus könyv. Budapest 2007, 46.
335 Gyülekezeti liturgikus könyv. Budapest 2007, 164, 181, 207, 217.



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 195

öltöztessék őket. Ez is mondható közömbös dolognak, de jogosan kér-
dezik mások, hogy miért nézzük le vagy tagadjuk meg azt az öltözetet,
amelyet elődeink évszázadokon át viseltek. Ez a viselet, az ún. Luther-
kabát is egy tradíció, fiatal tradíció – amint persze a színes liturgikus öl-
tözetek sem pontosan azok már, amelyeket a reformáció előtt viseltek.

Egyfajta tradíció az is, hogy milyen gyakran veszünk úrvacsorát. A re-
formáció talán úgy hangsúlyozta nem kötelező voltát, hogy nemcsak az
úrvacsorázók száma esett vissza, hanem az úrvacsorai alkalmak is meg-
ritkultak. Ez a tendencia csak erősödött a felvilágosodás idején. Az el-
múlt hetven évben az evangélikus egyházban is gyakoribb lett az isten-
tisztelet  úrvacsorával.  Tehát  visszatérünk  egy  tradícióhoz,  amit
üdvözölni lehet. Kifogásolni kell viszont, ha ez olyan formális hivatko-
zásokkal történik, mint hogy az úrvacsora hozzátartozik az istentiszte-
lethez, hogy nem szabad a szentséget elhanyagolni stb. Ezzel pedig a
szentség dologi és objektivizáló (ex opere operato) felfogása felé közelí-
tünk. Holott azt kellene sokkal inkább tennünk, amit az Ágostai hitvallás
gyülekezetei tettek: „Figyelmeztetik az embereket a szentség méltóságá-
ra és arra is, hogyan kell vele élni, milyen nagy vigasztalást ad a rettegő
lelkiismeretnek,  hogy  tanuljanak  Istenben  hinni,  minden  jót  Istentől
várni és kérni.”336 Vagyis az ige egyházában az ige ne szenvedjen rövid-
séget.

Elsődlegesen nem a reformáció általi elutasítás, hanem szükséghely-
zet hozta úgy, hogy Krisztus egyházának életét a successio apostolica nél-
kül éljük és a lelkészi szolgálatot is így végezzük. Az Ágostai hitvallás
az egyházi hivatal dolgában még a latin rendet feltételezte, és Melancht-
hon halk lépteire és bölcsességére volt szükség, hogy kimondja: „Nem
arról van most szó, hogy a püspökök lemondjanak hatalmukról, egye-
dül azt kívánjuk tőlük, engedjék meg az evangélium tiszta tanítását, és
könnyítsenek  azon  a  néhány  rendszabályon,  amely  bűn  nélkül  nem
megtartható.”337 A presbiteri szukcesszió dolgában ugyan Hieronymus-
ra és ezzel régi tradícióra is hivatkozhatott,338 de ezt a szükséghelyzet,
nem pedig a történeti episzkopátus elvetése diktálta. A 20. század első

336 Ágostai hitvallás (XXIV, 7), in Konkordiakönyv 2 (szerk. REUSS A.), 2008, 42.
337 Ágostai hitvallás (XXVIII, 77), in Konkordiakönyv 2 (szerk. REUSS A.), 2008, 67.
338 A szembenállástól a közösségig (171), 2016, 67.



196 Reuss András

felének  egy  ökumenikus  találkozóján  az  uppsalai  érsek  felajánlotta
egyik  püspökünknek  az  apostoli  szukcesszió  átadását.  A  szájhagyo-
mány szerint az érintett püspök ezzel a lehetőséggel nem élt, mert nem
akart olyan színben feltűnni, mintha lebecsülné az előtte jártakat, akik
ebben nem részesülhettek. E találkozások nyomán mégis szokássá lett
tradíciónak mondható,  hogy külföldi  püspököket  hívnak meg a püs-
pökiktatásra, más felekezethez tartozó lelkészeket a lelkészavatásra. Az
ilyen gesztusokat némelyek a történeti episzkopátus elfogadása irányá-
ba tett lépéseknek tekintik.

Az ötödik a  katolikus vagy egyetemes szó az Apostoli hitvallás mai
szövegében. A kassai jezsuiták által 1674-ben kinyomtatott elemi isko-
lai olvasókönyv még lefordította a catholicus latin szót. A hitvallás szö-
vegében  ott  ugyanis  így  olvasható:  „közönséges  keresztyén  Anya-
szentegyházat”.339 Itt a közönséges szó természetesen régi jelentésében
értendő: általános, mindenfelé vagy mindenkire kiterjeszkedő,340 illet-
ve mindenkor, egyetemesen érvényes.341 A 19. században az evangéli-
kusok így mondták: „egy közönséges keresztyén anyaszentegyházat,342

míg a 20. században a közönséges szót elhagyva mondták: „egy ke-
resztyén anyaszentegyházat”.343 A katolikusoknál 1989-ben „egy kato-
likus, keresztény”, 2002-ben pedig az ún. ökumenikus fordítás elfoga-
dása  után  már  katolikus  Anyaszentegyház  szerepel.344 Ezzel  a
fordítással kapcsolatban kell megemlíteni, hogy a nem katolikusok el-
fogadták és tudtommal mindenütt használják a katolikusok által java-

339 Libellus  alphabeticus.  Abces könyvecske, Cassoviae  [Kassa],  1674.,  6b.  (szerk.  B.
BALSAI JOLÁN) Hasonmás kiadás, 1991.

340 BALLAGI MÓR, A magyar nyelv teljes szótára, 2, Pest 1873, 134.
341 Magyar értelmező kéziszótár (szerk. JUHÁSZ JÓZSEF et al.), Budapest 1972, 791.
342 KARSAY SÁNDOR - CZÉKUS ISTVÁN, Agenda vagyis az egyházi szertatások végrehajtásá-

nak módja. Első kötet. Budapest 1889, 4.  GYURÁTZ FERENCZ,  Kézi Agenda. Pápa 18893,
200.

343 M. LUTHER,  Kis káté, Győr 1929, 5;  RAFFAY SÁNDOR,  Ágenda, Budapest 1932, 372;
Keresztyén énekeskönyv,  a Dunántúli  énekeskönyv rövidített  kiadása új résszel, Budapest
1955,  Agenda (szerk.  KÁLDY ZOLTÁN),  Budapest  1963,  5;  Agenda (szerk.  PRŐHLE

KÁROLY), Budapest 1986, 9.
344 Hozsanna! (szerk.  BÁRDOS LAJOS -  WERNER ALAJOS) Budapest, 1989, 6.  Hozsanna!

(szerk. BÁRDOS LAJOS - WERNER ALAJOS), Budapest 2002, 6.



A tradíció szerepe az evangélikus egyház életében 197

solt egyetemes szót, míg a katolikusok kihátráltak javaslatuk mögül és
hivatalosan továbbra is a katolikus szóhoz ragaszkodnak. Köszönet a
katolikusoknak, hogy segítettek a többieknek meggyökereztetni  a  jó
magyar  kifejezést.  Csak remélni  lehet,  hogy amikor  ők mondják az
Apostoli hitvallást, akkor az egy katolikus anyaszentegyházba ők is be-
leértik a többieket.

Tradícióink és az ökumené

Előadásomban igyekeztem a kapott feladathoz ragaszkodni és az evan-
gélikus egyház életéről és teológiájáról beszélni. Egy ilyen találkozásnál,
amikor három tradíciót képviselünk, talán nem lehet csak a saját tradí-
ció elemeinek és szempontjainak ismételgetésével, de ugyanakkor foly-
tonos  összehasonlítás  nélkül  sem  megértetni  magunkat.  Ez  azonban
nem minden áron és az igazság ellenében történik,  hanem szükséges
ahhoz, hogy a magunk helyét meg tudjuk határozni.

Az alap, amelyen állva hiszünk, ugyanaz: az apostoli tradíció, amint
az  a  Szentírásból  megismerhető.  Az  evangéliumnak ezt  a  tradícióját,
amely az Atyaisten kinyilatkoztatásában gyökerezik, amelynek közép-
pontja  a  Jézus  Krisztusban,  a  Fiúban kapott  üdvösség,  és  amelyet  a
Szentlélek munkája elevenít meg bennünk. Ez nem kőbe vésett szobrok
merevsége,  hanem  mozgással  és  növekedéssel  teli  élet  és  szolgálat,
melyben továbbadjuk a ránk bízott drága kincset és magunk is egyre
teljesebben részesedünk benne. Egymásra figyelésünk értelme nem az,
hogy egymáshoz alkalmazkodjunk,  hanem az,  hogy együtt  növeked-
jünk abban, aki a fej, a Krisztusban.



SZŰCS FERENC

A tradíció értelmezése a református 
teológiában

A hagyomány kérdése a református teológiai gondolkodásban általában
három összefüggésben kerül elő. Az első – és történetileg a legkorábbi
–, a sola Scriptura (egyedül a Szentírás) értelmezése körüli vita, amelyet
a reformáció formai alapelvének is szokás nevezni, amelyből az olyan
tartalmi alapelvek is következnek, mint az egyedül kegyelemből (sola gra-
tia) egyedül hit által (sola fide). Ide sorolhatjuk továbbá az apostoli hit fo-
lyamatosságának  (successio) és  megőrzésének  kérdését  (a  püspöki  és
papi tisztség felfogásával együtt), míg végül általános, egyház-szocioló-
giai értelemben beszélhetünk az egyetemes és a sajátos felekezeti örök-
ség őrzésének, továbbadásának és a megújulásnak a feszültségéről is.

A sola Scriptura elvet Luther nevéhez szokás kapcsolni, bár magát a
kifejezést ő még nem használta. Mégis, a Szentírásra, mint kizárólagos
tekintélyre történő hivatkozás az ő személyéhez köthető. A Wormsi Bi-
rodalmi Gyűlésen (1521) hangzott el az alábbi híres mondat: „amíg en-
gem szentírásbeli bizonyságokkal, vagy észérvekkel meg nem győznek
(mivel nem bízom kizárólag sem a pápában, sem a zsinatokban, mivel
jól tudjuk, hogy gyakran tévedtek és egymásnak ellent mondtak), addig
én az általam idézett szent írásokhoz vagyok kötve és lelkiismeretem Is-
ten Igéjének foglya.”345 Az idézetből egyértelműen kiderül, hogy az Írás-
elv, mint egyedüli norma, felette áll  számára mind a hagyománynak,
mind az egyházi tekintélynek. Nem pusztán arról van szó, hogy az új-

345 ERIC LUND (ed.),  Documents from the History of Lutheranism 1517-1750,  Fortress
Press, Minneapolis 2002, 32.



A tradíció értelmezése a református teológiában 199

kor emberének lelkiismereti szabadsága kerül szembe az intézményi te-
kintéllyel, hanem egy új tekintély jelenik meg, amely felette áll nemcsak
a hagyománynak, hanem az egyén lelkiismeretének is. Az ésszerű ér-
vekre  történő  utalást  abban  az  összefüggésben  kell  értenünk,  amely
olyan külső mércét keres, amely független a hagyomány ellentmondá-
sosságától, és amely a lelkiismereti döntésben biztos iránymutatást je-
lent. 

Luther személyes életében és teológiai fejlődésében már korábban is
döntő szerepe volt a Bibliának. Szerzetesi életének gyötrő kérdéseire a
Szentírásban találta meg a válaszként a „kegyelmes Istent” már az er-
furti kolostorban, a szentírástudomány doktoraként és egyetemi tanára-
ként pedig következetesen alkalmazta az írásmagyarázatban az eredeti
szövegek pontos, grammatikai értelmezését (Hebraica et Graeca veritas).
A klasszikus forrásokhoz való visszafordulást előkészítette a humaniz-
mus és a reneszánsz, – wartburgi tartózkodása alatt fordításához maga
is Erasmus görög Újszövetség kiadását használja, – a Biblia hozzáférhe-
tőségéhez pedig nagyban hozzájárult a reformáció századát néhány év-
tizeddel megelőző technikai felfedezés, a mozgó betűs könyvnyomta-
tás. Johann Gutenberg negyvenkét soros hatalmas Bibliája már 1455-ben
Mainzban megjelent, így a bibliakiadásoknak már volt némi hagyomá-
nya Luther előtt is. Ezek a kiadások azonban a  Vulgata szövegét hasz-
nálták.346

A  Szentírás  és  az  egyházi  hagyomány  szembeállításának  szintén
megvolt már a maga korábbi előtörténete. John Wyclif (+1384) már a ti -
zennegyedik század derekán egy pamfletben fejtette ki, hogy a Szent-
írás és az evangélium tekintélye nagyobb, mint az egyházé. (A mű címe:
Hogyan  erőlködnek  az  Antikrisztus  és  szolgái  a  Szentírás  lerombolásán.)347

Wyclif tanai cseh oxfordi peregrinus diákokon keresztül érkeztek a kon-
tinensre és Jan Hus prágai egyetemi tanárhoz is. De Ecclesia című műve
nagyrészt Wyclif művének átirata.348 Luthernek az a mondása, hogy „mi

346 DR. RÉVÉSZ IMRE - DR. SEGESVÁRY LAJOS, Az egyháztörténelem alapvonalai, Debrecen
1936, 130.

347 ALAN P. F. SELL,  John Wiclif (d.1384) Anniversary Reflections, in  Reformed World,
Vol. 38 (1985) 5, 295. (How Antichrist and his Clerks travail to destroy Holy Writ)

348 I. m., 293.



200 Szűcs Ferenc

mindnyájan husziták vagyunk”, szorosan kapcsolódik a Szentírás egye-
düli tekintélyének ehhez a történeti előzményéhez is.

A helvét  reformáció tovább hangsúlyozta az Írás  tekintélyének el-
sőbbségét az egyházéval és az interpretáló tradícióval szemben. Szinte
valamennyi református hitvallás a Szentírás egyedüli normatív szerepé-
vel kezdődik és azzal a merész azonosítással, amely szerint a „Szentírás
Isten igaz Igéje”.349 E mellett nyomós érvet találtak magában az Újszö-
vetségben, ahol mind Jézus, mind az apostolok gyakran hivatkoznak az
írásokra. Pál apostol még a Jézus halálára és feltámadására vonatkozó
hitvallást is azzal a formulával kapcsolja össze, hogy mindez az „írások
szerint” történt (1Kor 15,3). Ez olyan teológiai terminológiának tekinthe-
tő (kata tasz graphasz)350, amely később a Niceai Hitvallás szövegébe is be-
lekerült. A szent szövegeknek ez a tekintélye az orális hagyománnyal
szemben látható már az Újszövetség nagyszámú ószövetségi idézetének
esetében is, még ha legtöbbször a diszkurzív, szabad idézés formájában
szerepelnek  is.  Ez  olyan mélyen gyökerezik  a  zsidó  hagyományban,
hogy óvatosságra int az olyan közkeletű vélekedésekkel szemben, ame-
lyek az írásbeliség elsőbbségét csupán a római jogi szemlélet érvényesü-
lésének tekintik (verba volant, scripta manent). A prófétai szimbolika még
Isten  üdvtervére  vonatkozóan  is  szívesen  használja  ennek  könyvte-
kercsben megírt formáját (Zsolt 40,8;351 Jel 5,1–8). De az író próféták ese-
tében maga a leírás mintegy bizonyítékául szolgál majd mindazok be-
teljesedésekor, amit Isten előre megmondott. A prófécia leírása nemcsak
lezár egy korszakot, hanem utat is nyit egy tágabb és teljesebb újraértel-
mezés felé is.352 Az írásban rögzített szöveg már nemcsak a közvetlen
hallgatóknak szól,  hanem minden későbbi olvasó nemzedéknek is.  A
Biblia két részének testamentumként való elnevezése szintén erre a fo-
lyamatra utal.

349 II. Helvét Hitvallás 1. fejezet.
350 CHRISTIAN WOLFF,  Der erste Brief des Paulus an die Korinther  II. EVl. Berlin 1982,

159–160.
351 Az ószövetségi textusoknál a protestáns bibliakiadások elnevezését és számozá-

sát használjuk.
352 GERHARD VON RAD, Az Ószövetség teológiája, II, Osiris, Budapest 2001, 48–50.



A tradíció értelmezése a református teológiában 201

Az apostoli hagyományt is így tekintik lezártnak a református hitval-
lások, amelyek a későbbi tradíciók egyedüli mércéjéül szolgálnak: „Ha-
sonlóképpen elvetjük azokat az emberi hagyományokat, amelyeket jól-
lehet tetszetős elnevezésekkel ékesítenek fel, mintha isteni és apostoli
hagyományok volnának, amelyeket az apostolok élőszóval és mintegy
apostoli férfiak az őket felváltó püspökök keze által adtak át az egyház-
nak, mégis egybevetve a Szentírással, attól eltérnek és éppen ezzel az el-
térésükkel árulják el, hogy semmi közük sincs az apostolokhoz…”353 A
kétféle tradíció megkülönböztetéséhez a történeti érvet az újszövetségi
kánon lezáródásából vették a reformátorok. Bár magának a kánonnak a
kialakulása hosszú folyamat volt, ennek kezdete, a gnosztikus szelektá-
lás (például Markion), már a 2. században arra ösztönözte az egyházat,
hogy jegyzékbe vegye az apostolinak tartott iratokat. Később pedig a
bővülésnek és az ebből fakadó bizonytalanságnak maga kényszerült ha-
tárt szabni. „Ez a bizonytalanság fokról fokra rákényszerítette az egyhá-
zat, hogy egy norma alá álljon és e norma alatt állapítsa meg, mit lehet a
kialakult tradícióból az ellentmondások közül az egyházra bízott üzenet
tartalmának  tekinteni  és  mit  nem.  […]  Az  egyház  a  történelem  egy
pontján húzott egy vonalat és azt mondta: eddig tart az apostoli tradí-
ció; minden egyéb tradíciót ennek a mértéke alá kell helyezni” – állapít-
ja meg Pákozdy László Márton.354 Bár formailag és történetileg az egy-
ház igehirdetése, tradíciója régebbi a kánonnál, a reformátori felfogás
szerint a kanonizálás mégis inkább engedelmes deklarálása volt az egy-
ház saját normájának, mintsem ennek létrehozása.355 A Szentírás tekin-
télye nem attól függ, „amennyit neki az egyház megszavaz, mintha Is-
ten örök és sérthetetlen igazsága emberi döntésre támaszkodna.”356

Hasonlót mondhatunk az ószövetségi kánon formálódásáról is. Amikor
a református hitvallások a kanonikus Szentírásról beszélnek, akkor nem
az  alexandriai  kánonra  utalnak,  hanem  kizárólag  a  héber  szövegű
gyűjteményre, amelyet Kr. u. 100 körül Jamniában fogadott el a rabbi

353 II. Helvét Hitvallás 2. fejezet.
354 D.DR PÁKOZDY LÁSZLÓ MÁRTON, Szentírás – tradíció – tradíciók, in Theologiai Szem-

le, VI. (1963) 3-4.79.
355 OTTO WEBER, Grundlagen der Dogmatik, I. EVl. Berlin, 1969.280.
356 KÁLVIN, Institutio, 1.7.1.



202 Szűcs Ferenc

közösség. 357 A többi iratot apokrifnek nevezik, amelynek olvasását nem
tiltották  ugyan,  de  sem  igehirdetés  textusául,  sem  hitvallási  tételek
alátámasztására  nem  alkalmazták.  A  19.  század  végéig  a  magyar
bibliafordításokban szerepeltek, majd végleg kimaradtak és sajnálatos
módon a protestáns bibliaolvasók többsége számára máig ismeretlenek.
Ezt is a tradíció megszakadása és megszegényedése jelének tekinthetjük.

Magának az Írás értelmezésének hagyományában követik a hitvallási
iratok az egyház mind időbeli, mind térbeli katolicitásának elvét. Hang-
súlyozzák, hogy nem kívánnak sem szakadást okozni, sem új egyházat
létrehozni. Ennek nyomatékául a II. Helvét Hitvallás elé az aláíró atyák
teljes terjedelmében odahelyezik a keresztyénséget államvallássá nyil-
vánító 380-ban kiadott császári rendeletet arról, hogy „kik tartandók kato-
likusnak és kik eretneknek.”Ezzel nyilvánosan deklarálják, hogy teljes egé-
szében a  Corpus Christianum hagyományában kívánnak maradni és az
ott elítélt eretnekségekhez nincs közük. A tanítás tradíciójának folyama-
tosságában kiemelt jelentősége van az óegyházi zsinatoknak és az egy-
házatyáknak.358 Az „írásszerűség” azt az egyetlen krisztusi alapot jelen-
ti,  amelyre  az  egyház  épül,  és  amelyen  nemzedékről  nemzedékre
tovább épül. A forráshoz való visszatérés nem jelenti valamely újszövet-
ségi gyülekezeti modell szolgai lemásolását és ezzel akár a tan-, akár a
szervezeti fejlődés tagadását. Az egyház az úton járók közössége (com-
munio viatorum), ami eleve kizárja, hogy a történelemben visszafelé ha-
ladjunk és az első századhoz térjünk vissza. Figyelemre méltó ebből a
szempontból Kálvin dogma felfogása, aki pl. a Szentháromság tan óegy-
házi kifejtését a szentírási tanítás világosabb és érthetőbb kibontakozá-
sának  tekinti.359 Ő  mind  írásmagyarázataiban,  mind  az  Institutio-ban
szabadon idéz az atyák műveiből is. „Semmit sem szabad megvetnünk,
ami  tőlük  származott”-  írja  a  Római  levél kommentárjának  előszavá-
ban.360 Az egyház dogmáit pedig megkülönböztetett tisztelettel emlege-

357 B. J.  ROBERTS,  Canon and Text of the Old Testament,  M. BLACK - H. H. ROWLEY,
Peake’s Commentary on the Bible,  Thomas Nelson and Son, London…New York 1962,
73.

358 Vö. II. Helvét Hitvallás XI. fejezet
359 KÁLVIN, Institutio 1.13.3.
360 KÁLVIN, A Római levél magyarázata, Budapest 1954, XIV.



A tradíció értelmezése a református teológiában 203

ti, mint amelyeket az írásmagyarázatnál vezérfonalként kell szem előtt
tartani.361 Gánóczy Sándor Kálvin és a pápaság362 című tanulmányában ki-
fejti, hogy Kálvin még ebben a kérdésben is differenciáltan vélekedett,
megkülönböztetve a Nagy Szent Gergelyig (540–604) tartó tradíciót a
későbbi romlástól.363 Mindez mutatja, hogy a kálvini hagyományú teo-
lógia nem általában a Szentírást állította szembe a tradícióval, hanem ez
utóbbit a bibliai és evangéliumi mérlegre tette. A 16. században a tradí-
ció értelmezés eltérése már kevésbé csak az Írás és a szóbeli apostoli ha-
gyomány volt, hanem sokkal inkább az a tanfejlődés, amelyben az egy-
ház  és  a  tanítói  hivatal  tekintélye  a  Szentírás  mellé  került.  Ezzel
szemben a református teológia úgy vélekedett, hogy egyedül a Verbum
Dei externum (Isten külső Igéje) lehet csak a tanítás és élet egyedüli mér-
téke. Ennek a Szentlélek általi meghallása és a neki való engedelmesség
a biztosítéka annak, hogy „az egyház nem téved.”364 A kálvini reformá-
ció az Ige és az egyház összekapcsolása helyett az Igét és a Lelket kötöt-
te  szétválaszthatatlanul  össze.  Nemcsak  a  Lélek  belső  tanúságtétele
szükséges ahhoz, hogy a Szentírást Isten igaz Igéjének fogadjuk el, ha-
nem annak üzenetét is csak az írókat ihlető Lélek által hallhatjuk meg.365

Ehhez kapcsolódik az a különbségtétel is, amely bár általánosságban
a Szentírást Isten Igéjének nevezi, de mégsem azonosítja magát a köny-
vet Isten Igéjével. Ez kitűnik mindjárt Kálvinnak azokból a hasonlatai-
ból, amelyek a Biblia eszköz jellegére utalnak (például organum, tükör,
szemüveg stb.).366 Ezt a reformátori különbségtételt legkövetkezeteseb-
ben Karl Barth alkalmazza, amikor az Ige hármas-egy alakjáról szólva a
kijelentett, az írott és a hirdetett Igéről beszél.367

361 I. m. XIV-XVI.
362 GÁNÓCZY SÁNDOR, Kálvin és a pápaság, in Confessio 2001/3, 95–102 
363 Idézi  SZABÓ FERENC SJ.,  Ecclesia semper reformanda, Változások a katolikus egyház-

tanban, in Credo (XXII) 2016/2. 11.
364 II. Helvét Hitvallás XVII. fejezet.
365 GÁNÓCZY SÁNDOR - STEFAN SCHELD, Kálvin hermeneutikája, Szellemtörténeti feltételek

és alapvonalak, MRE Kálvin János Kiadója, Budapest 1997, 55.
366 KÁLVIN, Institutio, 1.9.3.; 1.6.1.
367 KARL BARTH, Kirchliche Dogmatik I/1. (1939) 89–124.



204 Szűcs Ferenc

A tradíció értelmezéséhez szorosan kapcsolódik az apostoli utódlás
eltérő magyarázata is. Itt már az apostoli tiszt jeruzsálemi és antiokhiai
(páli) modelljének különbségeit figyelhetjük meg. A református teológia
az utóbbit hangsúlyozza. A hagyományozódás (paradószisz) eltérő felfo-
gását Oscar Cullmann pl. az eucharisztia szereztetési szavainak beveze-
tésével is magyarázza. Az  1Kor 11,23-ban Pál azzal kezd, hogy  „én az
Úrtól vettem”. Ha feltételezzük, hogy itt nem közvetlen kinyilatkozta-
tásra utal, akkor forrásként csak a szemtanú, tizenkettes apostoli kör ha-
gyományából vehette ennek az eseménynek, az egyébként legrészlete-
sebb,  újszövetségi híradását.  Ő azonban anélkül,  hogy megtagadná a
közvetítő tanúkat, a tradíció forrásául arra az Úrra hivatkozik, akinek
élő jelenléte és tekintélye a tradíció felett áll.368 A személyi tekintély he-
lyett Pál számára az evangéliumi hit tartalmi azonossága a fontosabb
(1Kor 1,5). Ezen a nyomon haladva a reformátorok számára az egyház
„apostoli” jelzője (az „egy, szent, katolikus” mellett) az apostoli hitnek a
tartalmi őrzését jelentette a tisztségek láncolata helyett. Az egyház ké-
sőbbi nemzedékeinek hite azonos az apostolokéval (2Pét 1,1). Ez a hit
szolgál analógiaként (így tipológiaként is) mind az írásmagyarázatban,
mind az egyház szolgálataira nézve (Róm 12,6). A hitvallásos konszen-
zus ezért nem puszta megegyezés, vagy kompromisszum az egyház-
ban, hanem a közösen felismert igazság előtti meghódolás. Lényegében
ezt érti Kálvin is azon az állításon, hogy Krisztus a legfőbb tanító és kor-
mányzó az egyházban, akinek tekintélye valamennyi szolgáé felett áll.369

A tradíció így lényegében a szentek közössége  (communio sanctorum),
amely az egyház valamennyi tagját és nemzedékét Krisztussal és egy-
mással is összeköti. A földön küzdő egyház (ecclesia militans) egy nép és
egy sereg a megdicsőült egyházzal  (ecclesia triumphans),  még ha ezt a
kapcsolatot a reformátorok kizárólag Krisztuson keresztül értelmezték
is, kizárva közbenjáró, vagy patrónusi szolgálatukat. A szentek tisztele-
te és példája azonban az egyház élő tradíciójának szerves része.370

368 OSCAR CULLMANN, The Tradition, in UŐ, The Early Church, SCM, London1966, 60–
75.

369 GÁNÓCZY - SCHELD, 107.
370 II. Helvét Hitvallás, V. fejezet.



A tradíció értelmezése a református teológiában 205

Emberlétünknek ebben a történeti értelmében a tradíció nemcsak ré-
sze, hanem maga a létünk is puszta tradíció.371 Alkalmazható ez az állí-
tás az egyházra is. Az egyház nemcsak az evangéliumot őrzi és adja to-
vább, de kulturális és felekezeti örökséget is őriz és szeretné ezt tovább
is adni a következő nemzedéknek. Ebben a folyamatban azonban kriti-
kusan szemben is állunk tradícióinkkal. Megszakadt, vagy éppen meg-
szűnt hagyományok eleveníthetők fel és alkalmatlanná vált szokásokkal
kell szakítanunk. A reformáció maga is sok tekintetben tradíció szaka-
dást jelentett, de felekezetenként olyan új, másodlagos hagyományokat
is  teremtett,  amelyek a közösségi  identitások meghatározóivá váltak.
Számos vélemény szerint az ökumenikus közeledések útjában ezek a
megkövesedett tradíciók sokszor nagyobb akadályt jelentenek, mint a
dogmatikai különbségek. Az  ecclesia semper reformanda parancsa ezek-
nek a felülvizsgálatára is kötelez.

Össztársadalmi jelenségként azonban minden egyháznak, így a refor-
mátus egyháznak is szembe kell néznie a kulturális és vallási hagyomá-
nyok szekularizáció okozta meggyengülésével és a nyugati társadalom
értékválságával.372 Ebben a helyzetben okafogyottá váltak azok a koráb-
bi protestáns teológiai válaszok, amelyek akár az ún. belmissziói - ébre-
dési mozgalmakban divatosak voltak, vagy amelyek a múlt század sze-
kularizáció  teológiáiban  születtek  a  Nagy  Konstantin-i  kor  végének
ünnepléséről. Az elsőben szokás volt a tradicionális vallásosságot szem-
be állítani az élő hittel, sőt a fogalmakat teljesen félreértő „népegyház –
hitvalló egyház” ellentét párhuzam is megjelent. A szekularizáció teoló-
gusai pedig még a reformáció kiteljesedésének is nevezték az „Isten ha-
lála” Nitsche-i korszakát. A rendszerváltozással megjelent új lehetősé-
gek  közben  számos  korábbi  szervezet  újjáéledését  és  megszakadt
hagyományok folytatását is magával hozta. Nyilvánvalóan azzal a ne-
gatív tapasztalattal  is járt  mindez, hogy a megváltozott  körülmények
közt nem minden hagyomány folytatható a régi módon.

A gyors változások közt az egyház éppen a maga történeti tradíciójá-
nak folyamatosságával tanúskodik Isten töretlen hűségéről. A reformá-

371 GOTTHOLD MÜLLER, Felelősségteljes élet, Ref. Zsinati Iroda, Budapest 1999, 58.
372 Vö. IFJ. FAZAKAS SÁNDOR,  Népegyház – krízis vagy lehetőség, in  Theol. Szemle 1994

(XXXVI), 6. 334.



206 Szűcs Ferenc

tus teológia ezt a szövetség gondolatával hangsúlyozta. Nem véletlenül
vált  emblematikus énekünkké a „nemzedékről  nemzedékre” hűséges
Istenről  valló  90.  zsoltár.  Ugyanakkor  önkritikusan meg kell  állapíta-
nunk, hogy maga a reformáció és a reformátori  hagyomány gyakran
olyan viszonyítási pontként szerepel, mintha ez lenne az egyház kezde-
te, és mintha a középkor nem volna része saját tradíciónknak. Ez leg-
többször  liturgiai  és  himnológiai  örökségünk  egyoldalú  kezelésében
szembetűnő.

Ma a legnagyobb kérdés a keresztyén hit áthagyományozása a követ-
kező nemzedék számára.  A próbálkozások egyik véglete a hagyomá-
nyos énekkel és zenével való szakítás lett, amely még inkább növeli a
hagyományos istentiszteleti formától való távolságot a nemzedékek kö-
zött. De az újjáéledő hagyományok megjelenése, mint például a gregori-
án énekek helyenkénti népszerűsége mutatja, hogy a klasszikus értékek
meggazdagító módon, „szántóföldbe rejtett kincsként” kerülhetnek elő,
jelezve, hogy a tradíció lehet az ősök élő hitének folytatása is. Az egy-
ház története olyan kincstár, amelyből Jézus szavai szerint „ót és újat”
lehet előhozni (Mt 13,52). Az „új” az evangéliumi szóhasználatban nem
a legfrissebbet és nem a legmodernebbet jelenti, hanem a minőségileg
egészen mást és maradandót. Csak ezt érdemes őrizni, felfedezni és to-
vábbadni.

Az úton járó egyház számára sem az Írásban, sem saját hagyományá-
ban nincsenek készen kapott válaszok a mai kérdésekre. Mindkettőre fi-
gyelve, megváltozott és megújult értelemmel kell keresnünk és megér-
tenünk Isten akaratát:  „mi  az,  ami  jó,  neki  tetsző és  tökéletes”  (Róm
12,2).



IGE ÉS SZENTSÉG VISZONYA

SZABÓ LAJOS

Az ige és szentségek viszonya az evangélikus 
egyház mai életében

Gyakorlati teológiai megközelítés

Bevezetés

Érdemes  a  gyakorlati  teológia  munkálásában  kiemelten  odafigyelni
arra, hogy az egyházban mindig jelen volt és jelen van egyfajta „éppen
aktuális” változtatási igény, amely különböző formában és utakon jele-
nik meg. Ez egy újulási szándékot is tükröz, amivel az egyháznak fog-
lalkoznia kell. A hívők vágyában, vagy a megélt hit gyakorlatában lehet
ezt a változtatási igényt meglátni és megtapasztalni. A beszédben és az
átélhető eseményekben. 

Az aktív egyháztagok lelki élete és mozgása jelzi ezt leggyorsabban,
és nem tételekben vagy előírásokban, hanem a hit gyakorlásának min-
dennapi  eseményeiben  találkozhatunk  vele.  Pasztorális  odafigyelést
igényel ez a jelenség, és nem szabad nem törődni vele. 

Így lehet elszakadni egy korábbi negatív egyházi álláspontról egy po-
zitívra. Hézser Gábor pasztorálterapeuta ábrázolja ennek a szemlélet-
váltásnak a fontosságát az istentiszteleti útkereséssel kapcsolatban: „Így
nem reked meg a teológia és az egyház kizárólag deficitorientált értel-
mezésnél ‒ „az emberek nem vesznek tudomást az egyházról” ‒, ami-



208 Szabó Lajos

nek kevés esélye van a konstruktív változás elérésére. Az új értelmezés
így fogalmazható meg: az emberek ma is igénybe veszik az egyház által
nyújtott vallásgyakorlati lehetőségeket akkor, amikor úgy érzik, azokra
elengedhetetlenül szükségük van.” 373

Ugyancsak ő hívja fel itt a figyelmünket arra, hogy a prédikáció, mint
ige- és életmagyarázati attitűd mennyire fontos: 

„Az életvalóságban és  az életvalóságról  szerzett  tapasztalataink és
azok értelmező magyarázata egymástól  elválaszthatatlanok.  Ez a köl-
csönhatás alakítja az identitásunkat, ez az individualizáció egyik elen-
gedhetetlen feltétele. Ennek az állandó, a tudatban és a tudatalattiban le-
játszódó  folyamatnak  egyik  hordozója  és  alakító  faktora  az  egyén
vallásossága. A tradicionálisan kialakult keresztény hit az ember min-
dennapi életértelmezéséhez nyújthat segítséget – ha megtalálja az ahhoz
vezető utat. A keresztény hit központi törekvése: az ember megszabadí-
tása az életét megnyomorító kötelékektől és így az életmegújulásának
(az „újjászületésnek”) a támogatása. Emberképét nem a teljesítmény, az
elismeréstől való rabszolgai függőség és az élmények hajszolása hatá-
rozza meg. A hit tradicionális tartalma tehát pontosan azt nyújtja, ami a
posztmodern embernél hiányzik. Kérdés, hogyan közvetíthető ez az ősi
tartalom az új viszonyok között?” 374

A mi korunkban, egy fejlett kommunikációjú környezetben erre oda
is figyel mind az egyház, mind a gyakorlati teológiai kutatás. Egyértel-
mű, hogy bizonyos teológiai kérdések sokkal közelebb vannak a min-
dennapi aktuális keresztény életgyakorlathoz, míg mások nem annyira.
A prédikáció és a szentségek, amiken keresztül Isten érkezik az ember-
hez, a legközelebbi területhez tartozik. 

Ige és szentségek a gyakorlatban

A teológia tudománya számára nagyon jó helyzet az, amikor életkérdé-
sekkel úgy tud foglalkozni, hogy azok érezhetően fontos, aktuális lelki

373 HÉZSER GÁBOR, Pasztorálpszichológiai szempontok az istentisztelet útkereséséhez, Bu-
dapest 2005, 119.

374 Uo. 89.



Az ige és szentségek viszonya az evangélikus egyház… 209

kérdései is egyben az egyházban élő embereknek. Nem marad elvont és
távoli egy teológiai kérdés akkor, amikor az alapjaiban érinti és megha-
tározza a hit praktikus gyakorlatát és a keresztény emberek napi dönté-
seit és cselekvését. 

Evangélikus összefüggésben a saját hagyományaink miatt különösen
is fontos elmélet és gyakorlat szoros összetartozása. Mint tudjuk, Luther
egész  életében  aktív  igehirdető  volt.  Gyakorlatilag  minden  vasárnap
prédikált az előírt textusokról, hétköznapokon pedig egyes bibliai köny-
vekről folyamatosan, illetve a katekizmus témáiról. 

Ő maga így vall erről: „Nagyon elfoglalt ember vagyok. Négyféle kö-
telességem  van,  melyek  mindegyike  egész  embert  kíván.  Hetenként
négyszer kell nyilvánosan prédikálnom, kétszer előadást tartanom az
egyetemen, ügyeket kell meghallgatnom és leveleznem,  nemkülönben
könyveket írnom. Milyen sokat prédikáltam! Azt hiszem, ezer esztendő
alatt sem akad olyan ember, akinek hivatása annyira súlyos terhet jelen-
tene, mint nekem, aki már 30 éven át prédikáltam, sokszor egy nap há-
romszor, azonkívül mindennap böjtben. Néha egy napon négy prédiká-
ciót is mondtam, úgyhogy azt hiszem, tartottam annyi prédikációt, mint
Ambrus és Ágoston.” 375

Emiatt Luther sohasem vált elméleti tudóssá, és sohasem kezelte a
teológia tudományát a gyakorlattól elszakadt elméleti diszciplínaként.
Sőt a rendszeres igehirdetés arra késztette, hogy egyszerű nyelvet hasz-
náljon, világos, könnyen érthető mondatokban fogalmazzon. Erre a vele
szemben ülő, szinte állandóan jelen lévő wittenbergi gyülekezet késztet-
te.

A prédikálás pedig a teológia, illetve a  Biblia centrális témáihoz ve-
zette őt el. Ha az ember rendszeresen egy a prédikációjára figyelő gyü-
lekezettel áll szemben, nem használhatja a bibliai textusokat ugródesz-
kaként  arra,  hogy  saját  elméleteit  kifejtse.  Rákényszerül,  hogy  a
lényegről beszéljen, mégpedig úgy, hogy az az emberek életét érintse. 

Ilyen  értelemben  tartozik  a  mi  legszorosabb  hagyományunkhoz  a
teológia elméletének és az egyház gyakorlatának elválaszthatatlan egy-
sége, amelyet ma is ápolnunk és építenünk kell. 

375 CSEPREGI ZOLTÁN,  Szerkesztői  előszó, in  CSEPREGI ZOLTÁN -  HORVÁTH ORSOLYA

(szerk.), Prédikációk (Luther válogatott művei, 6), Budapest 2015, 18–19.



210 Szabó Lajos

Ige és szentségek kapcsolata

Luther – az előzőkben említett gyakorlat fényében – egy metaforával
közelítette meg ezt a kapcsolatot. Azt írja: Isten nem Deus nudus-ként,
nem csupaszon – meztelenül – közelít az emberhez, hanem emberi test-
be és vérbe öltözve az inkarnációban; illetve eltakarva a természetes fi-
zikai elemekkel (vízzel, borral, kenyérrel), ahogyan a szentségek eseté-
ben történik.376

Köztudott, hogy Luther gondolkodásában, hitében, teológiájában mi-
lyen centrális szerepet játszott az ige, elsősorban a hangzó, a hirdetett
ige, a viva vox evangelii. Ennek egy nagyon jó értelmezését találjuk meg
Gerhard Müller 2008-ban tartott előadásában, bár ő megfogalmaz 7 ta-
nulságot  Luther  prédikációs  gyakorlatáról,  de  érdemes  hozzátenni
ezekhez azt, ahogyan ezt Csepregi Zoltán summázza is a már említett
helyen: „A fent említett viva vox evangelii  attól élő, és ezt Luther is
pontosan tudta, hogy nem szedhető pontokba, nem szorítható korlátok
közé, mindennap friss hangon szólal meg.” 377

Emiatt sokan – főként azok, akik felületesen ismerik Luther gondol-
kodását  –  azt  gondolják,  hogy ige  és  szentségek  összefüggésében az
utóbbiak valamiféle ráadásnak tűnhetnek az igével  szemben, és mint
ilyenek nem igazán fontosak. Ennek a gondolkodásnak a gyakorlatban
való megvalósulását láthatjuk a protestáns egyházak korábbi úrvacsorai
gyakorlatában, ahogyan arról majd a következőkben szót ejtünk. 

Pedig Luthernél a  verbum et sacramentum kifejezésben az  et szócska
valóban és-t jelent, és semmiképp sem keverendő össze a sive kötőszó-
val.

„A reformáció nem ismer verbumot, nem ismer igehirdetést, csak úgy,
hogy az felbonthatatlan kapcsolatban áll a sacramentummal, a sacramen-
tum pedig nem független az igehirdetéstől.” – összegzi a reformáció teo-
lógiájának témánkat érintő passzusát Prenter.378 A szentségek elutasítá-

376 JEFFREY G. SILCOCK, Luther on the Holy Spirit and His Use of God’s Word, in ROBERT

KOLB - IRENE DINGEL - LUBOMÍR BATKA (szerk.), The Oxford Handbook of Martin Luther’s
Theology, Oxford 2014, 303.

377 CSEPREGI ZOLTÁN, i. m., 31.
378 JEFFREY G. SILCOCK, i. m., 300.



Az ige és szentségek viszonya az evangélikus egyház… 211

sa  tehát  egyenértékű  az  evangélium  elutasításával.  A  szentségekre
szükség van annak érdekében, nehogy az evangéliumot puszta ideoló-
giává tegyük – magyarázza Prenter.  Az evangéliumra pedig szükség
van annak elkerülése végett, hogy a szentségeket mágikus rítusként ér-
telmezzük. Vagyis: az evangélium hirdetett szava interpretálja a szent-
séget, a szentségben pedig valósággá válik az evangélium.379

Ige és szentségek egymáshoz való szoros kapcsolata nyilván máskép-
pen jelentkezett a középkori környezetben, mint ma. Kell azonban ezzel
a kapcsolattal foglalkoznunk ma is, mert a pasztorális teológiában ép-
pen az egyházi élet gyakorlati megvalósulásában izgalmas és fontos az
igehirdetés  és  a  szentségek  kiszolgáltatásának az  eseménye.  Valóban
ezek azok a koordináták, amelyek között mozgunk, amelyeket folyama-
tosan újrafogalmaznunk és értelmeznünk kell. Teljesen gyakorlati meg-
közelítésben ez ezt jelenti, szeretnénk, ha minél többen olvasnák és hall-
gatnák Isten igéjét ma is,  és szeretnénk, hogy a szentséggel való élés
őszinte és életet építő legyen az egyházban. Ezek a gyakorlati törekvé-
sek ma nagyon aktuálisak és prioritások az evangélikus egyházban.

Ige és szentségek a szívben

Luther nagyon világosan írja le azt a Nagy Kátéban, hogy Isten igéjének
megújító erejére van szükségünk a kísértés idején és a gonosz elleni ál-
landó küzdelemben. De az igének nemcsak a meghallása lényeges, ha-
nem az is, hogy az ember szívében dolgozzon tovább és megújítsa az
életét. 

Így köti a szívhez Luther az Isten igéjét. „Isten igéjének ezért mindig
szívedben, ajkadon és a füledben kell hangzania. Ha azonban tétlenke-
dik a szívünk, és nem hangzik az ige, akkor betör az ördög és kárt tesz
benne, mire észrevesszük. Viszont ha komolyan figyeljük, hallgatjuk és
magyarázzuk az igét, akkor van ereje arra, hogy sohasem marad med-
dő, hanem mindenkor új örömöt és áhítatot ébreszt, megtisztítja a szí-

379 Uo. 300.



212 Szabó Lajos

vünket és gondolatainkat. Mert Isten igéje nem tétlen vagy holt, hanem
élő és ható beszéd.”380

Azt azért lényeges tudnunk, hogy Luther nagyon is tisztában volt az-
zal, hogy az emberi élet mennyi érzelmi kitettséggel rendelkezik: öröm
és bánat,  kétségbeesés és  elkeseredettség,  betegségek és  katasztrófák,
megpróbáltatás és kiábrándultság. Nagyon érzékenyen reagált ezekre
önmaga, családja és barátai életét illetően is. De a prédikációiban nem
alkalmazott  sem  érzelmekre  való  hatást,  vagy  beleélési  lehetőségek
erőltetését, hanem nagyon szilárdan kitartott mindig a bibliai szó ereje,
tartalma és alapos kifejtése mellett. A szívre való többszöri hivatkozás
sem a mai értelemben vett érzelmi megközelítés, hanem az élet egészé-
nek a megjelenítése.

Hasonlóan magyarázza meg Luther az oltári szentséggel kapcsolat-
ban a szív szerepét, illetve ennek a számára egyedi módon fontos szim-
bólumnak, a szívnek a képével magyarázza el az ige és szentség kapcso-
latát a szentség felől. 

„A kincs könnyen hozzáférhető, és mindenkinek az ajtaja elé, sőt az
asztalára teszik, de az is nélkülözhetetlen, hogy törődj vele és teljes
bizonyossággal annak tartsd, aminek az igék mondják. Ez hát az
egész keresztény készülés  a szentség méltó  vételére.  Mivel  ezt a
kincset egészen az igében kapjuk, nem is ragadhatjuk meg és ve-
hetjük magunkhoz másképpen, mint csak a szívünkkel.  Marokba
fogni nem lehet ezt az ajándékot és örök kincset. A böjtölés és az
imádkozás stb. lehet jó külső készülés arra, hogy a test illő maga-
tartást  és  tiszteletet  tanúsítson  Krisztus  teste  és  vére  iránt.  Ami
azonban benne és vele adatik, azt a test nem tudja sem befogadni,
sem magához venni. De megteszi ezt annak a szívnek a hite, ame-
lyik felismeri és kívánja ezt a kincset.”381

Az ember szívében, az evangéliumhirdetés által született hit és bizoda-
lom az, ami élővé és hatóvá teszi az igét és szentséget is, a kettő pedig
egymástól  elválaszthatatlan.  Éppen a szív  képének használata  erősíti

380 LUTHER MÁRTON,  Nagy Káté, in  LUTHER MÁRTON, Luther Márton négy hitvallása,
PRŐHLE KÁROLY (ford.), Budapest 1983, 146.

381 Uo. 251.



Az ige és szentségek viszonya az evangélikus egyház… 213

meg ezt és teszi egyértelművé. A kettő együtt jelent életet. Mindkettőre
szükségünk  van.  Nem  magában  az  egyikre  vagy  a  másikra,  hanem
együtt a kettőre: igére és szentségekre.

Az evangélium hirdetésének folyamatossága viszont döntően fontos
elem. Ha nem ebben a folyamban, az igehirdetés folyamába ágyazód-
nak a szentségek az egyházban, akkor van baj igazán. 

Kritikusan fogalmazza meg ezt Weltler Sándor evangélikus lelkész a
keresztelési gyakorlattal kapcsolatban, egy tanulmányában: 

„A legnagyobb probléma, hogy a keresztség ma már nem az evan-
géliumhirdetés lendületében áll. Nem a Krisztusról szóló tiszta és
igaz tanítás kísérő jele. A keresztség az egyház, a felekezetek gya-
korlatában is szokássá, szertartássá degradálódott.  Pedig csak ott
lehet a szentségeket helyesen kiszolgáltatni, ahol az evangéliumot
tisztán és igazán hirdetik. Hogy mit jelentett az első pünkösd tüzé-
ben élők számára egykor a keresztség, azt az afrikai gyülekezetek
életéről  szóló  élménybeszámolókból  ma  is  megtudhatjuk.  A  ke-
resztség csak evangéliumi miliőben nyilvánulhat meg igazán, csak
így működőképes.”382

Luther nagyon radikális ezen a téren: „Krisztus szóban hirdeti a kegye-
lem igéjét, melyet a Szentlélek munkája ír a szívünkbe. Azok alkotják a
szentek közösségét, akiknek szívében ott lakozik a kegyelem igéje, és
övék a Szentlélek összes ajándéka. Itt nincs helyük a gyülevészeknek.”
És  így  zárja  ezt  a  prédikációt:  „Krisztus  igéjével  vigasztal  minket,  a
Szentlélek pedig a szívünknek nyújt megértést: munkája által megvilá-
gosít minket. Az Igét megvetik és eltűnik a szemek elől, ám a Szentlélek
csupa láng által (vö. ApCsel 2,3) hirdeti azt szívünkben.”383

382 WELTLER SÁNDOR,  A keresztség mint az egyetlen egyetemes szentség, in  Keresztyén
Igazság 5/17 (1993), 4.

383 CSEPREGI ZOLTÁN - HORVÁTH ORSOLYA (szerk.),  Prédikációk  (Luther válogatott mű-
vei, 6), Budapest 2015, 340–341.



214 Szabó Lajos

Az újulás jelei

Már 1998-ban megfogalmazott Wolfgang Huber német püspök az evan-
gélikus egyházra nézve máig irányt mutató megállapítást a megújulás-
sal kapcsolatban: 

„Az egyházra bízott igazságot nem elég prédikálni és tanítani, azt
ünnepelni  is  kell.  A protestáns  egyháznak ezt újra kell  tanulnia.
Hosszú ideje egyoldalúan nagy hangsúly került ugyanis a prédiká-
cióra és a képzésre, tehát a hit kognitív közvetítő elemeire, miköz-
ben egyre mélyült a közömbösség a liturgikus formák és a rituális
cselekmények, tehát a hit közvetítésének érzelmi töltésű eszközei
iránt. Csak ha ez megváltozik,  teljesülhet sok ember vágya, hogy
ünnepi formában fogadja be az életének alapját jelentő igazságot.
Az egyház megújításának döntő feladata, hogy ismét megtaláljuk a
hit kifejezésének formáját. A közös istentisztelet liturgiájának meg-
elevenedése ehhez éppúgy fontos, mint a személyes kegyesség új
formáinak megtalálása.” 384

Az ige és a szentségek egységének és együttes jelenlétének az egyház-
ban betöltött szerepével kapcsolatban jellemző ma már egy kitapintható
elmozdulás a korábbi idők merev és behatárolt gyakorlatával szemben.
Jó példa erre a mindannyiunk számára feltűnő változás, katolikus és
evangélikus oldalon egyaránt. 

Mindenképp szembeötlő – protestáns szemmel – a változás és meg-
újulás konkrétan a katolikus egyház igehirdetési gyakorlatában. Az ige-
hirdetés  megújulása  és  annak  meglepetésszerűen  jelentkező  modern
formái a katolikus egyház gyakorlatában egy hosszabb változási folya-
mat  következményeként  ma már tényként vannak jelen.  Egy nagyon
hatásos megújulási folyamatot ismerhettünk meg a 20. század második
felétől elindulva egészen napjainkig. A katolikus homiletika megújulá-
sának egyik kiindulási pontján, Rolf Zerfassnál nagyon kifejező irány-
vételt tükröz egy definíció: „A keresztény igehirdetés tartalmilag Jézus
üzenetéhez  kapcsolódik.  Jézus  evangéliumától  függetlenül  nincsen

384 WOLFGANG HUBER, Az egyház korszakváltás idején, Társadalmi átalakulás és az egyház
megújulása, Budapest 2002, 214.



Az ige és szentségek viszonya az evangélikus egyház… 215

semmilyen tekintélye. Nincs az az egyházi küldetés (missio canonica),
amely fölmenthetne az evangélium alól; sőt inkább kötelez az evangéli-
um érvényre juttatására.”385

Ha az evangélikus egyházban nézünk körül ebből a szempontból, azt
fogjuk látni, hogy az úrvacsora szentségének megünneplése erősödött,
sokkal gyakoribbá vált az úrvacsoravétel a gyülekezeti tagok életében,
mint korábban. 

De az evangélikus tanítás szerinti másik szentség, a keresztség gya-
korlatának liturgiája is sokat gazdagodott az utóbbi években. Nyomon
követhetjük ezt olyan elterjedt szokásokban, mint a keresztelési gyertya
meggyújtása, családi áldás és a családtagok bevonása az ünnepi szertar-
tásba.386

Ezek a példák is mutatják, hogy a változás valósága és igénye meny-
nyire sokat jelent a keresztény életgyakorlatunkban ma. 

A reformációval kapcsolatos aktuális ünneplésünkbe nagyon érdekes
színt hozna, ha egymást gazdagítva és kölcsönösen megajándékozva tu-
datosan keresnénk és ismernénk fel egyházainkban a megújulás közös
jeleit. Meglepődve tapasztalhatnánk, mennyire sok olyan terület és kér-
dés létezik ma, amelyekről korábban nem gondoltuk volna, hogy éppen
ezek lehetnek a megújulás és megerősítés jelei. Ezek kölcsönös és közös
felfedezése és kutatása sokban erősíthetné a missziói és evangelizációs
lehetőségeinket a mai, nem könnyű és az egyháztól nagymértékben el-
távolodott, de mégis mindig újra megtapasztalható módon „újra érdek-
lődő” és nagyon is „kereső” környezetben. 

Ezek a változások azért is nagyon értékesek és fontosak, mert moti-
válják és működésbe hozzák azokat a rejtett energiákat, amelyek jelen
vannak ugyan a közösségeinkben, de inkább passzívan és rejtőzködve.
Nem  aktivizálódnak  könnyen.  Azt  is  mondhatjuk,  egyfajta  „rejtett
kincs” ez a jelenség, sőt az a réteg is, amelyen keresztül maga a változ-
tatási igény érkezik. Ahol megjelenik a változtatás igénye vagy a válto-
zás jelei, az azt üzeni, hogy a megújulásnak és az új formáknak mindig
van élettere egy egészséges egyház életében. 

385 ROLF ZERFASS, Nevedet hirdetem, Budapest 1995, 23. 
386 http://liturgia.lutheran.hu/evangelikus-istentisztelet-2013-liturgikus-koenyvii/01

_Kereszteles_it_kereteben.pdf/view (letöltés: 2017. 01. 22).



216 Szabó Lajos

Az igével való bátrabb és elmélyültebb foglalkozás, illetve a szentsé-
gekkel kapcsolatos gazdagabb gyakorlat keresése és segítése ilyen fel-
adat a ma élő egyház előtt.

A tradicionális értékek féltése mellett ott kell lennie a kortársi és a jö-
vő érdekében feltűnő új tendenciák iránti érdeklődésnek. Talán éppen
ezek segítségével lehet rugalmasabbá és hatékonyabbá tenni az egyház
missziói képességét. 

Nagy pozitívumként élem meg, hogy az evangélikus egyházban már
messze vagyunk attól, amit egy 1999-ben írt tanulmány még így mutat
be: 

„Az úrvacsorai alkalmak gyakorisága a legtöbb evangélikus gyüle-
kezetben a havonta egy alkalom és a nagyünnepek. Az úrvacsora
jelentőségét a gyülekezetnek egy nagyon szűk rétege átéli, elfogad-
ja és fontosnak tartja, de a sokkal nagyobb része szinte sohasem él
vele, vagy csak nagyon ritka alkalommal.”387

Egy német, úrvacsorával kapcsolatos 2010-es szakkönyv hátsó borítóján
ezekkel a szavakkal ajánlják a kötetet:

„Fekete öltözetben, halálosan komoly arccal, megfontolt lépésekkel
és meghajtott fejjel járultak az úrvacsorához ötven évvel ezelőtt a
protestáns emberek. A bibliai tudományok újabb ismeretei alapján
azonban teljesen új megközelítések láttak napvilágot. Először is te-
kinthetünk úgy az úrvacsorára, mint a közösség étkezésére. Tekint-
hetünk úgy, mint ami erősítés az élet és a hit útjaira. Az úrvacsora a
Jézussal  és  az  egymással  való  közösség  ünnepe.  Az  úrvacsora
ugyanakkor Isten eljövendő új világa előízének ünnepe. Ez a sok-
színűség meghatározza az itt megjelenő írásokat.”388

Röviden rámutatnak már ezek a könyvajánló mondatok is arra, hogy az
egyszínűségből  sokszínűség  lett  mára.  Nemcsak  a  tanulmánykötet

387 RIBÁR JÁNOS,  Az úrvacsora  szentsége  a  gyülekezeti  életben,  in  Lelkipásztor 74/7-8
(1999), 276.

388 CHRISTIAN SCHWARZ (szerk.),  Gottesdienst  Praxis  Serie  B.  Arbeitshilfen  für  die
Gestaltung  von  Gottesdiensten  zu  Kasualien,  Feiertagen,  besonderen  Anlässen  und
Arbeitsbücher für die Gemeindepraxis, Gütersloh 2010.



Az ige és szentségek viszonya az evangélikus egyház… 217

anyaga tükrözi vissza ezt, hanem az evangélikus gyülekezetek szentsé-
gi gyakorlata is.  A nagyon kötött,  merev formából egyre inkább átlé-
pünk egy szabadabb és nyitottabb gyakorlat felé. A szomorúbb megkö-
zelítésből  egy  hálaadóbb  és  örömtelibb  felfogáshoz  érkezünk.  Még
akkor is fontos ezt értékelnünk, ha sok nyitott és vitatott kérdés veszi
körül az úrvacsorát ma is. A protestáns gyülekezet-újítási mozgalmak
egyik korábban erősen meghatározó alakja Klaus Douglass, akinek mű-
veit a magyar olvasók is érdeklődéssel fogadták és nagy vitákat is gene-
rált. Az ő modern színezetű istentisztelet felfogásában is, az általa felso-
rolt hét dimenzió az úrvacsoránál kicsit tükrözi azt, hogy mit érthetünk
a sokszínűség alatt. (Emlékvacsora, feloldozó vacsora, hálaadó vacsora,
megerősítő vacsora, elhívó vacsora, közösségi vacsora és remény vacso-
ra.) Ezek, mint liturgiai és megújító motivációk fontosak a mai protes-
táns gyakorlatban.389

Ma már csak emlékezés és nosztalgiázás keretében szoktuk felidézni
mi, evangélikusok azt, hogy egy nagyon kiadós – kb. 30 perces – prédi-
káció, egy kezdő és záró imádság, illetve ének alkotnak egy speciálisan
evangélikus gyülekezeti együttlétet. A hosszas bibliaórai előadás, a csak
beszéddel kitöltött alkalmak is nagyrészt a múltéi lettek. Ha ma valaki
belép  egy  evangélikus  istentiszteletre  egy  templomtérbe,  reménység
szerint színesebb, liturgikusan gazdagabb és érzelmi élményre is törek-
vő formával és tartalommal találkozik. 

Kétfókuszú találkozás

A megélhető találkozásra való törekvés ma fontos cél. A szentség erejé-
ben való részesedés a vasárnaponkénti úrvacsorában a legtöbb gyüleke-
zetben legalább egy istentiszteleten meg is valósul.

A részvétel személyességét erősítő atmoszféra megteremtése a litur-
giai megújulásnak állandó eleme. Célunk az, hogy az evangélikus isten-
tiszteleti gyakorlatban a jelenléttel és aktivitással nagyon komolyan szá-
moló,  megszólító  és  befogadó  közösséggel  találkozhasson  egy  lelki,

389 KLAUS DOUGLASS, Isten szeretetének ünnepe, Az istentisztelet mai formáiról, Budapest
2005, 198.



218 Szabó Lajos

szellemi és hitbeli közösségre vágyódó ember. Ami korábban egyolda-
lúan a beszédre, a tanításra és az értelmi megközelítésre koncentrált, az
most  elmozdult egy érzelmi,  a  lelki  érzékelés számára is jól  fogható,
esemény-jellegű ünneplés felé. A Luthertől származtatható kétfókuszú
istentisztelet kezd igazán gyakorlattá válni. Prédikáció és úrvacsora. A
kétközpontú  istentiszteleten  a  hallgatott  ige  után  az  ünnepelt  ige,  a
szentség is átélhető.

Az utóbbi években nagyon könnyen meg lehet figyelni azt, hogy az
evangélikus gyakorlati teológiában és az aktuális gyülekezeti közösségi
életben is egyre nagyobb az érdeklődés a hit  gyakorlati megélésének
kérdései felé. 

A „Mit hirdetünk?” mellett nagyon erősen jelen van az, hogy „Ho-
gyan élhetjük meg ezt?”. Hogyan gyakorolhatjuk a hétköznapi és ün-
nepnapi kegyesség sok-sok kincsét ma egy modern környezetben? Sok-
féle formában jelentkezik ez. A megélhető és gyakorolható lelki utak,
élmények és események utáni vágy nagyon erősen jelentkezik mai kö-
zösségeinkben.  Meditáció,  csend,  zarándoklat  vagy  éppen  egy  elmé-
lyült és áhítatos együttlét egyre gyakoribb hitéleti módszer az evangéli-
kus  gyülekezetekben  is.  Milyen  lehetőségeket  kell  felkínálni  a
gyülekezet tagjainak annak érdekében, hogy tudatosabban, mélyebben
és elkötelezettebben éljék és gyakorolják a hitüket? 

A sokáig egyedi módon uralkodó népegyházi modell mellett, vagy
inkább után a kisebb közösségek aktivitása és lelki életgyakorlata lett az
igazán fontos kérdés ma. A nagyobb egységhez és közösséghez tartozás
megélése természetesen erős igényként megfogalmazódik azért így is,
de  a mindennapi lelki  élet  megélésének a fő  területe  mégis  a kisebb
gyülekezeti közösség lett. Ezen belül erősödött a vasárnapi istentisztelet
centrális  szerepe.  Erősödött  a  gyakorlati  közösségi  életformák  utáni
vágy. 

Az ünnepi és templomi alkalmak esztétikai igényessége is sokkal in-
kább téma, mint korábban. Az átélés, az élmény keresése. A lelki élet
konkrét és kézzel fogható alkalmai lettek a leghatékonyabb találkozási
formák a közösségekben.



Az ige és szentségek viszonya az evangélikus egyház… 219

Mi a prioritás?

Ma az a kérdés fogalmazódik meg bennünk nagyon erősen, hogy minek
van igazából elsőbbsége. Mi az igazi prioritás? 

Evangélikus teológiai alapokon nagyon gyorsan rá is mondjuk erre a
válaszunkat:  csakis  az  ige  lehet  ez.  Nincs  kétség afelől,  hogy Luther
előnyben részesíti a hangzó igét. Számára az Ige mindenekelőtt és első-
sorban viva vox evangelii. 1500-es ádventi prédikációjában hangsúlyozza,
hogy Krisztus nem írni,  hanem prédikálni  küldte ki  tanítványait.  Az
egyház nem a toll, hanem a száj háza. Ugyanakkor, ahogyan erről eddig
már sok szót ejtettünk, hirdetett és írott ige, valamint a szentségek elvá-
laszthatatlan egységet alkotnak. 

Luther az absolutio-ban a pap szavát – Ego te absolvo – deklaratív ak-
tusként értelmezi, amely kimond, kijelent egy Isten által létrehozott új
szituációt. Ugyanakkor ezek a szavak nemcsak kijelentenek egy új kap-
csolatot Isten és ember között, hanem létre is hozzák azt. A szavak tehát
és a szentség jegyei azok a csatornák, amelyeken a Szentlélek eléri az
embert, hitet, Isten iránti bizalmat és megújult életet ajándékoz. Az el-
engedhetetlen és ismétlődő megújulás élménye pedig igazán az, ami éb-
reszt, és lelki energiákat szabadít fel bennünk és közöttünk ma is. Még-
pedig nemcsak egy személynek, hanem megújítják a közösséget is. 

Ezt a megújított kapcsolatot kívánom közösségeinknek mind az Is-
tennel, mind pedig az egymással való kapcsolatban.



BÉKÉSI SÁNDOR

Az ige és a sákramentum viszonya
a református teológiában

A szentségek  meghatározása  az  egyházban  dogma,  amelyet  illetékes
zsinatok hagytak jóvá. Ezen dogmák alapján a felekezetek sajátságosan
értelmezik és egymástól különböző módon alkalmazzák a szentségek
kiszolgáltatását a gyakorlatban. Már az isteni kegyelem adta szentség
körülírásában nagy különbség van a római katolikus és a református
felfogás között. Míg az előbbinél magának az egyháznak szentségi jelle-
gén van a hangsúly,390 addig az utóbbinál ez a Lélek szentségeként te-
kintett terület az egyház tagjának, mint megigazított embernek folya-
matos  megszentelődéseként  értelmezhető.391 Ráadásul  külön
megnehezíti a dolgot, hogy a szentség valójában misztérium, tehát Isten
kegyelmi eszközének olyan titka, amelynek működése nem jelentetett
ki az embernek, s az mindig rejtve marad. Éppen ezért az ige és a szentsé-
gek  találkozásának  témájában a  gyümölcsöző  ökumenikus  párbeszédet
szem előtt tartva csak az eucharisztia területére szorítkozom a követke-
zőkben. Nem véletlenül, mert az ige és a szentségek viszonya a teoló-
giatörténet folyamán legmarkánsabban és legszemléletesebben az úrva-
csora-tanban fogalmazódott meg.

390 DOLHAI LAJOS, A szentségek teológiája. Budapest 20152, 39 – 41.
391 SZŰCS FERENC, Kálvin az ember üdvösségéről (ordo salutis), in UŐ,  Kálvin olvasása

közben. Válogatott írások, Budapest 2016, 53–55.



Az ige és a sákramentum viszonya a református teológiában 221

1) Dogmatikai örökség

A 16. század elején a sákramentum dogmatörténetének előzményeihez
képest a döntő változás kihangsúlyozása Zwingli gondolkodásában így
foglalható össze: nem az a lényeg, hogy a kenyér és a bor mivé változik át, ha-
nem az, hogy mi mivé válunk azoknak vételekor.392

Ez a mondat világosan fejezi ki a svájci reformátorok felfogását, akik
a skolasztikus  transsubstantiatio és a lutheri  consubstantiatio tanításaitól
eltérően nem a sákramentumi jegyekben és jegyek körül találták meg
azt a csodálatos misztériumot, hogy Krisztus miképpen adja önmagát –
testesülve vagy testileg megjelenve az eucharisztia alatt.  A borban és
kenyérben vagy azok körül ugyanis nem feltételeztek semmiféle átlé-
nyegülést vagy krisztusi testnek jelenlétét, annál inkább az emberben: az
ember testében, lelkében és szellemében, vagyis  modern kifejezéssel élve,  a
teljes személyiségben. A reformátorok éppen a szentkultusz, az ereklyék
és a szentképek eltúlzott középkori használatának tapasztalata nyomán
idegenkedtek attól a gondolattól, hogy a sákramentumi elemeknek – a
víznek, a kenyérnek és a bornak – üdvszerző hatása lenne, vagyis hogy
a Krisztustól nyert üdvösség ily módon tárgyiasítható. 

Ezért a teológiai örökség mentén, de sajátságosan határozták meg a
sákramentumokat  és  azok  feltételeit  újrafogalmazott  hitvallásukban.
Ezek szerint a sákramentumok titokzatos jelképek (symbola mystica), szent
szertartások (ritus sancti), vagy szent cselekmények (sacrae actiones), ahogy a
II. Helvét Hitvallás tartalmazza. Ezt követően a sákramentumok feltétele-
ként az fogalmazódik meg, hogy Isten rendeléséből való (a Deo ipso institu-
tae),  illetve három dologból állnak, úgymint az  Isten igéjéből (verbum),
látható jelekből (signum) és jelölt dologból (res significata).393 Egyedüli fő do-
log vagy jelölt dolog maga a  lényeg (substantia), amelyet a jegyek vagy

392 Az eucharisztiával élő személyről írja: „…a tikkadt lélek  is nagy örömmel ör-
vendez,  napról-napra erősödik,  növekszik,  az Isten szerint  átalakul,  tökéletes  férfiúvá
lesz…” In  De vera et falsa religione commentarius, 18. Magyarul:  ZWINGLI ULRIK, Com-
mentarius vagyis az igaz és hamis vallás magyarázata,  TÜDŐS ISTVÁN -  PRUZSINSZKY PÁL

(ford.), Budapest 1905, 175.
393 Confessio Helvetica Posterior, XIX., in Hitvallásaink. II.  A Második Helvét Hitvallás,

DR. SZABADI BÉLA - SZENCZI CSENE PÉTER - ERDŐS JÓZSEF (ford.) Budapest 1954, 171–176.
A hivatkozások ezeken az oldalakon találhatók.



222 Békési Sándor

elemek jelképeznek, s ez nem más, mint Istennek egyetlen áldozata Jé-
zus Krisztusban, az Isten bárányában, aki megöletett az ember megvál-
tatásáért az örök életre.  E kritériumok alapján megkülönböztetett  két
sákramentumban, úgymint a szent keresztségben (in baptismo) és az úri
szent vacsorában (in coena Domini) ugyanaz a lényeg ábrázoltatik ki. A
különbség annyi, hogy az Úrnak halálra adott teste és kiontatott vére a
keresztségben a bűnökből való megmosatást, az újjászületést és az Isten
szövetségébe való befogadtatást; az úrvacsorában pedig a Krisztus tes-
tével és vérével való örök egyesülést és tápláltatást vonja maga után. A
szent cselekmény alatti jegyek, vagy jelek, vagy másképpen mondva, az
elemek: a víz, a kenyér és a bor belsejében és azok körül nincs semmifé -
le változás, annál inkább a szentségekkel élő emberben, akiben a fent
összefoglalt lényegi üdvesemény –, ami egyébként rajta kívül és min-
den érdeme nélkül kegyelemből történt –, a sákramentumi jegyek véte-
lével lelkileg belül immár saját életének részévé válik. 

Hogy a Krisztus múltbeli és történeti áldozata az emberben jelenva-
lósággá és lényegi változássá legyen, csupán a jegyek vétele még nem
elegendő. Nem érvényes ilyen értelemben az ex opere operato elve, a je-
gyek kiszolgáltatásának önmagában való hatása. Szükséges mindehhez
a  Szentlélek  munkája az  emberben,  valamint  a  sákramentumokkal  élő
személy  hite, és nem utolsó sorban az  Isten igéje. Szentlélek, hit és ige,
mindhárom személy, illetve személyes megnyilvánulás. Az isteni Lélek
köti össze Isten üdvszerző munkájával a mindenkori ember szívét, mint
személyiségének központját.  A  hit  a  Lélek  hatására  képes  befogadni
(fides concepta) a múltban megtörtént áldozati eseményt és annak követ-
kezményeit, ugyanakkor elfogadni a személy önmagára vonatkoztatott
reális jelenvalóságaként (fides accepta). Az ige mint Isten személyes kije-
lentése pedig elmondható és értelmezhető módon tartalmazza mindazt,
ami isteni cselekedetként végbement az emberen kívül, és történik az
emberen belül.  Ahogy a  II.  Helvét Hitvallás fogalmazza: „amit velünk
bensőnkben cselekszik,  azt külsőleg kiábrázolja,  és így a mi hitünket
Szentlelkének a mi szívünkben való munkálkodása által erősíti és növe-
li.” Az ige nélkül a lényeg ismeretlen, s csak a puszta jegyek misztifiká-
lása marad. Nem véletlenül tartotta Kálvin is alapvető megállapításnak
Augustinus tételét, miszerint csak akkor beszélhetünk sákramentumról,



Az ige és a sákramentum viszonya a református teológiában 223

ha az Isten igéje járul az elemekhez.  Accedit verbum ad elementum, et fit
sacramentum.394

Ami tehát minket most különösen érdekel az az, hogy mit jelent, il-
letve hogyan értelmezhető az  accedit verbum –, az ige hozzájárulása az
elemekhez. 

2) Az ige hozzájárulása az elemekhez

Huldrych  Zwingli  úrvacsoratana  úgynevezett  „emlékvacsora”  néven
híresült el,395 és ennek kapcsán talán a legtöbb félreértésre ad okot. Az
anamnészisz fogalma bibliai alapon áll, az úrvacsora szereztetési igéjéből
való, amelyet Jézus végül így hagyományoz át tanítványainak: „ezt cse-
lekedjétek az én  emlékezetemre  (eisz tén emén anamnészin)” (1Kor 11,25).
Az emlékezés-motívum a páska-haggáda hagyományára megy vissza,
ugyanakkor  benne markánsan megmutatkozik  a  páska  átértelmezése
Jézus  keresztáldozatára,  az  új szövetségre  és  annak  egyetemes  érvé-
nyességére.396 A Jézus általi felhívás az emlékezetre tulajdonképpen az
ószövetségi emlékezés-kultúrának, vagy ahogyan Jan Assmann fogal-
mazza: a kulturális emlékezetnek a beteljesedése. Az emlékezet ugyanis
az assmann-i értelemben a történetiségből és a helyhez kötöttségből a
szellemibe és a helytől való függetlenedésbe történő átmenet következ-
ménye. „A Deuteronomium lényege az alábbi követelmény: emlékezz
országodon  belül ama kötelezettségeidre,  amelyeket  országodon  kívül
vállaltál.”397 Az Újszövetségben ez akképpen válik még inkább szellemi-
vé, hogy amit Jézussal közösen elfogyasztott vacsorán megfogadtak az
övéi a történelemben, közvetlenül a szenvedéstörténet konkrét helyszí-

394 AUGUSTINUS,  In  Ioannis  evangelium  tractatus,  80,  3;  IOANNIS CALVINI Institutio,
4.14.4; magyarul: KÁLVIN JÁNOS, Institutio. A keresztyén vallás rendszere (ford. BUZOGÁNY

DEZSŐ) 2. kötet, Budapest 2014, 355.
395 ULRICH GÄBLER,  Huldrych Zwingli. Bevezetés életébe és munkásságába (ford. KOCZÓ

Pál), Budapest 2008, 120–126.
396 BOLYKI JÁNOS, Jézus asztalközösségei. Budapest 1993, 139–141.
397 JAN ASSMANN, A kulturális emlékezet. Írás, emlékezés és politikai identitás a korai ma-

gaskultúrákban, HIDAS ZOLTÁN (ford.) Budapest 1999, 209–211.



224 Békési Sándor

nén, de az ő országán kívül, azt átszellemisítve és bensővé téve,  arra emlé-
keznek az ő országán belül (en baszileia tou theou) – azóta is.

Zwinglinél az emlékezésnek kétszintű értelmezése tehát nem vélet-
len. Első értelme a megtörtént történelmi esemény szimbolikus és valósá-
gos cselekményére utaló emlékezés, ami nem az „utolsó”, hanem való-
jában amaz első  vacsora volt még Jézus kereszthalálának előestéjén. Ez
szimbolikus abban az értelemben, hogy akkor még Jézus testben volt, s
mondatai  közben  a  vacsora  kenyere  és  bora  jelbeszédként  szerepelt,
nem utalt semmiképpen az elemek átváltoztatására. Zwingli késői züri-
chi utódja, Emil Brunner szerint a kenyérben és borban az  ekklészia –
mint Istennel új szövetségre lépő gyülekezet alapíttatott meg szimboli-
kusan a következő napokban valóságosan bekövetkezendő keresztáldo-
zatra és feltámadásra való tekintettel. Azóta valamennyi úrvacsora nem
Jézus keresztáldozatának, hanem első vacsorájának ismétlése és emléke-
zete annak bizonyságául, hogy az új élet és az Istennel való szövetség az
Úr mindenkori jelenvalósága.398

Az emlékezés második értelme Zwinglinél viszont  lényegi  kapcsoló-
dás  Krisztus  váltságáldozatához  és  annak  következményeképpen  az
üdvösség ajándékának jelenvalóságához. A sákramentumnak ez a moz-
zanata az isteni kegyelem tetteként  (gratiarum actio) a hálát váltja ki az
érintettből. Miről is van szó tehát? Zwingli humanista műveltségében
az emlékezésnek ezt a módját Platóntól vette át,399 miszerint ismeretünk
visszaemlékezés az igazi szépre. Az emberi lélek ugyanis a magasságba
elragadtatva a tetőhöz érkezik, s ott  azt a létező valóságot látja meg,
amelyre mint ősképre emlékezik vissza mindig, amikor visszatér a föld-
re.400 Az úrvacsorai  jegyek  vételekor  visszaemlékezünk a  lényegre,  a
legfőbb szépre, a létező valóságnak ősképére, amely nem más, mint „Jé-
zus Krisztus győzelme, annak bizonyítékául, hogy az ő egyházának tag-
jai vagyunk.”401 Az emlékezésnek ez a második értelme önmagában arra

398 EMIL BRUNNER,  Die  christliche  Lehre  von  der  Kirche,  vom  Glaube  und  von  der
Vollendung. Dogmatik, Band III. Zürich 19642, 79–81.

399 U. GÄBLER, i. m., 123.
400 PLATÓN, Phaidrosz, 246a–249c; Phaidrosz, in Platón összes művei, 2. kötet, KÖVENDI

DÉNES (ford.) Budapest 1984, 744–749.
401 De vera et falsa religione commentarius, 15; magyarul ZWINGLI U., i. m., 153.



Az ige és a sákramentum viszonya a református teológiában 225

a  csodára irányul, amelyben Isten szövetséget kötött a bűnös emberrel
önfeláldozása által, vagyis az Isten kegyelme, s nem pedig az elemek át-
változása révén.402 Az anamnészisz a történeti emlékezeten túl tulajdon-
képpen a megöletett, de győzedelmes Bárány eszkatológikus alakjával
egyesít. Az ehhez szükséges utat Zwingli szerint a hitben való elmélyedés
(contemplatio fidei) biztosítja, tartalmi része pedig  értelemmel (mente) fo-
galmazódik meg az emberben403 – mégpedig az isteni ige ismerete által.
Az értelem önmagában persze a sákramentumi elemekből nem jut arra
az ismeretre, hogy mi is megy végbe a teljes személyiségében, legfeljebb
misztikus csodára gondolhat, amelyet nem tud megtölteni tartalommal.
Ez az értelem azonban nincs is kapcsolatban a hittel, márpedig a szent
jegyeket az ember csak hittel  és ésszel  együtt veheti,  mert egyébként
méltatlanul eszik és iszik (1Kor 11,27–29). 

Az ige hozzájárulása az elemekhez tehát nem más, mint az értelem anam-
nészisz-e, visszaemlékezése a befogadott és elfogadott hit tartalmára. Az ige
hozzájárulása a jegyekhez nem a jegyekben idéz elő változást, hanem a
szent jegyekkel élő személy szívében, aki befogadta az igét. A befoga-
dott igében (fides concepta) fogalmazódik meg Krisztus művének történe-
ti része, amit értünk tett (pro nobis), ugyanakkor az elfogadott igében (fi-
des  accepta)  lényegi valósága  is,  amit  e  történeti  művével  velünk  és
bennünk  érvényesít  (in  nobis).  Ebben  az  összefüggésben  az  ige  alatt
nemcsak a szereztetés mondatait kell értenünk (1Kor 11, 23 – 26), noha
abban is megtalálható mind a történeti esemény előrevetítése, mind a
lényegi valóság, hanem az Isten igéjének teljességét, a  személyes Krisz-
tust. Ezen a ponton érkezünk el az ige és a sákramentum lényegi kap-
csolatának szívéhez.

A sákramentummal élő ember  személy, a maga személyes hitével és
sajátos igeismeretével.  Az Isten és ember közötti személyes kapcsolat
azért jöhet létre, mert – Emil Brunner kifejezését használva – az ember
mint személy Istenben gyökerező theonóm valóság.404 Másképpen kifejez-

402 E. BRUNNER, i. m., 81.
403 WALTHER KOEHLER,  Dogmengeschichte  als  Geschichte  des  christlichen

Selbstbewusstseins. Das Zeitalter der Reformation, Zürich 1951, 319.
404 EMIL BRUNNER, Biblische Psychologie, in UŐ, Gott und Mensch. Vier Untersuchungen

über das personhafte Sein, Tübingen 1930, 90–92.



226 Békési Sándor

ve, az ember személyes Én-je az Isten igéjében van elrejtve.405 Az ige pe-
dig maga az Isten (Jn 1,1), aki testet öltött Jézus Krisztus személyében, aki
már eleve a világ teremtése óta ismeri a vele kapcsolatban lévőket (Róm
8, 29). Az accedit verbum valójában Krisztus és az ember személyes kap-
csolatba kerülését jelenti, amit a II. Helvét Hitvallás egyesülésként (com-
munio) és részesedésként (participatio) fejez ki: „a hívek lelkileg egyesül-
nek a jelzett  dologgal… és hit  által  részesülnek Krisztusban.” Kálvin
szerint is nem Jézus Krisztus teste és vére lesz a kenyérben és a borban,
hanem mi részesülünk Jézus Krisztus testéből,406 amikor az Úr testében
és vérében való valóságos és lényegi – vagyis spirituális – egyesülés tör-
ténik a Szentlélek által az úrvacsora vétele közben.407 Nem anyagi dolog
megy végbe, hanem üdvesemény, amely az isteni személy által érintett
emberi  személyt  illeti.  Eduard  Schweizer  monográfiájában  kiemeli,
hogy Jézus arámul elhangzó szavaiban a „test” valójában az ő Én-jét,
személyét jelenti, s így ő maga mindig a tanítványaival lesz vacsorájának
alkalmakor.408 Ezért hangsúlyozza Emil Brunner, hogy az úri szent va-
csora vételekor a hívőnek az Úr testéből való részesedése, amely által
Krisztusnak és gyülekezetének tagjává lesz, valójában nem is sakramen-
tális, hanem személyes esemény.409

Az ökumenikus párbeszédben érdemes fölidézni azt, hogy az eucha-
risztiának  erre  a  személyes  vonatkozására  utalnak  az  utóbbi  időben
azok a római katolikus szerzők is, akik e gondolatot a személyes és dina-
mikus jelenlét mentén fejtik ki.410 Joseph Ratzinger a részesedés (participa-
tio) felől értelmezi az eucharisztiát, s a skolasztikus-arisztotelészi anyag-
elvűséggel  szemben  az  embernek  a  sákramentumi  elemektől  mint
puszta anyagtól való lényeges különbözőségét emeli ki. Ugyanis az em-
ber értelmes teremtményként önálló magatartás mellett személyes kap-

405 EMIL BRUNNER,  Der Mensch im Widerspruch. Die christliche Lehre vom wahren und
vom wirklichen Menschen. Zürich 19413, 218–219.

406 I. CALVIN, Institutio, 4.17.5.; KÁLVIN J., i. m., 419–420.
407 I. CALVIN, Institutio, 4.17.10.; KÁLVIN J., i. m., 423.
408 EDUARD SCHWEIZER,  Jesus Christus  im vielfältigen Zeugnis  des  Neuen Testaments.

München - Hamburg 1968, 119–120. 

409 EMIL BRUNNER,  Die  christliche  Lehre  von  der  Kirche,  vom Glauben  und  von  der
Vollendung. Dogmatik, Band III. Zürich 19642, 82.

410 DOLHAI L., A szentségek teológiája, 217–218.



Az ige és a sákramentum viszonya a református teológiában 227

csolatra is képes. Ez azt jelenti, hogy az igének az elemekhez való járu-
lásakor Jézus velünk való személyes viszonya kapcsol be bennünket a hús-
vét titkába.411 Gánóczy Sándor az eucharisztia közössége (communio) fe-
lől közelíti meg a szentségi jegyek értelmét. Véleménye szerint a jegyek
azt a valóságot jelzik, amelyben Krisztus személyes érintkezés által jeleníti
meg önmagát az övéinek úgy, hogy közben a hívőknek teljes szellemi és
anyagi  létük  is  megnyílik  az  Istennel  való párbeszédes  viszonyra.  A
„jelben lévő kegyelem” nem egy absztrakt fogalom, hanem Isten megsze-
mélyesített önfelajánlása, amely mindig a konkrét emberi személyre irányul.412

A személy központba állításával a fent vázolt két római katolikus, va-
lamint  a  református  úrvacsoratan  rokonsága  igen  nagy jelentőséggel
bír. Kiben vagy miben találhatnák meg egymást a különböző felekezetű
keresztyének, ha nem egyedül Jézus Krisztus személyében? Az ember
által konstruált metafizikai, szimbolikus, tradicionális vagy dogmatikai
határokat,  legyenek azok logikusak,  vagy akár  a  Bibliából  igazoltak,
hogyha eltaszító határokként tornyosulnak keresztények és keresztyé-
nek között, azokat az Isten kegyelme személyének jelenlétével óhatatla-
nul áttöri. Ugyanakkor csak az Isten személye kötheti össze a keresz-
tyén felekezeteket éppen ott, ahol dogmatikailag a legakkurátusabban
körbebástyázott területet épített ki valamennyi felekezet teológiája: az
eucharisztia közösségében, amely valójában unio mystica cum Christo.

411 JOSEPH RATZINGER, Das Problem der Transsubstantiation und die Frage nach dem Sinn
der Eucharistie, in Theologisches Jahrbuch, Leipzig 1969, 281–301; ELŐD ISTVÁN, Katolikus
dogmatika, Budapest 1983, 510.

412 ALEXANDRE GANOCZY,  An  Introduction  to  Catholic  Sacramental  Theology (ford.
REVEREND WILLIAM THOMAS), New York 1984, 174–175.



DOLHAI LAJOS

Az ige és szentség viszonyának új 
meghatározása

A  verbum és  sacramentum viszonyát,  a problémává vált  „és” kötőszót
négyféle módon értelmezhetjük.413 Az igét és a szentségeket egymással
szembeállíthatjuk, ahogyan azt évszázadokon keresztül tettük (das und
als Kontroverse). Az sem helyes, ha csak egymás mellé állítjuk az üdvös-
ség két eszközét és nem vizsgáljuk a két valóság viszonyát (das und als
Nebeneinanderstellung).414 Egyoldalúság veszélyét hordja magában a pro-
testáns teológia megoldása, amely az ige felől értelmezi a szentségeket,
de ugyanígy a katolikus is, amely a szentségek felől közelít az Isten igé-
jéhez (das und als Vorrangstellung). A megoldás helyes útja az, ha rámu-
tatunk az ige és a szentségek benső, lényegi összefüggésére (das und als
Wechselbeziehung).

Rövid dogmatörténeti áttekintés után, főként a történelmi összefüg-
gések és tanulságok figyelembe vételével szeretnénk összefoglalni a ka-
tolikus tanítást, amely napjainkban – a kontroverz teológiát meghalad-

413 VAJTA VILMOS,  Evangelium  und  Sakrament  –  Entwurf  einer  Problemstellung,  in
Oecumenica  1970,  Jahrbuch für  ökumenische Forschung (szerk.:  G.  GASSMANN -  V.
VAJTA), Gütersloh 1970, 10–11.

414 Erre  jó  példa a  Kempis  Tamástól  származó (Imitatio  Christi,  IV,11,4)  és  a  II.
Vatikáni Zsinat dokumentumaiban megjelenő „két asztal” elve (vö.  Dei verbum 21,
Perfectae  caritatis 6,  Presbyterorum  ordinis 18,  Sacrosanctum  concilium 48),  amely
egyszerűen  csak  egymás  mellé  állítja  Isten  igéjét  és  a  szentségeket.  Ennek  a
szemléletmódnak az elégtelenségét hangsúlyozza például Walter Kasper is (Wort und
Sakrament, in Glaube und Geschichte, (Hrsg. W. KASPER), Mainz 1970, 280.



Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 229

va – többféle módszerrel is rámutat a  verbum praedicatum  és sacramen-
tum celebratum sajátos kapcsolatára.415

A probléma történelmi gyökerei

Az evangélium hirdetésének és a szentségek kiszolgáltatásának egysé-
gét és lényegi egymáshoz tartozását tanúsítja a Biblia. Szoros összefüg-
gésük felismerhető már az apostoli időkben is (Mt 28,20). Az Apostolok
Cselekedeteiből értesülünk arról, hogy az egyház életének első napjaiban
az igehirdetés és a szentségek kiszolgáltatása  már összetartozott  (vö.
2,14–39; 9,17–19; 10,44–48). 

Ez a kezdeti pasztorális, teológiai és liturgikus egység egészen a kö-
zépkorig megmaradt. Az „ősbűn”, illetve a változás oka a nominaliz-
mus antiszakramentális  gondolkodásmódja,  mely szerint  nemcsak az
egyetemes fogalmak, hanem a szentségek is csak üres jelek.416 Megszű-
nik a jel és jelzett valóság közti kapcsolat. Ennek eredménye később az
lesz, hogy Kálvin teológiájában a szentségek már csak az isteni ígéretek
„megpecsételésére” és a hit megerősítésére szolgálnak.417 A korabeli lel-
kiségi  mozgalomban,  a  devotio  moderna-ban (15–16.  század)  is  megfi-
gyelhető a szentségek objektív értékének és általában minden kegyelmi
eszköznek az elvetése. 

Szent Ágoston teológiája még a verbum és sacramentum jelentőségéről
és összetartozásáról tanúskodik. Nála a szentség úgy jelenik meg, mint
„látható ige” (verbum visibile), az Isten igéje pedig mint „hallható szent-
ség” (sacramentum audibile).418 A reformátorok is szívesen hivatkoztak rá,
mert sajátos megközelítésében hangsúlyozta a szentségek igei-jellegét és

415 Vö.  RAFAEL SCHULTE, Die  Wort-Sakrament  –  Problematik  in  evangelischer  und
katholischer Theologie, in Theologische Berichte, Bd. 6 (szerk. J. PFAMMATTER - F. FURGER),
Zürich 1977, 81–122.

416 Vö.  KARL H.  MENKE, Sakramentalität.  Wesen  und  Wunde  des  Katholizismus,
Regensburg 2012, 141–147.

417 Vö. Institutio, IV, 14,1.
418 A „verbum visibile” kifejezés Ágostontól származik:  Tractatus in Joh 80,3; ennek

analógiájára a „sacramentum audibile” kifejezést megalkotta GOTTLIEB SÖHNGEN, Symbol
und Wirklichkeit in Kultmysterium, Bonn 1937, 20.



230 Dolhai Lajos

az ige kegyelemközvetítő szentségi-jellegét. Ő az, aki elsőként definiálta
a szentségeket: „Az ige hozzájárul az elemhez, az teszi szentséggé”.419 A
szentségi jel meghatározásánál még nem az arisztotelészi materia-forma-
tant használja, hanem azt hangsúlyozza, hogy a földi, teremtett elemek
és Isten hatékony, teremtő szavának találkozása hozza létre a szentséget,
illetve a kegyelmi hatást. Később a skolasztikus szentségtanban az ige a
szentség „formája” lett, vagyis a szentségi jel lényegi, meghatározó ele-
me.420 Különböznek egymástól, de összetartoznak. 

Aquinói Tamás szerint421 három ok miatt nyilvánvaló, hogy a res és a
verbum összetartozik:

a) a „causa sanctificans” miatt, ami az ige, illetve Verbum incarnatum;
b) „ex parte hominis” is helyénvaló, hiszen az ember test és lélek egysé-

ge;
c) „ex parte ipsius significationis sacramentalis” (szentségi jel szempont-

jából),  hiszen a szó, illetve az ige az,  amely egyértelművé teszi  a
szimbolikus cselekményt.

Az Isten igéjének fontos szerepe van tehát a kegyelmi valóság közvetí-
tésében, de csak a szentségi cselekményen belül. Sajnálatos módon az
igének a szentségeken kívüli hatékonyságát nem hangoztatta eléggé a
középkori teológia, és nem foglalkozott a két üdveszköz viszonyának a
meghatározásával. Még Szent Tamás Summa-jában sem találjuk meg az
ige teológiáját.422 Ő közvetlenül a krisztológia után beszél a szentségek-
ről, és az isteni szót csak mint verbum incarnatumot és forma sacramentit
tárgyalja.423 

419 Tract. in Joh. 80,3.
420 AQUINÓI SZ. T., S. Th, III, q.60, a.6, ad 2: „Ex verbis et rebus fit quodammodo unum

in sacramentis sicut ex forma et materia.”
421 S. Th., III, q. 60, aa.6–8.
422 Vö.  OTTO HERMANN PESCH, Theologie  des  Wortes  bei  Thomas  von  Aquin,  in

Zeitschrift für Theologie und Kirche 66 (1969), 437–465.
423 S.  Th., IIIa, q. 60, pr.:  „A megtestesült  Ige misztériumainak tanulmányozását

követően  az  Egyház  szentségeinek  misztériumát  kell  megvizsgálnunk,  hiszen  a
megtestesült Igétől nyerik hatékonyságukat.”



Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 231

A két üdveszköz viszonyának kérdése problémaként csak a reformá-
ció óta létezik. A Trentói Zsinatot követő kontroverz teológia következ-
ménye az ige és a szentségek szembeállítása. Kétségtelen, hogy már a
reformációt megelőző időben a szentségi vallásosság fontosabb és hang-
súlyozottabb volt, mint az ige hirdetése és hallgatása, de csak a refor-
mációt követő időben alakult ki a két medium salutis éles szembeállítása.
A reformátorok az ige primátusát (par excellence) hirdették a szentségek-
kel szemben, sőt azt tanították, hogy a szentség nem önálló kegyelemi
eszköz,  hanem az Isten igéjének egy  különleges  formája  (eine  andere
Form des Wortes), az ereje is csak Isten szavából fakad. Gerhard Ebeling
megfogalmazása szerint: „a szentségek semmit sem mutatnak fel, ami
teológiai szempontból fontos lenne, és ami ne lenne már benne az evan-
gélium igei-eseményében.”424 Például, ha valaki részt vesz az Úrvacso-
rán, az nem részesül több kegyelmi hatásban, mint az, aki csak az Isten
igéjét hallgatta (quasi unicum medium salutis).

A protestáns teológia a szentségtanban is következetesen érvényesí-
tette a reformátorok alapvető tanításait. Ezért a szentség nem lehet a ke-
gyelem objektív eszköze, mivel minden természetfeletti adomány a hit-
ből  fakad.  A  szentségek  vétele  csak  alkalom  arra,  hogy  kifejezzük
hitünket Isten ígéretére vonatkozóan, melyet az igéből már megismer-
tünk és elfogadtunk. Mindezek ellenére a reformátorok nem vetették el
teljesen a szentségeket, de a szentségtanuk tulajdonképpen nem más,
mint azoknak a szempontoknak az összefoglalása, melyek rámutatnak
arra, hogy mi a „többlet” a szentségekben az igéhez képest.425

A verbum és sacramentum egységét a Trentói Zsinat sem állította hely-
re. Nem, hiszen nem ez volt a fő célja.426 A határozatok nagy része a
szentségek megmentésére irányult, illetve a szentségeknek a megigazu-
lásban betöltött  szerepét kellett megfogalmaznia.427 A zsinat szerint a

424 GERHARD EBELING, Erwägungen zum evangelischen Sakramentsverständnis, in Wort
Gottes und Tradition (szerk. G. Ebeling), Göttingen 1964, 217.

425 Jó  példa  erre  PAUL ALTHAUS dogmatikája:  Die  christliche  Wahrheit,  Gütersloh
1972, 536–547.

426 Vö. ALOIS MOOS, Das Verhältnis von Wort und Sakrament in der deutschsprachigen
katholischen Theologie des 20. Jahrhunderts, Bonifatius, Paderborn 1993, 280–290.

427 LUDWIG KRAUSE, Der  Sakramentenbegriff  des  Konzils  von  Trient  und  die  heutige
Sakramententheologie, in Theologie und Glaube 45 (1955), 401–422.



232 Dolhai Lajos

szentségek szükségesek az üdvösségre (DH 1604), nem csak az céljuk,
hogy a hitet táplálják (DH 1605). Az Isten igéje, illetve az abból fakadó
hit az embert alkalmassá teszi a megigazulásra, amelyet Isten kegyel-
mének és a szentségeknek köszönhetünk (DH 1600).

Vitathatatlan, hogy a kontroverz teológiai szemlélet az üdvösség e
két eszközét szembeállította. A szembeállítás eredménye fokozatosan az
lett, hogy a keresztény életnek és lelkiségnek két, teljesen eltérő típusa
alakult ki. A protestáns teológia Isten szavának tulajdonít nagyobb sze-
repet a keresztény életben (worthafte Existenz), míg a katolikus teológia
jobban hangsúlyozza a szentségek szükségességét, sőt nélkülözhetetlen-
nek tartja a hívő ember életében (sakramentale Existenz).428

Napjainkban egyre világosabban látjuk az egyoldalú szemléletmód
egyéb következményeit is, és azt is, hogy új szemléletmódban, új ala-
pokra kell építenünk a vizsgálódásunkat.429

El kell ismernünk, hogy a II. Vatikáni Zsinatig a teológiában és az
egyház  mindennapi  életében az  isteni  szó hirdetése  háttérbe szorult,
míg a szentségek szerepe egyoldalúan megnőtt, és úgy álltak előttünk,
mint a kegyelemnek, ha nem is egyedüli, de legfontosabb forrásai. Volt
igazság a protestáns teológia vádjában, mely szerint a katolikus teológi-
ában  „az  ige  kiüresedése”  (Entleerung  des  Wortes)  figyelhető  meg.430

Heinrich Fries, a katolikus teológus szerint részben igazat kell adnunk
protestáns testvéreinknek: „Az elmúlt évszázadok katolikus teológiájá-
ban az ige csak szóvá fokozódott le, s ezért önmagában nem rendelke-
zett belső méltósággal és erővel, hanem csupán külső kísérője lehetett a
kegyelmi valóságnak, amely egyedül a szentségeken keresztül juthatott
el az emberhez.”431 Karl Barth kritikus megjegyzése szerint „a katolikus
teológiában az ige teológiája helyett csak silentium altissimum van.”432

Walter Kasper szerint egy nagyon érdekes paradoxon figyelhető meg a

428 GERHARD EBELING,  Worthafte  und  sakramentale  Existenz, in  Wort  Gottes  und
Tradition, Göttingen 1962, 197–217.

429 Vö.  WALTER KASPER,  Wort  und Sakrament,  in  Glaube und Geschichte (Hrsg.  W.
Kasper), Mainz 1970, 286.

430 P. ALTHAUS, i. m., II., 337. 
431 HEINRICH FRIES, Wort und Sakrament, München 1966, 14.
432 KARL BARTH, Kirchliche Dogmatik, I/1, Zürich 1955, 66.



Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 233

katolikus teológiában. A Szentírásban már található egy kezdetleges ige-
teológia, de nincs „de sacramentis in genere” tanítás, hanem csak egyes
szentségekről,  ill.  szentség-kiszolgáltatásokról  beszél  a  Biblia.  Ezzel
szemben az elmúlt évszázadok dogmatikáiban egy tökéletesen kidolgo-
zott szentségtant látunk és egy nagyon kezdetleges ige-teológiát.433

A kontroverzia  negatív  következményét  megfigyelhetjük  a  protes-
táns egyházakban is. Paul Tillich a szentségi gondolkodás elvesztésével
(Verlust der Sakramentalität) vádolva protestáns testvéreit,  fájdalommal
állapítja meg: „A szentségi gondolkodásnak és érzületnek az elvesztése
a  reformáció  egyházaiban  és  az  amerikai  közösségekben
megdöbbentő.”434 A magyar protestáns teológiában is találkozunk ezzel
a problémával. A református teológus, Nagyajtai Imre szerint „Sürgő-
sen újra kellene tanulnunk a sakramentumok jelentőségét, lényegét, a
benne foglalt isteni ajándékokat. […] Szükség van megismertetni a gyü-
lekezettel: Isten ajándéka a sakramentum, mely őrá mutat, vele köt ösz-
sze és közli kegyelmét.”435 

Régi és új szempontok a katolikus tanításban

A II. Vatikáni Zsinat óta a szentségtan és a pasztorálteológia hangsúlyo-
zottan az tanítja, hogy a megdicsőült Krisztus az Egyházban az igehir-
detés és a szentségek által folytatja megváltói művét. „Az Egyház ön-
megvalósításában  nem  létezik  egyik  a  másik  nélkül.”436 Az  ige  és  a
szentség együtt – egyiket a másik rovására háttérbe nem szorítva – Isten
kegyelmének útja hozzánk. 

1) A zsinaton az egyház újraértékelte az ige szolgálatát. A szent litur-
giáról szóló zsinati konstitúció visszaadta a homíliának mint a liturgia

433 Vö. W. KASPER, Wort und Sakrament, 430.
434 PAUL TILLICH, Der Protestantismus als Kritik und Gestaltung, Stuttgart 1962, 127.
435 NAGYAJTAI IMRE, A sakramentumos istentiszteletek, in Theologiai Szemle 13 (1970/9–

10), 271; ezt a problémát tárgyalja BÉKÉSI ANDOR is: A sákramentumok haszna Kálvin sze-
rint, in Theologiai Szemle 29 (1986/2), 70–77.

436 OTTO SEMMELROTH,  Wirkendes  Wort.  Zur  Theologie  der  Verkündigung, Frankfurt
1962, 22.



234 Dolhai Lajos

részének a megfelelő helyét (SC 52). Ennek ökumenikus jelentősége is
van. Boross Géza református teológus is úgy látja, hogy „A prédikáció-
nak mint konstitutív liturgikai résznek a beállítása annak a felismerés-
nek az eredménye, hogy az visszanyerte a maga rangját a sákramentum
mellett.”437 Teológiai szempontból még fontosabb, hogy a zsinat lerakta
az ige és az igehirdetés teológiájának alapjait, amikor a kinyilatkoztatás-
ról,438 a liturgiáról439 és az Egyházról440 szóló határozataiban hangsúlyoz-
ta, hogy Isten igéje nem csupán a kinyilatkoztatott igazságok tárháza,
hanem  az  isteni  szó  Isten  kegyelmi  működésének  lényeges  formája.
Krisztus az ő igéje által is jelen van közöttünk (SC 7).441 A zsinat megfo-
galmazása szerint „akkora erő és hatékonyság van az Isten igéjében,
hogy támasz és életerő az egyháznak, hitszilárdság az egyház gyerme-
keinek, táplálék a léleknek, tiszta és el nem apadó forrása a lelki élet-
nek” (DV 21). Nemcsak a szentségek, hanem most már az Egyház ige-
hirdetése is úgy jelenik meg a katolikus teológiában, mint az üdvösség
hatékony jele és eszköze.442 A. Peters evangélikus teológus ezt „mérföld-
kőnek és kiindulópontnak” tekinti a  verbum és  sacramentum viszonyá-
nak katolikus értelmezésében.443

2) Ez az igeteológia azt is jelzi, hogy az ige és szentség kettős egysé-
gének megértésére  magának az  isteni  kinyilatkoztatás  struktúrájának
analógiája segít. A Dei verbum (2. pont) kifejti, hogy ez a kinyilatkoztatás
nem merőben verbális esemény. A kinyilatkoztatás nemcsak szavakkal
történik, hanem „eseményekben és a hozzájuk belsőleg kapcsolódó sza-

437 BOROSS GÉZA, A De Sac. Lit. konstitúció protestáns szemmel, in Theologiai Szemle 17
(1967/7–8), 203.

438 Vö.  Dei  verbum,  21;  Isten igéjének  méltóságához vö.  még  Dei verbum,  22–26;
Lumen gentium, 4–5; 17; Ad gentes, 8.

439 Vö. SC 7, 51 és 57.
440 Vö.  Lumen gentium,  26: „Az ige  szolgálata  által  Isten üdvösséget  hozó erejét

közli a hívőkkel (vö. Róm 1,16)”.
441 A  Mediator  Dei kezdetű  enciklikában  (1947),  amely  Krisztus  jelenlétének

különböző módjairól tanít a liturgiában, hiányzik Krisztus jelenlétének megemlítése a
Szentírás igéjében. 

442 Vö. KRAKOMPERGER ZOLTÁN, Jézus Krisztus igei jelenléte, in Praeconia 3 (2008/1), 7–
33.

443 A. PETERS, Evangelium und Sakrament, in Oecumenica 1970, Strasbourg 1970, 126.



Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 235

vakban bontakozik ki”. Ha ezt a törvényszerűséget megfontoljuk, akkor
nyugodtan állíthatjuk,  hogy nemcsak a kinyilatkoztatás esetében,  ha-
nem – analóg értelemben – akkor is, amikor ebben a kinyilatkoztatásban
részesülünk, tehát a szimbolikus (szakramentális) események és a sza-
vak belsőleg összetartoznak.444 Nyilvánvaló tehát, hogy a teljes üdvössé-
gi esemény: az igehirdetés és a szentségi cselekmény együtt, a nekik ki-
járó sajátos módon részesítenek az egyetlen üdveseményben.

3)  A  katolikus  tanítás  szerint  a  szentségek  nemcsak  verba  visibilia
vagy  verba actualia.445 Igaz ugyan, hogy minden szentségi eseményben
van igehirdetés, de a szentség első és közvetlen értelme nem Isten igéjé-
nek hirdetése.446 Az ó- és újszövetségi üdvtörténet, s főként az inkarná-
ció  misztériuma  alapján  állítjuk,  hogy  a  szakramentalitás,  illetve  a
szentségek a kereszténység lényegéhez447 tartoznak, és ontológiai  kü-
lönbség van az ige és a szentségek között. Mindkettő Krisztus misztéri-
umában részesít bennünket, de másféle módon. Mindkettő fontos. János
evangélista,  illetve  az  eucharisztikus  beszéd  egyértelműen  utal  arra,
hogy nem elég, ha csak az ige hallgatása által vagyunk kapcsolatban Jé-
zussal,  az is nélkülözhetetlenül fontos, hogy eledelül magunkhoz ve-
gyük az ő testét (vö. a szövegben a fordulópont a 6,51a–6,51b).448 Ezt fi-
gyelhetjük meg az emmauszi tanítványok történetében is (Lk 24, 13–35).

Az embert teremtő és üdvözíteni akaró Isten már az Ószövetségben is
látható és érzékelhető módon nyilvánult meg. A megtestesülés a szakra-
mentalitás különleges esete, hiszen benne „láthatóan megjelent közöt-

444 BÉKÉS GELLÉRT,  Parola  e  sacramento, in  Parola  e  Sacramento (szerk.  P.  LYONS)
(Studia Anselmiana, 123), Roma 1997, 53.

445 OTTO SEMMELROTH megfogalmazása szerint „a katolikus értelmezéssel szemben
állna, ha a szentséget mindössze csak egy másfajta prédikációnak tartanánk, amely
nem  a  kimondott  szóban  történik,  hanem  egy  szimbolikus  cselekményben.”
(Wirkendes Wort, 121).

446 Vö. O. SEMMELROTH, Das geistliche Amt. Theologische Sinndeutung, Frankfurt 1958,
172.

447 KARL H.  MENKE,  Sakramentalität.  Wesen  und  Wunde  des  Katholizismus,  Pustet
Verlag, Regensburg 2012, 29.

448 Vö.  FRANZ COURTH,  Die  Sakramente,  Herder,  Wien  1995,  168;  LOUIS-MARIE

CAUVET, Linguaggio e simbolo. Saggio sui sacramenti (ford. D. Mosso), Torino 1968, 107–
111.



236 Dolhai Lajos

tünk a láthatatlan, élő Isten” (Karácsonyi II. prefáció), aki őt látja, látja az
Atyát (vö. Jn 14,9). A Fiú emberi teste az Ige jelenlétének jele, reálszim-
bóluma lett, a teológia nyelvén „ősszentségnek” is mondhatjuk. Ágos-
ton alapján449 ezt még Karl Barth és Eberhard Jüngel is elismeri, sőt a
szentség fogalmát csak krisztológiai értelemben tartja elfogadhatónak.450

Nem  tudjuk  azonban  elfogadni  azokat  a  protestáns  elgondolásokat,
amelyek  Barthot451 és  Bultmannt452 követve  azt  hangoztatják,  hogy  a
megdicsőült Krisztus csak az igei-esemény által folytatja megváltói mű-
vét közöttünk.

Az inkarnáció törvényszerűsége alapján valljuk, hogy Krisztus nem-
csak hallhatóvá, hanem láthatóvá is akar lenni számunkra. A János-pro-
lógus alapján azt mondhatjuk, hogy „Jézus Krisztus az isteni logosz Ős-
igéje  (Urwort),  és  ősszentség  (Ursakrament),  hiszen  Isten  történelmi
jelenlétének  eszkatológikus  jele.”453 Jézus  Krisztus  az  Isten,  az  Atya
proklamációja és manifesztációja. Az Egyházban a szentségek által mi is
Jézussal találkozunk. Ezt az igazságot találóan fogalmazza meg Nagy
Szent Leó pápa: „mindaz,  ami látható volt a mi Urunkban, átment a
misztériumaiba, vagyis a szentségeibe.”454 Az embert teremtő és üdvö-
zíteni akaró Isten nemcsak szólni akart hozzánk, hanem testté lett, és a
testét adja nekünk; a szentségi valósággal is táplálni, éltetni akar minket
(vö. Jn 6,53).

4) A katolikus teológia Ágoston óta a szentségi jelből kiindulva hatá-
rozta meg a szentség fogalmát. Hitünk szerint Jézus Krisztusnak és az ő
Egyházának a szentségekkel az a szándéka, hogy a megváltás kegyel-
mei ne csak az Isten igéjén keresztül áradjanak ki, hanem a szentsége-
ken keresztül is. A katolikus tanítás a krisztusi alapító szándékára hi-
vatkozva tekinti  az  üdvösség „önálló”  eszközének a szentségeket,  és

449 Vö. „Non est enim aliud Dei mysterium, nisi Christus” (Epist., 11,34).
450 Vö.  EBERHARD JÜNGEL,  Das Sakrament – was ist das? Versuch einer Antwort, in E.

JÜNGEL - K. RAHNER, Was ist ein Sakrament? Vorstösse zur Verständigung, Freiburg 1971,
9–61, 36.

451 KARL BARTH, Kirchliche Dogmatik, I/2, Zürich 1960, 857.
452 RUDOLF BULTMANN, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 1977, 137.
453 W. KASPER,  Wort  und Sakrament,  in  Martyria  –  Leiturgia  –  Diakonia (Hrsg.  O.

SEMMELROTH), Mainz 1968, 271.
454 Sermo 74,2



Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 237

vallja, hogy a szentségek „ex opere operato” hatékonyak. Megadják azt a
kegyelmet, amit jelölnek, ha a felvevő megfelelően felkészült a kegye-
lem befogadására. Ezt Krisztus ígérete alapján állítjuk. A megdicsőült
Krisztussal való kapcsolatunkban ez a lényeges többlet, a plusz a nem
szakramentális találkozásokhoz viszonyítva.

5) A verbum és sacramentum viszonyának pontosabb meghatározása a
német nyelvű teológiában már a  II.  Vatikáni  Zsinat  előtt  megkezdő-
dött.455

A kezdeti jellegzetes elgondolásokat három csoportba oszthatjuk. Az
első csoportba azon teológusok nézete sorolható, akik az Isten igéjével
kapcsolatban csak kegyelmet felkínáló, de azt nem közlő hatékonyság-
ról beszéltek (Victor Warnach). A második csoportba tartozó teológusok
az igehirdetés és a szentség lineáris és komparatív egymásutániságát
elemezték (Heinrich Schlier). A harmadik csoportba végül azon elméle-
tek viszony-meghatározása sorolható, amelye úgy tekintik a szentséget,
mint  az  isteni  ige  hirdetésének  legmagasabb  és  beteljesült  formáját
(Gottlieb Söhngen, Johannes Betz, Heinz Robert Schlette, Karl Rahner és
Heinrich O. Pesch).456

Például Warnach szerint az Isten szavát úgy tekinthetjük,  mint az
üdvösség meghirdetését és felajánlását (Heilsangebot), a szentségeket pe-
dig  mint  megvalósulását  (Heilswirkung).457 H.  Schlier  úgy  gondolja,
hogy az igehirdetést csak „előszó” (Vorwort) a szentség „sűrített”, na-
gyobb  hatékonyságú  szavához  (für  das  dichteste  Wort).458 Michael
Schmaus a  communio szempontjából vizsgálva a kérdést megállapítja,
hogy a szentségekben Krisztussal való kapcsolatunk intenzívebb formá-
ja valósul meg.459

455 Vö. ALOIS MOOS,  Das Verhältnis von Wort und Sakrament in der deutschsprachigen
katholischen Theologie des 20. Jahrhunderts, Bonifatius, Paderborn 1993.

456 Uo.  296–348 (Moos  könyve  ezt  tárgyalja  legrészletesebben;  legjellegzetesebb
képviselője Karl Rahner).

457 VICTOR WARNACH, Wort und Sakrament im Aufbau der christlichen Existenz, in LuM
20 (1957), 82.

458 HEINRICH SCHLIER, Wort Gottes, in HTh G II, 835–867.
459 MICHAEL SCHMAUS, Katholische Dogmatik IV/1, München 1964, 31.



238 Dolhai Lajos

Ezeket az elgondolásokat ma már kevésnek tartjuk, mert az Isten igé-
jének szinte csak előkészítő szerepet szánt a kegyelmi életben, és nem
hangsúlyozza eléggé, hogy az Egyház ajkáról elhangzó isteni ige haté-
konyságát. Rámutatnak azonban arra, hogy az igehirdetésnek nem ön-
magában és önmagáért van kegyelem közlő hatékonysága, hanem az
Egyház szentségi életére irányulva.

Leo Scheffczyk arra figyelmeztet, hogy el kell elkerülnünk a felesle-
ges megkettőzés és a teljes azonosságot hirdető egységnek a hibáját az
ige és a szentség viszonyának meghatározását illetően. Megoldási ja-
vaslatát a dinamikus kör képével magyarázza, amelyben a csúcspont a
szentségi esemény.460 „Ebben a dinamikus körben az igehirdetés alkotja
a csak az Istentől kiinduló és végbevitt leszálló irányú mozgást; ennek a
mozgásnak pedig a szentségi cselekmény képezi a felszálló irányát a
végső célhoz, amelyet Isten az emberrel együtt visz végbe.” 461 Az igé-
ről  és a szentségről  alkotott  szintézise érintkezik,  sőt találkozik Otto
Semmelroth dialogikus modelljével. 

Otto Semmelrothnak is az a meglátása, hogy Isten igéjének hirdetése
és a szentségi cselekmény dialogikus viszonyban áll egymással. Dialo-
gikus viszonyuk megjeleníti a megtestesülés és a keresztáldozat ugyan-
csak dialogikus kettős eseményét mint igét és az erre adott választ. Az
eucharisztia ünneplésében, az ige és az áldozat liturgiájának dialogikus
egységében elénk tárul a megváltás művének hozzánk leszálló és tő-
lünk felszálló ága az Istenemberben, Jézus Krisztusban. 

Magyarázata jól kifejezi azt, hogy mindkettő egymásra utalt, és szük-
ségességük feladhatatlan. Ez a német teológus – a katolikus igeteológia
atyja – a két cselekmény közötti különbséget mindkettő szolgálatának
sajátos jelszerűségében állapítja meg: „Amit az igehirdetés és a szentsé-
gi cselekmény jelszerűen bemutat, abban felfedezhetjük azt, ami mind-
kettőt megkülönbözteti egymástól.” 462 Az a tény ugyanis, hogy a külső
jel a szentségben valami más, mint az ige külső kifejező formája, akkor
válik érthetőbbé, ha a szentség jelszerűségét nem statikusan értjük, ha-

460 LUDWIG SCHEFFCZYK, Von der Heilsmacht des Wortes. Grundzüge einer Theologie des
Wortes, München 1966, 281–284.

461 Uo. 283.
462 O. SEMMELROTH, Wirkendes Wort, 124.



Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 239

nem  dinamikus  eseménynek  és  szimbolikus  cselekvésnek  tekintjük.
Nyilvánvaló az a tény, hogy a szentségi esemény másként veszi igénybe
az embert, mint az igei-esemény. Az ige elhangzásával szemben az el-
várható magatartás a hallgatás és az elfogadás. Ezzel szemben a szent-
ségi eseményben való „együtt-cselekvés” más jellegű: megjelenik benne
a befogadott igére történő válaszadás is. A szentségi eseményben nem-
csak Isten cselekszik, hanem vele együtt a kegyelem befogadására ké-
szen álló ember is – egész testi-lelki létmódját átfogó tevékenységében.
Ez csak fenomenológiai különbség, de ennek van jelentősége a belső ke-
gyelmi esemény szempontjából is. Érvelésének a lényege a következő
gondolat: 

„Az egyház igehirdetésének az értelme nem önmagában tárul fel,
miként a megtestesülés mint Isten emberhez intézett megszólítása
minden saját jelentősége ellenére a keresztáldozatban adott válasz-
ra  irányul  (vö.  Gal 4,4).  Az áldozatra  való  irányultságából  rejlik
benne megszentelő erő. Ezért tulajdoníthatunk az egyház igehirde-
tésének kegyelemközlő  hatékonyságot.  Ez az erő azonban benne
rejlik, mert a válaszadásra irányulva megy végbe, amely aztán a ke-
gyelmi hatékonyságot váltja ki. Amennyiben tehát a prédikáció a
szentségi kultuszünneplésre irányul, és erre szólítja fel az embere-
ket,  ezért  az  egyház  igeszolgálatában  is  közli  az  Úr  kegyelmét.
Tényleges értelemben a szentség kegyelme az, amit már az ige is
közöl.” 463

6) Walter Kasper szerint az ige és a szentség közötti összefüggés vizs-
gálatát Krisztus személyénél kell kezdenünk, hiszen az eredetük, haté-
konyságuk és összetartozásuk is csak így érthető.464 A Jézus Krisztussal
való találkozásunk az ige és a szentségek által megy végbe, mint aho-
gyan Krisztus szavaiban és tetteiben is adta meg a kinyilatkoztatást, és
lett  az üdvösség végső jelévé:  A Názáreti  Jézus szavai és  tettei  által,
egész személyében, életében és halálában lett Isten végső szava és jele a

463 O. SEMMELROTH, Das geistliche Amt, 192.
464 A krisztológiai magyarázat fontosságát hangsúlyozza még: H.  FRIES,  Wort und

Sakrament,  München  1966,  21;  YVES CONGAR, Das  Verhältnis  zwischen  Kult  oder
Sakrament und Verkündigung des Wortes, in Concilium 4 (1968), 177.



240 Dolhai Lajos

világhoz. Jézus Krisztus az emberi szót és az emberi élet jelszerűségét
használta fel küldetésének teljesítéséhez. Ebből az is következik, hogy
„Jézus Krisztus a szót és a jelszerűséget, melyek az ember lényegéhez
tartoznak, az üdvösség szavává és jelévé tette”.465 Amennyiben Isten ön-
közlése így történt, akkor nyilvánvaló, hogy az Egyház is Isten szavá-
nak hirdetésével és a szentségek kiszolgáltatásával kell közvetítenie a
megváltás kegyelmét. A verbum és a  sacramentum olyan benső, lényegi
egységet alkot az Egyház üdvözítő tevékenységében, hogy azt a legal-
kalmasabb módon a szentháromságtanból jól ismert perikhorészisz kifeje-
zéssel világíthatjuk meg.

7) Ökumenikus szempontból talán legjelentősebb Karl Rahner elmé-
lete, aki szerint kiindulópont és legfontosabb követelmény az, hogy a
két valóságot nem szabad úgy tekintenünk, mint két önmagában létező,
különböző üdvrendi  „nagyságot”.  Látnunk kell,  hogy Isten kegyelmi
művében ugyanabban a folyamatban az igével  és a szentséggel mint
különböző, de mégis egybetartozó, lényegüket tekintve hasonló mozza-
natokkal találkozunk. Ebből az is következik, hogy az isteni ige teológi-
ájából kiindulva is meghatározhatjuk a szentséget. Ha pedig Isten igéjét
a hatékonyság intenzitása szempontjából határozzuk meg, látjuk, hogy
ebben az esetben a definíciónak adekvát módon való megvalósulása az,
amit a katolikus teológiában szentségnek nevezünk. A rahneri meghatá-
rozás szerint: „A szentség Isten hatékony igéjének legmagasabb lényegi
megvalósulása.”466

Rahner szerint az isteni ige és a szentség kapcsolatának igazi megol-
dásához csak az egyház szentségi szemlélete  által  juthatunk el.467 Az
egyház – ahogyan a Lumen gentium is tanítja – „az üdvösség egyetemes
szentsége” (LG 1), és a sajátos rahneri terminológia szerint „Isten végle-
gesen győztes kegyelmének jelenléte a világban”.468 Ez az egyház Krisz-
tus kegyelmét sokféleképpen kéri és közvetíti. Krisztus kegyelmét köz-

465 W.  KASPER, Wort und Sakrament,  in  Theol.  Jahrbuch 1977 (Hrsg.  W.  ERNST - K.
FEIEREIS), S. Benno Verlag, Leipzig 1977, 437.

466 K. RAHNER, Wort und Eucharistie, in Schriften zur Theologie IV, Einsiedeln - Zürich
- Köln 1960, 402.

467 Uo. 337–348.
468 K. RAHNER, Kirche und Sakramente, (QD 10), Freiburg 1960, 17.



Az ige és szentség viszonyának új meghatározása 241

vetíti akkor is, amikor hirdeti Isten igéjét, amikor tanít, amikor buzdít,
áld és könyörög a világ üdvösségéért. Amikor azonban az egyén életé-
nek sorsdöntő fordulataival áll szemben, az élet határhelyzeteiben min-
den kétséget kizáróan azzá lesz, aminek Krisztus rendelte: Isten kegyel-
mének jele és eszköze. A szentség tehát a hatékony isteni igét hallgató
és befogadó ember sajátos egzisztenciális helyzete és az egyház abszolút
elkötelezettsége folytán lesz az igehirdetés kiemelt határesete, az igehir-
detés szentségi formája.

8) Nyilvánvaló, hogy Karl Rahner értelmezési kísérlete önmagában
nem elég a kérdés kimerítő megválaszolására. A Strasbourgi Ökumeni-
kus Intézet – amely 1970-ben tárgyalta ezt a témát – arra a végkövetkez-
tetésre jutott, hogy csak az antropológiai, krisztológiai, ekkléziológiai és
eszkatológiai  szempontok figyelembevételével  együtt mutathatunk rá
arra, hogy az ige és szentség lényegileg összetartoznak.469

A Római Szent Anzelm Egyetem szimpóziuma (1995. május) szerint
a liturgia mint locus theologicus szintén segíthet a több évszázados kont-
roverzia megszüntetésében. A hirdetett ige és az ünnepelt szentség a li-
turgia  szimbolikus  cselekedeteiben  együttesen,  egymást  kiegészítve
közlik az egyházban a megváltás kegyelmét. Andrea Grillo szerint az
ige és szentség viszonya akkor lett problematikussá, amikor önmagá-
ban, a liturgia élő valóságától elszakítva kezdték vizsgálni a  verbum és
sacramentum viszonyát.470 Az ige és a szentség abban is megegyezik egy-
mással, hogy Jézus üdvözítő művének anamnézisét alkotják. Mindez a
Szentlélek  által  megy vége (epiklézis),  azért  hogy részesedjünk belőle
(methexisz). A liturgia szimbólumai is igénylik az isteni szó jelenlétét. A
Katolikus Egyház katekizmusának megfogalmazása szerint: „Igaz, a szim-
bolikus cselekvések már önmagukban is egyfajta nyelvezetet alkotnak,
de az is szükséges, hogy Isten igéje és a hit válasza kísérje és éltesse eze-
ket a cselekményeket, hogy az ország magja jó földbe hullva meghozza
a termését” (KEK 1153).

469 Zusammenfassung der Gruppendiskussionen, in Oecumenica 1970, 256–275.
470 ANDREA GRILLO, La  riscoperta  del  simbolismo  sacramentale.  Il  rito  come  „locus

theologicus”  per  la  soluzione  della  controversia  ecumenica  su  „parola  e  sacramento”,  in
Parola e Sacramento (szerk: P. LYONS), (Studia Anselmiana, 123), Roma 1997, 83–104.



242 Dolhai Lajos

Talán egy profetikus rahneri idézettel összefoglalható a tanulmány
lényege, ami a katolikusok és protestánsok számára egyformán tanulsá-
gos. Rahner szerint mindkét egyház számára aktuális a kérdés újragon-
dolása, mert „ahol az egyház igét hirdet annak elszántsága nélkül, hogy
a szentségben legradikálisabb módon teremtő szavát is kimondja, ott az
igehirdetése elkerülhetetlenül csak valamiről való elméleti és végül is
üres szó lenne, és így nem mondaná ki azt a szót, amely valóban kifejezi
azt a valóságot is, amit mond. Ahol viszont az egyház az igének a hirde-
tését az „opus operatum”-ban való kizárólagos bízásában elhanyagolná,
ott hiányozna az, amit a szentségek jelezni és kifejezni akarnak: a sze-
mélyes hitet és szeretetet.”471

471 K. RAHNER, Die Sakramente als Grundfunktionen der Kirche,  in  HPT I., Freiburg
1964, 324.



AZ EGYHÁZI HIVATAL ÉRTELMEZÉSE

ZAMFIR KORINNA

Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat?

Megfontolások az egyházi szolgálatról
a reformátorok írásai és az ökumenikus 
dokumentumok tükrében

A Hittani Kongregáció Dominus Iesus kezdetű Nyilatkozata Jézus Krisztus
és az egyház egyetlen és egyetemesen üdvözítő voltáról a következőket jelenti
ki:

„Azok az egyházi  közösségek  (Communitates  ecclesiales)  […],  me-
lyek nem őrizték meg az érvényes püspökséget és az Eucharisztia
misztériumának eredeti és teljes valóságát, nem egyházak a szó sa-
játos értelmében (sensu proprio); mindazonáltal akiket e közösségek-
ben  megkeresztelnek,  azok  a  keresztség  révén  beletestesülnek
Krisztusba, s ezért bizonyos, jóllehet tökéletlen közösségben van-
nak az egyházzal.” (DI 17)472 

472 Kongregation für die Glaubenslehre, Dominus Iesus. Erklärung über die Einzigkeit
und die Heilsuniversalität Jesu Christi  und der  Kirche,  in  L’Osservatore  Romano 36 (08.
09.  2000)  1–12;  lat.  http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/docu-
ments/rc_con_cfaith_doc_20000806_dominus-iesus_lt.html  (letöltve  17.  12.  2016);  A
Hittani Kongregáció  Dominus Iesus nyilatkozata Jézus Krisztus és az Egyház egyetlen és
egyetemes üdvözítő voltáról (ford. Diós István), Budapest 2010.



244 Zamfir Korinna

A nyilatkozat a püspöki szukcesszió megszakadását állapítja meg a pro-
testáns  egyházi  közösségekben,473 abból  kifolyólag pedig (bennfoglal-
tan) az egyházi szolgálat érvénytelenségét. (Ezt sugallja az Unitatis red-
integratio 22-ből vett megállapítás, miszerint a defectus sacramenti ordinis
miatt ezek nem őrizték meg az eukarisztia misztériumának eredeti és
teljes valóságát.) A kijelentés érthetően sérelmes volt a protestáns egy-
házak számára, de katolikus teológusok is úgy értékelték, hogy a nyilat-
kozat nem számol a teológiai kutatás és a több évtizedes teológiai pár-
beszéd eredményeivel.474  

A probléma gyökere az apostoli szukcesszió és az egyházi szolgálat
értelmezése.  Elterjedt nézet szerint a protestáns ordináció az apostoli
szukcesszió  megszakadása  miatt  érvénytelen.  A  tézist  rendszerint  a
Trentói Zsinattal hozzák összefüggésbe. A zsinat azonban nem az érvé-
nyesség, hanem a legitimitás kérdésével foglalkozott, és közvetve a pro-
testáns ordináció illegitim voltát állapította meg.475

473 A protestáns kereszténység jelöléséről  a  múltban:  YVES CONGAR,  Note sur les
mots ‘confession’, ‘église’ et ‘communion’, in  UŐ,  Chrétiens en dialogue, Paris 1964, 211–
242. Az Unitatis redintegratio [UR] III. része a nyugati keresztény közösségek kapcsán
az „egyházak és egyházi közösségek” kifejezést használja, sőt az Ut unum sint 65 a re-
formációból eredő egyházakról és közösségekről beszél. Ehhez képest a Dominus Ie-
sus 17 szűkítően használja az egyház fogalmat.

474 Az elemzéshez: MEDARD KEHL, Die eine Kirche und die vielen Kirchen, in Stimmen der
Zeit 1 (2001), 3–16.  MICHAEL J. RAINER (szerk.), „Dominus Iesus”: anstößige Wahrheit oder
anstößige Kirche? Dokumente, Hintergründe, Standpunkte und Folgerungen, Münster 2001. A
nyilatkozat a vallási pluralizmus, a vallások teológiája bizonyos katolikus képviselői ellen
irányul (ld.  JACQUES DUPUIS,  Christianity and the Religions: From Confrontation to Dialogue,
Maryknoll, NY 2002, 260–262).

475 A zsinat valójában a papságot, a püspöki hivatalt és a püspök konszekráló ha-
talmát akarta megvédeni. A püspök fölötte áll a papnak, és hatalma van a papszente-
lésre. A szenteléshez nem szükséges a nép vagy a világi hatóság beleegyezése. Nem
lehetnek az egyház törvényes szolgái (legitimi ministri) azok, akiket az egyházi és káno-
ni hatalom szabályszerűen nem szentelt fel és nem küldött.  DH 1768, vö. 7. kánon
(DH 1777).  WALTER KASPER megjegyzi, hogy az érvénytelen protestáns egyházi szol-
gálat tézise a Trento utáni teológiában honosodik meg, a zsinatra támaszkodik, de ab-
ból nem következik szükségszerűen, és nem kötelező katolikus tanítás (Zur Frage der
Anerkennung der Ämter in den lutherischen Kirchen, in  TQ 151 (1971), 97−109 (104); UŐ,
Die  apostolische  Sukzession  als  ökumenisches  Problem,  in  KARL LEHMANN -  WOLFHART

PANNENBERG (szerk.), Lehrverurteilungen – kirchentrennend? III,  Materialien zur Lehre von



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 245

A kérdés aktualitását a reformáció kezdetének 500. évfordulója adja.
2017-ben lutheránusok és katolikusok első alkalommal emlékeznek meg
közösen a reformációról, és reflektálnak annak tanulságaira és kihívása-
ira. Az első közös, ökumenikus megemlékezés alapja a növekvő hitbeli
egyetértés, együttműködés és tisztelet, az az felismerés, hogy több az a
hitbeli kérdés, amely összeköt, mint ami elválaszt.476 Az önkritika és a
bűnbánat jegyében zajló közös megemlékezés Krisztust és az evangéliu-
mot helyezi a középpontba. Jel értékű ebben az összefüggésben Ferenc
pápa lundi látogatása 2016. október 31-én, és az ez alkalommal kiadott
közös nyilatkozat is.477 

E tanulmányban az egyházi szolgálat értelmezését vizsgálom a refor-
mátorok iratai és az ökumenikus párbeszéd tükrében, különös tekintet-
tel a szakramentalitás, az egyházi szolgálat tagozódása, a püspöki hiva-
tal, az apostoli szukcesszió és az ordináció kérdésére.478 Arra szeretnék
rámutatni,  hogy a nézet,  miszerint a protestáns egyházi szolgálat ér-
vénytelen, nem számol sem az egyházi szolgálat kialakulásának és teo-
lógiai értelmezésének történeti alakulásával, sem a reformátorok állás-
pontjának kontextuális értelmezésével, sem az ökumenikus párbeszéd
eredményeivel. Néhány előzetes megfontolás után röviden áttekintem a
reformátorok álláspontját,  majd  megvizsgálom az ökumenikus  doku-
mentumok egyházi szolgálattal kapcsolatos konklúzióit. E célból meg-

den  Sakramenten  und  vom  kirchlichen  Amt  [a  következőkben  LV III],  Freiburg  1990,
329−349  (342−343);  HEINRICH FRIES magyarázata,  in  HEINRICH FRIES -  KARL RAHNER,
Einigung der Kirchen – reale Möglichkeit. Mit einer Bilanz „Zustimmung  und Kritik” von H.
Fries (QD 100), Freiburg - Basel - Wien 19855, 112.

476 From Conflict to Communion 1 (Report of the Lutheran–Roman Catholic Commis-
sion on Unity (2013), http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstu-
ni/lutheran-fed-docs/rc_pc_chrstuni_doc_2013_dal-conflitto-alla-comunione_en.htm l
(letöltve 20.12.2016); magyarul A szembenállástól a közösségig. Evangélikus – Római Kato-
likus közös megemlékezés a reformációról 2017-ben (ford. PAP KINGA MARJATTA, a fordítást
lektorálta Kránitz Mihály, Reuss András), Budapest 2016.

477 Joint Statement on the Occasion of the Joint Catholic-Lutheran Commemoration of the
Reformation, Lund, 31 October 2016, http://press.vatican.va/content/salastampa/it/bol-
lettino/pubblico/2016/10/31/0783/01757.html#ita (letöltve 25. 01. 2017).

478 A tanulmány doktori disszertációm (A katolikus-protestáns egyháztani párbeszéd
eredményei, Kolozsvár 2007) egy részét viszi tovább, az azóta megjelent ökumenikus
dokumentumok felhasználásával.



246 Zamfir Korinna

nézem az Egyházak Ökumenikus Tanácsa [EÖT] Hit és Egyházalkot-
mány bizottságának dokumentumait,479 a katolikus-evangélikus párbe-
széd  dokumentumait,  illetve  tanulmányait,480 a  Német  Evangélikus
Egyház (EKD) és a Lutheránus Világszövetség [LVSz] megnyilatkozása-
it,481 valamint a katolikus-református  párbeszéd okmányait.482 Az öku-
menikus párbeszéd eredményei azt mutatják, hogy jelentős előrehala-
dás  tapasztalható  az  egyházi  szolgálat  és  az  apostoliság  közös

479 Ezek közül ki kell  emelni a  Limai Dokumentumot (Baptism, Eucharist,  Ministry
[Lima], 1982) és a The Nature and Mission of the Church (NMC, 2005) című tanulmányt.
A 2012-es dokumentum, The Church—Towards a Common Vision, nem éri utol a koráb-
bi EÖT dokumentumok mélységét és jó részt csak megállapítja a különböző egyházi
hagyományok álláspontját, anélkül hogy valamilyen közös álláspontot tükrözne.

480 A Római Katolikus – Lutheránus Vegyes Bizottság dokumentumai: The Ministry
in  the  Church  (MC,  1981),  http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/
chrstuni/information_service/pdf/information_service_48_en.pdf  (letöltve  2.01.2017);
Facing Unity – Models, Forms and Phases of Catholic-Lutheran Church Fellowship  (1984),
http://www.prounione.urbe.it/dia-int/l-rc/doc/e_l-rc_facing.html (letöltve 15.01.2017),
németül: Einheit vor Uns, in HARDING MEYER (szerk.), Dokumente wachsender Übereinst-
immung. Sämtliche Berichte und Konsenstexte interkonfessioneller Gespräche auf Weltebene
II,  Frankfurt  1992,  451–506.  Németországban:  ÖKUMENISCHER ARBEITSKREIS

EVANGELISCHER UND KATHOLISCHER THEOLOGEN,  Zeichen der Einheit der Kirche im Ansch-
luß an die Confessio Augustana. Das Bekenntnis als historischer Text und als ekklesiale Rea -
lität  (ZE, 1982), in  KARL LEHMANN - EDMUND SCHLINK,  Evangelium – Sakramente – Amt
und  die  Einheit  der  Kirche,  Freiburg  -  Göttingen  1982,  184–190;  KARL LEHMANN -
WOLFHART PANNENBERG (szerk.), Lehrverurteilungen – kirchentrennend? I, Rechtfertigung,
Sakramente und Amt in Zeitalter der Reformation und heute, Freiburg - Göttingen 1986.
Ide tartozik még az amerikai katolikus-lutheránus The Church as Koinonia of Salvation:
Its Structures és Ministries (2004), http://www.usccb.org/beliefs-and-teachings/ecume-
nical-and-interreligious/ecumenical/lutheran/koinonia-of-salvation.cfm  (letöltve
15.05.2017);  az  evangélikus-katolikus  nemzetközi  párbeszéd  negyedik  szakaszából
(1995–2006) származó, a Lutheránus Világszövetség [LVSz] és a Keresztény Egységet
Előmozdító Pápai Tanács [Egység Tanács] közös munkacsoportjának dokumentuma
az egyház apostoliságáról, The Apostolicity of the Church  [ApC], http://www.prounio-
ne.urbe.it/dia-int/l-rc/doc/e_l-rc_ap-01.html (letöltve 17.12.2016); valamint a korábban
idézett From Conflict to Communion (A szembenállástól a közösségig) című nyilatkozatot.

481 Az EKD dokumentuma, Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verständnis. Ein
Votum  zum  geordneten  Miteinander  bekenntnis-verschiedener  Kirchen (EKD-Texte,  69),
2001, http://www.unifr.ch/iso/assets/files/EKD_Einheit.pdf (2017. 05. 15), ill.  a LVSz
irata, az Episcopal Ministry Within the Apostolicity of the Church. The Lund Statement by



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 247

értelmezésében, különösen katolikus-lutheránus viszonylatban. Ez ak-
kor is igaz, ha nem beszélhetünk teljes konszenzusról. E folyamat arra
kellene késztessen minden résztvevő egyházat, hogy a párbeszéd ered-
ményeit vegye komolyan, és vizsgálja felül a másik fél elítélését. 
. Előzetes megfontolások. Az egyházi szolgálat, a püspöki hivatal és az
apostoli szukcesszió kérdése katolikus szemszögből

Nem  vállalkozhatom  itt  az  egyházi  szolgálat  katolikus  teológiája
szisztematikus  tárgyalására,  csak  néhány  olyan  kérdést  emelek  ki,
amely a téma szempontjából különösen fontos, tekintettel arra, hogy a
reformátorok kijelentéseit a korabeli teológia kontextusában kell értel-
mezni.

A skolasztikus teológia rögzítette az egyházi rend szakramentális ér-
telmezését,483 és  a  szentségkiszolgáltató  potestas-ra  helyezte  a  hang-
súlyt.484 A szentségi jel  tekintetében a kézrátétel fokozatosan háttérbe

the  Lutheran  World  Federation (2007,  EM),  http://ecumenism.net/archive/docu/
2007_lwf_lund_episcopal_ministry_apostolicity_church_en.pdf (letöltve 15. 12. 2016).

482 A Református Világszövetség [RVSz] és az Egység Tanács [ET] által kidolgozott
The Presence of Christ in Church and World (Die Gegenwart Christi in Kirche und Welt,
1977),  http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/alliance-re-
form-docs/rc_pc_chrstuni_doc_19770301_first-phase-dialogue_en.html  (letöltve  15.
12. 2016); Towards a Common Understanding of the Church (1990), http://www.vatican.-
va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/alliance-reform-docs/rc_pc_chrstuni_
doc_19900101_second-phase-dialogue_en.html (letöltve 2016. 12. 15);  The Church as
Community of Common Witness to the Kingdom of God (2007), http://www.vatican.va/
roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/alliance-reform-docs/rc_pc_chrstuni_doc_
20070124_third-phase-dialogue_en.html (letöltve 15. 12. 2016).

483 Szentviktori Hugó a felszentelt személyekben megvalósuló ordóról és szolgála-
tuk szentségi  jellegéről  beszél. HUGO DE S.  VICTORE,  De sacramentis  christianae fidei
[Sacr.] l. II. p. II. c. V, PL 176, 419 (PL = JACQUES PAUL MIGNE, Patrologiae Cursus Completus.
Series Latina, Paris 1844–1864). Lásd még ALEXANDRE GÁNÓCZY, Zur Sakramentalität des
Dienstamtes, in K. LEHMANN - W. PANNENBERG, LV III, i. m., 216–236 (218–220).

484 HUGO DE S.  VICTORE,  Sacr. l. II. p. III. c. XII, PL 176, 428BC (a presbiterekről), vö.
426CD (a diakonátus kapcsán); Firenzei Zsinat: DH 1315, 1318; 1323, 1325. Hugo meg-
említi a katekézist és az igehirdetést is, de már nála döntő szerepe van az euchariszti-
kus potestasnak. PETRUS LOMBARDUS a papság szerint „sacerdos a sacrando dictus est; con-
secrat enim et sanctificat.” (Liber sententiarum [Sent.] IV, dist. XXIV, 9, PL 192, 904). Az
Oltáriszentséget egyedül a felszentelt pap hozhatja létre (IV. Lateráni Zsinat, DH 802;
Firenze, DH 1321).



248 Zamfir Korinna

szorult, majd kimaradt; előtérbe került viszont a megkenés, a szent edé-
nyek átadása, további kiegészítő szertartások mellett.485 Aquinói Szent
Tamás szerint a szentségi jel lényege a hatalomátadás, amelyet a szente-
lés szava közvetít.486 Tamás a szent edények átadását tekintette az anyag
legfontosabb elemének.487 Hasonló álláspontot képviselt a Firenzei Zsi-
nat.488 Majd csak XII. Piusz pápa állította vissza a kézrátételt mint az or-
dináció anyagát.489

Az  egyházi szolgálat tagozódása és a funkciók differenciálódása az
egyház számbeli növekedésével járó történelmi folyamat, amely során a
püspöki  hivatal  átalakult  és  átértékelődött.490 A  középkori  teológia  a
püspöki hivatalt nem szentségi fokozatként értelmezte (nem sorolta az
egyházirend hét fokozatához491), tehát nem a szakramentalitás, hanem a
juriszdikció, a nagyobb joghatóság oldaláról közelítette meg.492 A püs-

485 H. de S.  VICTORE,  Sacr.  l. II. p. III. c. III, VI–XI, PL 176, 422, 424–428A, 429BD.
PETRUS LOMBARDUS már nem említi a kézrátételt. Sent. IV, dist. XXIV, 9, PL 192, 904; az
ordó alkotóelemének tekinti  a tonzúrát (PL 192, 901),  ezt azonban Aquinói cáfolja
(Sent., lib. 4 d. 24 q. 3 a. 1 qc. 2 co.). Az ordónak, úgy látszik, nincs anyaga, hiszen a
szertartás során használt elemeknek (kulcsok, lámpások stb.) nincs megszentelő ereje.
(Sent. lib. 4 d. 24 q. 1 a. 1 qc. 5 arg. 1). S. THOMAE DE AQUINO Scriptum super Sententiis,
Textum Parmae, 1856, szerk. ROBERTO BUSA (Corpus Thomisticum, Enrique Alarcón),
Pampilona  2001,  http://www.corpusthomisticum.org/snp4043.html)  (letöltve
17.05.2017.). A megkenés jelentőségét a trentói zsinat 5. kánonja is kiemeli (DH 1775).

486 Sent., lib. 4 d. 24 q. 1 a. 1 qc. 4 co.
487 Sent., lib. 4 d. 24 q. 2 a. 1 qc. 2 co. 
488 DH 1326 (HEINRICH DENZINGER - HELMUT HOPING - PETER HÜNERMANN (szerk.),

Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Kompendi-
um der  Glaubensbekenntnisse  und  kirchlichen  Lehrentscheidungen  Lateinisch  –  Deutsch,
Freiburg 2015; FILA BÉLA - JUG LÁSZLÓ (szerk.), Az egyházi tanítóhivatal megnyilatkozásai,
Budapest 2004).

489 Sacramentum ordinis (1947), DH 3857–3861. 
490 ELŐD ISTVÁN, Katolikus dogmatika, Budapest 1978, 560−561.
491 HUGO DE S. VICTORE, Sacr. l. II. p. III. c. V, PL 176, 423 (a püspökök a papság feje-

delmei; azokban a városokban ordinálják, ahol az ókori római papok, a flamines mű-
ködtek);  PETRUS LOMBARDUS, Sent. IV, dist. XXIV, 2, PL 192, 901; vö.  From Conflict to
Communion, 171.

492 HUGO DE S. VICTORE, Sacr. l. II. p. III. c. V, PL 176, 423 (l. még II. II. V, PL 176, 419:
„unus gradus est in sacramento, non tamen una potestas in ministerio”; l. II. p. III. c. XII, PL
176, 428: csak a főpapoknak van joga klerikusokat ordinálni.); l. II. p. III. c. XIII, PL 176,



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 249

pökszentelést  nem  tartották  szentségnek,  hanem  szentelménynek.493

Szent Tamás lényegében osztotta Szentviktori Hugó és Petrus Lombar-
dus nézetét: a papszentelés az eucharisztiára irányul [corpus Christi eu-
charisticum], a püspök pedig nem kap többlet hatalmat a konszekrálásra
a pappal szemben, tehát ilyen értelemben a püspökség nem tartozik az
ordóhoz. Annyiban azonban igen, amennyiben a püspök nagyobb ha-
talmat kap az egyház titokzatos teste fölött [corpus Christi mysticum].494

A püspökséget azonban ő sem a szakramentalitás szempontjából kötöt-
te az ordóhoz, hanem a nagyobb joghatóság miatt. Ez a nézet annyira
meghatározó volt, hogy a Trentói Zsinat sem említette a püspöki tiszt
szentségi karakterét,  csak a püspök hatalmáról és joghatóságáról  tár-
gyalt.495

A II. Vatikáni Zsinat bizonyos mértékig módosítja a püspöki hivatal
értelmezését, amikor azt tanítja, hogy a püspök kapja meg a papság tel-

430 (a püspökké választás feltétele az előzetes diakónus- és papszentelés; feladatai közé
tartozik a kézrátétel [manus impositio]).  PETRUS LOMBARDUS, Sent. IV, dist. XXIV, 11, PL
192, 904: „Sunt et alia quaedam non ordinum, sed dignitatum vel officiorum nomina. Dignit-
atis simul et officii nomen est episcopus” (kiemelés Z. K.). 

493 A püspöki hivatal középkori értelmezéséről l. még HERBERT VORGRIMLER, Sacra-
mental  Theology  (Sakramententheologie,  Düsseldorf,  31992, ford.  LINDA M. MALONEY),
Collegeville,  MI  1992,  253–255;  ELŐD ISTVÁN,  Katolikus  dogmatika,  565;  FRANZ-JOSEF

NOCKE, Részletes szentségtan, in THEODOR SCHNEIDER (szerk.), A dogmatika kézikönyve II,
Budapest 1997, 370; GÉRARD PHILIPS, La Chiesa e il suo mistero. Storia, testo e commento
della Constituzione Lumen Gentium  (L’Église  et son mystère, Paris 1967), Milano 1975,
219.

494 „... ordo potest accipi dupliciter. Uno modo secundum quod est sacramentum; et
sic, ut prius dictum est, ordinatur omnis ordo ad Eucharistiae sacramentum; unde, cum epis-
copus non habeat potestatem superiorem sacerdote quantum ad hoc,  non erit episcopatus ordo.
Alio modo potest  considerari  ordo secundum quod est  officium quoddam respectu
quarumdam actionum sacrarum; et sic, cum episcopus habeat potestatem in actionibus hie-
rarchicis respectu corporis mystici supra sacerdotem, episcopatus erit ordo; et secundum hoc
loquuntur auctoritates inductae.” (Sent., l. 4 d. 24 q. 3 a. 2 qc. 2 co.).

495 A püspöki tisztet nem sorolja az egyházi rend hét fokozatához, és nem állítja
szakramentalitását (DH 1765). A püspöknek hierarchikus hatalma van a papszente-
lésre: DH 1768, 1777; a püspöki hivatal isteni eredetű. A püspökök az apostolok he-
lyében állnak, és a Szentlélek rendeléséből az egyház elöljárói (DH 1768, 1776). A püs-
pök nagyobb hatalommal rendelkezik a bérmálás és más szentelések tekintetében. 



250 Zamfir Korinna

jességét.496 Ezzel gyakorlatilag a zsinat a püspöki fokozat szakramentá-
lis értelmezését képviseli.497 A zsinat a hierarchia hármas tagozódásával
és a  püspöki elsőbbséggel  kapcsolatban nem állítja a közvetlen isteni
rendelést, mint a Trentói Zsinat,498 hanem ez egyházi szolgálatot, mint
olyat tekinti  isteni  alapításúnak,  és ennek különböző rendekben való
gyakorlását az egyházban az ősi időkre vezeti vissza.499 

Az  egyházi  rend  szentségének  rendes  kiszolgáltatója  a  püspök.500

Azonban a korai egyházban a presbitérium általi ordinálás is gyakorlat-
ban volt, amint azt Alexandria esete mutatja.501 Ennél fontosabb, hogy a
középkorban több vitathatatlan esetről tudunk, amikor a pápa püspöki
fokozattal nem rendelkező apátnak engedélyezte az egyházirend kiszol-
gáltatását.502 

496 LG 21 (A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai, ford. DIÓS ISTVÁN, Budapest 2000); vö.
Trad. Apost. 3,  VANYÓ LÁSZLÓ (szerk.),  Az ókeresztény kor egyházfegyelme (Ókeresztény
írók [ÓÍ] 5), Budapest 1983, 84: a püspök a legnagyobb papi méltóságot kapja.

497 G. PHILIPS, i. m., 218–225.
498 DH 1776.
499 LG 28, vö. LG 20; vö. G. PHILIPS, i. m., 313–314; W. KASPER, Die apostolische Sukzes-

sion, 344. A  püspöki hivatal kiemelése mellett a II. Vatikáni Zsinat a presbiterekről
vallja, hogy valódi értelemben papok, akiket a püspökkel egybekapcsol a papi méltó-
ság. A püspök feladata a szenteléssel felvenni az új jelölteket a püspöki testületbe. LG
21.  KASPER szerint a zsinat szándékosan nem állítja azt, hogy egyedül a  püspöknek
van joga új tagokat felvenni a püspöki kollégiumba, és ezzel elvben nyitva hagyja a
lehetőséget, hogy az apostoli szukcessziónak ne csak egyetlen formája létezzen (Die
apostolische Sukzession, 344).

500 Firenze, DH 1326. 
501 C. WILFRED GRIGGS, Early Egyptian Christianity: From Its Origins to 451 CE, Leiden

- Boston 1990, 92; W. KASPER, Anerkennung, 100; PHILIPPE BLAUDEAU, Sélection d’archevê-
ques diphysites au trône alexandrin (451-482): une désignation artificielle et contrainte? , in
JOHAN LEEMANS et al. (szerk.), Episcopal Elections in Late Antiquity (Arbeiten zur Kirchen-
geschichte, 119), Berlin 2011, 89–107 (89).

502 IX. Bonifác a londoni Sz. Osith ágoston-rendi kolostor apátját és utódait 1400-
ban felhatalmazza a szent rendek feladására. (Sacrae religionis, DH 1145). V. Márton a
szászországi altzellei cisztercita apátnak 1426-ban engedélyt ad az összes szent rend
feladására a rend tagjainak. (Gerentes ad vos, DH 1290). VIII. Ince 1489-ben a Citeaux-i
monostor apátjának megengedi a diakonátus és szubdiakonátus kiszolgáltatását (to-
vábbi monostorok: Ferté, Pontigny, Clairvaux, Morimond). (Exposcit tuae devotionis,
DH 1435); vö. M. COLOMBAN BOCK, La bulle Gerentes ad vos de Martin V, in Collectanea



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 251

A 20. században felvetődik a kérdés, hogy a papszentelés hatalma,
mint a püspök sajátos munus-a juriszdikciós kérdés csupán, ahogy a kö-
zépkorban tartották, vagy azzal függ össze, hogy a püspök a papság tel-
jességét birtokolja?503 Amennyiben az utóbbi lenne igaz, kizárólag püs-
pök ordinálhatna érvényesen. Azonban tekintettel azokra az esetekre,
amikor a papszentelést olyanok végezték, akik nem voltak püspökök,
valamint arra, hogy a Firenzei Zsinat rendes kiszolgáltatóról beszél, a
kortárs katolikus teológia újból felvetette a lehetőséget, hogy a püspök
nem kizárólagos kiszolgáltatója a papszentelésnek, hanem a papszente-
lésben minden pap megkapja az ordináció munus-át, bár azt csak pápa
engedélyével gyakorolhatja.504 Ezt támasztja alá a neves 12. századi ká-
nonjogász, Huguccio álláspontja, aki szerint a szenteléskor a szentelő
azt adhatja tovább, amivel ő maga rendelkezik. Így a pápa felhatalma-
zásával pap szentelhet papot (hasonlóképpen diakónus szentelhet dia-
kónust vagy feladhatja a kisebb rendeket).505 Amennyiben  ez nem így
volna, a korábban említett, ordinációra vonatkozó pápai felhatalmazá-
sok érvénytelen ordinációk sorát indították volna el. 

Az  apostoli szukcesszió értelmezésében figyelembe kell venni  min-
denek előtt, hogy az egyház egésze az apostoli hit és élet letéteményese

Ordinis  Cisterciensis  Reformati (jan.  1951),  1–7,  (júl.  1951),  197–205.  Az ökumenikus
párbeszédben: The Church as Koinonia of Salvation 169. 

503 Ld. G. PHILIPS, i. m., 234–236.
504 MICHAEL SCHMAUS, Der Glaube der Kirche. Handbuch katholischer Dogmatik 2, Mün-

chen 1970, 434–435; ELŐD I., Katolikus dogmatika, 572–573; G. PHILIPS, I. m., 236 (a pap a
püspök papságának teljességéből részesedve, rendkívüli esetekben, a legfőbb hatóság
felhatalmazásával képes papságát átadni másoknak).

505 A pap képességéről, hogy pápai engedéllyel papot szenteljen, ill. a presbiterális
szukcesszióról a középkori egyházjogban: HEINRICH HEITMEYER, Sakramentenspendung
bei Häretikern und Simonisten nach Huguccio. Von den „Wirkungen” besonders der Taufe
und Weihe in der ersten Causa seiner „Summa super corpore decretorum”  (Analecta Grego-
riana, 132. Series Facultatis Iuris Canonici, B 12), Roma 1964, 49–50; W. KASPER, Aner-
kennung, 101 (FRANZ GILLMANN nyomán: Zur Lehre der Scholastik vom Spender der Fir-
mung und des Weihesakraments,  Paderborn 1920, ill.  Spender und äußeres  Zeichen der
Bischofsweihe nach Huguccio, Würzburg 1922); MICHAEL ROOT,  The Roman Catholic Bis-
hop in Ecumenical Perspective, in DAVID A. STOSUR (szerk.), Unfailing Patience and Sound
Teaching: Reflections on Episcopal Ministry. In Honor of Rembert G. Weakland, O.S.B. , Col-
legeville, MI 2003, 111–132 (122–126).



252 Zamfir Korinna

és folytatója, ezért a hivatal apostolisága beépül az egyház apostoliságá-
ba.506 Az apostoli szukcesszió többet jelent, mint a püspökök megszakí-
tatlan hivatali utódlását. Az apostoliság elsősorban egy tartalmi jegy: az
egyetemes egyház kontinuitása az apostoli hitben. Ez már a korai egy-
házban  folytonosságot  jelentett  az  apostoli  igehirdetéssel,  illetve  az
apostoli egyházak vezetőivel. A tartalmi és hivatali apostoliság viszo-
nya kölcsönös: az apostoli  tanítást a tanúk közvetítették, a tanúkat vi-
szont kötötte az apostoli szó.507 A püspöki jogutódlás az apostoliság, az
apostoli hagyomány igen fontos jele és megvalósítója, de nem azonos
vele és nem automatikus garanciája.508 Eszményi esetben az apostoli ha-
gyomány és az azt hordozó hivatal folyamatossága egybeesik, azonban
eltérések mindkét irányban lehetségesek. A tanítás megmaradhat akkor
is,  amikor  a  történeti  szukcesszió  megszakad,509 illetve  megtörténhet,
hogy a hivatal hordozója nem őrzi meg az apostoli tanítást.510 A püspö-
ki jogutódlás, továbbá, a közkeletű elképzelés ellenére, nem egyszerűen
egy lineáris szukcesszió, amely egy  püspököt egy bizonyos  apostolra
vezeti vissza; a püspök azért és annyiban az egyház apostoliságának ga-
ranciája, amennyiben felvételt nyer a püspöki kollégiumban, amely egé-
szében véve az apostoli testület utóda.511 A püspöki kollégium megerő-

506 YVES CONGAR, Die Wesenseingenschaften der Kirche, in JOHANNES FEINER - MAGNUS

LOHRER (szerk.), Mysterium salutis IV/1. Das Heilsgeschehen in der Gemeinde, Einsiedeln
1972, 357–594 (560–561).

507 JOSEF RATZINGER,  Episkopat  und  successio  apostolica,  in KARL RAHNER-JOSEF

RATZINGER, Episkopat und Primat (QD 11), Freiburg - Basel - Wien 1963, 37–59 (45–46,
48);  Y.  CONGAR,  Wesenseingenschaften,  554–556; GÁNÓCZY SÁNDOR,  Az  egyház  (TKK
III/1), Róma 1980, 86–92.

508 H. FRIES - K. RAHNER, Einigung, 116 (H. Fries magyarázata). 
509 „Deus virtutem suam non alligavit sacramentis quin possit sine sacramentis effectum sac-

ramentorum conferre, ita etiam virtutem suam non alligavit Ecclesiae.”  THOMAE DE AQUINO

STh IIIª q. 64 a. 7 co. Az egyházi közvetítés szükségességéről és Isten szabadságáról: BÉKÉS

GELLÉRT, Extra Ecclesiam nulla salus, in UŐ, Egyház a Lélek erőterében. Alapvető egyháztani té-
mák a II. vatikáni zsinaton, Pannonhalma 1999, 69–79 (75–77). 

510 W. KASPER, Die apostolische Sukzession, 337−338; GROUPE DES DOMBES, Pour la convers-
ion des Églises. Identité et changement dans la dynamique de communion , Paris 1991, 213–
214.

511 LG 22;  KARL RAHNER, Über  das  ius  divinum  des  Episkopats,  in  K. RAHNER -  J.
RATZINGER,  Episkopat und Primat,  i.  m., 70–85; W. KASPER, Die apostolische Sukzession,



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 253

sítése révén a  püspök az apostoliságot kifejező és megvalósító testület
tagja lesz. 

Az egyházi szolgálat a reformátoroknál

Az egyházi szolgálat eredetét és szakramentalitását, az ordinációt és a
püspöki hivatalt tárgyaló kijelentések értelmezése során figyelni kell né-
hány szempontra. Első sorban számos kérdés a középkori teológia, a ké-
ső skolasztika álláspontját tükrözi, abból érthető. Másodszor, a reformá-
torok írásai gyakran nem szisztematikus traktátusok, hanem polemikus
kontextusban  fogalmazódnak  meg,  ezért  gyakran  sarkítanak.  Sőt  mi
több, egy adott kérdés megközelítése az évek során a szerzők különbö-
ző műveiben vagy azok kiadásaiban változik, az egyházi-pasztorális ki-
hívások nyomán.

Az egyházi szolgálat eredete

Luther  kiemeli  a  megkereszteltek  általános  papságát,  és  úgy tűnhet,
hogy ezzel elveti az ordinált egyházi szolgálatot, vagy (elterjedt nézet
szerint) a közösség delegálásából vezeti azt le.512 Mivel minden megke-
resztelt pap (1Pt 2,9), egyforma hatalma van az igehirdetésre és a szent-
ségek kiszolgáltatására.513 Azonban azt is hangsúlyozza, hogy az egy-

337; G. PHILIPS,  i. m., 241; Y. CONGAR,  Wesenseingenschaften, 547, 556; BÉKÉS GELLÉRT,
Krisztus lelkének erőtere: az egyház, in UŐ, Krisztusban mindnyájan egy. Keresztények egy-
sége – utópia?, Pannonhalma 1993, 165–178 (172);  BERNHARD KÖTTING,  Zur Frage der
„successio apostolica” in frühkirchlicher Sicht, in Catholica 3–4 (1973), 234–247 (238). Lásd
még MC 62; Facing Unity 110; 188; ApC 291; From Conflict to Communion 188. 

512 PETER ALTHAUS, Die Theologie Martin Luthers, Gütersloh 1962, 280–281; hivatkozik
rá  WOLFHART PANNENBERG, Systematische Theologie 3, Göttingen 1993, 410–411. A Lu-
ther-teológusok és történészek eltérő értelmezéseiről lásd még ERWIN ISERLOH, Luthers
Kirchenbegriff  und  seine  Zwei-Reiche-Lehre,  in  HUBERT JEDIN,  Handbuch  der  Kirchenge-
schichte IV Reformation.  Katholische Reform und Gegenreform),  Freiburg -  Basel  -  Wien
1967, 222–233 (231).

513 Capt. babyl. (1520) 7.7, 7.9, 7.15, WA 6, 560–567; LW 2, 227–231 (WA = Martin Lu-
thers  Werke.  Kritische Gesammtausgabe, szerk.  HERMANN BÖHLAU,  Weimar 1883–2009;
LW = Luther  deutsch.  Die  Werke Martin  Luthers  in neuer  Auswahl  für  die  Gegenwart ,



254 Zamfir Korinna

háznak adott hatalmat senki sem gyakorolhatja tetszőlegesen, a közös-
ség beleegyezése és az elöljáró megbízása nélkül.514 Az egyházi szolgá-
lat Isten rendelésében, Krisztus megváltó tettében gyökerezik.515

Kétségtelen, hogy Luther nagyobb szerepet tulajdonít a  megkeresz-
teltek egyetemes papságának, mint a korabeli teológia. Minden keresz-
ténynek Istentől kapott feladata, hogy tanúságot tegyen Isten szaváról,
különösen szükséghelyzetben.  Ilyenkor a közösség joga és feladata al-
kalmas személyeket megbízni az igehirdetéssel, püspöki ordináció hiá-
nyában is.516 Ez azonban nem azt jelenti, hogy bárkinek tetszőlegesen és
önkényesen jogában állna tisztséget vállalni az egyházban.517 A Galata-
levél kommentárjában a hivatal krisztusi, illetve apostoli eredetét vallja,
és a püspöki szukcessziót tekinti a hivatalátadás rendes útjának.518 

szerk.  KURT ALAND, Stuttgart - Göttingen 1962–1983);  Von der Freiheit eines Christen-
menschen (1520), 15–17 (WA 7,27–26; LW 2, 259–261); vö. From Conflict to Communion
163–164.

514 Lásd még Daß eine christliche Versammlung oder Gemeinde Recht und Macht habe, alle
Lehre zu beurteilen und Lehrer zu berufen, Ein- und Abzusetzen: Grund und Ursache aus der
Schrift (1523), WA 11, 408–416; LW 6, 47–55; vö. From Conflict to Communion, 167.

515 From Conflict to Communion, 166; vö. M. LUTHER, An den christlichen Adel deutscher
Nation, LW 44, WA 6; 441, 24–25. Drága díjat fizetett azért, hogy mindenütt meglegyen
az a hivatal, amely a prédikálásra, keresztelésre, oldásra és kötésre, szentségkiszolgál -
tatásra, Isten igéjével való vigasztalásra, figyelmeztetésre és buzdításra vonatkozik, és
mindarra,  ami  a lelkipásztori  szolgálathoz tartozik.  Ez  az igehirdetés és szentségek
szolgálata, amely a Szentlelket és az üdvösséget adja. Eine Predigt, daß man solle Kinder
zur Schule halten (1530, LW 46, 219–20; WA 30/2; 527, 14–21; 528, 25–27). 

516 Daß eine christliche Versammlung, WA 11, 412–415; LW 6, 51–55.
517 Nem hivatott minden megkeresztelt nyilvánosan gyakorolni a szolgálatot és taní-

tani.  Von der Freiheit eines Christenmenschen, 17, LW 2, 261; De libertate christiana, WA 7,
58, 19–21: „Nam etsi verum est, nos omnes aequaliter sacerdotes esse, non tamen possumus
nec, si possemus, debemus omnes publice servire et docere”; vö. W.  PANNENBERG,  Systema-
tische Theologie 3, 410, 833. lábjegyz.

518 Az apostolok Krisztustól kapták megbízásukat, amelyet utódaiknak továbbad-
tak. Erklärung der Epistel an die Galater (1535), I.17−18, JOHANN GEORG WALCH (szerk.),
Sämmtliche Schriften 9, St Louis, MO 1893, 34. Vö. W. PANNENBERG, Systematische Theo-
logie 3, 411, 437;  From Conflict to Communion 168: az egyházi szolgálat igen nagy és
fontos  dolog az  egyházak  számára,  és  egyedül  Isten adja és  tartja  fenn (Ordinati-
onsformular 1535, WA 38, 423, 21–25.)



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 255

Az Ágostai Hitvallás az egyházi szolgálatban az igehirdetés és a szent-
ség-kiszolgáltatás nyilvános szolgálatát látja, amely a megigazulást adó
hitet munkálja (CA 5). A 7. cikkely szerint az egység elégséges feltétele
az egyetértés az evangélium helyes tanításában és a szentségek evangé-
lium szerinti kiszolgáltatásában. E két feladat viszont feltételezi az egy-
házi szolgálatot.519 A lelkipásztornak szabályos meghívásban kell része-
sülnie (CA 14). Szintén isteni eredetű a püspök lelki hatalma, igehirdető
és szentségkiszolgáltató szerepe, illetve a kulcsok hatalma (CA 28).

A 19. századtól vitatottá válik, hogy az  Ágostai Hitvallás az egyházi
szolgálat és a püspöki lelki hatalom isteni eredetét tanítja. Egyes szer-
zők szerint a CA 5-ban említett, isteni eredetű ministerium docendi et por-
rigendi sacramenta nem az ordinált egyházi szolgálat lenne, hanem az ál-
talános papság.520 Mégis a többségi álláspont szerint az ordinált egyházi
szolgálat isteni eredetű és Krisztus rendelte.521 

519 BERNHARD LOHSE, Die Einheit der Kirche nach der Confessio Augustana [CA], in  K.
LEHMANN - E. SCHLINK,  Evangelium – Sakramente – Amt,  I. m.,  58–79 (72); W.  KASPER,
Kirchenverständnis und Kircheneinheit nach der Confessio Augustana, uo. 28–57 (48).

520 A CA idevonatkozó részeinek értelmezéséről, és a lutheránus teológiában bekö-
vetkezett  változásokról l.  LOTHAR KUGELMANN,  Diskussionsbericht über die  kontroverse
Rezeption der Amtslehre des Lima-Dokumentums in der evangelischen Kirche und Theologie, in
K. LEHMANN - W. PANNENBERG (szerk.),  LV III,  i. m., 264–285; WOLFHART PANNENBERG,
Das kirchliche Amt in der Sicht der lutherischen Lehre,  uo. 286–305;  UŐ,  Systematische
Theologie 3, 417−419.

521 EDMUND SCHLINK, Kriterien der Einheit der Kirche aufgrund der Augsburgischen Kon-
fession, in K. LEHMANN - E. SCHLINK, Evangelium – Sakramente – Amt, i. m., 109−121 (111);
L. KUGELMANN, Kontroverse Rezeption, 282; B. LOHSE, Einheit, 72–73; ANDRÉ BIRMELÉ, Kirc-
hengemeinschaft.  Ökumenische  Fortschritte  und  methodologische  Konsequenzen,  Münster
2003  (La  communion ecclésiale.  Progrès  oecuméniques  et  enjeux méthodologiques),  Paris  -
Genève 2000, 283–286; W. PANNENBERG, Das kirchliche Amt, 296–299; UŐ, Systematische Theo-
logie 3, 417–419; JÜRGEN MOLTMANN, Kirche in der Kraft des Geistes. Ein Beitrag zur messia-
nischen Ekklesiologie, München 1975,  327–340;  GERHARD EBELING,  Dogmatik des christli-
chen Glaubens III, Tübingen 19933, 366–368; GÜNTHER WENZ, „Nisi rite vocatus” (CA XIV).
Aspekte  reformatorischer  Lehre  vom  ordinationsgebundenen  Amt,  in  KONRAD HUBER-
ANDREAS VONACH (szerk.), Ordination − mehr als eine Beauftragung?, Münster 2010, 245–
255 (246–247); vö. EM 18–19; MC 79; From Conflict to Communion 166–167, 178.



256 Zamfir Korinna

Kálvinnál  az  egyházi  szolgálat  jelentős  szerepet  kap.522 Krisztus
egyetlen papságát állítva, Kálvin elveti az áldozópapságot,523 a szentmi-
seáldozat félreértése miatt.524 Ugyanakkor a lutheránus teológusoknál is
jobban hangsúlyozza az egyházi szolgálat isteni eredetét. A kiválasztott
személyek Krisztus helytartói, az ő eszközei műve megvalósításában és
az ő személyét jelenítik meg.525 A szolgálat eredete Isten akarata, az ő
barátsága és alkalmazkodása az emberekhez. Az egyházi szolgálat meg-
valósítja az egyház egységét.526 Az egyház szolgái a Szentlélek eszközei;
ő biztosítja az igehirdetés hatékonyságát.527 A püspökök csak részesed-
nek az ő tisztében; ez a részesedés azonban funkcionális és kollektív jel-
legű.528

Noha Kálvin is hangsúlyozza a megkereszteltek papságát,529 az egy-
házi szolgálat jelentőségét nem vonja kétségbe.  Egyetlen józan ítéletű
ember sem mondhatja, hogy a keresztények mind egyenlők az igehirde-
tésben és a szentségek kiszolgáltatásában.530

522 Az egyházi  szolgálat  elemzésében leginkább az  Institutio első latin (1536)  és
utolsó francia (1560) kiadását vizsgálom (amely lényegében az 1543-as latin kiadás
fordítása).  Kálvin  álláspontja  megértéséhez  alapvető  ALEXANDRE GÁNÓCZY,  Calvin,
théologien de l’Église et du ministère  (Unam Sanctam, 48), Paris 1964; vö.  UŐ,  Calvin et
Vatican II. L’Église servante, Paris 1968, 89–160; WILHELM NIESEL, Kálvin teológiája, Buda-
pest 1998, 156–160.

523 Institutio religionis Christianae [IRC] (1536) V, De falsis sacramentis, OC 1, 182–184
(OC = EDOUARD CUNITZ -  JOHANN-WILHELM BAUM -  EDUARD WILHELM EUGEN REUSS

(szerk.). Joannis Calvini opera quae supersunt omnia (Corpus reformatorum), Braunschweig
1863–1900); vö.  Institution de la religion chréstienne [IC] (1560) II. 15.6; vö. IV. 18. 1-3, a
keresztáldozat egyszeriségéről és Krisztus egyedülálló papi mivoltáról (OC 3, 570–572,
ill. 1057–1061); A. GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 149–182 (162).

524 A. GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 326–327.
525 IC (1560) IV.III.1 (OC 4, 615–617). Az  egyházi szolgákról szóló rész (IV.3) az

1545-ös kiadástól szerepel.
526 IC (1560) IV.III.2 (OC 4, 617).
527 Comm. I Cor 3,5-9 (1556); idézi A. GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 231–232.
528 A. GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 175−181.
529 IRC (1536), V (OC 1, 181); IC (1560) IV. 19. 28 (OC 4, 1110–1111).
530 Act. Syn. Trid. (1547), OC 7, 496; vö. GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 245.



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 257

Kálvin a kettős meghívást vallja. Az ige szolgálatának feltétele Isten
hívása,531 a Lélek képesítése.532 A belső, titkos meghívás mellett azonban
szükség van az egyház nyilvános megbízására, szabályszerű elhívására
is.533

A II. Helvét Hitvallás szerint a hívek papsága „és az egyházi szolgálat
nagyon különbözik egymástól.”534 A hitvallás nem részletezi a különb-
ség mibenlétét, de az egyházi szolgálat feladatkörének leírásából látha-
tó, hogy az igehirdetés, a  szentség-kiszolgáltatás és a kulcsok hatalma
azokat illeti,  akik szabályszerű meghívásban részesülnek a nyilvános
szolgálatra. „Isten szolgákat használ fel az egyház építésére.”535 A pasz-
torális levelekre tett utalás536 azt mutatja, hogy a Hitvallás olyan hivatal-
ról beszél, amelyet e levelek szellemében isteni eredetűnek és apostoli
tekintéllyel rendelkezőnek tekint.

Az egyházi szolgálat funkciója

Míg a skolasztikus teológia a papság szentségkiszolgáltató hatalmát
hangsúlyozta, a  reformátoroknál  az  igehirdetés  kerül  előtérbe.537 Az
Ágostai Hitvallás szerint az  egyházi szolgálat feladata az evangélium
hirdetése és a szentségek kiszolgáltatása (CA 5). A  püspök hatalmáról
szóló CA 28 az igehirdetés mellett megemlíti a bűnök elengedését vagy
megtartását, a szentségek kiszolgáltatását, a tanítás tisztaságának meg-
őrzését, és a fegyelem biztosítását.

531 IC (1560) IV.3.13 (OC 4, 628).
532 A kettős meghívásról lásd még A. GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 303–306.
533 IC (1560) IV.3.10; 13 (OC 4, 626, 628); vö. CA XIV.
534 II. Helvét Hitvallás XVIII, 12 (A Heidelbergi Káté. A második Helvét Hitvallás, ford.

D. ERDŐS JÓZSEF - VICTOR JÁNOS - SZABADI BÉLA, A Magyarországi Református Egyház hit-
vallási iratai, Budapest 19925).

535 II. Helvét Hitvallás XVIII, 1.
536 II. Helvét Hitvallás XVIII, 10.
537 Csak az a pap, aki prédikál. Az ige szolgálata teszi a papot és a püspököt. A ró-

mai egyház papjai nem papok, mert nem teljesítik e feladatukat, hanem Isten akaratá-
val ellentéteset  tesznek, amikor miseáldozatot mutatnak be.  Capt. bab.  7.9-10,13, 17
(WA 6, 564, 567; LW 2, 229–230). Az apostolok, ill. a püspökök és a papság küldetése
az ige szolgálata; Von der Freiheit eines Christenmenschen 5 (WA 7, 22; LW 2, 259).



258 Zamfir Korinna

Kálvin az újszövetségi tanúk alapján az egyházi szolgálat négy for-
máját  írja  le  (pásztor,  tanító,  presbiter,  diakónus).538 A  pásztorok  az
apostolok küldetésének folytatói. Tisztük magában foglalja a lelkipász-
tori szerepek összességét – az evangélium hirdetését, a szentség kiszol-
gáltatást, a buzdítást, intést, a bevezetést a keresztény tanításba, a téve-
dések kiigazítását és a fegyelem megőrzését.539 

A II. Helvét Hitvallás szerint Isten szolgákat használ fel az egyház épí-
tésére.540 Feladatuk az ige tanítása és a szentségek kiszolgálása.541 Nincs
saját hatalmuk, mert minden hatalmat Krisztus gyakorol, de beszélhe-
tünk a  kulcsok  hatalmáról,  mint  Krisztus  által  megszabott  szolgálat-
ról.542

Az egyházi szolgálat szakramentalitása és az ordináció kérdése

A lutheri-melanchthoni reformáció nem vetette el lényegileg az ordiná-
ció  szakramentalitását,  hanem  annyiban,  amennyiben  úgy  látszott,
hogy a szentségi jelnek nincs bibliai alapja, illetve az áldozati papságot
jelentené, amelyben Krisztus egyszeri áldozatának elhomályosítását lát-
ták. Luthernek igaza van abban, hogy az Újszövetség nem fűzött krisz-
tusi ígéretet a megkenés, illetve a tonzúra jeléhez.543 Azonban a krisztusi
alapítás kritikája biblicizmusként hat,  ugyanis Luther szűkítően értel-
mezi az alapítást, mint egy rítushoz fűzött kifejezett ígéretet.544 Ugyan-
akkor bevezeti a kézrátételt a szolgálatba való beiktatás jeléül.545

538 A pásztorokat és a diakónusokat már az Institutio első kiadásában említi. A taní-
tók és a presbiterek  szerepét  csak később írja  körül.  Vannak átmeneti  szolgálatok
(apostolok, evangélisták és próféták) és állandó jellegűek (pásztorok, tanítók, presbi-
terek és diakónusok); IC (1560) IV.3.4-8 (OC 4, 619–620).

539 IC (1560) IV.3.6 (OC 4, 621–622).
540 II. Helvét Hitvallás XVIII, 1.
541 II. Helvét Hitvallás XVIII, 13.
542 II. Helvét Hitvallás XVIII, 16–18.
543 Capt. bab. 7.1, 7.3, vö. 7.8 (WA 6, 560–561, 563; LW 2, 228–229).
544 Krisztus az utolsó vacsorán, ill. a missziós parancsban sem alapította az egyhá-

zirend szentségét, mivel e bibliai helyeken nincs szó szentelésről és nincs kegyelem-
adásra vonatkozó ígéret (Capt. bab. 7.7, WA 6, 563).



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 259

Melanchthon az áldozópapsággal hozza összefüggésbe a szakramen-
talitás elvetését, de úgy értékeli, hogy amennyiben a kézrátétel az ige-
hirdetésre vonatkozna, nem volna akadálya annak, hogy azt szentség-
nek  nevezzék.546 (A  szövegösszefüggés  a  szentség-kiszolgáltatást  is
említi.)

Kálvin következetesen visszautasítja az ordináció szentségi jellegét.
Ennek ellenére már az Institutio korai kiadásaiban megállapítja a kézrá-
tétel apostoli eredetét és jelentőségét, mint az egyházi szolgálatba való
beiktatás jelét (signum,  symbolum).547 A későbbi egyházra vonatkozóan
azonban a kézrátételt nem tartja hasznosnak, és nem tekinti szentség-
nek. A kézrátétel csak emlékeztető jel, amely tudatosítja a kiválasztottal,
hogy Isten szolgálatába veszi, és megadja neki a feladatához szükséges
kegyelmet.  Az  1541-es  francia  szövegben azonban már  világosabban
szerepelnek a szentség meghatározásához tartózó kulcsszavak: az apos-
tolok  által  gyakorolt,  az  egyházi  szolgálatba  beiktató  kézrátétel  jel
(signe), amellyel Istennek ajánlják azt, akit ő megszentel és megáld, és
kérik, hogy közölje vele a Szentlélek kegyelmét.548 A kézrátételt (1Tim
4,14) nem a vének tanácsa végzi, hanem az egyház szolgái. 549 Az 1543-as
latin kiadásban Kálvin már úgy értékeli, hogy az igaz és legitim ordiná-
ció esetében a kézrátételt lehetne szentségnek tekinteni (in veris legiti-
misque ordinationibus sacramentum esse concedo), noha tagadja, hogy ez a
római egyház papszentelésére vonatkozna.550 Kálvin már itt, de még in-
kább az 1560-as francia kiadásban  a papságba beavató rítusként értel-
mezi a kézrátételt.551 Úgy tűnik, hogy ebben az időben Kálvin már elfo-

545 De instituendis ministris Ecclesiae (1523), a cseh egyháznak; az 1535-ben beveze-
tett ordináció visszaállítja a kézrátételt és a Szentlélek ajándékáért való imádságot;
WA 12, 191, 20–22; WA 28, 468, 28–36, in W. PANNENBERG, Systematische Theologie 3, 429–431,
433; vö. From Conflict to Communion, 168. 

546 Apol 13,9−11; vö. W. PANNENBERG, Systematische Theologie 3, 431; From Conflict to
Communion, 169.

547 IRC V (OC 1, 190-191).
548 IC (1541), XVI (OC 4, 1118); a kérdésről: GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 318–319.
549 Comm. in II Tim. 1,6 (1548), idézi  GÁNÓCZY,  Calvin, théologien,  325; vö.  IC (1560)

IV.3.16 (OC 4, 631–632).
550 IRC 1539, XIX (OC 1, 1094–1095)
551 IC (1560) IV.3.16 (OC 4, 631).



260 Zamfir Korinna

gadja a kézrátétel bizonyos hatékonyságát is (Timóteus a kézrátétel által
kapta meg a kegyelmet).  1560-ban már nem ellenzi, hogy szentségnek
tekintsék a kézrátételt, amellyel beiktatják állapotukba az egyház igaz
papjait és szolgáit, mert bibliai alapja van és a kegyelemadás jele. (Azért
nem számítja a többi szentség közé, mert nem vonatkozik minden hívő-
re.) A római papokra azonban ez nem érvényes, mert Krisztus nem az
áldozópapságra és az engesztelő áldozat bemutatására, hanem az evan-
gélium és a szentségek szolgálatára  rendelte  az egyház szolgáit.552 A
szöveg polemikus éle ellenére látható, hogy Kálvin megnevezi mind-
azokat az elemeket, amelyek a szentség meghatározásához tartoznak: a
szentség-volt,  a  krisztusi  eredet,  a  kegyelmet  közvetítő  külső  jel,  az
alapfeladatok – az igehirdetés és a szentségek kiszolgáltatása. Összefog-
lalva, noha Kálvin elvetette az áldozópapság szakramentalitását, műkö-
dése második felében elvben a kézrátételt elfogadta kvázi-szentségként,
mint az egyházi szolgálatba való beiktatás jelét, amellyel a szolgát Isten-
nek szentelik és tudatosítják benne a Szentlélektől kapott hivatali ke-
gyelmet. A gyakorlatban viszont nem vezette be az egyházirend „igazi
szentségét”, annak ellenére, hogy a kézrátétel elemzésében megtalálta
mindazokat a jegyeket (bibliai alap, krisztusi alapítás, a rítusra vonatko-
zó  ígéret,  kegyelmi  hatás),  amelyek  éppen  meggyőződése  szerint  a
szentség nélkülözhetetlen meghatározói.  Ebben a katolikus  egyházzal
való vita akadályozta meg. Gánóczy szerint ez a kettősség a kálvini „be-
fejezetlen szintézis” egyik példája.553 Álláspontja meghatározta a refor-
mátus  teológiát,  amely  viszont  leegyszerűsítette  Kálvin  dialektikus

552 „Quant  à  l’imposition  des  mains,  qui  se  fait  pour  introduire  les  vrais  Prestres  et
Ministres de l’Eglise en leur estat, ie ne repugne point qu’on la reçoyve pour Sacrement . Car
c’est une ceremonie prise de l’Escriture, pour le premier : et puis laquelle n’est point vaine,
comme dit sainct Paul, mais est un signe de la grace spirituelle de Dieu (1 Tim. 4, 14). Ce
que ie ne l’ai pas mis en conte avec les deux autres, c’est d’autant qu’il n’est pas ordinaire
ne commun entre les fideles, mais pour un office particulier. Au reste, quand i’attribue cest
honneur au ministere ordonné de Iesus Christ, il ne faut pas que les prestres Romanisques
[…] s’enorgueillissent de cela. Car ceux que nous disons, sont ordonnez par la bouche
de Iesus Christ pour estre dispensateurs de l’Evangile et des Sacremens […].” IC (1560)
IV.19.28 (OC 4, 1110–1111; kiemelés Z.K.); vö. IRC (1543) XVI (OC 1, 1094, 1. jegyz.). 

553 GÁNÓCZY, Calvin, théologien, 323, 326−327.



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 261

megnyilatkozásait, polemikus kijelentéseit abszolutizálta, és nem gon-
dolta tovább a nyitva hagyott lehetőségeket.

Az egyházi szolgálat eredendő egysége és a püspöki hivatal

A reformátorok egyes újszövetségi és patrisztikus tanúk alapján az egy-
házi  szolgálat eredendő és alapvető egységét hangsúlyozzák.554 Mind
Luther, mind Kálvin az újszövetségi szövegek Jeromos-féle értelmezését
követi.555 Itt meg kell jegyezni, hogy a szolgálatok első századi pluralitá-
sa után, a századfordulón, illetve a 2. század elején Római Szent Kele-
mennel556 és még inkább Antiokhiai Szent Ignáccal557 elkezdődik a püs-
pöki  hivatal  teológiai  legitimálása.  A  monarchikus  püspökség  és  az
egyházi szolgálat hármas tagozódása a 3.–4. századra normatívvá vá-
lik.558 Azonban,  amint Szent  Jeromos fejtegetései  tanúsítják,  még a 4.
században is tudott, hogy az újszövetségi tanúk nem szólnak az egyházi
szolgálat hierarchikus, hármas tagozódásáról. A szentírási tanúk alap-
ján (ApCsel 20;  1Tim;  1Ján;  1–2 Pét) Jeromos úgy értékeli, hogy a  presz-
büterosz és az episzkoposz ugyanazt a papságot jelöli, az episzkoposz kifeje-

554 Schmalk. III.10 (WA 50, 248; LW 3, 265–266); CALVIN, IC (1560), IV. IV.2. A kérdés-
ről l. még: LV / Amt, 157–169 (163)

555 Vö. From Conflict to Communion 171.
556 Cor.  40,5 (Római szent Kelemen levele a korintusiakhoz, ÓÍ 3,  130). Az apostolok a

Krisztustól kapott megbízatás folytatására elöljárókat,  püspököket és diakónusokat
rendeltek; ezek a feladatot továbbadták az egyházban Cor. 42, ÓÍ 3, 130–132. 

557 A püspöké a legfőbb tekintély. Smyrn. 8–9, Trall. 2 (ÓÍ 3, 190–191, 176). Csak ott
lehet egyházról beszélni, ahol ez az egység megvalósul, és a közösség tiszteli a püs-
pököt, a presbitereket és a diakónusokat; Trall. 3 (ÓÍ 3, 176). A püspököt úgy kell tisz-
telni, mint magát az Urat,  Ephes. 6  (ÓÍ 3, 166) mint Isten helyettesét,  mint az Atyát
(Magn. 6, ÓÍ 3, 172–173; Trall. 3, ÓÍ 3, 176).

558 A püspök választásáról, szenteléséről és feladatáról: Trad. Apost. 2–3 (SC 11 bis,
40–43;  ÓÍ 5, 83–84). A püspökválasztás összetett kérdéséről:  PETER VAN NUFFELEN -
JOHAN LEEMANS,  Episcopal Elections in Late Antiquity: Structures and Perspectives, in  J.
LEEMANS (szerk.), Episcopal Elections, i.m., 1–19, A püspökök hozzávetőleges létszámá-
ról a 3–4. században:  RAYMOND VAN DAM,  Bishops and Clerics during the Fourth Cen-
tury: Numbers and Their Implications; uo. 217–242.



262 Zamfir Korinna

zés pedig az elsőbbséget, a rangot emeli ki.559 Az érvelést a  Decretum
Gratiani is átveszi.560

Figyelembe kell vennünk továbbá azt is, hogy néhány kora keresz-
tény szöveg nem köti minden esetben a papi funkciókat a püspök általi
szenteléshez. A Didakhé arra utal, hogy a korai egyházban a próféták is
elmondhatták az  eucharisztikus imát.561 A  Traditio  apostolica szerint  a
presbiterek  szentelését  a  püspök  végzi;562 ugyanakkor  a  Krisztusért
szenvedett hitvallók hitvallásuk miatt bírják a presbiteri méltóságot, így
az ő esetükben nem szükséges a kézrátétel. A hitvallót csak abban az
esetben kell fölszentelni, ha püspökké lesz (vagy ha tanúságtétele nem
vezetett súlyos megpróbáltatáshoz).563 

559 „[…] nostram esse sententiam, episcopum et presbyterum unum esse, et aliud aetatis,
aliud esse nomen officii […]. episcopos illo tempore quis et presbyteros appellabant: propterea
indifferenter de episcopis quasi de presbyteris est locutus. […].” (Comm. Tit. I.5, PL 26, 562–
563). Az episkopeō a püspök feladatát, a felügyeletet jelöli. Az alexandriai egyházban a
presbiterek  maguk  közül  választottak  ki  valakit,  akit  episkoposnak  (püspöknek)
neveztek.  „Nam  et  Alexandriae  a  Marco  Evangelista  usque  ad  Heraclam  et
Dionysium Episcopos,  Presbyteri  semper unum ex se electum, in excelsiori  gradu
collocatum,  Episcopum  nominabant  […].  Quid  enim  facit  excepta  ordinatione
Episcopus, quod Presbyter non faciat? […]  Presbyter et Episcopus, aliud aetatis, aliud
dignitatis est nomen. Unde et ad Titum, et ad Timotheum de ordinatione Episcopi et
Diaconi  dicitur  […]:  de Presbyteris  omnino reticetur:  quia  in  Episcopo  et  Presbyter
continetur.” (Ep. CXLVI ad Evangelum, PL 22, 1194–1195); lásd még Chrysost., Hom. XI
ad 1 Tim, PG 62, 553; vö. The Church as Koinonia of Salvation, 168–169; From Conflict to
Communion 171.

560 „Presbyter  idem  est  qui  episcopus,  ac  sola  consuetudine  praesunt  episcopi
presbyteris.  […]  Olim  idem  erat  presbyter,  qui  et  episcopus,  […],  communi
presbyterorum consilio ecclesiae gubernabantur. […] in totum orbe decretum est, ut
unus de presbyteris ‘electus’ superponeretur ceteris, ad quem omnis ecclesiae cura
pertineret, et schismatum semina tollerentur. Et paulo post: § 1. Sicut ergo presbyteri
sciunt, se ex ecclesiae consuetudine ei, qui sibi praepositus fuerit, esse subjectos, ita
episcopi noverint,  se  magis  consuetudine  quam dispensationis  dominicae veritate
presbyteris esse majores, et in commune debere ecclesiam regere.” (Decretum Gratiani,
dist. XCV, V, PL 187, 448–449A).

561 Didakhé (A  tizenkét  apostol  tanítása)  X,7  (ÓÍ 3,  98); KLAUS WENGST,  Didache
(Apostellehre), Barnabasbrief, Zweiter Klemensbrief, Schrift an Diognet, München 1984, 36.

562 Trad. Apost. 7–8 (SC 11bis, 56–58, 58–61; ÓÍ 5, 87–88).
563 Trad.  Apost.  9 (BERNARD BOTTE, Hippolyte  de  Rome,  La  Tradition Apostolique [SC

11bis], Paris 1946, 64). BOTTE (i. m., 27–28), és őt követve ERDŐ PÉTER (Az ókeresztény kor



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 263

Mivel az egyházi szolgálat eredendő egységét képviselik, úgy tűnhet,
hogy a reformátorok elvetik a püspöki hivatalt, azonban ez nincs így. 564

Luther kijelentései és döntései arról tanúskodnak, hogy a püspöki hiva-
talt az apostoli feladat folytatójának tekinti, és fontosnak tartaná a püs-
pöki  egyházszervezet  helyreállítását.565 Luther  a  püspök igehirdető,
apostoli küldetését tekinti mérvadónak. A korabeli  püspökök tekinté-
lyét a visszaélések és az igehirdetés elhanyagolása miatt veti el.566 1528-
as írása az úrvacsoráról rámutat a püspök felügyelő, elöljáró, egyházért
való gondoskodó szerepére.567

Noha Luther nem tartja isteni jogúnak az egyházi szolgálat tagozódá-
sát,568 a  püspöki  egyházszervezetet  magától  értetődőnek  tekinti,  és
szükségesnek  tartja  helyreállítani  megreformált  változatát,  amely  az

egyházfegyelme, ÓÍ 5, 39), úgy véli, hogy itt csak a presbiterével azonos méltóságról lenne
szó, ami nem jelenti azt, hogy nem kellett volna felszentelni. A szöveg viszont világos:
„ne tegyék rá kezüket”, „ha azonban püspökké nevezik ki, kapjon kézföltételt.” Azt a
hitvallót, akit csak kigúnyoltak Krisztusért, de nem szenvedett súlyos büntetést, kézrá-
tétellel már a presbiteri fokozathoz is fel kell szentelni. A hitvalló Isten színe előtt kiér-
demelte a presbiteri fokozatot; nem az ordináció révén, amelyet a püspök végez, ha-
nem az ő ordinációja a hitvallás. Ha azonban püspök lesz, szenteljék fel. Ld. Canones
Hyppolyti [CH] VI. 43–44; vö. Egyiptomi egyházi rendtartás [Ägyptische Kirchenordnung,
itt  ER] 34: nem kell föltenni rá a kezet, ha diakónus vagy pap lesz, mert birtokolja a
presbiteri méltóságot (timé); ha azonban püspökké kell avatni, kapjon kézfeltételt. A
szövegtanúkról:  HANS ACHELIS,  Die ältesten Quellen des orientalischen Kirchenrechtes I,
Die Canones Hippolyti, Leipzig 1891, 67–68. A kézrátétel az ordináció (cheirotonia) gesz-
tusa (a presbiter esetében:  ER 32, in  ACHELIS,  i. m., 61); vö.  PAUL F. BRADSHAW et al.,
Apostolic Tradition. A Commentary (Hermeneia), Minneapolis, MN 2002, 67–69 (a szahidi
és arab szöveg, ill. a  Testamentum Domini 1.39 alapján);  GÁNÓCZY,  Sakramentalität, 220;
VORGRIMLER, i. m., 251; F.-J. NOCKE, i. m., 369). 

564 From Conflict to Communion, 172. A reformátorok szerint csak egy ordinált egyházi
szolgálat van, az igehirdetés és a szentség-kiszolgáltatás nyilvános szolgálata, de kez-
dettől kialakul a hivatalok differenciálódása.

565 BERNHARD LOHSE,  Die Stellung zum Bischofsamt in der Confessio Augustana, in K.
LEHMANN - E. SCHLINK, Evangelium – Sakramente – Amt, i. m., 80–108 (84). 

566 Capt. Babyl. 7.16 (WA 6, 566–567 LW 2, 229–230);  Schmalk. X (WA 50, 247-248
LW 3, 365).

567 Vom Abendmahl Christi, WA 26, 506, 30–35; vö. LOHSE, Stellung, 86.
568 Schmalk. X (WA 50, 248; LW 3, 265–266). 



264 Zamfir Korinna

igehirdetés és a lelkipásztori funkció teljesítésére irányul.569 A reformá-
ció egyházai hajlandók lennének a szeretet és az egység jegyében (de
nem isteni rendelés alapján) elfogadni a püspökök elsőbbségét, ameny-
nyiben  azok  igazi  püspökök  lennének,  és  teljesítenék  feladatukat.  A
szükséghelyzet  indokolja  a  püspöki  szentelést  nélkülöző  személyek
egyházi szolgálatra rendelését. 

A szükséghelyzet fontos helyet kap Luther érvelésében. Az egyház
nem létezhet Isten szava nélkül, ezért feltétlenül szüksége van tanítókra
és igehirdetőkre. Mivel a püspökök nem töltötték be ezt a küldetést, e
feladattal meg kell bízni alkalmas személyeket, akiket Isten adományai-
val ellátott. Súlyos szükséghelyzetben a közösség joga és feladata alkal-
mas személyeket megbízni.570 Luther nem azért szakít a püspöki szente-
léssel, mintha azt eleve elvetné, hanem azért mert a közösségek iránti
felelősség tudatában az  evangéliumhoz való hűség  jegyében nem lát
más megoldást.571

Az Ágostai Hitvallás szerint a püspök egyházi hatalma, a kulcsok ha-
talma lényege, hogy az egyház szolgái Jézus megbízásából, isteni rende-
lés alapján hirdetik az evangéliumot, elengedik vagy megtartják a bűnö-
ket, kiszolgáltatják a szentségeket, a tanítás felett őrködnek, és kizárják
a közösségből a megrögzött bűnösöket.572 A püspök hatalma lelki hata-
lom, amely a tanításra és a szentség-kiszolgáltatásra vonatkozik. A hit-
vallás itt ius divinumról beszél. A lelki kérdésekben a közösség engedel-
mességgel tartozik a püspöknek 

Melanchthon még határozottabban törekedett a püspöki hivatal be-
vezetésére; ennek nem annyira teológiai, mint inkább gyakorlati akadá-

569 ERWIN ISERLOH,  Kirche,  Kirchengemeinschaft  und Kircheneinheit  nach der  Confessio
Augustana, in K. LEHMANN - E. SCHLINK, Evangelium – Sakramente – Amt, i. m., 13–27 (24);
LOHSE,  Einheit, 86. A  püspöki  egyházszervezet  kívánatosságáról  a  wittenbergi
reformációban: WENZ, „Nisi rite vocatus”, 252.

570 Daß eine christliche Versammlung (WA 11, 412–415;  LW 6, 51–55); vö.  Schmalk. X
(WA 50, 247–248 LW 3, 365).

571 From Conflict to Communion, 170.
572 CA 28, vö. Apol., 28.



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 265

lyai voltak.573 A lutheri egyházvezetést leginkább szinodális episzkopa-
lizmusként szokták jellemezni.574

A CA 14 szerint az egyházi szolgálatot csak az teljesítheti, aki szabá-
lyos elhívásban részesült.  A  rite  vocatus meghatározatlansága miatt  a
Confutatio annyiban helyesli a szabályos meghívást, amennyiben ez az
egyház törvényei, a keresztény világban mindig és mindenütt gyakorolt
egyházi rendelések szerint történik, amivel nyilván a püspöki jogható-
ságra és ordinációra utal. Az  Apológia ezért egyértelműen jelzi, hogy a
CA előterjesztői  hajlandók elismerni az egyház vezetését,  beleértve a
püspök kormányzását, amennyiben a püspökök elfogadják tanításukat
és papjaikat.  A megállapítás,  miszerint  az  egyházkormányzat  emberi
rendelésre vezethető vissza nem az egyházi szolgálatra vonatkozik, ha-
nem arra, hogy a hierarchia szerveződése és tagolódása egy történeti fo-
lyamat eredménye. 

Kálvin felcserélhetőként használja a pásztor, püspök és pap megne-
vezést. Azok, akik az egyház kormányzásával vannak megbízva, püs-
pökök, papok és pásztorok. Akik az igehirdetés feladatát kapták, mind
püspökök.575 Az újszövetségi  tanúk Jeromos-féle  értelmezésére  hivat-
kozva kifejti, hogy a korai  egyházban a  preszbüterosz és az  episzkoposz
hason értelmű kifejezések.576 Ennek ellenére Kálvin nem veti el eleve a
püspöki hivatalt. Azt hol közvetlenül,577 hol közvetve578 isteni rendelés-

573 ISERLOH, Kirche, Kirchengemeinschaft, 20; B. LOHSE, Stellung, 101–104; From Conflict
to Communion, 172

574 B.  LOHSE, Stellung,  85–86,  104  (P.  Brunner  nyomán,  Lutherről);  W.  KASPER,
Kirchenverständnis und Kircheneinheit, 49 (Melanchtonról).

575 IC (1560) IV.3.8 (OC 4, 623–624).
576 Az  IC  (1560) IV.4.4–11 az  egyházatyák csak azon megnyilatkozásait  emeli ki,

amelyek a kollegialitást hangsúlyozzák. Mellőzi Antiokhiai szent Ignácot a  püspöki
hivatal elsőbbségéről, ill. Cyprianust arról, hogy a püspök az egyház egységének ga-
ranciája (Ep. LXIX. Ad Florentium Pupianum, PL 4, 406B).

577 A korai egyház választását a püspökök irányították.  IC (1560) IV.3.15 (OC 4,
629–631). Gérard Roussel püspökké szentelése alkalmából a Szentírás alapján a püs-
pöki hivatás magasztosságát és isteni alapítását emeli ki. De sacerdotio papali abiiciendo
(1537),  OC 5,  282–285.  Kálvinnak a  püspökségről vallott  felfogásáról:  A.  GÁNÓCZY,
Calvin, théologien, 386–396.

578 Az Institutio szerint ezt a tisztet az egyházatyák vezették be, az egység megőrzé-
se érdekében. Tehát a püspökség inkább az egyház gyakorlatában gyökerezik, mint



266 Zamfir Korinna

re, Krisztusra vezeti vissza. A püspöki tiszt kapcsán a funkcionalitást, a
szolgálatot és a kollegialitást hangsúlyozza az ontológiai felsőbbséggel
szemben.579 Ami az ordinációt illeti,  elvben hangsúlyozza a közösség
szerepét a jelölt megválasztásában, a gyakorlatban viszont a választás-
ban a döntő szerep a pásztorokra, illetve a világi hatóságra hárul.580

A II. Helvét Hitvallás szerint az egyház szolgáinak szabályszerű elhí-
vásban kell részesedniük, a közösség általi megválasztatás, a presbite-
rek általi felszentelés által; a szentelés imádsággal és kézrátétellel törté-
nik.581 Az  egyházi  szolgák  hatalma,  akárcsak  az  apostoli  időkben  a
püspököké és presbitereké, egyenlő.582

Az apostoliság kérdése

A reformátorok az apostoli küldetés és igehirdetés egyedülálló, szó sze-
rint alapvető voltát hangsúlyozzák. A reformátorok nem vetik el eleve a
hivatal  történelmi  szukcesszióját,  amely  az  egyház egységét  hivatott
biztosítani, de ennél fontosabb számukra, hogy az egyház nem marad-
hat  Krisztus evangéliuma nélkül,  ezzel együtt olyan szolgálat nélkül,
amely az igehirdetést betölti. Ezért szakítanak a püspöki szukcesszió-
val, és a presbiterális ordinációhoz folyamodnak.583

Luther nem tagadja az apostolok által továbbadott hivatal jelentősé-
gét,  de  másodlagosnak  tekinti.  A  Galata-levél kommentárban  kifejti,
hogy az egyház szolgái folytatják az apostoli küldetést, a krisztusi taní-
tás hirdetését, és szól a történelmi püspöki szukcesszióról.584 E szukcesz-

az Úr rendelésében, ugyanakkor ősi intézmény.; IC (1560) IV. 4. 2, OC 4, 633–634.
579 Szolgálatát presbiter-társaival együtt, a közösség igényeire hallgatva végzi. Hi-

vatala olyan, mint az elnöké egy tanácsban.; IC (1560) IV. IV. 2, OC 4, 633–634. 
580 Kálvin álláspontja módosulásáról lásd A.  GÁNÓCZY,  Calvin, théologien, 310–314,

355.
581 II. Helvét Hitvallás XVIII, 10–11.
582 II. Helvét Hitvallás XVIII, 19.
583 W. PANNENBERG, Systematische Theologie 3, 438–439.
584 Az apostolok tanítványaiknak adták át a küldetést, akárcsak Pál Timóteusnak és

Titusznak, akik viszont püspököket rendeltek, ezek pedig gondoskodtak utódaikról.
Ez így megmaradt a saját koráig és a világ végéig fenn fog maradni.  Erklärung der
Epistel an die Galater I.18, Sämmtliche Schriften 9, i. m., 34. Ez a közvetett, emberek által



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 267

sziónál fontosabb azonban a közösség fennmaradása az evangélium hir-
detése és a szentség-kiszolgáltatás által. 

A kortárs evangélikus teológiában a püspökök lelki hatalmának iste-
ni joga (CA 28) vitatott,585 akárcsak a püspöki utódlás szerepe az aposto-
li  szukcesszióban.586 Pannenberg az apostoli szukcesszió és a püspöki
egyházvezetés  jelentőségét  képviselte.  Az apostoli  szukcessziót,  mint
hivatali folyamatosságot nem történetileg, hanem teológiailag alapozta
meg.587 Az ordináláskor a hivatalviselők az egész egyház, illetve a Krisz-
tustól kapott megbízatás alapján cselekszenek. Ez viszont nem igazolja
a hivatali egyház önállósodását a közösség hitbeli öntudata ellenében.588

Az apostoli eredethez és evangéliumhoz való hűség nem bizonyos for-
mák merő konzerválása, hanem akkor valósul meg, ha az egyház meg-
őrzi missziós jellegét és az új kihívásokhoz való alkalmazkodás képessé-
gét.589

Gunther Wenz az egyházi szolgálat lényegi egységét hangsúlyozza,
és úgy értékeli, hogy a CA 28 nem lát lényegi különbséget a püspöki és
papi teendők között, azonban megengedi, hogy a püspöki szolgálat sa-
játos  feladata  a  lelkészek  és  közösségek  felügyelete.  Ezt  a  regionális
(szupralokális) felelősséget terjeszti ki az idő-dimenzióban a püspöknek

közvetített meghívás isteni meghívás.
585 Egyes  szerzők szerint  a  CA 28 a  püspöki  kormányzat  helyreállításának  me-

lanchthoni szándékát tükrözi (V. Pfnür, E. Iserloh). Mások szerint a CA nem a püspö-
ki hivatal isteni jogáról szól, hanem a reformáció  egyházainak  püspökeszményéről:
ők az evangélium szerinti  püspökök, akik betöltik az igehirdetés és szentség-kiszol-
gáltatás feladatát (E. Schlink, W. Maurer, B. Lohse). A kérdésről l. E. ISERLOH, Kirche,
Kirchengemeinschaft, 19–24; B. LOHSE, Stellung, 95–100. 

586 G. EBELING az apostoliságot nem a püspöki jogutódláshoz, hanem a Szentíráshoz
köti (Dogmatik III, 367–368, 375−378).  PETER BRUNNER szerint viszont az evangélium és
az azt továbbadó apostoli hivatal (az egyházi szolgálat) elválaszthatatlan (Anmerkun-
gen zum Referat von W. Kasper, in K.  LEHMANN, E.  SCHLINK,  Evangelium – Sakramente –
Amt, i. m., 126–132. E. SCHLINK az apostoli tanítást olyan mércének tekinti, amely eliga-
zítást adhat a történelem során hozandó újabb, aktuális döntésekben. A püspöki hiva-
talra tartozik isteni jogon az igaz tanítás megőrzése, de nem választható el az egyete-
mes zsinat és az egész egyház felelősségétől (Kriterien, 113–116, 118–119).

587 Systematische Theologie, 3, 413–415. 
588 Systematische Theologie 3, 416.
589 Systematische Theologie 3, 442–452.



268 Zamfir Korinna

fenntartott  ordináció.  Az  apostoli  szukcesszióban  a  tartalmi  elemet
emeli  ki,  azonban  azt  is  látja,  hogy tanúk  nélkül  nincs  tanúságtétel.
Ezért a helyesen értelmezett hivatali utódlást hasznosnak tartja ugyan,
de nem tekinti az apostoliság  garanciájának, az egyház és az egyházi
kommúnió konstitutív elemének.590

A Lutheránus Világszövetség állásfoglalása (2007) az egyházi szolgá-
lat lényegi egységét vallja az igehirdetésben és szentség-kiszolgáltatás-
ban, ugyanakkor a püspöki hivatalra vonatkoztatja a CA 28-at. A refor-
mátoroknak szándékában állt a hivatal megtartása, és a szükséghelyzet
miatt szakítottak vele.591

Ami a helvét reformációt illeti, Kálvin az apostolok feladatát alapve-
tőnek és megismételhetetlen tekinti. Meghívásukat  Krisztustól kapták,
és ők hirdették elsőként az evangéliumot. Igehirdetésük jogi aktus: az
evangélium az egyház létesítő alapokmánya. Ugyanakkor az evangéli-
um tanítását és a szentségek helyes kiszolgáltatását az egyház pásztorai
végzik.592 Az apostoliság és a kontinuitás lényege az apostoli evangéli-
um hirdetése. Kálvin arról is ír, hogy kívánatos lenne az apostolok ide-
jétől kiinduló folyamatosság fenntartása az egyházban, a szolgálat mint-
egy kézből-kézbe való továbbadásával.  Azonban a pápa zsarnoksága
véget vetett az igazi ordinációk sorának, ezért az egyházat helyre kell
állítani, és Isten erre igaz tanítókat küld.593 Az apostoli szukcesszióban
tehát a hivatali folyamatosság másodlagos az igaz tanítás hirdetésével
szemben.594

Nem áll módomban átfogó elemzést nyújtani a kortárs református
teológia álláspontjáról az apostoli szukcesszió kérdésben, ezért itt csak
Karl Barthot említem meg. Szerinte az apostoliság kritériuma jelzi, mely

590 G. WENZ, „Nisi rite vocatus”, 248–255. A püspök és presbiter szolgálatának egy-
ségét állítva tévesen idézi a CA 28-at, amely episcopi seu pastores-ról, nem episcopi seu
presbyteri-ről szól.

591 EM 22–23; 26 (a püspöknek való engedelmesség de iure divino jár ki).
592 IC (1560) IV.III.5 (OC 4, 620–621).
593 Zsigmond lengyel királyhoz írt levelében, OC 15, 329–336 (335); vö.  GÁNÓCZY,

Calvin,  théologien,  302.)  Az  apostoliságról  lásd  még  GÁNÓCZY,  Calvin  et  Vatican  II,
111−115.

594 Nem elég az apostoli szukcesszióra hivatkozni, ha nincs meg a tiszta tanítás., IC
(1560) IV.II.2 (OC 4, 601).



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 269

közösség tekinthető az egy, szent és egyetemes egyháznak, az igazi egy-
háznak. Az egyház azért apostoli, mert az apostolok tanításához és irá-
nyításához igazodik. Ez nem egy jogi, társadalmi, hanem egy spirituális
ismérv. Barth a püspöki jogutódlásban olyan mechanikus értelmezést
lát,  amely korlátot szab Isten szuverén voltának,  a  Szentlélek szabad
cselekvésének, intézményesíti és ritualizálja a kegyelemadást. Az apos-
toliság  lényegében  ministerium  Verbi.  Az  egyháznak folyamatosan  az
apostolok által közvetített és az újszövetségi iratokban kanonizált krisz-
tusi tanításra kell építenie teológiáját, igehirdetését, szervezeti formáit
és kegyességét. Az apostoliság tartalmi jegy, amely lényegében függet-
len a történelmi-hivatali szukcessziótól.595

Az ökumenikus párbeszéd konklúziói az egyházi szolgálatról

Az egyházi szolgálat eredete és sajátos szerepe

Az ökumenikus párbeszéd dokumentumai egyöntetűen hangsúlyozzák
az  egyházi szolgálat szentháromságos forrását.596 Az ordinált szolgálat
nem puszta emberi  intézmény, hanem összefügg az  egyház Isten által
rendelt missziójával.597 Mind a katolikus-lutheránus párbeszéd, mind az
EÖT dokumentumai szerint az egyházi szolgálat eredete az apostolok
Krisztustól kapott küldetése: azt nem lehet a közösség meghatalmazásá-
ból levezetni,  hanem alapja az isteni  küldetés,  Krisztus megbízása,  a
Szentlélek kegyelme.598

595 Die kirchliche Dogmatik IV.1, Zollikon - Zürich 1953, 787, 798–800; Dogmatique 4/2,
Genève 1967, 77–91.

596 Die Gegenwart Christi in Kirche und Welt 93, 94;  MC 6−8, 10; Lima, M1−3;  Toward
Church Fellowship. Report of the Lutheran-Reformed Joint Commission (1989), 66, https://ecu-
menism.net/archive/docu/1988_lwf_warc_toward_church_fellowship.pdf (letöltve 22. 05.
2017.).

597 Az ökumenikus  párbeszéd  üdvtörténeti  összefüggésben tárgyalja az  egyházi
szolgálatot, Krisztus emberekhez való küldetése és szolgálata, illetve az egyház kül-
detése kontextusában. MC 7, 19, 21; Lima, M17; vö. megjegyzés az M17-hez.

598 MC 17; vö. 20; LV / Amt, 158; Lima, M11. Ez a meggyőződés az anglikán-refor-
mátus és a lutheránus-református(-anglikán) dialógus dokumentumaiban is kifejezést



270 Zamfir Korinna

Az  apostolok  küldetése  egyedülálló,  mivel  eredete  a  feltámadott
Krisztus közvetlen megbízása; az ő működésük alapozta meg az evan-
gélium hirdetését. Mégis az egyház felépítésére és vezetésére vonatkozó
felelősségük minden időben lényeges marad.599 Az egyházi szolgálat e
szükséges és konstitutív volta különösen a katolikus-lutheránus párbe-
szédben fogalmazódik meg. A hivatali tekintély nem a közösségtől, ha-
nem Krisztustól származik.600

Az egyházban Isten akaratából létezik egy sajátos egyházi szolgálat,
amelynek feladata az evangélium nyilvános hirdetése, a szentségek ki-
szolgáltatása, a közösség vezetése és az egység szolgálata.601 Kivált a ka-
tolikus-lutheránus párbeszéd hangsúlyozza a megkereszteltek általános
papsága és a sajátos egyházi szolgálat közötti különbséget.602 

Az egyházi szolgálat feladatköre

A felszentelt egyházi szolgálat alapvető feladata az egyház egybegyűjté-
se és  felépítése,  az egység szolgálata,  Isten szavának hirdetése,  a  ke-
resztség és az eukarisztia ünneplése, és a közösség életének és misszió-
jának vezetése által.603 Az egyházak válaszai kiemelik, hogy nem lehet
szembeállítani az igehirdető és szentségkiszolgáltató szolgálatot.604 Kon-

nyer: God’s Reign and Our Unity 73–79 (anglikán-református, 1984); Leuenberg / Die Kirche
Jesu Christi 32–33,  Meissen 15.8,  Reuilly 31,  Porvoo 32, in A.  BIRMELÉ,  Kirchengemeinschaft,
260–261, 272.

599 ZE IV.1; MC 16−17; Lima, M9−10.
600 ZE IV. 1; Die Gegenwart Christi 98–99; vö. MC 20; 23.
601 MC 17; Lima, M7−11; LV /Amt, 157−158; NMC 86, 88; Communio sanctorum 61-62; ApC

276; From Conflict to Communion 178. 
602 LV / Amt, 157−158; vö. CA 14, Apol. 14. Az Egység Tanács messzemenően megol-

dottnak tekinti az általános papság és az egyházi szolgálat viszonyának kérdését a
Lehrverurteilungen – kirchentrennend? alapján (értékelése: Gutachten des Päpstlichen Ra-
tes zur Förderung der Einheit der Christen zur Studie „Lehrverurteilungen – kirchentren-
nend?”  Studiendokument,  Roma  1992,  88),  in  WOLFHART PANNENBERG - THEODOR

SCHNEIDER (szerk.),  Lehrverurteilungen – kirchentrennend?  IV.  Antworten auf kirchliche
Stellungnahmen [a továbbiakban LV IV], Göttingen - Freiburg 1994, 88.

603 MC 31; vö. 27–29; LV 1, 158; Facing Unity 57; Lima, M8, 11, 13–14; NMC 88.
604 A LV kiértékelésében az Egység Tanács úgy látja, hogy a katolikus és lutheránus

álláspont között jelentős konvergenciája áll fenn. Ezért a Trentói Zsinat 1. kánonja



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 271

szenzus tárgya (különösen a katolikus-lutheránus párbeszédben), hogy
az ordinált  egyházi szolgálat az igehirdetésre és a szentségkiszolgálta-
tásra, valamint a közösség vezetésére irányul.605 Azonban egyes lutherá-
nus állásfoglalások megkérdőjelezik az ordinált lelkész kizárólagos jo-
gát  az  úrvacsorai  istentisztelet vezetésére,  tekintettel  arra,  hogy
Krisztusé a döntő cselekvő szerep. Ezért a lutheránus egyházak a lel-
kész szerepét elsődlegesen a  Krisztus-képviselettel vagy az  egyházban
megkívánt rend megőrzésével kapcsolják össze. A gyakorlat tehát a leg-
több protestáns egyházban az, hogy a lelkész vezeti az úrvacsora ün-
neplését, de elvben, amennyiben egy adott közösségben nem lenne or-
dinált lelkész, a közösség nem ordinált személyt is megbízhatna ezzel a
feladattal.606

Az ordináció szakramentalitása

Az ordináció karizmatikus, liturgikus és egyházi esemény.607 Az ordiná-
ció rítusa, a kézrátétel és imádság (epiklészisz),608 jelzi a felvételt a hiva-

(amely elítéli azt a felfogást, miszerint a papság nem más, mint az evangélium hirde-
tésének  szolgálata),  nagyobbrészt  nem  alkalmazható  a  lutheránus tanításra.  A
VELKD szerint  sem lehet  szembeállítani  egy tisztán prédikáló reformátori  hivatalt
egy szentségorientált katolikus papság fogalommal; W. PANNENBERG - T. SCHNEIDER, LV
IV, i. m., 89.

605 ApC 274, 255, 257, 274 (vö. Presbyterorum ordinis [PO] 4–5); From Conflict to Com-
munion 179–182; vö.  EM 37;  Towards a Common Understanding of the Church 132–135.
Az utóbbi szerint az egyházi szolgálat a református egyházak értelmezésében inkább
kérügmatikus, mint papi-szakramentális (142c). A legutóbbi katolikus-református do-
kumentum, The Church as Community of Common Witness viszont beszél ugyan egy sa-
játos ordinált egyházi szolgálatról az összes hívő tanúságtételén belül (174), de úgy
véli, hogy további tisztázásra szorul az a kérdés, hogy miként viszonyul az ordinált
egyházi szolgálat az igehirdetéshez és szentség-kiszolgáltatáshoz (193).

606 Észak-Elbai Evangélikus Lutheránus Egyház, in MAX THURIAN (szerk.), Churches
Respond to BEM, Official Responses to the „Baptism, Eucharist and Ministry” Text I (Faith
and Order Paper, No. 129), Geneva 1986, 46, 50; A.  BIRMELÉ,  Kirchengemeinschaft, 273,
57. lábj.

607 Facing Unity, 108−109.
608 Die Gegenwart Christi, 98; MC 32 (vö. Málta 59), Lima, M7; ApC 277; From Conflict

to Communion 183.



272 Zamfir Korinna

talviselők sorába, egyszersmind megígéri és közvetíti a Szentlélek aján-
dékait a szolgálat gyakorlásához.609 Az ordináció az  egyházat és a fel-
szentelt személyt is emlékezteti,  hogy az  egyházi szolgálat forrása és
ajándékozója Krisztus. Az epiklészisz könyörgés a Szentlélek kegyelmei-
ért, de hatékony jele is e kegyelemnek: az egyház azzal a hittel és biza-
lommal ordinál, hogy Isten ígéretéhez hűségesen szentségi módon be-
lép az esetleges történeti-emberi kapcsolatokba, és azokat szolgálatába
állítja.610 Az ordináció rítusa egyszersmind a közösség aktusa, amellyel
elismeri az ordinált személyt, és a kollegialitás gesztusa.611 A katolikus-
református  párbeszéd  „hatékony  jelről”  beszél  a  kézrátétel  kapcsán,
olyan  cselekményről,  amely  bevezeti  az  ordinálandót  a  hivatalba  és
megerősíti őt abban.612 

Az ordináció rítusát illetően konszenzus van katolikusok, evangéli-
kusok és reformátusok között. A jel hatása tekintetében a lutheránus ál-
láspont közelebb áll a katolikushoz: az epiklészisz és a kézrátétel nem-
csak emlékeztet a Szentlélek ajándékaira, hanem közvetíti is azokat. E
konszenzus odavezetett, hogy az evangélikus teológia már nem veti el
lényegileg az ordináció szakramentalitását.613 Noha a reformáció egyhá-
zai nem nevezik szentségnek az ordinációt, ennek lényeges alkotóele-
mei ezekben is megvannak: a Lélek hívása, a kézrátétel, amely által az
ordinált személy, küldetése teljesítése érdekében részesedik a Szentlélek
ajándékaiban.614 A  Lehrverurteilungen- kirchentrennend? (LV) jelzi,  hogy
az ökumenikus párbeszéd tisztázta, milyen értelemben beszél a katoli-
kus teológia az eucharisztia áldozati jellegéről, ezért az ordináció refor-
mátori kritikájának legjelentősebb pontja tárgytalanná vált. A felek arra
következtetnek, hogy a Trentói Zsinat elítélései a lutheránus hitvallási
iratokkal szemben szükségtelenné váltak, illetve megfontolandó, hogy a

609 MC 32 (vö. Málta 59), Lima, M7, 39, 41–43; a kézrátétel, a Szentlélek ajándékának
jele (M 39), szentségi jel („sacramental sign”, M41); vö. LV / Amt, 160−161; Facing Unity,
109.

610 Lima, M43. ApC 277; From Conflict to Communion 168 (az ordinációban Isten cse-
lekszik), 183. 

611 Lima, M44.
612 Die Gegenwart Christi, 98.
613 MC 33; LV / Amt, 161. 
614 MC 32; LV / Amt, 161; From Conflict to Communion, 169.



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 273

növekvő egyetértés az ordináció szakramentalitása és az apostoli szuk-
cesszió megőrzése tekintetében odavezethetne, hogy a katolikus egyház
elismerje az evangélikus ordináció szakramentalitását.615

Református szempontból még nyitott kérdés azonban, hogy a kézrá-
tétellel és epiklészisszel gyakorolt ordináció mennyire, illetve milyen ér-
telemben nevezhető szentségnek.616

Ami az ordináció kiszolgáltatóját illeti, a katolikus-evangélikus pár-
beszédben konszenzus tárgya, hogy elsősorban Krisztus az, aki ordinál,
a Szentlélek által. Az isteni kezdeményezés és az ekkleziológiai dimen-
zió kifejezésére az ordinációt ordinált hivatalviselők végzik.617 Az ordi-
nálandó meghívásában és megbízásában a közösségnek is szerepe van,
nem mintha e megbízásból le lehetne vezetni az egyházi szolgálatot, ha-
nem annak jeléül,  hogy a hivatal  az egyház szolgálatában áll.  (Ezzel
függött össze a pásztorok állítása szükséghelyzetben nem püspöki ordi-
nálás, vagy akár fel nem szentelt személyek által a reformáció idején.618

Ez azonban nem függeszti fel a szabályt, miszerint rendes körülmények
között ordinált egyházi vezető végzi a szentelést.)

A  LV recepciója  ambivalens  volt.  A  párbeszédben  megmutatkozó
konvergencia ellenére a német evangélikus egyház válaszaiból a szent-
ségfogalom és kegyelemközvetítés  körüli  bizonytalanság volt  látható,
másrészt az a tény, hogy az evangélikus egyház fórumai nem gondolták
újra, még az ökumenikus párbeszéd fényében sem, a reformátorok ira-
tainak szándékát és értelmezési lehetőségeit.619 

615 LV / Amt, 161. 
616 Die Gegenwart Christi 108. A további dokumentumok sem tisztázták ezt.
617 MC 34. A katolikus egyházban az egyházi rend rendes kiszolgáltatója a püspök.

A lutheránus egyházban is az ordinációt általában vezető pozíciót betöltő hivatalvise-
lő / püspök végzi; LV / Amt, 157.

618 MC 35; LV / Amt, 164, 167. 
619 Az Egység Tanács válasza pozitív volt; úgy értékelte, hogy a Trentói Zsinat 3.

kánonja nem vonatkozik a lutheránusokra, mivel hitvallási irataik vallják a krisztusi
alapítást,  illetve  nyitottak egy olyan szentség-fogalom irányába,  amelynek átadása
kézrátétellel történik, és amely az ige és a szentségek szolgálatában áll. A VELKD sze-
rint a reformáció egyházainak elfogulatlanul kellene megközelíteniük a mai katolikus
tanítást az ordó szakramentalitásáról. Azonban a teológiatörténeti kutatások ellenére
a VELKD és az Arnoldshaini Konferencia szerint  az  ordináció nem lehet szentség



274 Zamfir Korinna

Az egyházi szolgálat differenciálódása és a püspöki hivatal

Az ökumenikus dokumentumok az  episzkopé, a felügyelet funkciójából
indulnak ki, nem a püspöki hivatalból. Már a korai egyházban az episz-
kopé a hit tisztaságát, az apostoli hithez való hűséget és az egység meg-
őrzését szolgálta. E feladatkör gyakorlásának formái az első századok-
ban, egy adott földrajzi, társadalmi és kulturális kontextusban alakultak
ki. A helyi és regionális hivatalok differenciálódását az egység követel-
ménye alapozza meg.620 E szolgálatra ma is szükség van ahhoz, hogy
megvalósuljon a közösség egysége az ajándékok sokféleségében.621 

A katolikus-lutheránus dokumentumok, de az EÖT okmányai is szól-
nak arról, hogy noha az egyházi szolgálat tagozódása és a püspöki jog-
hatóság  kialakulása  egy  történeti  folyamat  eredménye,  nem  pusztán
emberi-szociológiai jelenség, hanem a Szentlélek irányítása alatt követ-
kezett be.622

Az episzkopé gyakorlása lehet személyes vagy közösségi, illetve kolle-
giális.623 A Limai dokumentum a hivatalok hármas tagozódását a mai egy-
házak számára mértékadónak tekinti (de nem kötelezőnek), és ajánlja e
hivatal bevezetésének megfontolását azon egyházakban is, ahol ez, tör-
ténelmi  okok folytán hiányzik.624 Azt  kéri,  hogy az  egyházak tegyék
megfontolás tárgyává a másik fél gyakorlatát. Akik megtartották a püs-
pöki szukcessziót, fontolják meg a többi egyház hitének megegyezését
az apostoli hittel és felszentelt szolgálatuk apostoli tartalmát. Azok az
egyházak, ahol a püspöki hivatal nem maradt fenn, figyelembe vehetik,
hogy a kézrátétellel továbbadott püspöki szentelés az apostoli folyto-
nosság jele, és hozzájárul annak megvalósításához. Az EÖT későbbi do-
kumentuma, The Nature and Mission of the Church már mellőzi a püspöki
hivatal bevezetésére vonatkozó javaslatot.  A felügyelet három módját

(AK), illetve nem üdvösségeszköz / kegyelemeszköz, és emiatt minőségileg különbö-
zik a szentségektől (VELKD); W. PANNENBERG - T. SCHNEIDER, LV IV, 90–92, 130.

620 ApC 279, From Conflict to Communion, 184
621 Lima, M21, 23; NMC 87, 89, 90−93.
622 MC 45; Lima, M22; LV / Amt, 163, NMC 87. 
623 NMC 90−98.
624 Lima, M 25, 38.



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 275

különbözteti meg: a közösségi (konciliáris, zsinati),625 személyes és kol-
legiális episzkopét, anélkül hogy valamelyiket kiemelné. A személyes
vezetés a püspöki hivatalban valósul meg.626 

A püspököt Isten hívja és erősíti meg. Szerepe az egyház egységének,
szentségének  és  apostoli  voltának  megőrzése,  miközben  tiszteletben
kell tartania a hívek sokféle szolgálatát és karizmáját.627 Feladata az ige-
hirdetés, a szentségek kiszolgáltatása és a felügyelet az egyház szentsé-
gi életére, az egyház vezetése és a fegyelem biztosítása, a pasztorális fe-
lelősség,  az  egyház  folyamatosságának és  egységének  biztosítása,  az
apostoli  tanítás  megőrzése,  a  missziós  tevékenység  előmozdítása,  az
egyház reprezentatív képviselete. Ugyancsak rá hárul az egyházi szol-
gálat továbbadása.628

A püspöki és presbiteri szolgálat közötti teológiai különbség miben-
léte vitatott. A történelmi fejlődés során a püspök a regionális egyház
vezetője lesz, és a presbiterek veszik át feladatkörét a helyi egyházban;
így a két hivatal szerepköre megfelel egymásnak. A presbiterek képvi-
selik közösségük előtt az egység gyújtópontját megtestesítő püspököt.629

A katolikus egyház a püspöki jogutódlást tekinti mérvadónak az apos-
toli szukcesszió szempontjából, a lutheránus egyházak szerint pedig a
szukcesszió egyaránt megvalósul a püspöki és presbiteri vonalon. Ezért
e tekintetben nincs teljes egyetértés, de a közeledés jelentős fokáról lehet
beszélni.630 E konvergencia nem tükröződik azonban a katolikus-refor-
mátus párbeszédben, amely éppen e témát a nyitott kérdésekhez sorol-
ja.631

625 NMC 98−100. Alapja a keresztség szentsége, valamint a sensus fidei.
626 Lima, M26; Facing Unity, 112−113.
627 NMC 95.
628 Lima, M29, NMC 95; vö. MC 41, 44.
629 W. PANNENBERG szerint annyiban lehet egyetérteni azzal, hogy a püspök az egy-

ház egységének gyújtópontja (Lima, megj. M 13), amennyiben tudatosul, hogy életé-
nek és egységének alapja Krisztus, míg a hivatal viselője ennek csak jele és képviselő-
je.  Ezért  félreérthetőnek  tartja  a  LG 23  kijelentését  arról,  hogy  a  püspök a  helyi
egyházban az egység elve és alapja (Systematische Theologie 3, 426–427).

630 ZE IV.3; MC 45−49.
631 Die Gegenwart Christi 108; The Church as Community of Common Witness, 223 sze-

rint nincs egyetértés a püspöki szukcesszió lényeges voltát tekintve.



276 Zamfir Korinna

Az apostoliság értelmezése

Az ökumenikus párbeszéd dokumentumai szerint az egyház apostolisá-
ga és a szukcesszió elsősorban  tartalmi jegy. Az egyház kontinuitását
jelzi az apostoli egyház tanításával és hitével, az apostolok által hirde-
tett  evangéliummal és az apostoli egyház liturgikus életével.  Magában
foglalja továbbá az egyházi szolgálat továbbadását és a tanítás korszerű
értelmezését, valamint a szeretetszolgálatban való közösséget.632 A kato-
likus-lutheránus párbeszédben konszenzus tárgya, hogy az apostoliság
tekintetében, a hagyomány, a folyamatosság és a kommúnió (traditio,
successio,  communio) összjátékában az apostoli evangéliumhoz való hű-
ség elsőbbséggel bír.633

Az evangéliumról szóló tanúságtétel összefügg az egyház tanúival. A
tanúságtétel elsődleges hordozója az egész egyház.634 Ezen belül a hiva-
tali, püspöki folyamatosság kiemelt szerepet kap.635 A katolikus-evangé-
likus párbeszédben az apostoli szukcesszió szükséges és konstitutív az
egyház struktúrája és küldetése számára.636 A lutheránus egyház ugyan-
akkor jelzi, hogy a történelmi szükséghelyzet miatt, a püspöki jogutód-
lás megszakadásával a hangsúly a tartalmi apostoliságra, az evangéli-
umhoz való hűségre tevődött, de a hivatali folyamatosság is megmaradt
a presbiterális szukcesszió formájában.637 A püspöki jogutódlás jelszerű-

632 Málta 57; MC 60, Die Gegenwart Christi in Kirche und Welt 100–101; vö. Towards a
Common Understanding of the Church 116; Lima, M34; NMC 68, 71–72; EM 29.

633 ApC 291–292, From Conflict to Communion, 185; EM 31. Az evangélikusok számá-
ra döntő a Szentíráshoz való hűség (norma normans), valamint az egyetemes és luthe-
ránus hitvallások (norma normata) tekintélye. 

634 Málta 48; MC 59-61; Lima, M35; NMC 12; EM 30, 35-36.
635 Lima, megjegyzés M34; vö. MC 61. 
636 MC 62−63.  Az  EKD  nyilatkozata,  a  Kirchengemeinschaft  nach  evangelischem

Verständnis (2001) elfogadhatatlannak tartja az apostoli szukcesszió katolikus értelme-
zését, de figyelembe kell venni, hogy a dokumentum közvetlenül a Dominus Iesus-ra
reagál,  amely  az  apostoli  szukcesszió  szűk értelmezése  révén kérdőjelezi  meg az
evangélikus egyházak egyház-voltát.

637 From Conflict to Communion, 170. A reformátorok szándéka az egyház megújítá-
sa volt, a folyamatosság az apostoli küldetéssel (EM 32, 33).



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 277

ségét az egész egyház hitbeli egységének összefüggésében értékeli,638 és
nem helyez ugyanolyan súlyt a püspöki hivatalra, mint a katolikus egy-
ház.639 A püspöki szolgálat az egység jele lehet, de nem jelenti az egység
sine qua non feltételét vagy  eo ipso biztosítékát.640 A Szentlélek sokféle
módon őrzi meg az egyház apostoliságát.641 Ez a felismerés lehetőséget
ad egymás apostolisága elismerésére.642

A református egyházak nem tekintik nélkülözhetetlennek a püspöki
hivatalt.643 Másrészt  a  Leuenbergi  Egyházak  Közössége  is  elismeri  a
pasztorális és a felügyelet funkciójával rendelkező, a regionális szinten
megvalósuló ordinált egyházi szolgálat jelentőségét.644 A hivatalos kato-
likus-református  párbeszéd  református  képviselői  szerint  egyetértés
van az  episzkopé  szükségességét illetően helyi, regionális és egyetemes
szinten, de nincs egyetértés arra nézve, hogy ki az episzkoposz  e három
szinten. A reformátusok a feladatkör kollegiális gyakorlását részesítik
előnyben minden esetben.645

638 MC 65.
639 MC 43, 66; Facing Unity, 97.
640 ZE IV.3. 
641 A hivatali utódlás mellett többféle kontinuitás van: Isten népe folyamatossága

az evangélium hitében, az egyházi szolgálat folyamatossága, ill. a helybéli kontinui-
tás. A lutheránusok megőrizték az egyházi szolgálat folyamatosságát; EM 31, 33.

642 EM 34;  vö.  ApC 291,  From Conflict  to  Communion 185,  194;  CENTRE D’ÉTUDES

OECUMENIQUES STRASBOURG,  INSTITUT FÜR ÖKUMENISCHE FORSCHUNG TÜBINGEN,
KONFESSIONSKUNDLICHES INSTITUT BENSHEIM,  Abendmahlsgemeinschaft ist möglich: Thesen
zur Eucharistischen Gastfreundschaft, Frankfurt 2003, 66. Ugyanakkor a katolikusok szá-
mára kérdés az, hogy miként őrizhető meg az egyház egysége válság idején a püspö-
ki hivatal nélkül; From Conflict to Communion, 175.

643 Toward Church Fellowship, 67.
644 Tampere-Thesen, 3,  Die Kirche Jesu Christi. Der reformatorische Beitrag zum ökume-

nischen Dialog über die kirchliche Einheit (szerk. W. HÜFFMEIER), Frankfurt 20013, 33; vö.
Abendmahlsgemeinschaft, 61.

645 Towards a Common Understanding of the Church, 142.



278 Zamfir Korinna

Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? Az elismerés lehetőségei

A presbiterális utódlás mint a protestáns (evangélikus) ordináció 
elismerésének lehetséges alapja

Az eddig tárgyaltak alapján látható, hogy a lutheri reformáció nem ve-
tette el eleve a püspöki ordinációt, de úgy értékelte, hogy a szükség-
helyzet  indokolta  a  püspöki  szentelést  nélkülöző  személyek  egyházi
szolgálatra való rendelését, mivel az egyház nem maradhatott igehirde-
tés és a szentségek nélkül.

A szükséghelyzet fogalma a középkori teológiában és gyakorlatban
is ismert volt, amint ezt a szükségkeresztség646 és a szükséggyónás647 le-
hetősége  mutatja. Mindkét  gyakorlat  arra  a  felismerésre  épült,  hogy
noha a szentségek kiszolgáltatása a felszentelt  pap hatásköréhez tarto-
zik, halálveszélyben vagy pap hiányában, az adott szentség életbevágó-
an fontos volta miatt e szerepet más is felvállalhatta, a lelki veszélyben
levő személy javára. A szükséggyónás tekintetében Aquinói szent Ta-
más azzal érvel, hogy Krisztus főpapként pótolja a papi feloldozás hiá-
nyát. Ez esetben nem lehet ugyan tökéletes szentségről beszélni, de az
aktus bizonyos szempontból szentséginek tekinthető.648 

Tamás a szükséghelyzet körülményét az egyházi rendre is kiterjeszti.
A Szentencia-kommentárban azt vizsgálja, mi történik, ha egy meg nem
keresztelt személyt szentelnek pappá. Mivel szentelése érvénytelen, az
általa kiszolgáltatott szentségek is érvénytelenek. Amennyiben püspök-
ké szentelnék, az általa végzett papszentelés is érvénytelen. Tamás úgy
értékeli, hogy ez esetben Krisztus, főpapi minőségében, Isten népe javá-

646 Firenze:  DH 1315;  Nuper ad nos (a keletiek számára előírt hitvallás, 1743),  DH
2536. A szükségkeresztségről halálveszély esetében már az Elvirai Zsinat szól  (DH
120); vö. THOMAE DE AQUINO, Sent., lib. 4 d. 17 q. 3 a. 3 qc. 2 co.

647 PS-AUG., De vera et falsa poenitentia X.25, PL 40, 1122; PETRUS LOMBARDUS, Sent. IV,
d. 17, PL 192, 883; THOMAE DE AQUINO Sent., lib. 4 d. 17 q. 3 a. 3 qc. 2 co.; F.-J. NOCKE, i.
m., 335.

648 Sent., lib. 4 d. 17 q. 3 a. 3 qc. 2 ad 1.



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 279

ra kegyelmével pótolja a hiányosságot a szentség végső hatása tekinte-
tében, és nem engedi, hogy az egyház veszélybe kerüljön.649

A szükséghelyzet locus-a a kortárs teológiai, illetve ökumenikus pár-
beszéd visszatérő motívuma. A reformáció korabeli szükség-ordináció-
kat nem az apostoli szukcesszió megszakításának szándéka, hanem az
Isten szavához való nagyobb hűség vágya motiválta. Ezekre az ordiná-
ciókra alkalmazni lehetne az elvet, hogy Isten, illetve főpapként Krisz-
tus  pótolja az ordináció hiányosságát, az egyház pedig helyrehozza a
szentelés  formai  hiányosságait.  Az  ekkleziológiai  alap a  presbiterális
utódlás.  Ez  annál  is  inkább  megfontolandó,  mivel  ezek  az  egyházak
megtartották a tanbeli,  szentségi és pasztorális folyamatosságot, ame-
lyet a presbiteri kézrátétel jelez, és amelyet a Lélek gyümölcsei igazol-
tak.650

A szükséghelyzet fennállása nem teszi automatikusan érvényessé és
szentséggé az ordinációt. Tamás a meg nem keresztelt személy aktusát
nem tekinti szentséginek, mégis úgy értékeli, hogy az általa kiszolgálta-
tott  szentségek kifejtik  hatásukat.  Fontos,  hogy a reformáció korában
megkeresztelt,  sőt  (a legtöbb esetben) pappá szentelt  személyek által
végzett  ordinációról  van szó,  az  egyházi  szolgálat eredendő egysége
alapján. Erre való tekintettel H. Fries és W. Kasper úgy értékeli, hogy a
presbiterális utódlás nem a püspöki szukcesszió helyettesítője vagy al-
ternatívája, hanem a püspöki jogutódlás egyik formája.651

649 „[…] pie credi potest quod quantum ad ultimos effectus sacramentorum summus sacer-
dos suppleret defectum, et quod non permitteret hoc ita latere quod periculum Ecclesiae immi-
nere posset.” (Sent., lib. 4 d. 24 q. 1 a. 2 qc. 3 ad 2). 

650 MAX THURIAN,  Aux sources de l’église.  Tradition et renouveau dans l’Esprit,  Taizé
1977, 118–119; 121–125. Thurian a Summára hivatkozik („Summus Sacerdos suppleret de-
fectum”, Suppl., q. 35, a. 3), valamint Jean Daillé Kálvin Katekizmusának 45. kérdéséhez
írt kommentárjára. Az első protestáns lelkészeket katolikus püspökök vagy papok
szentelték. A rendkívüli szolgálat értelmében Isten népe javára meghívhat egyes sze-
mélyeket, még akkor is, ha hiányzik szolgálatuk szentségi jellege. Azt is megfontolás
tárgyává teszi, hogy a mai protestáns egyházak nem felelősek egy 16. századbeli dön-
tésért, ezért Krisztus nem vonhatja meg kegyelmét ezen egyházak későbbi híveitől;
ld. még H. FRIES - K. RAHNER, Einigung, 110; W. KASPER, Die apostolische Sukzession, 340.
Az ökumenikus párbeszédben: LV / Amt, 164.

651 H. FRIES - K. RAHNER, Einigung, 117; KASPER, Die apostolische Sukzession, 339.



280 Zamfir Korinna

Az egyházi rend hiánya vagy hiányossága? A defectus ordinis kérdése

A II. Vatikáni Zsinat ökumenizmusról szóló határozata, az Unitatis red-
integratio a Nyugaton az Apostoli Szentszéktől különvált egyházak és
egyházi közösségek esetében  az  ordo szentségének  defectus-át állapítja
meg. Emiatt ezek az egyházak „úgy hisszük, nem őrizték meg sértetle-
nül […] az eucharisztikus misztérium eredeti és teljes lényegét”.652 A de-
fectus alapja a püspöki jogutódlás megszakadása. Az egyházi szolgálat-
ról szóló párbeszéd egyik jelentős kérdése a defectus ordinis értelmezése. 

Az UR 22 fordításai az egyházirend hiányáról beszélnek, tehát nem
létező vagy érvénytelen ordót  feltételeznek.  Katolikus szempontból a
lutheránus ordináció nélkülözi a szentségi jel teljességét, mivel a püspö-
ki szukcesszió és az egyházi szolgálat hármas tagozódása hozzátartozik
az egyházszervezet teljességéhez. Mivel azok akik ordinálnak, nincse-
nek teljes közösségben a püspöki kollégiummal, a zsinat a defectus sacra-
menti ordinis-ról beszél.653 Azonban az egyházi szolgálat eddig tárgyalt
értelmezése és gyakorlata, valamint a zsinat pozitív kijelentései a refor-
máció egyházaival kapcsolatban új értelmezési kontextust teremtenek.
A zsinat elismerően szól a nem katolikus egyházak és egyházi közössé-
gek hitéről és életéről:  ezek számos egyházalkotó elemmel rendelkez-
nek; a vallás szent cselekményei kétségtelenül meg tudják szülni a ke-
gyelmi  életet;  a  Szentlélek  nem  vonakodik  fölhasználni  őket  az
üdvösség eszközéül (UR 3); általuk a Szentlélek működik (UR 21). Az
UR 22 szerint az úrvacsora ünneplésében a memoria Krisztus halálának
és feltámadásának emlékezete,  amely  Krisztussal  való  közösséget  te-
remt.654 E hatások azonban az igét hirdető és a szentségeket kiszolgálta-

652 UR 22. Latinul: „credamus illas, praesertim  propter sacramenti Ordinis  defectum,
genuinam atque integram substantiam Mysterii eucharistici non servasse”.

653 ApC 283; From Conflict to Communion 191.
654 AUGUSTIN BEA, The Way to Unity after the Council. A Study of the Implications of the

Council for the Unity of Mankind, London 1967, 147−148; BÉKÉS GELLÉRT, A keresztények
egysége – utópia?, in Mérleg 1 (1993), 73−90 (83). Tény azonban az is, hogy az UR 22-t
röviddel a végső szavazás előtt, 1964 novemberében, az ominózus „fekete héten” mó-
dosítani kellett:  a „plenam realitatem Mysterii eucharistici” helyére a „genuinam atque integ-
ram substantiam Mysterii  eucharistici” került.  Yves  CONGAR,  Mon journal  du  Concil II
(szerk.  ÉRIC MAHIEU),  Paris  2002,  279–282;  BERND JOCHEN HILBERATH,  Theologischer



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 281

tó lelkész szolgálatához kapcsolódnak. Amennyiben tevékenysége köz-
vetíti a Krisztussal való találkozást és építi az egyházat, szolgálatát nem
lehet egyszerűen nem létezőnek nevezni.  A zsinati megnyilatkozások
bennfoglaltan, a hatások révén pozitívan értékelik a protestáns egyházi
szolgálatot. Így a zsinat a protestáns egyházi szolgálat hatékonyságával
számol ott is, ahol nincs meg a püspöki jogutódlás. Ezért több katolikus
teológus úgy értékeli, hogy az ökumenikus párbeszéd eredményei tük-
rében a defectus-t inkább hiányosságként kellene értelmezni.655 Hasonló
álláspontot képvisel az Egység Tanács: a hivatalátadás egyházjogilag bi-
zonyos szempontból hiányos, anélkül hogy a defectus-ból kötelező mó-
don az evangélikus ordináció érvénytelensége következne.656 

Kommentar  zum  Dekret  über  den  Ökumenismus.  Unitatis  redintegratio,  in  PETER

HÜNERMANN - BERND JOCHEN HILBERATH (szerk.), Herders Theologischer Kommentar zum
Zweiten  Vatikanischen  Konzil  3,  Freiburg  2005,  69–223  (102–103);  LUIS ANTONIO G.
TAGLE,  The “Black Week” of Vatican II (November 14–21 1964),  in  GIUSEPPE ALBERIGO -
JOSEPH A. KOMONCHAK (szerk.), History of Vatican II, IV., Church as Communion, Third
Period and Intersession, September 1964-September 1965, Maryknoll, NY - Leuven 2002,
387–492 (416).

655 H.  FRIES,  Die  katholische  Lehre  vom  kirchlichen  Amt,  in  K.  LEHMANN -  W.
PANNENBERG (szerk.), LV III,  i. m., 187–215 (207–208); H.  FRIES - K. RAHNER,  Einigung,
117; W. KASPER, Die apostolische Sukzession, 345-346; EDWARD SCHILLEBEECKX, Zur Theo-
logie des Amtes, in  UŐ,  Sacramentum salutis, Leipzig 1973, 392–395; M.  KEHL,  Die eine
Kirche, 14–15; OTTO HERMANN PESCH, Wer sagt, das Ökumenische gemeinsame Abendmahl
„sei aus streng theologischen Gründen nicht möglich... betreibt Denkverweigerung”  Geme-
inschaft beim Herrenmahl, in  Imprimatur,  5-6 (2001) http://saardok.sulb.uni-saar-
land.de/jspview/archive/frei/475b8cff-af4a-4a5c-93a5-ef37f9706026/0/www.phil.
uni-sb.de/projekte/imprimatur/2001/imp010502.html  (letöltve  12.  05.  2017);  PETER

WALTER, „Sacramenti Ordinis defectus“ (UR 22,3). Die Aussage des II. Vaticanums im Licht
des ökumenischen Dialogs. Zum Ergebnis der Studie von Pierluigi Cipriani , in  DOROTHEA

SATTLER,  GUNTHER WENZ (szerk.),  Das  kirchliche  Amt  in  apostolischer  Nachfolge III.
Verständigungen und Differenzen (Dialog der Kirchen 14), Freiburg - Göttingen 2008,
86-101. reprint in PETER WALTER, Syngrammata. Gesammelte Schriften zur Systematischen
Theologie  (szerk. THOMAS DIETRICH, MICHAEL QUISINSKY), Freiburg 2015, 387–400 (390–
391). Nem fértem hozzá PIERLUIGI CIPRIANI disszertációjához: Defectus ordinis: la sacra-
mentalità dell’ordine nelle chiese della Riforma, Facoltà Teologica dell’Italia Meridionale,
Napoli 2001; lásd még WOLFHART PANNENBERG,  Defectus ordinis?: Zum Verhältnis von
Bischofsamt und Pfarramt aus lutherischer Sicht, in KuD 55. 4 (2009), 342–346.

656 Az Egység Tanács álláspontját közli: W. PANNENBERG - T. SCHNEIDER, LV IV, 95–
97, 130–131.  Eszerint a Trentói Zsinat 7. kánonja nem vonatkozik a lutheránus egy-



282 Zamfir Korinna

E felismerés nagyobb összefüggése az a tény,  hogy az apostoliság
Krisztus egyháza egészének jellemzője, és nem szűkíthető csupán a hi-
vatali utódlásra. Ezért helyesebb, ha nem arról beszélünk, hogy az apos-
toli szukcesszió a püspökök egymást követő sorában megszakadt, ha-
nem  arról,  hogy  a  reformáció  egyházaiban  az  apostoli  jogutódlás  a
presbiterális utódlás formájában maradt fenn.657

E javaslat protestáns recepciója ambivalens. Az Arnoldshaini Konfe-
rencia  azt  képviselte,  hogy  a  reformáció-korabeli  ordináció  nemcsak
szükség-, hanem (meg)újító ordináció is.658 Református álláspont szerint
a 16. században új egyházrend alakult ki a Szentírás és a korai egyház
gyakorlata alapján, amelyet a református egyházak ma is legitimnek és
hasznosnak tekintenek.659

Következtetések

A biblikus és teológiatörténeti kutatás az egyházi szolgálat eredetéről és
differenciálódásáról, illetve értelmezésének változásairól, továbbá a re-
formátorok iratainak kontextuális elemzése új fényt vethet a protestáns
egyházi szolgálat érvényességének kérdésére. A kutatás néhány lénye-
ges felismerést tett lehetővé. Ilyen az egyházi szolgálat eredendő egysé-
ge, a szükséghelyzet fogalmának teológiai jelentősége, a püspöki hivatal
középkori értelmezése, a nem-püspöki ordinációk ténye. Ezek alapján

házra, csak abban az esetben, ha a rite vocatus-t a nép általi delegálásként értelmezné.
Nem említi a presbiterális szukcesszió lehetőségét, de érinti a szükséghelyzet kérdé-
sét.

657 BÉKÉS GELLÉRT, Egyházi egység és  apostoli  hagyomány a Limai Dokumentumban, in
UŐ, Krisztusban mindnyájan egy, i. m., 185–194 (193): „ha tragikus történeti események,
például egyházszakadás miatt valamely egyházban megszakad az apostoli utódlás,
az isteni gondviselés lényeges elemeiben akkor is fenntartja az apostoli hagyományt.
Ez azonban kivételes  helyzet,  s  az  ökumenikus  dialógus  egyik  célja  pontosan az,
hogy az intézményes krisztusi rend, az una sancta catholica apostolica krisztusi rendjé-
nek helyreállítására segítsen.” UŐ, La successione nella tradizione apostolica. Il ministero
ordinato nel dialogo ecumenico (Studia Anselmiana, 92), Roma 1985, 143–164.

658 W. PANNENBERG - T. SCHNEIDER, LV IV, 97, 130.
659 Towards a Common Understanding of the Church, 142e.



Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? 283

azt lehet mondani, hogy noha a püspöki utódlás (többnyire) megsza-
kadt a reformáció egyházaiban, az apostoli folyamatosság lényegében
fennmaradt a tanbeli  apostoliság660 és a presbiterális utódlás formájá-
ban. Így katolikus szempontból pontosabb és méltányosabb lenne azt
képviselni, hogy a reformáció egyházaiban az egyházi szolgálat formai-
lag hiányos, de semmiképpen nem érvénytelen.  

Az ökumenikus párbeszéd hozzájárult számos vitás kérdés tisztázás-
hoz és az álláspontok konvergenciájához különösen a katolikus-evangé-
likus dialógus esetén, a szolgálat jelentősége és funkciója, az ordináció,
a szolgálatok differenciálódása tekintetében, sőt bizonyos szempontból
a szakramentalitás és a püspöki hivatal megértésében is.

A  kérdés  persze  az,  hogy  az  egyházak  mennyire  ismerik,  illetve
mennyire hajlandók befogadni a párbeszéd eredményeit. Az ökumeni-
kus dialógus kudarca éppen a recepció hiányával függ össze.

A protestáns (evangélikus) egyházak megfontolhatnák Pannenberg
felvetéseit. Amennyiben a lutheránus teológia elismeri  a  presbiterális
utódlás szükségmegoldás jellegét és a püspöki ordináció jelentőségét,
igényt tarthat arra, hogy a katolikus egyház elismerje az ordináció érvé-
nyességét, hacsak nem dolgoz ki egy új szolgálat-teológiát, amely lénye-
gesen eltér a közös hagyománytól.  A presbiterális ordináció szükség-
megoldás  jellege  miatt  újból  normává  lehetne  tenni  a  püspök  általi
ordinációt.661 

Katolikus részről vigyázni kellene arra, hogy ne a későbbi teológiai
nézetek, később kikristályosodó megközelítések alapján ítéljünk az egy-
házi  szolgálat  érvényességéről,  eltekintve  a  középkori  teológia  állás-
pontjától.  Ilyen  kérdés  a  püspöki  hivatal  szakramentális  értelmezése
vagy az ordináció érvényessége kizárólag püspöki ordináció esetében.

660 Erről  tanúskodik a protestáns egyházak hűsége a Szentíráshoz,  az istentani-
szentháromságtani, krisztológiai, szótériológiai, kegyelemtani igazságokhoz, ill. a ke-
resztény élet és tanúságtétel értéke.

661 W. PANNENBERG, Systematische Theologie 3, 440.



GAÁL SÁNDOR

Az egyházi hivatal értelmezése
a reformátoroknál és az ökumenikus 
párbeszédben

Református reflexió Zamfir Korinna: Érvénytelen 
protestáns egyházi szolgálat? c. előadására

Az ószövetségi választott nép szolgálat-rendjéhez és az ehhez tartozó
hivatalok megnevezéséhez képest, amelyet maga a népet elhívó Úr je-
lölt meg, az újszövetségi egyházi rend meghagyása összehasonlíthatat-
lanul más. Nem azt állítjuk egyszerűen, hogy kevés, hanem más. Hiszen
Isten új szövetséges népe nem elhívás nélküli, de sokkal inkább küldeté-
ses nép. Ennek pedig az a magyarázata, hogy a Krisztus esemény való-
ságos bekövetkeztével  kell  számolni.  Amíg ez a korábbi választottak
életére  nézve  az  ígéretek  alapján  összefogó,  motiváló  célesemény,  a
Messiás  eljövetele,  addig  az  egyház  léte  értelmezése  sokkal  inkább
ugyanennek a Krisztus eseménynek kiküldő,  népeket magába foglaló
eseményévé válik.

Az új népnek, az egyház életműködésének alapja az Evangélium ese-
ménye, a Krisztus-esemény. Dokumentuma pedig minden Jézus kinyi-
latkoztatás és Jézus esemény, amelynek kristályosodási pontja az evan-
gélium  hirdetésének  lehetősége  és  kötelezettsége.  Ez  legélesebben  a
missziói parancsban kerül meghagyásra.

Gyakorlatilag tehát egyházszervezeti, mai értelemben vett hivatalér-
telmezési szempontból nincsenek meghatározott kategóriák és keretek.



Az egyházi hivatal értelmezése a reformátoroknál 285

Egy  ezeknél  nem  kevésbé  jelentős  dolog  van,  ami  meghatározó:  az
irányzék, amely Isten Országa jelenvalóságának elismeréséből indul ki
és  Isten  Országa  proklamálásában  realizálódik.  Ami  tartalmilag  az
evangéliumot  jelenti.  Azt,  hogy Isten  megváltási  ígérete  Krisztusban
megvalósult.  A  szabadítás  Isten  részéről  bekövetkezett.  A  feladat,
amely az egyház-lét elindítója és megadója az Isten királyi uralmának
kiterjesztése hirdetés útján, de az előzőleg kiválasztott szövetséges nép
élete, működési rendjéhez képest meghatározatlan formák által. 

Ami az ökumenikus folyamatokban vitán felül álló minden résztve-
vő részéről, az az apostoli tanítás és szolgálat. Ennek teljesülését a refor-
mátori, a református teológia valóban az igehirdetésben látja biztosított-
nak,  amely  az  írott  kijelentést,  a  hirdetett/prédikált  közzétételt  és  a
sákramentumokban való megjelenítését tartalmazza.

Így az egyházi hivatal-értelmezésünk ennek az alárendeltje. Annyi-
ban van értelme egyházi hivatalról beszélni, amennyiben és amennyire
a felállított hivatal az evangélium terjedését szolgálja. A hivatal kialaku-
lásának létértelme tehát az evangélium terjesztés útján való teljesülésé-
hez kötött. Ezért a hivatali jogfolytonosság az evangélium terjedésének
minőségi  függvénye.  A  hivatal  tartalmát  az  evangélium adja,  szabja
meg és nem fordítva. Az evangélium folyamatossága töretlen és ez a hi-
vatal-értelmezés fölött áll.

Mindemellett kétségtelen az, hogy az egyház úgy alakul, és marad
fenn Isten ígérete szerint a világ végezetéig,662 hogy küldetése teljesítésé-
hez hivatali formákat kell kijelölnie, megneveznie és ápolnia. Az újszö-
vetségi írásokban ez nem kerül a mai vagy korábbi egyházi gyakorla-
tunknak megfelelően pontosan rögzítésre.  Megnevezések szerepelnek:
püspök, diakónus, presbiter. Meghatározó és elmaradhatatlan aktusok
jelen vannak: kommúnió, kézrátétel, exkommunikáció. De nem a későb-
bi gyakorlatainknak megfelelő rendben, rendszerben.

Ebből fakadóan a hivatal-értelmezésben a református álláspont sze-
rint a tartalmi kritérium a döntő: az, hogy mennyire áll az adott hivatal
az evangélium hirdetés szolgálatában. 

662 A Heidelbergi Káté, szerk. a Magyar Református Egyház Generális Konventjének
kátészerkesztő bizottsága, Budapest 2013, 54. felelet, 30.



286 Gaál Sándor

Ha időbeli és jogfolytonossága igazolható is, a kérdés az, hogy lényegi
teljesülés történik-e? Ebből vezetjük le azt, hogy a püspöki és papi szolgá-
latok között jogi, irányításra való felhatalmazási különbség van és nem
szentségi. Így az előadásban elhangzottak szerint a Tridenti Zsinat állás-
foglalásához vagyunk közelebb, amely például a püspökséget nem a sak-
ramentális szempontból köti az ordóhoz, hanem a nagyobb joghatóság
miatt. Míg a II. Vatikáni Zsinat – az előadásban elhangzottak szerint – bi-
zonyos mértékig módosítja a püspöki hivatal értelmezését, amikor azt ta-
nítja, hogy a püspök kapja meg a papság teljességét. Ezzel gyakorlatilag a
Zsinat a püspöki fokozat sakramentális értelmezését képviseli.

Amennyiben az evangélium hirdetése és térnyerése a keresztyén egy-
ház küldetése, úgy a missziói parancs tartalma szerint a tanítvánnyá té-
telt, tanítvánnyá válást és az ehhez társított keresztség sákramentumot
jelentőségében nem írja felül semmi. Ennek teljesüléséhez pedig nem a
hivatalviselés a garancia, hanem az evangéliumhirdetés valódisága. 

Az apostoli jelleg az egyházban ennek következtében nem hivatalvi-
seléshez, annak folyamatosságához kötött, hanem Jézus parancsa telje-
sítéséhez és teljesüléséhez. Így az idézett Dominus Iesus nyilatkozat egy-
ház definíciója a keresztyén közösségek némelyikére felállíthatja a nem
egyház kategóriát és áthidaló próbálkozással mentheti az e közösségek-
ben megkeresztelteket a Krisztusba való mégis „betestesüléssel”, de re-
formátus önértelmezésünk szerint közöttünk és általunk töretlenül telje-
sül az egyházlét valósága.

A  katolikus-református  párbeszéd,  a  katolikus-evangélikus  párbe-
szédhez képest emiatt marad el az előadásban feltártak szerint, mert az
egyház, igaz egyház ismertető jegyeit Kálvin szerint nem a püspöki tiszt
ordinációjának folyamatosságában állapítja  meg, még úgy sem törek-
szik erre, ahogyan azt a konszenzust segítő megállapítás szerint a pres-
biteriális ordinációjával értelmezhetővé és elfogadhatóvá teszi. 

Előrevivő azonban az az értelmezés, amit az apostoli szukcesszióról
hallottunk például azzal, hogy: „Az apostoli szukcesszió többet jelent,
mint a püspökök megszakíthatatlan utódlását. Az apostoliság elsősor-
ban egy tartalmi jegy: az egyetemes egyház kontinuitása az apostoli hit-
ben” És bátran bontja a lényegre törő megállapítását azzal – a forrásokat
idézve, hogy a tartalmi és a hivatali apostolság kölcsönös, de ez egy-



Az egyházi hivatal értelmezése a reformátoroknál 287

másrautaltságot jelent. És eszményinek mondja azt, ha az apostoli ha-
gyomány és az azt hordozó hivatal egybeesik. De nem tagadja, hogy el-
térések mindkét irányban lehetségesek. És lehetségesek! Mert az egyház
eddigi története igazolja, hogy a tanítás megmaradhat akkor is, ha a tör-
téneti szukcesszió vagy az egyházi közösség megszakad, mert Isten a
szentségeken kívül is cselekedhet, illetve megtörténhet, hogy a hivatal
hordozója nem őrzi meg az apostoli tanítást. Ez utóbbi jelentős szerepet
játszott a reformáció történelmi eseményének előhívásában.

Kálvin nyomán a református teológia az ige szolgálatára elhívottakra
nézve kiemelten fontosnak tarja a vocatio interna – a belső, de felülről a
Szentlélek munkája által elvégzett elhívást, és mellette hangsúlyozza a
vocatio externa-t,  amely az egyház elismerésén alapuló elhívást jelenti,
ebben látja az egyház folytonosságát adó igehirdetés biztosítását. 

Kálvin vallja  a hívők általános/egyetemes  papságának fontosságát,
amely a tanúságtétel folyamatába kapcsolja be az egyház elhívott tagja-
it, s általuk lesz valósággá az egyház küldetésének folyamatossága.

Az egyházi szolgálatra négy tisztséget nevez meg: pásztor, doktor/ta-
nító,  presbiter  és  diakónus.663 Ezek a tisztségek fedik le  a keresztyén
gyülekezetben folyó szolgálatok végzését, illetve a gyülekezet életének
felügyeletét.

Az egyház szolgáiról, azok intézményéről és kötelességeiről a II. Hel-
vét Hitvallás ezt írja:

„Isten az Ő egyházának egybegyűjtése, alapítása, kormányzása és
fenntartása végett mindenkor alkalmazott szolgákat, most is alkal-
maz és alkalmazni fog ezután is mindaddig, míg az egyház a föl-
dön meglesz. Az egyházi szolgák eredete, intézménye és működése
tehát igen régi és Istentől van, nem pedig valami új, vagy emberek-
től való rendelkezés. Isten ugyan az Ő hatalmánál fogva közvetle-
nül is egybegyűjthetné az emberek közül az egyházat,  de inkább
akart emberekkel és emberek szolgálata által cselekedni. Követke-
zésképpen az egyházi szolgák nem csupán szolgák gyanánt tekin-
tendők, hanem úgy, mint Isten szolgái, akik által Isten az emberek
idvességét munkálja.”664

663 WILLEM VAN’T SPIJKER, Kálvin élete és teológiája, Budapest 2003, 66.



288 Gaál Sándor

Ennek a szolgálatnak a végzésével valósul meg a kulcsok hatalmával
való élés, amely a Heidelbergi Káté665 szerint az evangélium hirdetése és a
keresztyén  egyházi  fegyelem.  Ezek  megvalósulása  pedig  az  egyházi
szolgák által megy végbe.

Az ordináció szentségi jellegének elutasítása Kálvinnál azonban nem
jelenti azt, hogy a papi szolgálatra való felszentelést utasította volna el,
igaz, hogy annak sakramentális voltát később sem fogadta el. 

Így a református gyakorlatban ma sem jelenik meg sakramentális jel-
leggel, ami a felszentelés során nem jelenti a szolgálat szent, Istennek el-
különített  voltának  tagadását,  vagy  az  ehhez  kapcsolódó  epiklézist,
amely a szó szoros értelmében a felszentelendő szolga küldetéséhez va-
ló Szentlélekért való könyörgés, nem Szentlélek-közvetítés, hanem a fel-
szentelés az adott szolgálatra való elhívás/ felajánlkozás mellett az egy-
ház külső elhívásának jele. 

Így számunkra Kálvin értelmezése még mindig nem polemikus kije-
lentéseinek abszolutizálása. A püspöki tiszt kapcsán a református gya-
korlat ma is a funkcionalitást, szolgálatot és a kollegialitást hangsúlyoz-
za. A jelölt megválasztásában ezért a mindent eldöntő szerep nem is a
pásztorokra, hanem magára az egyházra hárul. 

Az egyházra, amelyet Isten kijelentése hívott létre, s ugyanakkor az
egyház az a közösség, amely a kijelentés hordozásával bízatott meg. Így
léte kockáztatása nélkül nem engedheti el az igehirdetését, sőt hivatali
rendjét is ennek a szolgálatába kell állítania. Érdekes megfigyelnünk,
hogy az újabb kori és igazán a közeledést elősegítő ökumenikus doku-
mentumok az egyház missziója kérdéskörében születnek meg.

A református tisztségértelmezés alapja a Krisztus hármas tisztében
(munus triplex) való részesedés. Hitvallásunk karakteresen fogalmazza
meg, hogy minden Krisztus-hívő részesül a papi, a prófétai és a királyi
tisztségben.666 Ebből következik az egyetemes papság elve. 

A  református  felfogás  ugyanakkor  megkülönbözteti  az  egyetemes
papság elvét az egyházi szolgálattól. 

664 II.  Helvét  Hitvallás  XVIII.  1;  www.reformatus.hu/egyhazunk/mutat/6218/2017.
06. 17.

665 Heidelbergi Káté 83. felelet, 44.
666 Heidelbergi Káté 32. felelet, 23.



Az egyházi hivatal értelmezése a reformátoroknál 289

A  II.  Helvét Hitvallás szerint: „Az apostolok ugyan mindazokat pa-
poknak nevezik, akik Krisztusban hisznek, de nem a szolgálatra való te-
kintetből, hanem azért, mert Krisztus által minden hívő királlyá és pap-
pá lett és mindnyájan vihetünk Istennek lelki áldozatokat.” 

Az egyházi szolgálatba állítás fentebb említett kettős feltétele a belső
elhívás: vocatio interna, és a külső elhívás az egyházi közösség által, vo-
catio externa. Tehát az egyetemes papság elve nem von magával rende-
zetlenséget  és  spontaneitást:  az  egyházi  szolgálatra  csak  az  egyház
rendje szerint hivatalba állítottak kapnak felhatalmazást. 

A  református  egyházi  tisztségértelmezésben  hagyományos  három
tisztség jelenik meg: a lelkipásztor, a presbiter és a diakónus. Emellett
megjelenik a tanítás szolgálata is, mint külön funkció, de ez általában
összekapcsolódik a lelkipásztoréval.

A tisztségek értelmezésében dominánsan a gyülekezeti elv érvénye-
sül: a helyi gyülekezetben megvan az egyház teljessége, de egy adott
gyülekezet  nem a  teljes  egyház,  –  a  közösséget  presbitérium kormá-
nyozza  (kybernesis).  A pásztori  szolgálatban a  lelkipásztor  osztozik a
presbitériummal. A presbitérium tehát nem a gyülekezet „képviselőtes-
tülete”, hanem a pásztori szolgálat közösségi gyakorlására elhívott tes-
tület.

Az egyház kormányzásában pedig a zsinat-presbiteri elv érvényesül.
A lelkészszentelést is testület: a magyar gyakorlatban az egyházkerületi
közgyűlés (mint regionális zsinat) végzi, ezzel tulajdonképpen a hagyo-
mányosan a püspöki tisztséghez kötött felhatalmazást az ordinációra is
közösségileg gyakorolja. 

A zsinat-presbiteri elv és az ebből fakadó testületi kormányzás alap-
ját tehát az képezi, hogy a presbiteri szolgálatot, mint egyházi tisztséget
értelmezi. A presbiterek olyan, a Krisztus hármas tisztében részesülő,
tehát az egyetemes papsághoz tartozó egyháztagok, akiket Isten elhív
(vocatio interna) az egyház pásztori szolgálatában való részvételre, s ezt
az elhívást az egyház közössége felismeri és megerősíti (vocatio externa)
– praktikusan a presbiterválasztás útján. Ezért a presbiterek és a lelki-
pásztorok közösen alkotnak minden fokozatos egyházi testületet. A Ma-
gyarországi Református Egyházban a püspököt, az esperest és a zsinat
tagjait is a helyi gyülekezetek presbitériumai választják. 



290 Gaál Sándor

A lelkipásztori tisztség esetében hasonló a logika, mint a presbiterek
esetében. A lelkipásztor az egyház olyan tagja, aki belső elhívást kap Is-
tentől Isten Igéje szolgálatára (vocatio interna), mely elhívást az egyház
közössége  megvizsgálja,  felismeri  és  a  lelkésszé  szentelés  (ordináció)
aktusában egyrészt az elhívásában megerősíti, másrészt pedig az egy-
ház rendje szerint felhatalmazza az igehirdetésre, valamint a sákramen-
tumok kiszolgáltatására (vocatio externa). A lelkipásztor tehát Isten Igéje
szolgája (verbi divini minister). 

A református tisztségértelmezés szerint tehát a lelkipásztor nem egy
önálló egyházi rend tagja, s ezért nincs is szentségi jellege, hanem egy
olyan egyháztag, aki lelki ajándékot, karizmát kapott Istentől az Ige hir-
detésére, ezt az egyház közössége felismerte és az igehirdetés szolgála-
tára őt felhatalmazta. A lelkipásztor pásztori-kormányzói szolgálatát vi-
szont a presbitériummal együtt végzi. 

A reformátori alapelvek szerint a lelkipásztor és a presbiterek tehát
elsősorban az egyház lelki életének pásztori vezetését végzik. Az egy-
ház anyagi életének irányítása kiegészül a diakónusi tisztség viselőivel,
akik szintén tagjai a helyi presbitériumnak, bár bizonyos, lelki, fegyel-
mezési kérdésekben a presbitérium szűkebb körben is ülésezik, csak a
presbiterek és a lelkipásztorok részvételével, diakónusok nélkül. Meg-
jegyzendő, hogy az ilyen értelemben vett diakónusi tisztség a magyar
református egyházakban nem terjedt el, nálunk az egyház anyagi életé-
nek kormányzása is a presbiterekre hárul. 

E felfogás szerint a lelkipásztor mellett a presbiterek is részt vesznek
az egyháztagok látogatásában és az egyháztagok hitéletének pásztori
támogatásában.

A mai magyar református gyakorlatban ugyanakkor ennek ellenére
veszélyt jelent  a lelkész centrikusság eluralkodása,  a  zsinat-presbiteri
elv üres formalitássá válása és az, hogy a presbiteri tiszt csak tiszteletbe-
li poszttá válik és elhalványul a pásztori-spirituális jellege. 

Feladat,  hogy az  egyetemes papság elvéből  fakadó gyakorlatot  az
egyháztagok körében megvalósítsuk: „a lelkipásztornak központi szere-



Az egyházi hivatal értelmezése a reformátoroknál 291

pet kell játszania abban a folyamatban, amelyben megszűnik központi
szerepe”.667 Anélkül, hogy jelentőségét veszítené.

Az előadásban megfogalmazott következtetések közül egyet emelek
ki, amely kérdés formájában fogalmazódott meg az ökumenikus párbe-
szédek eredményével kapcsolatosan. Látásom szerint nem is a recepció,
az elfogadás az elsődleges kérdés, hanem az, hogy a párbeszéd eredmé-
nyei mennyire jutnak el az egyház valóságához, a valóságos egyházhoz,
az egyházat alkotó gyülekezetekhez. Mert arról nem szabad megfeled-
keznünk, hogy a hívek e nélkül is gyakorolják a közeledést teológiai
megfontolás és megokolás nélkül is. Szabadabban, mint mi azt e helyről
gondolnánk.

667 MICHAEL HERBST, Missionarischer Gemeindeaufbau in der Volkskirche, Calver, Stutt-
gart 1997, 312.



BÉRES TAMÁS

Az egyházi hivatal értelmezése evangélikus 
szempontból

A katolikus-evangélikus ökumenikus közeledés egyháztanra vonatkozó
lépései az utóbbi években felgyorsulni látszanak. Az Evangélikus-Ró-
mai Katolikus Egység Bizottsága, közös nyilatkozatban 1967 és 2013 kö-
zött  négy  szakaszban  tizenegy  jelentős  dokumentumban  fogalmazta
meg az erre vonatkozó eredményeit. Ezek között az egyház értelmezé-
sével  kapcsolatos  egyeztetések  túlsúlyban  vannak.  Figyelemre  méltó
hangsúly ez, ha figyelembe vesszük, hogy az egyházra vonatkozó meg-
állapítások nem érintik közelről a középkori skolasztikus teológia legje-
lentősebb tématerületeit, hanem a Wycliffe-fel és nem sokkal később a
reformáció korával kezdődő értelmezések váltják ki a rájuk vonatkozó
viták  döntő részét.  Másrészt  alátámasztja  azt  az  előzetes  várakozást,
hogy az egyház szétszakított voltában minden teológiai kérdés egyben
az egyház lényegét, egységét érintő kérdés is. 

Bár a közös teológiai bizottságokban folyó munkát elvileg nem szük-
ségszerűen befolyásolják aktuális események, az egység iránti elkötele-
ződés  ebben  is  sokat  merít  a  mindenkori  jelenben  megfogalmazódó
szándékokból és az általuk létrehozott történelmi eseményekből. Külö-
nösen igaz ez a jelentős évfordulókon.  A szembenállástól a közösségig c.
dokumentum668 négy, tartalmilag tematikusan kidolgozott fejezetét két
rövidebb fejezet követi, amely az egyháztagok közös víziójának is he-
lyet ad. A dokumentumot záró Öt ökumenikus felszólítás mindegyikében

668 A szembenállástól a közösségig. Evangélikus-római katolikus közös megemlékezés a re-
formációról 2017-ben, PAP KINGA MARJATTA (ford.), Budapest 2016.



Az egyházi hivatal értelmezése evangélikus szempontból 293

megfogalmazódó szándék egyszerűsége ellenére is kifejezi azt a szemlé-
letbeli alapot, amelyre az egyeztetések részletei épülnek. Mindig az egy-
ség, nem pedig a megosztás szempontjából kiindulni; engedni a folya-
matos transzformáció erejének a találkozásokban; újra elköteleződni a
látható egység keresése mellett; közösen keresni az evangélium erejét;
közösen tanúsítani Isten kegyelmét az igehirdetés és tettek által – ezek
olyan törekvések, amelyek lényegileg befolyásolhatják az ökumenikus
teológiai párbeszéd tartalmi kimenetelét.669

A reformáció kezdetének 500. évfordulójához kapcsolódik Az emléke-
zet gyógyítása – Jézus Krisztus megvallása program Németország katolikus
és protestáns vezető püspökének részéről,670 amely elméletet és gyakor-
latot egyesítve világossá teszi az ökumenikus párbeszéd két, még meg-
beszélésre váró elemének: az eucharisztikus közösség és az egyház- és
egyházi hivatal kérdésének jelentőségét. A program reális és önkritikus
módon olyan példákkal kezdődik, amelyek a két fél részéről a közel-
múltban nehezítették meg a másikkal való együtt gondolkodás lehető-
ségét: a Hittani Kongregáció 2000-ben publikált Dominus Iesus iratát, és
az evangélikusok 2006-os megnyilatkozását – a reformációs jubileum
dekádjának előestéjén – a „szabad” egyházban való létről, amely magá-
ban hordozta a katolikus egyház szabadságának hiányára való utalást.
E két példa is igazolja, hogy az ökumenikus egyeztetések „sorsa” nagy-
mértékben függ olyan külső elemektől, amelyek az ökumenikus párbe-
szédet egyrészt előre nem tervezhető feladatok elé állítja, másrészt hatá-
suk sokszor nem érvényesíthető a szigorú teológiai terminológia keretei
közt. Ezért nem túlzás az az állítás, hogy a párbeszéd látható eredmé-
nyei nem minden esetben lineárisan épülnek az elméleti eredményekre.
Ugyanakkor  ilyen  eredmények  híján  a  legjobb  szándék  sem  érhetne
célt.

A  dokumentum  2016  szeptemberében  fontosnak  tartja  kiemelni,
hogy a II. Vatikáni Zsinat szerint intézményesen a római katolikus Egy-
ház egyedüliként őrizte meg az Egyház minden bibliailag megalapozott

669 I. m. 89–91.
670 Erinnerung heilen – Jesus Christus bezeugen. Ein gemeinsames Wort zum Jahr 2017,

Gemeinsame Texte Nr. 24,  EVANGELISCHE KIRCHE IN DEUTSCHLAND - SEKRETARIAT DER

DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (kiad.), Hannover 2016.



294 Béres Tamás

szervezeti elemét, és idetartozik a püspöki szolgálat és Róma püspöké-
nek egyházi hivatala is. Ezzel együtt a zsinat különbséget tett az egyház
külső és belső, lelki élete között, és kijelentette, hogy nem egyedül a ka-
tolikus egyház képes kifejezni az egyetemlegesség teljességét.671 A nem-
katolikus egyházak és közösségek körében is meglehetnek az egyház lé-
nyeges vonásai, azokat is felhasználhatja Isten az üdvösség közvetítésé-
re. Ezt a  Dominus Iesus sem vonja kétségbe. Az evangélikus egyház a
másik oldalon úgy tekint önmagára, mint a reformáción átment katoli-
kus egyházra. Mint az egyháztörténet első 1500 évének vállalója, ezzel
egyrészt már puszta létével is felhívja a katolikus egyház figyelmét az
általa kiemelt teológiai hangsúlyok jelentőségére, mint pl.  a Szentírás
szerepe és az egyház népének az egyház életében való részesedése te-
kintetében. Másrészt önmaga is szembesül a katolikus egyház szentírási
alapoknak megfelelő hagyományával többek közt a püspök, presbiter
és diakónus szolgálata vagy a péteri hivatal egyházrendjében.

A katolikus és evangélikus kereszténység ebben az értelemben a gya-
korlatban is, egymás segítségével felelhet meg a Charta Oecumenica szel-
lemében annak a várakozásnak, hogy Jézus Krisztus egyházának látha-
tó  egységén  dolgozzon  a  Szentlélek  erejével.672 Az  ökumenikus
mozgalom kezdetének két irányzata: a hit és egyházszervezet és a ke-
resztény élet és tevékenység törekvése mind a napig együtt hat, egymás
nélkülözhetetlen kiegészítő elemei. A közeledés eddig meglevő, az el-
méleti  és  megélt  kereszténység szempontjainak érvényre  jutását  egy-
szerre segítő közösségek tapasztalata a kipróbált eredmények közé tar-
tozik. A franciaországi  Groupe des Dombes már 1976-ben foglalkozott a
püspöki hivatal ökumenikus kérdéseivel,673 ugyanabban az évben, ami-
kor az első Anglikán-Római Katolikus Nemzetközi Bizottságban meg-
született az egyházi tekintélyről szóló állásfoglalás. A Durhami Egye-
tem  Teológia  és  Vallástudomány  Intézetének  receptív  ökumenizmus

671 UR 4 
672 Charta Oecumenica, 1
673 GROUPE DES DOMBES, Le ministère épiscopal. Réflexions sur le ministère de vigilance et

d'unité dans l'Église particulière (Taizé: Les Presses de Taizé 1976). Angolul: The Espis-
copal Mininstry. Reflections and Proposals Concerning the Ministry of Vigilance and Unity
in the Particular Church, in One In Christ 14 (1978), 267–88. 



Az egyházi hivatal értelmezése evangélikus szempontból 295

programja ehhez hasonlóan, módszertanilag is nagy jelentőséget tulaj-
donít  az egyházszervezet elméleti  és  gyakorlati  megismerésének.674 E
két  példa folytatható a  megélt  ökumené számos helyi  és  egyházközi
eredményével.

Az elméleti ökumenikus teológiai munka gyakorlati keresztény életbe
ágyazottságáról nemcsak azért szükséges megemlékeznünk, mert a ket-
tő szorosan együtt haladt a keresztény teológia kezdeteitől, hanem az
egyházi tanítás töretlen fejlődésére vonatkozó evangélikus felfogás hiá-
nya miatt is. Mivel az evangélikus egyház az egyházi tanítást annak tör-
ténetiségében a 16. század végi Liber Concordiae-ben körülhatárolt és sok
tekintetben rögzített formában fogadja el, dogmatikai tételeinek lénye-
ges továbbgondolására vagy magyarázatára viszonylag szabadon, a tör-
ténelmi kontextualitás hatására vállalkozik. Erre az a meggyőződése ve-
zeti,  hogy Isten a történelem uraként  olyan élethelyzeteken át  vezeti
népét, amelyben annak, a reformáció kori hitvallási iratok létrejöttének
alapelve szerinti nagy egyetértéssel (magnus consensus), megfelelő vála-
szokat kell találnia. A 20. századi és kortárs ökumenikus megállapodá-
sok jelentőségét is, ennek megfelelően az a felismerés adja az evangéli-
kusok  számára,  hogy  Isten  a  jelenlegi  körülményeket  felhasználva
vezette el népét a keresztények látható egységének közelébe. E történel-
mi és sok tekintetben közösségi gyakorlati felismerés válhat az egyik
legfontosabb okává annak, hogy a püspöki szolgálat és a pápa szerepé-
nek értékelését katolikus testvéreik számára fontos kérdésként  fogják
fel, és ezért önmaguk számára se tekintsék érdektelen kérdésnek.675

A Schmalkaldeni Cikkek (AS) felavatásról és meghívásról szóló megál-
lapításai, valamint a Confessio Augustana (CA) és az Apológia (AC) egyhá-
zi szolgálatról szóló részei egyaránt abból a megfontolásból indulnak ki,
hogy a püspöki szolgálat mind teológiai, mind rendtartási értelemben
szükséges az egyházi életben. A gyülekezetek számára elengedhetetle-

674 https://www.dur.ac.uk/theology.religion/ccs/projects/receptiveecumenism/abo-
ut/ (letöltés: 2017. 05. 05.)

675 Vö.  REUSS ANDRÁS,  Péteri szolgálat a harmadik évezredben. Evangélikus-lutheránus
megfontolások, in  A péteri szolgálat a harmadik évezred küszöbén (Sapientia füzetek 12.),
Budapest 2008, 183–199.



296 Béres Tamás

nül fontos az egyházi rend szerinti ordináció és az e feladat elvégzésé-
hez szükséges egyházi legitimitás. A „szeretet és egység érdekében” kí-
vánatos volna,  hogy az egyház és evangélium ügyét szívükön viselő
püspökök végezzék a lelkészi ordinációt. Amennyiben nincsenek olyan
püspökök, akik feladatuknak tekintenék az egyházi rendnek megfelelő
funkcióik  lelkiismeretes  elvégzését  a  reformáció  gyülekezeteiben,  az
eretnekek  által  érvényesen  felavatottak  példájára  hivatkozva,  Luther
egyházjogilag is igazoltnak látja a püspöki jogkörnek megfelelő, de a
folytonossággal nem rendelkező püspöki tevékenység érvényességét.676

A CA 28. cikke, Jn 20,21-23, Mk 16,15 és további, nem részletezett lo-
cus-okra utalva, egyértelműen Istentől eredő hatalomnak, illetve megbí-
zásnak tekinti az evangélium hirdetésére, a kulcsok hatalmának gyakor-
lására és a szentségek kiszolgáltatására vonatkozó püspöki szolgálatot.
Ebben a cikkben, az  AS fő szempontjának megfelelően, ugyancsak az
egyházi és világi hatalom világos megkülönböztetése és kettéválasztása
az egyik legfontosabb kérdés. A gyülekezeti rendtartásra való tekintet-
tel, a püspökök egyházi kormányzó hatalma (potestas iurisdictionis epis-
coporum)  a  bűnök megbocsátása,  az evangéliumnak megfelelő tanítás
védelmezése és a gonosz, nyilvánvalóan istentelen emberek igei eszkö-
zökkel történő kirekesztése az egyház közösségéből. Itt lesz világossá,
hogy a püspöki joghatóságra vonatkozó isteni jog tartalma az evangéli-
um értelmében vett ige és szentségek szolgálata.677

Az AC emellett kimondja, hogy nem vetik el a kánoni rend szerinti
püspöki hatalom érvényességét abban az esetben sem, ha a püspökök
nem teljesítik evangélium szerinti kötelességüket. Az azonban az  AC-
ben, a többi evangélikus hitvallási irat szemléletének megfelelően egy-
értelmű, hogy a püspöki hatalom a gyülekezetek jó rendjének keretében
érvényesülő keresztény élet lehetővé tételében éri el célját. E cél szolgá-
latában áll a hagyományos felosztásnak megfelelő rendi hatalom (potes-
tas ordinis) és joghatósági hatalom (potestas iurisdictionis), vagyis az első
esetben az ige- és szentségszolgálat (ministerium),  a másik esetben az
egyházi rendtartás felügyelete és gyakorlása.678

676 AS, W328 
677 CA, Art. 28.
678 AC, Art. 28.



Az egyházi hivatal értelmezése evangélikus szempontból 297

Az idézett hitvallási iratok nem vetik el a kánoni rend szerinti püspö-
ki hatalmat. A CA 28. cikke németül püspöki hatalomról szól, de a latin
feliratában megőrzi ennek konstitutív egyházszervezeti jelentőségét (De
potestate ecclesiastica).679 Ezek a szempontok abba az irányba mutatnak,
amely lehetővé teszi az egyházi szolgálatról szóló ökumenikus tisztá-
zást,  akár  az  egyházjogi  terminológia  hatályán belül.  A szöveghang-
súlyból és a cikkek tartalmából ugyanakkor kiderül, hogy a szerzők a
keresztény élet kereteit biztosító gyülekezeti rend érdekében és védel-
mében foglalkoznak a püspöki szolgálattal. Ez a szempont az egyházi
hatalom funkcionális felfogása mellett szól, amely megnyitja az utat az
egyetemes papság értelmezéséből levezett egyházi szolgálat értelmezé-
sének irányába. Az ökumenikus párbeszédben is gyakran jelen van ez a
kettősség, amely az evangélikus fél részéről nagyobb értelmezési sza-
badsággal, ám ennek következtében kisebb hatékonysággal jár.

E tekintetben hasznos lehet az evangélikus hitvallási iratok belső szö-
vegkoherenciájának szem előtt tartása. A CA eddig idézett 28. cikkén kí-
vül az egyházi szolgálat kérdésével foglalkozik az 5., 7., 8. és 14. cikk is.
Az 5. cikk a CA számára döntően fontos 4., megigazulásról szóló cikke
után abban az értelemben beszél az egyházi szolgálatról (De ministerio
ecclesiastico),  amely nélkülözhetetlen a megigazuláshoz szükséges hit-
hez.  Itt  az evangéliumhirdetésben és szentségkiosztásban valóra váló
egyházi szolgálat alanyairól vagy az ehhez kapcsolható felhatalmazás-
ról nem esik szó. Szó esik viszont a hit támasztójának személyéről, a
Szentlélekről, abban az értelemben, hogy erre vonatkozó munkája, az
evangélium meghallásán kívül, nem szorítható határok közé. Bár erről
kifejezetten nem esik szó, az egyházi szolgálat isteni eredete fogalmazó-
dik meg ebben. A 7. és 8. cikk az egyházat a szentek minden időben
megmaradó gyülekezeteként írja le, ezen kívül az egység elvéről és a
szentségek  hatékonyságáról  szól.  Mindezek  után,  csupán  az  egyházi
rendről szóló 14. cikkben (De ordine ecclesiastico) kerül elő, hogy a nyil-
vános tanítás (publice docere) és a szentségek kiszolgáltatása az erre sza-
bályszerűen elhívottak feladata és lehetősége (nisi rite vocatus). Ameny-
nyiben a CA szerkesztésében szerzői szándékot látunk, nehéz volna ezt
másképp érteni, mint hogy az egyházi rend az Istentől eredő egyházi

679 CA, Art. 28.



298 Béres Tamás

szolgálat, az egyetemes papság megvalósulásának, a gyülekezet rendje
érdekében nélkülözhetetlen formája.680

Az egyházi rendre vonatkozó evangélikus felfogás több forrásból és el-
térő eszközökkel levezethető, a folyamatos értelmezési lehetőségre nyi-
tott,  az  evangélikus  egyház  önértelmezésével  is  összefüggő  teológiai
munka eredménye. A hitvallási iratok szemléletének megfelelő értelme-
zése az egyház érvényes tanításának hátterében álló  magnus consensus
elv alapján lehetséges. Ennek megvalósulásában felmérhetetlenül nagy
szerepet játszanak azok a „szubjektív” tényezők, amelyek Isten és az ő
népe kapcsolatában többek között a történelmi kor, az egyházközi kap-
csolatok és a teológiai tisztázásra vonatkozó közös erőfeszítés objektivi-
tásaként jelennek meg.

680 WILFRIED HÄRLE, Dogmatik, Berlin - New York 20073, 582–590.



FAZEKAS LÁSZLÓ

Az ajándékok cseréje az ökumenikus 
párbeszédben

Református reflexió

Vizsgálódásunkat nem kezdhetjük másként, csak azzal, ha először meg-
határozzuk a Szentírás alapján, hogy mi az egyház feladata ebben a vi-
lágban.  Erre  nem  adhatunk  más  választ,  mint  amely  Jézus  Krisztus
missziói  parancsából  következik,  tehát  az  egész  világon  hirdetni  az
evangéliumot minden népnek. Ez a missziói parancs azonnal felelősség-
gel ruház fel bennünket. Nem lehetünk közömbösek, mivel „Isten úgy
szerette a világot, hogy egyszülött Fiát adta, hogy valaki hisz Ő benne,
el ne vesszen, hanem örök élete legyen” (Jn 3,16). A világ maga is „sóvá-
rogva várja az Isten fiainak megjelenését” (Róm 8,19).

Nagyon találóan fejezi ki a világ állapotát egy afrikai mese, amelyben
egy beduin a talajra fekszik, a fülét a puszta homokjára helyezi és hall-
gatózik. Amikor a társa megkérdezi, hogy mit csinál, azt feleli: Hallom,
ahogyan a puszta sír. Kert szeretne lenni!681

Az Isten fiainak megjelenése és szolgálata által következhet be egy
változás a világ életében. Az Isten fiai megjelenésének akkor van ereje,
ha az Isten országát élik bele ebbe a világba. Jézus a Hegyi beszédben a
„föld sójáról” és a „világ világosságáról” beszél, amikor a világban való
feladatunkról szól, és előre vetíti, hogy olyan életre, cselekedetekre van
szükségünk, amely alapján az emberek a mennyei Atyát dicsőítik (Mt

681 KOVÁCS TIBOR - SZATHMÁRY SÁNDOR, Szeretet-naptár, Budapest 1995. április 24.



300 Fazekas László

5,13‒16). Az erő az egységben van, ugyanis Isten fiainak együtt, egység-
ben kell megjelenni ebben a világban. 

Az egységre való eljutásnak megvan a maga folyamata és egyben a
harca is. Nagyon tanulságos olvasni az Ut unum sint enciklikát, mert ar-
ról beszél, hogy az ökumené alapja az Ige, s egyben a közös bibliafordí-
tások, amelyek a  Szentírás mélyebb tanulmányozásának folyamatát in-
dította el sok egyházban. Ez szintén közös indulat a közeledésre. Az
enciklika nagyon szépen taglalja az egység megvalósításának módját.
Három dolog fontossága mutatkozik meg egészen világosan:

1. imádság
2. dialógus
3. a lelkiismeret vizsgálata

Az imádság – az egymáshoz való közeledésnek olyan eszköze, amely lel-
ki kapcsolatot teremt közöttünk.

A dialógus – „dia – logosz” = a logosz, vagyis az Ige által, Igén keresz-
tül.  Kimondja,  hogy „a  dialógus nem csupán eszmék cseréje,  hanem
mindig »ajándékok« cseréje”.682 (69) Az egymással folytatott dialógus al-
kalmával leteszem, háttérbe szorítom azokat a dolgokat, amelyek a má-
sik számára nem felelnek meg ahhoz, hogy a dialógusunk előre mutató
és építő legyen. A dialógus által mindig az igazság keresése folyik, s ha
közelebb  jutunk  az  igazsághoz,  az  egyértelműen  önvizsgálatra  kell,
hogy indítson.

A lelkiismeret vizsgálata – elengedhetetlen a bűneink felismerése, beis-
merése, s ebben a folyamatban odafordulás Ahhoz, Aki egyedül képes a
bűnöket megbocsátani. 

Amikor Kálvin az Institutio-ban a „penitentia”-ról és „metanoia”-ról szól,
akkor úgy szól róluk, mint amelyek az egyén személyes életére vonatkoz-
nak: a személyes életemre vonatkozó bűnfelismerés, döntés, fordulat.

Mikor tehát az ökumenét vizsgálva eljutunk oda, hogy az dialógus,
amely önvizsgálatra indít, akkor ebben szintén nagyon erősen előtérbe
kerül a személyes vonatkozás.  Mivel  ebben a dialógusban a másikra

682 II. JÁNOS PÁL pápa, Ut unum sint enciklikája az ökumenikus törekvésekről, 1995.
május 25. Úrnapján, 6. Ökumenikus dialógus, 28/69 (ford. DR. DIÓS ISTVÁN).



Az ajándékok cseréje az ökumenikus párbeszédben 301

partnerként tekintek, ezt a partneri viszonyt csak az önigazságtól való
elrugaszkodás eredményezheti.

Ehhez elengedhetetlen a vertikális sík – az Isten igazságának keresé-
se, és a horizontális sík – a másik emberrel folytatott dialógusom, amely
kapcsán önvizsgálatot tartok. Akkor beszélhetünk ökumenéről, amikor
ez a két sík találkozik, azaz Isten előtt is állok és a másik ember előtt is
állok. Ez viszont csak Krisztus keresztje alatt valósulhat meg. 

Ezzel eljutunk a páli teológia misztériumához, az „en Christo”-hoz.
„Azért  ha  valaki  Krisztusban van,  új  teremtés  az;  a  régiek elmúltak,
íme,  újjá  lett  minden.”  (2Kor 5,17)  Aki  Krisztusban  van,  az  a  másik
Krisztusban lévőre is csak úgy tekinthet, mint testvérére. Ezért kimond-
hatjuk, hogy az ökumené személyes Krisztus elé állást feltételez.

Aki Krisztusban van, az – Kálvin szavaival élve – „meghal… önma-
gára nézve azért, hogy az Istennek kezdjen élni”.683 Tehát föladja önma-
gát, s így elkerüli az igazság redukálását. Aki Krisztusban van, az pre-
destinálva van arra, hogy a másikban a testvérét lássa. 

Annak ellenére, hogy az enciklika radikálisan megfogalmazza a kü-
lönbözőségeket,  mégis  törekszik  a  konszenzus  keresésére  kimondva
azt, hogy a kiindulópont a keresztség, a beteljesedést pedig az eucha-
risztia egységében látja. A közösség gyakorlásának gyakorlati módja le-
hetne azoknak a területeknek a felülvizsgálata, amelytől függ az egyház
élete a mindennapokban: például mit és hogyan tanítanak a teológiákon
a többi felekezetről, az ökumenikus esküvők kérdése, azon házasságok
lelki gondozása, ahol a felek különböző felekezethez tartoznak, a gyere-
kek hitbeli nevelésében való segítség a szülőknek stb.

A teljes közösség alapja tehát az „en Christo”. Ez egyben felelőssé tesz
minden embert és egyben minden felekezetet arra, hogy az egységre tö-
rekedjen. Nem tehet tehát mást a Krisztusban lévő ember, mint hogy tö-
rekszik a másikkal való közösségre. Ez mindannyiunk közös felelőssé-
ge, mint ahogy felelősségünk az is, hogy észrevesszük-e és elfogadjuk-e
azokat az ajándékokat, amelyeket Isten egyik vagy másik egyháznál le-
rakott. Például a római katolikusoknál észrevehetjük az alázatot, a hó-
dolatot, az egymás iránti és a felsőbbség iránti mély tiszteletet, a luthe-
ránusok  arra  emlékeztetnek,  hogy  álljunk  erősen  a  hit  alapján,  mi

683 KÁLVIN JÁNOS, A keresztyén vallás rendszere, I. kötet, Pápa 1909, 569.



302 Fazekas László

reformátusok a figyelmet Isten kiválasztásának és elhívásának realitásá-
ra irányíthatjuk, a baptisták a bemerítés általi keresztség mélyebb meg-
értését adják elénk, az új-protestáns közösségek a Szentlélek munkájára
és a Krisztusban való személyes megváltás fontosságára hívják fel a fi-
gyelmet. Folytathatnánk ezt a felsorolást, hogy Isten mennyi mindent
ajándékká akar tenni számunkra.

S ha ezeket egy csokorba fognánk és összeállna belőle egy egyház, le-
het, hogy emberi szemmel nézve tökéletes lenne. És én is szeretnék egy
ilyen egyháznak tagja lenni. De mivel én is ott lennék, ezért eleve nem
lehet tökéletes, mert én sem vagyok az. Így talán nem baj, ha különbsé-
get tudunk tenni a látható és láthatatlan, avagy harcoló és megdicsőült
egyház fogalma között.

De az egység munkálása mindenképpen fontos. Ha mi az imádság
által  közeledünk Istenhez és  egységért  könyörgünk, akkor  ne legyen
zárva a fülünk akkor sem, amikor szól hozzánk és válaszol az ő Igéjé-
ben. Ézsaiás próféta szavaival szólhatunk: „Mert mint leszáll az eső és a
hó az égből, és oda vissza nem tér, hanem megöntözi a földet, és termő-
vé, gyümölcsözővé teszi azt, és magot ád a magvetőnek és kenyeret az
éhezőnek: Így lesz az én beszédem, a mely számból kimegy, nem tér
hozzám üresen, hanem megcselekszi, a mit akarok, és szerencsés lesz
ott, a hová küldöttem.” (Ézs 55,10‒11)

Az Isten Igéje által a sivatag is gyümölcsöző kertté lehet. Az egyház
ebben a világban sivatagot gyümölcsözővé tevő forrássá lehet, ha az Is-
ten igéjét nemcsak tudja, hanem éli is. Mindezt tehetjük és átélhetjük
annak  a  tudatában,  hogy  nem  vagyunk  magunkra  hagyatva  ebben,
mert Jézus Krisztus egyedüli közbenjáróként esedezik értünk: „Krisztus
az, a ki meghalt, sőt a ki fel is támadott, a ki az Isten jobbján van, a ki
esedezik is érettünk”. (Róm 8,34)

Ezért álljon itt a végén egy biztatás a Zsoltárok könyvéből: 
„Boldog ember az, a kinek te vagy erőssége, s a te ösvényeid vannak

szívében. Átmenvén a Siralom völgyén, forrássá teszik azt; bizony ál-
dással borítja el korai eső. Erőről erőre jutnak, míg megjelennek Isten
előtt a Sionon.” (Zsolt 84,6‒8)

Adja Isten, hogy szolgálatunk által sok új forrás fakadjon!



COMMUNICATIONES

SZUROMI SZABOLCS ANZELM

Megalapozott-e az Egyházban létező jogalkotás
és a saját belső szakrális jogrend léte?*

„(…) lélekben fel kell idéznünk a régi jog örökségét, amely az Ó- és Új-
szövetség könyveiben található, és amelyből az egyház egész jogi és tör-
vényhozói hagyománya mint első forrásból ered.”684 Ezekkel a szavak-
kal  világítja  meg a kánonjognak a történelem során kikristályosodott
fegyelmi rendszere alapját II. János Pál pápa a hatályos Egyházi Törvény-
könyvet kihirdető apostoli konstitúciójában. A rövid bekezdés tartalma
azért is különösen figyelemre méltó, mivel ezt az eredetet még Dante
Alighieri (†1321) is elismeri, Az egyeduralom (De monarchia) című polemi-
kus művében, amelyet a jelenlegi kutatás 1318–1320 közé datál.685 Dante
kijelenti, hogy az  Ó- és  Újszövetség könyveiben, a „tiszteletet érdemlő
főbb zsinatok” határozataiban és az egyházatyák műveiben foglaltak te-
kintélyét nem lehet megkérdőjelezni.686 Sőt, a „dekretálékról” is leszö-
gezte, hogy apostoli tekintélyük miatt tiszteletet érdemelnek, azonban –

* Készült a Nemzetközi Kánonjogtörténeti Kutatóközpontban (Budapest), a  KAP
16-73021-3.6-JÁK projekt keretében.

684 (…)  mente repetenda est longinqua illa hereditas iuris, quae in libris Veteris et Novi
Testamenti  continetur,  ex  qua  tota  traditio  iuridica  et  legifera  Ecclesiae,  tamquam a  suo
primo fonte, originem ducit. (…). IOHANNES PAULUS II, Const. Ap. Sacrae disciplinae leges
(25 ian. 1983): AAS 75/II (1983) vii–xiv, különösen x.

685 A.  DANTE,  Az egyeduralom (ford. Sallay G.), Budapest 2003. Keletkezéséhez vö.
uo. 119–120.

686 Uo. 82.



304 Szuromi Szabolcs Anzelm

véleménye szerint – csak az előbbiekben felsoroltak után, másodlago-
san.687 Ez az álláspont természetesnek nevezhető, hiszen művében bár-
milyen erőteljesen is kritika tárgyává tette az egyházi jogalkotást – alap-
vetően VIII. Bonifác pápa (1296–1303) Unam Sanctam kezdetű bullájának
tartalma miatt688 –, annak létjogosultságát és alapját nem kívánta meg-
kérdőjelezni, pusztán a római pápa tekintélyének elsőségét a világi ural-
kodókkal szemben.689

1. Az Egyház mint Isten újszövetségi népe alapításától fogva megha-
tározott tanbeli és fegyelmi keretek között működik, melyek alapvetően
és lényegileg Jézus Krisztus személyéhez,  tanításához és az egyházat
létrehozó  tettéhez  kötődnek.  Éppen  ezért  a  Katolikus  Egyház  vallja,
hogy Istennek a kinyilatkoztatásban meghatározott  tartalmú tanítását
hirdeti, alapítójára visszanyúló szent hatalommal és küldetéssel rendel-
kező  apostolutódok,  azaz  a  püspökök  által,  meghatározott  közösség
számára.  Ez  az  egyháztörténelem  minden  egyes  korszakát  jellemző
meggyőződés röviden az egyház működésének doktrinális és diszcipliná-
ris egységében foglalható össze.690 Az egyes időszakok mértékadó egye-
temes zsinati, vagy pápai állásfoglalásai, illetve az egyházatyák teológi-
ai  elemzései,  tiszta  képet  adnak  számunkra,  a  lelkek  üdvösségének
előmozdítását szolgáló egyház működésének sajátosságairól. Az egyes
dogmatikai  jellegű  állásfoglalások  mutatják  az  évszázadok  folyamán
egymásra épülő, és az adott kor kérdéseire a Szentírás és a szenthagyo-
mány fényében választ adó hitletétemény egységességét, melynek alap-
ja az egyház igehirdető és szentségkiszolgáltató élete. Az Egyház Krisz-
tustól  kapott  sajátos  célja,  melynek  megvalósítását  szolgáló,  szintén
Krisztus által alapított, előbb felsorolt tevékenységei azok az eszközök,
amelynek a hiteles tartalmi megőrzésének biztosítására és a Krisztus ál-

687 Uo. 83.
688 Extrav. Comm. 8.1:  AE. FRIEDBERG (szerk.),  Corpus iuris canonici, II. Lipsiae 1881,

coll. 1245–1246.
689 Vö.  SZUROMI SZ.  A.,  A  „szent  hatalom”-ról  és  gyakorlásáról  alkotott  koncepció

sajátosságai 1073 és 1303 között, in GEDŐ É. - HORVÁTH E. (szerk.), Hatalom,  legitimáció,
ideológia. Történeti tanulmányok, Budapest 2007, 58–67, különösen 63.

690 ERDŐ P., Az egyházjog teológiája (Egyház és jog 2), Budapest 1995, 95.



Megalapozott-e az Egyházban létező jogalkotás… 305

tal kijelölt sajátos cél előmozdítására, az apostoli kortól kezdve, egyház-
jogi normák születtek.691

2. Mind a teológia, mind a kánonjog történetében figyelemmel kísér-
hetjük azoknak a megközelítési  módoknak a visszatérő megjelenését,
amelyek a jogalkotói tevékenységet (iurisdictio) a Krisztus által alapított
Egyház természetével és a  Szentírás szövegeivel és a hívők lelkiéletén
nyugvó közösség lényegével ellentétesnek tekintik, így ennek következ-
tében megalapozottságát is elutasítják.692 Ebbe a vonulatba illeszkedik
Luther Mártonnak (†1546) az a kérdésfelvetése, hogy létezik-e az ural-
kodón – azaz a társadalom tagjainak egymáshoz való viszonyát szabá-
lyozó jogalkotón – túl másik, a hívők Egyházhoz tartozó – lelki, hitbeli –
tevékenységét, azaz a congregatio fidelium-ot szabályozó, valódi – külső
és intézményes formában megjelenő – iurisdictio-val rendelkező jogalko-
tó.693 Az  állítás  kétségbe  vonja  olyan  hatalom  Egyházon  belüli  létét,
amely a nem pusztán szorosan a hívek lelki életének a Szentírás alapján
álló befolyásolását rendezi. Ennek részletes kifejtését megtaláljuk, a Von
weltlicher  Obrigkeit című,  azaz  a  világi  hatalomról  szóló  művében
(1523)694, amelyben Luther Márton különbséget tesz a látható és a látha-
tatlan egyház között.695 Ebben a rendszerben – értelemszerűen – nem tu-
dott helyet kapni a kinyilatkoztatás normáit értelmező, széles patriszti-
kus  forrási  körre  építő,  és  az  annak  alapján  kifejtett  egyházi  saját
jogrendszer  működésének  magyarázata,  amely  együttesen  képezte  a

691 SZUROMI SZ. A., Authority and Sacramentality in the Catholic Church (A Canonical-
Theological  Schema),  in  J.  I.  ARRIETA (a  cura  di),  Jus  divinum (XIII  Congresso
Internazionale  di  Diritto  Canonico,  17-21  settembre  2008,  Venezia),  Venezia  2010,
1143–1163, különösen 1143–1144.

692 Részletesen: C. J. M. ERRÁZURIZ, Justice in the Church. A Fundamental Theory of Ca-
non Law (transl.  J.  Gray)  [Collection  Gratianus  Series,  Handbooks],  Montréal,  Qu.
2009, 4-33.

693 Uo. 28–30.
694 M.  LUTHER,  Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei  (Die

Werke Martin Luthers – Neuer Auswahl für die Gegenwart 7), Göttingen 1967.
695 M. HECKEL,  Luther, in  A. ERLER - E. KAUFMANN (Hrsg.),  Historisches Wörterbuch

zur deutschen Rechtsgeschichte 3,  Berlin 1971,  105–110;  vö.  ERDŐ P.,  Le sacré  dans  la
logique interne d’un système juridique (Ouverture Philosophique 17), Paris 2009, 16–17.



306 Szuromi Szabolcs Anzelm

kortárs – fokozatosan kikristályosodott – egyházi önálló iurisdictio kifej-
tésének stabil tanítását.696

3. A kérdésfelvetés több összetevőből áll, így nem egyszerűsíthető le
pusztán arra a jogelméleti álláspontra, amely a világi hatalom alá ren-
deltnek tekinti az Egyház működését. Ehhez szorosan kötődik a jogi és
a spirituális  egyház elméletének szembeállítása.697 Azonban a fentebb
többször  használt  „iurisdictio”  kifejezés  tényleges  jelentéstartalma  fel
tudja oldani az Egyházon belüli jogalkotás megalapozottságának visz-
szatérő problémáját.698 Azt sem szabad elfelejtenünk, hogy magának a
jognak a kérdése – legalábbis a szakrális jogrendszeren belül bizonyo-
san – nemcsak a jogalkotást foglalja magában, hanem a lelkiismeretből
eredő erkölcsi elvet is, azaz, hogy mi a helyes és elvárható tett. 699 A ket-
tő között fennálló szoros köteléket – amely együtt szolgálja az igazsá-
gosságot (iustitia) – nemcsak Francisco Suárez (†1617) érvelésében talál-
juk meg,700 hanem magánál Luthernél is, amikor a világi uralkodó által
gyakorolt jogalkotói tevékenység kötelező jellegét csakis az isteni joggal
(ius  divinum)  összhangban lévő  jogszabályokra  terjeszti  ki.  Amint  az
uralkodó által alkotott jog nem teszi lehetővé, hogy annak követésével
az Isten iránti kötelező engedelmesség ne sérüljön, a megalkotott embe-
ri jogszabály már nem lehet kötelező.

4. Nem kétséges, hogy a „iurisdictio” eredeti jelentése a római jogban
– szintén szakrális jogrendként – a jog „kimondása”, vagyis a  pontifex
nem „jogot alkotott”, hanem mindössze megfogalmazta és kijelentette a
már létező jogot.701 A Szentírás tanúsága szerint az Egyház kezdetektől

696 Vö. N. ÁLVAREZ DE LAS ASTURIAS, Ecclesia Semper reformanda: la contribución del
derecho canónico (Subsidia Canonica 13), Madrid 2014, 20-21.

697 HÖRCHER F. - PÉTERI Z. - TAKÁCS P., Állam- és jogbölcselet, V/3: Kezdetektől a felvilá-
gosodásig, Budapest 1997, 94–96.

698 SZUROMI SZ. A., From Morality to Positive Law: Considerations from Theology, Legal
Theory, and the History of Canon Law, in Angelicum 92 (2015) 195–212, különösen 197–
198.

699 C. J. M. ERRÁZURIZ, Justice in the Church, 40.
700 Lib. I Cap. II 1-2: F. SUÁREZ,  Tractatus de legibus ac Deo legislatore in decem libros

distributus, Napoli 1872, 5–6.
701 FÖLDI A. - HAMZA G., A római jog története és institúciói, Budapest 1998, 72–79; vö.

SZUROMI, From Morality to Positive Law, 197–198.



Megalapozott-e az Egyházban létező jogalkotás… 307

fogva rendelkezett jogi jellegű szabályokkal. Ezek nem pusztán a Krisz-
tus nevére megkeresztelkedettek közötti viszonyokat rendezték, hanem
elszakíthatatlanok voltak Jézusnak az Isten Országára vonatkozó tanítá-
sától, saját cselekedeteitől, az apostoloknak adott küldetéstől, és az álta-
la alapított szentségek kiszolgáltatásának normáitól.702 Valójában éppen
ezek a keretek,  amelyek Luther a „lelki  kormányzásra”,  a „iurisdictio
nélküliségre”, és a „bírói hatalom nélküliségre” vonatkozó elméletét, a
saját kiindulási princípiuma alapján teszik relatívvá. Nem lehet kétsé-
ges az az állítás, hogy a világi társadalmat szabályozó normarendszer –
még ha a  ius divinum-ból levezetve is születnek meg a jogszabályok –
működésében eltér attól a jogelméleti modelltől, amely a  Szentírásban
rögzítettek alapján az egyházi iurisdictio-val – hasonlóan a római jogban
szereplő jog felfedezésének és az adott esetre szóló kimondásának elvé-
hez – a Krisztus által alapított közösségen belül kikristályosodik. Az is
kétségtelen, hogy az egyházon belüli jogalkotásra a 4. századtól kezdve
különösen is jelentős befolyást gyakorol a római jog rendszere és fogal-
mi kategóriái, azonban éppen Sevillai Szt. Izidor (†636) alapvető műve,
az Etymologiarum703 mutatja, hogy ez a befolyás mindig olyan mértékű,
hogy az Egyházra bízott tanítást és sajátos célját segítse, de ne módosít-
sa.  Azaz,  szemben  a  Római  Birodalommal,  amelynek  egységét  nem
nemzeti vagy vallási alap teremti meg, hanem maga római jog; az Egy-
házban ez az egység adott az apostolok kijelölése, az igehirdetés és a
szentségek által. Tehát a krisztusi alapításban, és ennek az egységnek
mint közösségnek a világban való létezése, képviselve a keresztségben
elfogadott hitet, alakítja ki azokat a normákat, amelyeket „jognak”, eb-
ben az esetben kánonjognak nevezünk.

5. A kánonjog így „szent jog” (ius sacrum), mivel normái közvetlen
vagy közvetett módon kapcsolatban vannak az isteni törvénnyel (ius di-
vinum) és az egyes személyek megszentelődését mozdítják elő.704 Egyfe-
lől számos pozitív egyházi törvény isteni jogot fogalmaz meg, melyek

702 ERDŐ P., Le sacré dans la logique interne d’un système juridique, 80–97.
703 J. OROZ RETA - M-A. MARCOS CASQUERO - M. C. DIAZ Y DYAZ (dir.), San Isidoro de

Sevilla, Etimologías (Biblioteca de Autores Cristianos 433-434), I-II. Madrid 1993–1994.
704 J. P. LANCELOTTI,  Institutiones  Iuris  Canonici,  quibus  ius  pontificium  singulari

methodo, Coloniae 1609, 1056.



308 Szuromi Szabolcs Anzelm

alól nem áll módjában az Egyház egyetlen hierarchikus szintjének sem
felmentést adnia. Másfelől, a tisztán egyházi törvények vonatkozásában
is megjegyzendő, hogy azok egyedi módon kötődnek az isteni joghoz
mint az abban foglaltak megtartásának és alkalmazásának eszközei.705 A
jogi normák eredete szorosan kötődik a krisztusi missziós parancsolatot
teljesítő apostolok és tanítványaik szentségkiszolgáltató és az igehirdető
tevékenységéhez, de egyúttal – éppen az Apostolok Cselekedeteiben és kü-
lönösen Szt. Pál leveleiben rögzítettek alapján – a korai Egyház minden-
napos életéhez.706

6. Mindezek tükrében a címben feltett kérdésünkre – 15–16. század-
ban elhangzott érveket is szem előtt tartva – kellő megfontolással állít-
hatjuk, hogy a Szentírásra visszanyúló módon megalapozott az Egyház
saját és önálló jogalkotása. Az Egyházon belül ennek alapján valódi iu-
risdictio és jog létezik, mely utóbbit kánonjognak nevezünk, és az Egy-
ház illetékes szervei adnak ki, vagy érvényesítenek.707 Ennek a sziszte-
matikusan  rendezett  célja  Francis  Xavier  Schmalzgrueber (†1735)
megfogalmazását  idézve,  a  krisztushívők (christifideles)  „istentiszteleti
tevékenységének,  a  béke  megvalósításának,  és  a  keresztény  igazság
megőrzésének az előmozdítása, az örök boldogság végső elérésének ér-
dekében”.708

705 Ld. ERDŐ P., Metodo e storia del diritto nel quadro delle scienze sacre, in E. DE LEÓN -
N.  ÁLVAREZ DE LAS ASTURIAS (a  cura  di),  La  cultura  giuridico-canonica  Medioevale
premesse per un dialogo ecumenico (Pontificia Università della Santa Croce, Monografie
giuridiche 22), Milano 2003, 3–22, különösen 15–16; J. C. M. ERRÁZURIZ, Lo studio della
storia nella metodologia canonistica: la rilevanza della nozione di diritto, in E. DE LEÓN - N.
ÁLVAREZ DE LAS ASTURIAS (a cura di),  La cultura giuridico-canonica Medioevale premesse
per  un  dialogo  ecumenico  (Pontificia  Università  della  Santa  Croce,  Monografie
giuridiche 22), Milano 2003, 109–121, különösen 114.

706 J. C. M. ERRÁZURIZ, Justice in the Church, 39–41. SZUROMI SZ. A., From Morality to
Positive Law, 207; A. M. ROUCO VARELA, Ecclesia et Ius. Escritos de derecho canónico y con-
cordatario (Studia Canonica Matritensia 1), Madrid 2014, 2429.

707 ERDŐ P., Egyházjog (Szent István Kézikönyvek 7), Budapest 20145, 53.
708 G. MICHIELS, Normae generales iuris canonici, I., Lublin 1929, 11.



A sorozat eddig megjelent kötetei

1. A klerikusi életszentség bölcseleti, teológiai alapjai és kánonjogi garanciái

2. Jézus a mi üdvözítőnk

3. Az élet kenyere

4. Az ember krízise: vágyódás és megkísértettség között

5. A II. Vatikáni Zsinat: Isten ajándéka az Egyház és a világ számára

6. A szenvedő ember Isten színe előtt

7. A hét főbűn

8. Igazságosság és irgalmasság




	Igei, teológiai alapvetés
	A Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsa mostani munkájának vázlata
	Felvetődő további lehetőségek, esetleges nehézségek

	Kulcs a Szentíráshoz – a „toronyélmény”
	Luther néhány korai kísérlete a törvény és evangélium megkülönböztetésének mint írásmagyarázati elvnek az alkalmazására
	Az első példánk a Mi az evangélium? című, 1522-ben született írásból való.
	Melyek az Újtestamentum valódi és legékesebb könyvei?
	Melyek az apostoli iratok?
	Melyik az Újszövetség legfontosabb könyve?
	A törvény és az evangélium az evangélikus hitvallási iratokban


	A téma meghatározása
	Témaválasztás
	I.
	II.
	1. Isten Igéje a Szentháromság belső életében és a „kifelé” kimondott Ige
	Relácionális ontológia
	Kommunikatív teológia

	2. A „kinyilatkoztatás” és az „Ige teológiája”
	Két eltérő teológiai megközelítés?
	A „beteljesedett” kinyilatkoztatás

	Az Ige „folyamatos” elevensége

	3. Az „Isten Igéje” analóg jelentései
	Carlo Maria Martini tanulmánya
	A Verbum Domini I. része


	1. A prófétai Ige
	2. Befejezett és folyamatos „Ige-idő”
	3. Gondolatok Luther Ige-teológiája kapcsán
	Bevezetés
	Dei verbum
	Verbum Domini
	Várnai Jakab tanulmánya

	1.
	2.
	3.
	4.
	Minden hívő pap, de minden pap hívő?
	1Pt 2,9 – Kiv/2Móz 19,6

	Papság és apostoli hagyomány
	Szent és profán között
	A végidők egyetemes papsága
	Kérdéssé válik a hagyományelv
	2. Exkurzus: a hagyománykérdés protestáns megragadása
	3. A katolikus egyház tanítása a hagyományelvről
	4. A zsinati tanítás ökumenikus recepciója
	5. Konvergenciák és divergenciák
	6. A hagyomány jelentősége a teológiában
	7. Útkeresés és távlatok
	A tradíció szerepe az evangélikus egyház teológiájában
	A tradíció értelmezése
	Sola Scriptura és tradíció
	Tradíciók
	Tradíció az evangélikus egyház életében
	Tradícióink és az ökumené

	Bevezetés
	Ige és szentségek a gyakorlatban
	Ige és szentségek kapcsolata
	Ige és szentségek a szívben
	Az újulás jelei
	Kétfókuszú találkozás
	Mi a prioritás?
	1) Dogmatikai örökség
	2) Az ige hozzájárulása az elemekhez
	A probléma történelmi gyökerei
	Régi és új szempontok a katolikus tanításban
	. Előzetes megfontolások. Az egyházi szolgálat, a püspöki hivatal és az apostoli szukcesszió kérdése katolikus szemszögből

	Az egyházi szolgálat a reformátoroknál
	Az egyházi szolgálat eredete
	Az egyházi szolgálat funkciója
	Az egyházi szolgálat szakramentalitása és az ordináció kérdése
	Az egyházi szolgálat eredendő egysége és a püspöki hivatal
	Az apostoliság kérdése

	Az ökumenikus párbeszéd konklúziói az egyházi szolgálatról
	Az egyházi szolgálat eredete és sajátos szerepe
	Az egyházi szolgálat feladatköre
	Az ordináció szakramentalitása
	Az egyházi szolgálat differenciálódása és a püspöki hivatal
	Az apostoliság értelmezése

	Érvénytelen protestáns egyházi szolgálat? Az elismerés lehetőségei
	A presbiterális utódlás mint a protestáns (evangélikus) ordináció elismerésének lehetséges alapja
	Az egyházi rend hiánya vagy hiányossága? A defectus ordinis kérdése

	Következtetések
	A sorozat eddig megjelent kötetei



