
ISTEN DICSŐSÉGE – A TEREMTÉS SZÉPSÉGE



VARIA THEOLOGICA 11



ISTEN DICSŐSÉGE –
A TEREMTÉS SZÉPSÉGE

Teológiai tanulmányok

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2020



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK

PUSKÁS ATTILA
PERENDY LÁSZLÓ
LÉVAI ÁDÁM

A SZÖVEGET GONDOZTÁK

PERENDY LÁSZLÓ
LÉVAI ÁDÁM

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 857 0

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ



Tartalom

Előszó 7

RACS CSABA

Isten dicsősége a papi hagyományban, különös tekintettel a teofániákra 13

OLÁH ZOLTÁN

„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2). Isten dicsősége
és a teremtés szépsége a zsoltárokban 21

SZATMÁRI GYÖRGYI

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 44

MARTOS LEVENTE BALÁZS

„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata
Hans Urs von Balthasar teológiai esztétikájában 69

HEIDL GYÖRGY

Jézus szépsége és rútsága 85

VASSÁNYI MIKLÓS

Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés szépségéről
az Isten nevei VIII. és X–XII. részei alapján 98

SZEILER ZSOLT

„Fordulj a széphez, hogy a Szépséghez visszatalálj”
A szépség útja Istenhez a fiatal Ágostonnál 117

JANKA FERENC

Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 128

FABINY TIBOR

Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a Jonathan Edwards
theologia gloriae-jával? 162



GÁJER LÁSZLÓ

A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata a vallásos hittel
a romantika korában 180

VINCZE KRISZTIÁN

Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 196

KRÁNITZ MIHÁLY

A tanítóhivatal és a művészetek világa.
Szent II. János Pál pápa levele a művészekhez 210

LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP
A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig – 
John Henry Newman hitének útja 218

DIÓSI DÁVID

„Láttuk dicsőségét…” (Jn 1,14) Isten dicsőségének megérkezése a liturgiába 238

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.
Erények vagy értékek?
A teremtett világ megőrzésének egy lehetséges értelmezése 249



Előszó

„Isten dicsősége – a teremtés szépsége”. A PPKE Hittudományi Kara
ezzel  a  címmel  rendezett  Teológiai  Tanári  Konferenciát  2019.  január
24–25-én. E kötetben örömmel adjuk a kedves olvasó kezébe a teológiai
tanári továbbképzőn elhangzott előadások szerkesztett anyagát. A szer-
vezők egy olyan kérdéskört választottak a konferencia témájául, melyet
Hans Urs von Balthasar, a 20. század egyik legkiemelkedőbb katolikus
teológusa alapvető jelentőségűnek mond a keresztény teológia, gondol-
kodás és élet számára. A bázeli teológus Teológiai esztétikája első köteté-
nek bevezetőjében ezekkel  a  sorokkal  indítja  az  isteni  dicsőségről  és
szépségről szóló megfontolásait:

„Ez a könyv arra tesz kísérletet, hogy a lét harmadik transzcenden-
tális tulajdonságának fényében dolgozza ki a keresztény teológiát:
hogy az igaz és a jó jegyében álló szemléletet a szép jegyében álló
megközelítéssel  egészítse ki.  A bevezetés feltárja  majd, mennyire
elszegényedett a keresztény gondolkodás, ahogy fokozatosan hát-
térbe szorult  ez a szempont, amely egykor mélységesen átjárta a
teológiát. Nem arra törekszünk tehát, hogy valami furcsa szeszély-
ből olyan mellékvágányra tereljük a teológiát, amelyen még senki
sem járt, hanem arra, hogy visszavezessük arra a fővágányra, ame-
lyet elhagyott. Mindamellett természetesen nem véljük úgy, hogy a
jövőben az esztétikai szempontnak kellene meghatároznia a teoló-
giát, kiszorítva a logikai és az etikai megközelítést. A transzcenden-
tálék azonban mégiscsak elválaszthatatlanok egymástól, és ha elha-
nyagoljuk az egyiket, azzal a többinek is nagyban ártunk. Ezért ál-
talánosságban az ajánlható, hogy a következő  kísérletre – mert a
könyv nem tud és nem is akar több lenni – az olvasó ne üsse rá ele-



8 Előszó

ve az „esztéticizmus” bélyegét,  hanem előbb szenteljen figyelmet
annak, egyáltalán mire is törekszik.”1

Az idézett mondatokban Balthasar egyszerre ad látleletet és javasol te-
rápiás programot  a keresztény teológiának.  Diagnózisa  szerint  a  mo-
dern keresztény gondolkodás megfeledkezett a szépről,  ami a keresz-
tény élet és teológia elszegényedéséhez vezetett. Teológiai esztétikája a
maga hét kötetével egyetlen nagyszabású kísérlet arra, hogy gyógyírt
kínáljon e gyengeségre.  Az isteni szépséget csodálattal  szemlélő  egy-
házatyák és középkori tanítók létértelmezésének újrafelfedezésére, a fe-
ledésbe merült sok évszázados tradíciónk megismerésére és elsajátításá-
ra  hív.  Azt  is  jelzi  azonban,  hogy  nem  felszínes  „esztéticizmust”,  a
teológia  esztétikai  redukcióját  szándékozik  felkínálni.  Nem esztétikai
teológiát,  hanem teológiai  esztétikát  törekszik  kidolgozni,  mely  nem
háttérbe szorítja vagy kikapcsolja, hanem éppen ellenkezőleg, a széppel
együtt igazán érvényre juttatja az „igaz” és a „jó” transzcendentális lét-
tulajdonságot is.

A bázeli teológus 1961-ben írta le a fenti sorokat. Időközben, az el-
múlt több mint fél évszázad alatt, annyiban minden bizonnyal változott
a látlelet, hogy a teológiai, de a filozófiai diskurzusba, sőt az általános
életérzés színterére is újult erővel visszatért a szép tapasztalatának je-
lentősége, s vele a szépről szóló gondolkodás és beszéd. Ma már aligha
beszélhetnénk a szépről való megfeledkezésről. Sőt, nem egyszer az le-
het a benyomásunk, hogy túl sok szó esik a szépről, és túl kevés az igaz-
ról, meg a jóról. Mintha az élet felszínén egyre inkább minden esztétizá-
lódna:  a  puszta  tetszés  és  ízlés  kérdésévé válna;  a  képi  világ,  érzéki
észlelés, műélvezet, fantáziajáték túlértékelődne, sőt mindent eluralna.
Ma talán inkább úgy érezzük, hogy nem a széphez, hanem az igazhoz
és a jóhoz való bátorság hiányzik. Mintha az ember féltené szabadságát
az igazság és a jóság súlyától, s inkább a könnyednek látszó szépséghez
menekülne. Az igazságnak súlya van, mert szembesít, követelményt ál-
lít, a megismert valóság az értelmet beleegyezés felé „erőlteti”. A jóság-
nak is súlya van, mert a megteendő jó erkölcsi kötelességként lép fel,

1 HANS URS VON BALTHASAR, A dicsőség felfénylése. Teológiai esztétika, I. kötet, Az alak
szemlélése, Sík Sándor Kiadó, Budapest 2004, 13.



Előszó 9

erőfeszítést, áldozatot, lemondást, elköteleződést „követel”. E két súly
„nyomás” alá helyezi a szabadságot, mely könnyen menekülőutat keres
a széphez, mely első pillantásra úgy tűnhet, hogy az igazsággal és jó-
sággal szemben „súlytalan”. A súlytalan szép azonban csupán karikatú-
rája az „igazi” és „valódi” szépnek. A súlytalan esztétikai tapasztalatba
menekülés nem az „igazán” széppel akar találkozni, hanem éppen az
elől menekül a felszínes esztéticizmusba. Ebben a szellemi közegben, az
esztéticizmusra  hajló  kultúrában,  Balthasar  teológiai  esztétikájának
programja semmit sem veszített érvényéből  és jelentőségéből.  Ezt két
okból is állíthatjuk. Egyrészt azért, mert egy olyan teológiai esztétikáról
van szó, melynek középpontjában éppen a szép, az igaz és a jó legszer-
vesebb egysége áll. Az isteni szépség teológiai neve az isteni dicsőség.
A héber  kabód szóval jelölt dicsőség bibliai fogalma pedig eredendően
„súlyt,  súlyosságot”  jelent.  A teológiai  esztétikában nem „súlytalan”,
semmire sem kötelező szépségről van szó, hanem éppen ellenkezőleg:
igazságának, jóságának és szeretetének teljes komolyságával és súlyával
az emberhez közeledő Istenről, aki roppant szeretetének súlyával igény-
be  veszi  az  emberi  szabadságot.  Egyszerre  vonz,  szembesít,  kötelez.
Ezért Balthasarnál az isteni szépséget feltáró Teológiai esztétika az isteni
jóság drámáját bemutató Teológiai dramatikába (Theodramatik) és az isteni
igazságot felvázoló Teológiai logikába (Theologik) torkol. Másrészt, Baltha-
sar teológiai esztétikája azért is őrzi meg jelentőségét, mert továbbra is
érvényes a meglátása, miszerint a szépség vezethet el a legegyenesebb
úton – minden felszínes esztéticizmus veszélyének dacára – az igazság-
hoz és a jósághoz. Szerencsére az ember nemcsak menekül az igazság és
a jóság kihívása elől, de paradox módon, szívének mélyén vágyik is az
igazra és a jóra. Vágyik arra, hogy a lét értelme feltáruljon előtte, hogy
az igazságot megismerje, s a megismert igazság követése szilárdságot
adjon  életének.  Ugyanígy  vágyik  arra  is,  hogy  jó  legyen,  jót  tegyen,
hogy szabadon elkötelezze és átadja magát annak, akit szeret. Vágyik
arra, hogy az igaz és a jó igénybe vegye szabadságát, hogy súlyt adjon
életének. Ha őszintén magába tekint, akkor tudván tudja, hogy végső
soron nem szeretné, hogy súlytalan legyen az élete. Az emberi létezés
egyik paradoxona éppen ez a kettősség: a szabadság féltése az igazság
és jóság súlyától, ugyanakkor a szabadság vágyakozása, hogy az igaz-



10 Előszó

ság és jóság súlyt adjon neki. A Teológiai esztétika balthasari programja
megőrzi érvényét, mert az a belátás vezeti, hogy a szépség tapasztalata
lehet az, ami feloldja ezt a kettősséget. A szépség megtapasztalása osz-
lathatja el a szabadság félelmét az igazság és a jóság igényétől. A szép-
ség megtapasztalása ébresztheti fel a vágyat az igazság és a jóság súlya
után. A szépben, a szépként, a szép móduszában jelentkező igazság és
jóság súlya nem agyonnyom, hanem meggyőz, felemel, magához vonz.
A szép utat készít és elvezet az igazhoz és a jóhoz. A szép otthona az
igazzal és jóval való találkozásnak, az igazságban és jóságban való meg-
maradásnak. Ezért továbbra is érvényes a balthasari program: elsőként
a szépet kell bátran kimondanunk. Bevezetőjében a bázeli teológus így
fogalmazza meg Teológiai esztétikájának alapvetését és a szépről való teo-
lógiai gondolkodás igazi tétjét:

„A szépség az a szó,  amelyet  legelsőként ki  kell  mondanunk.  A
gondolkodó értelem mindennel  előbb szembe mer nézni,  mint  a
szépséggel, mert megragadhatatlan ragyogásként sugárzik az igaz
és a jó kettős csillagzata körül, és fogja át szétszakíthatatlan egysé-
güket. A szépségről van szó, amely mentes minden érdektől, amely
az ókori világ önértelmezésének egyik legszervesebb részét alkotta,
de az érdekek meghatározta új világból láthatatlanul vagy szembe-
ötlően kivonta magát, és otthagyta azt sóvárgásában és szomorúsá-
gában. A szépségről beszélünk, amelyet már a vallás sem szeret, és
nem is ápol, de miután mintegy álarcként leemelték arcáról, olyan
vonásokat tár most fel, amelyek az ember számára már-már érthe-
tetlenek. A szépségről, amelyben már nem merünk hinni, amelyet
merő látszattá fokoztunk le, csak hogy könnyebben megszabadul-
junk  tőle,  a  szépségről,  amely (ma minden erre  mutat)  legalább
annyi bátorságot és döntésre való készséget követel, mint az igaz-
ság és a jóság, s amelyet nem lehet elszakítani két nővérétől, mert
ha  száműzik  ezek  társaságából,  rejtélyes  módon  bosszút  áll,  és
mindkettőt  magával  rántja.  Aki  a szépségről  beszélve fanyalogni
kezd, mintha csak a polgári múltból itt ragadt dísztárgy lenne, az,
bizonyosak lehetünk benne, akár rejtve, akár nyíltan megvallva, de
már nem tud imádkozni, s hamarosan szeretetre sem lesz képes.”2

2 Uo. 20.



Előszó 11

Témaválasztásával és előadásaival a 2019-es Teológiai Tanári Konferen-
cia a  Teológiai esztétika balthasari programjához kívánt csatlakozni. Az
itt sorakozó tanulmányok gyümölcsei annak a teológiai-filozófiai refle-
xiónak,  mely a  szépség,  a  jóság  és  az  igazság kölcsönös  kapcsolatát,
szerves egységét igyekszik átgondolni. A megfontolások súlypontja né-
mileg változó, amennyiben hol az igazság-szépség, hol inkább a jóság-
szépség  viszonyának  vizsgálata  kerül  előtérbe,  nem  megfeledkezve
azonban a másik nézőpontról sem. Az írások szerzői arra is törekedtek,
hogy a kötet címében jelzett két fókuszpontot együtt tartsák, a dicsőség
teológiai és a szépség filozófiai fogalmát egymásra vonatkoztassák. A
tanulmányok sorrendisége ezúttal tükrözi a teológiai diszciplínák egy-
másra épülését is, s ezzel együtt a kronológiai egymásutániságot. A bib-
likus írások fókuszpontjában a „dicsőség” fogalma áll. Ennek jelentését
tisztázzák az ószövetségi hagyományok összefüggésében, értelmezik a
zsoltárok költői  nyelven írt  imáiban,  a  János-evangélium tanúságtételé-
ben, és mutatják be annak egyszerre biblikus és szisztematikus teológiai
igényű  megközelítését Balthasar  Teológiai  esztétikájában.  A patrisztikus
vizsgálódás egy nagy hatású nyugati atya, Szent Ágoston teológiai esz-
tétikájának két különböző  szempontú megközelítését kínálja, valamint
egy hasonlóan meghatározó jelentőségű keleti teológus, Areopagita Dé-
nes  esztétikáját  állítja  figyelme  fókuszpontjába.  Ezután  a  modernitás
esztétikai gondolkodására filozófiai és teológiai szempontból reflektáló
tanulmányok következnek, melyek a romantika „fenséges” fogalmával,
Simone Weil esztétikájával, Jonathan Edwards  theologia gloriae-jával és
John Henry Newman szívteológiájával foglalkoznak. E megfontolásokat
két összegző jellegű tanulmány követi. Az egyik inkább filozófiai néző-
pontból  vizsgálja  az  isteni  dicsőség  és  az  emberi  transzcendentalitás
kapcsolatát. A másik Szent II. János Pál pápa művészekhez intézett le-
velének ide kapcsolódó gondolatait veszi szemügyre. Ezután liturgikus-
teológiai megfontolás, majd erkölcstani és jogi szempontokat egyaránt
érvényesítő reflexió jut szóhoz. Az előbbi Isten dicsőségének a liturgiá-
ban történő megjelenítési módjával foglalkozik, az utóbbi, mely egyben
a kötetet lezáró tanulmány, az erények és értékek viszonyát a Laudato si’
kezdetű pápai enciklika teremtésteológiájának fényében vizsgálja.



12 Előszó

A szerkesztők azzal a reménységgel adják a kedves olvasó kezébe a
most megjelent konferenciakötetet, hogy a benne található tanulmányok
hozzásegíthetnek az isteni dicsőség és a teremtményi szépség tapaszta-
latának újrafelfedezéséhez, s ezzel együtt az „igaz” és a „jó” mélyebb
megértéséhez is. 

Puskás Attila



RACS CSABA

Isten dicsősége a papi hagyományban, különös
tekintettel a teofániákra

Felvezetés

Sok más ószövetségi fogalomhoz hasonlóan, az ószövetségi „dicsőség”
fogalmának értelmezését is meghatározza az az adottság, hogy a bibliai
héber nyelv alapvetően nem rendelkezik elvont fogalmakkal. A bibliai
héber  viszonylag  szerényebb,  zárt  szókincse1 elsősorban  tárgyakat  és
emberi testrészeket jelölő főnevek segítségével fejez ki elvont tartalma-
kat, illetve azok különböző árnyalatait. Mindez az adott mondat össze-
függésén keresztül történik, mely rávilágít a megnevezett jelenség lehe-
tőségeire, tevékenységére, sajátosságaira és történéseire.2

Ez a fajta konkrétságon, térbeliségen alapuló szemlélet („a gondolat
kifejezésének térmértana/sztereometriája” – „Stereometrie des Gedanken-
ausdrucks”)  egyfajta  „szintetikus  gondolkodásmódot”  („synthetische
Denken”) eredményez, amely egy-egy konkrét jelenség funkciója vagy
adottsága révén fogalmaz meg elvont tartalmakat.3

1 Ugyanis a bibliai héber „holt nyelv”, így eleve szűkebb a szókinccsel bír bármi-
lyen „élő”, beszélt nyelvnél. Emellett a bibliai héber szókincse kizárólag a héber Bibliá-
ban található könyvek szövegeire korlátozódik; ami értelemszerűen tovább szűkíti a
merítési lehetőséget.

2 HANS WALTER WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments, Gütersloh 19946, 23.
3 Ezt a fajta látásmódot H. W. WOLFF az emberre, az emberi létezés egyes rétegeire

vonatkozó elvont fogalmak, az úgynevezett antropológiai fogalmak esetében tárgyal-
ja, ahol az emberi lét sajátosságai, vagy éppen egésze, egy-egy aspektusból kiindulva,
a különböző szervek funkciójának jelentésénél fogva jelennek meg, melyek így mint-



14 Racs Csaba

Etimológia

A „dicsőség” fogalmának alapjául szolgáló héber gyök, a dbk, alapjelen-
tését tekintve egy konkrét mennyiséget, illetve minőséget jelentő foga-
lom: „nehéznek / súlyosnak lenni”. Az alapvetően semleges konnotáció-
jú konkrét, fizikai értelem, mely az alapjelentés mögött áll: a súly a maga
funkciójában, azaz „az, ami nehéz”. Egy nehéz dolog vagy tárgy, ami le-
húz, illetve, már az elvonatkoztatás első lépcsőfokára lépve, például a
kötelesség, amit hordozni kell.4

A konkrét,  tényleges, fizikai teher jelentését hordozó alapjelentésre
épülnek a dbk elvonatkoztatott jelentéstartalmai: a bűnök, melyek nehéz
járom módjára  húznak le (Zsolt 38,5;  Iz 1,4);  a  túl  nehéz feladat (Kiv
18,18); félszeg vagy zavart, nehéz, késedelmes, nem megfelelően műkö-
dik (szem: Ter 48,10; fül: Iz 59,1; a fáraó szíve, melyet megkeményedett:
Kiv 9,7); valaminek nyomasztó sokasága vagy hosszúsága (jégeső:  Kiv
9,18.24; bögöly:  Kiv 8,20; sáska: Kiv 10,14; járvány:  Kiv 9,3; éhínség: Ter
12,10; 41,31; 47,4.13); hegytetőt beborító felhő (Kiv 19,16; itt már teofáni-
ával összekötve!); impozáns szikla (Iz 33,2). Ez utóbbi két értelem vala-
milyen teher benyomásán alapul.  A fenti  jelentésváltozatok vegyesen
pozitív, illetve negatív értelműek, bár inkább a negatív jelentésárnyalat
erősebb.5

Ugyanakkor viszont kifejezetten pozitív jelentést kapnak a  dbk azon
származékai, melyek elsősorban valaki vagy valami fontosságát, jelen-
tőségét akarják kifejezni; elsősorban a d/bK; főnév. Ilyen jelentésárnyala-
tok:6

1.) „Tisztelet”, ami kijár a fontos és jelentős embereknek, akik tiszte-
letet  parancsoló  gazdagsággal  vagy  közösségben  elfoglalt  pozícióval

egy körül veszik az embert (nyak, kéz, torok, hús, szív stb.; Uo. 22–23). Noha a „di-
csőséget” (d/bK;) nem tekintjük szoros értelemben vett antropológiai fogalomnak, még-
is a H. W. WOLFF által meglátott alapkoncepciót alkalmasnak látjuk általában a bibliai
héber által használt elvont fogalmakra is.

4 CLAUS WESTERMANN, dbk, in  Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament 1.
(szerk. ERNST JENNI - CLAUS WESTERMANN), Gütersloh 19945, 795.

5 Uo. 796–801.
6 GERHARD KITTEL,  do,xa, in  Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament 2.  (szerk.

GERHARD KITTEL - GERHARD FRIEDRICH), Stuttgart 1935, 241.



Isten dicsősége a papi hagyományban... 15

bírnak (Péld 1–8. fej.: 3,16; 8,18 – lat.:  gravitas). Sába királynője „ne-
héz”, azaz igen nagy, impozáns kísérettel érkezett Jeruzsálembe mi-
kor meglátogatta  Salamon királyt.  Ehhez hasonlóan  azok helyek,
ahol a szöveg nagy hadseregről  (Szám 20,20;  2Kir 6,14; 18,17 stb.),
vagy impozáns temetésről beszél (Ter 50,10).
2.) A  fenti  jelentéstartalommal  összefüggésben  a  „gazdagság”,  a
„vagyon”: Ábrahám (dbeK; melléknév: „számos”, „nagy”, kiváló”; Ter
13,2: marha, ezüst, arany); Jákob (Ter 31,1); a ház gazdagsága („há-
zának d/bK;-ja” / /tyBe d/bK]; Zsolt 49,17).
3.) A  tekintély, mely egy-egy társadalmilag kiemelkedő pozícióban
lévő személy sajátja: Salamon (királyként; 1Krón 29,28); József (hiva-
talnokként; Ter 45,13).
4.) A népek nagysága, mely természetesen a régió vagy nép fejlettsé-
gét,  nagyságát,  politikai  és  gazdasági  erejét,  magas  civilizációs
szintjét akarja kiemelni (Moáb: Iz 16,14; Kedár: Iz 21,16); Asszíria: Iz
8,7; Izrael:  Iz 17,3.4; 62,2; 66,11;  Mik 1,15). Izrael esetében mindeze-
ken felül, elsősorban Trito-Izajásnál, a jeruzsálemi templom jövőbeli
nagyságával összefüggésben szerepel.
5.) Kiterjedt erdők, impozáns hegyek vagy éppen erdőkkel borított hegy (Iz
10,18; 35,2; 60,3; Ez 31,18). Palesztina éghajlati adottságaiból fakadó-
an a mediterrán és a félsivatagi, sivatagi éghajlatú területek átmene-
ti zónájában egy-egy magányos fa vagy egy kiterjedt erdőség termé-
kenységet, az élet teljességét is jelképezhette (vö. Zsolt 84,10). Az er-
dő ebből következően nem egyszerűen csak esztétikai vagy anyagi
érték,  hanem annál  jóval  több;  egyfajta  létmeghatározás  (Iz 35,2;
60,13 stb.) Így például az Iz 10,18-ban, ahol az isteni büntetés, Asszí-
ria  erdejének  elpusztítása  Asszíria  d/bK;-jának,  dicsőségének  meg-
szüntetését jelenti).

A  dbk gyök különböző származékainak fenti jelentéstartalmakból kiin-
dulva a „dicsőség” valami, ami érzékelhető, valami tekintélyes, egyfajta
gravitas, az ember esetében a társadalomban elfoglalt helye és betöltött
szerepe.7

7 Uo. 241.



16 Racs Csaba

A hwhy d/bK] papi teológiájának világképi és társadalmi háttere

A fenti, a dbk gyök etimológiáját bemutató összefoglalás utolsó megálla-
pítása, miszerint a „dicsőség” az ember esetében annak a társadalom-
ban elfoglalt  pozícióját  jelöli,  Istenre vonatkozóan még erőteljesebben
megjelenik.

A korabeli, a Papi forrás által is átvett, úgynevezett babiloni világkép
szerint Isten az ember által lakott világ felett a szilárd égboltozat által
elválasztott saját világában él, amely az ember számára teljesen megkö-
zelíthetetlen. Másrészt – legalábbis a Szentírás elvárásai szerint – a teok-
ratikus  társadalommal  rendelkező  Izraelben,  a  társadalmi  hierarchia
csúcsán Isten áll. Ez szemléletmód nem idegen az ókori Kelet teokrati-
kus társadalmaiban. Ehhez hozzátehetjük, hogy az Ószövetség meggyő-
ződése szerint Isten láthatatlan is.

Ennek tükrében első megközelítésre „Isten dicsősége” a megközelít-
hetetlen, láthatatlan Isten valamiféle megjelenése, annak súlya és ereje
itt, az ember világában. Istené, aki egyben az emberi társadalom csú-
csán áll. Isten megnyilvánulásának „szakszava”, és egyben az Ószövet-
ség egészének egyik legfontosabb terminus technicus-a, a hwhy d/bK], amely
valamilyen  kinyilatkoztatás  és  /  vagy  természeti  jelenség.  Az  ember
Isten  ilyetén  megnyilvánulásai  során  a  legkomolyabb  „súlyosságot”,
„terhet”  tapasztalja  meg.  Magának  a  hwhy d/bK] fogalmának  történetét
pontosan nem tudjuk pontosan felvázolni, nem tudunk időbeli egymás-
utániságot felállítani a használatának különböző változatai között. Amit
meg tudunk állapítani vele kapcsolatban: a tradíció erőteljes hatása; sza-
bad használata a költészetben; és ezzel együtt, a késői poétikus szöve-
gek archaizálása.8

A hwhy d/bK] a Papi forrással rokon bibliai hagyományrétegekben9

a.) „Isten dicsőségének” ábrázolásában az  Ószövetségben alapszöveg
a Sínai-esemény bemutatása, a Kiv 24,15sköv.-ben, mely egyrészt termé-
szeti jelenségként, másrészt kozmológiai módon ábrázolja azt.

8 Uo. 241–242.
9 Uo. 242–243.



Isten dicsősége a papi hagyományban... 17

A  hwhy d/bK]-t  természeti  jelenségként  zivatarhoz  hasonlóan  írja  le,
melynek fontos elemei a felhő és az emésztő tűz, melyekben és melyek
révén Isten megjelenik: lobogó tűzben a hegy tetején. Ehhez hasonló a
Zsolt 97,1sköv. teofániájának ábrázolása, ahol hwhy d/bK] szintén összekap-
csolódik a „felhő”, a „vihar”, a „tűz”, a „villám” és a „megolvadó he-
gyek” képi ábrázolásával. A Kiv 19,16-ban a „dicsőség felhője” (dbeK; @n:[;)
kifejezése, a korabeli Izrael elképzeléseinek világát tükrözve, Isten önki-
nyilatkoztatását fejezi ki, ahol Isten valódi természete, lényege az embe-
ri tekintet elől abszolút rejtve van. Isten effajta ábrázolása az egész ókori
Keletre érvényes, ahol az istenséget, egyfajta viharistenségként, valami-
féle zivatar, vihar és fényjelenség révén ábrázolják (vö. Ugarit: a főisten-

ʻ Ṣség, Ba al- āpôn ábrázolása).
Viszont Izrael Istene nem viharisten, még annak ellenére sem, hogy

Izrael, nyilván politeista környezete hatására, Istent a vihar természeti
jelenségében fedezte fel. A vihart inkább Isten kinyilatkoztatása egyik
formájaként tekintette. Ezen állítást alátámasztja a Kiv 33,18sköv. Mózes
kívánságáról beszél, hogy láthassa az Urat. Isten megjelenése kevésbé
emlékeztet viharra, sokkal inkább teológiai fogalomnak tűnik.10

b.) Másik oldalról az istenábrázolás kozmológiai jellegű. Itt a 19. zsol-
tár lehet segítségünkre, ahol Isten dicsősége a természeti jelenségek so-
rából emelkedik ki. A fentebb említett, elsősorban a Papi forrás által kép-
viselt,  ókori  keleti  világképi  meghatározottság  domináns,  mivel  az
ember és az Isten világát az ember számára átjárhatatlanul elválasztó
szilárd  boltozat  (["yqir:)  kiemelt  szerepet  kap  a  zsoltárban.  Úgy tűnik,
hogy itt a hwhy d/bK] Isten önkinyilatkoztatási formája.

Az itt is megjelenő papi szemlélet szerint Isten, aki a szilárd boltozat
feletti szentélyében lakik, de ugyanakkor a földi szentélyében is jelen van,
láthatóvá válik Mózes számára ennek az önkinyilatkoztatásnak a követ-
kező elemeit különböztethetjük meg: 1.) Isten kiválasztott magának egy
helyet, ahonnan szentségét kisugározhatja.  2.) Isten nem látható, a fel-
hőben tartózkodik, mely a sátoron kívül és belül egyaránt jelen van (Kiv
40,34sköv.); ez az Ő megnyilvánulási formája (hwhy d/bK]). Mózes a felhőn
keresztül kommunikál Istennel (Kiv 24,15sköv.).

10 Uo. 243.



18 Racs Csaba

Ugyanakkor Isten d/bK;-ja tűz alakjában is megjelenhet. A szent sátor
esetében éjjelente tűz volt látható a sátoron belül Izrael vándorlásának
egész ideje alatt (Kiv 40,38). A hwhy d/bK] konkrét formái, a tűz és Isten di-
csőségének egy másik, közelebbről formája (talán felhő), együtt jelennek
meg Salamon temploma felszentelésének elbeszélésében, a 2Krón 7,1-3-
ban. A templom felszentelése az elbeszélés szerint nyilvános liturgikus
alkalom volt áldozatbemutatással  összekötve. Az elbeszélés világosan
különböztet Isten d/bK;-jának tűzszerű megjelenése és az azt körülvevő, a
szentélybe való belépést megakadályozó (talán) felhő között.

Egészen nyilvánvaló, hogy mind a kivonulással kapcsolatos elbeszé-
lésben, mind a Salamon templomának felszenteléséről  szóló beszámo-
lókban nem időjárási jelenségről,  viharról,  illetve annak elemeiről van
szó, hanem sokkal inkább egy kozmológiai meghatározottságú valóság,
mely elfedi a valóságos Isten-jelenést az emberi tekintetek elől.

Ezekiel és Izajás könyve

a.) Ezekiel meghívásának elbeszélése (Ez 1,1sköv.), a megegyezések
és hasonlóságok ellenére, nem képvisel a Papi forrással azonos tradíció-
vonalat: 1.) Az itt szereplő kinyilatkoztatás nem nyilvános; egyetlen ta-
núja maga a próféta.  2.) Azzal,  hogy leírja  Isten trónszekerét,  Ezekiel
könyve a transzcendens valóság leírásában tovább megy a Papi forrásnál.
Annyiban azonban kapcsolódik a papi hagyományhoz, hogy a trónsze-
kér az ég szilárd boltozatán, a ["yqir:-n, jelenik meg. 3.) Ezekiel erőteljesen
kapcsolta Isten dicsőségét,  illetve annak hiányát,  a jeruzsálemi temp-
lomhoz (Ez 43,1sköv.; vö. 11,22: Isten dicsősége elhagyja a jeruzsálemi
templomot). 4.) A próféta meghívás-elbeszélésében Isten dicsősége sajá-
tosan emberi vonásokkal jelenik meg, noha a fény-jellegét továbbra is
hangsúlyozza.11

b.) A másik kulcsszövegünk Izajás  próféta meghívásának története
(Iz 6.).12 Ugyanaz a hagyományvonal, amit Ezekiel könyvénél láthattunk;

11 Vö. Uo. 243–244.
12 Vö.  HORACIO SIMIAN-YOFRE,  “La vocazione di Isaia (Is 6)” (Studi sul libro di Isaia.

Dispense riservate ai partecipanti del corso EV 4230 del Pontificio Istituto Biblico II.
semestre 2006-2007), Roma 2007, 4.



Isten dicsősége a papi hagyományban... 19

csak maga a szöveg korábbi: Isten emberi vonásokkal bír, szeráfok sze-
repeltetése. A mi szempontunkból kiemelendő Isten „köntösének” !yliWv)
szegélye,  mely  betölti  a  próféta  látomásának  helyszínét,  jeruzsálemi
templomot, mely véleményünk szerint magát Istent jelölheti. A !yliWv (az
Ószövetségben: 11x),  Izajás könyvét leszámítva, a templomban szolgálók
ruháinak megnevezésére szolgál (Kiv 28,33–34; 39,24–25). Vannak szö-
vegek,  viszont,  melyek meghatározottság nélkül  használják („palást”;
Jer 13,22.26;  Náh 3,5;  Siralm 1,9). Ezen részekben az ember testét jelöli,
melynek felfedése önmagában foglalja a szégyent és a büntetést. Ezen
szövegekben  a  !yliWv-mal  együtt  előforduló  lexémák,  megerősítik  az
utóbbi értelmet: a  !/lq; főnév („gyalázat”, „szégyen” – „mezítelenség”;
Jer 13,26); illetve a hlg („feltár”, „lemeztelenít” „ruhát levet”; Náh 3,5) és
a #cj („lemeztelenít”;  Jer 13,26) igék. A ruha levétele egyben a test egy
részének felfedése is (vö. MTörv 27,20; Ez 16,36; Iz 47,2b3a).

Az izajási szöveg ikonográfiai konfrontálása is alátámasztja azt a fel-
tételezésünket, hogy a !yliWv kifejezés itt inkább magát az Istent akarja le-
írni;  ennek  konkrét  említését  gondosan  kerülve.  Ugyanis  a  korabeli
uralkodók szűk bokáig érő tunikát viseltek, melynek nem volt szegélye;
a bibliai szöveg viszont bő, szegéllyel rendelkező ruhára engedne kö-
vetkeztetni. Feltételezésünket megerősíti, hogy az Ez 1,26-hoz hasonló-
an a Templom kettős karakterrel bír, egyszerre égi és földi. A szentély
tehát nem az a hely, ahol megszilárdul, hanem éppen ellenkezőleg, az a
hely, ahol eltűnik az ég és a föld közötti különbség.

Kitekintés

A  Papi forrás számára egyértelmű  Isten határozott jelenléte a világban
(neve, ereje, szentélye révén). Sőt magát a világot úgy tekinti, mint Isten
szentélyét, mely archetípusa a pusztai vándorlás szentélyének, illetve a
jeruzsálemi templomnak.13 Ennek a jelenlétnek az egyik megnyilvánulá-
si  formája  a  hwhy d/bK],  melyhez egyszerre  kapcsolódnak világképi-koz-
mológiai és egész konkrét, időjárási jelenségeket idéző konnotációk. A
hwhy d/bK] úgy Isten mérhetetlen fölségének és mindenek felettiségének

13 Ehhez a megközelítéshez lásd:  GORDON J. WENHAM,  Genesis 1-15  (Word Biblical
Commentary 1), Waco TX 1987, 1–40.



20 Racs Csaba

külső megnyilvánulási formája, hogy közben nem sérti, hanem inkább
elfedi a láthatatlan Istent (Kiv 33,18–33).14

A hwhy d/bK]-t gyakran a „fénnyel” kapcsolják össze, mely a Papi terem-
téstörténetben (Ter 1,1–2,4a) kiemelkedő szerepet kap, ugyanis a „fény”
Isten teremtő művei közül az első, mely az isteni teremtő művet a legtö-
kéletesebben jelképezi a világban, ami „fény” nélkül sötétség és káosz
lenne. Noha a fény önmagában nem isteni természetű, viszont gyakran
metaforikus értelemben használatos a legfontosabb isteni tevékenysé-
gek, illetve üdvjavak, s ezeken keresztül jelenléte, jelölésére: élet, szaba-
dulás / üdvösség, parancsok, Isten jelenléte (Zsolt 56,14; Iz 9,1; Péld 6,23;
Kiv 10,23).15

14 HERBERT HAAG, Bibliai lexikon, Budapest 1989, 708–709.
15 G. J. WENHAM, Genesis 1-15, 18.



OLÁH ZOLTÁN

„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…”
(Zsolt 19,2). Isten dicsősége és a teremtés 
szépsége a zsoltárokban

„Az egek hirdetik Isten dicsőségét...” (Zsolt 19,2)

Isten dicsősége és a természet szépsége a zsoltárokban

A vallásos nyelvezetben gyakran találkozunk a dicsőség fogalmával.
Leggyakrabban az egyház hivatalos imáiban amolyan  basso  osstinato
módjára, háttérdallamként állandóan jelen van. A zsolozsma zsoltára-
it, az Úrangyala imát, valamint a rózsafüzér tizedeit a kis doxológiával1

fejezzük be. A dicsőség fogalmának gyakori használata még nem je-
lenti azt, hogy értjük is annak jelentését. A teológiai írásokban azon-
ban nem gyakori. Ez alól a sok szempontból rendkívüli utakat bejáró
svájci katolikus teológus, Hans Urs von Balthasar, A dicsőség felfénylése
– Teológiai esztétika címen a hatvanas években teológiai esztétikájával
életművének hattyúdalát fogalmazta meg.2

A dicsőség fogalmának gyakori előfordulása már a Biblia lapjain kü-
lönböző jelentést hordoz magában. Ez a fogalom az Ószövetség fontos
kifejezései közé tartozik, részben ennek is köszönhető, hogy sok jelen-

1 Dicsőség az Atyának, a Fiúnak és a Szentléleknek, miképpen kezdetben, most és mind-
örökké. Ámen. 

2 HANS URS VON BALTHASAR,  Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. 3 Bände. Ein-
siedeln 1961–69. Magyarul Görföl Tibor fordításában a Sík Sándor Kiadó gondozá-
sában jelent meg öt kötetben (I. II/1/2; III/1.2.) 2004–2007 között.



22 Oláh Zoltán

tésárnyalattal  gazdagodott  az  üdvösségtörténet  hosszú  évszázadain
át. 

A Héber Biblia kábód (dwobK ') 1993 előfordulással az egyik leggyakoribb
bibliai héber szavak csoportjába tartozik.4 A Héber Biblián belül pedig a
Zsoltárok könyve 51 előfordulással egyértelműen igazolja, hogy a meg-
szólító Istennek ember adta válaszában, imájában a dicsőségnek fontos
helye és szerepe van. A dicsőség fogalma természetesen nem kizáróla-
gosan teológiai fogalom, jelentésspektruma egész széles skálán mozog.
A kábád (dwobïK ') jelentése: súlyos, nehéz, szó szerinti értelemben és fon-
tos, tekintélyes, átvitt értelemben. A belőle származó főnév tiszteletet
és megbecsülést jelent. A szó ellentétje a qll (llq), aminek elsődleges je-
lentése:  könnyű,  vékonyság,  átvitt  értelemben pedig jelentéktelen,  a
tiszteletet nélkülöző személy. Maga a főnév kábéd májat jelent. A szív-
vel együtt a máj az egyik legfontosabb testi szerv a bibliai időkben, és
gyakran szinonim szava a szívnek.5 Rövid tanulmányomnak a célja,
hogy Isten dicsőségének és a természet szépségének témáját néhány
zsoltár segítségével bemutassam.

1. Zsolt 19. „Mint vőlegény kijön nászházából”
1.1. Ráhangoló

Nietsche a  Vidám tudomány művének 125. paragrafusában egy nagy-
szerű emberről beszél, aki déli napvilágnál lámpással a kezében keresi
az Istent. „A rajta nevetőknek így beszél: Mit tettünk, amikor a földet
elláncoltuk a Naptól? Hová tart most (a föld)? Hová tartunk mi? Eltá-
volodunk minden Naptól? Nem zuhanunk folyamatosan? Hátra,  ol-
dalra és előre? Van még fent és van még lent? Nem egy végtelen sem-

3 MOSHE WEINFELD, „dAbïK' kabod“ in  Theological  Dictionary of the Old Testament
(szerk. G. JOHANNES BOTTERWECK - HELMER RINGGREN - HEINZ-JOSEF FABRY), Michigan
1995, 22–37, 24.

4 REINER-FRIEDMANN EDEL,  Hebräisch-Deutsche  Vokabel-Lern-  und  Repetitionshefte,
Marburg 1978, 8. kiadásában a leggyakrabban előforduló héber bibliai szavak kö-
zött az előkelő 85. helyen található.

5 M. WEINFELD, i. m., 23.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 23

min át bolyongunk?”6 A 19. zsoltárban erős a Nap szimbolikája. Hozzá
hasonló az Úr törvénye, amely felüdít, felragyog az ember számára. 

1.2. A zsoltár szövege

1A karvezetőnek. Dávid zsoltára.
2Az egek elbeszélik Isten dicsőségét,

és kezének művét hirdeti az égbolt.
3Nappal a nappalnak áraszt beszédet

és éj az éjszakát oktatja tudásra.
4Nincs beszéd, és nincsenek szavak,

nem is hallatszik a hangjuk.
5De az egész földre eljut szózatjuk,

és földkerekség szélére igéjük.
A napnak ott vert sátrat;

6és ő, mint vőlegény, kijön nászházából,
örül, mint a hős, ahogyan fut ösvényén.

7Az ég széléről kijövetele,
és körútja annak szélein halad;
nincs rejtve semmi melege elől.

8Az Úr törvénye tökéletes:
felüdíti a lelket;

az Úr rendelete megbízható:
bölccsé teszi a tapasztalatlant.

9Az Úr utasításai egyenesek:
megörvendeztetik a szívet;

6 FRIEDRICH NIETSCHE, Die fröhliche Wissenschaft, Verlag von E. W. Fritzsch, Leipzig,
1887,  125.  mondás.  http://www.zeno.org/Philosophie/M/Nietzsche,+Friedrich/Die+
fr%C3%B6hliche+Wissenschaft/Drittes+Buch/125.+Der+tolle+Mensch szerint  idé-
zem. „Was taten wir, als wir diese Erde von ihrer Sonne losketteten? Wohin bewegt sie sich
nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend?
Und rückwärts, seitwärts, vorwärts, nach allen Seiten? Gibt es noch ein Oben und ein Un-
ten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts? Magyarul is több kiadást ért
meg:  Vidám tudomány; Világirodalom 1923; Holnap Kiadó, 1997; Szukits Könyvki-
adó, 2003.



24 Oláh Zoltán

az Úr parancsa világos:
felragyogtatja a szemeket.

10Az Úr félelme tiszta:
megmarad örökké;

az Úr ítéletei biztosak:
igazságosak egytől–egyig.

11Kívánatosabbak az aranynál,
megannyi színaranynál;

és édesebbek a méznél,
a kicsordult lépes méznél.

12Szolgád is megfogadja intésüket,
megtartásukban nagy jutalom van.

13A tévedéseket ki veheti észre?
Rejtett bűnöktől tisztíts meg engem!

14A kevélységtől is tartsad vissza szolgádat
ne uralkodjék rajtam!

Akkor feddhetetlen leszek,
és tiszta a nagy bűntől.

15Legyenenek tetszésedre számnak beszédei
és szívem elmélkedése a te színed előtt,
Uram, én kősziklám és megváltóm!7

1.3. A 19. zsoltár műfajáról és keletkezéséről

A zsoltárt  gyakran két  himnusz egyesítéseként értelmezik.  Ezt teszi
egyébként az Imaórák liturgiája is. A korábbi exegézis a zsoltár első ré-
szében  (19A2–7)  teremtett  világ  kánaáni  archaikus  himnuszát  látta,
amihez később hozzáfűztek egy későbbi  Tóra himnuszt (19B8–15). A
zsoltár első része Istent Elnek nevezi, míg a második rész Izrael Istené-
nek tulajdonnevét, JHVH-t használja.8 A modern kutatás azonban kel-
lően rámutatott a zsoltár egységére. Mindkét részt áthatják a fogsági és
fogság utáni bibliai  képzetek.  Az égről  égboltként (ráqiá =  firmamen-
tum), a földről, mint fundamentumról és az égről, mint a föld felé ki-

7 A zsoltárfordítást SZABÓ MÁRIA, A zsoltárok kincsei, Zsoltárfordítás, Nyelvi-filológiai
jegyzetekkel, Válogatás a zsoltárok I. könyvéből (1–41), Budapest 2013, 158.

8 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen: Psalm 1–50, 128.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 25

terjesztett sátorról beszél. A bölcsesség jellemzői átkerülnek a  Tórára,
Isten félelmét a Tóra megtartásával azonosítja). J. L. Cooley meggyőző-
en amellett érvel, hogy elégséges, ha a papi teremtés-elbeszéléssel vet-
jük össze a zsoltár első részét, nem kell feltétlenül kánaáni vagy más
párhuzamos ókori szövegeket keresnünk.9 Mindezek egyértelműen a
fogsági és fogság utáni időkre fordítják figyelmünket.10 A zsoltár gon-
dolatmenete is figyelemre méltó. Isten a teremtett dolgokban megmu-
tatkozó közvetett kinyilatkoztatása átmegy a közvetlen kinyilatkozta-
tásba,  a  Tórába.  Először  az  El teremtő  Istenről  beszél,  a  második
részben Izrael Istenének tulajdonneve 6 alkalommal fordul elő.11

A 19A rész is két szakaszra tagolódik a megfogalmazás szempontjá-
ból. A 2–5a részben az igék perfektuma emlékeztet a kezdethez tartozó
teremtő  aktusra (creatio originalis),  míg a 5b–7 versek participium és
imperfektum igealakjai a folyamatos teremtésre (creatio continua) emlé-
keztetnek. Mindkét részben a fény előnyt élvez a sötétséggel szemben.
A Nap és nem a Hold áll a figyelem középpontjában.12

A 19. zsoltár összekapcsolja a teremtést a Tórával. Csak a késői böl-
csességi szövegek gondolják együtt a teremtést és a Tórát, mint példá-
ul Jób 28,20–28; Péld 8,12–31 és a mi zsoltárunk.13 A zsoltár keletkezését
F. L. Hossfeld két szakaszban látja: Először a bölcsességi zsoltár 2–11
keletkezett, amit felvettek egy tóralelkületű jámbornak a papi bűn- és
kiengesztelődés teológiával fémjelzett imájába 12–14.15.

1.4. Zsoltármagyarázat

A 2. vers bemutatja azokat a teremtményeket, amelyek Isten fenségé-
ről tanúskodnak. Az ég és az égboltozat, a nappal és éjszaka megsze-
mélyesülnek,14 hiszen  hirdetik  Isten  dicsőségét.  Az  ég  Isten  királyi

9 JEFFRY L. COOLEY, Psalm 19: A Sabbath Song, in Vetus Testamentum 64 (2014), 177–
195, 180.

10 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen: Psalm 1–50, 129.
11 Uo.
12 Uo.
13 Uo.
14 SZABÓ M., i. m., 160.



26 Oláh Zoltán

trónjának a helyszíne, amit az égboltozat fogalma közelebbről megha-
tároz.  Az égboltozatot  egy szilárd kupolaként  képzelték el  a  bibliai
korban, amely az égboltozat feletti vizeket fenntartja, hogy ne borítsák
el a földet. Általa van légtere az embernek.15

El istennév a kánaáni panteon főistent jelenti, ő az istenek atyja és a te-
remtő isten.16 Mivel a zsoltár különösebb aggodalom nélkül használja
ezt az istennevet,  anélkül hogy tartana a politeizmustól,  arra enged
következtetni, hogy a többistenhit már nem jelent reális veszélyt a bib-
liai hagyományban, és feltételezi Iz 40,18; 43,12; 45,22 szakaszokat, és
elfogad egy bizonyos fejlődést a kinyilatkoztatásban, ahogyan a papi
alapirat is teszi a bibliai őstörténetben. 

Eltérően az első teremtéselbeszéléstől a 3. versben nem váltogatják
egymást a nappalok és az éjszakák, hanem mindegyik a maga fajtájá-
nak adja tovább a beszédet és a tudást. A nappal és az éjszaka külön
vannak,  azért  hogy a Nap és  a  nappal  fontosabb  hangsúlyt  nyerje-
nek.17 A nappal a nappalnak, az éj az éjszakának szófordulatok emlé-

15 RÓZSA HUBA, Őstörténet, A világ keletkezése és az emberiség eredete a Biblia szerint,
Budapest 2008, 30.

16 SZABÓ M., i. m., 159.
17 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen: Psalm 1–50, 132.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 27

keztetnek a nemzedék a nemzedéknek (Zsolt 145,4) élő tradícióra utaló ki-
fejezésekre. Isten dicsőségét állandóan hirdetik. A nappal a nappalnak
áraszt  beszédet, és az éjszaka az éjszakának mintegy litánia-szerűen
mormolja.18 Az  igék  imperfektuma  a  cselekmény  folyamatos  voltát
hangsúlyozza.

„Ez a képletes értelemben vett beszéd – a 4. versben – fölötte áll az
emberi  érzékeknek,  az  emberi  fül  számára  hallhatatlan,  felfoghatat-
lan…; de éppen mivel felülmúl minden emberi beszédet, olyan egyete-
mes nyelv, mely az egész földön mindenütt, mindenki számára érthe-
tő.”19 A háttérben szem előtt tartandó az asszír és babiloni elképzelés a
csillagok járásáról, mint hangtalan égi írásról.20 A hármas tagadás ki-
domborítja a mennyei üzenet különlegességét, amely nem a hallás, ha-
nem az értelem számára felfogható.

Az üzenet terjedését mutatja be időben és térben az 5. vers. A te-
remtés óta ez az üzenet eléri az egész földkerekséget, és egyre inkább
elterjed. Miben áll ez az üzenet? Az idők rendjében, amely kezdetektől
fogva egyetemesen érvényesek és állandóan a teremtő Istenre irányít-
ják az ember figyelmét.21

Az ún. naphimnusz az 5b–7 szakaszban olvasható. Az idők rendjét
a  Nap pályája  szemlélteti  és  konkretizálja.  A Nap iránti  előszeretet
gondolatát  a  legelőkelőbb csillag példája viszi  tovább.  A zsoltár ősi
motívumokat vesz át az ókori Közel–Kelet naphimnuszaiból.22 Az óko-
ri mezopotámiai szövegekben a napistent gyakran ábrázolják a vőle-
gény és a harcos képében. Lelkes katonák vidáman szaladnak pályáju-
kon,  és  a  vőlegény  általában  alig  várja  nászbéli  kötelességének
teljesítését.23 A zsoltáros  mítosztalanítja  a  Napot,  amely  a  zsoltáros
számára nem istenség, hanem Isten teremtménye. Ő rendelkezik felet-

18 SZABÓ M., i. m., 160.
19 Uo. 161.
20 Uo.
21 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen: Psalm 1–50, 132.
22 SZABÓ M., i. m., 162.
23 J. L. COOLEY, i. m., 187.



28 Oláh Zoltán

te. „Ragyogása leginkább tükrözi Isten dicsőségét, jelképezheti az örök
világosságot, üdvösséget, sőt ezáltal magát az Istent is.”24

Az 5. versben a zsoltáros a Napot vőlegényhez hasonlítja. A him-
nuszban a napisten mellett lehetett egy menyasszony is, amit a zsoltár
logikusan kihagy, és a napot a ragyogó szépséggel és fiatalos frisses-
séggel asszociálja. A napfelkelte a Nap győzelmes átmenetét szemlél-
teti a káosz (sötétség, halál és alvilág) teréből a kozmosz (a szentség,
az üdvösség, az élet és az élők világának) terébe.

Tórahimnusz 8–11

Ennek a  Tórahimnusznak a legközelebbi párhuzamát a  119. zsoltárban
találjuk.  Öt fogalom közös a két  költeményben.  Tórája (tanítás)  egy
összefoglaló, deuteronomista iskolára jellemző fogalom.25 Ez a főnév a
járáh (Hifilben) igéből vezethető le. Jelentése: oktat, mutat, tanít. „Isten
szava, tanítása, életadó akaratnyilvánítás, amelyből Isten még világo-
sabban megismerhető,  mint a teremtésből.”26 Rendelete:  edút (tWdï[e) =
görögül mártüriá = bizonyságtétel. A Sínai-szövetség rendelkezéseinek
írásba foglalt összességét jelöli; a papi nyelvben a két kőtáblára írt tör-
vény, a dekalógus megnevezése a következő: „a bizonyosság táblái”.27

Utasításai (piqqúdim = !ydiWQ«Pi) A főnév mögött a páqád ige ’meglátogat,
megszemlél,  megvizsgál’ áll,  aminek  jelentéskörébe  tartozik  a  rendel,
utasít, megbíz, parancsol.28 A törvénykező tekintélyét hangsúlyozza.29

Parancsa  (hw:x]mi  =  micváh)  többes  számú formái  konkretizálják  a  Tóra
egyes előírásait.  Félelme: itt genitivus obiectivusra és nem subiectivusra,
illetve auctoris-ra gondolunk. „Isten iránti félelem, annyi, mint az Isten
iránti tisztelet. Nem rettegést jelent, hanem hatást kifejtő pozitív erő,
amely  –  a  törvényhez hasonlóan  –  visszatart  a  bűnöktől.”30 Ítéletei:

24 SZABÓ M., i. m., 162.
25 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen: Psalm 1–50, 132.
26 SZABÓ M., i. m., 165.
27 Uo. 165.
28 Uo. 166.
29 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen: Psalm 1–50, 133.
30 SZABÓ M., i. m., 167.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 29

(!yfip;c]mi = mispátim) a sáfát ige jelentése, igazságot szolgáltatni, bírói te-
vékenységet folytatni, ítélet, ill. jogszabály. Teológiai értelemben Isten
bírói tevékenységét értjük alatta, amely visszautal a Nap bírói szerepé-
re.31

A 12–14. szakasz egy Tóra-jámborságot képviselő ember kérő imája,
aki magát JHVH szolgájának nevezi. A Tóra iránti engedelmességnek
nagy a jutalma: gazdagság, tisztelet és élet. A 13. versben a papi bűn-
teológia  ismerhető  fel,  amely  megkülönbözteti  a  szándékost  a  nem
szándékos bűntől. (vö.  Lev 4,13;  Szám 15,22; vö.  119. Zsolt 21. 118). A
14. vers az ember gyengeségének és félrevezethetőségének gondolatá-
val tovább viszi a 13. vers képét. Itt már a tudatos bűnökről van szó,
amelyek a bűnösök nyomása és félrevezetése által jönnek létre, és az
imádkozót bűntárssá teszik.

A zsoltáros Isten iránti elköteleződésének adnak hangot 15. vers fo-
galmai: tetszésedre lenni, színed előtt, szám beszédei és szívem gon-
dolatai. A zsoltáros magát Istennek szenteli spiritualizáló kultuszfelfo-
gással. A zsoltárt lezáró Istennek irányzott két megszólítás: szikla és
megváltó még csak egyszer a Zsolt 78,35-ben találjuk együtt. A szikla
gyakori  a  zsoltárok  nyelvezetében,  a  megváltó  pedig  Deuteroizajás
üdvösséges beszédeiben gyakori.32

Hogyan magyarázzuk a zsoltár két része közötti kapcsolatot. J. L.
Cooley szerint a papi teremtés-elbeszélésben (Ter 1,1–2,4a) az égi tes-
tek öntudatos ágensek, nem csupán alkatrészei a gigantikus égi gépe-
zetnek. Azt a feladatot kapják, hogy uralkodjanak a nappalon és az éj-
szakán. A Teremtő beszél ezekhez az égitestekhez.33 Feladatuk a szent
időknek a kijelölése. Azért a kifejezett szándékért léteznek, hogy Isten
templomának kalendáriumát működtessék. A fogság utáni időben be-
szélhetünk a papi irat szombatra összpontosító naptáráról. 1Énokh 72–
82 könyvében találkozunk kifejezetten a szombatkalendáriummal, ami
egy évben 364 nappal számol, amely a szombat 7-es számával 52 hétre
osztható.34 J. L. Cooley meglátása szerint ez a zsoltár az egész papi Tó-

31 Uo.
32 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen: Psalm 1–50, 134.
33 J. L. COOLEY, i. m., 183.
34 Uo. 185.



30 Oláh Zoltán

ra mikrokozmosza.35 A zsoltár a napot az Isten akaratának készségesen
engedelmeskedő teremtményeként mutatja be, amely megbízhatóan és
lelkesedéssel tölti be feladatát. Ennek köszönhető a megfelelő naptár-
szabályozás,  és  lehetővé  teszi  a  megfelelő  kultikus  istentiszteletet.
Akár az engedetlen nap, akár az engedetlen személy, mindkettő kulti-
kus míszfunkcionalitást tud okozni.36 A Nap engedelmessége példaér-
tékű  a  papi  lelkiség számára,  hiszen ez teszi  neki  lehetővé,  hogy a
megfelelő  időben  teljesítse  megbízatását  a  kultikus  tevékenységek
pontos megtartásával.37

A zsoltár 4. versét idézi Pál apostol a Róm 10,18-ban, és az evangéli-
um prédikálására  alkalmazza.  „De kérdezem,  vajon  nem hallották?
Hiszen: Végig a földön szárnyal a szavuk, a világ végéig elhat szóza-
tuk.” Úgy tűnik, hogy Pál apostol ezt a zsoltárt együtt olvassa a  96.
zsoltárral, ahol szintén Isten dicsőségének hirdetése áll a zsoltár közép-
pontjában. Ott azonban nem egyértelmű, hogy kinek kell hirdetnie Is-
ten dicsőségét. Hossfeld Izraelre gondol. Amikor JHVH nagysága és
tettei  hirdetésére  örömteli  megbízatást  kap,  általában a  szomszédos
népekhez (78,4) vagy az utódokhoz (Zsolt 79,13) kell fordulnia.38 A 96.
zsoltár kapcsolatban áll a népeket célzó missziós hagyományokkal.39 A
19. zsoltárban az egeknek kell hirdetniük Isten dicsőségét, a 96. zsoltár-
ban az emberek kapják ezt a megtisztelő feladatot. A 19. zsoltárban a
hirdetésnek nincsenek kifejezett címzettjei, de mivel az egek végzik ezt
a feladatot, egész biztosan senki és semmi a földön nincs kizárva. A
96. zsoltárban Isten dicsősége hirdetésének címzettjei a népek és a nem-
zetek. Ez is univerzális misszió. 

Nüsszai  szent  Gergely  filozofikusan  értelmezi  a  zsoltár  kezdetét:
„Dávid hallgatta az ég és a csillagok zenéjét, ezt a himnuszt ritmikussá
teszi a mozgás és a pihenés, ahol a pihenés felragyog a mozgásban, és

35 Uo. 186.
36 Uo. 194.
37 Uo. 195.
38 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Psalmen 51–100, Theologischer Kommentar zum Alten

Testament, Freiburg 20002, 668.
39 THOMAS WAGNER,  Gottes  Herrlichkeit,  Bedeutung  und  Verwendung  des  Begriffs

kabod im Alten Testament (Supplements to Vetus Testamentum 151), Leiden 2012, 293.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 31

a mozgás szüntelenül fénylik a változatlanban. Ez az egyetemes har-
mónia igazi és elsődleges zenéje. Az egész világ zene, amelynek szer-
zője és kivitelezője az Isten.”40

2. „Gloria in excelsis Deo et in terra pax hominibus…” és közben egy 
hurrikán a 29. zsoltárban

(Dávid zsoltára.) 
1Adjátok meg az Úrnak, Isten fiai, 
adjátok meg az Úrnak a tiszteletet és a hatalmat!
2Adjátok meg az Úrnak a nevét megillető dicsőséget, 
és szent udvarában imádjátok az Urat!
3Hangja az Úrnak a vizek fölött,
a dicsőség Istene mennydörög41

az Úr a hatalmas vizek fölött.
4Hangja az Úrnak tele erővel, 
Hangja az Úrnak tele fönséggel.
5Hangja az Úrnak cédrusokat tördel, 
az Úr szilánkokra töri Libanon cédrusait.
6Libanont ugráltatja, mint valami borjút, 
Szirjont pedig, mint fiatal bikát.
7Hangja az Úrnak tüzes villámot szór,
8Hangja az Úrnak megremegteti a pusztát, 
az Úr megremegteti Kádes pusztáját.
9Hangja az Úrnak tölgyeket csavar ki, 
és megritkítja az erdőket. 
templomában minden így kiált: Dicsőség!
10Az Úr trónol42 a vízözön felett,
az Úr királyként trónol mindörökké.
11Az Úr erőt ad népének, 
az Úr békével áldja meg népét.

40 L. ALONSO SCHÖKEL, I salmi I, Roma 1992, 408.
41 A 3b. átkerült a 9b. versbe a SzIT-ban. A dicsőség Istene helyében a felséges Is-

ten áll a KNV-ban.
42 A SzIT múlt idővel fordítja ezt az igét: trónolt.



32 Oláh Zoltán

2.1. A zsoltár szövege

A SzIT és Károli Gáspár Biblia a héber qól ADONÁJ (hw:hy] l/q) kifejezést
az Úr szava kifejezéssel fordítja. Kissé teologizálónak tűnik ez a meg-
oldás. A Septuaginta foné-t, a Vulgata szintén vox-ot olvas. Ennek ellené-
re az Imaórák liturgiája is a vox-ot nem hanggal, hanem szóval fordítja.
Kecskeméthy István ötletes fordítása43 egy régies irodalmi megoldást
használ: a „Hallga” mondatszóval magyarosítja a héber qól (hang) ki-
fejezést. Ennek mai megfelelője lenne a hallgass(atok) csak oda!, hall-
gassuk csak!, figyelj(ünk) csak!44 Ez a fordítás sem fejezi ki a héber ere-
detit,  hiszen a  qól (hangnak)  nem az  a  szerepe,  hogy egy közeledő
eseményre hívja fel a figyelmet. „Így elveszne a hang gazdag jelentés-
tartalma.”45A legtöbb modern fordítás az Úr hangja és nem az Úr sza-
va szintagmát használja. Magyar zsoltárfordításokban így jár el a  Hé-
ber-Magyar Biblia és Szabó Mária.46 Érdemes a héber és sok más ókori
fordítással  hang  kifejezéssel  fordítani,  hiszen a  hang nem ugyanaz,
mint a szó, jóllehet néha jelentheti egyszerűen a szót, mint a Kiv 19,19-
ben.47 A beszélt nyelvben hang nélkül nincsen szó, de a szó létezhet
írásban is, tehát hang nélkül. A zsoltárban Isten nem beszédet intéz az
emberhez, hanem hangját hallani, ami nem jelent feltétlenül beszédet.
Itt nem Isten emberhez intézett közléséről esik szó, hanem Isten égi és
önmagában való létéről is.

Mivel a zsoltár ritmusát a qól (hang) adja meg, ami héberül villámot
is jelent, ezért a fordításomban szokatlan birtokos szerkezetet válasz-
tottam, aminek segítségével a versek elején hétszer áll a „Hangja az
Úrnak” birtokos szerkezet. A magyar irodalmi szövegekben néha elő-

43 KECSKEMÉTHY ISTVÁN, Biblia, Kolozsvár 2009, 651.
44 PUSZTAI FERENC (szerk.) Magyar értelmező kéziszótár, Budapest 20032, 483. Figye-

lésre  halkan  felhívó  szó:  hallgassatok  csak,  figyeljünk  csak!;  CZUCZOR GERGELY,
A magyar nyelv szótára,  http://mek.oszk.hu/cgi-bin9/czuczor2.cgi?kezdobetu=H&szo
=HALLGA&offset=25 (a kutatás ideje: 2019. szeptember 30.)

45 SZABÓ M., i. m., 276. 
46 Teljes kétnyelvű (héber-magyar) Biblia két kötetben, Budapest évszám nélkül. SZABÓ

M. i. m., 272.
47 Uo. 275.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 33

fordul.48 Ezzel a megfordított birtokos szerkezettel jobban megőrzi az
eredeti héber (qól ADONÁJ) és fordításainak (pl. latinul  vox Domini,
görögül foné Küriou) hatásosságát.49

2.2. A zsoltár műfaja és vallástörténeti háttere

A világon uralkodó vihar Istenének a himnusza ez a zsoltár. Az ano-
nim liturgikus nem egy emberi közösséget, hanem az isteneknek a fia-
it, isteni lényeket, szólít meg. A himnusz vége a kozmosz Istenét azo-
nosítja népének, Izraelnek az Istenével.50 Sok kutató, köztük Dahood,
felismerik a kánaáni irodalom hatását ebben a zsoltárban. Ezekből a
vonásokból meg a zsoltár régi voltára következtet Hossfeld. A zsoltár
alapszövege összekapcsolja a kánaáni panteon fő istenének Elnek a ha-
gyományait  Baál  isten  vonásaival.  A  zsoltárt  hagyománytörténeti
szempontból tematikája alapján a korábbi templomteológia keretében
kell elhelyezni. Ez a teológia JHVH királyságának szempontjait, ural-
kodásának felragyogását és kisugárzását, valamint ezek visszhangját a
mennyei és földi dicséretben, és Isten káosz és természet erői feletti ha-
talomigazolását bontja ki. A zsoltár ezeket a kánaáni elemeket polemi-
zálás nélkül veszi át, és a JHVH hit korai fázisához tartozik, amit in-
tegráló és nem polemizáló JHVH-hitnek nevezhetünk.51

48 Ilyen fordított  birtokos  szerkezettel  találkozunk  TOMPA MIHÁLY,  Népregék  és
népmondák,  Pest  1846,  44.  című  könyvében.  A  Jávorfáról versének  végén  ez  áll:
„S gyilkos lányinak fejére / Ősz apának átka szállott. / Bujdosásba űzve őket: Nem
hogya sehol pihenni/ Szőke testvér véres árnya; / Szörnyű átka ősz apának.” Egy 20.
századi példát is vehetünk a fordított birtokviszonyra Ady Endre, Őszben a sziget c.
versének utolsó három sorában: „Fakó gyepét, kínlódó lombját, / Őszi virágát / Szé-
gyenlem a szívemnek.”; vö. ADY ENDRE összes versei I., Budapest 1989.

49 Ha a rockzene világából akarnánk példát adni hasonló jelenségre, talán AC/DC
Thunderstruck (Villámcsapott) száma hasonlít hangulatában leginkább erre a zsoltár-
ra. Az élmény, amit megfogalmaz ez a szám, olyan, mint egy villámcsapás, amitől
az ember letaglózódik. A zsoltáros szemlélve a természetben megmutatkozó isteni
hatalmat, mintegy villámsújtott állapotba kerül és ismételgeti a  qól ADONAJ-szin-
tagmát, ami ritmust ad a zsoltárnak.

50 L. A. SCHÖKEL, i. m., I. 524.
51 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen. Psalm 1–50, (NEB) Würzburg 1993, 182.



34 Oláh Zoltán

Van, aki győzelmi éneket lát benne, hiszen a teofánia jellemző kato-
nai szövegekre,  amelyek az Istenről,  mint harcosról  beszélnek: ilyen
például Debora és Mirjám éneke. Ebben az értelmezésben a vihar a
harcnak lenne költői  képe, a béke pedig a győzelemnek az eredmé-
nye.52

A  Héber Biblián belüli eszmei összefüggése a  hammabbul (özönvíz)
szónak köszönhetően a Ter 7–10 fejezeteiben keresendő. Ugyanis csak
ebben a két szövegben fordul elő határozott névelővel ez a fogalom.
Az Úr uralkodik a hatalmas vizek felett. Az özönvíz után adott békét a
szivárvány jelképezi. Az Úr, mint egy harcos leteszi a fegyvert a kezé-
ből. Az íj már nem irányul a teremtett világra és benne az emberre. A
29. zsoltár felidézi az eseményeknek ezt a sorrendjét.

A zsoltár teológiai és leíró jellege által elüt a szomszédos kérő ill.
hálaadó zsoltároktól.53

2.3. A szent természete és annak megtapasztalása

Az emberben félelmet kelt a vihar mint természeti jelenség. Meghalad-
ja ennek a jelenségnek fensége és kontrollálhatatlansága az ember ere-
jét. Olyan, mint egy örvény, amely elpusztítással fenyeget, és egyben
szabadulást ígér.54

Szent Ágoston így beszél a szentről:

„Mi az, mi megvilágít és megüti a szívem, anélkül hogy megsebe-
sítené? Felfigyelek és tüzet fogok. Felfigyelek, mert annyira kü-
lönböző;  fellángolok,  mert  annyira  hasonló  vagyok  hozzá…”
(Confessiones XI,9,1)

A zsoltár a vihart látó ember közismert tapasztalatának fenséges költői
kifejezése. A hit polaritása és feszültsége figyelhető meg ebben a zsol-
tárban. Weiser szerint: „kifejezésre jut az Istennek pusztító és rémisztő
hatalma által meglepett örömnek a győzelme”. Minden időben megta-
pasztalható ez az erő, a homo technicus napjaiban is? Egy tornádó, hur-

52 L. A. SCHÖKEL, i. m., I. 525.
53 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER Die Psalmen. Psalm 1–50, 182.
54 L. A. SCHÖKEL, i. m., 525.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 35

rikán vagy szökőár ma is rámutat a természeti jelenségek elemi és ré-
misztő erejére. Schökel szerint a numinosum és a szent megtapasztalása
nem egy olyan csökevényes maradvány, ami eltűnik a tudomány hala-
dásával; az embernek egyik legfenségesebb tulajdonsága, ami mindig
nyitott marad transcendensre, amire elemi ereje miatt  tremendummal
válaszol Isten felfoghatatlan jelenlétére a történelemben. Igaz bíróként
beleavatkozik az emberiség történelmének folyásába.55

2.4. Néhány megjegyzés a 29. zsoltár formai felépítéséről

a.  A szám-sémák gyakoriak a zsoltárban.  Az első  (1–2 vv.)  és  az
utolsó (10–11) szakaszok négyszer említik JHVH nevét. A két szakasz
egyértelmű keretet alkot a zsoltár körül. Az istenek fiai és a népe felett
JHVH, a fenséges Isten trónol.  A zsoltár törzse 10-szer ismételi meg
JHVH nevét. Egy viszonylag rövid szövegben mondhatni óriási kon-
centrációt alkot, ami ural, és maga alá vet mindent. Az összesen 18 elő-
fordulás,  ahány a  smone esre (18 áldás  hr<v][, hn<mov) zsidó napi imában.
Hét hang / mennydörgés hangzatosan stilizálják a vihart. Az a rendel-
tetése, hogy megszelídítsék, elűzzék a természet félelmetes voltát. A
hetes számmal a költő eltávolítja, és ellenőrzése alá vonja a vihart, és
teszi ezt egy hatásos szent látomás keretében. A kabód (dicsőség) négy-
szer, és nem szabályosan van jelen a zsoltárban. Ám ez a jelenlét elég-
séges ahhoz, hogy a vihart teofániaként láttassa az olvasóval.

b. Az erő (óz) az 1. és 11. versben fordul elő. Amit az Úr kap az elis-
merés aktusa által a zsoltár elején, abban részesíti népét. 

c. Ennek  a  zsoltárnak  lírai  jellemzője  az  kiterjesztett  ismétlések.
ABCD / BCD; ABCD / BDKL. Olyan, mint egy visszatérés csak azért,
hogy új lendülettel tovább haladjon. Vagy másképp fogalmazva: két
lépés  vissza  és  három előre  taktika.  Olyan,  mintha  a  mennydörgés
megnyújtott visszhanghát utánozná. Majdnem zenei hatást ér el.56

55 JOHANNES PAUL II., Die Botschaft der Psalmen, Mit dem Papst beten, Stuttgart 2008,
188.

56 L. A. SCHÖKEL, i. m., 526–527.



36 Oláh Zoltán

2.5. Szövegmagyarázat

1-2: olyan, mint egy invitatorium. Egy vagy akár két imperativus ter-
mészetes egy himnusz kezdetén. De négy egymás után következő im-
perativus már magán viseli az ünnepélyesség auráját. Hasonlít a 148.
és 150. zsoltárokra. A névtelen liturgikus megragadja a szót és meghív-
ni merészeli az égieket: az egész égi udvartartásnak, az ég templomá-
ban és liturgikus környezetben dicsőséget kell adniuk JHVH-nak. Az
„Istennek fiait” szólítja fel a zsoltáros, hogy adjanak dicsőséget és tisz-
teletet.  Ősi formában ez a kifejezés emlékeztet a kánaáni panteonra,
ahol az alárendelt istenek hódolnak  Elnek, az istenek királyának. Az
Istennek fiai  adományként  hozzák  a  tiszteletet  és  a  dicsőséget.  Azt
hozzák az Isten fiai, ami  Elnek mindig is a tulajdona volt,  azt adják
vissza, amit fenségében és dicsőségében mindig megmutatott. A dicső-
ség bizonyos körforgásáról van szó, ami jellemzője a templomi teológi-
ának. A dicsőség két dolgot jelenít meg. Egyrészt  Elnek a tulajdonsá-
gát,  vagyis  a  tiszteletet  és  a  dicsőséget;  másrészt  a  dicsőítést  és
tiszteletadást az előbbiekre adott válaszként.57

3-9 A vizek felett tartózkodó Isten hangja hétszer csendül fel a kö-
vetkező részben. A villámszerű hang a kánaáni vallásokban Baál isten-
nek a sajátja, amit a 29. zsoltár átvisz JHVH-ra. Az 5–9a versekben egy
khiasztikus  szerkezetet  találunk.  Ez  a  hang  először  vihart  idéz  elő,
amiben a  hatalmas  cédrusok és tölgyek törnek össze (vö.  5.  és  9a),
ugyanez a hang földrengést okoz, amiben ugrál a Libanon és a Szirjon,
valamint Kádes pusztája délen. Ennek a kompozíciónak a közepén a
„7Hangja az Úrnak tüzes villámot szór” vulkánra emlékeztető  tüzes
teofániát sejtet. Olyan villámok ezek, amelyek egy kőfaragó munkájá-
hoz hasonlóan kemény kőzetből szikrákat és lángokat idéznek elő. Ez
a vihar emlékeztet az Illés próféta jelenlétében a Hóreben (1Kir 19,19)
és a Sinai-hegyen (Kiv 19) lejátszódó teofániához.58

A lakóhely – ahogyan a Zsolt 24,2-ben – Isten uralkodó hatalmának
a jele. A vihar egy teofániát jelenít meg. A vihar reális, nem allegori-
kus, de vele jár egy mélyebb értelem. Benne megmutatkozik egy ter-

57 F. L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen, Psalm 1–50, 184.
58 Uo. 184–5.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 37

mészetfeletti,  égi erő.  A vihar egyszerre  fascinosumot és  tremendumot
ébreszt.  Spektákulum, ami megrezzent.  Ez nem impresszionista,  ha-
nem expresszionista költemény. A költő kiválasztja a mennydörgést /
hangot, és hétszer megismétli. Ez az ismétlés azonban nem oszlik el
egyenletesen, feszültségben áll a rendszeresség és a rendszertelenség.
A villámok sem követik egymást azonos, hanem sokkal inkább előre
ki nem számítható időintervallumokban. Mondhatni a zsoltár ritmusa
változik, ám anélkül, hogy teljesen eltűnne.

A zsoltár képi folyamata a rengeteg vizekkel, a Földközi-tengerrel,
vagy az égi óceánnal kezdődik. A vihar kialakulhat a tengeren, vagy
az égboltozat feletti vizekben, ahonnan elárasztja a földet. Az érzékel-
hető útirányok a zsoltárban nyugatról keletre, északról délre tartanak.

A 9b versben arról a hódolatról tudósít, ami a természetben lezajló
eseményekkel egy időben JHVH palotájában, templomában történik.
Itt nincs miért azt firtatnunk, hogy a mennyei vagy a földi palotáról
beszél-e a zsoltáros, mert a közel-keleti képzeletvilágban a kettő igazá-
ból összetartozik.59

A 10.  vers  JHVH trónra  lépését  szemlélteti.  A vízözön  térbeli  és
nem csupán időbeli valóság. Itt a zsoltár visszatér a 3. versben látható
képhez, az Úr hangja a nagy vizek felett. Isten trónja a vízözön felett
tanúskodik az ősvizek feletti hatalmáról. Itt Isten trónra lépésének kez-
dete áll, ami azonban korlátlanul fennmarad a jövőben is, tehát mind-
örökké.60

A  különböző  jelentekből  hiányzanak  az  állatok  és  az  emberek.
Alapvetően két  jelenetről  és két  helyszínről  beszélhetünk.  A zsoltár
kezdő (1–2. v.) és befejező (9b–11. v.) része liturgikus közösségben ját-
szódik le. A megrendülést és a félelmet az Istent felmagasztaló ima kö-
vetkezik Sionon, az Úr templomában. A mennyei (1–2 versek) és a je-
ruzsálemi  szentély  (9b–11  v.)  összekapcsolódik  ebben  a  zsoltárban.
Ezen a két helyszínen béke uralkodik, és felcsendül az isteni fenség di-
csőítése. A hét mennydörgés fülsiketítő zaját a liturgikus éneklés har-

59 Uo. 185.
60 Uo.



38 Oláh Zoltán

móniája, a félelmet pedig az isteni védelemnek a bizonyossága váltja
fel.61

Csak a végén hangzik el a hét növekvő mennydörgésre egy emberi
kiáltás: Dicsőség!

A 11. vers Isten hatalma megmutatkozását kéri a nép történelmében
is. Ahogyan JHVH hatalma és dicsősége megmutatkozik a természet-
feletti erejében, úgy mutatkozzék meg hatalma népe történelmében is.
Erőt és áldást kér népe számára.62

Összegzés

A képek, amelyek ezt a zsoltár jellemzik, hatalmas és titokzatos terem-
tőként mutatják be az Istent. Jelenléte és hangja megrengeti a földet, és
minden rajta élő megremeg. Az embert is hatalmába keríti a félelem és
az ijedtség a hatalmas Isten színe előtt, akit nem tud felfogni és még
kevésbé uralni. Isten fensége előtt az embernek csak egy igazi maga-
tartása lehet: imádni és dicsőíteni őt.

3. „A dicsőséggel megkoronázott ember” 8. zsoltár

1(A karvezetőnek, Gát szerint – Dávid zsoltára.)
2Uram, mi Urunk,
mily csodálatos széles e világon a te neved!
Fenségedet az egekig magasztalja
3a gyermekek és a kicsinyek ajka.
Védőbástyát emeltél elleneid ellen,
hogy elhallgattasd az ellenszegülőt és a lázadót.
4Bámulom az eget, kezed művét, 
a holdat és a csillagokat, amelyeket te alkottál.
5Mi az ember, hogy megemlékezel róla, 
az ember fia, hogy gondot viselsz reá?
6Majdnem isteni lénnyé tetted, 
dicsőséggel és fönséggel koronáztad.

61 JOHANNES PAUL II., i. m., 188–189.
62 F.-L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen, Psalm 1–50, 185.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 39

7Hatalmat adtál neki kezed műve fölött, 
mindent lába alá vetettél:
8minden juhot és barmot, a mezők vadjait,
9az ég madarait s a tenger halait,
mindent, ami a tengerek ösvényén kering,
10Uram, mi Urunk, 
mily csodálatos széles e világon a te neved!

3.1. A 8. zsoltár keletkezése és felépítése

Az ADONEnu (mi Urunk) szó a fogság utáni időkben gyakori, a zsol-
tár keletkezését mindenképp a második templom, a perzsa, illetve a
kora hellenista korra keltezhetjük. A zsoltár témaköre felidézi a Héber
Biblia első  teremtés-elbeszélését,  aminek  keletkezési  ideje  szintén  a
közvetlen a babiloni fogság utáni korban keresendő. A papi teológiá-
nak a terméke, amely az Kr. e. 5. században élhette virágkorát. Ezeket
előrebocsátva  egyetérthetünk  E.  Zenger  következő  meglátásával:  „a
zsoltár szellemi hazájaként valószínűleg a fogság utáni idők elején te-
vékenykedő papok és bölcsek körei jöhetnek számításba.”63

Magát a zsoltárt refrén keretezi (inklúzió), az elején a 2c. és a végén
10. vers. Az inklúzió arra a valós lehetőségre utal, hogy a zsoltárt a li-
turgiában himnuszként alkalmazták. „[a] zsoltár eredetileg valamilyen
kapcsolatban volt a kultusszal, a cím (1. sor) arra utal, hogy az izraeli
istentisztelet  folyamán,  a  templomban  rendszeresen  alkalmazhat-
ták.”64

Ami pedig a zsoltár tartalmát és felépítését illeti, hangsúlyozni kell,
hogy a zsoltár középpontjában a következő kérdés áll: mi az ember?
Ezt a kérdést Isten megmutatkozó nagyságának keretei között  vála-
szolja meg a zsoltár. Az ekképpen feltett kérdésből következik az em-
ber kicsinységének tudata, mely egyúttal fokozódik mindazzal, ami az

63 E. ZENGER, Die Nacht wird leuchten wie der Tag. Psalmenauslegungen, Freiburg i. B.
1997, 204–205.

64 P. C. CRAIGIE, i. m., 107. BOŽO LUIĆ, A Biblia alapkérdése: Mi az ember?..., 37 nyo-
mán idézem. Sajnos hiányosan adta meg a bibliográfiai adatokat ehhez az idézet-
hez.



40 Oláh Zoltán

ember gondjaira és törődésére lett bízva. Az ember nagyságát és értel-
mét Istentől kapja, amit aztán az összes többi, gondjaira bízott teremt-
mény felé továbbít.

Magát a zsoltárt felépítése szerint minden további nélkül úgy szem-
lélhetjük, hogy felfigyelünk annak bizonyos elemeire, melyek megha-
tározott  ritmusban  ismétlődnek:  Isten  Neve  dicséretének  inklúziója,
majd a világmindenség – ember és az ember – világmindenség szó-
szerkezetek váltakozása, végül ismét Isten Neve dicséretének záró ink-
lúziója. A fent vázolt felépítés alapján látható, hogy a középpontban az
ember áll, a világmindenséggel körülvéve, a teljes keret pedig valójá-
ban a tisztelet és a dicsőség, mely betölti, ahogyan a mennyet, úgy a
földet is.65

2. a sor inklúzió: a Név dicsérete

2.b–5. sorok világmindenség – ember

6–9. sorok ember – világmindenség

10. sor inklúzió: a Név dicsérete

A zsoltár exegetikai elemzése

A zsoltárt az Isten nevéhez ünnepélyes módon intézett inklúzió kere-
tezi.  A  zsoltáros  az  Úr  (JHVH)  dicséretét  énekeli  meg,  aki  a  „mi
Urunk”, és egyben az egész világot betöltő név. Világos, hogy az in-
klúzióban található alapvető  teológiai gondolat éppen Isten nevének
fogalmára vonatkozik. Amennyiben az Úr (JHVH) egyben ADONEnu (a
mi Urunk) is, ezzel azt akarják kifejezni, hogy az Úr Izrael uralkodója,
és egyúttal az egész teremtett világ Ura.66 Az ADONEnu a királynak ki-
járó megszólítás volt, és egyes zsoltárokban az Úr valóban királyként

65 Vö. GIANFRANCO RAVASI, Il libro dei Salmi, vol. I 1–50, Bologna 1981, 187. Ravasi
a következő szerkezetet javasolja: Inklúzió; A. Az első kozmikus látvány: Isten min-
denhatósága és az ember (2b–5 sor); B. Második kozmikus látvány: az emberi ké-
pesség és Isten (6–9. v.); Inklúzió.

66 OTTO WAHL, Lieder der Befreiten. Psalmen beten heute, München 1989, 27–38.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 41

jelenik meg (vö. Zsolt 97). Ebből következik, hogy a 8. zsoltárban első-
sorban nem a „teremtmények dicsőségéről, hanem Izrael uralkodójá-
nak dicsőségéről van szó, aki az egész teremtett világ uralkodója.”67 A
teremtmények dicsősége és nagysága kétségkívül a Teremtőjük dicső-
ségéből és nagyságából következik. Ez abból is megfigyelhető, hogy az
Úr neve (Sém) betölti az egész földet. Úgy tűnik, a költő az Úr fenségét
ADONEnu (a mi Urunk) inkább különleges nagyság és a dicsőség (’adir)
kifejezéseként domborítja ki, úgy Istent tekintélyes uralkodóként mu-
tatván be, akinek neve mindenütt, az egész földön (kol-há’árec) az ő je-
lenlétére utal. Ez a fenség nemcsak az egész földre, hanem a világmin-
denségre  is  kiterjed,  majd  eljut  a  központi  részhez  is:  az  emberhez
(mah-enosv/nða>-hm' () Isten az emberben nyilvánítja ki hatalmának teljes
erejét, ám egész különleges módon: állandó gondviselés, és megemlé-
kezés formájában.

A 4. versben a költő az éjszaka csendjében szemléli az eget, és az éj-
szaka látható égitesteket: a csillagokat és a holdat. Ezek az égitestek az
ókori közel-keleti környezetben istenségeknek számítottak. A zsoltá-
ros számára ezek csupán Isten ujjának a művei, amelyek csodálatba ej-
tik a szemlélődőt. De csodálkozásának nem ez a legnagyobb oka, ha-
nem az a költői kérdés, amely a zsoltár központi részében található: Mi
az ember? Az ember még földi mércével is parányi, még inkább az,
hogyha az éjszakai eget, a fenséges világmindenséget csodálja. Az em-
ber parányi, mégis Isten különleges figyelmére érdemes.68

6.  vers:  Majdnem isteni  lénnyé tetted … nehezen fordítható az ige,
aminek jelentése, valamit hiányolni. Tehát az ember csak keveset hiá-
nyol, hogy olyan legyen, mint az istenek. A LXX angyalokkal fordítja
az isteneket, feltehetően azért, hogy elkerülje a politeista világképet.

Kevéssel teremtetted kisebbé az isteneknél (….) dicsőséggel és fönséggel ko-
ronáztad. Itt két olyan állítás hangzik el az emberrel kapcsolatosan, ami
máshol csak Isten predikátumai, mint a Zsolt 29,1.4; 96,6; 104,1 versek-
ben. Az ember királyi méltóságot kap a teremtő Istentől. Ezeket a pre-

67 H.-J.  KRAUS,  Die Psalmen I., Neukirchen-Vluyn 1961, 206. Athur Weiser két is-
mertetőjegyről beszél, amely az egész zsoltárt végigkíséri: az istenfélelem és Isten
dicsőségében való részesedés.

68 L. ALONSO SCHÖKEL, I Salmi, I., 1993, 249.



42 Oláh Zoltán

dikátumokat nem kapják meg az egek, a csillagok, a hold, még az iste-
nek sem, csak egyedül az ember. Az ember Isten megbízásából, az ő
nevében uralkodik a teremtett világban. Ez a gondolat erős az egyipto-
mi királyideológiában. A fáraónak az a feladata, hogy a teremtő isten-
ség megbízásából legyőzze a káosz erőit, és ezzel megteremtse a ren-
dezett világot, a kozmoszt. A fáraó az istenség földi helytartója. Ezt az
egyiptomi királyideológiában kizárólag a fáraónak fenntartott méltó-
ságot mind a Ter 1,26–28, mind a 8. zsoltár kiterjeszti általában az em-
berre,  egyetemessé teszi ezt a méltóságot.  A zsoltárban általában az
emberi és ezen belül a szegények méltósága különös súlyt kap. Isten
uralma a biztosítéka ennek a még a szegényektől és az elnyomottaktól
sem elidegeníthető méltóságnak.69 

„Az ember titka a következőkön alapszik: a bibliai teremtő Isten
minden  embert  azzal  a  képességgel  és  feladattal  ruházott  fel,
hogy Isten és egy jóságos király mintájára őrizze a földet.”70

Az Ószövetség sohasem szemléli az embert különállóan, hanem mindig
az  Istennel  való  kapcsolatában,  akit  az  ember  teremtőjeként  vagy
gondviselőjeként mutat be, illetve mindkettő elemeit alkalmazva, mint
ahogy a Zsolt 8-ban is látható. Az ószövetségi antropológia kimondot-
tan a viszonyokon alapszik: Isten viszonyán az ember iránt, valamint
az ember Istenhez való viszonyán. E kapcsolatrendszerek összefonó-
dása által az ember nem csupán az e világban elfoglalt helyére ébred
rá, hanem saját létének értelmére is.71

69 F.-L. HOSSFELD - E. ZENGER, Die Psalmen, Psalm 1–50, 77.
70 Az ember istenképiségének magyarázatához (Ter 1,2627) és a Zsolt 8, amely az

embert királyként írja le, akit Isten dicsőséggel és tisztelettel koronázott meg és min-
dent neki rendelt alá vö. M. VRGOC, Uvid u antropo-eikonologiju do Drugoga vatikans-
koga sabora (posebni otisak), Sarajevo 1987, 102. (Fordította Sima M. Mihai, gyulafe-
hérvári horvát anyanyelvű kispap a szemináriumi dolgozatában.)

71 Pár fontos kommentár a Ter l-hez: OTTO EISSFELDT,  Einleitung in das Alte Testa-
ment, Tübingen 19643, 234–278. Az őstörténet lényegi kérdésével foglalkozik: CLAUS

WESTERMANN,  Genesis 1-11,  (BKAT 1), Neukirchen  31983, k: 104–380.  GERHARD VON

RAD, Das 1. Buch Mose Genesis, Göttingen 198712, 1–26.



„Az egek hirdetik Isten dicsőségét…” (Zsolt 19,2) 43

Facit

A 19. zsoltár kezdő verse megadja a zsoltár alaptémáját. „Az egek elbe-
szélik Isten dicsőségét, és kezének művét hirdeti az égbolt.” Ez a zsol-
tár a teremtő Istenről énekel, aki mindent elrendez a teremtett világ-
ban.  A  teremtett  világ  harmonikusan  működik,  és  ezáltal  Isten
dicsőségét hirdeti. A teremtett világ részt vesz Isten hirdetésének fel-
adatában, ahogyan a választott népnek is az a feladata, hogy hirdesse
Istenének dicsőségét a nemzetek és népek körében. 

A 29. zsoltárt „Gloria in excelsis Deo, et in terra pax hominibus” és köz-
ben „egy nagy vihar” szavakkal foglaltam össze. Ebben a zsoltárban a
teremtett világ már nem annyira nyugalmas. Az Úr szava tornádóként
hozza mozgásba az egész teremtett világot. A káosz erői is fenyeget-
nek, amely ellen a teremtő Isten harcol. Ebben a harcban Istent megil-
leti a dicsőség, mert egyedül ő tud a káoszból ismét kozmoszt teremte-
ni. Isten dicsősége a vihar közepette is jelen van, amikor az emberen
félelem uralkodik el. Ugyanakkor Isten részt ad az ő erejéből népének
és békét is ajándékoz.

A 8. zsoltárban az embert Isten dicsőséggel és fenséggel koronázza.
A dicsőség a teremtő  Isten hatalmának a megjelenítése.  Az embert,
mint uralkodót helyezi a világba, hogy Isten oldalán, az ő szolgálatá-
ban uralkodjék a teremtett világ felett.

Assisi Szent Ferenc Naphimnuszát is ez a zsoltár ihlethette.

„Áldott légy, Uram, s minden alkotásod,
legfőképpen urunk–bátyánk a nap,

aki a nappalt adja és aki ránk deríti a te világosságod
és szép ő, sugárzó, nagy ragyogással ékes,

a te képed Felséges.”72

72 Vö. http://csicsada-irodalom-birodalom.blogspot.ro/2011/12/assisi-szent-ferenc-
naphimnusz.html



SZATMÁRI GYÖRGYI

Dicsőség mint teremtő kapcsolat János 
evangéliumában

A  negyedik  evangéliumban  a  dicsőség  fogalma  először  a  Prológus
megtestesülést hirdető mondatában jelenik meg: „Az Ige testté lett, kö-
zöttünk sátorozott, és mi szemléltük dicsőségét, mint az Atya egyszü-
löttének dicsőségét.” (Jn 1,14) János evangéliuma elhagyja a szinoptiku-
sok passiót megelőző, s annak ellenpontjaként szereplő színeváltozás
elbeszélését, ahol a szűkebb tanítványi kör bepillantást nyer Krisztus
méltóságának  ragyogásába,  melynek  Mózes  és  Illés,  a  Törvény és  a
Próféták tanúivá válnak. A Negyedik Evangélium „Tábor-hegye” az em-
beri  élet:  az emberré  lett  Ige (vö.  Jn 8,40)  embersége a „hely”,  ahol
szemlélhetjük dicsőségét. Azt a dicsőséget, amelyet itt – mint Istenhez
tartozó, Isten jelenlétét körülíró valóságot – János egy kapcsolathoz, az
Atya és a Fiú-Ige kapcsolatához tartozóként határoz meg. Megsejtve
tehát erről a dicsőségről valamit, ahhoz a kapcsolathoz kerülünk köze-
lebb, ami az Atya és egyszülött Fia relációja. A  Prológus közvetlenül
megelőző verse1 a világosságként világba lépő Ige2 eljövetelének céljá-

1 D. A. Lee a János-evangélium teremtés-motívumait vizsgálva a Prológus követke-
ző felépítését határozza meg: A) Jn 1,1–5: az Istentől az Ige által teremtett anyag; B)
Jn 1,6–13: a hit, mint az újjáteremtett identitás értelme; A’) Jn 1,14–18: az Istentől az
Ige által helyreállított anyag. DOROTHY A. LEE, Creation, Matter, and the Image of God
in the Gospel of John, in St. Vladimir’s Theological Quarterly 62/2 (2018), 102.

2 A targumokban is szerepel az Ige világosságként. Például a Kairói Geniza töre-
dékén (CTg FF Ter 1,2): „Az első éjszaka, amikor az Úr Igéje kinyilvánult a teremtett
világ felett, és a világ alaktalan és puszta volt, és sötétség terjengett [a] mélység fel-
színén. És az Úr [Igéje világosság] volt és beragyogta azt.” JOHN RONNING, The Jewish



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 45

ról beszél: „azoknak, akik az ő nevében hisznek, megadta a hatalmat
(ἐξουσία), hogy Isten gyermekeivé váljanak” (Jn 1,13). A János-evan-
géliumban a dicsőség témájának következő „kulcs-története” a kánai
menyegző elbeszélése, ahol Jézus „kinyilatkoztatta dicsőségét, és tanít-
ványai hittek benne” (Jn 2,11). Ez az első történet, ahol Jézust tanítvá-
nyaival együtt látjuk (Jn 2,1.11). Ebben a közösségben, ezen a menyeg-
zőn kezdődik annak a „hatalomnak” a kibontakozása,  amiben Isten
gyermekeivé válhatunk. Utolsó alkalommal a Függelékben tesz emlí-
tést a negyedik evangélium a dicsőségről: Péter halála „Isten dicsősé-
gére” szolgál (Jn 21,19).

Sok szakasz érdemelne figyelmet témám kapcsán, de itt most csak
néhány  epizód  idevágó  következményeit  szeretném  feleleveníteni.
Ezek az állomások az ember és Isten népe újjáteremtésének epizódjai:
az Isten emberben, emberi világban szemlélhető dicsőségének tükrei. 

1. Δόξα és δοξάζω a negyedik evangéliumban

Az evangéliumokban nem tűnik elsődlegesnek a dicsőségről való be-
széd.  Márk  evangéliumában az Emberfia  eszkatologikus  eljöveteléhez
kapcsolódik (Mk 8,38; 10,37; 13,26 – δόξα), illetve Jézus csodája váltja
ki Isten dicsőítését (Mk 2,12). Hasonló Máté és Lukács szóhasználata
is. Az evangéliumi használat követi a kbd hatalmat, méltóságot, ragyo-
gást, tiszteletre méltóságot közvetítő tartalmát.3

A  negyedik  evangéliumban  figyelemre  méltó  a  δόξα  főnév  és  a
δοξάζω  ige használatának eloszlása.  A δόξα  főnév (Jn 1,14 és 21,29

Targums and John’s Logos Theology, Grand Rapids 2010, 25. Tos. Tg. Zak 2,10: „Ujjongj
és örvendj Sion leánya, mert kinyilvánul majd az Úr dicsősége [Igéje], és megvilágo-
sítja a világot dicsősége ragyogásából, amelyben – mondta –, elkészíti az ő  Shekina
sátorát közöttünk.” Uo. 27. A Logosz hátteréhez (Bölcsesség; Tóra; philóni Logosz)
uo. 1–9. KAUFMANN KOHLER - LUDWIG BLAU, Shekinah [online], in Jewish Encyclopedia,
http://www.jewishencyclopedia.com/articles/  13537-shekinah  [Utolsó  megtekintés
ideje: 2018. november 20.]

3 Vö.  HARALD HEGERMANN,  doxa, in  Exegetical Dictionary of the New Testament 1.
(szerk. HORST BALZ - GERHARD SCHNEIDER), Edinburgh 1990, 344–347; JACK MAHONEY,
The Glory of God in St John’s Gospel, in The Way 50/1 (2011), 26–27.



46 Szatmári Györgyi

versein kívül) inkább az ún. Jelek Könyvében (Jn 1,19–12,50) szerepel.4

Az igét kedveli János evangéliuma: nyolcszor találjuk Jn 1–12-ben, ti-
zennégyszer  Jn 13–20-ban, ahol szinte csak igei alakban fordul elő. A
szókészlet jelenléte a legintenzívebb a Jn 12; 13; 17. fejezetekben.5

2. Dicsőség Kánában

A  Prológus után  először  Jn 2,11-ben  találkozunk  a  δόξα  főnévvel:
ἐφανέρωσεν τὴν δόξαν αὐτοῦ, καὶ ἐπίστευσαν εἰς αὐτὸν οἱ μαθηταὶ
αὐτοῦ. A tanítványok a negyedik evangéliumban először itt jelennek
meg e minőségükben: Jézus anyjával és Jézussal együtt csoportjuk ke-
retezi az elbeszélést (Jn 2,2.11).6

2.1. Úton Kánába – Kérdések szövete

Az elbeszélést megelőző, négy nap keretébe ágyazott elbeszélés során
(Jn 1,19–51) Jézus úton van: Galilea felé tart, és néhányan csatlakoznak
hozzá.7 Útjuk készület,  mely egy Keresztelő  Jánosnak szegezett kér-
désből bontakozik ki: „Ki vagy te?” (Jn 1,19). János válasza (Jn 1,20):
„Nem én vagyok a Krisztus.” Akik kérdezik, Jeruzsálemből érkező pa-
pok és leviták. A negyedik evangélium horizontja a zsidó várakozá-
sok, a Templomban Isten dicsőségét, nevét, jelenlétét tisztelő nép ha-
gyományának alapján emelkedik. „Ki vagy te?” Ki az ember? János
válasza nem csak egy vélekedést tagad: implicit közlés. Az a kérdés,

4 A Dicsőség Könyvében csak a Jn 17,5.22.24 versekben találkozunk vele.
5 Jn 12,16.23.28 [kétszer]. 41.43; 13,31 [kétszer]. 32 [háromszor]; 17,1.4.5.10.22.24.

Jézus elfogásának elbeszélésétől kezdve – a Függelékig – már nem jelenik meg sem a
főnév, sem az ige.

6 Ez a jel (σημεῖον) ἀρχή: kezdet, eredet, prototípus. Időbeli elsőségénél hangsú-
lyosabb értelmező szerepe: minden további jánosi jel értelmezési alapja, azok proto-
típusa.  XAVIER LÉON-DUFOUR,  Lettura dell’Evangelo secondo Giovanni,  Vol. 1.,  Capitoli
1–4, Cinisello Balsamo 1990, 334; RAYMOND F. COLLINS, Cana (Jn. 2:1–12). The first of
his signs or key to signs?, in Irish Theological Quarterly 47 (1980), 79–95.

7 Az első két nap Keresztelő János tanúsága (Jn 1,19–28.29–34); a harmadik napon
András és testvére, Simon Péter (Jn 1,35–42) csatlakoznak Jézushoz; a negyedik nap
Fülöp és Natanael (Jn 1,43–51) találkoznak Jézussal.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 47

hogy ki az ember, csak annak a másik kérdésnek a felkutatásában tárul
fel, hogy ki a Krisztus? 

A kérdés végigkíséri az evangéliumot. A négy nap is Jézus szemé-
lye értelmezésének gazdag palettája: az Isten Báránya (Jn 1,29.36); az
Isten Fia (Jn 1,34); Rabbi (Jn 1,38); a Messiás – a Krisztus (Jn 1,42); az,
akiről  a  Törvény és a  Próféták írtak (Jn 1,45). Natanael vallomásában:
Rabbi, Isten Fia, Izrael királya (Jn  1,49). Végül maga Jézus beszél az
Emberfiáról (Jn 1,51): „Bizony, bizony, mondom nektek: látni fogjátok8

a megnyílt eget, és hogy az Isten angyalai fölszállnak és leszállnak az
Emberfia fölött.” Az Emberfia az evangéliumi örökségben uralma tel-
jében érkező mennyei alak, aki ítéletet közvetít.9 Az Emberfia 1. szá-
zadban még „változékony” alakját a János-evangélium Jézus nyilvá-
nos fellépéséhez köti:10 az Emberfia az, aki útjával, tetteivel közösségbe
von.11

„A tanítványok fokozatos csatlakozása úton lét a világosság felé,
amellyel találkoznak, de még nem ismerik fel teljesen […] a tanít-
vány útja olyan közösségbe vezet, amelyben Izrael az Úr dicsősé-
gében való részesedésre lel. […] A tanítvány nem valami evilágon
„túliról” álmodik, mert itt lenn történik, hogy az Emberfia újra-

8 A szakasz jellemző szókészlete a látás jelentéskörébe tartozik. A látni, ismerni,
hinni fogalomkörébe tartozó kifejezések a negyedik evangéliumban a Jézusban ka-
pott kinyilatkoztatásra adott válasz jellemzésére szolgálnak.

9 Vö. például Mk 13,26; 14,62; Mt 26,64.
10 R. Schnackenburg szerint  Jn 1,51 az Emberfia közvetítő  szerepét jeleníti meg

anélkül,  hogy  felmagasztalására  utalna.  RUDOLPH SCHNACKENBURG,  Il  vangelo  di
Giovanni, Vol. 1., Brescia 1973, 445. Malina és Rohrbaugh szerint az Emberfia pusz-
tán  Jézus  mennyei  eredetének  megjelölése;  vö.  BRUCE J.  MALINA -  RICHARD L.
ROHRBAUGH,  Social-Science Commentary on the Gospel of John,  Minneapolis, 1998, 64.
Simon T. László rámutat, hogy a fogalom jézusi használata mellett szól Kr. u. 1. szá-
zadi képlékenysége: így alkalmas volt a korabeli várakozások korrekciójára. Ezért
kerülhetett  itt  a messiási  címek listájának végére. Kifejezi, hogy „Jézus otthona a
menny, de az ítéletet már most, itt a földön hajtja végre.”  SIMON T. LÁSZLÓ,  Ahol a
menny a földet éri. Adalékok a Jn 1,51 értelmezéséhez, in  UŐ,  Közelítések az Újszövetség-
hez. Válogatott tanulmányok, Budapest 2018, 157.

11 Az Emberfia az, aki a mennyből jött és oda tér vissza (Jn 3,13; 6,62), aki felemel-
tetik, felmagasztaltatik, megdicsőül (Jn 3,14; 12,23.34), és Isten dicsőül meg benne
(Jn 13,31). Istentől kapott hatalommal ítél (Jn 6,27; 9,35). Eledelül adja testét (Jn 6,53).



48 Szatmári Györgyi

egyesíti a földet és az eget. A tanítványnak ahelyett, hogy egy tá-
voli dicsőséget képzel el magának, az iránt kell figyelmesnek len-
nie, ami most történik, […] Kánában, ahol Jézus kinyilatkoztatja
dicsőségét.”12

Jn 1,51 Jákob álmát  (Ter 28,12–22)  eleveníti  fel.13 A szakasz  a  bételi
szentély  legitimációja,  amit  Jákob  vallomása  alapoz  meg:  „Valóban
JHWH van ezen a helyen, és én ezt nem tudtam. […] Milyen félelme-
tes ez a hely! Nem más ez, mint Isten háza ( בֵּית  אֱ˄הִים  ) és az ég kapuja.”
(Ter 28,12.16–17) Témánk szempontjából figyelmet érdemel a szakasz
targumi interpretációja (Tg. Ps.–J. Ter 28,12): „Valóban Isten shekinájá-
nak dicsősége sátorozik ezen a helyen, és most már tudom. […] Nem
közönséges hely, hanem az Úr Nevének szentélye…”14 A Shekina targu-
mi és rabbinikus körülírása Isten közelségének népéhez: a Jelenlét, a
Név jelenlétének Istentől választott helye. Olykor a dicsőség szinoni-
mája.15 János evangéliuma őrzi Isten Nevében való jelenlétének gondola-
tát: „megismertettem nevedet” (Jn 17,1–6).16

A negyedik evangéliumban Jézus „személye az a hely, ahol Isten
megmutatkozik, ő az Úr Nevének szentélye és közli magát az embe-
rekkel. Jézus az új Bétel, az új »Isten háza«.”17 Az a kérdés, hogy kicso-

12 X. LÉON-DUFOUR, i. m., 280.
13 Ter 28,12-ben a ֹבּֽו vonatkozhat a létrára ( סֻלָּם), ti. rajta, de Jákobra is: fölötte. A

kettős értelmezést tanúsítják a rabbinikus magyarázatok; vö. R. SCHNACKENBURG, Il
vangelo di Giovanni, Vol. 1, i. m., 443, 124. lábjegyzet. Manns idézi Aristide Serrát: Já-
kob létrája utal a Sínai „létrájára” (Jn 2,1–12) és a Templom oltára előtti létrára (Jn
2,13–15);  vö.  FRÉDÉRIC MANNS,  Papi  hagyományok  a  negyedik  evangéliumban (ford.
DEVÉMY TAMÁS), in UŐ, A Logosz bűvöletében. Zsidó hagyományok, keresztény értelmezés
a jánosi iratokban, Budapest 2016, 147. Létezik rabbinikus magyarázat, mely szerint a
létra  a  Törvény,  mivel  a  létra (סֻלָּם )   és  a  Sínai (סִינַי )   számértéke  azonos.  MICHEL

REMAUD, Vangelo e Tradizione Rabbinica, Bologna 2005, 179.
14 http://targum.info/pj/pjgen28-32.htm [Utolsó megtekintés ideje: 2019.01.15.]
15 DALE MOODY,  Shekinah,  in  The  Interpreter’s  Dictionary  of  the  Bible  4.  (szerk.

GEORGE ARTHUR BUTTRICK et al.), Nashville 1996, 317–319.
16 E háttérben értelmezendők a negyedik evangéliumra jellemző „Én vagyok…”

szakaszok is.
17 X. LÉON-DUFOUR, i. m., 276. SIMON T. L., Ahol a menny a földet éri, i. m., 150.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 49

da Jézus, egybeforr a „helyre” irányuló „hol?” kérdéssel, mely ugyan-
csak jellemző az evangéliumban:

Jézus kérdésére: „Mit kerestek?” (Jn 1,38–39) első követői kérdés-
sel válaszolnak: „hol (ποῦ) laksz?” 

Megjelenik Szukkot (Jn 7–11) kezdetén, amikor a zsidók keresik őt
(Jn 7,11). Jézus a Templomban tanít, és kinyilvánítja, hogy tanítása
azé, aki őt küldte (Jn 7,14–15) és akihez hamarosan elmegy: de ho-
vá készül? – tanakodnak a zsidók, kitágítva a hol kérdés tartalmát
(Jn 7,33–35).

„Hol van a te Atyád?” (Jn 8,19; vö. Jn 13,36; 14,5) 

A búcsúbeszédben: „Most elmegyek ahhoz, aki küldött engem, és
senki közületek nem kérdi tőlem: »Hová mégy?«” (Jn 16,5).

Ez  Húsvét  kérdése  is:  hová  tették  az  Urat?  Hol  van  ő?  (Jn
20,2.13.15).

Hogy ki ő és hol van, vagyis identitás és „hely” eggyé válik. Jézus, az
Emberfia  oda  megy  fel,  ahol  azelőtt  volt,  léte  lényege  az  Atyánál,
Atyára irányuló lét (Jn 6,62; vö. Jn 1,1–2).

A Templomból induló fenti kérdés (Jn 1,19) teológiai kérdéssé lesz
Jn 4,20-ban a szamariai asszony kijelentésében: „atyáink ezen a hegyen
imádták  Istent,  ti  pedig  azt  mondjátok,  hogy  Jeruzsálemben  van  a
hely, ahol őt imádni kell.” Hol van az a hely, ahol Istent imádni kell?
Jézus válasza a földrajzi síkról a kapcsolat síkjára helyezi a választ: az
Atya „törekvésére”, aki keresi azokat, akik imádják őt, a Lélekre és az
igazságra (Jn 4,23–24). Az igazságra (ἀληθείᾳ), amelyről János tanúsá-
got tett (Jn  5,33); amely Istentől ered és Jézus által megismerhető,  de
nem magától értetődő: nem feltétlenül váltja ki az elfogadás, a hit vála-
szát (Jn 8,32.40.45–46). Ez az igazság maga Jézus (Jn 14,6), és ehhez az
igazsághoz tartozik az Atyától származó Lélek (igazság Lelke: Jn 14,17
15,26), aki másik szószólóként a tanítványokhoz küldve „meggyőzi a
világot a bűnről, az igazságosságról18 és az ítéletről” (Jn 16,9; vö. még

18 Amely igazságosság (itt a δικαιοσύνη, nem pedig az ἀλήθεια szerepel) Jézus
felmenetele az Atyához (Jn 14,10).



50 Szatmári Györgyi

Jn  16,12–14).  Ez az igazság a tanítványok megszentelésének eszköze
(Jn 17,17–19). Jézus ennek az igazságnak a feltárulásáért született (Jn
18,37–38).

A „hol” igazsága a kapcsolat. Az a „benne lét”, amit az útkereső ta-
nítványok számára kinyilvánít  Jézus:  „Én az Atyában vagyok, és az
Atya énbennem.” (Jn 14,10)19 Ez az együttlét a dicsőség helye.

2.2. Kánában

A tanítványok – itt először e gyűjtőfogalommal – fogják közre az elbe-
szélést (Jn 2,1.11). Isten dicsősége kapcsolatot feltételez, közösség köré-
ben nyilvánul meg.

A „harmadnapon” bevezetés (Jn 2,1)  Jn  2,19-cel  a menyegző  és a
Templom epizódját keretezi, félreérthetetlen utalásként Jézus szemé-
lyes útjára. A „harmadik nap” a zsidó hagyományban az Isten által
gyorsan elhozott, nem remélt üdvösség ideje.20 Társul hozzá a hazaté-
rés, szabadulás és feltámadás, a nép összegyűjtésének és a szövetség-
kötésnek a gondolata (pl. a GenR 56,1 midrása).21 Itt az előző négy nap-
pal egységben szemlélve felidézi a sínai teofánia elbeszélését: „Íme, én
eljövök hozzád […], hogy hallja a nép, amikor beszélek veled, és higy-
gyen neked mindörökre […] készen legyenek a harmadik napra, mert
a harmadik napon leszáll az Úr az egész nép előtt…” (vö.  Kiv 19,16.18;
kiemelés – Sz. Gy.). A sínai és kánai elbeszélések között további párhu-
zamot jelent a késleltetett expozíció: az Úr dicsősége tárult fel (Jn 2,11).

19 IGNACE DE LA POTTERIE, A „maradni” ige szerepe a jánosi misztikában, in Pannonhal-
mi Szemle 4 (1996), 15–28. A hellenizált zsidóság körében is él a jelenlét, vele lét kife-
jezése  ἐν,  εἰς  elöljárószóval.  Pl.  MTörv 6,15LXX;  Lev 26,12LXX;  Bölcs 7,25.27;  ill.
Philónnál is megjelenik Isten Izrael körében való jelenléte kapcsán (Som. 1,148). Is-
tennel kapcsolatban azonban ilyen kölcsönösségben, mint János evangéliumában (pl. Jn
17,21), másutt nem jelenik meg. CHARLES H. TALBERT, The Fourth Gospel’s Soteriology
between New Birth and Resurrection, in Religious Studies 37/2 (2010), 138.

20 Pl. Oz 6,3: „Két nap múlva ismét életre kelt minket, harmadnapon feltámaszt,
és élünk majd színe előtt.” Vö. még Jón 2,1; Ezdr 8,32.

21 FRÉDÉRIC MANNS,  A Jn 11 midrási olvasata  (ford.  KÁRAI PETRA), in  UŐ,  A Logosz
bűvöletében. Zsidó hagyományok, keresztény értelmezés a jánosi iratokban, Budapest 2016,
235–238.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 51

Kiv 24,16–17 szerint a hetedik nap a dicsőséget feltáró „pillanat”: „az
Úr dicsősége leszállt a Sínai hegyére. Miután azt hat napig eltakarta a
felhővel, a hetedik napon szólította őt [ti. Mózest] a felhő közepéből,
Izrael fiainak szeme előtt olyan látvány volt az Úr dicsősége, mint a
hegy ormán égő tűz.” Közös a két elbeszélésben a kinyilatkoztatás cél-
ja is: hogy higgyenek (Kiv 19,9;  Jn 2,11). Jézus anyja – különös párbe-
szédben22 elhangzó – szavai  (Jn 2,5)  pedig a nép JHWH felhívására
adott, készséges, végső soron szövetséget megpecsételő válaszát vissz-
hangozzák (Kiv 19,5.8; 24,3.7; vö. Józs 24).

A menyegző és a bor képe is kötődik a sínai szövetség emlékezeté-
hez. Az Én 2,4 („Bevitt engem a bor házába, s a felirata fölöttem: szere-
lem”) egy midrása a verset a  Törvény Sínai-hegyen őrzött borára vo-
natkoztatja, mellyel a szövetségkötést ünneplik meg.23

A víz és a tisztulás szintén kapcsolódik a sínai-elbeszéléshez: az em-
lített három nap a tisztulásra szánt készületi idő volt. A korsók száma
(Jn 2,6) összhangban áll a Misna Mikvaot 1,1 megjegyzésével.24 A tisztu-
lás helyreállítás. A tisztátalan állapot, amely vagy valamilyen termé-
szetes okból következett be, vagy a tisztulás késleltetése, illetve akadá-
lyozása miatt,25 kapcsolatbeli hiányt jelentett, a tisztátalan kirekesztett
lett  a  közösség  kultikus  alkalmaiból.  Ez 36,25–28-ban  a  tisztulás  a
Lélek ígéretével és Isten szétszóródott gyermekei összegyűjtésének re-
ményével társul (vö.  Jn 11,52; 14,15). A tisztulás a negyedik evangéli-

22 Jézus és anyja párbeszédéhez lásd SZATMÁRI GYÖRGYI, „Mi közünk egymáshoz?”
(Jn 2,4) Isten és ember dialógusa a kánai menyegző elbeszélésének (Jn 2,1–12) tükrében, in
FARKAS EDIT (szerk.), „Kezdetben van a kapcsolat”. Interdiszciplináris dialógus a dialógus-
ról, Budapest 2013, 103–127.

23 F. MANNS, Papi hagyományok, i. m., 147.
24 Hat, különböző méretű edényt ír elő, sorban egyre magasabbakat az előzőnél.

https://www.sefaria.org/Mishnah_Mikvaot.1.1?lang=bi&with=all&lang2=en [Utolsó
megtekintés ideje: 2019. január 20.]

25 Természetes okot jelent valamilyen tisztátalan dologgal való érintkezés (halál,
betegség,  szexuális kapcsolat).  Ez az ún. engedélyezett  tisztátalanság.  A tisztulás
késleltetése vagy akadályozása – mivel az emberi akarat ellenőrzése alatt áll – tiltott
tisztátalanság (a szexuális kihágások, bálványimádás). Ezek esetében a helyreállítás-
hoz büntetés is szükséges volt. DAVID P. WRIGHT - HANS HÜBNER, Unclean and Clean,
in Anchor Bible Dictionary 6. (szerk. DAVID N. FREEDMAN et al.), New York - London
1992, 730.



52 Szatmári Györgyi

umban túllép a szinoptikusok etikai hangvételén, a tisztulás szótério-
lógiai26 és ekkléziológiai jelentése emelkedik ki: Jézus felmagasztalása
által valósul majd meg (vö. Jn 13; 15,3). Jézus Kánában kinyilatkoztatta
dicsőségét,  megpecsételve,  újjáteremtve  a  szövetséget.  Jézus  anyja
alakjában (vö. Jn 19,25–27) jelen van az Isten ígéreteinek megvalósulá-
sát áhító Izrael, Sion leánya.27

Az előző napok egymásra következésében (Jn 1,19–51), valamint Jn
1,1 (ἐν ἀρχῇ) fényében a hatodik napon engedelmességre szólító „asz-
szony” alakja (Jn 2,4) további megfontolások alapjául szolgál. A terem-
tés hatodik napja (Ter 1,26–28LXX) az Isten képmására és hasonlatossá-
gára (κατ᾽ εἰκόνα ἡμετέραν καὶ καθ᾽ ὁμοίωσιν) teremtett ember létbe
hívásának  és  élet  ajándékozására  megszólítottságának  napja.  Ter
5,3LXX szerint  –  a  már  Isten  baráti  közvetlenségétől  eltávolodott  –
Ádám nemzett fiat „magához hasonlót a maga képmására” (κατὰ τὴν
ἰδέαν αὐτοῦ καὶ κατὰ τὴν εἰκόνα αὐτοῦ). Majd nemzedékek táblája
következik  a  maga  monotóniájában  (Ter  5,3–32).  Nincs  másról  szó,
mint születésről és halálról: nemzedékek sora (fiak és leányok) követi
egymást abban a hasonlóságban, amely atyák és fiak között mutatko-
zik.28 Az ember, az emberiség állapotának tükre, aki Istentől eltávolod-
va elvesztette azt a kapcsolatot, amelyet az „ismer” bibliai terminoló-
giája fejez ki (a negyedik evangéliumban is).29 Az ember nem képes
saját, igazi, eredeti identitását meglelni.

A kánai menyegzőn Jézus anyja, az „asszony” az újjáteremtett em-
beriség képviselője, az új Éva, aki újra eleven kapcsolatban van Isten
Szavával: „Jézus fiúi identitása az egyetlen olyan identitás, ami lehető-
vé teszi a hívő újjászületését.”30 Jézus anyja az Isten Jézusban kimon-

26 Uo. 744. BERNHARD W. ANDERSON, Water, in The Interpreter’s Dictionary of the Bib-
le  4.  (szerk.  GEORGE ARTHUR BUTTRICK et  al.),  Nashville  1996,  806–807.  CRAIG R.
KOESTER, Symbolism in the Fourth Gospel, Minneapolis 2003, 182.

27 Sion leányának szól a jelenlét vigasztaló ígérete pl. a következő szakaszokban:
Iz 4,4–6; Zak 2,14; 9,9. Az utóbbit idézi Jn 12,15.

28 Két kivétel van a sorban, Izrael két emblematikus alakja: Hénok, akit Isten ma-
gával ragadott, mert „Istennel járt” (Ter 5,24); és Noé „aki megvigasztal majd min-
ket […] a földön, melyet az Úr megátkozott (Ter 5,29).

29 Páli képpel leírva: „nélkülözik Isten dicsőségét” (Róm 3,23).
30 D. A. LEE, i. m., 110.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 53

dott szava iránti bizalom új asszonya: „Tegyétek meg, bármit mond
nektek!” Felhívása készséges, elővételezett válasz arra az „új parancs-
ra”, amelyet Jézus ad tanítványainak, hogy részesévé tegyen annak a
termékeny, teremtő kapcsolatnak, amelyben a menyegző öröme teljes-
sé lesz: „Azáltal dicsőül meg Atyám, hogy sok gyümölcsöt hoztok, és
tanítványaim lesztek. […] Ha parancsaimat megtartjátok, megmarad-
tok szeretetemben, mint ahogy én is megtartottam Atyám parancsait,
és  megmaradok  az  ő  szeretetében.  Azért  mondtam  nektek  ezeket,
hogy az én örömöm bennetek legyen, és örömötök teljes legyen.” (Jn
15,10–11)

Ez az az öröm, amelyet a „vőlegény barátja”, Keresztelő János uj-
jongva hirdet (Jn 3,28–29), megismételve a Kána – és a negyedik evan-
gélium dicsőségről való szemlélete – felé tartó út kezdetén feltett kér-
désre  adott  válaszát:  „Nem  én  vagyok  a  Krisztus.”  Így  szinte  újra
hangzik az embernek címzett kérdés: „Ki vagy te?” (Jn 1,9).

Jézus, az egyszülött Fiú dicsősége az a kapcsolat, amelyet az egység
és a szeretet szabadságából fakadó engedelmesség határoz meg. Káná-
ban Jézus kinyilatkoztatta dicsőségét, tanítványai pedig hittek – vagy
hinni kezdtek31 – benne (Jn 2,11). Jézus feltárt dicsősége a hit lehetősé-
gét teremti meg.

3. A dicsőség keresése (Jn 5–12)

Hinni e Jézusnak – Istentől – eredő dicsőségével való találkozás híján
hogy volna lehetséges? Jézus szavaival: „Hogyan is tudnátok hinni ti,
akik egymástól kaptok dicsőséget, de azt a dicsőséget, amely egyedül
Istentől van, nem keresitek?” (Jn 5,44). A negyedik evangélium dicső-
ségről szóló szakaszai között több az embertől kapott dicsőség kont-
rasztjában szemlélteti  azt,  amit  Jn 5,44 így jellemez:  „az a dicsőség,
amely egyedül Istentől  (παρὰ  τοῦ  μόνου  [θεοῦ])  van”.  Ezek mind-
egyike az evangélium ünnepek által jellemzett fejezetein (Jn 5–12) be-
lül található. Mindegyik részlet az Atya és Jézus kapcsolatát a küldő –
küldött kontextusban mutatja be. Minden esetben a zsidók a vitapart-
nerek, illetve a kritikával illetettek: Jn 5-ben és Jn 7,14–24-ben egysze-

31 Amennyiben az aoristos alakot aoristos ingressivusnak tekintjük.



54 Szatmári Györgyi

rűen „a zsidók”; Jn 8,31–59-ben zsidók, „akik hittek neki” (Jn 8,31.48);
Jn 12,41–43-ben pedig a „főemberek közül” sokan, akik „hittek benne”,
de félve a zsinagógából kirekesztéstől, nem vallották meg. Mindegyik
vita  Jézus  szavainak,  magának  Jézusnak  az  eredetére,  jelentőségére
kérdez rá.  Jn 7–8 vitájában a küldött magatartásának opciói szerepel-
nek:

Jn 7,18: „Aki önmagától beszél, az a maga dicsőségét keresi, aki
pedig az őt  küldő  dicsőségét keresi,  az igaz, és igazságtalanság
nincs benne.”

Jn 8,50:  „Nem keresem a magam dicsőségét:  van,  aki  keresi  és
ítél.”

Jn 8,54:  „Ha én magamat dicsőítem, dicsőségem semmi: Atyám
az, aki megdicsőít engem, akiről ti azt mondjátok, hogy a ti Iste-
netek.”

Jn 12,43 a már ismert összevetéssel minősíti a hitüket rejtő elöljá-
rókat: „jobban szerették az emberek megbecsülését, mint az Isten
dicsőségét”.

3.1. Az akarat (vö. Jn 5,7.21.41.44)

A beteszda-fürdői  gyógyítást  követő  beszédben  találkozunk először
ezzel a szembeállítással (Jn 5,41.44). Az epizód emberi hiánnyal szem-
besít (Jn 5,7: „nincs emberem”), ami a beszéden keresztül egy mélyebb
hiányra  nyit  ablakot.  A  gyógyítás  Jézus  kérdéséből  bontakozik  ki,
mellyel  a  megszólított  vágyára,  akaratára  kérdez  rá:  θέλεις  ὑγιὴς
γενέσθαι;  (akarsz-e egészségessé válni?).32 A rákövetkező beszédben
Jézus vitapartnerei szándékát értékeli: „nem akartok (οὐ θέλετε) hoz-
zám jönni,  hogy  életetek legyen”  (Jn 5,40).  Akaratuk  az ideig  tartó
öröm emberi „fényéhez” vonzza őket (Jn 5,35), szemben Jézussal, aki
nem fogad el emberektől dicsőséget (Jn 5,41). A törekvés hiánya mé-
lyebb  hiányból  fakad:  nincs  bennük  Isten  szeretete  (Jn 5,42:  τὴν
ἀγάπην τοῦ θεοῦ οὐκ ἔχετε ἐν ἑαυτοῖς). Ezért nem akarnak Jézushoz

32 Az embert e találkozás után nem betegsége (ἀσθενῶν – Jn 5,7) határozza meg
többé: ő meggyógyított lett (ὑγιής ἐγένετο – Jn 5,9.11.14; vö. még Jn 5,10.15).



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 55

menni (Jn 5,40); nem fogadják be őt (Jn 5,43); nem keresik (οὐ ζητεῖτε)
az „egyedül Istentől való dicsőséget” (Jn 5,44).

Jézus akarata (Jn 5,21: θέλει: „életre kelti, akiket akar”) ugyanitt az
Atya tettét követő, Vele együtt cselekvő, szeretett Fiú akarata. A Fiú
nem független ebben a cselekvésben: „önmagától nem tehet semmit”
(Jn 5,19.30).  Függése  azonban az  akaratnak  ebben  a  szabadságában
lesz láthatóvá. Ő keres (ζητέω): nem a maga akaratát, hanem Küldőjé-
nek akaratát (Jn 5,30).

3.2. Küldő és küldött (Jn 7,18; 8,49.54; 12,41.43)

Számos tanulmány jelent meg, melyek Jézus működését, Atyával, ta-
nítványokkal  való  kapcsolatát,  küldetését,  melyet  azután  a  tanítvá-
nyokra bíz, a Kr. u. 1. század közel-keleti világában elterjedt patrónus
– kliens kapcsolatrendszerben értelmezik. Neyrey kiemeli a modell ne-
gyedik evangéliumban betöltött szerepét.33 A küldött közvetítő a jóte-
vő patrónus és „kliensei” között a hierarchikus kapcsolatrendszerben
(vö. Jn 8,23: „ti alulról vagytok, én pedig felülről vagyok”), a patrónus-
hoz tartozik, őt képviseli, visszatér hozzá, a patrónus javait, szolgálta-
tásait biztosítja a klienseknek, akik hűséggel és tisztelettel tartoznak a
patrónus iránt. Megbecsültsége, a neki adott tisztelet a patrónusra ve-
tül és viszont. A becsület és szégyen e társadalmat jellemző, társadal-
mi kontrollt jelentő  kategóriák voltak.34 Ennek nyomai felfedezhetők
Jn 5,19–23-ban: az Atya és a Fiú együtt-cselekvésének „célja”, hogy a
Fiú  részesüljön  ugyanabban  a  tiszteletben  (τιμάω),  mint  az  Atya,
ugyanakkor az Atya tiszteletének egyetlen módja a Fiú tisztelete.35 A
társadalmilag elfogadott, „igaz” magatartást tükrözi Jn 7,18: „aki kül-
dőjének dicsőségét keresi, az igaz, és nincs benne hamisság”. A kül-

33 JEROME H.  NEYREY,  „I’am the  Door”  (Jn  10:7,9).  Jesus  the  Broker  in  the  Fourth
Gospel, in Catholic Biblical Quarterly 69 (2007) 291. C. H. TALBERT, i. m., 139.

34 B. J. MALINA - R. L. ROHRBAUGH, i. m., 121–124.
35 A tiszteletadás (τιμάω) alig szerepel a negyedik evangéliumban, és mindig a

dicsőség témájához kapcsolódik. Jn 8,49: Jézus Atya iránti tisztelete hasonló kontex-
tusban (emberi – Istentől való dicsőség).  Jn 12,26: Az Atya tiszteletet ad annak, aki
Jézusnak szolgálva, őt követve „ott lesz, ahol” ő.



56 Szatmári Györgyi

dött szégyene, nyilvános vitában vallott kudarca foltot ejtene a küldő
„méltóságán” is. Jézus sem tér ki a viták elől. Mi több, hitelessége iga-
zolásaként tanúkat vonultat fel. Tanúskodnak róla tettei, az Atya és az
Írások (Jn 5,36–37.39). Keresztelő János (Jn 5,33) is az igazságról tanús-
kodik, de Jézus tanúi „nagyobbak”:  tettei többet árulnak el valakiről,
mint amit róla mondanak. Az Atya és az Írások az emberinél nagyobb
tanúk.36 Az Írások János evangéliumában hitelesítő tanúk, melyek „ér-
vei”  –  értelmük,  céljuk  –  Jézus  „órájában”  lesznek  teljessé  (vö.  Jn
12,16).37 E tanúk hitelesítik, hogy Jézus a par excellence közvetítő, aki a
megszokottól eltérően nem másodlagos javakat közvetít, hanem a leg-
kiválóbbakat. Neki ugyanis mindent megmutat (Jn 5,20) és mindent ke-
zébe adott az Atya (Jn 3,35), mert szereti őt.38 

Miben áll tehát az a dicsőség, amely egyedül Istentől ered?
A szakaszok keretét, amelyek a küldöttet értékelik a maga dicsősé-

gét és küldője dicsőségét összemérő magatartásban (Jn 5; 7; 8), a szere-
tet adja. Az Atya és a Fiú együtt cselekvése az Atya Fiú iránti szerete-
téből  indul ki  a beteszda-fürdői  gyógyítás után (Jn 5,19–20):  „A Fiú
nem tehet magától semmit, hanem csak azt, amit lát, hogy az Atya cse-
lekszik.  Mert  amiket ő  tesz,  azokat cselekszi ugyanúgy a Fiú is.  Az

36 „Ha az ő [ti. Mózes] Írásainak nem hisztek, hogyan hisztek majd az én szava-
imnak (ῥῆματα)?” (Jn 5,47) Jn 5,38 és az evangélium egészének fényében jogos meg-
állapítás: ez nem felhívás az ellenfelek iránt, „hogy Mózes és az Írások hűségesebb
tanítványainak kell lenniük ahhoz, hogy Jézusban hinni tudjanak, ellenkezőleg: a
krisztológia a kiindulópont.” SIMON T. LÁSZLÓ, A negyedik evangélium és Izrael Írásai,
in  UŐ,  Hagyományok dialógusban. Közelítések János evangéliumához, Pápa - Budapest
2007, 34.

37 Uo. 29. Vö. SZATMÁRI GYÖRGYI, „Hogy az írás beteljesedjen” (Jn 19,28). Néhány ész-
revétel a negyedik evangélium távlataihoz Jn 19,28–30 kapcsán, in FRANKÓ TAMÁS (szerk.),
„Kincseiből régit és újat”. Ünnepi kötet Gaál Endre 70. születésnapjára, Esztergom 2016,
83–106, különösen 105. Az Írások használatának módjához és szerepéhez lásd még
SIMON T. LÁSZLÓ, Sēmeia gegrammena. A negyedik evangélium Írás-képe, in Studia Biblica
Athanasiana 7 (2004), 37–89. Újabb kiadása: Könyvbe foglalt jelek. A negyedik evangéli-
um Írás-képe, in  UŐ,  Közelítések az Újszövetséghez. Válogatott  tanulmányok,  Budapest
2018, 161–226;  FRÉDÉRIC MANNS,  A negyedik evangélium történeti jellege  (ford.  SZABÓ

XAVÉR), in UŐ, A Logosz bűvöletében. Zsidó hagyományok, keresztény értelmezés a jánosi
iratokban, Budapest 2016, 70–84.

38 J. H. NEYREY, i. m., 286.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 57

Atya ugyanis  szereti (φιλεῖ)  a Fiút, és mindent megmutat neki, amit
tesz.”39 És ez árulkodik a címzettek küldőhöz való viszonyról: „Ha Is-
ten volna az Atyátok, szeretnétek engem (ἠγαπᾶτε ἂν ἐμέ), mert Isten-
től jöttem ki (ἐξῆλθον) és érkezem (ἥκω).” (Jn 8,42; kiemelés – Sz. Gy.)40

Jézus fellépése és küldött szerepe a becsületre és szégyenre, a patró-
nus – kliens viszonyra építő társadalomban jellemezhető annak kate-
góriáival, azonban szétfeszíti annak határait. A közvetítő szerepű kül-
döttet, de akár a klienseket is, olykor a patrónus „barátai” titulussal
illették ugyan,41 de a Fiú olyan kapcsolatot képvisel és olyan kapcsolat-
ba hív meg, amelyet az egyedül Istentől való dicsőség és a barátság egé-
szen más értelmezése jellemez: 

„Mert úgy szerette (ἠγάπησεν) Isten a világot, hogy egyszülött
Fiát adta,  hogy mindaz,  aki őbenne hisz,  el  ne vesszen,  hanem
örök élete legyen.” (Jn 3,16)

„Nagyobb szeretete (ἀγάπη) senkinek sincs annál, mint ha valaki
életét adja barátaiért (ὑπὲρ τῶν φίλων αὐτοῦ).” (Jn 15,12)

Jn 5 beszédében az Atyának és a Fiúnak az Atya szeretetéből fakadó
közös cselekvése (maga a szeretet) az  életadás és  ítélet  átadásában jut
kifejezésre (Jn 5,20–21), JHWH szombati nyugalmának rabbinikus ér-
telmezésben is megjelenő  visszhangjaként.42 Az  életadás  (ζῳοποιέω  –

39 A tanítványoknak szóló ígéret volt, hogy ezeknél nagyobb dolgokat látnak majd: a
megnyílt eget (Jn 1,50–51). Itt az Atya „ezeknél nagyobb dolgokat mutat majd” Jé-
zusnak (Jn 5,20).

40 A kijöttem, ἐξῆλθον ige A. aor. ind. alakú. Az aoristos tágabb periódust is átfog-
hat: Jézus világban való jelenlétére vonatkozhat. A ἥκω főleg kultikus összefüggés-
ben fordul elő. Az istenség érkezése, elsősorban vallási rítus keretében, vagy az em-
ber istenségnél tett látogatása. Itt az ige imperfectum alakja a történés aktuális jellegét
tükrözi: ez az érkezés most van; vö. TIM SCHRAMM, ἥκω, in Exegetical Dictionary of the
New Testament 2.  (szerk.  HORST BALZ -  GERHARD SCHNEIDER),  Grand Rapids  (MI)
19943, 114–115; GIANFRANCO NOLLI, Evangelo secondo Giovanni. Testo Greco, Neovulgata
Latina, analisi filologica, traduzione italiana, Città del Vaticano 1986, 326.

41 Lásd pl. Jn 19,12 kegyvesztés lehetőségét felvillantó mondatát: „Ha ezt elbocsá-
tod, nem vagy a császár barátja.”; vö. B. J. MALINA - R. L. ROHRBAUGH, i. m., 119.

42 Például Gen. Rab. 11.10: „[Isten] a világ teremtésétől pihent meg. De nem pihent
meg attól a tevékenységtől, hogy magához vegye a gonoszokat vagy attól a tevé-



58 Szatmári Györgyi

élővé tesz)43 és  ítélet  az Atyára  utalt  Fiú számára  azáltal  lehetséges,
hogy az életet önmagában bíró Atya „megadta” (ἔδωκεν) neki, hogy
életet bírjon önmagában és ítéletet tegyen (Jn 5,26–27) azért, hogy élet-
ben, az örök életben részesítsen (Jn 5,21.24.25.28.39–40).44

3.3. Az örök élet forrása

Az örök élet feltétele: Jézushoz menni (Jn 5,40). Jézus azt rója fel vádló-
inak, hogy az erre való készség, törekvés hiányzik belőlük. Jn 6,37 sze-
rint viszont Jézushoz menni az Atya ajándéka. Ezért hangsúlyos, hogy
– szemben a meggyógyítottal – a vitapartnerekből Jézus kezdeménye-
zésének elfogadása is hiányzik (Jn 5,43). Nem kezdeményeznek, de a
kezdeményezővel  szemben is elutasítóak.  A küldött elutasításával  a
küldőt is kirekesztik.

Jézus az örök élet lehetőségét egymásnak kölcsönös megfelelésben a
küldő és küldött Igéjéhez (λόγος) való viszonyulásban, és így a küldő
és küldött iránti hitben deklarálja:

Jn 5,24: „aki  az én igémet hallgatja  és hisz annak, aki engem kül-
dött, annak örök élete van”;

Jn 5,38: „az ő igéje nem marad bennetek,  mert annak, akit ő küldött
nem hisztek”.

A megszólítottak az Írásokat kutatják, mert úgy vélik, örök élet van
abban (Jn 5,39): „Aki elsajátítja a Tóra szavait, örök életet szerez magá-
nak.” (m. Avot 2,7)45

kenységtől, hogy magához vegye az igazakat.”
43 Az életadás (ζῳοποιέω – élővé tesz) figyelemre méltó, mert a negyedik evangé-

liumban csak itt jelenik meg, ahol az Atya és a Fiú teszi, valamint Jn 6,63-ban, ahol a
Lélek az éltető (szemben a testtel: σὰρξ).

44 Jn 4–5 és Jn 19,28.30 összefüggései alapján J. K. Brown amellett érvel, hogy Is-
ten művének beteljesítése a negyedik evangéliumban a Ter 1,1–2,4 visszhangja, s így
a Szombat nyugalmának nagy napja, az eszkatologikus Szombat Jézus halálával ér-
kezik el. JEANNINE K. BROWN, Creation’s Renewal in the Gospel of John, in Catholic Bibli-
cal Quarterly 73/2 (2010), 284–286.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 59

Jn 7,15-ben a zsidók Jézus tanításának eredetére kérdeznek, valójá-
ban „pedigréjét” veszik célba: iskolázatlanságát pellengérezik ki. Jézus
válaszai viszont azt a készséget kérdőjelezik meg egyre konkrétabban,
ami vádlói hovatartozásának mérlege. Annak kérdése áll a háttérben,
hogy készek-e Isten akaratát megtenni (Jn 7,17): ez Istennel való kap-
csolatuk szövetséget alapozó mércéje (Kiv 19,5.8; 24,7). A pusztai ván-
dorlás szív titkaiig ható kérdése Isten népéhez: „megtartod-e [JHWH]
parancsait?”  (MTörv 8,2).  A  kérdés  az  élet  forrásához  akar  vezetni:
„mannát adott neked, melyet nem ismertél sem te, sem atyáid, hogy
megmutassa neked, hogy nemcsak kenyérrel él az ember, hanem min-
den igével, mely Isten ajkáról származik” (MTörv 8,6).

Jézus  válasza  a  tanításának  eredetét  firtató  kérdésre:  „tanításom
nem az enyém, hanem azé, aki küldött engem: ha valaki az ő akaratát
akarja cselekedni, fel fogja ismerni (γνώσεται – fut.), hogy a tanítás va-
jon Istentől van, vagy magamtól beszélek.” (Jn 7,16) Isten akaratát cse-
lekedni itt nem morális vagy vallási előírások betartását jelenti, hanem
a szavak eredetének, végső soron magának Jézusnak a felismerését.46

Jézus Istenhez való viszonyának (Jn 8,55) drámai ellenpontja a vádlók
helyzete (Jn 7,19).47 Nikodémus – a Jézust vádló elit tagja – (Jn 7,51; vö.
MTörv 1,16)48 más megvilágításba  helyezi  a farizeusok megbélyegző
mondatát:  „ez  a  népség,  amelyik  nem  ismeri  a  törvényt,  átkozott
(ἐπάρατος)” (Jn 7,49). A jánosi irónia más alanyt hallat az olvasóval,
mint  amit  a  beszélő  szándékolt.49 A  törvénytelenségből  nem (áldás)

קָנָה  לוֹ דִבְרֵי  תוֹרָה  ,קָנָה  לוֹ חַיֵּי  הָעוֹלָם הַבָּא 45  https://www.sefaria.org/Pirkei_Avot.
1?lang=bi [Utolsó megtekintés ideje: 2019. január 16.]

46 Jn 6,40: „Mert Atyám akarata az, hogy mindenkinek, aki látja a Fiút és hisz ben-
ne,  örök  élete  legyen;  és  én  feltámasztom  őt  az  utolsó  napon.”;  vö.  RUDOLPH

SCHNACKENBURG, Il vangelo di Giovanni, Vol. 2., Brescia 1977, 251.
47 Jn  8,55: [Istent]  „ismerem és tanítását megtartom”;  Jn 7,19: „Senki közületek

nem cselekszi a törvényt”.
48 Vö. még R. Eleazar véleményével (m. Rabbah  Ex 21,3): „Ha egy halandó nem

hallgatja meg egy ember igazsága mellett felhozható érveit, nem mondhat ítéletet.”
Idézi RAYMOND E. BROWN, Giovanni, Assisi 19793, 421.

49 Az ἐπάρατος  újszövetségi  hapax. A Törvényt megszegőket sújtó átokszaka-
szok tekinthetők háttérnek (MTörv 27,26; 28,15): „átkozottak, akik parancsaidtól el-
térnek” (Zsolt 119,21); G. NOLLI, i. m., 290.



60 Szatmári Györgyi

élet,  hanem halál  (átok) fakad: „Miért  akartok engem megölni?” (Jn
7,20)

Jézus a benne hívő zsidók számára a tanítványság feltételét fogal-
mazza meg: ,,ha megmaradtok tanításomban” (Jn 8,31; vö. Jn 5,39). Ezt
a tanítást azonosítja azzal, ami életet ad (Jn 8,51–52; vö. Jn 5,39). Ehhez
a szóhoz való viszonyulás sorsdöntő. Nem Jézus ítéli el a világot (Jn
12,47), de az Isten Szavához való viszonyulás élet-halál kérdése (vö.
MTörv 5,15–20). Isten szava az örök élet forrása (Jn 12,39). Isten dicső-
sége – jelenléte Szava által – Jézus személyével új dimenziót nyert.

4. Meglátni Isten dicsőségét (Jn 11,4.40)

Lázár története Isten hitben meglátható dicsősége keretébe ágyazott el-
beszélés (Jn 11,4.40).50 A halállal való szembenézés története. Mint Ká-
nában,  itt  is  időutalással  találkozunk:  Jézus két  napig  vár  (Jn 11,6),
majd  –  ti.  a  harmadik  napon  –  elindul,  hogy  felébressze  Lázárt  az
álomból.  Elindulása, elmenetele (ἄγω –  Jn 11,11.15.16) a halált újjáte-
remti, átalakítja (Jn 11,11). Az ἄγω (vezet, irányít, elvisz) ige különös
szálon vezeti az evangélium történéseit: Jézus első követőinek a csatla-
kozásától (Jn 1,42) egészen odáig, míg Pilátus bírói székbe nem ül (Jn
19,13). Miközben Jézust akarják, majd elő is vezetik, hogy ítélkezzenek
felette (vö. Jn 7,44–45; 18,13; 18,28; 19,13),51 ő nem az események tehe-
tetlen elszenvedője, hanem az Atya iránti szeretetből és az Atya szán-
dékának megfelelően cselekszik (Jn 14,30–31). Látszólag Jézust vezetik
az ítélet felé, valójában ő az, aki vezet (vö. Jn 10,16). Fölötte nincs ha-
talma a világ fejedelmének (Jn 14,30), de általa valósul meg az ítélet a
világ felett, hogy felmagasztalva mindent magához vonzzon (Jn 12,31–
32).

Jézus  a  szeretett  barát (ὃν  φιλεῖς)  betegségének  hírére  kijelenti:
„nem válik halálára, hanem Isten dicsőségére, hogy az Isten Fia meg-

50 Harmadszor  Jn 12,41-ben Izajásra utaló kijelentésben szerepel: „látta Isten di-
csőségét”.

51 Szintén jogi, ítélethozatalt jelentő kontextusban szerepel – de nem Jézussal kap-
csolatban – Jn 8,3 és 9,13 versekben.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 61

dicsőüljön általa (δι᾽ αὐτῆς)52.” Mondhatnánk egyszerűen, hogy klasz-
szikus csoda, amelyben feltárul Isten ereje és hatalma.53 Ám érdemes
árnyalnunk a közelítést. Jézus imája  Jn 5–8 idevágó szakaszainak té-
máját eleveníti fel: Jézus vágya a halállal szembenézve, „hogy higy-
gyék, hogy te küldtél engem” (Jn 11,42). A φιλέω, amellyel Jézus Lá-
zárt szerette (Jn 11,3.36; vö. még Jn 11,15) ugyanaz a szeretet, amellyel
az Atya fordul a Fiú és a tanítványok felé (Jn 5,20; 16,27), és amely Jé-
zus és tanítványai között él. Az a szeretet, melynek legteljesebb kifeje-
zése a barátokért odaadott élet (Jn 15,13.14.15; 16,27; 20,2). Jézus „sze-
rette  Mártát,  meg  a  nővérét,  és  Lázárt.  Amint  tehát  (ὡς  οὖν)
meghallotta, hogy beteg, ott maradt még két napig” (Jn 11,5–6). Ez a
szeretet  kétnapi  várakozásának indoklása.  Jézus kiáltása,  amely elő-
hívja a sírból a holtat (Jn 11,43), Jn 5,26–30 reminiszcenciája.54 Ez a be-
tegség Isten és a Fiú dicsőségére szolgál: jele és meghirdetője annak a
nagyobb szeretetnek, amely az Atya és a Fiú örök kapcsolata, és amely
önmaga odaajándékozására kész. És amely felülmúlja a halált. Lázár
történetének végkifejlete több közös elemet mutat Jn 20 elbeszélésével:
Jézus  megrendülése  mint  előzmény  (ταράσσω  –  Jn 11,33;  12,27);  a
gyász (Jn 11,33; 20,11.13); a sír kővel fedve, illetve a kő elhengerítése
(Jn  11,38–39;  20,1);  a  hová tetté(te)k?  kérdés  (Jn 11,34;  20,2.13.15);  a
gyolcsok (Jn 11,44; 20,6–7);55 a néven szólítás (Jn 11,43; 20,16). Lázár Is-
ten dicsőségére szolgáló esete Jézus „szimbolikus kivégzéséhez”56 ve-
zet, illetve  Jn 11,2 már Jn 12 betániai megkenésére, s azon keresztül

52 Kétértelmű  ez az „általa” (δι᾽  αὐτῆς),  tekintettel  a  fem.  névmásra:  utalhat  a
dicsőségre (ἡ δόξα): a betegség által feltárul Isten dicsősége, amely Jézus dicsőségét
tárja fel. De általában a betegségre (ἡ ἀσθένεια) értik: vagyis a betegség Jézus dicső-
ségére  szolgál,  és  az  ő  dicsősége  által  Isten  dicsősége  nyilvánul  ki.  Így  R.
SCHNACKENBURG, Il vangelo di Giovanni, Vol. 2., i. m., 535. „Isten […] a Fiú tettén ke-
resztül akarja kinyilatkoztatni önmagát.” Vö. még G. NOLLI, i. m., 411.; R. E. BROWN,
i. m., 561.

53 Vö. R. E. BROWN, i. m., 567. 
54 Uo. 568.
55 Vö. FRÉDÉRIC MANNS, A húsvéti jelenet margójára (ford. SZATMÁRI GYÖRGYI), in UŐ,

Bibliai szövegek értelmezése a zsidó és keresztény hagyományokban, Budapest 2013, 123–
127.

56 Charles Dodd értékelését idézi F. MANNS, A Jn 11 midrási olvasata, i. m., 227.



62 Szatmári Györgyi

(vö.  Jn 12,7) Jézus temetésére utal. Így  Jn  11 a fenti formai párhuza-
mokkal Jézus Passióját közvetlenül előkészíti. Mi és miért történik?

Jézus  imája:  „Én  ugyan  tudtam,  hogy  mindenkor  meghallgatsz,
csak a körülálló népért mondtam, hogy higgyék, hogy te küldtél en-
gem.” (Jn 11,42) Aki hisz, az látja meg a dicsőséget, ami ebben a kap-
csolatban rejlik (Jn 11,40). Bármit kér Jézus, tudja, hogy meghallgatásra
talál: szünetlenül ebben a meghallgatásban van, mert ő és az Atya egy
(Jn 10,30). Amint Jézus az Atya tetteit teszi, és tudja, hogy meghallgat-
tatott, úgy majd elmenetele, amely életre kelti a holtakat, azt is ered-
ményezi, hogy tanítványai ugyanazokat tegyék – sőt nagyobbakat –,
mint ő. Sőt, azt ígéri, hogy bármit kérnek majd az ő nevében, ő megte-
szi, „hogy az Atya megdicsőüljön a Fiúban” (Jn 14,12–14).57 Majd ké-
sőbb így szól: „Azon a napon kértek majd az én nevemben, és én nem
mondom majd nektek,  hogy kérni  fogom az Atyát  értetek,  ugyanis
maga az Atya szeret titeket (φιλεῖ  ὑμᾶς), mivel ti szerettetek engem
(ὅτι ὑμεῖς  ἐμὲ πεφιλήκατε), és hittétek, hogy én Istentől jöttem.” (Jn
16,26–27). „Azon a napon”, amikor felismerik Isten különleges baráti
szeretetét, és képesek lesznek ezzel a szeretettel fordulni Jézus felé, ak-
kor már nem kérdezik Jézust (Jn 14,23). Tudni fogják, ami most még
kérdéses: „Nem hiszed, hogy az Atyában vagyok és az Atya énben-
nem?” (Jn 14,10.20).

Kána  az  embertől  kérve  kérdezett:  „tegyétek  meg,  bármit  mond
nektek!” Készek-e az Atya Jézus által közvetített akaratának elfogadá-
sára? Készek-e a felkínált benne lét, vele lét befogadására? Itt az em-
bernek  ígérve  bátorít:  „Akkor  majd”  közvetlenül  fordulhatnak  az
Atyához a Fiú nevében:  „bármit  kértek az én nevemben” (Jn 14,23;
15,7.16).  A  Fiú-küldött  küldetése  a  „benne  lét”  egységében  valósul
meg (Jn 14,20). Ez a „benne lét” alapja és lehetősége annak, hogy az „ő
nevében” kérjenek. Cselekvésük e benne létben és csak az által lesz Jé-
zus „tevékenységével” egységben (Jn 14,13; 15,5.10–11), az ő szeretet-
ben megnyilvánuló akaratával összhangban. Ha pedig „sok gyümöl-
csöt hoztok és tanítványaim lesztek”, az Atya „azáltal dicsőül meg”
(Jn 15,8).

57 R. E. BROWN, i. m., 567.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 63

Az említett „az a nap” a „harmadik nap” szinonimája, mely a zsidó
hagyományban az Isten által gyorsan elhozott, nem remélt üdvösség
ideje, amint arra a kánai elbeszélésnél már utaltam. Ezzel összefüggés-
ben Manns négy, a Kr. e. 2. századtól egymással összekapcsolódó mo-
tívum jelenlétét mutatja ki Jn 11 hátterében: Izrael szétszóródott gyer-
mekeinek  összegyűjtését  (Jn 11,52;  vö.  még  18,14),  a  holtak
feltámadásának  és  a  Messiás  napjának témáját,  Efraim Messiásának
alakját, aki meghalt és nem kért mást, csak életet (b. Szukka 52a). A ne-
gyedik téma a négy kulcs Isten kezében: „az eső, az étel, a sírok és az
élet kulcsai.”58

A Frédéric  Manns  által  megvilágított  háttér  fényében  a  betegség
„Isten dicsőségére  vált,  hogy megdicsőüljön  általa  az Isten Fia”  (Jn
11,4). Tehát a jel e betegség kapcsán – és a fejezet 20. fejezettel mutat-
kozó párhuzama által – tárja fel, hogy Jézus az, aki Isten szétszóródott
népét  összegyűjti,  életre  kelti.  Isten  dicsősége  egy  közösség,  amely
majd „azon a napon”, vagyis Jézus keresztjéről nyeri fundamentumát
(Jn 19,25–27) és túllép Izrael határain.59 Jézus nyitja meg „JHWH kincs-
tárát”, nála van az élet kulcsa, ami Jézus istenségét is jelenti (vö.  Jn
11,25–26). Isten dicsősége az emberré lett Fiú, Efraim halandó Messiá-
sa, akinek kérése meghallgatásra talált:  hatalma van odaadni és újra
visszavenni életét (Jn 10,17). „Ha hiszel,  meglátod Isten dicsőségét”:
meglátod a halált legyőző életet (Jn 11,40; vö. Jn 20,28–29).

5. Ismerje meg a világ

Természetesen a negyedik evangélium dicsőségről  szóló szemléleté-
hez hozzátartozik a „felemeltetés”, felmagasztalás témája és Jézus „ki-
rályi” bemutatása. E szemlélet hátterében rajzolódnak ki azok a szaka-
szok,  amelyek  Jézus  megdicsőülését  „órájával”  kötik  össze.  Jézus
kereszthalála  és  feltámadása  (átmenetele  e  világból  az  Atyához  [Jn
13,1]) az Emberfia megdicsőülése (Jn 12,23; 13,31), ami feltétele a Lélek
ajándékának (Jn 7,37–39), Jézus tettei és szavai megértésének (Jn 12,16;
vö. Jn 14,26). A megdicsőíteni (δοξάζω) ige jelenléte intenzívebbé válik

58 F. MANNS, A Jn 11 midrási olvasata, i. m., 226–251.
59 Uo. 227–234.



64 Szatmári Györgyi

a 13. fejezettől,  és kölcsönösségben megnyilvánuló jellege is hangsú-
lyosabb:  Isten megdicsőül az Emberfiában,  az Emberfia Istenben (Jn
13,31–32); az Atya megdicsőül a Fiúban, aki az Atyában van (Jn 14,20);
a Lélek megdicsőíti a Fiút azáltal, hogy „azt jelenti ki, amit hall” (Jn
16,13–15). A Lélek tehát azt nyilvánítja ki, ami a Fiúé, de a Fiúé az, ami
az Atyáé. E kölcsönösséget kifejező szakaszok tetőpontja Jézus Atyá-
hoz forduló imája (Jn 17,1.4.5.10). Jézus imádkozik önmagáért (Jn 17,1–
5), közvetlen tanítványaiért (Jn 17,6–19) és a hívők későbbi nemzedé-
keiért (Jn 17,20–26).60 Imádsága elején küldetése beteljesítéséről e sza-
vakkal vall: „Megismertettem nevedet az emberekkel, akiket a világ-
ból nekem adtál.” (Jn 17,6) Izajás könyvében Isten azáltal dicsőül meg,
hogy megdicsőíti Izraelt, tehát Izrael (a közösség) dicsősége Isten di-
csősége (pl. Iz 44,23; 60,1–2.7.9.21). Jn 17,2 választottja „minden test”, a
világ. Ők a címzettjei annak, hogy megismerjék az igaz Istent. Az örök
élet  ez:  a  visszanyert  kapcsolat.61 A Fiú  a  tanítványoknak  mindent,
amit az Atyától kapott, feltárt és átadott (Jn 17,7.10), hogy bennük di-
csőüljön meg (Jn 17,22–24):

„Azt a dicsőséget, amelyet nekem adtál, átadtam nekik, hogy egy
legyenek, ahogyan mi egy vagyunk. Én őbennük, te énbennem,
hogy tökéletesen egy legyenek. Ismerje meg ebből a világ, hogy te
küldtél engem, és szeretted őket, mint ahogy engem szerettél. Azt
akarom, hogy ott legyenek velem, ahol én vagyok, hogy lássák di-
csőségemet, amelyet nekem adtál, mert szerettél (ἠγάπησάς) en-
gem a világ teremtése előtt.”

Ez  az  újjáteremtett  kapcsolat  megjelenítője  a  világban  szemlélt  Fiú
kapcsolatának az Atyával: a világban, de nem a világból vannak (Jn
17,14; vö. 18,37).

60 C.  H. Talbert  Jn 13–17 szövetségi  kontextusban értelmezéséhez a következő
motívumokat említi: közös étkezés; Isten jelenléte; Isten ismerete; parancsok meg-
tartása; kiválasztás; Isten vezetése; öröm (főleg MTörv, de Kiv és Lev is szolgál pél-
dákkal). Vö. C. H. TALBERT, i. m., 140.

61 CRAIG S. KEENER, The Gospel of John. A Commentary, Vol. 2., Peabody 2003, 1052–
1054.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 65

Isten Ige-Fia embersége által a teremtett világba helyezi Szent Jelen-
létét. Jézus elérkezett órájának nézőpontjából szólal meg (Jn 17,1), „a di-
csőséget a legutolsó helyen keresi, ahol a világ várná”.62 Az Izraelt a Je-
lenlét  által  átjáró  méltóság  elhatol  a  leggyalázatosabb  helyig,  hogy
megtisztítsa, Isten Neve helyévé tegye azt (Jn 17,6.26; vö. 12,28), „hogy
az a szeretet, amellyel engem szerettél, bennük legyen, és én őbennük”
(17,26). A dicsőség kinyilvánulásának egyik központi gondolata tehát
a felemeltetés. Koester azonban figyelmeztet, hogy a dicsőség (megdi-
csőülés/megdicsőítés) ennél tágabb jelentésű a negyedik evangélium-
ban, hiszen az Jézus egész működését is jellemezte, és mert a tanítvá-
nyokon keresztül folytatódik.63

6. Életre ítélő hatalom (ἐξουσία) és Istent dicsőítő halál

Lázár „betegsége” Isten és Isten Fia dicsőségére lett, feltárva Jézus élet
fölötti hatalmát (Jn 5,24.28; 11,43): „hatalommal ruháztad fel őt min-
den test fölött, hogy mindenkinek, akit neki adtál, örök életet adjon”
(Jn 17,2).  Ez a hatalom az, amelyet maga Jézus is „kap” az Atyától:
arra, hogy ítéletet tartson, „mivel ő az Emberfia” (Jn 5,27); arra, hogy
ezt az ítéletet azáltal valósítsa meg, hogy szabadon odaadja és vissza-
vegye életét (Jn 10,18); arra, hogy önmaga odaadása által örök életet
adjon mindenkinek, „akit neki ad az Atya” (Jn 17,2), vagyis azoknak,
akiknek megadta az Atya, hogy Jézushoz menjenek, benne higgyenek.
A nála lét, benne maradás e hatalom kibontakozásának az Atya dicső-
ségét szolgáló közege: „Azáltal dicsőíttetett (ἐδοξάσθη)64 meg Atyám,
hogy sok gyümölcsöt hoztok, és tanítványaim lesztek.” (Jn 15,8) Azon-
ban ez csak a kölcsönös „benne” lét által lehetséges: „Aki bennem ma-
rad, és én őbenne, az bő termést hoz, mert nálam nélkül semmit sem te-
hettek.” (Jn 15,5;  kiemelés Sz. Gy.) A tanítványok helyzete „olyan” lesz,
mint a Fiúé, akinek a cselekvése – a maga szabadságában – az Atya ál-

62 C. S. KEENER, i. m., 1052.
63 C. R. KOESTER, i. m., 237.
64 Az ἐδοξάσθη P. aor formája vagy prolepszis, vagy a szerző Húsvét utáni néző-

pontjának jele, vagy pedig a tanítványok és Jézus küldetésének egysége jut kifeje-
zésre benne. G. NOLLI, i. m., 567–568.



66 Szatmári Györgyi

tal való cselekvés: „A  Fiú nem tehet magától  semmit,  hanem csak azt,
amit lát, hogy az Atya cselekszik. Mert amiket ő tesz, azokat cselekszi
ugyanúgy a Fiú is.” (Jn 5,19.30; kiemelés Sz. Gy.) A Fiú Atyával cselek-
vése az Atya szeretetéből fakadt. Most Jézus tanítványainak mondja:
„Ahogy engem szeretett  az  Atya,  úgy szerettelek  én  is  titeket.”  (Jn
15,9)65 Megmaradni ebben a szeretetben a „parancsok megtartása” ál-
tal lehet, azáltal, ha Jézus szavai bensővé, sajáttá lesznek: „igéim tiben-
netek maradnak” (Jn 15,7.10), azok az igék, amelyek életet adnak, újjá-
teremtenek, teremtenek. „Nélkülem (χωρὶς ἐμοῦ) semmit (οὐδέν) nem
tehettek.” (Jn 15,5) – az Ige nélkül, amely nélkül (χωρὶς αὐτοῦ) „sem-
mi sem (οὐδὲ ἕν) lett (ἐγένετο), ami lett. Benne élet volt.” (Jn 1,3–4)
Egy elöljárószó (χωρὶς), ami az evangéliumnak csak ezen a két helyén
fordul elő,  talán nem súlyos érv. Mégis figyelemre méltó, hogy ahol
másodszor jelenik meg, ott az az Atyával egységben cselekvő Fiú ha-
gyatéka a tanítványok számára. Annak a Fiúnak (szőlővessző) a kap-
csolatát  írja  le  a tanítványokkal,  akinek Atyában (szőlőtő)  forrásozó
(vö. Jn 5,26!) élete a teremtő Ige lényegileg Istenre irányuló kapcsolata
(Jn 1,1). Talán nem az újjáteremtett ember alakját rajzolja meg,66 akik-
nek így „hatalmat  adott,  hogy Isten gyermekei  legyenek”,  „Istenből
születettek” (Jn 1,12–13; vö. Jn 3,3)? 

Az Atyának  a tanítványi közösség életében hatékonyan megnyilvánuló
dicsőségének  gondolata a szeretetparancs jánosi kifejtésébe illeszkedik
(Jn 15,1–17). A parancsok megtartása és a baráti szeretet a rabbinikus
irodalomban is társul, mi több, a Tóra nyilvános felolvasása a menyeg-
ző öröméhez hasonlítható (Én. Rab. 4,11).67 Ennek az örömnek a remé-

65 Jn 15,9 nem csupán a szeretet módját jelzi, hogy példát adjon a tanítványoknak,
hanem okát is, a megelőző szeretetet: az Atya szeretetét a Fiú iránt, a Fiúét a tanít-
ványok iránt, melyben megvalósul Isten világ iránti szeretete (Jn 3,16). A szeretetpa-
rancs azt jelenti, hogy Isten engem elérő szeretete azt ébreszti bennem (mint válasz),
hogy az Ő módján szeressem a másikat; vö. JOHN PAINTER, Identity in the Fourth Gos-
pel, in The Covenant Quarterly 72/3–4 (2014), 249.

66 Akiknek Jézus megdicsőülése által adatik majd a Lélek (Jn 7,37–39). A Lélek
ajándékozása, parancsok megtartása és a szeretet témája alapján Talbert a király (fe-
lettes – vazallus) motívumát fedezi fel Jn 15,1–17-ben, különösen  2Kir 11,17; 23,3
szakaszira alapozva; C. H. TALBERT, i. m., 143–144.

67 C. S. KEENER, i. m., 1004, különösen 155. lábjegyzet; 1012.



Dicsőség mint teremtő kapcsolat János evangéliumában 67

nyében (Jn 15,11; vö. 3,29) hívja meg Jézus a tanítványokat az ő, bará-
taiért  (φίλος)  életét  adni  kész  szeretetéhez  mérhető  szeretetre  (Jn
15,12–17; vö. 16,24; 17,13). Isten barátainak egyik „archetípusa” Ábra-
hám, aki bízott az Úrban, s inkább barátja, mint szolgája az Úrnak (Iz
41,8; vö. Jn 15,15). A másik Mózes, aki látta Isten dicsőségét (Kiv 33,11).
Az ő alakjának előterében a tanítványok egyfajta új Mózesként jelen-
nek meg, akik barátként szemlélhetik Jézusban Isten dicsőségét (vö. Jn
1,14).68

A barátság  és  Isten dicsőségének témája  a Feltámadott  harmadik
megjelenésének egyik epizódjában jelenik meg (Jn 21,15–19). A szere-
tetről zajló párbeszéd a Feltámadott és Péter között a felhívással zárul:
„Kövess  engem!”  A  Péter  szeretetére  kérdező  párbeszédben69 az
ἀγαπάω (Jn 21,15.16) és φιλέω (Jn 21,15.16.17) a kutatókban olykor az
előbbi javára szóló összehasonlítást váltja ki.70 A φιλέω ige jánosi meg-
jelenései ezt cáfolni látszanak.  A φιλέω  ige írja le Jézus Lázár iránti
szeretetét (Jn 11,3.36; vö. Jn 11,11: φίλος). Ugyanezzel a szeretettel for-
dul az Atya a Fiú és a tanítványok felé (Jn 5,20; 16,27), és ez él Jézus és
tanítványai között (Jn 15,13.14.15; 16,27; 20,2). Úgy tűnik, a tanítványa-
inak példát hagyó Jézus a barátság képével a világ „barátságával” (vö.
Jn 15,19; 19,12) szemben mondja ki az  agapé  lényegét. A Feltámadott
háromszor megismételt kérdése Péterhez ebben a megvilágításban az,
hogy vajon él-e benne az „ahogy én szerettelek (καθὼς ἠγάπησα) tite-
ket” (Jn 15,12) kinyilvánított példája? Az evangélista értelmezésében
Péter végső válaszát Jézus példáját követő, Istent dicsőítő halála adja
meg (Jn 21,19.22; vö. Jn 13,37).

68 C. S. KEENER, i. m., 1013.
69 A továbbiakban rövid összefoglalás szerepel a következő tanulmány egy rész-

letéről:  SZATMÁRI GYÖRGYI,  „Aki ebből eszik…” (Jn 6,50–51). Az eledel motívuma a Ne-
gyedik Evangéliumban, in VÁRNAI JAKAB (szerk.),  Az Eucharisztia. Konferenciakötet (Sa-
pientia füzetek, 33), Budapest 2019, 9–43, különösen 16–18.

70 Pl.  JOHN HENRY BERNARD, Gospel according to St. John,  Vol. 2., Edinburgh, 1963,
704–705;  BOLYKI JÁNOS,  „Igaz tanúvallomás.” Kommentár János evangéliumához, Buda-
pest 2001, 537. Jogos ellenvetéssel él Keener, aki annak a 18–19. századtól elterjedt
nézetnek a hibás voltára is rámutat, mely szerint az ἀγαπάω a profán irodalomban
nem ismert bibliai kifejezés volna. Többekkel egyetértve a két ige kölcsönös felcse-
rélhetősége mellett foglal állást; vö. C. S. KEENER, i. m., 1235–1236.



68 Szatmári Györgyi

Zárszó

A  Jn 1,14-ben másodszor megjelenő  σὰρξ  (vö.  Jn 1,13) Dorothy Lee
megfogalmazásában „teremtő és újjáteremtő. János a Logosz testét an-
nak látja, ami az Isten és emberiség közötti szakadékot áthidalja. […]
Az üdvösség a halandó test és halhatatlan dicsőség (δόξα) azonossá-
gában történik…”71

A negyedik evangéliumban Isten dicsősége nem elsősorban a hata-
lom tekintélyével fellépő uralkodó jellemzője, hanem teremtő, újjáte-
remtő, élő és elevenítő kapcsolat, ami olyan szeretetként, barátságként
nyilvánul meg,72 amely képes szembenézni a halállal, amely felvállalja
azt, ami emberileg a legmegvetendőbb, és jelenlétével magasztossá te-
szi a gyalázat keresztjét. A Shekina Isten méltóságteljes megjelenése, le-
ereszkedése az emberek közé, Izrael körében vagy a Szentélyben (pl.
MTörv 12,11) lakozik.73 Az Ige „köztünk sátorozása” a világot és a vi-
lágban, nem a világból élő közösséget „teremtette” a dicsőség jelenlé-
tének helyévé, a színeváltozás hegyévé. Nem szűnt meg ezzel a világ
gyöngesége, elutasítása, ellenállása. Nem ért véget a „sötétség”. Jézus
imádáságában a tanítványok után a világért  könyörög.74 Átadott min-
dent tanítványainak, akik „nélküle semmit nem tehetnek”. Jézus fel-
ajánlja a világért reményét is, amelyet az Atya és a tanítványok kezébe
helyezett.

71 D. A. LEE, i. m., 102.
72 Vö. MARGARET PAMMENT, The Meaning of Doxa in the Fourth Gospel, in Zeitschrift

für die Neutestamentliche Wissenschaft 74 (1983), 14.
73 K. KOHLER - L. BLAU, i. m.
74 J. PAINTER, i. m., 258–259.



MARTOS LEVENTE BALÁZS

„Vidimus gloriam eius.”
A biblikus teológia célja és feladata Hans
Urs von Balthasar teológiai esztétikájában

A teremtés szépségének, illetve Isten dicsőségének teológiai olvasata a
21. században aligha képzelhető el Hans Urs von Balthasar munkássá-
gának méltatása, illetve recepciója, megfontolása nélkül. Trilógiájának,
három egyenként is  sok kötetes  gondolatfolyamának első  nagy része
magyarul A  dicsőség  felfénylése.  Teológiai  esztétika címet  viseli.1 Ennek
harmadik részében két olyan kötetet is találunk, amelyek az Ószövetség-
gel, illetve az Újszövetséggel foglalkoznak, s Balthasar felfogása szerint a
tematika  szellemi középpontját  alkotják.  Balthasar itt  bibliai  teológiai
összefoglalót készít, nem a fogalom rendszerező, teljességre törekvő ér-
telmében, hanem a dicsőség fogalma köré szervezve meglátásait.

Szeretném ezt a két kötetet ismertetni úgy, hogy valamelyest érthető-
vé  váljon  helyük  Balthasar  gondolkodásában,  illetve  hogy  hasznot
merítsünk belőlük saját  biblikus  teológiai  gyakorlatunk,  megértésünk
szempontjából. Ebben a tanulmányban csak arra lesz mód, hogy a bá-
zeli  teológus  rendszerét  vázoljuk,  s  talán  néhány  eredeti  meglátását
ismertessük.  Eszmefuttatásunk  mintegy  konkréciója  annak  a  korábbi
gondolatmenetnek  is,  amelyben  Balthasarnak  a  Bibliával  kapcsolatos
hermeneutikai elveit igyekeztünk bemutatni.2 Ezzel együtt is megma-

1 HANS URS VON BALTHASAR, A dicsőség felfénylése. Teológiai esztétika I. Az alak szemlé-
lése (ford. GÖRFÖL TIBOR), Budapest 2004.

2 Vö. MARTOS L. BALÁZS, „Hans Urs von Balthasar a Szentírásról. Néhány szempont”, in
Communio, 3–4 (2018), 36–46.



70 Martos Levente Balázs

rad annak a veszélye, hogy vázlatunk nehézkessége képtelen lesz Balt-
hasar  gondolatainak  ívelését,  valójában  azt  mondanánk,  szárnyalását
követni és visszaadni, pusztán már azért is, mert kevéssé ismeri azt az
igen gazdag szellemi örökséget, amellyel a szerző kimondatlanul is ele-
ven párbeszédet folytatott. Amit itt leírunk, a szó legközvetlenebb értel-
mében, szükségképpen és bevallottan „tanulmány”, vagyis annak jelen-
legi képe, amit „eddig” és „már” meg tudtunk tanulni Balthasartól.

1. A „teológiai esztétika” célkitűzése és néhány alapvonása

Ahogy látni fogjuk, Balthasar igen következetes gondolkodó, aki alap-
vető szempontjait végig megőrzi sokféle szétforgácsoló vagy a helyzetet
bonyolulttá tevő tényezővel szemben is. Éppen ezért az itteni belátások
közvetlenül vagy áttételesen visszatérnek a biblikus részben is. Baltha-
sar eszmefuttatásának bevezetőjére alapozunk, s abból hosszabban idé-
zünk is.

1.1. Igazság, jóság és szépség egységben

A  Herrlichkeit első kötetének bevezetőjében Balthasar először is kifejti,
miért tartja szükségesnek a szépség teológiai értékelését, az általa teoló-
giai esztétikának nevezett út bejárását. A szépség ragyogása betölti a lé-
tet, ám a gondolkodás és a hit a modern világban mintha lemondana a
szépség felfogásáról. Márpedig a szépség nélkül az igazság és a jóság is
kárt szenved.

A filozófia, mondja Balthasar, csak eszmélkedésének végén jut el a
szépség taglalásához, az egzakt tudományok pedig, s velük a konkrétu-
mokban gondolkodó, gyakorlatias elme, szem elől tévesztik az egész át-
fogó egységének ragyogását. Az igazság, amelyre az elme legvalóságo-
sabban tör,  végül mindig az egész igazsága kell  legyen, „amely nem
valami elvont mozzanat, hanem az Istent és a világot összekötő élő ka-
pocs”.3 „A szépség az a szó, amelyet legelsőként kell kimondanunk” –
írja Balthasar.

3 H. U. VON BALTHASAR, A dicsőség felfénylése I, Az alak szemlélése, 20.



„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata… 71

„A szépségről beszélünk, amelyet már a vallás sem szeret, és nem
is ápol… A szépségről, amelyben már nem merünk hinni, amelyet
merő látszattá fokoztunk le, csak hogy könnyebben megszabadul-
junk  tőle,  a  szépségről,  amely (ma minden erre  mutat)  legalább
annyi bátorságot és döntésre való készséget követel, mint az igaz-
ság és a jóság, s amelyet nem lehet elszakítani két nővérétől, mert
ha száműzzük ezek társaságából,  rejtélyes módon bosszút áll,  és
mindkettőt magával rántja.”4

A szépségre  való  reflexió  tehát  kezdettől  fogva  feladat  és  felelősség,
mégpedig  nemcsak a  filozófia,  hanem a teológia  részéről  is.  Hogy a
szépség „eleven kapocs” Isten és a világ között, azt valószínűleg már itt
krisztológiai  értelemben  magyarázhatjuk,  hiszen  Balthasar  számára
Krisztus lesz Isten szépségének világban megmutatkozó valósága, illet-
ve ennek teljessége.

A szépség megfontolása azért is felelősség, mert kezdettől fogva eti-
kai-erkölcsi dimenziót rejt magában.

„A szépséget nélkülöző világban (…) a jóság vonzóereje is megfo-
gyatkozik, s már nem olyan evidens, hogy az embernek mit kellene
tennie… Abban a világban, amely már nem tartja magát képesnek
a szépség elfogadására, az igazságot igazoló bizonyítékok már nem
olyan következetesek, vagyis a szillogizmusok ugyan rendben za-
katolnak, mint a rotációs gépek vagy a számolómasinák… de a kö-
vetkeztetés  maga  is  mechanizmus,  amely  már  senkit  sem ragad
magával, a következtetésre már nem következik semmi.”5

Ezek a mondatok a 60-as években még mindent átható technikai fejlő-
dés hitéről is szólnak, de arról a folyamatról is, prófétai erővel, amely-
ben az értelem- és igazságkeresés egyre kevesebbeket ragad magával, s
amelyben olykor a teológia is lemondott vagy lemond a valóban termé-
keny tanúságtételről és világalakításról.

4 Uo. 20.
5 Uo. 21.



72 Martos Levente Balázs

1.2. Az ember és a lét formája

De hogyan érinti a szépség az embert, hogyan kerül vele kapcsolatba?
A szépség a megnyilatkozás minősége. Ez azonban, mint Balthasar ké-
sőbb kifejti, egyfelől előre adott valóság, másfelől erkölcsi jellegű köve-
telmény és lehetőség. Mit jelent ez? A szépséggel kapcsolatos szavak a
latin nyelvben az alakkal állnak összefüggésben,  a  speciosus a  species-
szel, a  formosus a  forma-val. A testi létezők eleve adottan fogadják el a
testükben megnyilatkozó valóságukat, s bár ehhez leginkább az ember
képes szabadon viszonyulni,  ő  sem egészen az.  „Ennélfogva pedig –
folytatja Balthasar az emberről szólva – mint egész nem a lét és a szel-
lem ősképe, hanem képmás, nem őseredeti szó, hanem válasz, nem a
beszéd alanyaként,  hanem a kifejezettség állapotában létezik,  s  így a
szépség törvényének felszólítása vonatkozik rá, de azt nem ő határozza
meg saját magának. Nem lehetséges ezért más: a maga egészében, szel-
lemként és testként Isten tükrévé kell tennie magát, s annak a transzcen-
denciának és ragyogásnak az elnyerésére kell törekednie, amely a világi
létnek szükségképpen a sajátja, ha tényleg Isten képe és hasonmása, Is-
ten szava és mozdulata, Isten cselekvésének gyümölcse és Isten drámá-
ja.”6 A keresztény élet alakot képez, vagyis egyéni életformát, hivatást,
szolgálatot, küldetést és karizmát vállal. Ennek a keresztény alaknak az
eredeti teljessége Jézus Krisztus, akinek alakját a keresztény a Lélek ve-
zetésével közelítheti meg.

1.3. Az isteni kinyilatkoztatás alakja Jézus Krisztusban

De hogyan lehetséges ez? Az embernek gyakorolnia kell saját képessé-
geit, hogy felismerhesse Krisztus alakjának szépségét, de ez még nem
elég. Az embert Isten szabad elhatározással és szabad ajándékozással,
kegyelemmel teszi képessé arra, hogy felismerje, miképpen mutatkozik
meg számára Isten szépsége Jézus Krisztusban.  „Isten megtestesülése
teljes  egészében  beteljesíti  a  teremtett  lét  ontológiáját  és  esztétikáját,
amelyet egészen új, egészen mély formában, az isteni létre és isteni lé-

6 Uo. 23–24.



„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata… 73

nyegre utaló nyelvként és kifejeződésként használ fel.”7 Jézus Krisztus
„az Ige, a kép, Isten kifejeződése és exegézise, ő, aki emberként felhasz-
nálja a születés és halál között feszülő  emberi történelmi egzisztencia
teljes kifejező-készletét, minden életkort, minden életállapotot, az egye-
düli és a közösségi léthelyzeteket, ő tesz tanúságot.”8

A keresztény „látás” alapvetően arra törekszik, hogy Krisztus párat-
lan alakját szemlélje, és a belőle fakadó arányokat tárja fel. Krisztust, aki
„az, amit kifejez, vagyis Isten, de nem az, akit kifejez, vagyis nem az
Atya”.9 Krisztust, aki sajátosan beteljesíti és felülmúlja az Ószövetséget.
Krisztust, akiben jelen volt az istenség egész földi életében, akinek isten-
ségét azonban csak utólag, a Lélek vezetésével értették meg teljesebben
a tanítványai, s ennek hatására tettek róla tanúságot írásban is, szépsé-
gét, érthető egységét szavakba foglalva. Balthasar itt teszi először szóvá,
hogy mit vár a Szentírás olvasóitól és értelmezőitől: ennek az őseredeti
egységnek az őrzését, „a végleges formát nyert Ige” szemléletét.

Ez az elvárás újra az Írás hermeneutikájának néhány alapvonásához
vezet minket. Nem a rekonstrukciók és elemzések, hanem az Írás egé-
sze képes az alakot nyújtani: „Csakis maga az Írás rendelkezik azzal az
erővel és tekintéllyel, hogy hitelesen utaljon a földre valaha is eljött leg-
magasabb rendű  alakra,  amelynek szuverenitásához az is  hozzátarto-
zik, hogy maga alkotja meg a kifejeződését biztosító testet.”10 (Vagyis itt
a Szentírást, benne az evangéliumokat és az egész Újszövetséget.)

Jézus Krisztus alakja viszont éppen annak a történetnek a hátterében
és attól elkülönülve ragadható meg, amelynek beteljesedése és felülmú-
lása. Már az Ószövetség, mondja Balthasar, különösen a bölcsességi ira-
tokban, felmutatja azt a szemlélődő  vonást, amely az esztétikai látás-
módnak része, amely reflektál önnön szépségére Istenben.11

7 Uo. 30.
8 Uo.
9 Uo.
10 Uo. 32.
11 Uo. 41–44.



74 Martos Levente Balázs

1.4. Észre-vevés és elragadtatás

„Csak az alakba rendeződött valóság ragad meg és ránt elragadtatásba,
csak az alak révén csap le az örök szépség villáma.” Ezzel a mondattal
még Krisztus alakjánál időz Balthasar, de egyben tovább is vezet eszté-
tikájának  egyik  alapvető  megkülönböztetéséhez.  A  szépet  először  is
meg kell pillantani, észre kell venni, azaz be kell fogadni. Másodszor
azonban a szép magával ragad, kiragad és kiemel önmagunkból.

A világi és a kinyilatkoztatott szépség kategóriáit termékeny kapcso-
latban megőrizve Balthasar azt állítja, hogy a befogadás és az elragadta-
tás a hit közegében ugyanígy megkülönböztethető. Isten „odanyújt va-
lamit”  az  embernek,  akinek  ezt  be  kell  fogadnia,  meg  kell  és  meg
szabad értenie, ez pedig, mármint Isten maga, magával ragadja az em-
bert.

Balthasar a karácsonyi prefáció szövegét elemezve beszél erről a ti-
tokról:  „Quia per incarnati Verbi mysterium nova mentis nostrae oculis lux
tuae  claritatis  infulsit:  ut  dum  visibiliter  Deum  cognoscimus,  per  hunc
invisibilium  amorem  rapiamur”. Egyrészt  „elragadtatásról”  (rapiamur),
másrészt  pedig a  láthatatlan  dolgok „szeretetéről”  (amor)  van szó.  A
prefáció szövege, emeli ki Balthasar, nem a caritas,  hanem az amor szót
használja, „hiszen az Isten által megmutatott valóság látása kiváltotta
mozgásról van itt szó, az egész ember mozgásáról, aki önmagától elsza-
kadva a látáson át a láthatatlan Isten felé mozog, olyan mozgásról, ame-
lyet a ’hit’ szó csak fogyatékosan tudna kifejezni, bár ez a hitnek volta-
képpen ’életközege’.”12 Ez az elragadottság nem pusztán pszichológiai
valóság, hanem az egész ember létének mozgásba lendülése Isten felé,
amikor „önmagától elszakadva Krisztusban Istenbe halad.”13 Isten meg-
marad láthatatlannak és titoknak, nem azonosítható megjelenésének di-
csőségével, ugyanakkor mindig ezek által ragadja meg és hívja meg az
embert a láthatatlan szemlélésére és az „ő irányába” élt életre.

Balthasar ezután merész, vagy inkább nagy jelentőségű lépéssel a ha-
gyományos  teológia  két  területéhez  kapcsolja  a  „megpillantás”  és  az
„elragadtatás” tematikáját: a fundamentális teológia „az önmagát kinyi-

12 Uo. 114.
13 Uo.



„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata… 75

latkoztató Isten alakjának észrevevéséről szóló tan”, a dogmatika pedig
az elragadtatás tana, ahol az esztétika „Isten dicsőségének megtestesü-
léséről és az ebben részesedő ember felemeléséről szóló tan”.14

Itt  újra  érdemes  megfigyelnünk,  hogyan kapcsol  össze,  illetve  ho-
gyan tesz érthetővé Balthasar megközelítése olyan valóságokat a szép-
ség mozzanatával kapcsolatban, amelyek egyébként valamiféle analógi-
ában vagy puszta fogalmi  érintkezésben volnának értelmezhetők.  Az
„elragadás” felidézi számára a bűnből  és halálból való feltámadást, a
keresztények végső időben remélt elragadását az örökkévalóságba (vö.
1Tessz 4,17), illetve az előbbiek szerint azt a belső állapotot, amely han-
goltságként megkönnyíti a másikkal való azonosulást, a reá való figyel-
met, a benne való gyönyörködést.

2. A teológiai esztétika felépítése

Röviden arról is szólnunk kell, hogy miképpen építi fel Balthasar a teo-
lógiai esztétikát konkrét módon. Bár az előbb is szóba került már az Írás
szerepe, konkrétabban látni fogjuk, hová is tartozik ez Balthasar gondo-
latmenetében.

Balthasar három részre osztotta fel művét. Az első rész „a teológiai
megismerés kérdésével foglalkozik”, mégpedig szubjektív, majd objek-
tív értelemben. Az első a megismerő, vagyis hitre hívott ember létálla-
potáról,  a  második a teológiai  tartalmak objektív valóságáról  szól.  A
műnek ebben a részében olvasunk bővebben Balthasar Írás-hermeneuti-
kájának témáiról is. Balthasar a bibliai szöveg történeti elemzését elfo-
gadja, de olyan egészként tekint a szövegre, amelynek feltétlen jelzett
tartalma van, vagyis olyan valóságra utal, amely a szöveg történeti fej-
lődésétől függetlenül valóságos. A bibliai szöveg Balthasar számára so-
hasem válik puszta megközelítési móddá; a „biblikus teológiák”, ame-

14 Uo. 117. Balthasar már a bevezetőben azt írta: „A szép megpillantásáról, észlelé-
séről szóló tanítás és a szép elragadtató alakjáról szóló tanítás egymáshoz rendelődik,
mivel senki sem képes ténylegesen megpillantani valamit, ha nem ragadtatik el egy-
ben, és senki nem ragadtatik el, ha korábban nem vett észre valamit. Ez pedig igaz a
hit és a kegyelem viszonyára nézve is, minthogy a hit átadja önmagát, s így megra-
gadja a kinyilatkoztatás alakját, a kegyelem pedig már eleve felragadta a hívő embert
az Isten világába.” (Uo. 14).



76 Martos Levente Balázs

lyek az egyes szövegekre vagy szövegcsoportokra jellemzően feltárha-
tók, mindig valós referencialitással bírnak, s ezért együtt is értelmezhe-
tők, egyetlen nagy egész részei. 

A második nagy rész (A dicsőség felfénylése II, 1 és II, 2) történeti elem-
zéseken keresztül közelít tárgyához. Azt bizonyítja, hogy a teológia tör-
ténetében mindvégig jelen voltak azok a teológusok, s gyakran éppen a
legnagyobbak, akik a szépség és a kinyilatkoztatás kapcsolatát felfed-
ték, ezzel pedig megalkották a teológiai esztétika egyfajta tipológiáját,
nyelvezetét, alaktárát. Ezeket a külön vizsgálódásokat Balthasar mindig
hozzákapcsolja a bibliai teológiához is: „Csak a bibliai teológia lehet zsi-
nórmértéke a történelem során kibontakozó gondolatiságok egész gaz-
dagságának…”15 Ez azonban nem egy fölöttes  rendszer,  hanem min-
denkor  érvényes  tanúságtétel  a  Jézus  Krisztusban  megmutatkozó
képről,  amelynek  dicsősége más  és  más  korban  másként  szólít  meg.
Vagyis a bibliai teológia mindig a Jézus Krisztusban megmutatkozó kép
biztosítója és biztosítéka kell, hogy legyen.

A harmadik rész célja (összesen öt kötetre tervezetten) „a filozófiai és
a teológiai esztétika ütköztetése”. „Az isteni kegyelem rejtve ott hat a
történelem egész terében, s ezért a mítoszokban, a filozófiákban és a köl-
tészetekben is ott rejtőzhet (belsőleg!) az isteni dicsőség megsejtése.”16 Ez
teszi érthetővé és értelmezhetővé azt is, hogy a bibliai iratok is használ-
tak és integráltak már létező vallási formákat, amit Balthasar elsősorban
az ősatyákról szóló történetekben, a „salamoni humanizmusban” és a
hellenista gondolkodás kérdésfelvetéseiben figyel meg. A keresztények
feladata minden igazzal és széppel találkozva az, hogy „óvják a dicsősé-
get” folytonosan alámerülve „annak legbelső középpontjába, amit a Bib-
lia az emberré lett Isten dicsőségének nevez”.17 Ebben a részben foglal el
meghatározó helyet a bibliai teológia megközelítése,  „Isten dicsőségé-
nek” bibliai kifejtése által.

Úgy tűnik, Balthasar sokszoros mozgásban és összetettségben keresi
az  állandót  és  egyszerűt:  a  történelemben  mutatkozik  meg  a  költők,

15 H. U. VON BALTHASAR, A dicsőség felfénylése. Teológiai esztétika. III/2 kötet: Teológia 1.
rész: Ószövetség (ford. GÖRFÖL TIBOR), Budapest 2013, 21.

16 Uo. 22.
17 Uo. 24.



„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata… 77

gondolkodók,  művészek sokféle  alkotásának végső  szépsége éppúgy,
mint az Ó- és Újszövetség sajátos teológiai elv szerint érvényesülő, törté-
neti összefüggésének rendszere. Az idők változásában bomlik ki és ér-
hető el a szépség konkrét, evilági alakja, amelyet Jézus Krisztusban vég-
legesen, hozzá tartva pedig mintegy átmenetben ítél meg és minősít a
történelemben megnyilatkozó Isten, akiről az Írásokban olvasunk. Cél-
jához  érkezett  a  dicsőség  kinyilatkoztatása objektív  értelemben,  de  a
történelem menetében éppen ezáltal indult útjára ennek a kinyilatkozta-
tott dicsőségnek a megértése és tanúsítása, az idők végéig tartó folya-
matként.

3. Isten dicsőségének értelmezése – a téma biblikus kifejtése 
Balthasar művében

Mit találunk immár a Herrlichkeit befejezésében, a szűkebben értett, s az
egész folyamat csúcspontjaként értelmezett bibliai részben?

3.1. Az Ószövetségről

A két rész, az  Ó- és  Újszövetség taglalása meglehetősen különböző. Ha
jobban  megfigyeljük,  az  Ószövetség bemutatása  szerkezetében  jobban
hasonlít  az  egyébként  is  ismert  biblikus  teológiai  összefoglalókhoz.
Balthasar nem törekszik a biblikus teológia rendszeres feldolgozására
(ezt egyáltalán nem róhatjuk fel neki, inkább meg kell  köszönnünk!),
ám úgy tűnik, legszívesebben és leggyakrabban Gerhard von Rad nagy
klasszikusára hivatkozik, s ennek mentén halad, a teológia történelmi
kibontakozását szemlélve.

Az Ószövetség bemutatása Istenre és az emberre vonatkozó reflexió-
val kezd, amely Isten megjelenésének dialektikus módozatait s az ehhez
használt fogalmakat írja le. „Az érzékelhető jelek dialektikája” jellemzi
azokat a páros fogalmakat,  mint a megjelenés és  kabód,  az ismerni és
nem ismerni, látni és nem látni, alak és alakhiány, fénylő sötétség, lakó-
hely és esemény, végül maga a tűz. Az „isteni én” bizonyos tulajdonsá-
gokkal írható le, mint például hatalom, ige, szentség és név, arc. Amikor
aztán az emberről, a dicsőség befogadójáról, megpillantójáról és észre-



78 Martos Levente Balázs

vevőjéről van szó, a dialektika  történetté alakul, az ószövetségi válasz-
tott nép, a bibliai  könyvek, valamint az Isten dicsőségéről  szerzett és
rögzített tanúság történetévé. Valójában a héber kánon menetéhez iga-
zodva  egyfajta  történeti  utat  járunk  be,  amely  megjeleníti  az  egyes
könyvek  vagy  könyvcsoportok  történeti  összefüggését,  az  esetleges
szerkesztői  fokozatokat  is,  de  elsősorban  arra  törekszik,  hogy  Isten
megjelenésének  módozatát,  intenzitását,  megfogalmazását,  s  az  erre
adott emberi választ összegezze.

Az ószövetségi rész Isten dicsőségének eredeti megnyilatkozásaként
értelmezi a szövetségadást, a Sínai-hegyen történt megnyilatkozást. Az
emberi oldal szempontjából tartja fontosnak a korábbi próféták, vagyis
az általunk gyakran deuteronomista történetírásként ismert könyveket,
amelyeket az emberi szabadság példájaként fog fel: Isten mintegy hát-
térbe húzódik, hogy teret adjon a szabadságra alkotott embernek. Saul,
Dávid és Salamon történeteiben „a nagy világszínház” szinte Shakes-
peare-i alakjai elevenednek meg, az ember sajátos szellemi tágasságát
éli és élheti, miközben Isten mintegy rejtetten van jelen.

Az ősatyák, és különösen is a próféták legfontosabb közös vonása az
engedelmesség, amelynek terében új és új sajátos mozzanattal gazdagít-
ják a dicsőség felfénylésének történetét. A fogság korszakához tartozó
nagy változások érhetők tetten a szomorkodó Jeremiás, az Isten dicsősé-
gétől megragadott Ezekiel vagy az Istennel perlekedő, Istentől próbára
tett és őt próbára tevő Jób könyvében.  Ezek a történetek Balthasar szá-
mára az emberi tapasztalatban is Isten szívét tárják fel. Azt készítik elő,
hogy majdan érthető legyen, hogyan mutatja meg Isten az ő dicsőségét
éppen elrejtettségében, éppen halálra sebződésében. Balthasar olvasatá-
ban  minden  mozzanatnak  megvan  a  történeti  értéke,  de  véglegesen
minden a Fiúra irányul, ő teljesíti be és ő emeli magasabb szintre, ami itt
történik. A zsoltárok könyve az elragadtatás és az ünneplés módján szól
Istenről, de a legközelebb, mintegy az Újszövetség küszöbéig a Szenvedő
Szolga képe jut.

A bölcsességi irodalom, a fogság utáni prófétaság és ennek könyvei
Balthasar számára „hosszúra nyúlt félhomályt” jelentenek. A prófétaság
ígéretei nem teljesülnek, az apokaliptika jövőbeni horizontra utalja Isten
jelenlétét, a bölcsességi irodalom pedig, úgy tűnik, immanens boldogsá-



„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata… 79

got keres.  Balthasar  úgy értelmezi  a dicsőségnek ezt  a halványulását
(amely egyébként úgy megy végbe, hogy közben nagyon is sokat be-
szélnek Isten dicsőségéről), mint ami hiányában, vágyódásában tanús-
kodik  Isten  várható  érkezéséről.  Teret  kellett  adni,  távolságot  kellett
hagyni, hogy a szemlélődő szellem befogadhassa a nemsoká megnyil-
vánuló teljességet.

Az a történet, amely az  Ószövetségben Balthasar rekonstrukciójában
kirajzolódik,  egyfajta  hanyatlás  története.  Isten  őseredeti  tapasztalata
ideálisabban és teljesebben mutatkozik meg a szövetségadásban, mint a
prófétáknál vagy a bölcsesség korában. Mivel azonban az ember nem
tudott ragaszkodni ehhez a teljességhez, a történetet Isten szabad elha-
tározásából úgy folytatta, hogy ő „szállt le” az ember mélységébe. Isten
nem a bűnös megsemmisítésével válaszolt a bűnre, ahogy azt a keleti
mítoszokban jogszerűnek képzelték, hanem irgalmának kinyilvánításá-
val, a hanyatló emberhez társul szegődve – „egészen a halálig, mégpe-
dig a kereszthalálig”.

3.2. Az Újszövetségről

Az Újszövetség esetében Balthasar olyan sűrűségről beszél, amely a tör-
téneti  kifejtést  lehetetlenné  teszi,  ezért  más  módszert  keres.  Itt  nem
a  könyvek  keletkezésének  vagy  a  teológiai  látásmód  fejlődésének
rekonstrukciója  lesz  irányadó,  hanem  az  a  gondolati  rend,  amelyet
Balthasar már a bevezetőben kifejtett. Az Ige megjelent, a tanítványok-
nak meg kellett őt érteni, gyakran csak visszatekintve, majd ezt a meg-
értést és ennek érvényes tanúsítását a cselekedeteikkel is követniük kell.
Balthasar mintegy azt igyekszik megmutatni, hogyan illeszkedik egy-
máshoz a nagy újszövetségi hagyományrendszerek teológiai látása, ho-
gyan bontakozik ki a sokféle különböző kifejezésben az Ige dicsőségé-
nek ragyogása.

A nagy egész megközelítését végül is három lépésben kínálja. Érde-
kes, hogy a kötet fejezetcímei itt latinra váltanak.18 Mintha maga is eltá-
volítaná, mintegy esztétikailag is kiemelni kívánná ezt a három, befeje-

18 H. U. VON BALTHASAR, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Band III, 2 Theologie.
Teil 2: Neuer Bund, Einsiedeln 1969.



80 Martos Levente Balázs

ző  mozzanatot,  közelítve a liturgia tapasztalatához.  „Verbum caro fac-
tum” –  „Vidimus gloriam eius” –  „In laudem gloriae”. Az első két kijelen-
tést  János prológusából  ismerjük,  a harmadikat  az  Efezusi  levélből  (Jn
1,14; Ef 1,6.12.14).

Az első fejezet a testi alakról, s az általa közvetített dicsőségről szól
(Verbum caro factum). Itt a dicsőség „súlya” érvényesül, az ószövetségi
dicsőség egyik eredeti jelentésének megfelelően, amelyet legalább egy
helyen az  Újszövetség is ismerni látszik (2Kor 4,17).19 Súlya van az idő-
nek, Balthasar látásmódja szerint, amennyiben ez Jézus ideje, ahol meg-
valósult Jézus engedelmessége, mindaz, amit Isten minden időkre ben-
ne cselekedni akart. Az „egyház” és a „követés” idejében ezután éppen
Krisztus idejének újdonsága válik hatékonnyá és termékennyé. Az egy-
ház idejének valódi súlyát a Krisztus utáni feltétlen vágyakozás és hű-
ség adja, amelyet az egyház a maga szentségében feltétlen szeretettel
valósít  meg. A hívők konkrét engedelmessége Krisztus követése által
kap az időnek ebből a súlyából.

A dicsőség súlya különösen is fontos a kereszt eseményében,20 amikor
Isten a Fiú engedelmességében eléri és megérinti a végső magányba, sőt
halálba zárkózó bűnöst, amikor a Fiú magára veszi a bűnös tagadását,
ugyanakkor a kicsinyek szegénységét és a próféták engedelmességét is.
A kereszt a legszebb és leginkább magával ragadó szépségben ragyog,
hiszen a Fiú innen ragadtatik el a megdicsőülésbe, kiutat nyitva a mu-
landó szépség világából. A kereszten hallgató Fiú minden teológiát a ti-
tok hallgatására, Isten legbelső csendességére emlékeztet.

A második mozzanat  (Vidimus gloriam eius) a  dicsőség felfedezése,
utólagos megértése a Lélek terében, amelyet Balthasar főleg a jánosi és
páli teológia alapján fejt ki. A látás és közvetítés, a megpillantás és sze-
retet most éri el csúcspontját. Ugyanakkor ide kapcsolódik a dicsőség

19 Érdekes még a Mt 26,7 kifejezése, amely szó szerint „súlyos értékű” kenetről be-
szél.

20 Az Újszövetséggel foglalkozó kötet mottójául Balthasar Romano Guardini sorait
választotta: „Olyan értelemben, amely sajátosan és egyedül reá vonatkozik, Isten va-
lóban a »sorsot« tapasztalja meg a világban. Ő maga olyan, hogy képes megtapasztal-
ni ezt. És a tény, hogy ezt képes megtapasztalni, a végső dicsőség. Ugyanúgy az, mint
hogy Isten »a szeretet«. Ezért a kereszt a végső jelkép. Aki a kereszthez hozzányúl, az
egész világot érthetetlenségbe zárja.”



„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata… 81

rejtőzködése. Jézus emberi életében, ahogy azt főleg a szinoptikusok le-
írják, a dicsőség rejtőzködik. Jézus emberi alakban él és tanít, ha kiváló
tanítással  és csodáktól  övezetten is,  de mégiscsak utólagos megértést
követelve. A rejtett életre, amelyet a szinoptikusok leírnak, „rejtett feltá-
madás” következik, amelyet csak a hit ismerhet meg. A szeretet kinyi-
latkoztatása  Jánosnál  is  megmarad  rejtőzködőnek,  amennyiben  a  hit
szemei szükségesek a dicsőség látásához, a kinyilatkoztató pedig min-
dig rejtve marad az Atya iránti szeretetében.

Végül a harmadik egység a hívő  válasza,  a keresztény erkölcsiség
kezdete. A szépség magával ragad, elragad önmagunktól. A dicsőség itt
azokban nyilvánul meg, akik hittek benne, s ezért dicsőíteni akarták őt.
A keresztény  bekapcsolódik  abba  az önátadásba,  amelyben a  Fiú  az
Atyának adta magát testvéreiért. „Keresztény szempontból a keresztény
ember  csak akkor kerül  kapcsolatba felebarátjával,  ha »Isten félelmé-
nek« talaján megtapasztalt valamit az isteni szeretet egészen-más mér-
tékéből,  és megpróbálja,  alázatosan,  ennek a megvalósíthatatlan mér-
téknek megfelelően szeretni felebarátját.”21

3.3. Isten dicsősége

Hogyan érti és hogyan fejti ki Balthasar a dicsőség fogalmát? A válasz
először is az, hogy nem törekszik ennek filológiai értelemben pontos ki-
fejtésére,  nem ez a  célja.  Nem a dicsőség teológiai  fogalomtörténetét
igyekszik feltárni, bár ennek történeti fejlődéséről világos képet alkot.

Miközben állandóan használja és értékeli is egy ilyen elemzés ered-
ményeit, valójában alapvetően Isten istenségét érti a dicsőség alatt. Más-
felől az isteni dicsőségnek az egyes szövegegységekben felvett értékét
vizsgálja, azt a „felfénylést”, azt a ragyogást, amelyet az adott szakasz
Isten megjelenésének egészéhez hozzáad.  „Az »Úr dicsősége« helyett
azt is mondhatnánk, hogy »Isten istensége«”, mondja.22 Isten dicsősége
Balthasar számára végül is az, ahogy az ő szentháromságos belső szere-
tete megnyilvánul, ahogy érthetővé, befogadhatóvá teszi saját magát a
világban, mint teremtő és megváltó szeretet, mint fiúi szeretet az Atya

21 H. U. VON BALTHASAR, Herrlichkeit, Neuer Bund, 12.
22 UŐ, A dicsőség felfénylése. Ószövetség, 11.



82 Martos Levente Balázs

és a világ iránt a Lélekben. Isten dicsősége előbb nyilvánul meg, s csak
azután lesz érthető. Előbb és egyetemesen ragyog, és csak azután lesz
kimondott és leírt szó. Előbb Ige öröktől fogva, s csak azután lett testté,
hogy lássuk dicsőségét.

Mindez Balthasar számára nem elvont fejtegetés, hanem olyan evi-
dencia, amely ma is igazolja magát az Istennel (kegyelemből!) lehetsé-
ges  találkozás  tapasztalatában.  A  dicsőség  tapasztalásában  Balthasar
mindig Isten elsőbbségét és fenségét hangsúlyozza. „A mindenható Is-
ten mondja ki szavait, és szavaiban megvan az erő ahhoz, hogy maguk-
nál tartsák, sőt az engedelmesség válaszáig juttassák el az embert, aki-
nek  teremtményisége  alapjaiban  megrendül,  és  aki  fenyegetettségét
látva hanyatt-homlok menekülni szeretne; ám az istenséggel való kez-
deti összeütközéstől senki nem menekülhet: ki kell bontakoznia a meg-
szólítás  és  ellenkezés  egész  folyamatában.”23 Isten  egészen  szuverén
módon van jelen az ember számára, s ez a szépséggel kapcsolatos alap-
vető emberi tapasztalat szerint nem is lehet másként. Csak ő lehet kez-
deményezője a kapcsolatnak, csak ő adhatja meg, hogy közeledése befo-
gadható,  szava felfogható,  erre pedig valamilyen teremtményi  válasz
adható legyen. „A Biblia síkján ez (Isten egészen más mivolta) azt jelen-
ti,  hogy minél mélyebb találkozás adatik meg a teremtménynek Isten
dicsőségével, annál inkább önmaga és minden teremtett valóság fölött
álló fenségként kívánja magasztalni.”24

Balthasar  hangsúlyozza,  hogy  a  dicsőség  kinyilvánulásával  együtt
meg kell mutatkoznia Isten szentségének is. Ez pedig azt is jelenti, hogy
az ember bűnösnek bizonyul, Istennek pedig szabadságában áll, és meg
is teszi, hogy nemcsak egyenessé nyilvánítja az ember görbe útjait, ha-
nem rendkívüli türelmével és aláhajlásával valóban egyenessé és igazzá
is teszi az embert. Ezt szemlélni, mondja Balthasar, a teológiai esztétika
végső  kérdése,  amelyre már csak az  Újszövetség vet igazi fényt:  Isten
képmása, az ember, itt egy lesz Isten Igéjével. Jézus Krisztus maga lesz
az az ember, aki egészen egy Istennel, s aki maga lesz a szövetség (Zsid
9,14–15), a kegyelem (2Kor 8,9) és az isteni igazságosság (1Kor 1,30).25

23 Uo. 13.
24 Uo. 12.
25 Uo. 17.



„Vidimus gloriam eius.” A biblikus teológia célja és feladata… 83

4. Összegző gondolatok

Balthasar következetesen jár el, amikor Isten megnyilatkozásának alak-
járól értekezve, teológiai esztétikát építve Isten dicsőségének felfénylé-
séről ír. Közvetítést keres és talál, ahogy arra gondolkodásának tárgya
kényszeríti. Hű marad módszeréhez, amellyel a Bibliát teszi meg zsinór-
mértékül minden érvényes teológia számára, és a legközvetlenebb ó- és
újszövetségi közvetítő fogalmat választja, a dicsőséget, amely Isten is-
tenségét s az ehhez vezető végérvényes történeti kinyilatkoztatást is jel-
lemzi Jézus Krisztusban.

A dicsőség felfénylésének bibliai szemlélése, amelyre korábbi elődök
után közvetlenül Karl Barth is ösztönözte,26 Balthasarnál a filozófiával
és a művészettel való eleven párbeszédében valósul meg. Gondolkodá-
sának komplexitása a szellemtörténet nagyjainak diszkurzív tárgyalásá-
ban, illetve a bibliai tartalmak tükröző megjelenítésében ragadható meg:
előbbiekkel való párbeszédét dokumentálja saját szempontjai szerint ké-
szített  összefoglalóiban,  utóbbiakat  viszont  nem csupán összefoglalja,
hanem tükörré és mértékké is teszi, hogy ezek által mutasson rá az em-
beri és hívő tapasztalat, illetve az egyházi hit tartalmaira. A hivatkozá-
sok és utalások tömege csak úgy értelmezhető,  ha nem kifelé, hanem
befelé mutató mozgásban látjuk. Nem a gondolkodás részekre bontó út-
jára, hanem a hit látásának végső egységére, szemlélésére hív, s ennek
tapasztalatából él. A dicsőség felfénylésének történeti szemlélése a bibli-
ai  kinyilatkoztatást  is  olyan  tapasztalatból  született  egésznek  tekinti,
amely  minden  történeti  komplexitása  ellenére  az  egy  és  örök  Isten
egyetlen valóságáról tanúskodik.

A biblikus teológia mint műfaj és mint a biblikus tudomány része so-
kat tanulhat Balthasartól. Elsősorban azt, hogy túl kell lépnie a puszta
fogalommagyarázatokon vagy a fogalmak történeti fejlődésének tárgya-
lásán. Ehhez olyan teológiai alapvetésre van szüksége, amelynek éltető
középpontja  van,  amely  megragad,  amely  teológiai  értelemben szép,
vagyis egészen Isten vonzásában él. Ez a megragadottság a kötelező és
mechanikus fejtegetések rutinjának is ellensége, ugyanakkor, mint ön-
magán túlmutató és túllendülő szellemi hozzáállás a „világi” tapaszta-

26 Vö. H. U. VON BALTHASAR, A dicsőség felfénylése I, Az alak szemlélése, 51–55.



84 Martos Levente Balázs

lat minden regiszterére is nyitott, illetve minden részletére is fényt akar
és tud vetni.  A befogadás és a magával  ragadottság aránya,  amelyet
Balthasar saját esztétikájának sarokkövévé tett, a teológia elemző és ta-
núságtevő dinamikájának harmóniáját alapozhatja meg.



HEIDL GYÖRGY

Jézus szépsége és rútsága

Tanulmányomban  előbb  felidézem  a  Krisztus  testi  megjelenésével
kapcsolatos patrisztikus elgondolásokat, majd részletesebben foglalko-
zom Szent Ágoston tanításával.1 A hippói püspök ugyanis nem csupán
átveszi és összegzi a hagyományból megismert nézeteket, hanem a le-
hető legszélesebb összefüggésben, a teremtés-újjáteremtés tipológiája
alapján  egy olyan gondolati  rendszerben  helyezi  el  azokat,  amelyet
méltán nevezhetünk teológiai esztétikának.2

1. Testi megjelenés és gondolati kép

„Urunk testi  megjelenésére vonatkozóan is számtalan különféle
elgondolás  és  elképzelés  lehetséges,  jóllehet  az  egyedül  olyan
volt, amilyen volt. Az Urunkkal, Jézus Krisztussal kapcsolatos hit
szempontjából nem is annak van jelentősége, amit a lélek talán a
valóságtól egészen elrugaszkodott módon képzel el,  hanem an-
nak,  amit  faj  szerint  gondolunk az  emberről.  Ugyanis  mintegy
törvény szerint belénk vésett ismerettel rendelkezünk az emberi
természetről,  és  ez  alapján  azonnal  megállapítjuk,  hogy  ember
vagy emberi alak az, amit annak látunk. Ezen ismeret szerint ala-
kul gondolkodásunk, amikor hisszük: Isten emberré lett értünk,

1 A tanulmány a NKFI K-128321 számú kutatási program („Én-formálás a szép-
ség által:  a személyiségfejlesztés technikái az ókeresztény korban”)  keretében ké-
szült.

2 Ágoston átfogó esztétikai látásmódjáról ld. HANS URS VON BALTHASAR, A dicsőség
felfénylése: Teológiai esztétika II. kötet 1. rész (ford. GÖRFÖL TIBOR), Budapest 2005, 97–
143.



86 Heidl György

hogy  példát  adjon  az alázatosságról,  s  hogy megmutassa  Isten
irántunk való szeretetét.”3

Az ikon teológiája  című, kiváló könyvében Leonyid Uszpenszkij annak
alátámasztása végett hivatkozik erre a szakaszra, hogy Ágoston „korá-
ban némely művészek Krisztust  önkényesen, saját elképzelésük sze-
rint ábrázolták, ahogy ez manapság is gyakran előfordul”.4 Ilyesmiről
azonban az idézetben nincsen szó, mivel Ágoston nem az ábrázolások,
hanem az elképzelések sokféleségéről beszél, még ha igaz is, hogy az
első évszázadokban elég változatosak a Jézus-ábrázolások.

A hivatkozott szövegrész inkább azért jelentős, mert mutatja, hogy
magából Ágostonból, a Nyugat legfőbb teoretikusából hiányzik a tö-
rekvés a reális Krisztus-ikon megőrzésére, amely pedig a keleti ikon-
tisztelet alapja lesz. Ágoston és a nyugati hagyomány szerint Krisztus
gondolati képe sokféle lehet, és a hit szempontjából közömbös, hogy
melyik hasonlít leginkább Jézus valódi arcára. Jézus Krisztus arcának
gondolati képe is csak „másvalami végett hasznos, olyasmiért, ami ál-
tala  fejeződik  ki”,5 ti.  az,  hogy  Isten az  emberi  természetet  váltotta
meg. Krisztusban ugyanis az emberi természetet ismerjük föl, amely-
ről eredendően, valamilyen törvény alapján (regulariter) nem képet őr-
zünk magunkban, hanem fogalmat (notitia). Képet csak a testi, érzék-
szervekkel  felfogható  dolgokról  szerzünk,  az  emberi  természet
azonban érzéki módon nem jelenik meg számunkra.

Nem nehéz belátni e felfogás lehetséges hatását  a Krisztus-képek
megalkotására és tiszteletére. Ha nincs különösebb jelentősége Krisz-
tus valódi, emberi arcának, mert fontosabb a róla bennünk élő foga-
lom, akkor nem kell törekedni az ábrázolás hűségére, nem kell kanoni-
zálni az ikont.  Ez történt  Nyugaton.  A keleti  keresztények azonban
más úton indultak el. Számukra a Krisztus-képek történeti hitelessége,
az arcvonások, a szakáll és a hajviselet ábrázolásának szigorú kánonja
rendkívül fontossá vált. Az úgynevezett „nem kézzel festett” ikonok

3 SZENT ÁGOSTON, De Trinitate 8.4.7. Ha másként nem jelölöm, az idézeteket saját
fordításomban közlöm.

4 LEONYID USZPENSZKIJ, Az ikon teológiája (ford. KRIZA ÁGNES), Budapest 2003, 62.
5 SZENT ÁGOSTON, De Trinitate 8.4.7.



Jézus szépsége és rútsága 87

éppen a történeti Jézus és a képen ábrázolt Jézus közötti megfelelés
biztosítékai.

A nyugati  és keleti  képértelmezés különbségei  a 8.  századra már
olyan erősek lettek, hogy Nagy Károly teológusai gyakorlatilag sem-
mit  nem értettek a II.  Nikaiai  Egyetemes  zsinat  (787)  képtisztelettel
kapcsolatos  tanításából.  Alcuinnal  az élükön ők minden tekintetben
Ágoston tanítványainak bizonyultak. Őrültségnek tartották a zsinaton
elhangzott érvet: „a színekben megelevenedő kép által imádjuk és di-
csőítjük az ő erejét, s a róla való emlékezéshez a földi jelenlétéből ju-
tunk el,” mert szerintük „szerencsétlen emlékezés az, amely szemmel
látható képre szorul rá, hogy Krisztusra emlékezzen, akinek sohasem
szabad eltűnni az igaz ember szívéből! Szerencsétlen emlékezés, amely
nem tudja másképp felidézni Krisztus jelenlétét, csak ha festményen
vagy más anyagon látja a képét, ugyanis ez a képek által felszított em-
lékezés nem a szív szeretetéből fakad, hanem a látás ingeréből; ez nem
a Krisztusra való emlékezés belső szeretetét gyújtja föl, hanem egy bi-
zonyos szükségszerűség, mellyel a gyűlölt dolgok is felidéződnek lel-
künkben, ha képüket meglátjuk.”6

2. Jézus Krisztus szépsége és rútsága az Ágoston előtti patrisztikus 
hagyományban

Jézus  Krisztus  testi  megjelenésének,  és  ezzel  összefüggésben  testi
szépségének vagy rútságának kérdésére az egyház első teológusai el-
térő válaszokat adtak.7 Ennek elsősorban az az oka, hogy ellentmonda-

6 Libri Carolini 4.2. in REDL KÁROLY (szerk.), Az égi és a földi szépről. Források a késő-
antik és a középkori esztétika történetéhez (ford. FAJCSEK MAGDA), Budapest 1988, 225. A
liber szerzői itt a II. Nikaiai Egyetemes Zsinat 4. ülésének (MANSI XIII.71) jegyző-
könyvét idézik, egyébként pontos latin fordításban.

7 A témához ld. BALTHASAR,  i. m.,  135–139;  ROMAN HEILIGENTHAL,  Szép volt Jézus
vagy csúnya? Mit tudunk a Názáreti Jézus külsejéről? Tanítvány 6/3–4 (2000), 104–109;
VANYÓ LÁSZLÓ,  Az  ókeresztény  művészet  szimbólumai,  3.  bővített  kiadás,  Budapest
2000, 213–215; DAVID R. CARTLIDGE - J. KEITH ELLIOTT, Art and the Christian Apocrypha,
London 2001;  PAUL CORBY FINNEY,  The Invisible God.  The Earliest Christians on Art,
New York - Oxford 1994; JEAN-LOUIS CHRÉTIEN, La beauté dit-elle adieu?, in L’arche de
la parole, Párizs 1998, 109–110.



88 Heidl György

ni látszanak egymásnak a bibliai próféciák, amelyeket Jézus testi alak-
jára vonatkoztattak. A 44. zsoltár szerint a Messiás „formáját tekintve
szebb az emberek fiainál”, a 21. zsoltárban viszont azt mondja önmagá-
ról:  „Én azonban féreg vagyok,  nem ember,  embereknek gyalázata,
népnek utálata” (21,7). És mert az evangélisták szerint ennek a zsoltár-
nak a kezdő szavait kiáltotta Jézus a keresztfán haldokolva: „Istenem,
Istenem, miért hagytál el engem?” (Mt 27,46; Mk 15,34), ezért a zsoltár
egésze Jézusra vonatkozik. Ő  a „féreg”, ő  „az emberek gyalázata és
utálata”. Izajás jövendölése szerint a Messiás alakja jelentéktelen, meg-
jelenése rút, akire rossz ránézni: „Úgy nőtt föl színe előtt, mint a haj-
tás, és mint a gyökér a szomjas földből; nem volt szép alakja, sem ékes-
sége, hogy megnézzük őt, és nem volt olyan külseje, hogy kívánjuk őt,
megvetett volt, és utolsó az emberek között, fájdalmak férfija és beteg-
ség ismerője, aki elől elrejtettük arcunkat; megvetett volt, és nem be-
csültük őt” (53,2–3). A Filippiekhez írt levél himnuszában Krisztus kiüre-
sedéséről,  isteni  alakjának  elhagyásáról  és  szolgai  megaláztatásáról
olvasunk: „Aki midőn Isten formájában (en morphé theu – in forma Dei)
volt, nem tartotta Istennel való egyenlőségét olyan dolognak, amely-
hez mint zsákmányhoz ragaszkodnia kell,  hanem kiüresítette önma-
gát, szolgai alakot (morphén doulou) vett fel, és hasonló lett az emberek-
hez,  külsejét  tekintve  úgy  jelent  meg,  mint  egy  ember.  Megalázta
magát, engedelmes lett a halálig, mégpedig a kereszthalálig” (2,6–8).

A kettősség, amely szerint a Messiás egyszerre szépséges és jelen-
téktelen, ékes és rút, csodálatos és megvetett, tovább él az egyházatyák
gondolatvilágában. Jusztinosz vértanú kijelenti, hogy a Fiú egyrészt Is-
ten minden teremtményt megelőző  Elsőszülöttje, másrészt a Szűztől
megtestesülve  „vállalta,  hogy  megvetett,  rút  és  szenvedő  ember  le-
gyen.”8 Irenaeus  hasonlóképpen  mondja  Krisztust  egyrészt  szépség
nélküli, szenvedésre képes embernek, másrészt szép és erős Istennek.9

Római Hippolütosz szerint az, amit Izajás az ékesség nélküli szolgáról
állít (Iz 53,2–5), Jézus első eljövetelére vonatkozik, amit viszont a di-

8 Dialogus 100.2.
9 Irenaeus Adversus haereses 3.19.2. Az  Acta Thomae 45. és 80. szerint Jézus isteni

dicsőségében szépséges, de emberként hitvány külseje megtévesztette a démonokat,
nem ismerték fel, hogy ő az embereknek életet adó Isten Fia. 



Jézus szépsége és rútsága 89

csőség  királyának  szépségéről  (33,17),  a  második  eljövetelre.10 Ale-
xandriai Kelemen egy helyütt amellett érvel, hogy „Üdvözítőnk felül-
múlja az egész emberi természetet; olyan szép, hogy egyedül ő szere-
tetre méltó számunkra, akik az igazi szépségre vágyakozunk, hiszen ő
volt az igazi fény (vö. Jn 1,9).”11 Másutt viszont az igazság és a látszat,
a nevek és dolgok közötti különbségről beszélve kiemeli, hogy a hellén
filozófusoktól eltérően a „barbár” keresztények nem a szavak szépsé-
ge, hanem a dolgok igazsága mellett kötelezték el magukat. „Nem hiá-
ba akart az Úr jelentéktelen testi alakot használni: nehogy amíg ékes-
ségét dicsérik és szépségét csodálják, elforduljanak attól, amit mond,
és miközben arra figyelnek, amitől el kell vonatkoztatni, elszakadjanak
attól, amit meg kell érteni.”12

A filozófus Kelszosz keresztényellenes érvei között felbukkan az is,
hogy ha Jézus testében csakugyan Isten Lelke lakozott, akkor termete,
hangja, megjelenése felülmúlta volna az emberekét. Ő azonban, mond-
ja Kelszosz, alacsony volt, jelentéktelen, megvetett. A II. században élt
filozófus ezt csakis elbeszélésből tudhatta, mégpedig, mint Órigenész
mintegy hetven évvel később írt munkájában rámutat, talán Izajásnak
a szenvedő szolgáról szóló szavaiból. Csakhogy ugyanabban a Szent-
írásban, ahol Izajást olvassuk, mondja Órigenész, a 44. zsoltár szépnek
és ékesnek állítja Krisztust, az evangéliumokból pedig tudjuk, hogy a
Tábor hegyén külsejében csodálatosan elváltozott. Péter, Jakab és Já-
nos szemtanúi voltak annak, hogy miközben Mózessel és Illéssel be-
szélgetett, úgy ragyogott, mint a hó. Órigenész ebből arra következtet,
hogy Jézus teste, amely anyagi természeténél fogva képes volt a válto-
zásra, mindig a teremtő Ige akaratának engedelmeskedett, és kinek-ki-
nek  fogékonyságának  megfelelően,  befogadóképességét  tiszteletben
tartva mutatkozott meg. A három tanítvány már előre haladt a hitben
és ismeretben, ezért ők megpillanthatták Jézus ragyogó szépségét, ám-
de még ők is gyengének bizonyultak annak elviselésére, hiszen arccal
a földre borultak. A tömegnek másként mutatkozott meg, mert akik
alul vannak, azok alsóbb formájában, megvetett alakban látják, és csak

10 De Antichristo 44.
11 Stromata 2.5.21.1.
12 Stromata 6.17.151. Lásd még Stromata 3.17.103; 5.17.151. Paedagogus 3.1.3.



90 Heidl György

azok pillanthatják meg isteni szépségét, akik vele együtt fölemelked-
nek, vagyis fölmennek a Színeváltozás hegyére.13 Mintha Raffaello hí-
res Színeváltozás festményét látnánk!

A gnosztikus  keresztények  természetesen  nem az  általuk  elvetett
Ószövetség próféciái alapján gondolkodtak Jézus Krisztus testi szépsé-
géről, hanem az isteni szenvedhetetlenség filozófiai premisszájából ki-
indulva, és a testi-anyagi világgal szembeni ellenérzésüktől vezérelve.
Szerintük Jézust nem csúfította el a szenvedés, megmaradt gyönyörű
szép ifjúnak. Az ún. doketista irányzatok szerint Jézus teste csak látszat
szerint volt emberi test, amit az emberek testnek gondoltak, azt – mai
kifejezéssel élve – leginkább hologramnak mondhatnánk. Isten Fia nem
érintkezhet az anyaggal, nem szenvedhet, nem érheti változás. Amikor
Tertullianus e felfogással szemben amellett érvel, hogy Jézus Krisztus a
Szentlélektől fogant, Szűz Máriától született és valódi emberi teste volt,
túlzottan is hangsúlyozza Jézus emberi testének átlagosságát, jelenték-
telenségét,  hogy igazolja  annak valódiságát.  Jézus  nem újszerű  testi
megjelenésével döbbentette meg az embereket,  hanem tanításával és
csodatetteivel. Passiója pedig mindennél ékesebben bizonyítja testének
emberi, törékeny, szenvedésnek kitett természetét. „Csupán szavai és
tettei  által,  csak tanítása és hatalma révén keltett  feltűnést az ember
Krisztus. Csodaként jegyeznék fel róla, ha teste is újszerű  lett volna.
Éppen azért kérdezgették, hogy honnan származik a tanítása, honnan a
csodajelek (Mt 13,54), mert földi testében, amellyel a csodákat végre-
hajtotta, semmi csodálatos nem volt. Sőt, azért beszéltek így róla, mert
külsejét tekintve megvetették, hiszen teste még emberi elvárásaiknak
sem felelt meg, nemhogy mennyei ragyogás áradt volna belőle. Még ha
nem fogadjátok is el  a  próféták jövendölését jelentéktelen külsejéről,
szenvedései  és  megaláztatásai  tanúskodnak:  szenvedései  igazolják,
hogy emberi, megaláztatásai pedig, hogy megvetett volt a teste. Meré-
szelte volna bárki egyetlen körömmel is megkarcolni újfajta testét, kö-
pésekkel gyalázni az arcát anélkül, hogy megérdemelte volna?”14

13 Kelszosz ellen 6.77. Órigenész szerint Izajás Krisztus első, a 44. zsoltár a második
eljöveteléről beszél, vö. uo. 1. 54–56; vö. Com. ser. in Mt. 35. További órigenészi he-
lyekhez lásd VANYÓ L., i. m., 214. jegyzetek.

14 De carne Christi 9. 5–7; lásd még UŐ, Adversus Marcionem 3.27; De idololatria 18.5.



Jézus szépsége és rútsága 91

Az ókeresztény teológusok értelmezései eltéréseikkel együtt is egy
irányba mutatnak. Jézus Krisztus isteni alakjában, isteni természetében
szép és ékes, sőt, maga a Szépség, akire mindannyian vágyakozunk.
Eredeti, isteni alakját azonban elhagyta és emberré lett. Valódi húsvér
testben mutatkozott meg, amely nem csodálatos megjelenésével nyű-
gözte  le  az  embereket,  hanem  az  általa  végrehajtott  csodatettekkel,
amelyek tanításainak hitelességét  és  erejét  igazolták.  Az Ige  önként
vállalt kenózisa – kiüresedése egészen a kereszthalálig tartott, amikor
Jézus  formátlannak,  rútnak  tűnt.  Csúf  volt,  mert  az  emberek  bűnei
csúffá tették.  Kigúnyolták,  megalázták,  megkínozták és  megfeszítet-
ték, mint a tökéletesen igaz embert, akiről Platón Államának egyik el-
gondolkoztató helyén ezt olvassuk: „Lássuk tehát: s ha kissé nyersen
hangzanék, amit mondok, gondolj arra, Szókratész, hogy tulajdonkép-
pen nem is én beszélek, hanem azok, akik az igazságossággal szemben
az igazságtalanságot dicsőítik. Nos, ők azt mondják, hogy az ilyen, tö-
kéletesen igazságos embert megkorbácsolják, kínpadra feszítik, meg-
kötözik, kiégetik a két szemét, s mikor minden szenvedést kiállt, végül
oszlopra feszítik, s akkor aztán majd megtudja, hogy nem arra kell az
embernek törekednie, hogy igazságos legyen, hanem hogy annak lás-
sék.”15 Izajás  szenvedő  szolgája  és  Platón  megfeszített  igaz  embere
azért lett csúffá és megvetetté, hogy másokat rútságukból széppé, tu-
datlanságukból bölccsé, igaztalanságukból igazságossá tegyen.

3. Jézus Krisztus szépsége és rútsága Ágoston teológiai 
esztétikájában

A Jézus Krisztus testi szépségével és rútságával kapcsolatos teológiai
hagyományt Szent Ágoston a rá jellemző tömörséggel, szójátékokkal
fűszerezve foglalja össze az egyik beszédében: 

„Azért, hogy higgy, formátlan lett Krisztus, pedig Krisztus min-
dig szép marad. Formáját tekintve szebb az emberek fiainál (Zsolt

15 Állam 361e-362a. A témához lásd EDOUARD DES PLACES, Un thème platonicien dans
la tradition patristique: Le juste crucifié (Platon, République, 361e 4- 362 a 2). Studia Pat-
ristica 9 (1966), 30–40; VICTOR SAXER, Le „Juste Crucifié” de Platon à Théodoret. Rivista
di Storia e Letteratura Religiosa, 19 (1983/2), 189–215.



92 Heidl György

44,3). Ezt vándorlásunk után látni fogjuk. Most azonban, amikor
hitben járunk, milyennek látjuk őt? (vö. 2Kor 5,6–7) »Láttuk őt, és
nem volt  szép formája,  hanem arca visszataszító,  termete,  azaz
ereje formátlan, megvetett és formátlan az ő alakja, a fájdalmak
embere ő, aki betegségeket hordoz« (Iz 53,2–3). Krisztus formát-
lansága formál meg téged. Ha ugyanis ő nem akart volna formát-
lan lenni, te nem kaptad volna vissza formádat, amelyet elveszí-
tettél. Formátlanul függött a kereszten, az ő formátlansága azon-
ban a mi szépségünk volt. A jelen életben tehát a formátlan Krisz-
tushoz ragaszkodunk. (…) E formátlanság jelét hordozzuk homlo-
kunkon. A formátlanságot nem szégyelljük, az úton ehhez ragasz-
kodunk, és eljutunk a szépség meglátásához (ad speciem).”16

Ágoston mintegy összegzi a teológiai hagyományt, ugyanakkor meg-
különbözteti elődeitől az a törekvése, hogy Jézus deformitásának kér-
dését a lehető legszélesebb összefüggésben, a teremtés-újjáteremtés ti-
pológiája alapján értelmezze, segítségül hívva ehhez az újplatonikus
filozófia fogalmi nyelvezetét.17

16 Sermo 27. SL 41, Sermones de Vetere Testamento (szerk. C. LAMBOT): „Propter fidem
tuam factus est deformis Christus, manet autem speciosus Christus. Speciosus forma prae
filiis  hominum,  uidebitur  post  peregrinationem.  Modo  autem  fide  qualis  uidetur?  Et
uidimus eum, et non habebat speciem neque decorem, sed uultus eius abiectus, et deformis
positio eius, hoc est uirtus eius, despectus et deformis positio eius, homo in plaga positus, et
sciens ferre infirmitates. Deformitas Christi te format. Ille enim si deformis esse noluisset,
tu formam quam perdidisti non recepisses. Pendebat ergo in cruce deformis, sed deformitas
illius pulchritudo nostra erat.  In hac ergo uita deformem Christum teneamus. Quid est,
deformem Christum? Absit mihi gloriari nisi in cruce domini nostri Iesu Christi, per quem
mihi mundus crucifixus est, et ego mundo. Haec est deformitas christi. numquid dixi me
aliquid scire in uobis, nisi uiam? Haec est uia, credere in crucifixum. Huius deformitatis
signum  in  fronte  portamus.  De  ista  deformitate  christi  non  erubescamus.  Hanc  uiam
teneamus, et ad speciem perueniemus.”

17 A művek keletkezésének sorrendjében:  Gen. man. 1,5–12;  Ver. rel. 96. és 310.;
Gen. litt. imp. 3,8–4,13; Gen. litt. 1,1–4 és 1,14–15; Conf. 12. 2–8. és 17–22. Újplatonikus
párhuzamhoz lásd például PLOTINUS Enn. 3.4.1; 5.2.1; 6.5.5, ahol a conversio-formatio
séma megjelenik.  A szakirodalomból  lásd  MARIE-ANNE VANIER,  Creatio,  conversio,
formatio chez S. Augustin (második, bővített kiadás), Fribourg 1997.



Jézus szépsége és rútsága 93

„Nem hihetjük, hogy ez az anyag, amelyből a világ lett, akár for-
mátlan, akár láthatatlan, vagy bármiképpen létezik is, önmagától
bírna létezéssel, mint ami Istennel egykorú és vele együtt örökké-
való. Mert akárhogyan létezik is, azt, hogy egyáltalán létezik, és
hogy képes befogadni a különféle dolgok formáit, a mindenható
Istentől  kapta. Nem csupán valamennyi anyag megformáltsága,
hanem formálhatósága is az ő jótéteménye. A megformált és a for-
málható dolgok között pedig az a különbség, hogy a megformált
befogadta már a formát, a formálható pedig alkalmas a befogadá-
sára. Csakhogy aki a dolgok formáiról gondoskodik, az gondos-
kodik formálhatóságukról is, mivel tőle és benne van mindennek
legszebb, változhatatlan Formája (speciosissima species). Ezért ő az
egyetlen, aki nem csupán azt adja meg minden egyes dolognak,
hogy az szép (ut pulchra sit), hanem azt a képességet is, hogy egy-
általán szép lehet (ut pulchra esse possit). Következésképpen helye-
sen hisszük, hogy Isten semmiből alkotott mindent, mivel még ha
valamely anyagból lett is a világ, ugyanezen anyag semmiből lett,
oly módon, hogy Isten legrendezettebb Adománya (ordinatissimo
Dei munere) által létrejött a formák elsődleges befogadóképessége
(prima capacitas),  majd ezt  követően kapott  formát  mindaz,  ami
most formával rendelkezik.”18

Ágoston szerint a teremtésnek két, csupán logikailag megkülönböztet-
hető  mozzanata  van.19 Az első  a  formátlan  anyag  (informis  materia)
létrehozása, a tulajdonképpeni creatio ex nihilo, a második pedig a for-
matio,  az anyag megformálása. A semmiből  létrehozott  materia tulaj-
donságokkal nem rendelkezik, hiszen a tulajdonságok maguk is for-
mák. Isten „először” a puszta formálhatóságot (formabilitas), a formák
elsődleges befogadóképességét (prima capacitas formarum) alkotja meg,
s  a  létezők  akkor  nyerik  el  valódi  létezésüket  és  önazonosságukat,
amikor az anyag befogadja a formákat. Miként történik a megformá-

18 De fide et symbolo 2.2. in HEIDL GYÖRGY, Szent Ágoston: Magyarázatok a Hitvallás-
hoz, Budapest 2003.

19 Bővebb kifejtését lásd a helyhez fűzött kommentáromban, i. m., 127–136. Követ-
keztetéseimet a jelen tanulmányba is beépítettem. Lásd még BALTHASAR elemzését,
i. m., 115–124.



94 Heidl György

lás?  A  Teremtés könyvének  ismétlődő  félmondata:  „És  Isten  azt
mondta”,  utal  az  anyag formákkal  való  betöltekezésére.  Amikor  az
Atya létbe hívja a puszta befogadóképességet, valami önmagától tel-
jességgel különbözőt alkot meg. Az anyag ontológiai értelemben vett
„elfordulás” (aversio) Istentől: nem Isten, nem semmi, de nem is vala-
mi, ha „valami”-n egy befejezett, formát nyert létezőt értünk. „Szinte
semmi” – olvassuk a Vallomásokban (prope nihil –  Conf. 12.6). Az Atya
azonban megszólal  és szavával visszahívja önmagához ezt a „szinte
semmit”. Az anyag Istenhez fordulása (conversio) jelenti a megformá-
lást. Az odafordulást tehát a visszaszólítás (revocatio), az Ige kimondá-
sa indítja el. Isten nem szavakat mond ki, hanem magát a Szót, akiben
minden forma, a létezők minden eleve elgondolt gondolata, minden
platóni idea öröktől fogva fennáll. Az Atya a Fiúhoz, a Formához való
odafordulásra szólítja fel az anyagot, s ha az anyag a felszólítást úgy-
mond „nem hallja meg”, vagyis nem fordul Istenhez, az azonos a sem-
mihez fordulással. Amint azonban visszafordul az Igéhez, befogadja a
formákat,  vagyis  az  Igét  mintázza  (imitatio)  önmagában.  Ágoston a
platóni ideákat az isteni Logoszba helyezi, azaz számára a Fiú az ideák
ideája.  Ezért  nevezi  őt  speciosissima  species-nek  nevezi,  ami  erőteljes
esztétikai jelentéssel bír. A Fiú nem csupán minden szépség egyedüli
forrása, hanem maga a Szépség.20

Mind a formálhatóságot, mind a formát a teremtő Háromság adja
meg a  dolgoknak,  ezért  minden teremtett  szubsztancia  háromságos
jellegű és a teremtő Szentháromságra utal: van, valamiképpen van, és
megmarad abban, ami ő  maga.  Más szóval,  minden egyes teremtett
természet létezése, létmódja és fennállása azt jelzi, hogy alkotója létesí-
tő ok, formáló elv és létben tartó erő.21 Ágoston erre lát célzást  Róm

20 A latin  species megfelel a görög „idea” szónak, vö.  Div. quaest. 83, 46.2. A Fiú
mint species és pulchritudo: Trin. 6.10.

21 Ep. 11.3.  „Nincs természet, Nebridius, és egyáltalán nincs szubsztancia, amiben ne
volna meg ez a három dolog, ami ne nyilvánítaná ki először is azt, hogy van, azután, hogy ő
maga ez, vagy az, harmadszor, hogy amennyire csak képes, megmarad abban, ami ő. Ezek
közül az első a természet okát  (causa) mutatja meg, azt, amitől minden van; a második a
formát (species), ami által megalkottatik és valamiképpen meg is formáltatik minden; a har-
madik pedig egyfajta, hogy úgy mondjam: megmaradást (manentia), amiben minden van.”
Vö. De vera religione 13. és BALTHASAR hozzá fűzött magyarázatát, i. m., 116–117.



Jézus szépsége és rútsága 95

11,36 versben: „Mivel tőle (ex ipso), és általa (per ipsum), és benne (in
ipso) van minden,” ami azt jelenti, hogy az Atyától, a Fiú által a Szent-
lélekben van minden.”22 A teremtett  szubsztanciákban  is  tükröződő
Háromság a következő: Atya – causa – ex ipso; Fiú – species – per ipsum;
Szentlélek – manentia – in ipso. Ez a viszonyrendszer nemcsak a Terem-
tő-teremtmény kapcsolatra jellemző, hanem a Háromság benső életére,
az isteni Személyek eredésére is. Az Atya ugyanis nem pusztán a te-
remtmények oka, hanem a Fiúé és a Szentléleké is, a Fiú által nem csu-
pán a teremtmények vannak, hanem a Szentlélek is (az Atya természe-
tesen  nem,  hiszen  az  Ok  önmaga  által  van,  máskülönben  nem  az
volna, ami), és a Szentlélekben nem csupán a teremtmények vannak,
hanem a Fiú is. A Fiú és a Szentlélek kapcsolata nem más, mint a leg-
tisztább formának (speciosissima species) és e forma hordozó, befogadó
alapjának, egyfajta isteni „anyagnak” a viszonya, akit Ágoston „Isten
legrendezettebb adománynak” (ordinatissimum munus Dei) is nevez. A
„legrendezettebb”, mert a legszebb formát fogadja be, és „adomány”,
mert „általa lesz boldog minden, ami boldog”.23

A teremtéssel analóg módon megy végbe az újjáteremtés, az egyes
ember  és  az  emberiség  visszahívása  a  közösségre  Istennel.  Minden
bűn elfordulás (aversio) Istentől: elfordulás a világosságtól a sötétség-
hez,  a  léttől  a  nem-léthez,  és  ennek következtében  elformátlanodás
(deformitas). A bűnös metafizikai értelemben rúttá teszi önmagát, és el-
torzítja  Isten  képmását,  amelyre  megalkottatott.24 Az  Atya  azonban

22 Fid. Symb. 9.16 és 19; Ag. christ. 13.15 A háromtagú formulát az egyes isteni sze-
mélyekre  vonatkoztatja  pl.  IRENAEUS Adv.  haer.  5.18.1;  ÓRIGENÉSZ ComJn  2.72;  78;
ComRom 3.10 és 8.13;  MARIUS VICTORINUS, Adv. Ar. 1A. 18 Ambrus szerint viszont
mindegyik isteni személyre egyszerre vonatkozik; vö.  Fid. ad Grat. 4.11;  De spiritu
2.9.88. Későbbi műveiben Ágoston Ambrus értelmezését fogja követni, lásd például
Ep. 238.

23 Vö.  Ver. rel. 26 és 308. A Lélek az ideák ideájának hordozó alapja, egyfajta  re-
ceptaculum, mint Marius Victorinusnál,  Adv. Ar. 1A.13 és 24. A kérdést részleteseb-
ben elemeztem itt: HEIDL GYÖRGY, Ordinatissimum Dei munus. The Trinity in Augusti-
ne’s De Fide et Symbolo 2.2. in Studia Patristica 38 (2001), 174–180.

24 En. in Ps. 66.4. „A bűnök sötétségében vagyok, bölcsességed sugara azonban el-
űzi sötétségemet, mutasd meg arcodat, és ha kiderül, hogy valamelyest formátlanná
tettem, formáld újjá azt,  amit te formáltál  meg!”  „Sum in tenebris peccatorum, sed
radio sapientiae tuae discutiantur tenebrae meae; appareat vultus tuus, et si forte apparet



96 Heidl György

visszahívja  (revocatio)  önmagához  az  elformátlanodott  bűnöst.  Ki-
mondja újjáteremtő Igéjét a Szentírás, a próféták közvetítésével, majd
az inkarnációban közvetlenül is belép az emberi történelembe. Másfe-
lől viszont az inkarnáció a legszebb Forma, vagyis az örök Ige elfor-
mátlanodása,  hiszen  Jézus  Krisztus  elhagyja  „istenformájúságát”,
hogy „szolgaformájúvá”,  és „emberekhez hasonlóvá” legyen (vö.  Fil
2,6–7). A formátlanná lett isteni Forma, vagyis a rúttá lett isteni Szép-
ség újjáformálja (vö.  Iz 43,19 és  Jel 21,5), azaz széppé teszi az Istentől
elfordult embert. Feltámadásával megmutatja, sőt visszaadja az Isten
képmására alkotott emberi természet valódi szépségét. A bűnös meg-
térése – mint az anyag megformálása – odafordulás (conversio) Krisz-
tushoz,  a megtérő  Krisztust  követi  (imitatio),  az ő  szépségét tükrözi
vissza  önmagában  mint  teremtett  istenképmásban.25 Ezért  mondja
Ágoston az idézett 27. beszédben, hogy „Krisztus formátlansága for-
mál meg téged.” Krisztus rútsága teszi az embert széppé, az Ige defor-
mitas-a az ember  pulchritudo-ja. Éppen ezért a jelen életben, amíg „az
Úrtól távol vándorolunk”, a homlokunkon hordozzuk Krisztus defor-
mitásának, a keresztnek a jelét abban a reményben, hogy az út végén
színről  színre,  a  maga  ragyogásában  fogjuk  meglátni  a  Szépséget,
Krisztust: „E formátlanság jelét hordozzuk homlokunkon. A formát-
lanságot nem szégyelljük, az úton ehhez ragaszkodunk, és eljutunk a
szépség színelátására (ad speciem).”

A kereszt jelének hordozása utalás a szentségi beavatásra és a szent-
ségekben való részesedésre, mert a megkeresztelendők homlokát a ke-
reszt jelével jelölték meg.26 A széppé válás és az Isten képmására való
formálódás nem egyik pillanatról a másikra történik, hanem az egész
életen át tartó folyamat, amely a keresztségi beavatással kezdődik és a
test végső feltámadásában lesz teljessé.27 A keresztségben az egész em-
ber újjászületik, érzékszervei megújulnak, ezért lesz képes meglátni és
megízlelni az eucharisztia kenyerében és borában Krisztus testét és vé-
rét, valóban meghallani, azaz megérteni a tanításokat, amelyeket ad-

per me aliquantulum deformis effectus, a te reformetur quod a te formatum est.”
25 Ld. Tract. in Ep. Ioan. 9.9. Vö. BALTHASAR, i. m., 136–137.
26 Erről lásd VANYÓ L., i. m., 197–207. 
27 Vö. De Trinitate 14.17.23



Jézus szépsége és rútsága 97

dig hallott. A megkeresztelt emberben a testi érzékszervekkel együtt
működésbe lépnek azok a szellemi érzékszervei, amelyeket korábban
a bűn eltompított.28 A teremtmények szépsége immár nem a birtoklá-
sukra irányuló, lefelé húzó vágyat ébreszti fel benne, hanem a teremtő
Szépséghez fölemelő szeretetet, amint azt a Vallomások híres imádságá-
ban olvassuk. „Későn szerettem beléd, szépség (pulchritudo), te réges-
régi  és  olyannyira  új,  későn  szerettem beléd!  Lám,  belül  voltál,  én
pedig kívül, és ott kint kerestelek, s formás alkotásaidra (formosa quae
fecisti) formátlanul (deformis) rontottam. Velem voltál, és én nem vol-
tam veled. Az tartott távol tőled, ami nem volna, ha nem benned vol-
na. Szóltál és hívtál, és megtörted süketségem, fölvillantál, fölragyog-
tál,  és  elűzted  vak  sötétségem,  illatoztál,  lélegeztem,  és  sóhajtok
utánad, ízleltelek és most éhezem és szomjazom; hozzám értél, és én
fölizzottam békédre áhítozva. (10. 27.38) Ha majd mindenestül hozzád
tapadtam, soha többé nem érzek fájdalmat és fáradtságot,  és eleven
lesz életem, veled teljes egész. Most azonban, minthogy akit te betöl-
tesz, azt fölemeled, terhes vagyok magamnak, mert nem töltekeztem
be veled.” (10.28.39.)

28 Bővebben írtam erről  itt:  HEIDL GYÖRGY,  Érintés:  Szó és  kép a korai  keresztény
misztikában, Budapest 2011, 84–96; valamint UŐ, Lelki alakformálás: Szent Ágoston be-
avató beszédei, Budapest - Pécs 2015, 109–111.



VASSÁNYI MIKLÓS

Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről 
és a teremtés szépségéről az Isten nevei VIII.
és X–XII. részei alapján

1. Dicsőítő istennevek

A késő V. ‒ kora VI. század legnagyobb keleti keresztény teológusát,
Ál-Areopagita Szent Dénest nem szükséges külön bemutatni ‒ de nem
is lehet, mert a számos újabb azonosítási kísérlet ellenére változatlanul
nincs tudományos konszenzus afelől, hogy ki volt ő.1 Nemrég Ernesto
Sergio Mainoldi foglalta össze, mit tudhatunk vagy inkább csak sejthe-
tünk Dénesről: eszerint szerzőnk keresztény konvertita, aki korábban
az athéni újplatonikus Akadémián vagy annak környezetében tanult,
és aki ‒ miközben kétségtelenül használja az újplatonizmus fogalomtá-
rát ‒ lényegileg szembefordul különösen a részesülhetetlen Egy és a fi-
zikai valóság között közvetítő, részesülhető „isteni henászok” proklosi
tanával, valamint Damaskios trinitológia-kritikájával.2 Mainoldi állás-

1 Perczel István Agapétos V. századi rhodosi püspökkel azonosítja az Ál-Areopa-
gitát (Pseudo-Dionysius the Areopagite and the Pseudo-dormition of the Holy Virgin, in Le
Muséon 125 [2012/1–2], 55–97). C. M. Mazzucchi ezzel szemben magával Damaski-
osszal (lásd lentebb).

2 ERNESTO SERGIO MAINOLDI, ’The Transfiguration of Proclus’ Legacy in Pseudo-Diony-
sius. Pseudo-Dionysius and the Late Neoplatonic School of Athens; D. BUTORAC -  D. A.
LAYNE (szerk.),  Proclus and his Legacy, Berlin - Boston 2017, 199–217; Dénes Damas-
kiosszal  (és  Porphyriosszal)  való  összefüggésével  foglalkozik  Salvatore  Lilla:
Pseudo-Denys l’Aréopagite, Porphyre et Damascius, YSABEL DE ANDIA (szerk.),  Denys
l’Aréopagite et sa postérité en Orient et en Occident: actes du colloque international, Paris,



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 99

pontját természetesen a kutatók egy része, akik Dénes újplatonizmusát
vélik meghatározónak, nem fogadja, illetve nem fogadná el ‒ így pél-
dául a recens irodalomhoz tartozó Eric D. Perl egy alaposan kidolgo-
zott monográfiában azt a nézetet képviseli, hogy Dénes lényegileg új-
platonikus  filozófus,  akinek  tanain  a  kereszténység  csupán  felületi
máz;3 a bizantinológus Carlo Maria Mazzucchi pedig egy némi felzú-
dulást kiváltó cikkében egészen addig megy, hogy valószínűsíteni vé-
li: Dénes egyszerűen azonos Damaskiosszal, az athéni Akadémia utol-
só  diadochoszával.4 A  Dénest  mint  „pogány  filozófiát”  keresztény
köntösben átmenteni akaró platonikust tárgyaló szerzők azonban nem
igazán vetnek számot a magán a Corpus Dionysiacumon belül található
olyan szövegrészekkel, melyek vagy kifejezetten ellentmondanak egy
újplatonikus elgondolásnak, vagy beszámolnak egy Dénes és „a hellé-
nek” közötti teoretikus ellentétről. Mint Mainoldi is rámutat, az Areo-
pagita VII. Levele komolyabb elméleti konfliktusra utal a „pogány filo-
zófiát”  művelő  újplatonikusok  és  Dénes  között;5 az  Isten  nevei V/2.

21–24 septembre 1994. Paris: Institut d’études augustiniennes, 1997, 117–152; A kivá-
ló olasz Dénes-filológus valószínűsíti,  hogy  szerzőnk olvasta Damaskios  De primis
principiisét (Ἀπορίαι  καὶ  λύσεις  περὶ  τῶν  πρώτων  ἀρχῶν)  – ami módosíthatja az
Arepagita működésének terminus post quem-jét. Lilla legmeggyőzőbb érve az, hogy
részletesen dokumentálja,  hogy mindkét  szerző  hangsúlyozza Isten,  illetve a Ki-
mondhatatlan  ultra-transzcendenciáját.  Eléggé  meggyőzőnek  tűnik  az  a  lista  is,
amely szó szerinti terminológiai egyezéseket mutat ki Dénes és Damaskios szövegei
között.

3 ERIC D. PERL,  Theophany. The Neoplatonic Philosophy of Dionysius the Areopagite,
Albany 2007.

4 CARLO MARIA MAZZUCCHI,  Damascio,  autore del Corpus Dionysiacum, e il  dialogo
Περὶ πολιτικῆς ἐπιστήμης, Aevum 80 (2006), 299–334.

5 „Te azonban azt állítod: Apollophanés, a filozófus szemrehányást tesz nekem,
és  [apagyilkos]  néven  emleget,  mivel  a  hellén  hagyományokat  nem  istenfélően
használom a hellénekkel szemben. De inkább igaz lett volna, ha mi mondtuk volna
neki, hogy a hellének nem élnek istenfélően az istenekkel az isteni dolgokban, mivel
az Isten bölcsessége révén az istenfélelmet próbálják megszüntetni.”  (Σὺ  δὲ  φῂς
λοιδορεῖσθαί  μοι  τὸν  σοφιστὴν  Ἀπολλοφάνη  καὶ  πατραλοίαν  ἀποκαλεῖν,  ὡς
τοῖς Ἑλλήνων ἐπὶ τοὺς Ἕλληνας οὐχ ὁσίως χρωμένῳ. Καίτοι πρὸς αὐτὸν ἡμᾶς
ἦν ἀληθέστερον εἰπεῖν, ὡς Ἕλληνες τοῖς θείοις οὐχ ὁσίως ἐπὶ τὰ θεῖα χρῶνται
διὰ τῆς σοφίας τοῦ θεοῦ τὸ θεῖον ἐκβάλλειν πειρώμενοι σέβας.); G. HEIL - A. M.
RITTER (szerk.), Corpus Dionysiacum II: Pseudo-Dionysius Areopagita: De coelesti hierar-



100 Vassányi Miklós

fejezete pedig a vezérlő létezők „relatív előképisége” (pros ti paradeig-
mata) kapcsán vitatkozik egy olyan állásponttal, mely Mainoldi szerint
a proklosi  mediáció-elmélettel  rokonítható.6 Ehhez a diszkusszióhoz
szeretnék itt az  Isten nevei  VIII. és X–XII. részeinek filozófiai szöveg-
elemzésével hozzájárulni (a  Corpus Dionysiacum kritikai kiadása, a je-
lenlegi textus receptus meghatározta szöveg alapján).7 Ez az átfogó ér-
telmezési vita ugyanis bizonyos tekintetben éppen Isten dicsőségének
dénesi  felfogása  körül  forog,  melyet  legkézenfekvőbben  a  teremtés

chia  –  De ecclesiastica  hierarchia  –  De mystica  theologia  –  Epistulae (a  továbbiakban
CD/II), Berlin - New York 1991, 166. Ezen általános problémafelvetés után a levél fő-
része amellett érvel, hogy a természet rendjét megsértő  csillagászati változásokat,
melyeket a Biblia említ, csakis közvetlenül maga Isten idézhette elő. Valóban úgy
tűnik, hogy ez az érvelés irányulhat egy olyan álláspont ellen, amely Isten és a ter-
mészet között magasabbrendű közvetítő erőket gondol el. – „Apollophanés”-t álta-
lában Proklosszal azonosítják, azon az alapon, hogy Marinos Proklos-életrajzának
(Πρόκλος ἢ περὶ εὐδαιμονίας, Vita Procli) 6. fejezete szerint a fiatal Proklost szülei
bemutatták Apollón xanthosi szentélyében, mint olyat, akinek jövendőbeli tudós-
ként magától a Múzsák vezetőjétől kell tanulnia. Ezt a hivatkozási alapot azonban
meggyengítheti, hogy ugyanezen életrajz szerint Proklos maga mindenekelőtt Athé-
né és Asklépios istenek oltalmába helyezte magát, illetve hogy tulajdonképpen min-
den istenhez, még a barbár eredetűekhez: Kybeléhez vagy Isishez is a legnagyobb
áhítattal viszonyult (lásd a 19., 28–30. és 33. fejezeteket; Apollón figurájának filo-
zófiai taglalását lásd a Platonikus teológia VI. könyvének 12. fejezetében a világfeletti,
hyperkosmikos istenek között). – Filológiai oldalról megjegyzendő ugyanakkor, hogy
Bernhard Brons megfontolandó szövegkritikai érvek alapján kétségbe vonja a  VII.
Levél hitelességét:  Sekundäre  Textpartien in  Corpus  Pseudo-Dionysiacum?  Literarkri-
tische  Beobachtungen  zu  ausgewählten  Textstellen,  Göttingen,1975.  (Nachrichten  der
Akademie der Wissenschaften in Göttingen. I. Philologisch-historische Klasse. Jahr-
gang 1975, № 5)

6 Isten nevei V/2: „De érvelésünk nem nevezi másnak a Jót és másnak a Létet és
megint másnak az életet vagy a bölcsességet, s nem tart számon több okot, se nem
rendel különböző dolgokhoz más és más létrehozó, magasabb-, illetve alacsonyabb
rendű istenségeket, hanem egyetlen Istenhez tartozónak mondja az összes jó ema-
nációt…” (Οὐκ ἄλλο δὲ εἶναι τἀγαθόν φησι [ὁ λόγος ἡμῶν] καὶ ἄλλο τὸ ὂν καὶ
ἄλλο  τὴν  ζωὴν  ἢ  τὴν  σοφίαν,  οὐδὲ  πολλὰ  τὰ  αἴτια  καὶ  ἄλλων  ἄλλας
παρακτικὰς  θεότητας  ὑπερεχούσας  καὶ  ὑφειμένας,  ἀλλ’  ἑνὸς  θεοῦ  τὰς  ὅλας
ἀγαθὰς  προόδους…)  B. R. SUCHLA (szerk.),  Corpus Dionysiacum I: Pseudo-Dionysios
Areopagita. De divinis nominibus, Berlin - New York 1990.; Patristische Texte und Stu-
dien, Bd. 33 (a továbbiakban CD/I), 181.



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 101

szépsége mint Isten okozata alapoz meg filozófiailag, és amelyet ke-
resztény szemmel  nézve csökkent  vagy növel  az,  hogy (Platón  Par-
menidésének Dénes által is használt terminológiájával élve) az Egy és a
Sok közé belépnek-e közvetítő  elsődleges princípiumok vagy sem –
még ha Proklos filozófiai szándéka ezek bevezetésével nem is lehetett
más, mint az Egy teljesültségének és ultra-transzcendenciájának bizto-
sítása. Az Isten nevei e tekintetben leginkább releváns részei pedig ta-
lán az Isten hatalmát tárgyaló VIII. rész, az isteni mindenhatóságot tár-
gyaló  X.  rész,  az  Istent  mint  békét,  tehát  mint  világegység-
princípiumot elemző XI. rész (amelyik egy, a proklosi henadológiával
szembesülő hangsúlyos fejezetet is tartalmaz), és a mű fontos, utolsó
előtti,  XII.  fejezete,  mely  Istent  mint  uralkodót  jellemzi.  E  fejezetek
alapján jól felvázolható Isten minden dicsőítésre méltó természetfeletti
természetrajza úgy, ahogy azt az Areopagita elgondolja: „as an infinite
vista”, mint a teljességet folytonosan felülhaladó, kimeríthetetlenül ter-
mékeny határtalanság.

2. Isten mint korlátlan kreativitás: Isten nevei VIII.

A VIII. rész első fejezetei hangsúlyozzák, hogy közvetlenül Isten maga
minden hatóerő (dynamis) létesítő oka, és csupán ezen okozata alap-
ján,  a posteriori nevezhető maga is  hatóerőnek a  pozitív  teológia
nyelvén. Eközben a negatív teológia helyes, privatív módon „minden
hatóerőt meghaladó hatóerő”-ként  nevezi meg Őt,  vagyis  tulajdon-
képpen elhárítja az  isteni természet lényegi meghatározását,  és
csak azt a járulékos mozzanatot vagy mozgást engedi látni, hogy e ter-
mészet  mindenkor  meghaladja,  örökösen  felülmúlja  önmagát,  egyfajta
„programozott progresszió”-ban állandóan túllép magán. Ez a járulékos

7 Megjegyzendő, hogy Perczel István filológiai érvek alapján azt az álláspontot
képviseli, hogy az Isten nevei B. R. Suchla által rekonstruált textusa nem felel meg az
eredeti szerzői szövegnek, hanem attól jelentős mértékben eltér:  The Christology of
Pseudo-Dionysius the Areopagite: The Fourth Letter in its Indirect and Direct Text Tradi-
tions, in Le Muséon 117 (2004), 409–446, ezen belül 414. Lásd ezenkívül UŐ, The Earli-
est Syriac Reception of Dionysius, in Modern Theology  24/4 (2008), 557–571, ezen belül
558;  valamint  UŐ,  Pseudo-Dionysius  the  Areopagite  and the  Pseudo-Dormition  of  the
Holy Virgin, in Le Muséon 125/1–2 (2012), 55–97, ezen belül 65–66.



102 Vassányi Miklós

mozgás – a létezők hatóerőinek szakadatlan teremtése – Isten kimeríthe-
tetlensége, közelebbről kimeríthetetlen produktivitása. Ezzel megkapjuk
az Isten nevei egyik főtételét: az isteni természet egyik legszembeöt-
lőbb mozzanata: a határtalanság alatt a quoad nos kimeríthetetlen ter-
mékenységet, a produktivitás végtelenségét kell érteni (amint ezt majd a
IX. rész 2. fejezete is kifejti). Isten ugyanis mint létesítő ok végtelen-
szer végtelen okozatot  idéz elő,  de  nem merül ki  bennük, hanem
ezek mintegy leválnak róla,  és  önálló  létet  nyernek,  míg  Ő úgy-
szólván továbbhalad, és  már újat hoz elő,  mint egy kifogyhatatlan
forrás, amelyet nem tudnak eltömni a belőle kifolyó vizek. A crea-
tio continua vagy aeterna e leírása értelemszerűen  időbeliséget  felté-
telez, így egy a posteriori és quoad nos elemzés eredményét kapjuk a kö-
vetkezőkben:

„végtelen hatóerejű, nemcsak azért, mert minden hatóerőt Ő hoz
létre, hanem azért is, mert minden hatóerőt meghalad, sőt, az ön-
magában vett hatóerőt is felülmúlja, és mert több mint képes végte-
lenszer végtelen, a már létezőktől különböző hatóerők létrehozásá-
ra, s mivel e végtelen nagy és végtelenszer megsokszorozott ha-
tóerők  sem lennének soha képesek  az  Ő  több  mint  végtelen
hatóerő-alkotó hatóerejének alkotását kisebbíteni…”8

A 3–4.  fejezetek szerint  e kimeríthetetlen teremtőerőnek  köszönhető,
hogy a –  sorjában –  eszes,  értelmes,  érzékelő,  élő,  létező dolgok –
vagyis a lét teljes spektruma – rendelkeznek a reájuk jellemző spe-
cifikus hatóerőkkel. Az említett létfokozatok sorrendje bizonyára Proklos
Platonikus teológiája III. könyvének 6. fejezetéből származik,9 mivel nagy-

8 „ὡς  ἀπειροδύναμος  οὐ  μόνον  τῷ  πᾶσαν  δύναμιν  παράγειν,  ἀλλὰ  καὶ  τῷ
ὑπὲρ  πᾶσαν  καὶ  τὴν  αὐτοδύναμιν  εἶναι  καὶ  τῷ  ὑπερδύνασθαι  καὶ  ἀπειράκις
ἀπείρους  τῶν  οὐσῶν  δυνάμεων  ἑτέρας  παραγαγεῖν  καὶ  τῷ  μὴ  ἄν  ποτε
δυνηθῆναι  τὰς  ἀπείρους  καὶ  ἐπ’  ἄπειρον  παραγομένας  δυνάμεις  τὴν
ὑπεράπειρον αὐτοῦ τῆς δυναμοποιοῦ δυνάμεως ἀμβλῦναι ποίησιν…” (Isten ne-
vei VIII/2 = CD/I, 201).

9 A Platonikus teológia III/6. fejezetének címe és tematikája: „Mik részesülnek az is-
teni henászokból, és mi ezek rendje egymás között? Legnemesebb a Lét, második az
Élet, harmadik a Szellem, negyedik a Lélek, utolsó a Test; és ugyanennyi rendjük
van az  isteni  henászoknak  is.”  (Τίνα  τὰ  μετέχοντα  τῶν  θείων  ἑνάδων  καὶ  τίς



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 103

részt megfelel az „isteni henászok” ottani hierarchiájának.  Dénes té-
telének tétje azonban ismét az, hogy a proklosi henászok funkci-
ótlanok, mert Isten közvetítés nélkül érintkezik a teremtéssel, teremtését
nem „kanalizálja” semmiféle alacsonyabb rendű isteni lény. Az angyali
rendek hatóerőinek Istenre való redukciója is hasonló filozófiai teoló-
giai célt szolgálhat itt.

Az 5. fejezet nagy vonalakban a kozmikus létezők (tér, idő, égites-
tek), az elemek és az élőlények (tehát ismét a teljes létspektrum) tulaj-
donságainak áttekintésével kívánja ezt a tételt megalapozni. Az érve-
lés  alapja  itt  az  a  belátás,  hogy minden  csak  a  hatóerői  révén  tud
működni s ezáltal fennállni, valamint világgá rendeződni. A világ mű-
ködéséhez és ezáltal fennállásához  erő kell: a világ a részeinek folya-
matos erőkifejtése révén áll fenn, és ezt az erőt a létezők közvetlenül
Istenből merítik. A létezők erői a Teremtő kifürkészhetetlen szándéká-
ból  fakadóan  diverzifikáltak ugyan,  de  konkurálva is  felfoghatatlan
módon a világegységet, az univerzumot hozzák létre. A teremtés mű-
ve ugyanis egység és különbség magasabb egysége, mivel Isten para-
dox módon a létezők differenciáló,  de egyben összerendező  elve is.
Mint szerzőnk másutt is elmondja (IX/4), Isten mint Egy egyszerre az
egyedek identitásprincípiuma és konnexitás-princípiuma; vagyis egy-
részt a valóságosság (szubsztancialitás), másrészt a világiság (világba
rendeződés, világegység)  forrása. Az  isteni természetet egyszerre jel-
lemző henōsis és  diaphora (II.  rész)  ilyenformán tehát kivetül a terem-
tésbe is:

„A  fogyatkozhatatlan  hatóerő  tulajdonságai  megnyilvánul-
nak az emberekben és az állatokban s a növényekben és a min-
denség teljes természetében; és erőt adnak az egyesült dolgoknak
az egymás iránti szeretethez s az egymással való közösséghez, az el-
különült dolgoknak pedig ahhoz, hogy  mindegyik a saját lényegé-
nek  és  meghatározásának  megfelelően  létezzen  összeolvadás  és
összekeveredés nélkül; s fenntartják a világ rendjét és jó elrendező-
dését annak saját javára; és sértetlenül megőrzik […] az égi s világí-

αὐτῶν ἡ πρὸς ἄλληλα τάξις· καὶ ὅτι τὸ μὲν ὂν πρεσβύτατον, δευτέρα δὲ ἡ ζωή,
τρίτος δὲ ὁ νοῦς, τετάρτη δὲ ἡ ψυχή, τὸ δὲ σῶμα ἔσχατον· καὶ ὅτι τοσαῦται καὶ τῶν
θείων ἑνάδων εἰσὶν αἱ διακοσμήσεις.)



104 Vassányi Miklós

tó és csillagbéli lényegeket és rendeket is; és az örökkévalóságot ké-
pessé teszik létezni, s az idő  körforgásait elkülönítik egymástól
[…]; és a tűz hatóerőit  kiolthatatlanná teszik, s a  víz ömlését
kifogyhatatlanná, és meghatározzák a légmozgásokat, és a semmi-
ben megalapozzák a földet…”10

Ahogyan Dénes a létezők hatóerőinek isteni diverzifikálását taglalja, a
sorok közül  kiolvassuk azt  is,  hogy Isten a világ rétegezettségének,
formagazdagságának, a lét mint egyfajta befogadó „tér” teljes kitölté-
sének,  minden  potenciális  lét  aktualizálódásának,  egy  hiánytalan
létspektrum létrejöttének oka, skolasztikus terminussal principium rep-
letionis mundi. Ez az így kimondatlan, implicit tézis is Isten kimeríthe-
tetlen kreativitásának intuíciójára épül. A világ terének létezőkkel való
hiánytalan feltöltése ugyanakkor nem rendezetlen módon történik, ha-
nem Isten mint taxatív hatóerő a teremtményekkel össze is rendezi a
teret és az időt. Így nemcsak a létesítő okokból vett istenérv, hanem a
fiziko-teológiai érv bizonyítási alapja is felsejlik itt: Minden létezőnek
eleve tervezett helye van, és a tervezett helyének megfelelő erői. A 7.
fejezet ezt az illeszkedést – Isten taxatív természetének következmé-
nyét – morálfilozófiai szempontból igazságosságnak nevezi: de a szö-
veg alapján ítélve ez sem más, mint a dolgok eltervezett lényege és ké-
pességei  közötti  harmónia;  valamint  az egyes  lényegek elkülönítése
egymástól, lényegek és képességek illegitim, össze nem illő keveredé-
sének megakadályozása, a világrend,  kosmos fenntartása. Isten kreati-
vitása így abban a – szinte leibnizi – értelemben is végtelen, hogy meg-

10 Πρόεισι δὲ τὰ τῆς  ἀνεκλείπτου δυνάμεως καὶ εἰς ἀνθρώπους καὶ ζῷα καὶ
φυτὰ  καὶ  τὴν  ὅλην  τοῦ  παντὸς  φύσιν  καὶ  δυναμοῖ  τὰ  ἡνωμένα  πρὸς  τὴν
ἀλλήλων  φιλίαν  καὶ  κοινωνίαν  καὶ  τὰ  διακεκριμένα  πρὸς  τὸ  εἶναι  κατὰ  τὸν
οἰκεῖον ἕκαστα  λόγον καὶ ὅρον ἀσύγχυτα  καὶ ἀσύμφυρτα  καὶ τὰς τοῦ παντὸς
τάξεις καὶ εὐθημοσύνας εἰς τὸ οἰκεῖον ἀγαθὸν διασώζει καὶ τὰς ἀθανάτους τῶν
ἀγγελικῶν  ἑνάδων  ζωὰς  ἀλωβήτους  διαφυλάττει  καὶ  τὰς  οὐρανίας  καὶ
φωστηρικὰς  καὶ  ἀστρῴους  οὐσίας  καὶ  τάξεις  ἀναλλοιώτους  καὶ  τὸν  αἰῶνα
δύνασθαι  εἶναι  ποιεῖ  καὶ  τὰς  τοῦ  χρόνου  περιελίξεις  διακρίνει  μὲν  ταῖς
προόδοις,  συνάγει  δὲ  ταῖς  ἀποκαταστάσεσι  καὶ  τὰς  τοῦ  πυρὸς  δυνάμεις
ἀσβέστους  ποιεῖ  καὶ  τὰς  τοῦ  ὕδατος  ἐπιῤῥοὰς  ἀνεκλείπτους  καὶ  τὴν  ἀερίαν
χύσιν ὁρίζει καὶ τὴν γῆν ἐπ’ οὐδενὸς ἱδρύει… (CD I/202.)



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 105

határozatlanul  sok teremtményt hangol  össze eleve egymással  háló-
zatszerűen egyfajta harmonie préétablie keretei között. Végül a 9. fejezet
megerősíti, hogy Isten mint „egyetemes rend-őr” folyamatosan fenn is
tartja a létezők sajátos lényegét (sustentatio) − tehát legyőzi az entrópi-
át. A természet természetes tendenciája ugyanis a káosz lenne, és Isten
mint a lényegek és a lét teremtője ezt múlja fölül ab intra, az egyes dol-
gok lényegén keresztül:

„A teológusok […] „megváltás”-nak is nevezik […], mert nem en-
gedi a valóságos létezőket a nemlét irányába eltévelyedni; s mert
ha valami ki is térne a helytelenség és rendezetlenség felé, és vala-
melyes csökkenést szenvedne is a maga sajátságos javainak töké-
letességében, akkor ezt a dolgot is megváltja az elszenvedésből és
gyengeségből  és  megfosztottságból,  amennyiben kipótolja  a  hi-
ányt, és  atyaian erőt önt az erőtlenségbe, s eltántorít a rossztól,
sőt, inkább ráállít arra, ami helyes, és az elvesztegetett jót kiegé-
szíti, és az illető létező  rendetlenségét s rendezetlenségét rend-
be hozza és elrendezi, és a létezőt teljessé teszi, és minden cson-
kaságától megszabadítja.”11

A VIII. rész  mindezek alapján a  világ isteni tervezettségének (design)
elméletét nyújtja. E terv kivitelezéséhez erő,  dynamis  szükséges. A vi-
lág mint Isten okozata ebből a szempontból metafizikai erődemonstrá-
ció.  A tervezésében és célra tartásában megnyilvánuló  hatóerő szigo-
rúan véve  meghatározatlanul  nagy;  a  dicsőítés  moduszában  szólva
végtelen. Isten alaptermészete így itt elsősorban mint korlátlan kreati-
vitás jellemződik, melynek  okozata a  tervezett, irányított és fenntar-
tott, megszakítatlan teremtés. Ugyanakkor ezáltal bizonyos feszültség

11 Διὸ  καὶ  [ἀπολύτρωσιν]  αὐτὴν  [τὴν  θείαν  δικαιοσύνην  καὶ  σωτηρίαν]
ὀνομάζουσιν οἱ θεολόγοι, […] καθ’ ὅσον οὐκ ἐᾷ τὰ ὄντως ὄντα πρὸς τὸ μὴ εἶναι
διαπεσεῖν καὶ καθ' ὅσον, εἰ καί τι πρὸς τὸ πλημμελὲς καὶ ἄτακτον ἀποσφαλείη
καὶ  μείωσίν  τινα  πάθοι  τῆς  τῶν  οἰκείων  ἀγαθῶν  τελειότητος,  καὶ  τοῦτο  τοῦ
πάθους  καὶ  τῆς  ἀδρανείας  καὶ  τῆς  στερήσεως  ἀπολυτροῦται  πληροῦσα  τὸ
ἐνδεὲς καὶ πατρικῶς τὴν ἀτονίαν ὑπερείδουσα καὶ ἀνιστῶσα τοῦ κακοῦ, μᾶλλον
δὲ ἱστῶσα ἐν τῷ καλῷ καὶ τὸ ὑπεκρυὲν ἀγαθὸν ἀναπληροῦσα καὶ τάττουσα καὶ
κοσμοῦσα  τὴν  ἀταξίαν  αὐτοῦ  καὶ  ἀκοσμίαν  καὶ  ὁλόκληρον  ἀποτελοῦσα  καὶ
πάντων ἀπολύουσα τῶν λελωβημένων. (CD I/206.)



106 Vassányi Miklós

is jelentkezik Isten behatárolhatatlansága és itt is sokat hangsúlyozott
egysége között. Az  Isten nevei végére azonban Isten a „végtelen egy-
ségprincípium,” vagyis ellentétek egybeesése,  coincidentia oppositorum
lesz.

3. Isten mint kozmikus egységprincípium: Isten nevei X. rész

A témánkhoz kevésbé illeszkedő − Platón Parmenidésének Első és Má-
sodik Hipotézise által ihletett tematikájú („Isten mint nagy, kicsi, azo-
nos, más,  állás és mozgás”) −  IX.  részt átlépve vizsgáljuk röviden a
mindössze  kétoldalas X.  részt  („Isten mint  mindenható,  öreg,  fiatal,
idő és örökkévalóság”),12 pontosabban annak 1. fejezetét, mely az iste-
ni mindenhatóságot mint kozmikus egységprincípiumot értelmezi! Is-
ten eszerint a világegység forrása: radix mundi, hiszen a világ összetar-
tásához  szükséges  erő  csak  egy  minden  mást  felülmúló,  szuverén
hatóerőből származhat. Dénes bizonyítási alapja az a racionális belá-
tás, hogy az egyedek egyedisége alapján nem érthető a világba rende-
ződésük; a különösség princípiuma alapján inkább az elkülönülésük –
vagyis a világ hiánya − lenne érthető. A világ egysége tehát az elégsé-
ges alap elve szerint magyarázatot követel. Ez lesz Isten mint – képle-
tesen szólva − a világkévét szorító kötél, az entrópia inverze.  A min-
denhatóság  ugyanakkor  (görög  etimológiája  szerint)  „mindeneken
való uralkodás”-t jelent: Isten ennyiben egyetemes vezető, akit szeret-
nek is  az alattvalói  –  filozófiai értelemben ezért egyetemes cél-ok is
mint  a  vágy tárgya.  Isten teljes  karakterisztikája  így  tartalmazza  az
egyetemes létesítő okságot, az egyetemes formai okságot és az egyete-
mes cél-okságot is: Isten eredet és cél, valamint az eredet és cél közötti
pálya, melyet a világ megfut. A világfenomén így ismét Isten dicsőíté-
sére ad alkalmat:

„Mindenhatónak  ugyanis  amiatt  nevezik,  hogy  Ő  a  mindenség
mindenható alapzata, amely összetart és  körülfog mindeneket, és
megalapozza s elhelyezi és körülövezi és önmagában felbonthatat-
lanná teljesíti  be a mindenséget,  és önmagából mint mindenható

12 Az egyes részek címei nem Dénestől, hanem a fordítótól származnak.



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 107

eredetből  vezet  elő  mindeneket,  s  önmagába mint  mindenható
mélységbe hozza vissza a mindenséget, és összetartja azt mint a
mindenség mindennél erősebb megalapozása,  mely az összes
egybefogott  dolgot  egyetlen,  mindent  felülmúló öleléssel szi-
lárdítja össze, és nem engedi, hogy azok őbelőle mint teljesen
tökéletes otthonukból  kiesvén e mozgásuk során elpusztuljanak.
[…] Ezenkívül […] mindeneken uralkodik, és […] minden létező
vágyik reá, és szereti őt, míg ő mindenekre kiveti a jóság iránti is-
teni,  mindenható és fájdalmat nem ismerő szerelem önként vál-
lalt igáját és édes fájdalmait.”13

Isten belsőleg differenciált – három személyből álló − egységéből tehát
a  világ differenciálódása  mellett  annak egysége is  következik.  Mint
azonban a XIII.  rész rámutat majd, Isten in se minden egységet és há-
romságot meghalad – végtelen többlete van a világgal szemben, amely
nem meríti ki Őt.

4. Isten mint elömlő harmónia: Isten nevei XI. rész

Ez a rész a megelőző három rész gondolatmenetét tovább víve Isten
mint világegység-princípium fogalmát újabb aspektusból dolgozza ki
− amint a nyúlfarknyi XII. rész is ezt fogja tenni, melyben Dénes mint a
szentek szentjét és a királyok királyát stb. jellemzi Istent.  Szövegünk
így  halad a  XIII.  rész végső,  eksztatikus felemelkedése felé, mely az
Egybe tart (sőt azon is túl, a határtalanba, pontosabban a behatárolha-

13 Τὸ  μὲν  γὰρ  λέγεται  διὰ  τὸ  πάντων  αὐτὸν  εἶναι  παντοκρατορικὴν  ἕδραν
συνέχουσαν  καὶ  περιέχουσαν  τὰ  ὅλα  καὶ  ἐνιδρύουσαν  καὶ  θεμελιοῦσαν  καὶ
περισφίγγουσαν  καὶ ἀῤῥαγὲς ἐν ἑαυτῇ τὸ πᾶν ἀποτελοῦσαν  καὶ ἐξ ἑαυτῆς τὰ
ὅλα καθάπερ ἐκ ῥίζης παντοκρατορικῆς προάγουσαν καὶ εἰς ἑαυτὴν τὰ πάντα
καθάπερ εἰς πυθμένα παντοκρατορικὸν  ἐπιστρέφουσαν  καὶ συνέχουσαν  αὐτὰ
ὡς  πάντων  ἕδραν  παγκρατῆ,  τὰ  συνεχόμενα  πάντα  κατὰ  μίαν  ὑπερέχουσαν
πάντα συνοχὴν ἀσφαλιζομένην καὶ οὐκ ἐῶσαν αὐτὰ διεκπεσόντα ἑαυτῆς ὡς ἐκ
παντελοῦς  ἑστίας  κινούμενα  παραπολέσθαι.  Λέγεται  δὲ  παντοκράτωρ  ἡ
θεαρχία καὶ ὡς πάντων κρατοῦσα καὶ ἀμιγῶς τοῖς διοικουμένοις ἐπαρκοῦσα καὶ
ὡς πᾶσιν ἐφετὴ  καὶ  ἐπέραστος  οὖσα  καὶ ἐπιβάλλουσα  πᾶσι  τοὺς ἐθελουσίους
ζυγοὺς καὶ τὰς γλυκείας ὠδῖνας τοῦ θείου καὶ παντοκρατορικοῦ καὶ ἀλύπου τῆς
ἀγαθότητος αὐτῆς ἔρωτος. (CD I, 215.)



108 Vassányi Miklós

tatlanba mutat). A XI. rész az utolsó előtti lépcsőfok ebben a világegy-
ségből  Istenre  mint Egyre következtető indukcióban.  Isten egysége
eszerint az az erő, mely megakadályozza, hogy a világ engedjen a Sok
centrifugális erejének, entrópiájának. A Teremtő ugyanis „mintegy ke-
rítések révén” (ὥσπερ  τισὶ  κλείθροις)  „határolja be a mindenséget”
(τὰ πάντα ὁρίζει καὶ περατοῖ) − ami felveti azt az interpretációs lehe-
tőséget, hogy Dénes itt esetleg a peras, „Határ” henászára utal Proklos
Platonikus  teológiájából.14 Ugyanígy  a  proklosi  henadológia halvány
visszfényének tűnik az a megfogalmazás is, mely szerint Isten alá ren-
delt „magasabb rendű összetartó erők” egyfelől Istennel, másfelől az
őalájuk rendelt alacsonyabb rendű dolgokkal egyesülnek, így működ-
nek a világegység eszközeiként.15 Dénes azonban – Proklostól eltérően
− nem tulajdonít nekik isteni státuszt, és nem nevezi őket sem henász-
nak, sem monásznak. S a behatárolás is mint közvetlenül isteni műkö-
dés szerepel a  szövegében,  nem pedig mint egy szubsztantivált, logi-
kailag szükségszerű közvetítő elem  − melyet  Proklos azért kénytelen
tételezni, hogy a részesülhetetlen Egy helyett legalább a Határban (és a
Határtalanban)  részesülhessenek  a  létezők,  hiszen  a  legmagasabb
okokban való részesülés nélkül,  saját  erejükből létre sem tudnának
jönni.  Miután azonban Dénes a  methexis-funkciót  visszaveszi Istenbe
(vállalva ennek minden logikai következményét), ezért  egészében
nincs szüksége a henászok közvetítő rétegére.

14 Proklos: Platonikus teológia, III/8: „Mi a mindenség két princípiuma az Egy után,
és milyen értelemben nevezte őket Szókratész a Philébosban ῾Határ’-nak és ῾Határta-
lan’-nak, és mely dolgok okai ezek a létezők számára?” (Τίνες εἰσὶν αἱ δύο μετὰ τὸ
ἓν τῶν πάντων ἀρχαί, καὶ πῶς αὐτὰς ὁ ἐν Φιλήβῳ Σωκράτης πέρας καὶ ἄπειρον
ἐκάλεσε, καὶ τίνων αἰτίαι τοῖς οὖσιν.) – A peras Proklosnál Platón Philébosa alapján
(27 B 7-C 1) emelkedik henász, vagyis „részesülhető isteni egység” rangjára, de ko-
rábban már Pythagorásnál kozmogóniai princípium (lásd Aristoteles:  Metaphysica
A 5 = 986 A 23; valamint krotóni Philolaos B 1 és B 2).

15 Τῇ  μετοχῇ  τῆς  θείας  εἰρήνης  αἱ  γοῦν  πρεσβύτεραι  τῶν  συναγωγῶν
δυνάμεων αὐταί τε πρὸς ἑαυτὰς καὶ πρὸς ἀλλήλας ἑνοῦνται καὶ πρὸς τὴν μίαν
τῶν ὅλων εἰρηναρχίαν καὶ τὰ ὑφ’ ἑαυτὰς ἑνοῦσιν αὐτά τε πρὸς ἑαυτὰ καὶ πρὸς
ἄλληλα καὶ πρὸς τὴν μίαν καὶ παντελῆ τῆς πάντων εἰρήνης ἀρχὴν καὶ αἰτίαν…
(Isten nevei X/1 = CD I, 217–218.)



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 109

A XI.  rész tehát az újplatonikus  mediáció-tan helyett  markánsan
krisztológiai irányba indul el, amennyiben a 2. fejezetében a chal-
kédóni  hitvallás  (451)  Krisztusra  alkalmazott, félreismerhetetlen
terminusaival írja le Isten metódusát az egyedi létezők összehangolá-
sára. A Sok összekapcsolása egyetlen hálózatba: a világba ugyanis ösz-
szeolvadás  nélkül  (ἀσυγχύτως)  és  mégis  szétválaszthatatlanul
(ἀδιαιρέτως) történik. A krisztusi kettős természet e két chalkédóni
attribútuma  így  a  teremtés  elömlő,  „minden  értelmet  felülhaladó”
harmóniájának elve lesz;  és  megfordítva:  a  teremtés  harmóniájából
impliciten arra következtethetünk,  hogy Krisztusban is  béke van a
két radikálisan különböző – véges és végtelen – természete között:

„Szemléljük tehát a békés egyesítés valamely egyetlen és egysze-
rű  természetét, amely  mindeneket egyesít  magával s az  egyes
dolgokat saját magukkal és egymással, s minden dolog össze-
olvadás nélküli  egybetartása révén egyszerre összevegyítve,  de
keveretlenül tartja fenn a mindenséget!”16

Dénes szerint azonban Isten nemcsak a lét, hanem – a platóni Nap-ana-
lógiára emlékeztető módon − az ismeret minden rendjének is „kapcso-
lati katalizátora,”  mivel a  megismerés is  egyesülés:  megismerő  és
megismert egyesülése.17 Az isteni béke ezen  egyetemes egyesítő  ereje,
sőt szeretete (φιλία) révén továbbá a mindenséget alkotó egyedek úgy-

16 Μίαν  οὖν  τινα  καὶ  ἁπλῆν  τῆς  εἰρηνικῆς  ἑνώσεως  θεωρήσωμεν  φύσιν
ἑνοῦσαν  ἅπαντα  ἑαυτῇ  καὶ  ἑαυτοῖς  καὶ  ἀλλήλοις  καὶ  διασώζουσαν  πάντα  ἐν
ἀσυγχύτῳ πάντων συνοχῇ καὶ ἀμιγῆ καὶ συγκεκραμένα. (CD I, 219.)

17 „A saját belátásaikkal egyesülő isteni szellemek általa egyesülnek a megismert
dolgokkal is, és ismét csak általa emelkednek fel az ész fölött elhelyezkedő dolgok-
kal való megismerhetetlen összekapcsolódásig. A lelkek, melyek különféle értelmi
princípiumaikat miatta egyesítik s terelik össze egyetlen szellemi tisztaságba, az ön-
maguknak megfelelő úton és rendben haladnak előre az anyagtalan és részek nél-
küli belátáson keresztül az ész általi megismerést meghaladó egyesülésig.” (Δι’ ἣν
οἱ θεῖοι νόες ἑνούμενοι ταῖς νοήσεσιν ἑαυτῶν ἑνοῦνται καὶ τοῖς νοουμένοις καὶ
αὖθις ἐπὶ τὴν ἄγνωστον  ἀναβαίνουσι  τῶν ὑπὲρ νοῦν ἱδρυμένων συναφήν.  Δι’
ἣν αἱ ψυχαὶ τοὺς παντοδαποὺς  ἑαυτῶν λόγους  ἑνοῦσαι  καὶ πρὸς μίαν νοερὰν
συνάγουσαι  καθαρότητα  προβαίνουσιν  οἰκείως  ἑαυταῖς  ὁδῷ  καὶ τάξει  διὰ  τῆς
ἀΰλου καὶ ἀμεροῦς νοήσεως ἐπὶ τὴν ὑπὲρ νόησιν ἕνωσιν. – CD I, 219.)



110 Vassányi Miklós

szólván összenyílnak, egyetlen átjárható egységgé válnak. Ennek so-
rán a béke közvetlenül mint élvezet (ἀπολαύειν) jelentkezik a lé-
tezőkben: a lét nem  semleges,  hanem lenni −  pontosabban az  isteni
béke által más létezőkkel egybenyitva lenni − gyönyörűség. A világ e
vezérelt közössége kozmikus testvériség (ὁμόγνια), melyet az aristote-
lési  hadsereg-hasonlat  megközelítőleg  sem tud  kifejezni  (Metaphysica
XII/10).  −  Mindezeket értem azalatt ,  hogy Isten az elömlő  (túlára-
dó)  harmónia  forrása:  Dénes  szép kifejezésével  élve,  a  béke
ὑπερβλύζει περιουσίᾳ τῆς εἰρηνικῆς γονιμότητος.18 A világ eszerint
nemcsak teljesen kitöltött létspektrumával, a teremtés nemcsak folyto-
nosságával fejezi ki Isten behatárolhatatlanságát, Isten nyitottságát a
végtelen felé,  hanem az a  világon mint  túláradó szépség,  mint  a
felület  ragyogása,  a  világ  „virágzása”  is  megnyilvánul;  mint
olyasmi,  ami a világ  szükséges (erogatórius)  kohéziójánál úgy-
szólván feleslegesen több; ami szükségtelen (szupererogatórius) több-
let,  isteni bőkezűség vagy még inkább pazarlás,  amely azonban na-
gyon is demonstrál valamit:

„Hiszen a tökéletes béke teljessége minden létezőre kiterjed az ő
egyesítő erejének teljesen egyszerű  jelenléte révén, mivel e teljes-
ség mindent egyesít, s a szélső tagokat a középsőkön át összeköti a
túlsó végekkel úgy, hogy egyetlen egyöntetű szeretet által párosítja
őket; s önmaga élvezetét adományozza még a mindenség legszélső
határainak is,  és  mindeneket testvérré tesz az  egységek,  azo-
nosságok,  egyesítések,  összegyűjtések révén elválaszthatatla-
nul, miközben az isteni béke nem mozdul, és egyben mutat meg
mindeneket, s átjárja a mindenséget, és nem lép ki saját önazonos-
ságából; elvégre […] békés termékenységének bősége révén túl-
árad; de miután az egységet meghaladóan egységes,  ezért egy-
ségének magasabbrendűsége folytán nem szenved fogyatkozást ön-
maga teljességéhez képest...”19

18 Uo.
19 Διήκει γὰρ ἡ τῆς παντελοῦς  εἰρήνης ὁλότης ἐπὶ πάντα τὰ ὄντα κατὰ  τὴν

ἁπλουστάτην  αὑτῆς  καὶ  ἀμιγῆ  τῆς  ἑνοποιοῦ  δυνάμεως  παρουσίαν  ἑνοῦσα
πάντα  καὶ  συνδέουσα  τὰ  ἄκρα διὰ  τῶν  μέσων  τοῖς  ἄκροις  κατὰ  μίαν  ὁμοφυῆ
συζευγνύμενα φιλίαν καὶ τὸ ἀπολαύειν αὑτῆς δωρουμένη καὶ ταῖς ἐσχάταις τοῦ
παντὸς  ἀποπερατώσεσι  καὶ  πάντα  ὁμόγνια  ποιοῦσα  ταῖς  ἑνότησι,  ταῖς



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 111

E bekezdés egésze a „tökéletes béke teljességé”-nek (holotēs) fogalmát
tulajdonképpen az isteni lényeg korlátlan termékenységeként értelmezi
– ahogy ezt már a mű IX. részének 2. fejezete is tette. Eszerint bár Is-
ten mindeneket részesít magából − közelebbről épp önmaga egységé-
ből −, ez az egység mégsem csorbul, Isten teljessége ettől nem fogyat-
kozik. Ez a  paradox értelmezés  tehát a  teljességet a  végtelenségre
vezeti vissza. Az így  felfogott totalité és  infini –  Lévinas ellenére –
ezért nem is zárják ki egymást.

A következő (3–5.) fejezetek egy ellenvetést hárítanak el, amely a béke
ellentétei: a mozgás és a konfliktus jelenlétére figyelmeztetnek a termé-
szetben. Dénes ebben sem hajlandó problémát látni − a konfliktus forrá-
sa szerinte a létezők  ragaszkodása saját lényegük megvalósításá-
hoz: az egyedek  közötti ellentétek éppen abból fakadnak, hogy a
létezők békében akarnak lenni a saját lényegükkel. Másrészt a mozgás
sem egyéb, mint vágyakozás az isteni béke mint fenntartó és megele-
venítő princípium iránt – Dénes itt burkoltan az Első Mozdulatlan Moz-
gató  aristotelési tanára támaszkodhat (Metaphysica XII/6–10),  mely
szerint az egész természeti világ az isteni tökéletesség iránti vágya
folytán (kat’  ephesin)  mozog,  tehát a  természet számára egyedül
lehetséges módon: a mozgás révén imitálja Istent.20

A XI. rész megfontolásai tehát az Isten egységéből fakadó kozmikus
összerendező erő fogalmát mélyítik el. Míg a 2. fejezetben azt láttuk,
hogy az isteni rend és béke  szervezőelve a teremtetlen  természet hy-
postatikus  attribútumainak  bevitele a  teremtett természet belső,
egyedközi viszonyaiba, a 4–5. fejezet olvastán erősödik a  meggyőző-

ταὐτότησι, ταῖς ἑνώσεσι, ταῖς συναγωγαῖς ἀδιαιρέτως δηλαδὴ τῆς θείας εἰρήνης
ἑστώσης καὶ ἐν ἑνὶ πάντα δεικνυούσης καὶ διὰ πάντων φοιτώσης καὶ τῆς οἰκείας
ταὐτότητος  οὐκ  ἐξισταμένης,  πρόεισι  γὰρ  ἐπὶ  πάντα  καὶ  μεταδίδωσι  πᾶσιν
οἰκείως αὐτοῖς ἑαυτῆς καὶ ὑπερβλύζει περιουσίᾳ τῆς  εἰρηνικῆς γονιμότητος καὶ
μένει δι’ ὑπεροχὴν ἑνώσεως ὅλη πρὸς ὅλην καὶ καθ’ ὅλην ἑαυτὴν ὑπερηνωμένη.
(Uo.)

20 A XI. rész utolsó, a proklosi henadológiával vitatkozó fejezetének elemzését
lásd megjelenés előtt álló tanulmányunkban: Ál-Areopagita Szent Dénes mint a keresz-
tény  teológia  filozófiai  reformere.  Isten  mint  a  lét  forrása  az Isten  nevei V.  részében.,
HORVÁTH EMŐKE - SARNYAI CSABA MÁTÉ - VASSÁNYI MIKLÓS (szerk.), in Vallási és egy-
házi reformtörekvések (tervezett kötetcím), Budapest 2019.



112 Vassányi Miklós

désünk,  hogy az isteni béke legvégső értelme,  célja  valamiképpen
szintén krisztusi tevékenység: a kiengesztelés,21 at-one-ment – megkoc-
káztatom: végső soron a világ, a teremtés megváltása − az Istennel va-
ló egységbe történő visszavétel révén. Ez a markánsabban keresztény
hangvételű (és a 6. fejezetében Proklosszal vitatkozó) rész ezért az iste-
ni egyesítő erő fogalmának taglalása által már a lezáró XIII. rész végső
meggondolásait készíti elő: Dénes egész gondolatmenete filozófiai fel-
menetel és felvezetés, anagógé az Egybe, mely az utolsó rész állásfog-
lalása szerint az egész kimondható  teológia legszilárdabb pontja:  τὸ
καρτερώτατον, Isten legfontosabb neve. De a misztikus, hallgatag teo-
lógia ezen a ponton is túlvezet majd.

5. Isten mint mindig távolodó: Isten nevei XII. rész

A XII. rész („Isten mint szentek szentje, királyok királya, urak ura és is-
tenek Istene”) Istent mint hégemónt mutatja be. Nyitó mondata Istent
rögtön „végtelen nevű”-nek (ἀπειρώνυμον) nevezi, előreutalva a XIII.
rész 3. fejezetére. Dénes ezzel elkezd kifejezetten Isten végtelen – ponto-
sabban szólva  meghatározatlanul  nagy −  többletére  koncentrálni:
míg eddig pozitív teológiával a kauzalitás elve mentén beszélt Is-
tenről,  most  a  „végtelen név”  említése figyelmeztet Isten  eddig
tárgyalt megnevezéseinek tökéletes elégtelenségére. A nevek megket-
tőzése a „királyok királya” típusú szószerkezetekben – érvel szer-
zőnk − az eddigiekkel szemben képes Isten transzcendens, megha-
ladó természetére utalni (hiszen azt kimondani  nem lehet,  csak rá-
vagy feléje mutatni). Ha ugyanis Istent mint az okok okát, causa causa-
rumot, causa supercausalist gondoljuk el, azzal tudunk utalni mögöt-
tes, úgyszólván mindig távolodó természetére. Dénes itteni neveze-
tes létanalógiája pontosan ezt a végtelenbe menést vagy távolodást
fejezi ki: a nemlét úgy aránylik a léthez, ahogyan a lét Istenhez. Mi-
után  a  lét  tökéletesen  felülmúlja  a  nemlétet,  ezért  az  analógia

21 „újra kiengesztel bennünket önmagával lélekben s önmaga által és magában az
Atyában.” (…ἀποκαταλλάσσοντος  ἡμᾶς ἑαυτῷ  ἐν πνεύματι  καὶ δι’ ἑαυτοῦ  καὶ
ἐν αὐτῷ τῷ πατρί. [CD I, 221.])



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 113

szerint Isten is  minden tekintetben meghaladja a  létet.  Az
Areopagita ezzel a felfoghatatlanba vetíti ki Isten lényegét:

„[M]iután a mindenség oka mindenekkel túltelített az egyedüli, min-
deneket felülmúló túlemelkedésének megfelelően, ezért úgy éne-
keljük meg őt, mint a szentek szentjét és hasonlókat a túlára-
dó  oki természete és  transzcendens felülemelkedése alapján
[…].  Amennyire felülmúlják a  szent vagy isteni vagy úri vagy
királyi létezők a nem létezőket, és magukat a részesülő dolgokat
az önmagukban vett részesülések, annyira meghalad minden lé-
tezőt a minden létező fölötti és minden részesülőt és részesülést
okozó részesülhetetlen ok.”22

Isten  felfoghatatlansága  azonban  nem  jelenti  az  Istenbe  való  eljutás
lehetetlenségét  –  a  misztikus  teológia  céljához,  a  megistenüléshez
(ἐκθέωσις) ugyanis maga a gondviselés segít eljutni.23 Ez az isteni létfe-
lettibe (to hyperousion) való eljutás − kilépés a megismerésből, a világból,
amelyre támaszkodva eddig megismertük Istenből azt, ami megismer-
hető. Már Plótinos hasonlóan gondolkodik a lélek visszatéréséről Isten-
be mint Egybe (Enneades V/1), és ezt az újplatonikus gondolatot az Isten
nevei XII. részének végén más hasonló mozzanatok is kísérik: Isten „ré-
szesülhetetlen ok”-ként (ἀμέθεκτος αἴτιος) − vagyis proklosi terminus-
sal − való jellemzése és a „vezérlő rendek” (ἀρχικώτεραι διακοσμήσεις)
charisma-sokszorozó működésének leírása.24 Utóbbiak Dénes szerinti te-

22 Ἐπειδὴ  δὲ  ὑπερπλήρης  πάντων  ἐστὶν  ὁ  πάντων  αἴτιος  κατὰ  μίαν  τὴν
πάντων  ὑπερέχουσαν  ὑπερβολήν,  ἅγιος  ἁγίων  ὑμνεῖται  καὶ  τὰ  λοιπὰ  καθ'
ὑπερβλύζουσαν  αἰτίαν  καὶ  ἐξῃρημένην  ὑπεροχήν  […].  Καθ’  ὅσον  ὑπερέχουσι
τῶν οὐκ ὄντων τὰ ὄντα, ἅγια ἢ θεῖα ἢ κύρια ἢ βασιλικὰ καὶ αὐτῶν μετεχόντων
αἱ αὐτομετοχαί, κατὰ τοσοῦτον ὑπερίδρυται  πάντων τῶν ὄντων ὁ ὑπὲρ πάντα
τὰ ὄντα καὶ πάντων τῶν μετεχόντων καὶ τῶν μετοχῶν ὁ ἀμέθεκτος αἴτιος. (Isten
nevei XII/4 = CD I, 225.)

23 „önmagát jó természetéhez illően adományul adja az istenséghez visszafordí-
tott  dolgok  megistenülése  végett.”  (ἑαυτὴν  ἀγαθοπρεπῶς  ἐπιδιδοῦσα  πρὸς
ἐκθέωσιν τῶν ἐπεστραμμένων. Isten nevei XII/3 = CD I, 225.)

24 „Szenteknek és királyoknak s uraknak az Írás az egyes dolgokban lévő vezérlő
rendeket nevezi, melyek által a másodlagos rendek részesülnek az Istentől szárma-
zó ajándékokból, és ezen ajándékok továbbadásának egyszerűségét megsokszoroz-
zák saját különbségeik szerint, melyek változatosságát a legelső rendek gondvise-



114 Vassányi Miklós

vékenysége nagyon hasonlít ahhoz, ahogyan Proklos írja le az „isteni
henászok”-at a Platonikus teológia I. könyvének 3. fejezetében: az Egy és a
létezők között közvetítő henászok egyszerűsége megsokszorozódik a lé-
tezők sokféleségében; majd a létezők a henászok egyszerűségén keresz-
tül térnek vissza az Egybe. Az Areopagita tehát itt újplatonikus regisz-
terben  szólal  meg  olyan  témákról,  amelyeket  rokoníthatónak  vél
keresztény teológia és újplatonikus henológia és henadológia között. –
Ez a meglátás átvezet minket konklúziónkhoz.

Konklúzió

A vizsgált részekben Dénes a proklosi metafizikához képest szembe-
ötlően csökkenti az isteni státuszú közvetítő elemek szerepét: mindent
közvetlenül magára Istenre vezet vissza, miközben a szövegben itt is,
ott is megmaradnak olyan kezdemények, amelyek újplatonikus gondolat-
menetek kiindulásainak  látszanak,  de  azután  úgyszólván  elhal-
nak, mielőtt eljutnának egy kifejtett henadológia szintjére. Isten így
közvetítés nélkül hat a teremtésben, melynek rendje és szépsége köz-
vetlenül fejezi ki Isten dicsőségét. E belátás alapján a világ teljes körűen
redukálható Istenre, tökéletesen magyarázható Istennel.

A világ mint okozat mármost leginkább Isten (differenciált) egységét
fejezi ki, leginkább arra a következtetésre ad alapot, hogy Isten egy-
ség:  a  Lét  leginkább az  Egyre utal.  De az Areopagita a világon
mint bizonyítási alapon túllépve a XIII. rész 3. fejezetében mégis amel-
lett  érvel,  hogy Isten  egységét  felülírja  megismerhetetlensége  és  ki-
mondhatatlansága (to arrhéton).  Újplatonikus oldalról valószínű, hogy
ez a proklosi Egy fogalmától a damaskiosi Kimondhatatlan irányába
történő elmozdulás; keresztény oldalról pedig összhangban áll
a kappadókiai alapteológiával.25 Damaskios szerint ugyanis az Egy
mint ok, arché elválaszthatatlanul egy rendbe tartozik a Sokkal mint

lésszerűen s istenalakúan gyűjtik össze a rájuk jellemző egységbe.” (Ἁγίους δὲ καὶ
βασιλεῖς  καὶ  κυρίους  καὶ  θεοὺς  καλεῖ  τὰ  λόγια  τὰς  ἐν  ἑκάστοις  ἀρχικωτέρας
διακοσμήσεις, δι’ ὧν αἱ δεύτεραι τῶν ἐκ θεοῦ δωρεῶν μεταλαμβάνουσαι τὴν τῆς
ἐκείνων  διαδόσεως  ἁπλότητα  περὶ  τὰς  ἑαυτῶν  διαφορὰς  πληθύουσιν,  ὧν  αἱ
πρώτισται  τὴν  ποικιλίαν  προνοητικῶς  καὶ  θεοειδῶς  πρὸς  τὴν  ἑνότητα  τὴν
ἑαυτῶν συνάγουσιν. CD I, 225–226.)



Ál-Areopagita Szent Dénes Isten dicsőségéről és a teremtés 115

okozatával, ezért fel kell tételeznünk, hogy az Egy alatt vagy mö -
gött húzódik egy még mélyebb alap, a Kimondhatatlan (De pri-
mis principiis 1-2). Az Isten nevei XIII/3 záró istenfogalom-elemzé-
se hagyományos módon az isteni kauzalitás fogalmából indul ki
ugyan, mégis damaskiosi módon következtet Isten egysége nyomán
Isten kimondhatatlanságára, „felettes” létére, úgyszólván végtelen tá-
volságára. Istent a végtelenségig kereshetjük, nem fogjuk tudni megta-
lálni vagy kimeríteni a lényegét:  Isten örökké meghalad minket. A
világ így Isten tükre, de Isten mégis beláthatatlanul több, mint a világ.
A világ Istenre utal, de nem a teljes Istenre. A világ Isten indexe, de
nem mutat meg mindent Istenből.  Isten felületi jellemzőinek, mint-
egy  Isten fenomenológiájának bizonyítási alapja, de Isten mélyébe a
világ nem világít be.

Isten végtelensége tehát a  behatárolhatatlanság és  korlátozhatat-
lanság értelmében vett végtelenség. A végtelen e karakterisztikája az
egyetemes filozófiatörténetből felidézi az infinity Locke által definiált
fogalmát az Értekezés az emberi értelemről II. könyvének 17. fejezetéből:
végtelen az, aminek az emberi gondolkodás sohasem tud a végére érni.
Ez azonban természetesen nem az önmagában vett végtelen.  Ezért
a  minden lehetséges tapasztalat határán túlmenő végtelenséget
állítani  Istenről  –  és  ez  Dénes  istenfogalmának  egyik  meghatározó
mozzanata: a beyond, jenseits, μετά, ἐπέκεινα: Isten mint az „önmagát
örökké felülmúló” ‒  már  nem esik a bizonyíthatóság körébe, és itt
nincs is bizonyítva. Hiszen ez nem bizonyítás, hanem dicsőítés, a bizo-
nyítás  bona fide meghosszabbítása a valószínűség irányába. Isten  alap-
természetének örökké  nyílt  végű  végtelenként  való  meghatározása
ennyiben a quoad nos beemelése az in se-be.

A behatárolhatatlanság értelmében vett  végtelenség és  az  egység
attribútumait egyesítő dénesi Isten a „Végtelen Egy,” még pontosab-
ban az „Egyen túllépő  Végtelen.” Úgy tűnik,  ez a képzet  a  platóni
Parmenidés Első  és  Második  Hipotézisét  kapcsolja  össze  magában:26

25 Talán elég Nyssai Gergelytől a Mózes életére utalni, Nazianzositól pedig a 2. teo-
lógiai beszédre.

26 Ez Sarah Klitenic-Wear és John Dillon kötetének fő tézise is: Dionysius the Areo-
pagite and the Neoplatonist Tradition. Despoiling the Hellenes, Aldershot 2007.



116 Vassányi Miklós

összeegyeztethetetlen  attribútumok  békülnek  össze  kiismerhetetlen
természetében. Isten határtalansága és ugyanakkor egysége ilyenfor-
mán felidézi a platóni idea fogyatkozhatatlan önszétosztását a Lakomá-
ban:  „αὐτὸ καθ’  αὑτὸ μεθ’  αὑτοῦ μονοειδὲς ἀεὶ ὄν,  τὰ δὲ ἄλλα
πάντα καλὰ ἐκείνου μετέχοντα” („bár önmaga önmagában önmagá-
val azonos alakúan létezik örökké, az összes többi szép dolog mégis
őbenne részesül,” 211 B 1). A Szép ideája úgy működik formai (esetleg
létesítő) okként, hogy eközben változatlan marad − tehát egyszerre ter-
mékeny és önazonos. Az Egy egységét megőrző átmenet a Sokba már-
most az érett Platón filozófiai programja, amint erről a  Parmenidés, a
Philébos és a Sophistés is tanúskodnak. Eszerint az átmenet szerint a lé-
tező parmenidési tételezése önmagában nem elégséges a fenomenális
világ magyarázatához; márpedig azt nem vezethetjük le másból, mint
az Egyből, hiszen az Egy a legmagasabb rendű. E példák alapján me-
tafizikai szempontból nézve azt mondhatjuk, hogy Isten mint a „vég-
telenül termékeny Egy” fogalma az Isten neveiben egy eredetileg plato-
nikus  problémafelvetés  újplatonikus  fogalmiságú,  a  kappadókai
teológiával  tartalmi  összhangban  álló,  keresztény  megoldása.  Ezért
megerősíthetjük a CD − Corpus Dionysiacum − azon értelmezését, hogy
az  athéni  Akadémia  környezetéből  származó  keresztény  konvertita
nyilatkozik meg benne részben az Akadémia ellen irányuló polemi-
kus-apologetikus éllel, de a konstruktív dialógus szándékával. Egyes
olyan szövegrészek továbbá, melyekben Dénes több vezérlő transzcen-
dens princípium felvétele ellen érvel, eléggé általános megfogalmazá-
súak ahhoz,  hogy ne feltétlenül  egy anti-újplatonikus  – közelebbről
Proklos-ellenes − diskurzus részei legyenek, hanem inkább általában a
pogány görög vallás ellen irányulnak, anti-politeista jellegűek. Ilyene-
ket találunk jóval később még Hitvalló Szent Maximosnál is.27

27 Lásd erről  Endre von Ivánka kiváló kötetének Dénessel foglalkozó fejezetét:
Plato Christianus. Übernahme und Umgestaltung des Platonismus durch die Väter, Ein-
siedeln 1964.



SZEILER ZSOLT

„Fordulj a széphez, hogy a Szépséghez 
visszatalálj”
A szépség útja Istenhez a fiatal Ágostonnál

Kísérletet  teszünk rá,  hogy bemutassuk,  milyen szerepet  szánt  Szent
Ágoston a szépnek a  viator Istenhez vezető zarándokútján. Vállalkozá-
sunk szerény.  Nem vállalja  fel,  hogy Szent  Ágoston egész robusztus
életművét  áttekintse,  megelégszik az  alapok  tisztázásával,  így főként
két műre szorítkozik. A rendről (c. 386) és a jórészt ugyanebből az időből
származó Zenéről (De musica) című dialógusokra.1 Bevezetésként vázol-
ja, hogy Szent Ágoston szerint miben áll a szépség pozitivitása (kitünte-
tettsége) és negativitása (kísértés jellege) az emberi élet vonatkozásában,
majd a látáshoz és a halláshoz fordulva bemutatja, hogyan írta le Ágos-
ton a szép tapasztalatát.

Noha az egyházatya külön dialógust szentelt a zeneelméletnek, és a
ritmusban életre kelt szép kérdésének, aligha állíthatjuk, hogy a szépség
önálló tárgyterületet foglalt el az életművében. Az antik neoplatonista
és a középkori szerzőkhöz hasonlóan a szépség nem önálló témaként,
hanem útként jelent meg írásaiban, mivel a szépségben anagogikus, mau-
duktív funkciót látott. Csakúgy mint az újplatonizmus felfogásban a tu-
dományok,  úgy  a  valódi  szépség  is  felfelé  vezet,  mintegy  kézenfog
(manu ducere) az Istennel való egyesülés útján. Így a szépség a legszoro-

1 A  De  musica című  dialógust  Szent  Ágoston  később  (c.  409)  átdolgozta;  vö.
AURELIUS AUGUSTINUS,  De  musica.  Bücher  I  und  VI.  Vom  ästhetischen  Urteil  zur
metaphysischen Erkenntniss, Hamburg 2002, VIII–IX.



118 Szeiler Zsolt

sabb viszonyba kerül a misztikával, az Istennel való egyesüléssel, ezen
belül a tudományok manuduktív funkciójával.

1. Miért kitüntetett a szép valósága? A szép pozitivitása

Plótinosz szerint a szép az,  amit  a lélek első  látásra felismer,  az első
szempillantással régi ismerősként köszönt, s amelyre ösztönösen ráhan-
golódik.2 A szép és a lélek „szün-harmóniájának” az oka Plótinosz sze-
rint az,  hogy a lélek a magasabb rendű  szellemi valósághoz tartozik,
ezért amikor felfedezi az igazán létező nyomát (ikhnosz), „örül, fellelke-
sedik  és  visszatér  önmagához,  visszaemlékszik  önmagára  és  azokra,
amik hozzá tartoznak.”3 Az anamnézis alapját az anyagi formák és az
ideák közötti hasonlóságban jelöli meg. Az anyag önmagában tekintve
az  eidoszban  való  részesedés  nélkül,  kívül  van  Isten  logoszán  (exo
theiou logou).4 Azonban az anyagot, mely sok alkotórészből jön létre, az
eidosz, a forma képes a részek harmonikus egységévé szervezni. A pló-
tinoszi forma tehát az a rendezőelv, mely az összetevők közötti össz-
hangot megteremtve mintegy artikulálja az anyagot, és éppen ez a lo-
gosz, azaz az isteni bölcsesség5 szerint artikulált harmonikus egység a
szépség hordozója. Ezért ha meglátjuk az érzékelhető szépet, azt  létra-
ként (epibathra) használhatjuk az igazi szépséghez (a második hüposztá-
zishoz) való felemelkedéshez.6 Ezzel a plótinoszi „esztétika” a misztiká-
hoz vezet, mégpedig az etika közvetítésével.

Plótinosz a lélek felemelkedéséről egy olyan himnikus magasságokba
emelkedő ihletett szövegrészben ír, melyben egyszerre bukkannak fel a
vallási kultusz és a platóni barlanghasonlat jellegzetes kifejezései. Sze-
rinte ahhoz, hogy a lélek felemelkedjen az abszolút szépség kontemplá-
ciójához,  előbb  meg  kell  edzenie  a  tekintetét  a  kevésbé  káprázatos,
könnyebben megpillantható látványokon. Ez a preparáció az aszkézis

2 Enn. I. 6. 2.
3 Uo. 
4 Uo. 6. 2, 16.
5 Enn. V. 8. 5.
6 Enn. I. 6. 1, 20.



„Fordulj a széphez, hogy a Szépséghez visszatalálj” 119

útja: müszanta opszin!7 Csukd be a szemed! – Kiált fel a filozófus, és egy
másfajta látás kialakítására hív fel, amelynek tekintete a képek, árnyak
és nyomok helyett immár a lélekre vetül.8 Ahhoz ugyanis, hogy a lélek
megpillanthassa Istent,  előbb hozzá kell  hasonulnia (homoiószisz  theó),
meg kell tisztulnia, magára öltve az erényeket. Ezzel a lélek leegyszerű-
södik, és maga is eggyé és széppé válik, méltóvá a Bölcsesség és az Egy
megpillantására.  A felemelkedés misztikus  folyamata  a barlang-  és a
vonalhasonlat logikáját mutatja: az árnyaktól a valódi létezés felé tart. A
lélek ezen az úton maga is egyre inkább létezővé válik, hiszen a legin-
kább létezőhöz, magához a Széphez és Igazhoz hasonult, mely a Jó ké-
pe.  Figyelemreméltó  gondolat!  A lélek  a  szép valódi  tapasztalatában
maga is egységesül, valódibbá, igazabbá válik. Az igazság kutatása, az
erények képére formálódás, a szép szeretete tehát egy és ugyanazon fo-
lyamat, ugyanannak más-más aspektusa. Tudjuk, hogy Ágoston jól is-
merte az imént bemutatott szakaszokat, és a szépségről szóló fiatalkori
vizsgálódásai  ezeken  a  plótinoszi  alapokon  nyugszanak.9 Ez  alapján
foglaljuk össze röviden, miért kitüntetett a szépség Plótinosz és Ágos-
ton számára.

Először is a széphez a tapasztalat révén, közvetlenül hozzáférünk. A
szép egy csapásra és közvetlenül képes megragadni és magára vonni fi-
gyelmünket. Másodszor, a szép tapasztalata univerzális: a szépet min-
denki átélheti,  bárki  megtapasztalhatja,  senki elől  nincs elzárva.  Har-
madszor,  a  szép képes  önmagától  az  igazsághoz vezetni  szemlélőjét.
Ágoston azt írja: „a Jóság nem fukarkodott a szépséggel a legnagyobb-
tól a legkisebbig [...], hogy senki se legyen megfosztva az igazságtól.”10

Vagyis a teremtés szépségének manuduktív ereje van, így ami Istenben
láthatatlan: örök ereje és isteni mivolta, arra a világ teremtése óta műve-
iből  következtethetünk.”11 Végül a szép  unitatív, egységteremtő erővel

7 Itt ugyanaz a müó ige szerepel, mely a misztika kifejezésünk gyöke.
8 Enn. I. 6. 8.
9 Az Isten városáról című művében idéz is a szakaszból; lásd De civitate Dei 9. 17.
10 De vera religione 39. 72. Utalás Platón Timaioszára, ahol a filozófus kifejti, hogy a

Jó jóságával nem fér össze az irigység, ezért azt akarta, hogy minden a lehető legha-
sonlóbb legyen őhozzá; vö. PLATÓN, Timaiosz 29 E.

11 Róm 1,20.



120 Szeiler Zsolt

rendelkezik. A szépség ugyanis képes egységet teremteni az őt tapasz-
taló véges szubjektum véges, megosztott szellemi képességeiben, képes
egyesíteni az intellektust, az affektust és az akaratot, egyben egységet
teremteni a másként divergens diszciplínák között (esztétika, etika, filo-
zófia, teológia).

2. A szép negatív arca: a szép mint a lélek csapdája

A szép nem csak összeköthet  Istennel,  de el  is  távolíthat  tőle.  Képes
ugyanis a lelket az érzékelhető sokaság felé fordítva dezintegrálni azt.
Először újra Plótinoszt juttatjuk szóhoz, aki a számokról szóló Enneászá-
ban számot ad a sokaság (pléthosz) természetéről is.

„Valami akkor sok, ha mivel képtelen önmagához visszatérni, szét-
ömlik és szétterülve szétszóródik.”12 Ilyenkor a dolog híján van az egy-
ségnek, mintegy önmagán kívül van, mivel nincs ami egyik részét a má-
sikkal egyesítse. A sokaság állapota a létezés megfogyatkozása, mivel a
dolog nem akkor létezik inkább, ha sokká lesz, hanem inkább akkor, ha
önmaga felé tart, „összegyűjti önmagát”, mintegy utánozva Istent, ma-
gát egységként birtokolva. Plótinosz a léleknek az érzéki sokaság felé
fordulását mitikus bukás következményének látja, amely végső soron a
tévedésen alapul: a lélek összetéveszti magát valami nálánál értéktele-
nebbel, ti. az érzékelhető, vonzó dolgokkal.13 Az állapotot pedig, amely-
ben hétköznapi, a sokaságban szétszóródott énünk tartózkodik a „meg-
igézettség” (goéteia) plasztikus fogalmával ragadja meg: az ember, mint
akit boszorkány igézett meg, a sokaságban szétszóródva nincs többé ön-
magánál.14

Ágoston ugyanezt A rendről c. dialógusában a kör képén szemlélteti.15

A kör sugarát két irányban járhatjuk be. Kiindulhatunk a központból,
ekkor a körív pontjainak sokasága felé tartunk. Ez az érzékelhető szép-
hez való odafordulásának felel meg, míg az ellentétes mozgás a körívtől

12 Enn. VI. 6. 1.
13 Enn. V. 1.
14 Enn. IV. 4. 43.
15 SZENT ÁGOSTON, A rendről, in UŐ, A boldog életről. A rendről. A türelemről, Budapest

2008, 61.



„Fordulj a széphez, hogy a Szépséghez visszatalálj” 121

a centrum felé halad, és a lélek önmagához és Istenhez fordulását jelké-
pezi. Ez az ősi, már Plótinosz által is kiaknázott kép16 világossá teszi,
hogy ebben az ágostoni gondolkodási keretben minden az irányuláson,
az odaforduláson múlik. Ezzel az első pillantásra semmire sem kötelező
viszonyunk a széphez kilép a tiszta esztétikum köréből, etikai dimenzi-
ót, valódi „pondus”-t, valódi súlyt nyer.17 Ágoston körhasonlatának záró
mondata ugyanis így szól: „így van a lélek esetében is: ha önmagából
kilép [...], szétforgácsolódik (diverberatur)”. A di-verbero ige azt jelenti, szét-
hasítok. Vagyis ha a lélek vágya az érzéki széphez, a sokasághoz tapad,
„énje”, egysége széthasad, maga is megosztottá, sokasággá válik. E je-
lentős  ágostoni  belátás  később is  érvényben  marad.  A  Vallomásokban
például a bűnt az énünkben végbement  dissipatioként, „hasadásként”,
pontosabban  szétszóródásként interpretálja. Mint mondja: „annyi szem-
ben álló természet van bennünk, amennyi egymással küzdő akarás”.18

Még mélyebbre ásva, Az igaz vallásról című művében azt találjuk, hogy
az érzékelhető széphez való helytelen viszonyulásunk, az ősbűn egye-
nes következménye.19

Ezzel a bűn túllép a tiszta moralitás szféráján, és ontológiai dimenzi-
ót nyer: létezésünk megfogyatkozását jelenti ugyanis. Ám mindez még
mindig nem magyarázza meg, miért ne fordulhatnánk egyazon aktus-
ban az érzéki  és  az örök széphez.  Hogy miért  kell  mintegy „csukott
szemmel” és „befelé forduló tekintettel” a világban lévő szépet szemlél-
nünk, arra a végső válasz Ágostonnál alighanem az ember végességé-
ben áll. A lélek intentiója, figyelme ugyanis nem képes egyszerre a kül-
világ felé és az értelem benső  világa felé fordulni,  ezért ha az érzéki
szép leköti  a  figyelmét,  az  elszakítja  önmagától  és  Istentől.  A valódi
szépség megtalálásának útja ezért Ágostonnál voltaképpen egybeesik a
misztika útjával,  az érzékektől  való elszakadáson (alienatio a sensibus)
keresztül vezet.

16 Lásd például Enn. VI. 17, 21–29.
17 Vö.  De  musica VI.  29;  vö.  WERNER BEIERWALTES,  Augustins  Interpretation  von

Sapientia 11, 21, in Revue des Études Augustiniennes 16 (1969) 54–61.
18 Vallomások 8. 10.
19 De vera religione 20. 28.



122 Szeiler Zsolt

3. A szépség útja Ágostonnál

Plótinosz a szépről szóló traktátusának legelején meghatározza, hol ta-
lálható a szép. Szerinte a szép mindenekelőtt a látásra tartozik, de meg-
találjuk a hallásban is, a dallam és a ritmus területén. Akik pedig már
előrehaladtak, azok a szépséget a lélek erényeinek szépségében is felle-
lik majd.20 Fontos látnunk, hogy Ágoston az érzékelhető szépet kizáró-
lag a látásban és a hallásban keresi, mégpedig kifejezetten azért, mert
kizárólag ezek azok az érzékek, melyek leginkább „észszerűek”.21 Kezd-
jük hát a tárgyalást a látásnál, hogy azután Ágoston zeneelméleti dialó-
gusának (De musica) segítségével megvizsgáljuk, hogyan vezet minket a
hallás vissza a (be)látáshoz.

Induljunk ki egy konkrét élményből, melyről A rendről című dialógus
tudósít, és próbáljuk meg ez alapján rekonstruálni Ágoston felfogását a
szép „tapasztalatáról”. Ágostont egy fürdőben találjuk, amint beszélge-
tőtársaival a szépről tűnődik. Megragadja figyelmét, hogy a fény három
oldalon egymástól  egyenlő  távolságban elhelyezett  ablakon át  árad a
medencére.22 Tekintete elmereng a látványon, amelyet ez a racionális el-
rendezés,  forma, azaz a részek arányos, egyenlő elhelyezése vált ki.23 A
tekintet itt ösztönösen működik, kedvét leli a neki megfelelő (conveni-
ens)  formákban.  A  puszta  látás  azonban,  bármennyire  is  közvetlen,
azonnali és élményszerű, nem képes a szépséget a maga teljességében
elsajátítani. Nem tud ugyanis számot adni arról, miért szép, s miért gyö-
nyörködtet a forma. Az érzék mintegy öntudatlanul cselekszik, hason-
lóan a fecskéhez vagy a méhekhez, melyek értelem híján alkotnak ma-
guknak szép hajlékot, vagy a kőműveshez, aki pusztán tapasztalatból
épít arányos házat, anélkül hogy tisztában volna a számviszonyokkal,
melyek mindezt lehetővé teszik.

20 Enn. I. 6. 1. 
21 De ordine II. 11. 32.
22 Uo. 11. 34.
23 A species, forma – speciosum, formosum kifejezések már eleve hordozzák a szép je-

lentését is; vö. WERNER BEIERWALTES, Aequalitas numerosa, in Wissenschaft und Weisheit
38 (1975), 144.



„Fordulj a széphez, hogy a Szépséghez visszatalálj” 123

Az ablakokon beáradó fény látványa tehát Ágoston számára alkal-
mat  ad,  hogy  ebben  megragadja  a  formát,  a  formában  felismerje  az
arányt,  végül  az  arányokban  számviszonyokat értsen  meg,  mégpedig
olyan számviszonyokat (például, mint amilyen a 3:1-hez), melyek im-
már örökek, változatlanok, ezért nem származhatnak saját változó, té-
vedésre képes elméjéből. A tapasztalat, mely Ágoston gondolatait szer-
vezi,  az  individuális  gondolkodási  aktusoktól  függetlenül  érvényes
általános igazságok felismerésének élménye. Ezeket nem megteremtjük,
hanem felfedezzük, felismerjük, mintha már mindig is léteztek volna.
Ágoston szerint ezek alapján ítélünk az érzéki szépről, de őket magukat
nem ítélhetjük meg, mert megkérdőjelezhetetlen érvényességük kinyil-
vánítja, hogy elménk felett állnak. Ha felettünk állnak, mivel Isten és a
lélek közt nincs köztes entitás, vagy azonosak Istennel, vagy benne van-
nak Istenben. Ebből pedig Ágoston számára az adódik, hogy ezek a Fiú
örök Bölcsességében vannak, amely a szabad művészetek (artes) végső
elveinek tárháza (lex omnium artium).24

A látás után a hallásé a szó. A De musica című dialógus elején szerep-
lő meghatározás szerint „a muzsika a jó modulálás tudománya”,25 ahol
a „modulál” (modulor) kifejezés mérést jelent. Vagyis a zenei tudás ab-
ban  áll,  hogy  képesek  vagyunk időmértékhez,  ritmushoz  szabni  egy
mozgást (táncot, éneklést stb.). Ágoston a modulálás kifejezést a modus
szóból származtatja,26 amely egyebek mellett mértéktartást is jelöl, ez az
asszociációs bázis pedig lehetővé teszi számára, hogy a zenét a mű vé-
gén összekapcsolja  az emberi  cselekvésben megmutatkozó mértékkel,
azaz az erénnyel. Ezeket a gondolatokat ismét Plótinosz segít mélyeb-
ben megérteni.

Az újplatonista univerzumban a leghitványabb hely az anyagot illeti
meg, mivel az nem rendelkezik határokkal (aorisztosz) és mértékkel (am-
metrosz), emiatt azután egyáltalán nem is hasonló (panté anómoiótai) a Jó-
hoz, formátlansága miatt a legtávolabb áll Istentől. Éppígy az az élet is
alávaló,  mely  formátlan,  s  nem  rendelkezik  határokkal.  Az  erények
azok, melyek mintegy mértéket adnak a lélek „anyagának”, ezzel szép-

24 De vera religione 31. 57.
25 De musica I. 1.
26 Uo. II. 2.



124 Szeiler Zsolt

pé és Istenhez hasonlatossá teszik azt.27 A lélek ezért  logosz és  arüth-
mosz,28 és amennyiben a forma és a szám a második hüposztázistól szár-
mazik, a számnak és a ritmusnak a transzcendens szellemi univerzum-
ban  is  jelen  kell  lennie,  az  maga  is  szám  és  zene.29 Hovatovább,
Plótinosz egész univerzuma zene és tánc: a Világlélek a Szellem körül, a
Szellem az Egy körül járja szüntelen, szabályos, örök táncát.30

Az ágostoni  definíció tágassága sejteti,  hogy a „zene” sokkal  átfo-
góbb jelentésre tesz szert nála,  mint amit  a kifejezés köznapi értelme
megenged. Mivel a zenét a mértékes, ritmusos mozgáshoz kötötte, az
szükségképp az egész fizikai univerzumot átöleli. Sőt, mivel az újplato-
nikus szóhasználatot követve Ágoston a léleknek is „mozgásokat” tulaj-
donít,31 a szám és a ritmus32 birodalma magára a lélekre is kiterjed. Ezért
Ágostonnál a földi világ a világmindenség dalához társul,33 ritmusa és
zenéje van a fizikai jelenségeknek csakúgy, mint a fáknak és az élőlé-
nyeknek.34 Az emberi testnek is megvannak a maga ritmusai, melyek a
lélek éltető zenéjéből erednek. A léleknek ezek a vitális rezdülései han-
golják össze életfunkcióinkat, szívverésünk, végtagjaink mozgását vagy
lábunk ritmusát a séta során.35 Sőt Ágoston szerint az érzékelés is – va-
lamiféle mozgás lévén – a lélek ritmusai segítségével történik. A lélek
átjárja a testet, ezért saját ritmusával van jelen az érzékszervben, miköz-
ben átlelkesíti azt. Így amikor a fizikai hang a maga fizikai rezgése sze-
rint megváltoztatja a fülben lévő levegő ritmusát, a lélek korábbi ritmu-

27 Enn. I. 2. 2.
28 Enn. III. 6. 1, 31. Az arithmosz kifejezés egyaránt jelenthet számot, harmóniát, így

a legközvetlenebb viszonyban áll a rüthmosszal, azaz a szabályos mozgással és a ze-
nével.

29 Enn. VI. 6. 16, 43–44; uo. 7. 18, 48.
30 SVETLA SLAVEVA-GRIFFIN, Plotinus on Number, Oxford 2009, 118–130.
31 Plótinosz a transzcendens második hüposztázis örök, anyagtalan szemlélődésé-

ben is mozgást lát. Vö. pl. Enn. V. 3. 10, 50.
32 Mivel a latin numerus kifejezés (hasonlóan a görög arüthmoszhoz) jelölhet számot

vagy ritmust is, Ágoston a zenéről írt traktátusában gyakorta szinonimákként kezeli a
ritmus és a szám (numerus) fogalmát. Vö. De ordine II. 14; De musica III. 2.

33 De musica VI. 29.
34 Uo. 57.
35 Uo. 49.



„Fordulj a széphez, hogy a Szépséghez visszatalálj” 125

sának megváltoztatásával válaszol arra.36 A lélek nem szenved el köz-
vetlenül  hatást  a  fizikai  ingertől,  inkább zene  (lélek)  válaszol  zenére
(hanghullám), miközben a lélek a folyamatosan cselekvő-kezdeménye-
ző az „érzékelés koncertjében”. Röviden, az érzékelés voltaképpen az a
folyamat, ahogyan a lélek figyelemmel kíséri saját ritmusának, saját „ze-
néjének” megváltozását. Emiatt állítja Ágoston, hogy „az érzékelés so-
rán a ritmusok (numeros) a lélek tevékenységei”.37 Ezen a ponton válik
megragadhatóvá a zene felől a szép problémája is.

Ami  Ágoston  szerint  az  érzék  természetes  tetszését  elnyeri,  „nem
egyéb, mint egy bizonyos szimmetria (parilitas) és a tartamok egyenlő-
sége (aequaliter dimensa intervalla).”38 Az érzékszerv természetesen nem
racionálisan mérlegeli  a zenei szimmetriákat.  Az érzéki tetszés végső
magyarázata az, hogy az érzékszervben bizonyos ritmusok (numeri) rej-
tőznek,39 s ha a külvilág zenéje és az érzékszerv természetes zenéje össz-
hangban van (convenientia), akkor az érzékszervben természetes, ösztö-
nös tetszés támad. Ebben az értelemben az érzék saját tevékenységének
mértéke, száma avagy ritmusa révén képes természetes módon megítél-
ni (numeri iudicales) az őt ért ingert. Eddig a mulandó, a testhez kötött
„érzékelhető  zenét” tekintettük át. Ám Ágoston szerint értelmünknek
(ratio)  is  van rá jellemző  mozgása,  ezért  van saját  „ritmusa”  is,  mely
alapján képes megítélni az alacsonyabb rendű érzékelhető ritmusokat.

Az út újplatonikus mintát  követ:  a lélek a külvilágból  önmagához
tér.40 A valódi, el nem múló szépség felismeréséhez az önismereten át
vezet az út. Ezért a zenéről írt dialógusban a fordulat (VI. könyv 25. fe-
jezet) azzal veszi kezdetét, hogy a lélek felismeri magában saját „száma-
it”, melyek nélkül nem tudná biztosan megítélni az érzékelhető szépsé-
get. Értelmünk belátja, hogy az érzékelhető ritmusokban (in sensibilibus
numeris)  nem  találhatja  meg  biztos  és  maradandó  formában  azt  az

36 De musica VI. 16; vö.  CORNELIUS MAYER - CHRISTOF MÜLLER - GUNTRAM FÖRSTER

(szerk.), Das Schöne in Theologie, Philosophie und Musik, Würzburg 2011, 72.
37 Uo. 16.
38 Uo. 26.
39 Uo. 5.
40 „Ne kifelé törekedj, hanem önmagadba térj vissza! A benső emberben lakozik az

igazság.” De vera religione 72.



126 Szeiler Zsolt

egyenlőséget (aequalitas), amely a lelket gyönyörködteti. Azok ugyanis a
valódi  egyenlőségnek és szépségnek csupán múló,  árnyszerű  formái.
De miként tudna értelmünk eleve különbséget tenni árny és valóság, a
pusztán „hasonló” és a „valódi egyenlő” között? Akként, hogy rádöb-
ben, „a lélek semmiképp sem vágyhatna rá, ha valahonnan nem ismer-
né.”41 Ebből klasszikus neoplatonista fejtörő adódik: ezt az egyenlőséget
a lélek önmagában találja, vagy önmaga fölött kell keresnie?42 Fentebb
láttuk, hogy Plótinosz szerint amikor a lélek felfedezi a valóság nyomait
„örül, fellelkesedik és visszatér önmagához, visszaemlékszik önmagára
és azokra, amik hozzá tartoznak”. Ezt az itineráriumot követi Ágoston
is, amikor a platóni anamnézishez fordul. Meggyőződése ugyanis, hogy
a zene megítéléséhez szükséges biztos és örökké érvényes ismeretekre
(ezek azok a számarányokkal kifejezhető egyenlőségek, melyek révén
tévedhetetlenül felismerjük a zenében megnyilvánuló szimmetriát és a
tartamok egyenlőségét) mindenki rávezethető, hiszen ezek a lélek mé-
lyén rejtőznek.43 Azonban mivel a lélek változó, végső forrása nem lehet
más, csak maga Isten.44

Az  út,  amelyet  bejártunk  anagogikus,  manuduktív:  a  közvetlenül
adottól  (érzékelhető)  az  értelemig,  majd  ennek  közvetítésével  Istenig

41De musica VI. 34.
42Uo. 34. A plótinoszi problematika abban állt, hogy a núsz (aktív intellektus vagy

szellem) szigorú értelemben véve nem része a racionális emberi léleknek, és az embe-
ri lélek nem is „használja” azt mindig, lévén, hogy az a transzcendens, lélektől elkü-
lönült  hüposztázissal  azonos.  Ám az ember képes rá „feltekinteni”,  „odafordulni”
hozzá, ebben áll a megvilágosodás; vö. Enn. V. 3. 3, 35–46.

43De musica VI. 35.
44Uo. 36. Isten a világot a számok szerint teremtette. Ez Ágoston szerint világos a

Szentírásból (Bölcs 11, 21), és szerinte a Timaiosz mutatja, hogy az összefüggés a szám
és Isten között már Platón számára is ismert volt (Vö. De civ. 12. 19.). Plótinosz az ide-
ák egysége és különbsége miatt számokat is tételezni kényszerült az isteni észben (a
második hüposztázisban). Ez az „ideális”, nem kvantitatív szám Plótinosz szerint a
létezők eredete, gyökere és  arkhéja (Enn. VI.6.9,39.). Ágoston szerint bármely dolog
csak formája révén megismerhető  és másoktól megkülönböztethető.  Formával ren-
delkezni pedig határoltságot jelent, az pedig mértéket, számot tételez fel. Mármost,
ha egy dolog léte feltételezi annak ideáját, az idea pedig a relácionális számviszonyo-
kat, akkor az isteni Bölcsességben a számoknak is jelen kell lenniük; vö. De Trin. VI.
10. 11; De lib. arb. II. 11, 30.



„Fordulj a széphez, hogy a Szépséghez visszatalálj” 127

vezetett. Nem véletlen, hogy Ágoston szerint ugyanezt a fejlődést mu-
tatja a szabad művészetek genezise is a beszédben lévő ritmus felfede-
zésétől (grammatika és zene) a matematikán át a filozófiáig. Ez utóbbi
ugyanis képes a számokat is visszavezetni az örök isteni Bölcsességben
létező számra és egységre.45 A felemelkedés pályája a hallástól (ritmus)
a (be)látásig,  a széptől  az igazságig ívelt,  mivel szép Ágoston szerint
csakis az igaz lehet, az igazság pedig Isten arca. „Mi más is lenne Isten
arca, amihez reménykedve igyekszünk, akihez megtisztulva és szeretet-
ben térünk meg, mint az igazság?”46 Ahogyan az ember a másikat arca
révén ismeri fel, úgy Ágoston szerint az ember számára Isten legvilágo-
sabban az igazságon keresztül mutatkozik meg, ezt az igazságot pedig
legközvetlenebb módon a szépben szeretjük. A szépség tehát a szép do-
logban szeretett igazság. S hogy a valódi szépség feltárul-e a szépben,
az Ágostonnál végső soron a szeretetünk helyes rendjén múlik.

45 A rendről II. 36–47.
46 Uo. I. 8. 23.



JANKA FERENC

Isten dicsősége és az emberi 
transzcendentalitás horizontja

1. Bevezető fogalomtisztázás

A katolikus keresztény teológiai gondolkodásban a fogalmak haszná-
lata során gyakran kevéssé tudatosított, mégis nélkülözhetetlen mód-
szer a negatív,  vagy tartalmilag helyesebben misztikus teológia hár-
mas útja: via affirmationis (állítás útja), a via negationis (tagadás útja) és
a via eminentiae (a kiválóság vagy fokozás útja).1 Ezért mielőtt az Isten
dicsőségéről  és  az  emberi  transzcendentalitás  horizontjáról  részlete-
sebben beszélhetnénk, elengedhetetlenül fontosnak tűnik, hogy az Is-
ten dicsőségével kapcsolatban is végigjárjuk ennek az évszázadok óta
érvényes teológiai vizsgálódási módnak az állomásait.

Az első gondolati „lépcsőfok” az állítás útja. A vallási tapasztalat, a
Szentírás tanúsága, az Egyház liturgikus hagyománya szerint az Isten
lényeges tulajdonsága a dicsőség. Elég, ha csak a zsoltárok utáni szent-
háromságos dicsőítésekre, vagy más liturgikus doxológiákra utalunk.
Isten, a Szentháromság tehát dicső, dicsőséges.

A második lépcsőfok a tagadás útja. Ez nem az állítás útjának egy-
szerű ellentéte, mely szerint azt kellene mondani, hogy Isten nem di-
csőséges vagy egyenesen dicstelen, vagyis nem rendelkezik semmiféle
dicsőséggel. A tagadás útja valójában egy korrekciós tagadás, ami elő-
készíti a fokozás útját. Isten dicsősége eszerint nem olyan, mint a te-
remtmények körében megtapasztalható dicsőség. Isten nem olyan mó-

1 Vö. THEODOR SCHNEIDER (szerk.), A dogmatika kézikönyve I., Budapest 1996, 26–27.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 129

don éli meg dicsőségét, mint az emberek, nem úgy viszonyul hozzá és
nem arra használja dicsőségét, mint ahogy azt mi általában az evilági
dicsőség megélése során megtapasztaljuk.

A misztikus teológia harmadik lépcsőfoka, a fokozás útja. Itt a má-
sodik „ütem” korrekciós tagadásának belátásait kell a végtelenség és a
tökéletesség felé ellendítenünk. Isten egészen másféle, másként meg-
élt,  és  másra  használt  dicsősége  sokkal,  végtelenül  nagyobb,  jobb,
szebb és szentebb, mint a teremtmények körében megtapasztalható és
megsejthető dicsőség.

Korunk  embere  számára  ez  a  fogalmi  tisztázás  nemcsak  érdekes
vagy tanulságos, hanem nélkülözhetetlenül szükséges is. Letűnt idők
királyainak sokszor hatalmi konfliktusok és vérfürdők árán megszer-
zett  vagy megtartott  dicsősége,  a  20.  század  diktátorainak  személyi
kultuszt  kiépítő,  közben  ellenségeiket  könyörtelenül  és  mindenestül
megsemmisíteni akaró, egyszersmind a saját népüket is romlásba taszí-
tó vezetőinek dicsőséges uralma, rendszere vagy ideológiája iszonyato-
san megterhelik a dicsőség fogalmát. (Elég, ha Hitlerre, a Führerre és a
fajelméletre  gondolunk,  vagy  emlékezünk  Sztálinra,  a  Generalisszi-
muszra és a marxizmus, leninizmus osztályharcos ideológiájára, vagy
tanítványaikra, „népünk bölcs vezérére” Rákosira és a „Kárpátok Géni-
uszára” – Ceausescura). Az eszközökben nem válogató hataloméhsé-
gük,  ideológiai  elvakultságuk,  milliók  halálát,  mérhetetlen  emberi
szenvedést, anyagi károkat és erkölcsi rombolást okozó kétes dicsősé-
gük a dicsőséggel kapcsolatban általános gyanút, ellenérzést, félelmet,
viszolygást, alkalmasint undort váltanak ki még a 21. század emberé-
ben is.

Ebben a kontextusban egy teljesen más összefüggésből és dicsőség-
értelmezésből kiindulva reményteli fénysugárként dereng Szent Iréne-
usz kijelentése, mely szerint: „Gloria Dei est vivens homo, vita autem ho-
minis visio Dei. – Isten dicsősége az élő  ember,  az ember élete pedig
Isten látása.”2. Isten dicsősége tehát nem egy magát ünnepeltetni vá-

2 IRENAEUS,  Libros  quinque  adversus  haereses Vol.  2.  292.  https://babel.hathitrust.
org/cgi/pt?id=njp.32101074938968;view=1up;seq=231[Utolsó megtekintés ideje: 2019.
január 19.].



130 Janka Ferenc

gyó diktátor glóriája, hanem „az egész ember és minden ember”3 üd-
vösségét  akaró,  az  emberiség  családját  szentháromságos  szeretetkö-
zösségének létteljességébe4, boldogságába hívó Isten megindító irga-
lommal, jósággal, szépséggel és szentséggel vonzó ragyogása.

Az isteni dicsőség az emberitől lényegesen eltérő fogalmára később
még részletesen visszatérünk. Most azonban a transzcendentalitás fo-
galmának legalább elemi értelmezése is szükséges. Ez részint remény-
telen vállalkozás, hiszen szűkebb értelemben az egész ontológia és a fi-
lozófiai  istentan,  tágabb  értelemben  valamiképp  a  bölcselet  egész
története a transzcendencia és a transzcendentalitás állítása vagy taga-
dása, körvonalainak tágabb vagy szűkebb meghatározása, lehatárolása
körül forog.

A lét, a tényleges és a lehetséges tapasztalás, megismerés, kommuniká-
ció és  kooperáció evidenciájával, lehetőségeivel, határaival és intenzitá-
sával kapcsolatos implicit vagy explicit állásfoglalás minden gondol-
kodónál  és  gondolatrendszernél  lényegileg  összefügg  a  transz-
cendencia, valamint a transzcendentalitás fogalmi meghatározásával,
és a velük kapcsolatos elméleti, illetve gyakorlati állásfoglalással.

A kérdés szerteágazó volta ellenére mégis szükségszerűnek és elke-
rülhetetlenek tűnik a transzcendencia és a transzcendentalitás fogal-
mainak a bölcselet történetének általunk legjellemzőbbnek vélt rétege-
ibe történő mélyfúrásos mintavétel, amely reményeink szerint eléggé
meggyőzően megmutatja, hogy az európai bölcselet történetében mi-
ként szűkül le a  transzcendencia horizontja, átadva helyét az újkori, a
transzcendentális reflexió által fémjelzett filozófiai keretrendszernek. En-
nek a fokozatos leszűkülésnek mai napig tartó negatív hatása van a
keresztény hitre, az emberi személyre és a társadalomra és nagy kihí-
vást jelent a filozófiával folytonos kölcsönhatásban álló keresztény teo-
lógia számára is.

Ennek az egyre drámaiabb következményekkel járó redukciónak az
ellensúlyozására tesz kísérletet a „transzcendentális tapasztalatra” hivat-

3 XVI.  Benedek  Caritas  in  veritate enciklikájának vezérfonalát képező  gondolat,
amely VI. Pál Populorum progressio-jának az igazi humanizmust és a valódi fejlődés
kritériumaként ezt jelöli meg.

4 Dei Verbum I.2.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 131

kozó irányzat. A fő kérdés az, hogy lehet-e és ha igen, miként lehetne a
racionalitás egyre inkább beszűkülő horizontját kitágítani a vallásos ta-
pasztalat, megismerés, kommunikáció és kooperáció felé. A tapasztalás
ebben az esetben az Isten transzcendenciájával való találkozás minden
kategoriális tapasztalatot felülmúló ám ezek közvetítését nem nélkülö-
ző evidencia. A megismerés számára az Abszolút Szeretet Szent Titka tá-
rul fel, őt érti meg a „tudós tudatlanságon” túli, „szeretet formálta hitben”
saját léte eredete, fenntartója és céljaként. A  kommunikáció egyrészt  a
Szent Titok önközlésének hermeneutikáját másrészt az erről szóló írott,
élőszóval vagy életpéldával előadott közlések megértésének és közvetí-
tésének az összefüggéseit vizsgálja. A  kooperációban pedig az ember a
teremtő munkatársaként ezzel a Misztériummal működhet együtt. Is-
ten valóságát, személyes és társadalmi életet átalakító erőként, morális
imperatívuszként éli meg. Általa válhatnak a hitben megszólított ke-
resztények a „föld sójává” és a „történelem kovászává”.

Mivel  a  racionalitás  mind  a  tapasztalás  értelmezésében,  mind  a
megismerés, a kommunikáció és a kooperáció terén is kulcsfontossá-
gú, ezért a racionalitás horizontjának kiszélesítésére van tehát szükség,
amelyről XVI. Benedek pápa pontifikátusa egy beszédében úgy szól,
mint ami pápai szolgálatának egyik alapvető küldetése.

„Pontifikátusom kezdetétől (…) szerettem volna egy olyan kuta-
tási javaslattal szolgálni, amely szerintem a filozófiának új lendü-
letet adhat, valamint a tudományos és a kulturális életben betöl-
tött helyettesíthetetlen szerepét illetően érdeklődésre tarthat szá-
mot. Ez a Szimpózium éppen ezt választotta vizsgálódása tárgyá-
ul: ez a javaslat „a racionalitás horizontjának kiszélesítése…”

„A kereszténység, ahogy a Spe salvi enciklikában erre emlékeztet-
tem, nem csak informatív hanem performatív üzenet (vö. 2. sz.).
Ez azt jelenti, hogy a keresztény hitet nem lehet elméletek abszt-
rakt világába zárni, hanem olyan konkrét történelmi tapasztalat-
ból kell származnia, amely az embert létének legmélyebb igazsá-
gában érik el. Ez az új kulturális és ideológiai körülmények által
alakított tapasztalat az hely, amit a teológiai kutatásnak értékelnie
kell, és erre vonatkozóan kell a filozófiával termékeny dialógust
kezdeményeznie. Az a felfogás, amely a kereszténységet az embe-



132 Janka Ferenc

ri egzisztencia valódi átalakításaként értelmezi, ösztönzőleg hat a
filozófiai  reflexióra  is:  egyrészt,  a  vallás  újfajta  megközelítésére
ösztönzi, másrészt arra bátorítja, hogy ne veszítse el a bizalmát a
valóság megismerhetőségében. „A racionalitás horizontjának ki-
szélesítését” azonban nem szabad egyszerűen a teológiai és filo-
zófiai gondolkodás újabb irányzatai közé sorolni, hanem úgy kell
érteni,  mint  a  valóságra  való  újfajta  nyitottság  követelményét,
amire  az emberi  személy  a  maga  totális-egységében meghívást
nyert,  hogy  így,  a  régi  előítéleteket  és  redukcionizmusokat  le-
győzve, utat nyisson a modernitás helyes értelmezésére is. A teljes
emberségre  való  vágyat  nem  szabad  figyelmen  kívül  hagyni:
megfelelő  javaslatokra  van  szükség.  A  keresztény hit  hivatása,
hogy megfeleljen ennek a történelmi kihívásnak, bevonjon min-
den jóakaratú embert ebbe a vállalkozásba.  A hit és az értelem
manapság szükséges új párbeszéde nem folyhat immár olyan fel-
tételek között és olyan módon, mint a múltban. Ha ez a dialógus
nem akarja magát terméketlen intellektuális gyakorlattá redukál-
ni, akkor az ember aktuális, konkrét helyzetéből kiindulva kell eb-
ből  egy  olyan  reflexiót  kibontakoztatnia,  amely  megragadja  az
ember ontológiai-metafizikai igazságát.

Kedves barátaim,  nagyon nehéz feladat  áll  előttetek.  Először is
olyan magas színvonalú tudományos központokat kell kialakíta-
ni, ahol a filozófia a többi tudománnyal, különösképp a teológiá-
val, párbeszédet folytathat, elősegítve olyan új kulturális szintézi-
sek kialakítását, amelyek alkalmasak arra, hogy a társadalmi élet
haladásának irányt mutathassanak.”5

Mielőtt a Benedek pápa által is meghirdetett program irányában to-
vább haladnánk, a racionalitás horizontja beszűkülésének főbb okaira
és következményeire reflektálunk, hogy a beszűkülés tendenciáját és
néhány  állomását  kritikusan  áttekintsük.  Majd  megvizsgáljuk  azt,

5 XVI. Benedek pápa beszéde az Egyetemi Oktatók VI. Európai Szimpóziumának
résztevőihez, melynek témája: „A racionalitás horizontjának kiszélesítése, Filozófiai táv-
latok”. Sala Clementina, 2008. június 7. (A szerző fordítása).

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2008/june/documents/hf_ben-
xvi_spe_20080607_docenti-univ.html [Utolsó megtekintés ideje: 2019. április 20.]



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 133

hogy milyen feltételekkel lehetne újra kiszélesíteni ezt a horizontot az
igazi „szélesség és hosszúság, magasság és mélység” felé (vö. Ef 3,18), mi-
ként lehetne a transzcendentális intimitásban, intenzitásban és totali-
tásban evidenciaként megtapasztalni,  felfoghatatlan titokként megis-
merni,  szeretetben  kommunikálni  és  kooperálni  azzal  a  Transz-
cendenciával aki létünk eredete, fenntartója és célja. Akinek minden ér-
telmet meghaladó szeretete és dicsősége (Ef 3,19) éppen abban nyilvánul
meg, hogy „mindeneket felülmúl, mindent áthat, és mindenben benne van”
(Ef 4,6).

1. A racionalitás horizontjának beszűkülése

„Mérj meg mindent, ami mérhető, s ami nem, azt tedd mérhetővé”. Galilei
kijelentése az egyik legjelentősebb tudománytörténeti korforduló mot-
tójának tekinthető. Mechanikus természetfelfogásával kezdődő korban
a funkció (mérhető  összefüggés) fölváltja a formát,  a természeti  tör-
vény a szubsztanciát, a mennyiség a minőséget a technika a mágiát.6

Az újkori tudományos racionalitás tehát a valóság mennyiségi di-
menziójára összpontosította figyelmét, és ezzel a technika hihetetlen
fejlődését idézte elő. Ezzel azonban pontosan azokat a kérdéseket kü-
szöbölte ki a reflexióiból, amelyek megfogalmazása a filozófia felada-
ta.

Az újkori gondolkodás másik, filozófiai szempontból súlyos reduk-
tív distinkciója Descartes nevéhez fűződik, akit az újkori bölcselet aty-
jának is szokás nevezni. Ő követte el, P. Henrici kifejezésével élve, a
francia filozófia „eredeti bűnét” azzal, hogy a res cogitans-t (gondolko-
dó valamit) és a  res extensa-t (kiterjedt valamit) szétszakította. Ez az
éles megkülönböztetés válik aztán az európai gondolkodás „áteredő
bűnévé”. A res estensa és a res cogitans radikális megkülönböztetésével
az anyagi és a szellemi világot (a külvilágot és az embert) illetve az emberi
testet és a lelket is olyan mértékben szakította szét, hogy utólagos össze-
illesztésük szinte lehetetlenné válik. Jól szemlélteti ezt pl. egy macska
megismerésének két radikálisan különböző lehetősége. Az egyik mód-
szer szerint  felboncolom az állatot,  ezáltal  azonban el is  pusztul,  és

6 NYÍRI TAMÁS, Filozófiatörténet, Budapest 1983, 203.



134 Janka Ferenc

utólag képtelenség életre kelteni. A másik eshetőség pedig az, ha meg-
figyelem, hogy miként játszik az egérrel.7 Az ontológiai dualizmus va-
lamiképp már Platónnál kezdetét veszi.

A filozófiai vizsgálódási horizont leszűkítésének másik fontos állo-
mása Kant nevéhez fűződik, aki a lehetséges tapasztalás körét az érzé-
kelő,  empirikus tapasztalásra szűkíti  le. Transzcendentális reflexiójá-
val az empirizmust és a racionalizmust akarta meghaladni, azonban
kiindulási feltételei jobban meghatározták, mint ezt ő maga gondolta
vagy észrevette volna és valamiképp mindkét túlhaladni vágyott vita-
partnerének foglya maradt.

Hume empirizmusa ugyanis nem egyszerűen „fölébresztette dog-
matikus szendergéséből”, hanem egyenesen felriasztotta és megrémí-
tette. Ijedtségének maradandó következménye az lett, hogy ott is „kí-
sértetet  vélt  látni”,  ahol  nem  kellett  volna.  A  kísértet-metafizikától
való félelmében nem vette észre saját rendszere alapját képező transz-
cendentális  én evidenciájának  az érzékelő  tapasztalás mechanizmusától
és  jellegétől  való  alapvető  különbségét.  (Ennek  fölismerése  az  ún.
transzcendentális tapasztalat bölcselőinek az érdeme lesz például Karl
Rahneré).

Descartes racionalizmusának a kiterjedést és gondolkodást szétsza-
kító hagyományának kétes öröksége pedig Kantnál az, hogy a raciona-
litást  elszakítja  mind az objektív  mind  a  szubjektív  valóságtól  és  a
„Ding an sich”, a dolog „úgy, amint önmagában van” ugyanúgy az is-
meretlenség ködébe burkolózik,  mint az emberi  megismerés egészét
hordozó „transzcendentális én”. Kant híres formulája, mely szerint „a
fogalmak érzéki szemléletek nélkül üresek, az érzéki szemléletek fo-
galmak nélkül vakok” az empirista és racionalista örökség egyoldalú-
ságainak bélyegét viseli magán.

Az iménti előfeltevések kalodájából szabadulást kereső kérdésünk
lényege tehát az, hogy mi következhet Kant azon, önmagában teljesen
helyes  megállapításából,  mely  szerint  a  „transzcendentális  én”-nek
nincs empirikus szemlélete. Ebből ugyanis kétfajta következtetést is le
lehet vonni.

7 JAMES PETER MARTIN, Egy posztkritikai paradigma felé, in Paradigmaváltások a Biblia
értelmezésében (szerk. FABINY TIBOR), (Hermeneutikai füzetek, 1), Budapest 1994, 78.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 135

a) Az egyik Kant következtetése, mely szerint a transzcendentális
én csak regulatív eszme lehet, ami a valóság szubjektív totalitását jel-
lemzi és a lélek halhatatlanságának, illetve halandóságának bizonyít-
hatatlansága miatt a posztulátumok közé sorolandó. Ebbe a se be nem
bizonyítható, se meg nem cáfolható, kontextusba kerül a világ véges-
ségének vagy végtelenségének, illetve Isten létének vagy nem létének
az alternatívája  is.  Kant  a  tiszta  gyakorlati  észen keresztül  próbálja
meg aztán Isten létét igazolni, bizonyítása azonban olyan előfeltevésen
alapszik, ami a racionalitást megkérdőjelező későbbi nihilista és az ab-
szurditást valló egzisztencialisták felől nézve mérhetetlenül sokat ve-
szített igazoló erejéből.

b) A másik következtetés az, hogy a transzcendentális én intellektu-
álisan  is  megközelíthető,  de  nem  pusztán  intellektuális  természetű
élménye olyan feltétlen és minden más belátást és tapasztalatot hordo-
zó, megalapozó és mozgató (vagyis etikai és gyakorlati konzekvenciá-
kat is hordozó) evidencia, amely éppen emiatt kitüntetett figyelmet ér-
demel. (Erre a szubjektív antropológiai totalitásra utal a „szív érveire”
rámutató pascali intuíció). Ezt a centrális szerepet kapja meg majd K.
Rahner gondolkodásában és ő nevezi ezt az evidenciát transzcenden-
tális tapasztalatnak.

Tipikus  ellenvetést  fogalmaz  meg  W.  Pannenberg,  aki  szerint  a
„transzcendentális tapasztalat” megfogalmazás egy a kanti transzcen-
dentális filozófián iskolázott nyelvérzék számára „fából vaskarikának”
tűnik.8 Ez a megjegyzés is érzékelteti, hogy Kant nyomán a tapaszta-
lásnak az empirikus, érzékelő tapasztalatra való leszűkítése mekkora
hatást gyakorolt.

Fontos próbálkozás Schleiermacheré, aki ki akarván kerülni a kanti
leszűkítés keretei közül, a vallási tapasztalatot élesen megkülönbözteti
a metafizikától és az erkölcstől.9 Meglátása teljesen helyénvaló abból a
szempontból, hogy a vallási élmény egyedülálló és a transzcendencia
megtapasztalásának,  valamint  a  transzcendens  léttel  való  közvetlen

8 Vö. WOLFHART PANNENBERG, Systematische Theologie, I. 128. 177. lábjegyzet.
9 Vö. FRIEDRICH D. E. SCHLEIERMACHER, A vallásról. Beszédek a vallást megvető művelt

közönséghez, Budapest 2000, 25–74.



136 Janka Ferenc

egység megélésének kitüntetett és eredeti élménye. A vallási tapaszta-
latban az Istentől való függés és a vele való egység átélésének élmé-
nye, amely az emberi  személy minden dimenzióját totálisan áthatja,
mindig több mint az arra irányuló filozófiai, metafizikai reflexió, vagy
az azt a gyakorlatban megélni próbáló erkölcsi erőfeszítés és cselekvés.

A vallás megvetőivel folytatott vita hevében azonban több szempont-
ból is hibát követ el. Egyrészt a vallási tapasztalat metafizikai elemzését
teljesen feleslegesnek nyilvánítja, és az istentapasztalat morális impliká-
cióival sem óhajt egyáltalán foglalkozni. Másrészt a tapasztalat közvet-
lenségének hangsúlyozása során nem reflektál a közvetített közvetlen-
ség  esetére,  amely  a  transzcendencia,  az  Isten  megtapasztalásánál
szükségszerűnek tűnik. Harmadrészt az egység átélése során a metafizi-
ka intellektuális, és a morál akarati dimenziója helyett, érzelemről (Ge-
fühl) beszél. Ezzel azonban – bírálói számára is – azt a benyomást kelti,
mintha a vallási tapasztalat pusztán az emocionális szférába tartozna, és
nem fogná át az ember egész személyiségét annak minden (spirituális,
intellektuális akarati és érzelmi) képességével együtt. Elemzésének érté-
kei, illetve érvelésének egyoldalúságai és hiányosságai fontos tanulságul
szolgálnak a transzcendentális tapasztalat további értelmezésében is.

Karl  Rahner tehát  transzcendentális  tapasztalatnak nevezi  „a megis-
merő  szubjektum szubjektumra  jellemző,  nem tematikus és  minden
szellemi megismerő aktusban benne levő, szükségszerű és elkerülhe-
tetlen tudását önmagáról, valamint nyitottságát minden lehetséges va-
lóság korlátlan horizontjára. Szerinte azért tapasztalat ez, mert a benne
megjelenő  nem  tematikus,  de  elkerülhetetlen  tudás,  mozzanata  és
feltétele minden konkrét  tapasztalatnak, bármely tetszőleges tárgyra
vonatkozzék  is.  Transzcendentális  jellege pedig  abból  adódik,  hogy
magának a megismerő szubjektumnak szükségszerű és megváltoztat-
hatatlan  struktúráihoz  tartozik,  és  sajátsága  éppen  áll,  hogy  fölébe
emelkedik  a  lehetséges  tárgyak,  kategóriák  minden  meghatározott
csoportjának.

A transzcendentális tapasztalat egyúttal a transzcendencia tapasztala-
ta is;  azon túl,  hogy tartalmazza  a szubjektum struktúráját  és  ezzel
együtt a megismerés valamennyi elgondolható tárgyának végső struk-



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 137

túráját  is  nyugtalanító  végességének lehetőségi  feltétele  éppen az  a
végtelen, amelyre irányul.”10

„Egy szubjektum, amely ismeri végességét – és nem csak egysze-
rűen tudatlan, mert nincs tudomása megismerése lehetséges tár-
gyainak korlátozottságáról  –  már túl  is  lépett  végességén,  mert
végesként határolta el magát a lehetséges tárgyaknak szubjektum-
szerűen, de nem tematikusan adott végtelenül tágas horizontjától.
Aki  tárgyilag – tematikusan kijelenti:  nincs igazság, az igaznak
gondolja ezt a tételt – különben egyáltalán nem volna értelme a
tételnek. Ha egy szubjektum egy ilyen aktusban szükségszerű, de
nem tematikus tudással feltételezi az igazság létezését a szubjek-
tív póluson, akkor mindig tapasztalja is, hogy ilyen tudás birtoká-
ban van. Ugyanígy áll a dolog a szubjektum korlátlan, szubjek-
tumra jellemző nyitottságának tapasztalatával is. Azáltal, hogy az
érzéki tapasztalattól függőnek és általa korlátozottnak tapasztalja
magát a szubjektum, már túl is ment ezen az érzéki tapasztaláson,
és egy benső határt nem ismerő előrenyúlás (Vorgriff, előzetes sej-
tés) szubjektumaként tételezte magát, mert ha csak a gyanúja is
felmerül valamilyen korlátozottságnak, már ez a gyanú emeli fe-
lül a minden gyanúsításon az »előrenyúlás« korlátlanságát.”11

A bölcselettörténet korábbi nagy képviselőinél is találunk ezzel a belá-
tással párhuzamos gondolatokat. Ilyenek a dinamikus üresség (Arisz-
totelésznél), az önmagát folytonos eksztasziszokban felülmúló csilla-
píthatatlan vágy (Nüsszai Gergelynél), a dialektikusan a legpozitívabb
hajtóerőként megnyilvánuló és önmaga felülmúlására törekvő negatí-
vum (Hegelnél), a negatív- vagy hiánymodusz (Heideggernél) az aka-
ró-  és  az  akart  akarat  (Blondelnél)  közötti  feszültségben  feltáruló
transzcendencia. A legismertebb és a legszebb talán mégis Szent Ágos-
ton gondolata, aki az embert olyan teremtményként írja le, akit terem-
tője magának alkotott, és ezért oltotta bele szíve semmi és senki más-
ban megnyugodni nem tudó nyugtalanságát.12

10 KARL RAHNER, A hit alapjai, Budapest 1983, 36–37. (a kiemelések tőlem).
11 RAHNER, i. m., 36. (a kiemelések tőlem).
12 AURELIUS AUGUSTINUS, Vallomások I.1,1. (ford. VÁROSI ISTVÁN), Budapest 1987, 23.



138 Janka Ferenc

Rahner szerint ez a transzcendentális tapasztalat nem tartozik pusz-
tán a tiszta megismerés körébe, hanem megtalálható az akarat és a sza-
badság területén is, amelyekre ugyanez a transzcendentális struktúra és
transzcendenciára  való  nyitottság  jellemző.  Így  mindig  egyszerre,
ugyanazzal  a  kérdéssel  kérdezhetjük,  hogy mire  irányul  és  honnan
ered a szubjektum, mint tudatos lény.

2. Az emberi személy egysége és dinamikája

Az ember és a külvilág, a test és lélek kapcsolatának helyreállítására
többféle próbálkozás született. Descartes a végtelen és tökéletes lény,
Isten  idea innata-jával  (velünk született eszme) próbálta megtalálni a
megoldást. Kant nem reflektált a tiszta elméleti ész és a tiszta gyakor-
lati ész közötti kapcsolat lehetőségére, vagyis a gondolkodás rendjéből
a valóság, a cselekvés rendjébe való átmenet mikéntjére. Az elméleti
észhez nem tudjuk miként  kötődő  gyakorlati  ész posztulátumaként
feltételezi majd Isten létezésének szükségességét. Hegel A szellem feno-
menológiájában az izolált szubjektum érzékelő tapasztalásának tézisétől
halad az antitéziseken át az egyre magasabb és átfogóbb szintézisekig.
Nála sem evidens azonban az egyre magasabbra törő szellem lendüle-
tének szükségszerűsége. A későbbi gondolkodók pedig egyre radikáli-
sabban tagadják nemcsak Isten megismerésének lehetőségét, hanem az
érzékfölötti,  szellemi  világ  létezését,  majd  eljutnak  a  nihilizmusig
(Nietzsche), vagy az abszurditás filozófiájáig (Sartre). Heidegger pró-
bálkozása sem jár átütő eredménnyel, mert nyitottsága parttalanná vá-
lik. Ha az ember lényege a kérdés és csak a kérdés, akkor ez már nem
a filozófus nyitottsága, hanem egy esetleg elköteleződést váró választ
lehetőségének kategorikus kizárása.13

Descartes, Kant, Hegel és Heidegger próbálkozásának elégtelensége
egy olyan kiindulás keresésére sarkall,  ami gyökerében orvosolja  az
alapproblémát, és aminek megoldására az újkori bölcselet óriásai nagy
ívű rendszereikkel nem voltak képesek. Pedig a test és lélek különbö-
zőségeik ellenére való összetartozásuk és egységük a hétköznapi élet-

13 Vö.  HANSJÜRGEN VERWEYEN,  Gottes letztes Wort,  in  Grundriss der Fundamental-
theologie, Düsseldorf 1991, 99. 



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 139

ben teljesen magától értetődő és a bölcseletben sem volt ismeretlen. A
Szent Ágostont idéző Pascal szövege ékes bizonyítékkal szolgál erre:

„Az ember önmaga számára a természet legcsodálatosabb tárgya;
mert képtelen felfogni, mi a test, még kevésbé, hogy mi a szellem,
és mindennél kevésbé azt, hogy miképpen egyesülhet a test a lé-
lekkel. Ez minden nehézségek teteje, és mégis ez az ember. »Mo-
dus quo corporibus adhaerent spiritus comprehendi ab homini-
bus non potest, et hoc tamen homo est«.”14

Nemcsak az ember teste és lelke közötti kapcsolat, egység kétségtelen,
még akkor is, ha nem teljes mértékben kiismerhető, hanem az ember
és a világ kapcsolata,  egymásra hatása és összefüggése is  egyre na-
gyobb mértékben nyilvánvaló. Ezt támasztják alá a modern fizika fel-
ismerései  az empirikus tudományokban is,  különösen a nem ember
léptékű dimenziókban. „A természettudomány nem egyszerűen úgy írja
le és magyarázza természetet, ahogy az ’önmagában’(’an sich’) van. In-
kább azt  mondhatnánk,  hogy a  természettudomány  része  annak az
összjátéknak, amely köztünk és a természet között zajlik. A kérdéseinknek
és módszereinknek feltáruló természetet írja le.”15 Embertől független,
abszolút  „tudományos  objektivitás”  tehát  lehetetlen.  Ez  nem  jelent
azonban teljes önkényességet. Az embernek számolnia kell azzal, hogy
önmagát sohasem hagyhatja figyelmen kívül. A modern fizikában le-
írt, nem szemléletes (el nem képzelhető), de érthető törvényszerűségek
(például a speciális relativitáselméletben leírt idő-dilatáció és a hosz-
szúság tömörülése, vagy a fény részint hullámként, részint „részecske-
csomagként” viselkedő  dualitása,  egymást kölcsönösen kizáró és ki-
egészítő leírása16) hozzájárulhatnak ahhoz, hogy ne tévesszük össze a

14 BLAISE PASCAL, Gondolatok, 72. Budapest 1978, 33. Pascal a latin szövegben Szent
Ágostont idézi (De Civitate Dei, XXI. 10: Az ember nem értheti meg, miképpen kapcsoló-
dik a lélek a testhez, pedig mégis ez az ember).

15 WERNER HEISENBERG, Physik und Philosophie.  Die Philosophische Entwicklung seit
Descartes  und die neue Lage der Quantentheorie,  in  Gesammelte  Werke II,  München -
Zürich 1984, 66. (A szerző fordítása).

16 PETER K.  FRANZ -  PETER BURKARD -  FRIEDRICH WIEDMANN,  Filozófia,  Budapest
1993, 185.



140 Janka Ferenc

szaktudományos leírásokat a valóság végső megokolásával és magya-
rázatával. A heisenbergi bizonytalansági reláció a valóság teljes kiis-
merhetőségét tagadja. A Gödel-elv kimondja, hogy „bármely formális
rendszerben  feltehető  olyan,  a  rendszert  tekintve  értelmes  kérdés,
amely a rendszeren belül nem válaszolható meg.”

Ezek szerint a természettudomány is szükségképpen eljut elvi hatá-
raihoz, ahol be kell ismernie korlátait, végességét és az emberi gondol-
kodással való összefüggését. Igaz, hogy a természet előbb van, mint az
ember, de az ember előbb van, mint a természettudomány. A nyitás
igénye a filozófia és a teológia felé tehát nem megalapozatlan.

A filozófiában  ennek  az  új  szemléletmódnak  a  kiindulási  alapját
Martin  Buber  kijelentésével  körvonalazzuk:  „kezdetben  van  a  vi-
szony”.17 A keresztény perszonalisták is ugyanebben az irányban tájé-
kozódnak. A pszichológia fejlődése is hasonló tendenciát mutat. Az in-
dividuál-pszichológia  után megjelent  a  tranzakcionális  pszichológia,
ami személyek közötti dinamikák (játszmák) elemzését tűzi ki, majd a
szociálpszichológia  sokféle  iskolája.  Egyiknek  sem  jutna  eszébe  az,
hogy az egyén elsődlegességét olyan mértékben állítsák, ahogy a filo-
zófia reflexió klasszikusai ezt a szubjektív tudattal teszik. Tényként ke-
zelhető, hogy az ember sokkal inkább áll az őt ért hatások befolyása
alatt, mint fordítva. Igen hosszas és fáradságos út a személyi érettség
felé haladás, amelyben az ember képessé lesz az őt ért hatásokat tuda-
tosítani és a negatív dolgokat hatástalanítani és a pozitív impulzuso-
kat megtartani és erősíteni. A késői Heidegger sem véletlenül mondja,
hogy a nyelv sokkal nagyobb mértékben alakít minket, mint mi a nyel-
vet.18

Végül a modern szentháromságtan is egyre inkább felismeri annak
a teológiatörténeti fejlődésnek a jelentőségét, mely szerint az arisztote-
lészi  kategóriatáblában  akcidensként,  kevéssé  lényeges  járulékként
szereplő  reláció (viszony, kapcsolat) fogalma, először Szent Ágoston-
nál19, majd Aquinói Szent Tamásnál20 is  relatio subsistens, szubzisztáló

17 MARTIN BUBER, Én és te, Budapest 1994, 23.
18 Vö. NYÍRI TAMÁS, i. m., 457.
19 THEODOR SCHNEIDER (szerk.), A dogmatika kézikönyve II., Budapest 1997, 520.
20 Uo. 522.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 141

(sajátos önállósággal rendelkező), relációvá lesz, ami először az isteni
személyek egyedi meghatározásának sajátos kritériuma lesz. Ez a felis-
merés készíti elő a modern személyfogalomban azt a fejlődést, amit rö-
viden úgy foglalhatunk össze, hogy személynek lenni nem csupán azt
jelenti, hogy valaki az értelmes természet egyedi szubsztanciája, aki-
nek szabad akarata és halhatatlan lelke, van, hanem személynek lenni
azt jelenti, hogy kapcsolatban lenni, relációban állni valamivel és főként
valakivel. A keresztény perszonalisták ennek a kapcsolatnak a legma-
gasabb fokát a szeretetben jelölik meg.

Ez az alapállás-változás azonban még mindig nincs átütő erővel je-
len a filozófiai gondolkodásban. Ezt ugyanis túlnyomórészt még min-
dig az újkori filozófia „alanyi fordulatának” az anyagi valóságot a ki-
terjedésre redukáló, az érzékszerveket elhanyagoló21, a tapasztalást az
empíriára szűkítő, a filozófiai reflexiót pedig elsődlegesen a racionális
és intellektuális szférára korlátozó gondolatrendszerei uralják.

Egy új  alapállás,  alapkiindulás  szükséges  tehát,  amely  komolyan
veszi, hogy minden tudati reflexió és distinkció előtt (az objektum és a
szubjektum, a test és lélek megkülönböztetése, tudatosodása előtt) kez-
detben van a kapcsolat. Az Isten és a világ kapcsolata, a világ és az em-
ber, az ember és az ember kapcsolata. Ha ezt a kiindulást megpróbál-
juk következetes végigvinni, és nem adjuk fel, akkor nem utólag kell a
lehetetlent megkísérelni,  hanem egy olyan alapállásból  indulhatunk,
amiben egyrészt helyet kaphat az antik bölcselet ismeretelméletének a
megismerés és a megismert valóság  adaequatio-ján nyugvó, többé-ke-
vésbé  realisztikus  szemlélete.  Ugyanakkor  az  univerzális  kételyt  a
szubjektum  bizonyosságában  megszüntetni  próbáló  gondolat,  vala-
mint a transzcendentális filozófia reflexiója a tapasztalás a priori lehe-
tőségi feltételeire való rákérdezése is. Anélkül azonban, hogy elfelejte-
nénk,  hogy  nem  a  „cogito  ergo  sum”,  nem  a  „gondolkodom,  tehát
vagyok” az archimédeszi pont, amire alapozva kifordíthatjuk a vilá-
got, hanem ez is csak egy latin, ill. magyar nyelven kifejezett állítás,

21 Galilei annyira nem bízott érzékeiben – legalábbis úgy tűnt –, hogy az érzetmi-
nőségeknek, az ún. szekundér kvalitásoknak (szín, szag, íz stb.) nem tulajdonított
valóságos  létet.  Descartes-ra  nagymértékben  hatottak  Galilei  nézetei;  vö.  NYÍRI

TAMÁS, i. m., 203–204.



142 Janka Ferenc

amit csak egy adott nyelvi közösség által létrehozott szellemi közeg-
ben lehet megfogalmazni és belátni.22

Ez az újfajta kiindulás tehát teret enged a test és lélek ember szemé-
lyi integritása valamit az ember és a világ, az ember és Isten kapcsola-
tának újragondolására is. Hiszen nem a szubjektum descartes-i „res co-
gitans”-ként  felfogott  ratio-jának,  vagy  Kant  „reine  Vernunft”-jának,
sem a hegeli „aufheben” megszüntetve megőrző és egy magasabb szint-
re felemelő dialektikájának kell Isten és a világ, Isten és az ember, vagy
az egyik ember és a másik ember tévesen szétszakítottként felismert
kapcsolatát megpróbálni összerakni. Hanem a racionális, intellektuális
és spirituális reflexió előtt, alatt és után a megtapasztalt, eredendő, fo-
lyamatos és teljesen utol sohasem érhető  Egység dinamikájába lehet és
kell belebocsátkozni. Ehhez önbizalomra és alázatra van szükség. Ön-
bizalomra, hogy a valóság elégséges bizonyossággal megismerhető (ez
persze soha nem jut el a tökéletes kiismerésig). Az alázat pedig annak
belátásához szükséges, hogy az igazság forrása nem az ember. Mert
más az igazság, amit megismerünk és az igazság, amivel, és ami által
megismerünk. Ez az a platóni „harmadik közeg”, ami a létezőnek létet
és fejlődést, a megismerőnek a megismerés képességét a megismerés-
hez pedig a világosságot, a megismerés, a megfelelő kapcsolat lehető-
ség adja. Ez a világosság, ez a „közeg” nem tárgy, nem lényeg, hanem
„fenségben és hatalomban felette való”.23 Az Egy nem a szellem tár-
gya, hanem föltétele.

22 Vö.  KARL OTTO APEL,  Warum  Transzendentale  Sprachpragmatik?,  in  HANS

MICHAEL BAUMGARTNER (szerk.), Prinzip Freiheit, Freiburg - München 1979, 40. „A tu-
dat-, ill. a szubjektum-objektum viszony hagyományos transzcendentál-filozófiájá-
tól  eltérően,  már  kiindulásában  felülmúlta  a  Husserl-i  transzcendentális  reflexió
számára kötelező „metodológiai szolipszizmust”, mivel világossá teszi, hogy az ’én
gondolkodom’ - saját magát, vagyis kijelentésének a mindenki számára érthető  ér-
telmét,  még elméletileg sem rekonstruálhatja egy elvileg magányos ’én gondolko-
dom’ teremtő (intencionális) teljesítményeként, hanem már eleve a nyelv és a kom-
munikációs  közösség apriorijára van utalva.” Idézi  HANSJÜRGEN VERWEYEN,  i.  m.,
191. (A szerző fordítása).

23 PLATÓN, Az Állam, 508–509.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 143

3. Az ember képességeinek dinamikus egysége és a személy érési 
folyamata

Olyan bölcselettörténeti példákat keresünk tehát, amelyek az emberi
személy integritását,  a test és lélek egységét nem utólag akarják re-
konstruálni, hanem eleve ebből indulnak ki. 

A platóni  antropológia  hasonlata  a  kétlovas  kocsiról  azért  találó,
mert Descartes-tal szemben az emberi képességeket egységként kezeli.
Hiszen a kocsi egésze arra halad, amerre a fekete ló (az érzéki vágy), a
fehér ló (az indulat vagy törekvés) illetve a kocsi hajtó (az értelem) ak-
tuális  dominanciája  vezeti.  M. Blondel a L’Action  című  művében az
emberi cselekvés elemzése során a különböző képességek (testi, pszi-
chikai, szellemi) alkotta egységet egy modern hasonlattal parlamenti
pártokhoz hasonlítja, amelyek kormányt alakítanak. A kormányt veze-
tő miniszterelnöktől függ nagymértékben az, hogy a végrehajtó hata-
lom, a maga teljes apparátusával, milyen intézkedéseket hajt végre.24

A római Szalézi Egyetem egykori professzora, Emilio Alberich, sok-
éves pedagógiai tapasztalatai alapján, az emberi személy érlelődési fo-
lyamatát az értelmi, érzelmi és gyakorlati dimenziók közötti folyama-
tos kölcsönhatás dinamikájában írja le. Elgondolásának fő értéke, hogy
a különböző emberi impulzusokat nem statikusan, hanem fejlődésük-
ben, érési  folyamatukban mutatja be.  Számol  például azzal is,  hogy
nem mindig úgy cselekszünk, ahogy gondolkodunk, hanem gondol-
kodásunk alkalmasint cselekedeteink igazolására szolgál. Az is előfor-
dulhat, hogy a fejlődés nem mindig pozitív irányú, hanem lehetséges
regresszió és visszaesés is.

Vázlatát  a  spiritualitás  szempontjával  kiegészítve  egy  dinamikus
képletet kapunk.25 (lásd 1. ábra). Az egyes területek, a spiritualitás, in-
tellektuális  reflexió,  érzelmi,  pszichológiai  dimenzió,  a  cselekvés,  a
moralitás és a gyakorlat tudatos egymás mellé helyezése és kölcsönös
egymásra hatásuk tudatosítása téves leegyszerűsítésektől és ebből ere-
dő helytelen diagnózisoktól óvhatnak meg bennünket. A komplex ösz-
szefüggések folytonos szem előtt tartása pedig lényegesen árnyalják az

24 MAURICE BLONDEL, L’Azione, Milano 1993, 259–265.
25 Vö. EMILIO ALBERICH, Catechesi e prassi ecclesiale, Torino 1987, 100. 



144 Janka Ferenc

emberi személy egységéről alkotott képünket és ennek fejlődési, érési
dinamikájával kapcsolatos reflexiónkat.

4. Az emberi tapasztalás struktúrájának szinkron keresztmetszete

Az ember képességek dinamikus egységének és a személy halálig tar-
tó érési folyamatának rövid felvázolása után a tapasztalás struktúrájá-
nak elemzésére fordítjuk a figyelmünket.

4.1. Az emberi tapasztalás vágy-beteljesedés struktúrája és ennek 
intervallumai 

Kierkegaard a  Vagy-vagy című művének híres gondolatmenetében az
egyén eljutását a hithez a létezés stádiumain keresztül vezető út alap-
ján írja le.26 Ez a három létállapot, az esztétikai, az etikai és a vallási
stádium.

Az érzéki, esztétikai stádiumból az etikaiba való átmenetet abból a
felismerésből fakadó kétségbeesés váltja ki, hogy az érzéki javak külső-
ségesek, vagyis nem állnak a szubjektum hatalmában és elveszíthetők.
Az ugrás az etikai stádiumba akkor történik, ha az egyén kétségbeesésé-
ben önmagát, mint saját létet választja. Ezzel ugyan függetlenséget nyer
a külsődlegestől. Ez a létezés döntések szubjektuma, és ezzel az élet ko-
molyságot és folytonosságot nyer, de ez a stádium sem adja meg a kitel-
jesedés lehetőségét, ugyanis az etikai ember felismeri, hogy nincs birto-
kában  az  etikai  eszmények  szerinti  élet  feltételeinek,  mert  a  bűn
nehezedik rá. Ez vezet a vallási stádiumhoz. Ebben az ember, aki magát
mint bűnöst ismeri fel megérti, hogy keresztényi értelemben nem szaba-
dulhat meg egyedül a bűntől, mert csak Isten adhatja meg a megigazu-
lás  feltételeit.  A  hitben  juthat  el  az  ember  végül  abba  az  állapotba,
amelyben az őt magát meghatározó hatalomban alapozza meg önma-
gát. A hitben az ember fenntartás nélkül Istenre támaszkodik.27

Kierkegaard gondolatmenete fontos antropológiai alapadottságokat
érint, célunk itt azonban nem a dán filozófus gondolatainak közelebbi

26 SØREN KIERKEGAARD, Vagy-vagy, Budapest 1994.
27 Vö. Filozófia (SH Atlasz) i. m., 163.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 145

ismertetése vagy elemzése. Intuíciója inspiráló kiindulópont saját meg-
fontolásaink bemutatására. Az érzéki stádium az ember animalitását,
az embernek az állatokkal rokon, de testiségében is ezektől lényegesen
különböző alapadottságával párhuzamos.

A második szint, amit Kierkegaard etikai stádiumnak nevez, a hu-
manitás,  az  emberiesség  szféráját  érinti.  Ebben  megmutatkozik  az,
hogy az ember érzékelő lény mivoltában sem állat. Elemi szükségleteit
sem állati módon elégíti ki, ételét, italát túlnyomórészt nem a termé-
szetben fellelhető formában fogyasztja, tisztálkodik, ruházkodik, szük-
ségére illemhelyet használ, szexualitását nem puszta ösztönei határoz-
zák meg,  hanem az  erkölcsi  szabályok  és  a  törvényes  keretek  adta
lehetőségek.

A harmadik szint a vallási megnyilvánulások szintje. Itt az ember
animalitása és humanitása,  személyes dimenziója,  társadalmisága és
történelmisége egy sajátos távlatba kerül. A hétköznapi, a profán el-
lentétével, a szakrálissal, a szenttel, az istenivel kerül érintkezésbe.

Elemzésünkben  az  egyes  stádiumok  között  nem  szükségszerű  a
diszkontinuitás, amit csak olyan ugrással lehetne leküzdeni, amely az
adott stádiumot végérvényesen maga mögött hagyja. A katolikus teo-
lógiai  gondolkodás  „non  solum  sed  etiam”  („nem  csak,  hanem  is”)
szemlélete  bizonyos  értelemben érvényes  lehet  az  egyes  stádiumok
közötti kapcsolatra, sőt, adott esetben a szintézisre is.

Egy másik fontos sajátosság az, hogy az egyes stádiumokban a vá-
gyak és a beteljesedések közötti kapcsolat távlatának sajátos dinamiká-
jára figyelünk. Meglátásunk szerint a beteljesedés élményének nagysá-
ga,  hőfoka,  intenzitása  mindenkor  arányban  áll  a  megelőző
vágyakozás erősségével, mélységével. A fizikai hasonlatok a vágy és a
beteljesedés intervallumára irányítják a figyelmünket, ami természetesen
gyakran csak az érzékelő tapasztalásból vett hasonlatokkal képes meg-
közelítőleg leírni valami olyan jelenséget, amely voltaképpen minden-
ki számára egyértelmű. „Hogy értsd, egy pohár víz mit ér, ahhoz hő-
ség kell, ahhoz sivatag kell”.28

28 Ld. PRESSER GÁBOR - SZTEVANOVITY DUSÁN, A szerelemnek múlnia kell (dalszöveg).
http://www.zoran.hu/indexx.php?pagetype=dalok.php&id=10 [Utolsó megtekin-

tés ideje: 2019. április 20.]



146 Janka Ferenc

A vágy-beteljesedés intervallumok általános jellemzője, hogy mind
a vágyak, mind a beteljesülések térszimbolikai hasonlattal élve a vég-
telenbe, a misztériumba „mélyülnek” illetve „magasodnak”. Az intenzi-
tás tágassága az, ami az élmény érzelmi, intellektuális és spirituális hő-
fokát,  eksztatikus erejét adja.  A különböző  horizontális  kapcsolatok,
találkozások, a természettel, más emberekkel, illetve a személynek ön-
magával  is,  hozzájárulhatnak  ennek  a  tágasságnak  a  megéléséhez.
Ezeken keresztül pedig felsejlik a mindent  felülmúló, átható és minden-
ben benne lévő Istennel (vö. Ef 4,6) való találkozás, a vele való egyesülés
misztikus dimenziója.

4.2. A fizikai és a szellemi intervallumok hasonlósága és 
különbözősége

4.2.1. A fizikai intervallum: konszekutivitás és primér intenzitás

Az emberi  animalitás intervallumában a vágyak és a beteljesedések,
valamint  a különböző  érzéki  észleletek világosan elkülönülnek egy-
mástól. Amikor éhes valaki, akkor soha nem érez jóllakottságot, és mi-
nél inkább éhes annál kevésbé jóllakott. Ugyanígy van ez a többi észle-
léssel is. A csend a hangok hiánya, mint ahogy a sötétség és a fény is
kizárják egymást.

4.2.2. Az animalitás, a humanitás és a vallási intervallumok 
összetévesztésének lehetősége és ennek súlyos következményei

Sajnos gyakori jelenség, hogy az emberek különböző okok folytán nem
képesek vagy nem hajlandók felismerni a bennük szükségképpen fel-
törő mélyebb vágyakat, így a humanitás és a spiritualitás mélydimen-
zióját, az értelmesség és szeretet vágyát (humánum) továbbá a szent-
ség (vallás) utáni vágyakat. Ennek következtében előfordul, hogy ezen
„mélyebb” vágyak beteljesítését „alacsonyabb szinten” a fizikai, mate-
riális és érzéki kielégülés lehetőségeiben keresi. Ez persze hiábavaló és
hosszabb távon sok frusztrációt, problémát és szenvedést okozó pró-
bálkozás. Erich Fromm, A Szeretet művészete című könyvében részlete-



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 147

sen elemzi az emberi lét problémájára adott inadekvát válaszokat. Be-
szél az orgiasztikus állapotokról,  a konformizmusról és a munkáról,
valamint az éretlen (birtokló, behódoló) szeretetről.29 Fromm diagnózi-
sa ugyan más kontextusban áll, de teljes mértékben párhuzamos azzal
a hipotézissel, amit itt igazolni szeretnénk, vagyis azzal, hogy az em-
beri  lét mélyebb vágyainak a kielégítésére a felszínes beteljesedések
nem képesek.

Köznapi példa erre, amikor valaki azt mondja, imádom ezt vagy azt
az ételt, vagy, hogy isteni ez az étel, vagy ital. A fogyasztásra ösztönző
reklámok többé-kevésbé tudatosan szólítják meg ezeket a legmélyebb
vágyakat és keltik azt a látszatot, mintha egy-egy termék megvásárlá-
sával az ember megvehetné önazonosságát, vagy „átistenülését” hozó
üdvösségét. Csak két példa, az egyik egy férfiaknak szóló reklám szö-
vege: „Tuborg, önmagad választása”. A másik egy hölgyeknek szóló
szlogen: „Fedezd fel magadban az istennőt,  Gillette Vénusz for wo-
men”.

A mértéktelen evés, ivás, a partnerfaló szexmánia és pornófüggés, a
többi szenvedélybetegségek mindig valamilyen fizikai valóságban ke-
resik – mindhiába –, az ember emberi identitásának, szellemi, és spiri-
tuális  beteljesülésének valóságát.  Természetesen  nem arról  van szó,
hogy az animalitás vagy a humanitás nyújtotta élvezetek vagy örömök
önmagukban rosszak lennének,  de az alacsonyabb szintű  kielégülés
vagy megelégedettség soha nem alkalmas a mélyebbről fakadó vágyak
betöltésére. Ebben helyzetben vagy meg lehet próbálni a vágyak totá-
lis kioltását, amint ezt például a buddhizmus javasolja, vagy legalább
a mélyebb vágyak ignorálását,  ahogy ezt korunkban tipikus banális
konzum-hedonizmus  teszi.  C.  G.  Jung  dolgozószobájának  felirata
azonban más irányba mutat. „Vocatus atque non vocatus,  Deus aderit”
vagyis akár hívod akár nem, Isten előbb-utóbb megjelenik. Ha Isten
nem is, de az utána való vágy bizonyosan. Ha pedig ez a vágy létünk
legmélyéről jön, akkor az emberi lét vigasza, derűje, öröme, boldogsá-
ga, egysége csak úgy valósulhat meg, ha ezeknek a legmélyebb vá-
gyaknak legalább időnként megfelelnek a legmagasabb szintű betelje-
sedések. A vallási élmény ennek a dinamikus feszültségének a józan

29 ERICH FROMM, A szeretet művészete, Budapest 1984, 16–53.



148 Janka Ferenc

mámorában valósulhat csak meg, ez nyitja meg az emberi lét teljes és
tartós beteljesedésének perspektíváját.

4.2.3. A humanitás és a spiritualitás intervallumának újdonsága: egyidejűség
és coincidentia

A humanitás szintjén az animalitástól eltérően, az emberi élmények –
a költői intuíció révén többször világosan megfogalmazott módon –, a
tér, az idő, a matematizáló, szaktudományos redukció számára értel-
mezhetetlen konstellációit, az érzéki észleletek és érzékszervi tapaszta-
latok ellentétes állapotait és minőségeit idéző koincidenciáját, az ellen-
tétek egybeeséseit mutatják fel.

Villon Az ellentétek balladájában egy sor paradoxont fogalmaz meg.
Csak az első versszakot idézzük:

„Szomjan halok a forrás vize mellett;/Tűzben égek és mégis vaco-
gok;/Parazsas  kályhánál  vad  láz  diderget;/  Hazám  földjén  is
száműzött vagyok;/ Csupasz féreg, díszes talárt kapok;/ Hitetlen
várok, sírva nevetek;/ Az biztat, ami tegnap tönkretett;/Víg dáridó
bennem a bosszúság;/ Úr vagyok, s nem véd jog, se fegyverek;/
Befogad és kitaszít a világ.” 30

A refrénként ismétlődő: „Befogad és kitaszít a világ” ezt a paradox él-
ményt húzza alá. Shakespeare LXXV Szonettje a szerelmes állapot el-
lentéteinek egybeesését írja le. Konklúziója:  „Koldus szegény, királyi
gazdagon,/ részeg vagyok és mégis szomjazom.” Pilinszky az Egyenes
labirintus  című  versében „nyitott szárnyú emelkedő zuhanás”-ról be-
szél. Többször idézi Simone Weil mély értelmű kijelentését, mely sze-
rint: „Meg kellene tanulnunk vágyni arra, ami a miénk”.

Az irodalmi példák után filozófiai művekre is utalhatunk az ellenté-
tek egybeesésével kapcsolatban. Ezek közül csak a legismertebb példát
említjük meg, Nicolaus Cusanus művében a De docta ignorantiában ki-
fejtett „coincidentia oppositorum”, amit Cusanus több lépcsőfokban ele-
mez és  párját  ritkító  éleselméjűséggel  megkülönbözteti  „coincidentia
contracta  oppositorum  contractorum”-ot,  illetve  „coincidentia  absoluta

30 FRANÇOIS VILLON, Az ellentétek balladája.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 149

contradictorium absolutorum”-ot.31 Ennek a gondolatmenetnek a legpon-
tosabb és legszabatosabb filozófiai és teológiai kifejtésének ékes példá-
ja gyanánt.

A filozófiai példa után idézünk néhány vallási, egyházi költészeti
példát és szentírási szöveget is. Az Ószövetségben Jézus, Sirák fia könyve
írja a bölcsességről: „Jöjjetek hozzám, akik utánam vágyódtok, és telje-
tek el a gyümölcseimmel. Csak rám gondolni is édesebb a méznél, s
engem birtokolni jobb a lépes méznél.  Emlékezetem él minden idők
nemzedékeiben. Aki megízlel, még jobban kíván, s aki iszik belőlem,
még jobban szomjazik.” (Sir 24,32).

Mária elszenderedése ünnepének titkát összefoglaló bizánci tropár
így fogalmaz:  „Meggyőzetik  tebenned tisztaságos Szűz,  a  természet
rendje;  mert  nálad szüzességet hirdet a szülés és életet  ígér a halál;
szülés után mint szűz s halál után mint élő, mindenkor üdvözíted a te
örökségedet Istenszülő!”32

Aranyszájú Szent János eucharisztikus liturgiájának Proszkomídiájá-
ban (Előkészületében) pedig a következő ima található:  „A sírban testi-
leg,  az alvilágban lelkileg, mint Isten, a paradicsomban a latorral,  a
trónon pedig  az  Atyával  és  Szentlélekkel  együtt  voltál  Krisztusom,
mindent betöltve, mint körülhatárolhatatlan.”33

Végül a Jelenések könyvét idézzük, ahol összekapcsolódik a megölt és
mégis élő Bárány látomása az Isten dicsőségét kinyilatkoztató és azt
kiérdemlő,  szeretetből  önkéntesen  vállalt  áldozat  leírásával: „Szent,
szent, szent az Úr, a mindenható Isten, aki volt, aki van és aki eljöven-
dő” (Jel 4,8). „Akkor láttam, hogy íme, a trón és a négy élőlény között a
Bárány állt mintegy megölve.” (Jel 5,6). „Méltó a Bárány, akit megöltek
/Iz 53,7/, hogy övé legyen a hatalom és gazdagság, a bölcsesség az erő,
a tisztelet, a dicsőség és az áldás” (Jel 5,12).

31 NICOLAI DE CUSA,  De docta  ignorantia,  II,  4,31.  és I,  4,18.  Hamburg 1979;  vö.
JANKA FERENC, Trialektik, Nyíregyháza 2002, 44–49.

32 Dicsérjétek  az Urat! Görögszertartású katolikus énekeskönyv,  Budapest  1974,
820.

33 A  Görög  Szertartású  Katholikus  Egyház  Szent  és  Isteni  Liturgiája,  Nyíregyháza
1723–1920, 107.



150 Janka Ferenc

Az animalitás, a humánum és a vallási intervallumok általános jel-
lemzői után az alábbiakban a táplálkozás „intervallumát”, vágy betel-
jesedés struktúráját vizsgáljuk meg kicsit  részletesebben.  Az evés és
ivás animális szükséglete a humanitás távlatában étkezéssé szervesül,
az eukarisztikus lakomában pedig az Istennel való találkozás csúcsa és
forrása lesz. A katolicitás intervalluma a vallásosságon belül a katoli-
kus egyház hitének, teológiai meggyőződésének kifejtését vázolja fel.

4.3. Táplálkozás szinkron intervallumai

katolicitás
BETELJESEDÉSEK vallás

humanitás
animalitás
animalitás
humanitás

VÁGYAK vallás
katolicitás

4.3.1. Az animalitás intervalluma

A táplálkozás terén az animalitás  vágy oldalának dimenziója  a fizikai
éhség és szomjúság megtapasztalása. A vázolt táblázatban azért söté-
tebb az animalitás intervalluma, mert ez a legdirektebb és fizikailag
legerősebben megtapasztalható dimenzió. A többi ehhez viszonyítva
ugyan egyre világosabb,  egyre szubtilisebben érzékelhető,  realitásuk
intenzitásának tágassága azonban felülmúlja a testi intervallum nyers
közvetlenségét.

Az animális impulzusok és  vágyak ténye és intenzitása teljesen füg-
getlen az ezen területekre vonatkozó szaktudományos ismeretektől (pél-
dául a modern orvos- és táplálkozástudomány) vagy a filozófiai és a
teológiai reflexiótól. Ez eleinte utólagos és másodlagos. Az egészséges,
bölcs és vallásos életvitel szempontjából azonban az ezekre való tudatos
reflexió nélkülözhetetlen, és az ezzel kapcsolatos belátások és ezek gya-
korlati alkalmazása jó esetben hosszabb távon elsődlegessé válik.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 151

Az animalitás  beteljesedési dimenziója a vegetatív szükségletek kul-
turális  minimumom történő  kielégítésének szintje. Ezek reflektált is-
meretek nélkül is lezajlanak, ugyanakkor az ember már testiségében,
animalitásában sem puszta állat (vö. anyagcsere: táplálkozás és ürítés,
ruházkodás,  szexualitás).  Szabadsága  és  kultúrája,  nagymértékben
mesterségesen definiált természete révén szükségképpen másként vi-
selkedik, mint a spontán ösztönei által vezérelt állat. Még akkor is így
van ez, ha az embert háború vagy valamilyen más tragédia szinte álla-
ti  körülmények közé kényszeríti.  Pilinszky a 20.  század megrendítő
alaptapasztalataként  írja  le:  „Számunkra  eleddig  ismeretlen  ellent-
mondásokat éltünk meg. Sose hitt kiszolgáltatottságot és maradékta-
lan védettséget. Látszat és valóság helyet cserélt. Kényes gesztusai mö-
gött láttuk enni a jóllakottat, s a moslékot anyagtalan szubsztanciaként
magához venni az éhezőt”.34 Az elementáris éhségnek az emberi léte-
zés, a vágy és beteljesedés intervallum más dimenzióival való kapcso-
latát írja le megrázó erővel a Francia fogoly című verse, melyben a szö-
kött  fogoly fizikai,  állati  éhsége,  falása,  evésre való képtelensége az
emberi lét végső nyomorúsága és mégis kiirthatatlan boldogság utáni
vágyának elképesztő feszültségében nyilvánul meg.

„Nyers marharépát evett, de a torkán/ még alig ért le, jött is a fa-
lat;/ és undorral és gyönyörrel a nyelvén/ az édes étel úgy találko-
zott,/ mint telhetetlen testi mámorukban/ a boldogok és boldogta-
lanok!//

Az  állatian  makogó  örömről/  a  suta  lábát  ahogy  lemaradt,/  és
semmisülten  kuporgott  a  testnek/  vad  gyönyöre  és  gyötrelme
alatt!/ A pillantását, – azt feledném egyszer!/ Ha fuldokolva is, de
falt tovább,/ és egyre még, és mindegy már akármit,/  csak enni
bármit, ezt-azt, önmagát!”

Az embertelen körülmények közötti határtalan éhség konkrét, feledni
kívánt  emléke,  az emberi  létállapot  halhatatlan,  ontológiai  éhségévé
mélyül, amit földi táplálék nem csillapíthat, és végül a költő szívét kö-
veteli.

34 PILINSZKY JÁNOS, Ars poetica helyett, in Összegyűjtött versei, Budapest 1992, 86.



152 Janka Ferenc

„Csak azt feledném, azt a franciát...”/ S a fülemből, a szememből,
a számból/ a heves emlék forrón rámkiált:// „Éhes vagyok!” – És
egyszeriben érzem/ a halhatatlan éhséget, amit/ a nyomorult már
réges-rég nem érez,/ se földi táplálék nem csillapít./ Belőlem él! És
egyre éhesebben!/ És egyre kevesebb vagyok neki!/ Ki el lett volna
bármi eleségen:/ most már a szívemet követeli.”

4.3.2. A humanitás intervalluma

A táplálkozás humánuma az antropológiai,  esztétikai, társadalmi di-
menzió utáni vágy: a táplálkozáskultúra, gasztronómia és az italkultú-
ra területe.

Az ironikus  vicc,  miszerint  „az  egész  világ  éhezik;  az  egyik  fele
azért, mert nincs mit ennie, a másik azért, mert fogyókúrázik” rámutat
a javak elosztása és fogyasztása terén tapasztalható súlyos igazságta-
lanságokra. Különösen az alkoholos italok fogyasztása terén nem egy-
szerű a helyes mértéket megtartani. Az öröm, a felszabadultság, a szo-
rongástól és magánytól megszabadító eksztázis és az egyesülés utáni
vágy ihletettsége, józan mámora utáni vágy helyett az italozás sokszor
alkalmi részegséghez és kiábrándító másnapossághoz, vagy rosszabb
esetben  alkoholizmus  vezethet.  Különösen  az  ünnepi  alkalmakkor
szokásos együtt étkezésben és italozásban jelenik meg a humanitás ér-
telem igénye, az emberi szeretetéhség és közösség utáni vágy. A túl-
táplálkozásban, az alkoholfüggésben és más szenvedélybetegségekben
a humanitás szintjén vágyott beteljesedésnek ez az implicit,  sokszor
reflektálatlan és félreismert vágyának helytelen módon, helytelen mér-
tékben való kielégítési szükséglete nyilvánul meg.

A humánum beteljesedése az evés és ivás kultúrája. Az ember több-
nyire nem közvetlenül  (megtisztítatlanul,  feldolgozatlanul  és feltála-
latlanul) és eszközök (evőeszközök, tányérok, tálak, poharak) és illem-
szabályok  nélkül  táplálkozik  (leül  vagy  asztalhoz  telepszik,  nem
csámcsog, kultúrkörtől függően illik [Kínában] vagy nem illik böfög-
nie [Európában]). Az emberi táplálkozás ívéhez tartoznak az egyszerű
egyéni vagy közösségi étkezésektől a konyhaművészet világversenyei
és  a  különböző  szakmai  díjakkal  kitüntetett  éttermek  kínálata.  A



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 153

szomjúságot csillapító italok világa a víztől a boron át a legínyencebb
és legdrágább italkülönlegességekig vezet.

Az  asztalközösségben  az  ember  társadalmisága  is  kifejeződik.  A
vendégség és vendéglátás, a közösen fogyasztott ételek és italok a csa-
ládi, rokoni, baráti, üzleti, diplomáciai, politikai közösség nélkülözhe-
tetlen rítusai. A közösen megélt ünnepi öröm, a szerződéskötések, ki-
sebb  nagyobb  volumenű  protokolláris  étkezések,  az  udvariasság,  a
kölcsönös elismerés vagy akár gyász együttes megélésének alkalmai.

Az étkezés antropológiai dimenziójával kapcsolatos kifejezések ská-
láján találunk ártatlan, kedveskedő formákat és drámai, kétségbeesett
költői felkiáltást is. Az előbbire példa a nagy szeretet népies kifejezése,
az aranyos kisgyermekeknek mondott: „rágom meg a húsodat” vagy
az „egyem a szíved”. Az utóbbira József Attila: Kései siratójában a meg-
halt anyát fájdalmasan és irracionálisan megőrizni akaró: „Ettelek vol-
na meg!” feljajdulás.

Szent Pál leveleiben beszél olyan emberekről, „akiknek a has az is-
tenük” (Fil 3,19) „akik nem az Úrnak szolgálnak, hanem a hasuknak”
(Róm 16,18). A hegyi beszédben, a boldogmondásokban pedig Jézus
enigmatikus  tanítása  az  éhség  és  szomjúság  újabb  mélységére  utal.
„Boldogok, akik éhezik és szomjazzák az igazságot, mert megelégíttet-
nek” (Mt 5,6). A nem étellel és itallal csillapítható igazság utáni éhség
és szomjúság kielégítése a passivum theologicummal kifejezett szenvedő
szerkezettel zárul, aminek értelme az, hogy ezt a vágyat a maga teljes-
ségében csak Isten teljesítheti be.

4.3.3. A vallási intervallum

A táplálkozás vallási intervalluma a szent, az isteni utáni vágy terüle-
te.  Az étel és ital kultikus használata a szakrálissal, az istenivel való
kapcsolat keresése. Az istenségnek felajánlott étel- és italáldozat a vele
való kapcsolat kialakítására irányuló kísérlet. Célja az istenség jóindu-
latának megnyerése vagy kiengesztelésének elérése. A kultikus lako-
mán való részvétel, az áldozati ételből és italból való részesedés azon-
ban nem kockázat nélküli. Az előkelő helyen való ülés a legnagyobb
megtiszteltetés,  a  méltatlan  részvétel  ítéletet,  halált  vonhat  magára.



154 Janka Ferenc

(Ld. Baltazár király lakomája [vö. Dán 5,1–30]). A végső beteljesedésre
az Istennel való közösségre irányuló vágyat a zsoltárok így fogalmaz-
zák meg: „Mint a szarvas a forrás vizére, úgy vágyódik a lelkem utá-
nad, Uram. Lelkem szomjazik az Isten után, az élő Isten után” (Zsolt
42,2–3). „Isten, én Istenem, téged kereslek, utánad szomjazik a lelkem.
Utánad sóvárog a testem, mint a száraz, tikkadt, kiaszott föld.” (Zsolt
63,2)

4.3.4. A katolicitás intervalluma

A katolicitás intervalluma a keresztény vallási tapasztalatnak a katoli-
kus hit  és  erkölcs  sajátos mélydimenzióira  irányítja  a  figyelmünket.
Ennek eredete, hordozója és végső célja a szentháromságos Isten sze-
mélyes szeretetközössége, távlata az ebbe való már most  elkezdődő
valóságos bekapcsolódás dimenziója.

A vágy távlatát vezeti be Jézus Krisztus utolsó vacsora előtti vallo-
mása,  amikor  azt  mondja  tanítványainak:  „Vágyva  vágytam  arra,
hogy szenvedésem előtt megegyem veletek ezt a húsvéti vacsorát” (Lk
22,15). Az eucharisztia alapításával annak a szeretetből  fakadó mély
vágyának a liturgikus kifejezésére és ünneplésére teremt lehetőséget,
hogy az egyelőre még a földi lét keretei között élő tanítványait is be-
vonja abba a lehető legszorosabb élet és szeretetközösségbe, egységbe,
ami az Atya és közte van, valamint azok között lehet, akik szeretik őt.
A kereszthalál, a feltámadás és a Szentlélek elküldése ezt a vágyat fej-
tik ki, mélyítik el végtelenül és pecsételik meg örökre.

A  beteljesedés távlata  a  katolicitás  intervallumában Jézus  utolsó
vacsorai gesztusa, amellyel a kenyeret és a bort saját személyes, mara-
dandó jelenlétének reálszimbólumává teszi. „Vacsora közben Jézus ke-
zébe vette a kenyeret, megáldotta, megtörte s odanyújtotta tanítványa-
inak,  ezekkel  a  szavakkal:  »Vegyétek és  egyétek,  ez  az  én testem!«
Aztán fogta a kelyhet, hálát adott, és ezekkel a szavakkal nyújtotta ne-
kik: „Igyatok ebből  mindnyájan, mert ez az én vérem, a szövetségé,
amelyet sokakért kiontanak a bűnök bocsánatára.” (Mt 26,26–28). Más
helyen a mennyei  Atya akaratát  saját  eledelének mondja (Jn 4,34)  a
szamariai asszonynak pedig élő vizet ígér. A Szentlélek is az emberi



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 155

szívben fölfakadó, örök életre szolgáló szökőkút vize lehet. Akiben ez
megvalósul, „az nem szomjazik meg sohasem” (Jn 7,38). Az eucharisz-
tia megközelítésének kimeríthetetlenül gazdag további értelmezési le-
hetőségeire itt csak utalhatunk.35

A katolikus egyház eucharisztikus liturgiájában az oltáriszentség a
hívő személy és közösség legmélyebb vágyainak és legmagasabb be-
teljesedésének ontológiai,  egzisztenciális,  szociális,  gyakorlati  és esz-
katológiai távlatait szólítja meg és jelent egy olyan beteljesedést, ami
már most valóságos akkor is, ha teljessé csak a halálunk után, az Isten
országában válik.

5. A vágy-beteljesedés intervallum diakron hosszmetszete

Az eucharisztikus liturgia szinkron elemzése, az ember társadalmisága
és  történelmisége  révén  voltaképpen  már  mintegy  magától  átvezet
bennünket az emberi képességek vagy adottságok diakron, történelmi
hosszmetszetben  történő  elemzéséhez.  Az  ember  fizikai,  fiziológiai
antropológiai  adottságai érzékszerveinek észleletei mindig is társadal-
misága és történelmiség összefüggésében állnak. Erre reflektál az em-
ber vágy beteljesedés intervallumának kultúr- és vallástörténete. A ke-
resztény  megközelítés  szempontjából  centrális  szerepe  van  az

35 P. ROSATO SJ – a római Pápai Gergely Egyetem fiatalon elhunyt professzora to-
vábbi négy szempontot elemez, amelyet legalább említés szintjén érdemes felsorol-
ni. Ezek: az ontológiai dimenzió, ami az átváltoztatás, átlényegítés (transsubstantiatio)
filozófiai  fogalma  köré  rendeződnek.  A  második  az  antropológiai megközelítés:
amelyben az ember kulturális valósága, ami által a nyers búzaszemeket lisztté őrli
és kenyeret süt, ami az élet legalapvetőbb élelmiszere. A szőlő termését pedig kipré-
seli és bort, ünnepi italt készít, megsejtetve a lélek józan mámorát. A harmadik az
egzisztenciális és szociális dimenzió, melyben a szeretet közösség szimbolikus jelentése
életadó és életalakító közegben születik és közösséget hoz létre. Kifejezi az Atya és a
Fiú közösségét a Szentlélekben, ebbe vonja be sajátos szolgálati feladattal az aposto-
lok majd az egyház eukarisztikus közösségét. Az áldozat, a megtörés, a megosztás
sajátos jelentéstartalmakkal gazdagodnak, amit a „törd meg az éhezőnek kenyered”
is kifejez. A negyedik dimenzió az eszkatológikus távlat: a szabadulást szerző és fel-
szabadításra ösztönző valóság. Ezt a Krisztus második eljövetelekor az utolsó ítélet
evangéliumi kérdései konkretizálják: „éheztem és ennem adtatok-e […] mert amit egy-
nek tettetek a legkisebbek közül nekem tettétek. (Mt 25,35–46).



156 Janka Ferenc

ószövetséget beteljesítő krisztusi életműnek és az ezt továbbörökítő új-
szövetségi, egyháztörténeti és liturgiatörténeti kontextusnak. Ádámtól
és Évától, a teremtett embertől a ma emberéig egy hallatlan differenci-
álódási folyamaton átment „vágy-beteljesedés intervallumtörténettel”
találkozunk, aminek vonzása megszólítja a ma emberét is. Ezen távlat
felvázolása az emberi racionalitás horizontjának diakron kiszélesítésé-
ben lesz segítségünkre.

Az ember testi mivoltában sem állat, hanem megtestesült szellem és
lélekkel áthatott test egysége. A diakron elemzés kiindulási pontjai itt
is emberi képességek vagy adottságok, fizikai vagy inkább fiziológiai
alap. Ez az alap lesz aztán profán és szakrális szimbolikus jelentés hor-
dozója.

A negatív, hiány-oldalon találkozunk a vegetatív önszabályozás ter-
mészetes hiányaival (például légszomj, szomjúság, éhség, nemi vágy)
és a betegségekből,  fogyatékosságból származó hiányokkal (bénaság,
süketség, némaság, vakság, terméketlenség). A hiányok más csoportját
képviselik a bűnök, amelyek az emberi felelősséggel kapcsolatos hiá-
nyok (lelki süketség, lelki vakság, paráznaság, házasságtörés, lelki ha-
lál). Az utóbbiak igazából privációk, szükséges tökéletességek emberi
mulasztásból fakadó, vétkes hiányok.

A profán és szakrális szimbolika pozitív oldala is fontos. Ide tartoz-
nak a vegetatív önszabályozás beteljesedési oldala (lélegzetvétel, evés,
ivás,  szexuális beteljesedés,  termékenység).  Az erkölcsös  életvitelből
fakadó erényes magatartás, mint az evilági elégedettség, derű és öröm
forrása. Végül a vallásos élet, mint az Isten szeretetének és áldásának a
következménye, illetve az ember figyelme és odaadása, amellyel en-
nek az isteni ajándéknak a befogadására Isten segítségével szüntelenül
alkalmassá igyekszik tenni magát. 

Az Ószövetség az üdvtörténet tapasztalatának horizontját tárja fel. Is-
ten a teremtés és a történelem Ura; a kinyilatkoztatás fokozatossága:
Isten az Atyák Istene (Ábrahám, Izsák és Jákob) a szabadító Isten (ki-
vonulás)  és a szövetség Istene (Mózes). Ígéreteit népe hűtlensége és
bűnei ellenére is megtartja. A Krisztus-esemény magán viseli egyrészt
az Ószövetséggel való kontinuitás és hallatlan újdonság jegyeit is. Felül-
múlhatatlan középpont, a kezdet kifejlése és a vég elővételezése, Ő az,



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 157

aki volt, aki van, és aki eljövendő.  Az  Újszövetség a Krisztussal való
személyes találkozásról, a feltámadás és a pünkösd fényében való szó-
beli majd írott tanúságtétel foglalata. Az egyház élete a szentségekben, a
hit-, ima és liturgikus életben valósul meg és teljesedik ki. Az egész em-
bert és minden embert üdvösségre hívó Istennel való találkozás expli-
cit formái, a közvetített közvetlenség mediációi. A kegyelemközvetítés
nem szentségi, de mégis kiváltságos formái az ikonok, a szentelmények,
egyéb szertartások (a templom, a liturgikus tárgyak megáldása, vízszen-
telés, tűzszentelés, gyertyaszentelés, búzaszentelés, ételszentelés, ház-
szentelés, a temetés szertartása).

A  diakron  elemzés  említett  szempontjainak  bővebb  kifejtése  egy
másik  tanulmány témája  lehet.  Összefoglalóan  fontos  azonban látni
azt, hogy egy páratlanul szervesen összekapcsolódó történet részesei
vagyunk vagy lehetünk. Egyéni és közösségi életünk lényeges dimen-
ziói ugyanis bekapcsolódnak a teremtő, megváltó és megszentelő Isten
üdvösségre hívó kinyilatkoztatásába és egyszersmind egész embersé-
günket és minden embert vár az ő dicsőséges szeretetének teljességé-
be.

Ebből  a teljességből  itt csak a táplálkozás diakron analízisére uta-
lunk röviden, hogy megsejtsük, mennyire nélkülözhetetlen ez a kul-
túrtörténeti  és üdvtörténeti  távlat.  A szinkron és a diakron elemzés
természetesen  összefüggenek  egymással,  úgyhogy  az  áthallások  és
párhuzamok kölcsönösen erősítik és megvilágítják egymást.

Az anyagcsere  fiziológiai  és  antropológiai  alapadottságaival  kap-
csolatos ételek és italok közül számunkra a kenyér, a víz és a bor lesz
különlegesen fontos. A kenyér az életfenntartás alapvető eledele, a bor
a jólét, az asztalközösség, az ünnep itala. Az éhség és szomjúság a sze-
génység és nélkülözés állapota, meglétük és bőségük a megelégedett-
ség, a jóllét és a gazdagság tapasztalata. Az  Ószövetség tanúsága sze-
rint Isten „az embernek ad minden növényt” (Ter 1,29) ugyanakkor
„nem csak kenyérrel él az ember” (MTörv 8,3). A zsoltár így magasz-
talja az Istent: „kenyeret adsz a földből, és bort, hogy vidámítsa az em-
ber  szívét” (Zsolt  104,14–15).  A kitett  kenyerek  asztala  az  áldozatra
utal, a Számok könyve szabályozza az étel és italáldozat rendjét (Szám



158 Janka Ferenc

28,3–8). Ábrahám áldozatának története pedig az emberáldozatról szó-
ló tanúsággal szolgál (Ter 22,12).

Szent Pál, Timóteusnak azt tanácsolja, hogy „ezentúl ne csak vizet
igyál,  hanem gyomrod  és  gyakori  gyengélkedésed miatt  egy  kevés
bort is” (1Tim 5,18) az efezusiakat azonban arra inti, hogy „ne része-
geskedjetek, mert a bor léhaságra vezet,  inkább teljetek el Lélekkel”
(Ef 5,23). Az étel és az ital kultikus dimenziójának végső távlatát Krisz-
tus adja meg, a pászka vacsorán a kenyérnek és a bornak új jelentést és
mélységet adó kijelentésével.  „Vacsora közben kezébe vette a kenye-
ret, megáldotta, megtörte és ezekkel a szavakkal adta nekik: Vegyétek,
ez az én testem. Majd fogta a kelyhet, hálát adott, odanyújtotta nekik.
Mindnyájan ittak belőle. Ő pedig így szólt: Ez az én vérem, a szövetsé-
gé, amely sokakért kiontatik”. (Mk 14,22–24). Ezt János evangélista teo-
lógiájában (Jn 19,28) Jézus szomjazása és az oldalából kifolyó vér és víz
szimbolikus jelentése mélyítik tovább (Jn 19,34).

Az egyház liturgikus gyakorlatában az eukarisztia szentsége ötvözi
mindezeket az antropológiai, kulturális és üdvtörténeti mozzanatokat,
amelyeket e rövid diakron analízis kapcsán felvillantottunk, továbbá
azokat a távlatokat, mélységeket és magasságokat is, amelyekre a vágy
és beteljesedés intervallumának szinkron keresztmetszeti elemzése so-
rán utaltunk.

6. A személyes érési dinamika, valamint a szinkron és a diakron 
elemzések összegzése

Az emberi racionalitás horizontjának kiszélesítése érdekében felvázolt
összefüggéseket  összegezve  elmondhatjuk,  hogy  az  Istennel,  az  ő
transzcendens, immanens és mindent átjáró dicsőségével való szemé-
lyes találkozás nem a descartes-i res cogitans és a res extensa egymástól
elszakított  valóságának  valamilyen  utólagos,  isteni  idea  innata-n  ke-
resztüli mesterkélt összekapcsolása teszi lehetővé. Nem is a tapaszta-
lást az érzékelésre korlátozó kanti elgondolás vérszegény, etikai alapú
isten-posztulátumán keresztül történhet. Az általunk felvázolt három
terület különböző  szempontok szerint közelítik meg azt a szintézist,
ami magának az embernek a misztériuma.  Az ember titka pedig az



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 159

embertársaival, önmagával és az Istennel való kapcsolatának távlatai-
ban és dinamikájában tárul fel.

Az első megközelítés az ember spirituális, értelmi, akarati képessé-
geinek és gyakorlati tevékenységének egymásra kölcsönös ható erőte-
rére,  személyiségének  holtáig  tartó  érlelődése  távlatára  fókuszál.  A
második elemzés az emberi vágyak lehetséges mélységeire és a betelje-
sedések magasságaira koncentrál, az animalitás, a humanitás, a vallá-
sosság és katolicitás távlatában, a megélt személyes hit szerves egysé-
gében.  A  harmadik  szempont  pedig  az  emberi  társadalmiság  és
történelmiség távlatának organikus egységét vizsgálta. Az emberi kul-
túra, a hiányok és beteljesedések antropológiai,  erkölcsi és vallási je-
lentésétől kezdve, a teremtés, a megváltás és a megszentelés isteni mű-
vén át, az egyház, a liturgia és a jámborság egészen hozzánk vezető
történetéig. Végső soron a szentháromságos egy Istentől indul ki ez a
kezdeményezés és a vele való boldogító közössége hív.

Befejezés

Írásunk elején a misztikus teológia hármas útját alkalmazva azt állítot-
tuk, hogy Istennek valóban jellemző sajátsága a dicsősége, de ez túl-
nyomórészt egyáltalán nem olyan, mint a teremtmények tényleges, el-
képzelt  vagy  vágyott  dicsősége,  hanem  egészen  más  és  sokkal
tágasabb  intervallumot  átfogó,  az  emberi  tapasztalatok  lehetőségeit
végtelenül felülmúló egységű, igazságú, jóságú, szépségű és szentségű
dicsőség.

Isten  dicsőségének  ezt  a  felfoghatatlanságát  és  magasztosságából
következő világ és emberszeretetét Aranyszájú Szent János liturgiájá-
nak így fejti ki:

„Urunk Istenünk, kinek hatalma hasonlíthatatlan és dicsősége fel-
foghatatlan,  kinek  kegyelme megmérhetetlen  és  emberszeretete
kimondhatatlan,  te  Urunk  kegyességed  szerint  tekints  reánk  s
ezen szent hajlékra és áraszd reánk s a velünk esedezőkre gazdag
kegyelmedet és irgalmadat.”36

36 Liturgikon, 112.



160 Janka Ferenc

„Ezekkel a boldog seregekkel, emberszerető Urunk, mi is kiáltjuk
és mondjuk, szent vagy és legszentebb, és magasztos a te dicsősé-
ged, ki világodat úgy szeretted, hogy egyszülött fiadat adtad oda,
hogy mindaz, aki őbenne hisz el nem vesszen, hanem örök élete
legyen. Ki eljövén és irántunk minden üdvgondozást betöltvén,
kezébe vette a kenyeret, hálát adván, megáldván, megszentelvén
és megtörvén,  szent tanítványai és apostolainak adá,  mondván:
Vegyétek, egyétek, ez az én testem, mely értetek megtöretik, a bű-
nök bocsánatára.”37

A földi uralkodók és diktátorok mások vagyona, szenvedései, vére és
élete árán szereztek maguknak embertelen dicsőséget. Jézus Krisztus a
teremtő Atyaisten „magasztos dicsőségét” nyilatkoztatta ki, ami abban
nyilvánult meg, hogy „úgy szerette a világot, hogy egyszülött fiát adta
érte” (Jn 3,16). „Így lett ő,  a gazdag értünk szegénnyé, hogy minket
gazdagítson”  (2Kor 8,9),  kiüresítette  önmagát,  miattunk  és  értünk
szenvedett, egyszer s mindenkorra bemutatott véres áldozattá vált a
kereszten, hogy az eukarisztikus liturgia vér nélküli áldozatában szent
teste kenyerének és szent vére borának titkaival tápláljon bennünket,
és tegyen titokzatos testének tagjává, a Szentlélek templomává és az
Atya országának társörököseivé.

Így tárul fel az Isten dicsősége. Tőle ajándékba kapott transzcenden-
talitásunk horizontját ennek befogadására kell újra-meg újra kiszélesí-
teni, vagy inkább engedni, hogy kegyelmes szeretete által ő maga ala-
kítsa azt úgy, hogy emberszerető  dicsőségből  minél inkább és minél
többen részesülhessünk. Ezért „legyen a trónon ülőnek és a Bárány-
nak, akit megöltek,” és mégis él, dicsőség örökkön-örökké! A négy élő-
lény azt felelte: Ámen! A huszonnégy vén arcra borult és imádta az
örökkön-örökké élőt.” (Vö. Jel 5,12. 13b–14).

37 Uo. 135–137.



Isten dicsősége és az emberi transzcendentalitás horizontja 161

Függelék: Alberich nyomán módosított és kiegészített vázlat.38

38 Vö. E. ALBERICH, i. m., 100.



FABINY TIBOR

Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a
Jonathan Edwards theologia gloriae-jával?

Egy  félreértést  kell  eloszlatnunk,  s  előre  kell  bocsátanunk:  amikor
majd arról szólunk, hogy Martin Luther (1483–1546) a dicsőség teoló-
giájával szemben a kereszt teológiája mellett érvel, ez nem azt jelenti,
hogy ő nem tudott vagy nem szólt volna Isten dicsőségéről.  Helmer
Christine mutat rá,  hogy a  Hiszekegy és a  Nagykáté magyarázatában
Luther határozottan beszél Isten dicsőségéről,  azon belül  a teremtés
csodájáról, a Szentháromság misztériumáról.1 Számtalan éneket is írt
Isten dicsőítéséről, sőt az 1517. október 31-én közreadott 95 tételből a
62. tétel így szól: „Az egyház kincse valójában Isten dicsőségének és
kegyelmének szent evangéliuma (örömhíre). De ezt méltán igen gyű-
lölik, mert elsőkből utolsókká tesz.”2

Mégis igaz, Luther a kereszt teológiáját, s a két évszázaddal később
élt amerikai teológus Jonathan Edwards (1703–1758) a dicsőség teoló-
giáját  képviselte.  Vajon összeegyeztethető-e  a  kettő?  Tanulmányom-
ban erre teszek kísérletet. Kettőjük teológiai kapcsolatának elemzésé-
vel  tudomásom  szerint  eddig  még  nem  foglalkoztak,  eltekintve  a
jeruzsálemi Edwards-kutató, Avihu Zakai Edwards történelemfilozófi-

1 HELMER CHRISTINE, Luther’s Theology of Glory, in Neue Zeitschrift für Systematische
Theologie und Religionsphilosophie 42/3 (2000) 237–245. https://www.researchgate.net/
publication/296823030_Martin_Luther's_theology_of_glory. [Utolsó megtekintés ide-
je: 2019. május 28.]

2 http://mek.oszk.hu/00200/00203/00203.htm. [Utolsó megtekintés ideje: 2019. má-
jus 28.]



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 163

ájáról írt kiváló könyvétől, amelyben a szerző éppen csak megemlíti e
kétféle teológia közötti különbséget.3

1. Luther theologia crucis-a

Luther számára minden ember teológus, aki gondolkodik és a végső
kérdések foglalkoztatják Az egyik asztali beszélgetésében kérdezi Lu-
ther: „Mi tesz bennünket teológussá?” (Quae faciant theologum?). Hat
pontban azonnal válaszol is saját kérdésére: 1. a Szentlélek kegyelme
(gratia Spiritus); 2. az állandó tusakodás (tentatio); 3. a tapasztalat (expe-
rientia); 4. az alkalom (occasio); 5. a  Szentírás folyamatos és figyelmes
tanulmányozása (sedula lectio); 6. a tudományok megszerzése és azok
gyakorlati használata (bonarum artium cognitio).4

Luther egyik legeredetibb, egyszerre ijesztő  és megnyugtató felis-
merése az a drámainak is nevezhető teológiai gondolat, hogy Isten ön-
maga ellentétének (sub contrario suo)  álcája mögé rejtőzik el. De nem-
csak ő rejtőzik, hanem el is rejt dolgokat: mindezt azért cselekszi, mert
az Ellenség s az ő szolgái is ezt teszik. Szerinte a világ is a rejtőzések és
elrejtettségek nagy és összetett hálózata, s a történelem egy nagy szín-
pad az ember számára: „Az egész teremtés Isten arca vagy maszkja
(larva dei)” (LW5 26, 94).

Isten sokszor úgy nyilatkoztatja ki magát, hogy elrejti, mintegy „be-
csomagolja” önmagát: „Amikor Isten kinyilatkoztatja magát nekünk,
akkor  ezt  úgy teszi,  hogy  egy fátylat,  takarót  tesz  önmagára,  s  ezt
mondja: [ez alatt találsz majd meg engem]” (LW 1,15). Luther egyik
sokat idézett igehelye Ézsaiás 45,15: „Bizony, te rejtőzködő Isten vagy!”

Luther paradoxonokra épülő teológiáját Pál apostoltól tanulta.

3 AVIHU ZAKAI,  Jonathan Edwards’s Philosophy of History. The Reenchantment of the
World in the Age of Enlightenment, Princeton - Oxford 2003, 57; 71–74.

4 BAYER OSWALD, Every  Person  Is  a  Theologian,  in  Martin  Luther’s  Theology.  A
Contemporary  Interpretation, Grand  Rapids/Michigan  -  Cambridge,  England  2005,
15–28.

5 JAROSLAV PELIKAN - HELMUT T. LEHMANN (szerk.), Luther’s Works American Edition
(a továbbiakban: LW), Minneapolis 1957–1986.



164 Fabiny Tibor

„Mert a keresztről szóló beszéd bolondság ugyan azoknak, akik
elvesznek,  de  nekünk,  akik  üdvözülünk,  Istennek  ereje… Nem
tette-e bolondsággá Isten a világ bölcsességét? Mivel tehát a világ
a saját bölcsessége útján nem ismerte meg Istent a maga bölcsessé-
gében, tetszett Istennek, hogy az igehirdetés bolondsága által üd-
vözítse a hívőket. Mert az Isten bolondsága bölcsebb az emberek
bölcsességénél… azokat választotta ki az Isten, akik a világ sze-
mében bolondok, hogy megszégyenítse a bölcseket.” (1Kor 1,18–
21)

Luthernek e paradoxonokra épülő teológiáját a „kereszt teológiájának”
(theologia crucis) nevezik.

Luther theologia crucisával először Walter von Loewenich 1929-ben,
a németországi „Luther-reneszánsz” idején megjelent könyve6 foglal-
kozott mélyebben. Szintén monográfiát írt erről Alister McGrath, aki e
teológiának főleg a középkori  előzményeit  kutatta.7 A közelmúltban
elhunyt belga jezsuita, Jos E. Vercruysse (1931–2017) főleg a hetvenes
években írt tanulmányokat erről a kérdésről. Ő mutatott rá, hogy 1518
körül Luther négy iratában is említi a kereszt teológiáját:  az Eck-kel
való vitájában (Asterici  Lutheri  adversus Obelicos  Ecki),  a  Zsidókhoz írt
levél 21,11-hez  fűzött  kommentárjában,  a  búcsúcédulák  ellen  írt  58
tételében  (Resolutiones  disputatum  de  indulgentiarum  virtute),  s  végül
A heidelbergi disputációban.8

Loewenich könyvéhez hasonlóan magyarul is megjelent Gerhard O.
Forde  Ki a kereszt teológusa? Gondolatok a heidelbergi disputációról című
kötete.9 Századunk első évtizedében Robert Kolb két tanulmányában is

6 Magyarul: WALTER VON LOEWENICH, Theologia Crucis. A kereszt teológiája Luthernél
(ford. MÁDY KATALIN), (Magyar Luther Könyvek, 8), Budapest 2000.

7 ALISTER MCGRATH, Luther’s Theology of the Cross, Oxford 1985. Magyarul a könyv
utolsó fejezete Bogárdi Szabó István fordításában jelent meg:  Protestáns Szemle II/2
(1993), 81–100. 

8 JOS E.  VERCRUYSSE,  Luther’s  Theology  of  the  Cross  at  the  Time  of  the  Heidelberg
Disputation, in Gregorianum, 57/3 (1976), 523–548.

9 GERHARD O. FORDE,  Ki a kereszt  teológusa? Gondolatok a heidelbergi disputációról
(ford. FABINY TIBOR - TÓTH SÁRA), (Magyar Luther Könyvek, 10), Budapest 2005.



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 165

foglalkozott a kérdéssel. Az elsőben10 Kolb Forde eredetileg 1997-ben
megjelent könyvét is figyelembe vette, a másodikban pedig már arra is
rámutat,  hogy a  fogalom tovább él  Luthernek a  grádicszsoltárokról
tartott 1533-as előadásaiban.11

Alister McGrath (Loewenich alapján) így foglalja össze a  theologia
crucis esszenciáját. 

1.  A kereszt  teológiája  a  kinyilatkoztatás  teológiája  és  nem a
spekuláció teológiája.

2. A kinyilatkoztatás azonban mindig közvetett és rejtett.
3. Ezt a kinyilatkoztatást Krisztus kereszten átélt szenvedésében

lehet felismerni.
4. A kinyilatkoztatásban elrejtett Isten megismerése a hit révén

lehetséges.
5. Istent elsősorban a szenvedés által lehet megismerni, mert ő a

szenvedésen keresztül hagyja magát megismerni.

Luther kereszt-teológiája nemcsak az emberi értelmet döbbenti meg,
hanem a hagyományos teológiai gondolkodást is a feje tetejére állítja.

A középkori teológia az analogia entis elvére épült, vagyis a filozófia
az alap, s e fölött áll a tudományok királynője, a teológia. A középkor
világképének megfelelően minden szépen egymáson nyugszik – léte-
zők nagy láncolata, hierarchia –, s a teremtésben így végső soron min-
den a Teremtőre utal:  Omnis mundi creatura/ quasi liber et pictura nobis
est et speculum (Az egész teremtett világ olyan, mint egy könyv, mint
egy tükör) – mondta a 12. században Lille-i Alanus. A középkori teoló-
gia szerint az analógia segítségével ismerhetjük meg Istent. Tehát a tit-
kok „mögé” láthatunk, a keresztben is csak emberileg, érzelmileg ren-
dülünk  meg,  de  úgy  véljük,  a  kereszt  mögött  megsejthetjük,
megláthatjuk Isten csodálatos cselekedeteit.

10 ROBERT KOLB, Luther on the Theology of the Cross, in Lutheran Quarterly 16 (2002),
443–456.

11 R. KOLB,  Luther’s Theology of the Cross. Fifteen Years after Heidelberg: Lectures on
the Psalms of Ascent, in Journal of Ecclesiastical History 61/1 (2016), 69–85.



166 Fabiny Tibor

Luther szerint  ez gyökeresen téves út,  a kereszt  ugyanis  szerinte
nem „transzparens” – nem láthatunk át rajta –, hanem „tükör”, mely-
ben Isten egyrészt azt mutatja meg, hogy kik vagyunk, másrészt azt,
hogy mit tett értünk.  Isten láthatóvá tette,  hogy mit tett miattunk és ér-
tünk. Ha megkerüljük a keresztet, akkor a látásunkkal van a hiba, ne-
künk igenis látni, szemlélni kell Krisztus szenvedését.12

Ez az a teológia, amely megtanít bennünket látni, amelyik kinyitja
szemünket,  hogy a látszatot meg tudjuk különböztetni  a valóságtól.
Az analogikus teológia helyett a theologia paradoxa-t képviselte.

A heidelbergi disputáció-ban írja Luther, hogy „Az emberek cseleke-
detei, mégha mutatósak és jóknak tűnnek is, megvizsgálva mégis halá-
los bűnök.”

Forde ezt az alábbi sémában ábrázolja:

Az ember cselekedetei Isten cselekedetei

Mindig tökéletesnek látszanak Mindig eltorzultnak látszanak
Jónak tűnnek föl Rossznak tűnnek föl
Megvizsgálva mégis A valóságban mégis
Halálos bűnök Halhatatlan érdemek13

A rejtőzködő és a kinyilatkoztató Istent a kereszt teológusa értheti csak
meg, s nem a dicsőség teológusa. Luther A heidelbergi  disputáció 19–21
téziseiben írja: „Nem az nevezhető  méltán teológusnak,  aki az Isten
láthatatlan dolgait az ő teremtett műveiben felfogva szemléli.” (19. té-
zis) „Non ille digne Theologus dicitur, qui inuisibilia Dei, per ea, quae facta
sunt intellecta conspicit.” „Hanem az nevezhető méltán teológusnak, aki
Isten látható műveit, azaz a [hátát] a szenvedésekben és a keresztben
szemlélve fogja fel.” (20. tézis). „Sed qui uisibilia (et) posteriora Dei per
passiones (et) crucem conspecta intelligit.”

12 LUTHER MÁRTON, Hogyan szemléljük Krisztus szent szenvedését? (ford. NAGYBOCSKAI

VILMOS), (Magyar Luther Füzetek, 6), Budapest 1999.
13 G. FORDE, Ki a kereszt teológusa?, 40.



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 167

„A dicsőség teológusa a rosszat jónak, a jót rossznak mondja, a
kereszt teológusa azt mondja, ami a valóság.” (21. tézis) „Theo-
logus gloriae dicit, Malum bonum est, Theologus crucis dicit, id quod
res est.”

A kereszt  tehát „megfordítja” az eleve rossz látásunkat.  A dicsőség
teológusaként fordított optikával látjuk a dolgokat: a rosszat jónak, a
jót rossznak, a bolondságot bölcsességnek, a bölcsességet bolondság-
nak gondoljuk.

Mózes is a „dicsőség teológusa” volt, amikor az Isten orcáját akarta
látni, írja Luther. Isten Mózeshez egyszerre volt kegyelmes (mert vala-
mit mégis megmutatott magából), de  ugyanakkor meg is leckéztette,
mert csak a posteriorit mutatta magából. Ezt a szót használja a Vulgata
az  Ex 33,23-ban: „Hátulról  meglátsz engemet, de orcámat nem látha-
tod”. Vagyis az Úr nemcsak kitünteti Mózest, hanem meg is alázza, hi-
szen ha titkokat tárt volna fel neki, akkor a dicsőség teológusává tette
volna! Luther a rá jellemző bátor, offenzív, szinte blaszfém képpel azt
is sugallja, hogy a kíváncsiskodó Mózesnek a „hátsó” részét, s nem a
szakrálisat, nem az orcáját mutatta meg. S ezt szemlélhetjük a keresz-
ten is: a férget, a mocskot, a bűnt, a fertelmességet.

Isten  „a  bal  kezébe”  elrejti  annak  ellentétét,  a  minket  szerető  és
megmentő irgalmát: „a jobb kezét”. Ezt Luther  Ézs 28,21-gyel szokta
alátámasztani: „Véghezviszi tettét, szokatlan tettét, elvégzi munkáját,
rendkívüli  munkáját”.  A  „szokatlan”,  az  Isten  lényétől  idegen  tett
(opus alienum) elrejti a minket megmentő irgalmát (opus proprium). Ezt
az ézsaiási igét Luther nagyon sokszor 5Móz 32,39-cel együtt idézi: „én
adok halált és életet, összezúzok és gyógyítok”.

Isten igazi munkáját tehát csak akkor tudja véghezvinni, ha előbb a
tőle idegen cselekedetet hajtja végre: halálra ad ahhoz, hogy életet ad-
jon, összezúz ahhoz, hogy gyógyítson. Először bűnössé kell nyilvání-
tania azokat, akik a szívükben felfuvalkodottak – és eleve minden em-
ber az –, mert ő csak azokat tudja megigazítani, akik nem igazak.

A kereszt teológiájával kapcsolatos leggyakoribb félreértés, hogy ez
csak Krisztus halálával, nagypéntekkel foglalkozik, s a feltámadással,
húsvéttal nem tud mit kezdeni. Éppen fordítva van: csak a feltámadás-



168 Fabiny Tibor

hit  fényében érthetjük meg Krisztus  kereszthalálának értelmét,  aho-
gyan Gerhard Forde írja könyvének bevezetőjében:

„A „kereszt” kifejezés, ahogy tanulmányunkban majd végig hasz-
náljuk természetesen egy gyorsírás-jellegű szimbólum, ami magá-
ban foglalja a keresztre feszített és feltámadott Krisztus teljes tör-
ténetét… a keresztrefeszítést és a feltámadást, valamint a megdi-
csőülést is… Valójában lehetetlen dolog a kereszt teológiájáról be-
szélni a feltámadás nélkül. A keresztrefeszítés mélységeibe is le-
hetetlen alászállni a feltámadás megértése nélkül.14

Ha a „kereszt teológiájáról” beszélünk, arról, hogy crux sola est nostra
theologia, akkor a „kereszt” szó természetesen mint „rövidítés” (gyors-
írás), sűrített szimbólum értendő, ami magába foglalja a megfeszített
és  feltámadt  Jézus  Krisztus  teljes  történetét  (narratíváját),  beleértve,
mint láttuk – az Ószövetséget is.

A kereszt egyszerre jelenti Istennek a bűnre adott válaszát – a bűn
büntetését –, s egyszerre a bűntől való megváltást is. Ezért mondhatta
Pál apostol, hogy a keresztről való beszéd (egy lelkészkollégám szerint
a logos tou stauru-t igazán a „kereszt nyelvének” kellene fordítani!) bot-
rány a zsidónak és bolondság a görögnek.

A kereszt  teológiája támadó, „offenzív” teológia,  mert  nemcsak a
bűnt támadja, hanem a bűnös ember teológiáját is. Azt támadja, amit a
vallásban a legjobbnak tartunk: a teológiát. A kereszt teológiája ezért
polémikus jellegű: próbálja leleplezni és kimutatni, hogy az ember sa-
ját teológiájával miként takargatja és rejti kegyes homlokzat mögé hi-
tetlenségét. 

Isten megkísért (Anfechtung), sőt támad is bennünket, de csak azért,
hogy ledöntse büszkeségünket,  s hogy megmenthessen.  A  Deus abs-
conditus azonban a kegyelmét az ő haragja alá rejti.

A kereszt megváltásunk drámáját – ez vagy, ezt tettem érted – mu-
tatja meg a Megfeszítettet szemlélő embernek. Csak a hit ismeri fel Is-
ten ítéletében az ő megmentő irgalmát. Isten kérlelhetetlen haragja (ira
severitatis) mögött az ő könyörületes haragja (ira misericordiae) rejtőzik!
Erről  az  isteni  „rejtőzésről”  szól  a  már  idézett  Luther-prédikáció:

14 Uo. 12.



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 169

I.  Krisztus  szenvedése rémületbe  ejt,  II.  Krisztus szenvedése megvi-
gasztal.

Arra azonban ügyelni kell, hogy a kereszt teológiája nehogy „nega-
tív dicsőségteológia” legyen! A szenvedés önmagában rossz. A kereszt
a dicsőség teológusából akar minket a kereszt teológusává tenni, meg-
romlott látásunkat, hamis optikánkat 180 fokos fordulattal akarja hely-
reállítani. Ami lent volt, most fent lesz, ami fent, az lent, ami jó volt,
az rossz lesz, ami rossz, az pedig jó. Mindeközben Isten „kísért” (An-
fechtungen),  megaláz és porba dönt minket. Igen, fájdalmat okoz ne-
künk, de amikor a kereszt „megtámad” bennünket, passzívan el kell
viselnünk.

A dicsőség teológusa saját  vallásosságában felfuvalkodik,  megke-
ményedik. Érvényes ez az úgynevezett „nagy” teológusokra és a szu-
perkegyesekre  egyaránt.  A  vallási  „vágy”  is  lehet  csillapíthatatlan
szenvedély. Mindegyiket valami emberi, tehát alulról jövő (mindegy,
hogy „nemes” vagy „nemtelen”)  vágy mozgatja.  A kereszt  azonban
közbeavatkozik, „interveniál”. Nem engedi, hogy akár a beteg, akár a
vallásos „egóm” növekedni kezdjen. Ha engedek az egómnak (beleért-
ve a vallásos egót is!), akkor lecsúszom a kereszt teológusának útjáról,
és észrevétlenül a dicsőség teológusa leszek.

Azáltal, hogy interveniál, a kereszt megöli bennem az emberit. Meg
kell  halnunk ahhoz,  hogy újjászülethessünk.  Nem csak egyszer,  ha-
nem újra és újra, mert az ego állandóan újraéled. Luther szerint az iga-
zi halál a haláltól való rettegés, vagy lelki félelem. A fizikai, úgyneve-
zett valóságos halál gyerekjáték ehhez képest. Ha legyőztük az igazi
halált, akkor nyílik lehetőségünk az új életre. Erről az új életről, Isten
bennünk való munkájáról, a hit igazságáról szól a IV. rész (25–28. té-
tel).

Luther célja, hogy hallgatói és olvasói is a kereszt teológusai legye-
nek, hogy ledöntse a nagyokat az énjük, a buzgó  hívőket saját hitük
trónjáról. Hogy a kereszt legyen egyedül a mi teológiánk. Crux sola est
nostra theologia.

Meg kell halnunk ahhoz, hogy feltámadva élhessünk, hogy meglát-
hassuk: a dolog az, ami. Isten önmaga ellentétébe rejtőzködik el: deus
absconditus sub contrario suo. Dicsősége rejtett a kereszt gyalázatában.



170 Fabiny Tibor

Luther odáig is elmegy, hogy kimondja: Isten ördöggé lesz, s a pokolra
visz azért,  hogy mi a mennybe mehessünk.  Opus proprium  rejtett az
opus alienumban!

„Vivendo, moriendo et damnando fit theologus, non intelligendo et legen-
do.” („Élet, halál és elkárhozás tesz minket teológussá, s nem az értel-
mi gondolkodás és a filozofálgatás.” 2.)

Luther  mérnöki  pontossággal  komponált  teológiai  tételei  az  első
pillérrel, Isten törvényével kezdődtek, s az utolsó, 28. tétellel érnek vé-
get: „Isten nem megtalálja, hanem megteremti azt, ami számára szere-
tetre méltó, az ember szeretete viszont abból fakad, hogy valamit sze-
retetre méltónak talál.” Vagyis alapvető különbség van az isteni és az
emberi szeretet között: amíg az emberi szeretet, az eros alulról szárma-
zik, s az iránt vonzódik, ami szép, ami neki tetszik, addig az agape, az
isteni szeretet  felülről  jövő  szeretet (Jakab levele beszél  „felülről  jövő
bölcsességről”).

Az isteni szeretet nem vonzódik a szép iránt: az isteni szeretet szép-
pé tesz! Így mondja Luther: „Azért válnak széppé, ugyanis a bűnösök,
mert  szeretetben  részesülnek,  s  nem  azért  részesülnek  szeretetben,
mert szépek.”15

Summázva megállapíthatjuk, hogy Luthernek A heidelbergi disputá-
cióban megfogalmazódó, paradoxonra épülő  theologia crucis-a, radiká-
lis,  egyenesen megbotránkoztató,  offenzív mélyteológia,  amely Isten
törvényétől jut el Isten szeretetéig, az igazságtól a kegyelemig.

2. Jonathan Edwards és a theologia gloriae

Jonathan  Edwards,  Amerika  teológusa,16 az  amerikai  puritánok  18.
századi leszármazottja, a felvilágosodás gyermeke és egyben kritikusa
is.  Egyike  volt  azon  ritka  protestáns  gondolkodóknak,  akiket  Isten

15 LUTHER M., A heidelbergi disputáció (ford. NAGYBOCSKAI VILMOS), (Magyar Luther
Füzetek, 8), Budapest 1999; G. FORDE, Ki a kereszt teológusa?, 112.

16 ROBERT W. JENSON, America’s Theologian. A Recommendation of Jonathan Edwards,
New York - Oxford 1988.



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 171

szépségének ereje ragadott  meg,  s  egy olyan  teológiát  dolgozott  ki,
amit ma vallási esztétikának nevezhetnénk.17

A megtéréséről szóló Personal Narrative (Személyes történet, 1740) cí-
mű írását Isten dicsőségét hirtelen megtapasztaló élményének leírásá-
val kezdi:

„Az első alkalom, melyre emlékszem, mikor megtapasztaltam azt
a fajta belső, édes örömöt Istenben és az isteni dolgokban, mely-
ből azóta sokat átéltem, azután következett, miután elolvastam az
1Tim 1,17-et: „Az örökkévalóság királyának pedig, a halhatatlan,
láthatatlan  egy  Istennek  tisztelet  és  dicsőség  örökkön-örökké.
Ámen.” Ahogy ezeket a szavakat olvastam, az Isteni Lény dicső-
ségének érzete lépett be lelkembe és áradt szét benne; egy új ér-
zés:  egészen  különbözött  mindattól,  amit  azelőtt  megtapasztal-
tam.”18

„Isten  kiválósága,  bölcsessége,  tisztasága  és  szeretete  úgy  tűnt,
minden dologban felbukkant: a napban, a holdban és a csillagok-
ban; a felhőkben és a kék égben; a fűben, virágokban, fákban; a
vízben és a természet egészében; melyek állandóan nagymérték-
ben lekötötték a figyelmemet.”19

Így írja le Isten szentségével való élményét:

„A szentség, ahogy azt az elmélkedéseimet papírra vetve elma-
gyaráztam, édes, kellemes, elragadó, derűs, nyugodt természetű-
nek tűnt számomra. Egy egyszerűen kimondhatatlan tisztaságot,
világosságot, békességet és elragadtatást hozott a lelkembe: és et-
től a lélek Isten kertjének vagy mezejének érezte magát, minden-
féle kellemes virággal, mindennel együtt, ami kellemes, elbűvölő

17 Lásd GESA ELSBETH THIESSEN, Theological Aesthetics. A Reader, Grand Rapids 2004,
167–176.

18 JONATHAN EDWARDS, Personal  Narrative,  in  GEORGE S.  CLAGHORN (szerk.),  The
Works of Jonathan Edwards Vol. 16. Letters and Personal Writings, New Haven 1998,
792.

19 Uo. 794.



172 Fabiny Tibor

és zavartalan; édes nyugalmat és a nap sugarainak gyengéden fel-
elevenítő sugarait élvezve.”20

Rövid írásában, A világ szépségében (Beauty of the World, 1725) Edwards
a szépséggel, kiválósággal és a teremtett világ jóságával foglalkozik.
Ez a rövid mű az alábbi nagyszerű sorokkal kezdődik:

„A világ szépsége teljességgel kedves kölcsönös (akár önmagán
belüli, akár a Legfőbb Lénnyel kötött) beleegyezésekből áll. Ami
az anyagi világot illeti, bár sok másféle beleegyezés is létezik, a
legédesebb és legelbűvölőbb szépsége mégis abban rejlik, hogy a
lelki szépségekre hasonlít.”21

Edwards a szépségről alkotott elméletét azonban a legrészletesebben
Az igaz erény természete (The Nature of True Virtue) című,  1757-ben írt
művében fejti ki, mely halála után, 1765-ben jelent meg. Edwards a kö-
vetkező felvetéssel kezdi: „Az igazi erény [...] a Létezéshez való általá-
nos jóindulatból áll [...] ez a szív megegyezése, vonzalma és egysége
az általános Létezéssel.”22

Edwards ezt a „lények közötti megegyezést vagy egységet” nevezi
„legmagasabb”, „első” vagy „elsődleges” szépségnek,23 míg a „másod-
lagos  szépség”  az,  amit  élettelen  dolgokban  találhatunk,  s  melynek
összetevői a „különböző formájú, viselkedésű, mennyiségű és látható
célú vagy tervezésű, különböző előfordulású, rendszerű, hasonlatossá-
gú, szimmetriájú, arányú, harmóniájú stb. dolgok kölcsönös megegye-
zése és megállapodása”.24 A másodlagos szépség az eredeti, vagyis lel-
ki  szépség  képe.  Edwards  hozzáteszi,  hogy  Istennek  kedvére  van
megfigyelni az alkotásaiban felbukkanó analógiát:

20 Uo. 796.
21 J. EDWARDS, The Beauty of the World, in JOHN E. SMITH - HARRY S. STOUT - KENNETH

P. MINKEMA (szerk.), A Jonathan Edwards Reader, New Haven - London 1995, 14.
22 UŐ,  The Nature of True Virtue, in  PAUL RAMSEY (szerk.),  The Works of Jonathan

Edwards. Volume 8. Ethical Writings, New Haven - London 1989, 540. Magyarul: UŐ,
Értekezés a vallási indulatokról (ford. PÁSZTOR PÉTER), Budapest 2007.

23 Uo. 561.
24 Uo. 561.



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 173

„Örömére szolgált, hogy megalkotta a természet törvényét, mely
alapján egy gyönyörű növény hasonlatossága és kölcsönös viszo-
nya, valamint az, ami összeköti egy épület különböző részeit és az
ő  megegyezésük és  egységük,  továbbá egy harmonikus  dallam
hangjainak egysége  mind gyönyörűen  jelenik  meg;  mert  benne
van az elme, a társadalom különböző tagjai vagy egy rendszer in-
telligens lényei által elért megegyezésének képe, mely egy édesen
egyesült jóindulatú megegyezése a szívnek.”25

Edwards elmélete a szépségről és a szentségről végső fokon Szenthá-
romságot valló. Amy Plantinga Pauw bebizonyította, hogy „a Szenthá-
romság volt a központja Edwards szépségről és  kiválóságról alkotott
képének.”26 Így ír Edwards: „egyvalaki  önmagában nem lehet kiváló,
(vagyis: szép, FT) amennyire nem lehet ilyen esetben egyetértés sem.
Ezért, ha Isten kiváló, akkor muszáj, hogy Istenben pluralizmus legyen
jelen, mert anélkül nem lehetne benne egyetértés.”27

Edwards  a  tökéletes  szépség  megtestesülését  Jézus  Krisztusban
mint  oroszlánban és bárányban látja,  abban a prédikációjában,  amit
ma is egy páratlanul szép és tömör krisztológiának tekinthetünk:

„Jézus Krisztusban csodálatra méltó módon ötvöződnek az egy-
mástól eltérő kiválóságok.  Bármennyire különbözik is az oroszlán
és a bárány, mindkettőnek megvannak a maga kiválóságai. Az orosz-
lán erejével, fejedelmi megjelenésével és hangjával tűnik ki, a bárány
pedig  szelídségével  és  béketűrésével,  mindamellett  hogy  húsából
étel, gyapjából ruha készül, és alkalmas arra, hogy Istennek égőáldo-
zatul bemutassák. Igerészünkben Krisztust mégis egyszerre hasonlít-
ják mindkettőhöz, hangsúlyozva, milyen csodálatos módon találkoz-
nak személyében az eltérő jellegű kiválóságok.”28

25 Uo. 565.
26 AMY PLANTINGA PAUW,  The Trinity,  in  SANG HYUN LEE (szerk.),  The Princeton

Companion to Jonathan Edwards, Princeton - Oxford 2005, 51; lásd továbbá  UŐ,  The
Supreme Harmony of All.  The Trinitarian Theology of Jonathan Edwards, Grand Rapids
2002.

27 Uo. 52.
28 J. EDWARDS,  Oroszlán és bárány. Krisztus szépsége. Prédikáció három részben 1736

augusztusából (ford.  BALCZÓ SAROLTA), (Hermeneutikai Füzetek, 34), Budapest 2012,



174 Fabiny Tibor

Jonathan Edwards egész pályafutása során megszállottan foglalkozott
a tipológiával; a tipológia Leitmotif-ként vonul végig az igehirdetésein,
különösen A megváltás története sorozaton, mely 1739-ban hangzott el;
a jogosan ünnepelt A vallási indulatok (Religious Affections) (1746) című
művén és még a végtelen Miscellanies-en is, de mindenek előtt az Ima-
ges and Shadows of Divine Things (Isteni Dolgok Képei és Árnyékai) című
jegyzeteiben, amelyeket huszonöt éves korában, 1728-ban kezdett el ír-
ni. „Nem szégyellem beismerni, hogy hiszem, hogy az egész világmin-
denség, menny és pokol, a levegő  és a tengerek, isteni tervezés és a
Szentírás története olyannyira tele van isteni dolgok képeivel, mint a
nyelv szavakkal.”29

Jonathan Edwards a kortársaitól abban tért el, hogy a tipológia ha-
gyományos történelmi értelmezését kiterjesztette a természeti világra
is. „Edwards megpróbálta a tipológiát megszabadítani az Ó- és Újszö-
vetségre terjedő szűk vonatkozásoktól anélkül, hogy visszatért volna
az eltúlzott középkori allegóriához.”30 A konzervatív vagy csupán tör-
ténelmi tipológiai felfogással szemben Edwards egy liberálisabb, létel-
méleti tipológiai nézetet képviselt.

Ki tudja észrevenni a természetbeli  képek és emberi  intézmények
mélyebb szellemi jelentését? Edwards meg volt győződve róla, hogy
ez a lelki ember karizmája, ahogyan azt Szent Pál nevezi az 1Kor 2,15-
ben. A vallási indulatok  (Religious Affections című művében a lelki em-
bert a „valóban kegyes és szent szeretet” első jelének nevezi. A lelki
személyek valódi szentek, akiket Isten lelke tesz szentté.31 „A kereszté-
nyeket lelki embereknek hívják, mert újjászülettek a Lélektől, és mivel
Isten Lelkének a jelenléte és szent befolyása bennük él.”32 Amikor Isten

10. Magyarul: FABINY TIBOR, Edwards és a bibliai tipológia in Amerika teológusa. Beveze-
tés  Jonathan  Edwards  gondolkodásába (szerk.  FABINY TIBOR -  TÓTH SÁRA),  Budapest
2008, 116–133; FABINY TIBOR, Jonathan Edwards és a történelem tipologikus szemlélete, in
Vallástudományi Szemle 13/3 (2017), 51–70.

29 J. EDWARDS, Typological Writings, in WALLACE E. ANDERSON - MASON I. LOWANCE

JR (szerk.), The Works of Jonathan Edwards, Vol.11, New Haven - London 1993. (A Nr.
mindig a kötetben megjelölt jegyzetszámra utal.)

30 UŐ, Typological, 33.
31 UŐ, Religious Affections (1746), The Banner of the Truth Trust, 2001, 124. 
32 Uo. 126. 



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 175

Lelke kinyilatkoztatik az embernek, az ember „az isteni természet te-
remtett részesévé” válik.”33 Edwards megtanulta Szent Páltól azt, hogy
a „természetes embernek nincs összeköttetése vagy közössége Krisz-
tussal, vagy részesedése belőle”.34

A lelki ember azonban krisztocentrikusan látja a világot, és így „a
nap keltében  és  nyugtában” „Krisztus  halálának  és  feltámadásának
egy előképét” látja (Nr. 50). Továbbá, 

„A selyemhernyó [is] figyelemreméltó előképe Krisztusnak, mely,
mikor elpusztul, azt a dolgot adja nekünk, amiből oly dicsőséges
ruhát lehet készíteni. Krisztus hernyóvá lett miértünk..., és halálá-
val tökéletesítette azt az igazságosságot, mely minket, hívőket öl-
töztet,  s elvégezte,  hogy a dicsőség köntöseit  viselhessük.” (Nr.
35, vö. Nr. 46, Nr. 142).

Ennek a képnek az előfutára megtalálható Luther bibliamagyarázatai-
ban. Luther szintén a féreghez hasonlította Krisztust a keresztfán el-
szenvedett halálában (vö. Zsolt 22,6), amikor ezt írta róla:

„Nem istenfélő embernek tartották Őt, hanem méreggel teli féreg-
nek...,  aki az egész világ számára fenyegetést jelentett.  Ilyen kis
becsben tartotta Őt  a világ és a keresztyének ma ugyanebben a
sorsban osztoznak.”35 Istennek azonban tetszett a bűzös férgekből,
a rothadt földből olyan életet teremteni, mely teljesen rothadt és
bűzös, egy olyan testen, amely minden virágnál, balzsamnál, ma-
gánál a napnál és a csillagoknál is gyönyörűbb.”36

Edwards gyakran használja a fák (Nr. 26, Nr. 78, Nr. 99, Nr. 135) és
folyók (Nr. 15, Nr. 22, Nr. 77) képeit, mely a világ egymást követő kor-
szakait és Isten gondviselő történelmi nézetének a dinamikusságát jel-
képezik. A természeti képek a fejlődésről a megváltás történetét tükrö-

33 Uo. 131. 
34 Uo. 132. 
35 LW, 22, 340. Vö.: KENNETH HAGEN, The Testament of a Worm: Luther on Testament

and Covenant, in Consensus 8 (1982). Magyarul: FABINY T., Luther krisztocentrikus bib-
liaértelmezése, in UŐ, Szótörténések, Budapest 2009, 124–137.

36 LW, 4, 190.



176 Fabiny Tibor

zik, a régi isteni gondviselés elnyomását és túlhaladását az új által. Az,
hogy a csillagok fokozatosan elhalványulnak, amikor feljön a nap, elő-
képe a zsidó előírások elhalványulásának az Evangélium gondviselé-
sének megjelenésekor. (Nr. 40)

A lelki ítélőképesség nemcsak Isten szépségét és dicsőségét érzékeli,
hanem a bűn valóságát is. „Az időleges halál az örök halál árnyéka”
(Nr. 1). „Az, ahogy a kígyó elcsábítja a madarakat... a pók csapdába
ejti a legyet... élő jelképei annak, ahogyan az ördög megkaparintja az
emberi lelkeket” (Nr. 11).

„A varjak, melyek örömmel lakmároznak egy hullán, figyelemre
méltó előképei az ördögöknek, akik örömmel ejtik zsákmányul a
halottak lelkét. Egy halott, mocskos, rothadt tetem energikus képe
a  gonosz  ember  lelkének,  amely  lelkileg  kifejezetten  koszos  és
visszataszító.” (Nr. 61) 

Zárógondolat

Ha a reformátori radikális „mélyteológia” és az amerikai teológia vagy
vallásos gondolkodás kapcsolatát  vizsgáljuk,  nemcsak a „social  gos-
pel” pehelykönnyű tanítása juthat eszünkbe, hanem igazat adhatunk a
lutheránus  Dietrich  Bonhoeffernek,  aki  kétszeri  amerikai  látogatása
után kifomult teológiai  érzékenységgel állapította meg a két világhá-
ború közötti amerikai kereszténységről:

„Az amerikai teológia és az amerikai egyház általában sohasem
fogta fel azt a kritikát, ami az Isten igéjéből fakad és mindennek a
következményeit […] Az amerikai teológia számára a keresztény-
ség végső soron vallás és etika. Ezért Jézus Krisztus személye és
műve a teológia számára  hosszú távon szükségszerűen háttérbe
szorul, mivel nem ezt tekintették a radikális ítélet és a radikális
megbocsátás egyedüli alapjának.”37

37 Az idézetre Mark Noll (a Notre Dame University nyugalmazott professzora)
2019. január 22-én küldött e-mailjében hívta fel a figyelmemet, amiért külön is hálás
vagyok neki. Angolul:  „American theology and the American church as a whole have
never  been  able  to  understand  the  meaning  of  criticism  […]  In  American  theology,
Christianity is still essentially religion and ethics. But because of this, the person and work



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 177

Mindazonáltal a fentiek alapján a kérdésünket újra feltesszük: össze-
egyeztethető-e Luther theologia crucis-a Edwards theologia gloriae-jával?

Válaszunk: igen. Először is Luther és Edwards is képekben gondol-
kodik. A selyemhernyó és a „féreg-Krisztus” meglepő  azonosságára
már utaltunk.  Egy másik meglepő  azonosságot  az  úrvacsora  képies
magyarázatában fedezhetünk fel.

Amikor azt kérdezik, miért éppen a kenyeret és bort rendelte Isten e
szentség jeleinek, Luther rámutat, hogy a kenyér és a bor már formá-
jukkal is a közösségre indítanak:

„Mert amiképpen a kenyér sok összezúzott búzaszemből készül, s
eképpen sok búzaszem teste az egy kenyér testévé válik, amely-
ben az egyes búzaszemek elvesztik a saját testüket és formájukat,
és a kenyér közös testét öltik magukra, s ugyancsak a szőlősze-
mek is elvesztvén saját alakjukat, a bor és ital közös testévé vál-
nak,– ugyanúgy lesz velünk is,  ha ezzel a szentséggel helyesen
élünk. Krisztus minden szentjével együtt szeretetétől fogva, ma-
gára veszi  a  mi alakunkat,  velünk együtt  küzd a bűn,  halál  és
minden baj ellen: mi pedig az ő szeretetétől felgyulladava őhozzá
formálódunk, az ő igazságára, életére és üdvösségére hagyatko-
zunk, s eképpen az ő javaival és a mi bajainkkal való közösség ré-
vén egy tésztává (kaláccsá), egy kenyérré, egy testté, egy itallá le-
szünk,  úgy hogy minden közössé  lesz...  Viszont  ugyanúgy  ne-
künk is át kell alakulnunk s a miénknek kell elfogadnunk minden
keresztyén nyomorúságát, az ő alakjukat és szükségüket magunk-
ra vennünk, s nekik juttatnunk mindazt a jót, amire csak képesek
vagyunk, hogy ők azt élvezhessék. Ez a  valódi közösség és ez a
szentségnek a helyes értelme [...] A kenyérnek és a bornak ezt a
kettős alakját egyebek mellett azért is rendelte, hogy jelezze azt az
egyesülést és közösséget, amelyet ez a szentség foglal magában,
mivel nincs bensőbb, mélyebb és osztatlanabb egyesülés, mint az
ételnek az egyesülése azzal, aki elfogyasztja. Az étel ugyanis át-

of Jesus Christ must, for theology, sink into the background and in the long run remain
misunderstood,  because it is  not recognized as  the sole ground of  radical  judgment and
radical forgiveness.” Lásd továbbá, MARK NOLL, „America has honored Luther – but not
the  Lutheran Point  of  View”,  in  LAURENCE KIRKPATRICK (szerk.),  Martin Luther  500:
Papers Marking the 500th Anniversary of the Reformation, Belfast 2017, 169–188.



178 Fabiny Tibor

megy,  átváltozik elfogyasztójának természetévé,  annak lényegé-
vel eggyé válik... Eképpen egyesülünk mi is a szentségben Krisz-
tussal,  és  leszünk egy testté  a  szentekkel,  úgy,  hogy ő  magára
vesz minket, helyettünk tesz-vesz, mintha ő az volna, ami mi va-
gyunk, s ami bennünket ér, őt is ugyanúgy, sőt még inkább éri,
mint bennünket.”38

Két évszázaddal később Edwards ezt írja:

„Ahogy a búzát csépeléssel, lisztté őrléssel, majd sütéssel készít-
jük elő arra, hogy táplálékunk lehessen, amely felfrissít és erőt ad,
és ezáltal a lelki táplálék előképévé válik, mivel Krisztus maga a
mennyből jövő kenyér, amely szenvedés árán válik eledelünkké;
úgy a szőlő leve is Krisztus előképéve lesz, amint préseléssel elő-
készítjük arra, hogy frissítő italunk váljék belőle, amely felemeli a
lelkünket és örömöt ad.”39

Másodszor: Edwards dicsőség teológiája a sub specie aeternitatis szem-
léli (és ezt csakis szemlélni lehet) Isten teremtett világának szépségét.
Ez  a  szépség  Isten  legkisebb  teremtményeiben,  a  selyemhernyóban
vagy a történelem üdvtörténeti panorámájában egyaránt megmutatko-
zik, sőt a hívő ember előtt Isten dicsősége még a bűn homályán át is
felsejlik. Edwards kamerája madártávlatból tanulmányozta és csodálta
Isten művészetét. Luther más, nem kevésbé tehetséges operatőrnek bi-
zonyult, aki más, de hasonlóan jó „filmkészítő művészként” premier
plánban megváltásunk drámájára, Krisztus keresztjére, a mélységre fó-
kuszált, innen látott és láttatott mindent. A Krisztus kereszthalálából
fakadó szeretet isteni eredetű, amíg az emberi szeretet alulról vonzó-
dik a széphez.

Végül harmadszor: Luther és Edwards egymástól látszatra ellenté-
tes teológiája azért is összeegyeztethető, mert nem arról van szó, hogy

38 LUTHER MÁRTON, „Krisztus valóságos szent testének sacramenumáról”, in Uő,
Bűnbánat,  Keresztség,  Úrvacsora.  Három  sermo  a  szentségekről  1519 (ford.  WICZIÁN

DEZSŐ), (Magyar Luther Füzetek, 4), Budapest 1994, 38–39.
39 J. EDWARDS, Typological Writings, in WALLACE E. ANDERSON - MASON I. LOWANCE

JR (szerk.), The Works of Jonathan Edwards, Vol. 11, New Haven - London 1993, 68.



Összeegyeztethető-e Luther theologica crucis-a … 179

a theologia crucis ab ovo jó és a theologia gloriae ab ovo rossz lenne, vagy
éppen fordítva; hanem arról, hogy van jó és rossz theologia crucis amint
s ugyanígy van jó és rossz theologia gloriae. Több ez annál, hogy Péter
és Pál jól megférnek a naptárban, s ugyanúgy megfér Luther és Ed-
wards a protestáns teológiában, vagy az egyetemes keresztény teoló-
gia panoptikumában a katolikus és a protestáns teológia. Mindegyik-
ből  van  jó  és  rossz,  klasszikus  és  selejt,  s  a  mindegyikben  jó  –  a
klasszikus – mindig találkozik.

A teológia szépségét ugyanaz adja, ami Edwards szerint Krisztus
szépségét: az ellentétek csodálatos találkozása és összhangja, amely a
kereszt mélységébe pillantva vallja, énekli az anyaszentegyház immár
kétezer éves kórusával együtt: Soli Deo Gloria.



GÁJER LÁSZLÓ

A fenséges és a szép esztétikai minőségének 
kapcsolata a vallásos hittel a romantika 
korában

A romantika korában az ész és a képzelőerő, illetve a szabályosság igé-
nye és az azt gyakran figyelmen kívül hagyó zseni magatartása közötti
eltérés gazdag művészetfilozófiai viták tárgya volt.1 Felmerült a kér-
dés, hogy vajon ami tetszik, az a statikus és szabályszerű megismerés
által válik megragadhatóvá, vagy a képzelőerőn és a dinamikus, zabo-
látlan érzésen alapul. E folyamatot két esztétikai alapminőség, a szép
és a fenséges meghatározására tett törekvés kísérte úgy, hogy a fensé-
ges  erőt  sugárzó  fogalma  a  szabályszerű  szépség  mellett  idővel  a
klasszicista kánon szerves részévé vált. Mivel a fenséges jellege nem-
csak zabolátlan, de gyakran zavarba ejtő is egyben, szorongást vált ki,
és csodálattal vegyes rettegést idéz elő bennünk, ezért a romantikus
eszmény a  fenségesnek mind hangsúlyosabb szerepet  tulajdonított.2

Így az idővel el is kezdte felbontani és meghaladni az arányos szépség
klasszicista ideálját. Mivel a vallás és a vallásosság értelmezése az em-
lített változás hatására módosult, alább törekszem arra, hogy ezt a ha-
tást legalább érzékeltessem. A teljesség igénye nélkül és talán esetlege-

1 ERNST CASSIRER, A felvilágosodás filozófiája, Budapest 2007, 351, 376.
2 Uo. 382. Lyotard szavaival: „Ezt az ellentmondásos érzést, öröm és nemtetszés,

öröm és szorongás, egzaltáltság és depresszió egységét a 17. és 18. században Euró-
pában újra és újra  fenségesnek nevezték”.  JEAN-FRANÇOIS LYOTARD,  A fenséges és az
avantgárd, in Enigma 2 (1995), 52. A fenséges és a szép meghatározásához szórakoz-
tató leírást ad Kant: IMMANUEL KANT, Megfigyelések a szép és a fenséges érzéséről, in UŐ,
Prekritikai írások, Budapest 2003, 285–314.



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 181

sen választottam ki szerzőket, hogy a folyamatok mintázatát jellemez-
ni tudjam. A gondolatmenet csúcspontjaként az Angliában lezajló, el-
sősorban a Lord Shaftesbury és Edmund Burke megközelítései  által
jelzett eseményeket tartom különösen érdekesnek. Ezek a változások
jól mutatják, hogy a politikai események – jelen esetben a Dicsőséges
Forradalom  (1688)  utáni  konszenzus  és  annak  felbomlása  –  milyen
gazdagon befolyásolják az erkölcs- és a művészetfilozófiát és ezeken
keresztül az istenképet is.3

1. Sapientia universalis – a klasszicizmus esztétikája

A 17. században megszilárduló esztétikai ideált nagyban befolyásolta
René Descartes (1596–1650) munkássága. Az ő gondolkodása az embe-
ri  tudásba  vetett  bizalomról  tanúskodott.  Úgy  vélte  ugyanis,  hogy
mindent a kételkedés tárgyává kell tennünk, de amikor minden elbi-
zonytalanodik körülöttünk, éppen magának a kételkedő észnek, e bi-
zonytalanságok észlelőjének helyzete erősödik meg.4 A ráció az ember
legfontosabb  megkülönböztető  jegye.  „Olyan  szubsztancia  vagyok,
amelynek egész lényege vagy természete nem egyéb, mint gondolko-
dás”5 – fogalmazta meg Descartes. Ebből a tiszta gondolkodás szigorú
eszménye és egy átfogó harmónia igénye következik, ami alapján bár-
milyen létezést csak akkor tudunk világosan megragadni, ha egyfajta
geometriai szemlélet törvényszerűségeire vezetjük vissza.6 A scientia e
tudományos igénye átfogja az emotív és a kognitív képességeket is.7 A
képzelet és az érzés tehetsége az ész alá rendeltek, ebből pedig a csa-
pongó, a pontos szabályossághoz nehezen alkalmazkodó  képzelőerő

3 MARIE-HELÉNÈ HUET, The Revolutionary Sublime, in Eighteenth-Century Studies 28/1
(Autumn, 1994), 51.

4 RENÉ DESCARTES, Értekezés a módszerről IV. 923–830, Szemere Samu fordítását át-
dolgozta Boros Gábor, Budapest 1993, 42–43.

5 Uo. IV. 942–944, 43.
6 Uo. IV. 1235–1242, 54.
7 UŐ, Levelek Pfalzi Erzsébet hercegnőhöz 1643–1649 (ford. ROKAY ZOLTÁN), Budapest

2008, 32, 41.



182 Gájer László

elutasítása következik.8 A józan ész nem más, mint kiművelt ítélőké-
pesség, amely jóval szilárdabb, mint a képzelet változékony ítélete.

A bennünk keltett tetszés múló és pillanatnyi, a tárgyak pedig sok-
félék. A művészi  folyamatot azonban a maga egészében  kell  felfog-
nunk,  a  természetben található egységes és megingathatatlan törvé-
nyek  alapján.  Ha  léteznek  ugyanis  egyetemes  törvények  a  fizikai
világban, vagyis, ha a természet ésszerű és egy egzakt tudomány által
megragadható, akkor a  művészetben is kell lenniük ilyen törvények-
nek, hiszen az nem más, mint a természet utánzása. Ez a meggyőző-
dés, amelyből idővel egy szabálykövetésre épülő esztétikai gondolko-
dás  fakadt,  az  észszerűséget  és  a  szabályosságot  tette  az  esztétika
alapkövetelményévé.9 Descartes  A lélek szenvedélyei  című késői művé-
nek (1649) alapelve az a gondolat, miszerint az akarat akkor képes a
szenvedélyeken úrrá lenni úgy, hogy közben nem nyomja el azokat,
ha annak vezére az igazság ismeretére támaszkodó ítélet.10 Descartes
számára a tudás egységes és átfogó –  sapientia  universalis –  amely a
művészetre is alkalmazható és alkalmazandó. A művészetet az észhez
kell mérni, az ész szabályai szerint kell vizsgálni.11

Mire  a  francia  költő,  Nicolas  Boileau  (1636–1711)  összefoglalta  a
klasszicista esztétika alapelveit, arra már egy  emberöltő  óta kikristá-
lyosodtak ezek a normák.12 Boileau szerint a törvény, amelyhez a mű-
alkotásnak igazodnia kell objektív törvény, amelyet a művésznek nem

8 Uő, Elmélkedések az első filozófiáról, Hatodik elmélkedés (ford. BOROS GÁBOR), Bu-
dapest  1994,  90,  101; vö.  SUSAN JAMES,  Az emóció  szerepe  a  scientia  kutatásában,  in
BOROS GÁBOR - SCHMAL DÁNIEL (szerk.), Kortársunk Descartes, Budapest 2000, 255, il-
letve CASSIRER, A felvilágosodás filozófiája 358, 360.

9 HORKAY HÖRCHER FERENC,  Esztétikai  gondolkodás  a  felvilágosodás  korában  1650–
1800, Gondolat Kiadó, Budapest 2013, 68.

10 R. DESCARTES, A lélek szenvedélyei XLIX (ford. DÉKÁNY ANDRÁS), Ictus Kiadó, Sze-
ged 1994, 64.

11 E. CASSIRER, A felvilágosodás filozófiája 354. Ennek jó példája Descartes fiatal kori,
zenéről írt műve, amely modern értelemben nem is zeneelméleti mű, inkább a koz-
mosz zenéjével foglalkozik. A  Compendium musicae  a zenét, mint fizikai jelenséget
vizsgálja, annak aritmetikai arányosságát keresi, és egyfajta aránytani elgondolást fejt
ki  azzal  kapcsolatban.  Vö.  TIMOTHY J.  REISS, Cartesian  Aesthetics,  in  P.  GLYN,  The
Cambridge  History  of  Literary  Criticism  III.  The  Renaissance (szerk.  NORTON),
Cambridge University Press, Cambridge 2008, 511–521.



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 183

kitalálnia, hanem megtalálnia, kiolvasnia kell a dolgok természetéből.
A  clare  et  distincte  percipere  alapelvének  érvényesülése  a  művészet-
filozófiában  a  szép  racionalizálására  tett  törekvésnek  mutatkozott.13

Boileau,  aki  Descartes  következtetéseit  az  irodalom  területén  alkal-
mazta, arányt és józan értelmességet feltételezett a szépről, és nem en-
gedte meg „a képzelet friss csapongását”.14 A művésznek tehát meg
kell elégednie azzal, amit a tárgy kínál, a maga egyszerű igazságában
el kell fogadnia a tárgyat, hiszen ezzel tesz eleget a  szépség legfőbb
követelményének. A klasszicista esztétika egyik alapvető  kérdése ta-
lán éppen ezért az általános és a különös, vagyis az egyetemes szabály
és az egyedi tárgy viszonyára vonatkozott. A klasszicizmus a művé-
szet területén nem tagadta,  és nem számolta  fel a sokaságot, hanem
megformálta és uralta azt. Az egyszerűség és a szimplicitás a valódi
szépség és egyben az igazság ismérve, az érzék és a képzelőerő pedig
ésszerű  kell,  hogy legyen.  A klasszicizmus  az egyszerűséget  emelte
eszménnyé,  aminek tudatában talán nem tűnik túlzásnak kijelenteni
azt, hogy a klasszicizmus esztétikai alapminősége a szépség volt.15

A szabályosság bemutatott eszményéből egy a gondolkodástól füg-
gő  Isten fogalma következik.  Descartes szerint  a  kételkedés miatt  a
gondolkodó ember „tökéletlen és függő létező”, amelyből „egy függet-
len és tökéletes létezőnek, azaz Istennek oly igen világos és elkülöní-
tett ideája jelenik meg”.16 Megvan bennem Isten ideája, Istennek tehát
léteznie kell,  jóllehet  a  létére  vonatkozó szükségszerű  következtetés
csupán  a  gondolkodás  zártságából  fakad.  „Abból,  hogy  létezem,  s
hogy egy fölötte tökéletes lénynek, azaz Istennek a fogalma van ben-
nem, azt kell következtetnem, hogy Isten léte fölötte világosan be van
bizonyítva”.17 Isten a teljesen tökéletes lény, vagyis szükséges, hogy lé-

12 NICOLAS BOILEAU,  Ars poetica, in  A klasszicizmus (szerk.  RÓNAY GYÖRGY), Buda-
pest 1967, 155–160.

13 MAX FRISCHEISEN-KÖHLER - WILLY MOOG,  Friedrich Ueberwegs Grundriss der Ge-
schichte der Philosophie. Dritter Teil. Die Philosophie der Neuzeit bis zum Ende des XVIII.
Jahrhunderts, Tübingen 1953, 247.

14 WILLIAM KNIGHT, Az aesthetika története, Budapest 1915, 128.
15 E. CASSIRER, A felvilágosodás filozófiája, 356–374.
16 R. DESCARTES, Elmélkedések az első filozófiáról, Negyedik elmélkedés, 67.
17Uo. Harmadik elmélkedés, 56.



184 Gájer László

tezzen.18 A szabályszerű gondolkodás, a rend feltétlen igénye utal Is-
ten szükségszerű létezésére, akit pedig tökéletes egyszerűség jellemez.
A  tudományosság  klasszicista  eszménye  tehát  a  szépség  szabályos
esztétikai minőségéhez kötődik, amely Isten szükséges és tökéletes fo-
galmával arányos.

2. A fenségesre vonatkozó kérdés

A klasszicizmus a hagyományos esztétikai minőségek, a párt alkotó
szép és rút fogalma mellé idővel beemelt egy harmadikat, a fenséges
minőségét,  mely  végül  meghaladta  és  össze  is  roppantotta  a  rend
szépségének klasszicista eszményét. A szabályszerűség követelményé-
nek bemutatása után ezért forduljunk most a fenséges fogalma felé.
Hogy legalább megközelíteni tudjuk, röviden utalnunk kell arra, hogy
honnét is ered ez a kevésbé rendezett, a szabályosságot nem kedvelő
minőség. Míg a szépségre vonatkozó kérdést Platón tette fel a Nagyob-
bik Hippiászban, a fenséges jelentésének ókori gyökerét a retorikában
kell keresnünk.19 A görög szó, hüpszosz térbeli magasságot jelöl. A latin
sublimus  (jel.  fenséges,  magas,  magasztos,  híres) egyfajta mércére  és
annak átlépésére utal (ti. sub – alá, helyhatározó és limen – küszöb). A
sublimare ige azt jelenti: felemel, felmagasztosít. Hangsúlyozni szeret-
ném a fenséges kifejezés „emelkedett, magasabb, mint” jelentését.20 A
fenségesről (Peri hüpszosz) címmel fennmaradt egy munka, melyet a Kr.
u. 3. században élt Longinus-nak tulajdonítanak. Szerzője talán Cassi-
us Longinus (Kr. u. 213–273), bár egyes kutatások a szöveg 1. századi
eredetére következtetnek.21 De tekintsünk is el a szerző kilétének kér-
désétől, hiszen számunkra ez a szöveg most nem is ezért fontos. Sok-

18 EDWIN M. CURLEY, Vissza az ontológiai érvhez, in Kortársunk Descartes, 226.
19 JEROME STOLNITZ,  ’Beauty’: Some Stages in the History of an Idea, in Journal of the

History of Ideas, 22/2 (Apr.-Jun. 1961), 185.
20 HORKAY HÖRCHER F., A fenséges zsarnoksága, in UŐ (szerk.), Edmund Burke esztéti-

kája és az európai felvilágosodás, Budapest 2011, 50.
21 Vö. MICHAEL J. BOYD, Longinus, the ’Philological Discourses’, and the Essay ’On The

Sublime’, in  The Classical Quarterly  New Series 7/1-2 (Jan.-Apr. 1957), 39–46, illetve
MALCOLM HEALTH, Longinus On Sublimity, in Proceedings of the Cambridge Philological
Society 45 (1999), 43–74.



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 185

kal inkább azért, mert a 18. században ismét népszerűvé vált, méghoz-
zá Boileau francia fordításában. A traktátus eredeti célja retorikai volt,
a közügyekben forgolódók számára kívánt gyakorlati szempontból is
hasznos elmélettel szolgálni. A mű által felvetett kérdések köre ugyan-
akkor jóval gazdagabb a retorikaelméleti,  illetve módszertani kérdé-
seknél, hiszen a szónoki fenség meghaladja a retorika kereteit. Longi-
nus a fenségest olyan esztétikai élményként mutatta be, amelyben a
meggyőzés józansága egy eksztatikus állapottal egyesül.22 Lényege az
irodalmi nagyszerűség, és jóllehet a szövegben pontos meghatározását
nem találjuk, végighúzódik annak egészén. Longinus így fogalmazott:

„A hallgatóságot ugyanis nem meggyőzi, hanem önkívületbe ra-
gadja a fenség, hiszen azt, ami csupán meggyőz vagy gyönyör-
ködtet,  mindenképp és  mindig túlszárnyalja  igézetével  az,  ami
csodálatot  kelt.  Míg ugyanis  a  meggyőzés  sikere  nagyrészt  raj-
tunk múlik, a fenség, uralkodó jelleget és győzhetetlen erőt hor-
dozva magában, minden hallgatónak felette áll […] A fenség el-
lenben, ha valahol alkalmas pillanatban kitör, a dolgokat villám
módjára egészükben járja át, és a beszélő teljes hatóerejét nyom-
ban feltárja.”23

Longinus egy földöntúli dimenzióra utalt. A szónokot időnként ma-
gával ragadja a fenséges stílus, amely önkívületet eredményez. Szen-
vedély és alkotóerő hatja át, ami nem tanulható, így – szemben más
retorikai eszközökkel – nem is lehet tanulással vagy szabálykövető
magatartással elsajátítani. A fenséges hat: csodálatot kelt és önkívü-
letbe  ragad,  és  ilyen  értelemben még  valamiféle  erőszak  is  kíséri.
Longinus elsősorban arra az erőre helyezte a hangsúlyt, amely leigáz-
za a befogadó lelkét. Nem véletlen, hogy a retorikát tartja a fenséges
legsajátabb terepének. A lényeges az extázis, az ellenállhatatlan vonz-
erő, amellyel szemben a lélek tehetetlen.

22 Vö.  JAMES J. HILL,  The Aesthetic  Principles of the Peri Hupsous,  in  Essay on the
History of Aesthetics, (szerk. PETER KIVY), NEW York 1992, 172, illetve KONKOLY ÁGNES,
„A fenséges ellenben…” Az eksztatikus tapasztalat Pszeudo-Longinosz A fenségesről című
művében, in Különbség XVII (2017/1), 65.

23 PSZEUDO-LONGINUSZ, A fenségesről (ford. NAGY FERENC), Budapest 1965, I. 4.



186 Gájer László

A francia 17. század a fenségesben is a szabályokat kereste, új klasz-
szicizmusra törekedett a művészetben. A klasszicista műalkotás a sok-
féleség egysége. Boileau korában a fenséges, mint a szép rendezetlen-
ség elve jelent meg, amely már a klasszicizmus szabálykövetése és a
szabálytalanság között érzékelhető feszültségre mutatott rá. De a fen-
séges, mint újra felbukkanó esztétikai minőség egyben egy mélyebben
meghúzódó változás jele volt. A szépség és a szabályosság kultusza
ugyanis tünékenynek bizonyult. A klasszicista esztétika deduktív jelle-
gű volt, a szabályosság a jelenségek velünk született formáknak való
alávetésének igényében mutatkozott meg. Azonban ennek az igény-
nek az érvényesítése mellett mind erősebben megmutatkozott az átfo-
gó elvek egyedi jelenségekhez való alakítása is. E törekvés megjelenik
Denis Diderot-nak (1713–1784) a szépről  szóló  Enciklopédia cikkében,
illetve a költészetről és a festészetről írt kritikai művében.24 Nála a na-
tura rerum helyett az ember, a befogadó kerül a középpontba. Az alko-
tás által a nézőre gyakorolt benyomás természetéről beszél. Az ítélet-
ről,  mellyel megpróbálja azt saját maga és mások számára rögzíteni,
vagyis az ízlésre vonatkozó kérdésről.25 Megerősödik a meggyőződés,
hogy az ízlés helyességét nem lehet ugyanolyan módon bizonyítani,
mint a logikáét vagy a matematikáét, hiszen abban mindig van valami
rugalmas és kiszámíthatatlan.26 Itt tapintható ki, hogy a helyesség és
az egzaktság esztétikai eszménye mellett létezik egy másik, vele ellen-
tétes eszmény, az inegzaktságé. Hiszen a logika állandóságot, az érzé-
kelhető szépség azonban gyakran váratlanságot követel.27 Ez a törek-
vés  már  nem  annak  feltárására  irányul,  hogy  a  művészet  miben
hasonlít a természetre, hanem keresni kezdi az alkotó tevékenység sa-
ját kifejező- és ábrázolóeszközeit. Az értelem erői mellett ezért az ilyen
jellegű vizsgálódás mind több teret kell, hogy engedjen a képzelőerő-
nek és az érzésnek is.

24 Vö.  DENIS DIDEROT,  Válogatott  filozófiai  művek  II.  (ford.  KUN SAMU),  Budapest
1915, 134–192.

25 Vö. W. KNIGHT, Az aesthetika története, 146.
26 Vö.  FREDERICK COPLESTON,  A History  of  Philosophy 6,  The  Enlightenment,  New

York - New Delhi - London - Sydney 2013, 42.
27 Vö. E. CASSIRER, A felvilágosodás filozófiája, 379.



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 187

3. A konszenzus esztétikája

A törésvonalak, melyek franciáknál megmutatkoztak, talán még köny-
nyebben megragadhatók Angliában az Angol Polgári Forradalomnak
a  gondolkodásra  gyakorolt  érezhető  hatása  miatt.  Anthony  Ashley
Cooper, Shaftesbury harmadik grófja (1671–1713) a forradalom utáni
politikai konszenzus egyik legfontosabb szerzője volt. A szépség vizs-
gálatakor a régi sztoikus és arisztoteliánus értelmezéseket az empiriz-
mus következtetéseivel együtt használta. Hangsúlyozta, hogy a szép-
ség  a  tárgy  által  kifejtett  érzületben  fejeződik  ki,  és  hogy  maga  a
tapasztalatból származó ismeret is a morális és az érdektől mentes (di-
sinterestedness) esztétikai ízléstől függ.28 Shaftesbury szerint „az erény
természetét  egy racionális  teremtménynek az igaz és hamis erkölcsi
tárgyai iránti helyes hajlama vagy megfelelő indulatai (affection) alkot-
ják”.29 A helytelen cselekedet egyben rút is, mert megsérti a jóízlés tör-
vényeit.30 Shaftesbury-nél a common sense az igaz és a hamis iránti álta-
lános morális érzék, amelynek társadalmi jellege nem a Hobbes-féle
önérdekhez, hanem az arisztoteliánus társiasság fogalmához kötődik.31

A sensus communis egy társasági szándék és rokonszenv, amelyből az
illendőségre és csiszoltságra való nevelés programja, a Dicsőséges For-
radalom (1688) utáni kor eszménye fakadt.32 Lord Shaftesbury közös-
ségelvű  eszménye  olyan polgári  szabadságra  épül,  amely  Longinus
szerint  már  a  római  köztársaságban  is  kedvezett  a  fenséges művek
megszületésének, míg e szabadság korlátozása a császárkorban vissza-

28 Vö.  J. STOLNITZ,  On the Origins of „Aesthetic Disinterestedness”, in The Journal of
Aesthetics and Art Criticism 20/2 (Winter 1961), 132–133.

29 SHAFTESBURY,  Értekezés az erényről és az érdemről (ford.  ANIOT JUDIT), Budapest
1994, 31.

30 Uo. 36. Az effajta „csiszoltságról” írt Hume is. Vö. DAVID HUME, A tudományok
és a művészetek keletkezéséről és fejlődéséről (ford. TAKÁCS PÉTER), in Összes esszék I., Bu-
dapest 1992, 128., illetve KNIGHT, Az aesthetika története 240.

31 Vö. HORKAY HÖRCHER F., Esztétikai gondolkodás a felvilágosodás korában 147, illetve
J. STOLNITZ, On the Origins of „Aesthetic Disinterestedness”, 132.

32 Vö. SHAFTESBURY, Sensus communis: Esszé a szellem és a jó kedély szabadságáról (Le-
vél egy barátjához), ford. Harkányi András, Budapest 2008, 51–52, 72.



188 Gájer László

vetette ezt a lendületet.33 Így találkozik a természetes adottság, vagyis
a bizonyos értelemben velünk született ízlés és a nevelés általi csiszolt-
ság, amely a széppel kapcsolatos ítéletalkotás (judgement) képességét
az általános jó ízléssel kapcsolja össze.34

„A szépség különböző  formái közül […] a legmegnyerőbb és leg-
megrendítőbb ugyanis mindig az, amely a valódi életből és a szenve-
délyekből  merít.”35 Shaftesbury kijelenti,  hogy minden, ami szép, az
egyben igaz is, mely a kijelentés a klasszicista esztétika tételére emlé-
keztet bennünket. A hasonlóság azonban csak részben áll fenn. Számá-
ra ugyanis az igazság nem logikai szabályokra vagy alapelvekre vezet-
hető vissza, nem ítéletek és tételek összefüggése, de még csak induktív
úton sem ismerhető meg tapasztalatok felhalmozása által, hanem csak
közvetlenül élhető át, csak intuitíve érthető meg. Az átélés és a belső
megértés a szépséghez kapcsol minket.36 Shaftesbury a  secundum nat-
uram vivere sztoikus alapelvet az etikai síktól az esztétikai felé tolta el:
az ember a szépség közvetítése által teremti meg a legtisztább harmó-
niát önmaga és a világ között. Itt az ész és a tapasztalat mellett egy
harmadik alapvető erő, az intuitív értelem is csatlakozik. Az intuíció
esztétikája azonban már a zseni fogalmának elmélyítését hozza magá-
val. A zseni a tovább nem redukálható belső érzék, a szép iránti belső
fogékonyság adományával rendelkezik. A szépség nem descartes-i ér-
telemben vett idea innata, és nem is locke-i értelemben a tapasztalatból
levezetett és absztrahált fogalom, hanem dinamikus szemlélet és kö-
zösségi értékrend egyben. E józan észre (common sense) épülő közössé-

33 SZÉCSÉNYI ENDRE,  Egy derűs rajongó. Utószó,  in  SHAFTESBURY,  Sensus communis,
173–174.

34 Ez a sensus communis „valamennyi ember közös képessége”. Viconál „a helyes
és a közjó iránti érzék, mely minden emberben eleven, olyan érzék, melyet az élet
közössége  révén  szerzünk”.  Ez  a  társadalmi  hagyományok  régi  római  fogalma,
mely némiképpen szembehelyezkedik a filozófiai spekulációval. Shaftesbury-nél a
közösség szeretete, természetes vonzalom, szolgálatkészség.  Szociális erény, mely
inkább a szív, mint az ész erénye. Főleg Németországban ezt a fogalmat teljesen de-
politizálták,  így  az  erkölcsi  tudat  és  az  ízlés  mellé  sorakozott”.  HANS-GEORG

GADAMER, Igazság és módszer (ford. BONYHAI GÁBOR), Budapest 2003, 53–59.
35 SHAFTESBURY, Sensus communis, 73.
36 E. CASSIRER, A felvilágosodás filozófiája, 395.



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 189

gi és egyben intuitív megismerés a szabályosságot egyfajta dinamiká-
ba állította.

A vallásos gondolkodásban Shaftesbury a lelkiismeret meghatáro-
zását találta ezzel összehangoltnak. Ez „a lelkiismeret a bűn és az igaz-
ságtalanság aljassága iránti természetes érzék”37, az ember jellemzője,
amely az igaz és helyes dinamikus meghatározásának eszköze. Az eré-
nyes cselekedet Isten akaratának megtétele. Erre tehát egy morális ér-
zék vezet el bennünket, amely az egyén érdekével arányos. Ha pedig
érvényesül az egyén érdeke, az egyben a közösségi érdeknek is megfe-
lel.38 A szabályosság tehát már nem készen adott, hanem intuitíve fel-
ismerhető. A helyes cselekedet pedig a lelkiismeretre, az Isten szavára
való  hangoltságból  fakadó érzék  által  mutatkozik  meg.  Az intuíció
markáns jelenléte olyan szabadságra mutat, amely már a fenséges le-
hetőségi feltétele.

4. A szép leértékelődése

Az ésszerű és szabályos szépség fogalmát David Hume (1711–1776) a
tapasztalat  értéke  felől  árnyalta.  Szerinte  nem  az  érzéseknek  kell
ugyanis igazolniuk magukat az ész ítélőszéke előtt, ahogyan a raciona-
lizmus kívánta,  hanem az észt  idézzük az érzés,  a  tiszta benyomás
fóruma elé. Míg a képzelőerőnek korábban elismertségért és egyenjo-
gúságért  kellett  küzdenie,  Hume gondolkodásában az a lélek volta-
képpeni  alapképességévé  vált.  A jó  ízlésről  című  esszéjében arról  ír,
hogy a szépség megítélésének alapjául szolgáló mérce korszakonként
és egyénenként változik, és hogy „a szépség nem maguknak a dolgok-
nak a tulajdonsága, hanem pusztán az azokat szemlélő elmében kelet-
kezik”39, ezért kifinomult érzelmekre van szükség a helyes esztétikai

37 SHAFTESBURY, Értekezés az erényről és az érdemről, 91.
38 F.  COPLESTON,  A History  of  Philosophy  5,  British Philosophy,  New York -  New

Delhi - London - Sydney 2013, 176.
39 „Természetes dolog, hogy kutatjuk az ízlés mércéjét, vagyis egy olyan szabályt,

melynek  segítségével  az  emberek  egymástól  eltérő  nézetei  összeegyeztethetők,
vagy legalábbis kialakítható egy álláspont, mely az egyik véleményt megerősíti, a
másikat pedig elveti”. D. HUME, A jó ízlésről (ford. TAKÁCS PÉTER), in Összes esszék I.,
225.



190 Gájer László

ítélet kialakításához. „Kellő ítélőerő (judgment) nélkül – jegyezte meg
Hume – a költő éppúgy nem remélhet sikert, mint ízlés és találékony-
ság nélkül.”40 Az ugyanazon tárgyra vonatkozó számtalan érzés és ér-
tékítélet mindegyike lehet egyaránt igaz. „Magától értetődik, hogy a
művészi alkotómunka egyetlen szabályát sem a priori érveléssel rögzí-
tik, s nem tarthatjuk őket az ideák közötti örök és változatlan viszo-
nyok és relációk összevetéséből adódó elvont, racionális következteté-
seknek sem”.41 A művészet terén bevett elveket az egyén a saját ízlése
alapján ismeri el.42 A klasszicista esztétikában az ész, míg az empirista
esztétikában az értelem, így a képzelőerő és az ízlés válik meghatáro-
zóvá. A képzelőerő az elme önálló képessége, az esztétikai ítélet forrá-
sa pedig a tapasztalat, melyet a célszerűség határoz meg. Az empirista
esztétika a szép esztétikai minőségének következetesség igényébe der-
medt klasszicista ideáljától elszakadva fordul tehát a képzelőerő dina-
mikája felé.

A képzelőerő felértékelődése és az ítélőerő mibenlétének mind pon-
tosabb meghatározása a szépség fogalmának meggyengülését jelzi. A
szépet a korábban elfoglalt helyéről a 18. század mozdította el, a szép
lefokozása  főleg  a  század  brit  gondolkodóihoz  köthető.43 E  század
előtt a szép a végső cél, amely a megelégedettséget jelenti, ezért az al-
kotás, mint műfaj a szépben éri el a maga teljességét. Alexander Ge-
rard (1728–1795) An Essay on Taste (1759) című művében azonban már
egy komplex meghatározást találunk, amikor az ízlés alapelveit keres-
sük. Ezek az újdonság, a fenséges, a szép, az utánzás, a harmónia, a
nevetséges és az erény.44 A szép tehát már csak egy alapelv a sok kö-
zül, amely az ízlés alá rendelt. Joseph Addison (1672–1719) A képzelő-
erő gyönyörei45 (1712) című művében pedig világosan megkülönböztet-

40 Uo. 236.
41 Uo. 226.
42 Uo. 231.
43 J. STOLNITZ, ’Beauty’: Some Stages in the History of an Idea, 185–186.
44 Uo. 190.
45 JOSEPH ADDISON, A képzelőerő  gyönyörei (ford.  GÁRDOS BÁLINT),  in  Jelenkor  50

(2007),  1184–1209.  Az  interneten:  http://www.jelenkor.net/archivum/cikk/1352/a-
kepzeloero-gyonyorei [Utolsó megtekintés ideje: 2019. január 10.]



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 191

te a szép és a fenséges minőségét, amikor az ízlést (taste) a képzelethez
(imagination) kötötte. Előhozakodott egy egészen új gondolattal, a ret-
tenet témájával is. Az ijesztő, a „kellemes iszony” minősége ez, a félel-
metes szenvedélyek művészi feldolgozása, amely a romantika irracio-
nalitás-kultusza felé mutat. Ezek a szerzők már elszakadnak az alkotó
mester klasszicista ideáljától és a romantikus művész, a semmiből te-
remtő géniusz felé mutatnak.46 Végül Edmund Burke (1729–1797) vont
éles határt a szép és a fenséges esztétikai minősége közé: nála a szép
az örömre (pleasure), a fenséges az élvezetre és a gyönyörre (delight)
vonatkozik.  A szép tehát már nem egy központi értékkategória,  ha-
nem fenomenológiai értelemben szerepel (vö. „emotion of beauty” vagy
„perception of beauty”).47 A szépség léte és természete nem objektív, ha-
nem tulajdonítás eredménye, amely az érzékeléstől függ. A képzelőerő
felértékelődése pedig szinte szükségszerűen jár együtt a fenséges mi-
nőségének megnövekedett jelentőségével.

5. Burke – a fenséges apoteózisa

Edmund Burke (1729–1797) Filozófiai vizsgálódás a fenségesről és a szépről
alkotott eszméink eredetéről című kötetét48 fiatalon, 1756-ban írta. A kötet
nem tartalmaz következetes, zárt filozófiát, nem szisztematikus egész,
inkább esztétikai jelenségeket tárgyal, melyeket törekedett jól elkülöní-
teni egymástól. Jóllehet, a rendet, az arányosságot, a körülhatároltsá-
got a szép tárgy ismérveinek szokás tekinteni, Burke úgy vélte, hogy a
legmélyebb lelki megrázkódtatásokat, a legerőteljesebb művészi élmé-
nyeket nem a szépség, vagyis a nyugodt arányosság és szigorú zártság
szemlélete idézi elő. Nemcsak a szigorú klasszicizmus értelmében fel-
fogott formának van ugyanis esztétikai értéke, hanem a formátlanság-
nak is. Ezt a jelenséget jelöli a fenséges elnevezéssel. A fenséges gúnyt
űz a rend esztétikai követelményéből, meghaladja a puszta arányossá-
got, és ez a transzcendálás, túllépés alkotja annak tulajdonképpeni lé-

46 HORKAY HÖRCHER F., Esztétikai gondolkodás a felvilágosodás korában, 155.
47 J. STOLNITZ, ’Beauty’, 194.
48 EDMUND BURKE, Filozófiai vizsgálódás a fenségesről és a szépről alkotott eszméink ere-

detéről (ford. FOGARASI GYÖRGY), Budapest 2008.



192 Gájer László

nyegét.  A művészet és a természet  hatalmát ugyanis  az  irtózatossal
szembe kerülve tapasztaljuk meg igazán. Ez a végesség határainak fel-
számolása, a végtelenség iránti érzés vonzereje.

A fenséges ilyen fogalma Shaftesbury-n túlmutatva ki akar törni az
eudaimonizmus korlátaiból. Burke esztétikájában ezért beszélünk mo-
ralitástól való elszakadásról.49 A fenséges nem puszta gyönyör (plea-
sure),  hanem elragadtatás (delight).  Ez „egyfajta  félelemmel  teli  elra-
gadtatás,  egyfajta  rémülettel  elegy  nyugalom”.50 Elkülönül  a
boldogságvágytól, az élvezet vagy a véges célok keresésétől. A termé-
szeti tárgyakkal és a sors hatalmával  szembeni belső szabadság meg-
nyilvánulása ez, amely megszabadít a polgári-társadalmi rend, a kö-
zösség  alkotta  ezer  kötöttségtől  is.  Ez  pedig  nem  más,  mint  az
esztétika elszakítása a politikától. Az emberben két alapösztön műkö-
dik: az egyik önmaga fenntartására irányul, a másik arra, hogy közös-
ségben éljen – az előbbin nyugszik a fenséges, míg az utóbbin a szép
érzése – így a szépség egyesít, a fenséges elkülönít. A fenséges tapasz-
talata bátorsággal ruház fel: önmagunk eredetiségének, egyediségének
elfogadására  vezet.  A  fenséges  így  a  zseni  problémájához  kötődik.
Érezzük, hogy milyen messze vagyunk már Shaftesbury-nek a lelkiis-
meretre figyelő morális közösségi eszményétől is.

Ezek a következtetések jelentős hatással vannak a vallás meghatáro-
zására is. A fenséges a vallástörténetben gyakran a rajongás, a túlzott
hit jellemzője. A felvilágosodás józan racionalitása ezért nem egyszer
már azzal a vallásos rajongással száll szembe, ami például a reformáci-
ót kísérően lángolt fel. Burke politikai írásaiban kezdetben még támo-
gatta a nonkonformista – arminiánus és metodista – irányzatokat, azok
vallásszabadsága érdekében, idővel azonban, a fennálló rend megóvá-
sa érdekében elfordult a rajongóktól és az anglikán államegyház mel-
lett tette le a voksát.51 Az angol forradalom idején megmutatkozó radi-
kális puritanizmus jó időre megtanította a briteket, hogy óvatosan kell

49 HORKAY HÖRCHER F., Esztétikai gondolkodás a felvilágosodás korában, 208.
50 E. BURKE, Filozófiai vizsgálódás a fenségesről és a szépről alkotott eszméink eredetéről,

164; vö. J.-F. LYOTARD, A fenséges és az avantgárd, 57.
51 KONTLER LÁSZLÓ, Bevezetés, in EDMUNADDISD BURKE, Töprengések a francia forrada-

lomról (ford. KONTLER L.), Budapest 1990, 28–31.



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 193

bánniuk  a  vallásos  rajongással.  A  polgárháborút  részben  a  High
Church és a puritánok kompromisszuma zárta le, amely a whig párt
hegemóniáját is megalapozta. A polgárháborút lezáró kiegyezés a val-
lásos önmérséklet melletti elköteleződés volt. Ezt például Shaftesbury
Letter Concerning Enthusiasm című szövege jelzi. Ez a kor a tolerancia
kora, amely együtt járt a radikális vallási szélsőségek, a vallásos rajon-
gás visszaszorításával. A hannoveriek uralma Angliában a Shaftesbu-
ry által javasolt vidámságot és jókedvet tartotta a legjobb kúrának a
túlhevült vallási viták ellen. Burke az esztétikában éppen ezzel a Shaf-
tesbury által  javasolt  könnyed értelmezéssel  szakított.  Nála a fensé-
gest, az óriásit a rettegés, a zavar, a félelem, a csodálat, a döbbenet és a
szenvedély kíséri.52 Platón hatására már Shaftesbury is megjegyezte:
az inspirációt joggal nevezhetjük isteni rajongásnak.53 Burke azonban
kiszakítja a fenségest a teológiai diskurzusból, de még a transzcenden-
tális  szférából  is:  fiziológiai-pszichológiai  jelenségként  értelmezi azt,
amely általában a félelemmel, a fájdalommal, a rettegéssel kapcsolatos.
Így a fenséges már nem morális és nem teológiai, hanem lecsupaszí-
tott, anyagi jellegű.54 A személynek a létfenntartása fölött érzett köz-
vetlen veszélyének érzete kíséri, ezért félelmetes és katartikus.

Burke tehát leértékelte a szépséget a fenséges javára, és leválasztotta
az esztétikai minőséget a morális és társadalmi diskurzusról. A szép-
ség és az erény szövetségének lerombolásával a whig rezsimet támo-
gató korabeli brit konszenzus fontos alappillérét, az udvariasság kul-
túráját és a társas erények tanítását gyengítette meg.  A fenséges nem
hősies, nem is rajongás tárgya, hanem a végtelen előtti döbbenet, a ha-
láltól és a fájdalomtól való félelem. Nem illeszkedik sem a széphez,
sem az erkölcsi jóhoz, és az ész nem képes megragadni.  A fenséges
már nem akar barátságot  és  szolidaritást  ébreszteni az emberekben,
így egyfajta kozmopolita érzés jellemzi.55 Nem kívánja sem az erkölcsi
önmérsékletet, sem a vallás lelkiismeretes figyelmét támogatni. A har-

52 E. BURKE, Filozófiai vizsgálódás a fenségesről és a szépről alkotott eszméink eredetéről,
163–164.

53 HORKAY HÖRCHER F., A fenséges zsarnoksága, 55.
54 VANESSA L. RYAN, The Physiological Sublime: Burke’s Critique of Reason, in Journal

of the History of Ideas 62/2 (Apr. 2001), 272.



194 Gájer László

madik  minőség,  a  fenséges  Istenét  leginkább  vallásos  borzongással
tudjuk megközelíteni.56 A fenségesről adott, a hatását máig éreztető di-
agnózisra pedig érdemes úgy tekintenünk, mint ami Isten ábrázolásá-
nak lehetőségéről, lehetetlenségéről, illetve annak tilalmáról is szól.57

Következtetés

Az imént bejárt út talán nem is olyan távoli, nem is olyan elvont, ha
napjaink meghatározó alkotóművészének, James Turrellnek a fenséges
jelenségét olyan finoman érzékelő megjegyzéséből indulunk ki, misze-
rint a fenséges esztétikai jellegével összefügg annak tapasztalata, hogy
„az Istentől való teljes távolság korában élünk”.58 A fenséges Istene el
akar  tűnni  a  szemünk elől,  egyre  kevésbé  helyezhető  el  az  értelem
rendjében, racionálisan megragadhatatlanná válik, és inkább félelmet,
szorongást és csodálattal vegyes rettegést kelt. Az egyes gondolkodók
esztétikai elméleteinek érintőleges bemutatásával egy folyamatot sze-
rettem volna érzékeltetni, amely, jóllehet nem szükségszerűen egyenes
vonalú, de az megmutatkozik belőle, hogy bizonyos változások, me-
lyek az ember egész életét érintették, látszólag egy egyre erőtlenebb-
nek mutatkozó istenfogalomhoz vezettek. Úgy vélem azonban, hogy
ez az erőtlenség, Isten eltűnése, épphogy erőt jelent, ha megpróbáljuk
azt a racionális  eszközökkel  megragadhatatlan fenséges tapasztalata
felől értelmezni. Istent nem látjuk, mert elrejtőzik a fenségében. A ro-

55 MATTHEW W. BINNEY, Edmund Burke’s Sublime Cosmopolitan Aesthetic, in Studies
in English Literature, 1500-1900 53/3 (Summer 2013), 646. 

56 E. BURKE, Filozófiai vizsgálódás a fenségesről és a szépről alkotott eszméink eredetéről
84., illetve M. W. BINNEY, Edmund Burke’s Sublime Cosmopolitan Aesthetic, 649, és M.-
H. HUET, The Revolutionary Sublime, 63.

57 TILLMANN JOZEF A.,  Turrell és  a fenséges a mai művészetekben,  in  Műút  2009/11
https://www.muut.hu/korabbilapszamok/011/tillman.html [Utolsó megtekintés ide-
je: 2019. május 10.]

58 Greeting the Light. An Interview with James Turrell by Richard Whittaker; 1999. 02.
13.,  in  Works  and  Conversations, http://www.conversations.org/story.php?sid=32
[Utolsó megtekintés ideje: 2019. július 20]. Vö. TILLMANN JOZEF A.,  „...mintha e világ
határain  túlra…”.  Burke  és  a  fenséges  a  mai  művészetekben,  in  HORKAY HÖRCHER F.
(szerk.), Edmund Burke esztétikája és az európai felvilágosodás, 320.



A fenséges és a szép esztétikai minőségének kapcsolata … 195

mantika középpontban állította ezt a jelleget, amely bizonyos értelem-
ben megjelenik Isten csendjének mai tapasztalatában is. Ez egy olyan
törekvés, amely meg szeretné haladni a rend esztétikájának modoros-
ságát.



VINCZE KRISZTIÁN

Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen 
keresztül

1. „A szépség szava minden szívet megszólít”1

Simone Weil a 20. század egyik legizgalmasabb és több szempontból is
ellentmondásos egyénisége, akinek filozófiáját egyértelműen keresztény
impulzusok hatják át, így már csak emiatt is sokak figyelmét képes ma-
gára felhívni. Ellentmondásos abban az értelemben, hogy minden vele
szembeni kategorizáló tendenciának gátat vet, hiszen például zsidó csa-
ládban született, de a zsidósággal nem ápolt kapcsolatot, marxista volt,
bár  egyértelműen  kételkedett  a  forradalomban,  sokszor  agnosztikus-
ként tűnt fel, kinek legnagyobb vágya az ismeret és az igazság volt, filo-
zófus  volt,  aki  nem alkotott  rendszert,  kereszténynek vallotta magát,
miközben nagyon hosszú ideig vonakodott a keresztségtől.2 Egyik leg-
nagyobb érdeme vitathatatlanul az, hogy igazán szavahihető ember, aki
mindig kiállt meggyőződései mellett, „így mindannyian sokat tanulha-
tunk tőle”.3 Szavahihetősége, autentikus alkata tükröződik munkájában,
életvitelében és a szenvedőkkel szembeni magatartásában.4

1 SIMONE WEIL,  Vorchristliche Schau 1941/42, idézi  OTTO BETZ, Schönheit spricht zu
allen Herzen. Das Simone-Weil-Lesebuch, München 2009, 20.

2 Simone Weil életét, gondolkodását kiemelkedően gazdag módon ábrázolja példá-
ul:  (a  cura  di)  LUIGI ANTONIO MANFREDA -  FEDERICA NEGRI -  ALDO MECCARIELLO,
Esistenza e storia in Simone Weil, Trieste 2016; COSIMO SCHENA, Simone Weil e la questione
gnostica, Trieste 2017.

3 Vö. O. BETZ, i. m., 10–11.



Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 197

Simone Weil céljai között szerepelt az esztétikai érzék nevelése és az
emberek szépséghez való elvezetése. Írásaiban gyakran kifejeződik az a
szándék, hogy új látás- és érzésmódot közvetítsen mások felé. A szép-
ség Weil általi megmutatása azonban nem pusztán az esztétika keretein
belül zajlik, hanem vallási dimenzióba ágyazódik be, hiszen a teremtett
világ, a műalkotások szépsége Simone Weilnak Istenről is árulkodnak,
sőt esetenként a szépség Istennel teljesen egybe is esik nála. Az esztétika
így kulccsá válhat az ember kezében a természetfeletti igazságok kere-
sésekor, a szépség pedig „a földi legtitokzatosabb misztériumként” tá-
rul fel, ami nem csak szubjektív ítéletekben kerül ilyen megjelölésre, ha-
nem egyenesen „tényként” állapítható meg.5 Mivel Weil filozófiája nem
rendszer jellegű, így a szépségről szóló gondolatait sem lehet egy szigo-
rúan szisztematikus esztétikákban összefoglalni, s látni fogjuk, céljai kö-
zött nem kifejezetten az szerepelt,  hogy minél egzaktabb definíciókat
adjon a szépről, hanem inkább egyfajta terapeutikus jelleggel az emberi
szemeket próbálta megnyitni a szépnek.

Fiatalkorában egyértelműen agnosztikusnak, ateistának tartotta ma-
gát a francia filozófusnő, aki „nem akart olyasmiről beszélni, amit nem
ismer”. Első komoly vallási élményei portugáliai és olaszországi utazá-
sokhoz kapcsolódnak, amelyeknek állandó kísérője volt a természet és a
műalkotások szépsége. Milánóban látta Leonardo da Vinci Az utolsó va-
csora  falfestményét, amire úgy emlékezik vissza, hogy „képes lenne az
egész  életét  eltölteni  e  festmény  előtt”.  A  festmény  kompozíciójából
Krisztus arcát emeli ki, amely mindig magára irányítja a szemlélők te-
kintetét, miközben a legnagyobb nyugalmat és a természetfelettit mu-
tatja magán. Sok időt töltött el Umbria-ban, ahol Szent Ferenc nyomá-

4 Füzesséry Katalin summásan foglalja életéről  össze,  hogy dolgozott  a Renault
gyárban, Spanyolországban a köztársaság oldalán harcolt, tüdőbajos volt, állandó el-
viselhetetlen fejfájásai ellenére lépést tartott a munkához edzett parasztokkal. Amikor
a franciaországi német megszállás elől  családjával Amerikába ment,  úgy fejezte ki
szolidaritását  az otthon szenvedőkkel,  hogy pontosan csak annyit  evett,  amennyit
otthon a hivatalos élelmiszerjegyekre adtak. Csak akkor érezte jól magát, ha beleol-
vadhatott névtelenül a szegények és a társadalom kitagadottjai közé; vö.  FÜZESSÉRY

KATALIN,  A kegyelem és a nehézkedési idő, in  SIMONE WEIL,  Ami személyes, és ami szent.
Válogatott írások, Budapest 1983, 308–317.

5 O. BETZ, i. m., 130, 132.



198 Vincze Krisztián

ban járt, ahol lenyűgözte őt Perugia és Assisi látványa, Firenzében pe-
dig leginkább a felkeresett Giotto freskókról áradozott. Franciaország-
ban hasonló élményei voltak akkor, amikor meglátogatta Solesmes ben-
cés kolostorát, s ahol egy nagypénteket is eltöltött.6 Ezen élményei után
gyakran illette dicsérő szavakkal a katolikus liturgiák énekeinek és szö-
vegeinek szépségét. Simone Weil kifinomult szépérzékkel volt megáld-
va, ezen felül azonban filozófiai tevékenységében egyfajta „szent funk-
ciót  tulajdonított  szépségnek”7, aminek  bizonyítéka  az  is,  hogy  a
szépség  tárgyalásába  az  etikai  momentumok  folyamatosan  lényegi
elemként épültek be.

Simone Weil írásaiban a szépség elsősorban olyan jelenség, amely az
embert egyenesen rabul ejti, hiszen aki igazán szép látványban részesül,
az sokszor önmagáról  és a világról is  teljesen megfeledkezik,  s a lát-
ványban teljesen elmerül. A rabul ejtettség kifejezéséhez Weil egy mito-
lógiai történetet hív segítségül, amelyben Perszephóné foglyul ejtése az
emberi elragadtatott szépségérzet általi tehetetlenséget, elragadtatottsá-
got fejezi ki. Demeter lánya egy nagyon szép mezőn játszadozott, mo-
solygott felette a rét, illatoztak körülötte a jácintok, körül ölelte őt az
egész föld és az óceánok. Amikor Perszephoné kinyújtotta kezét, hogy
egy virágot leszakítson, „máris Hádész csapdájába zuhant; egy isten ke-
zébe  került.  Amikor  kiszabadult,  megette  a  gránátalma  magját,  ami
örökre elkötelezte: az isten házastársa lett. Perszephoné a világ szépsége
által fogságba esett lélek szimbóluma.”8 A rabul ejtettség gondolata egy
másik helyen Istennek olyan csapdáját jelenti, amelybe belekerülvén az
ember kifejezetten valami felsőbbnek nyílik meg. „A lélek természetes
vonzódása a szépség szeretetéhez Isten leggyakoribb csapdája, melyet
arra használ, hogy felső fuvalomnak nyissa meg a lelket.”9

6 Uo. 21–25.
7 VETŐ MIKLÓS, Simone Weil vallásos metafizikája (La métaphysique religieuse de Simone

Weil, Paris, Vrin 1971 [ford. BENDE JÓZSEF]), Budapest 2005, 117.
8 S. WEIL, Attente de Dieu, a fordítás: VETŐ MIKLÓS, i. m., 120–121.
9 UŐ,  Ahol  elrejlik  az  Isten,  in  Ami  személyes,  és  ami  szent.  Válogatott  írások (ford.

REISINGER JÁNOS) Budapest 1983, 110–180, 133.



Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 199

2. A szépség mint az anyagban lévő szükségszerűség

A bennünket foglyul ejtő szépség legkézenfekvőbb módon a természet-
ben, a bennünket körülvevő anyagi világban mutatkozik meg. Weil az
antikvitás gondolkodásából azt emeli ki, hogy abban a világ szépségé-
nek szeretete egyértelműen jelen volt. A görög sztoicizmust lebilincselte
a kozmosz rendezettsége, ciklikussága és szabályozottsága, s a termé-
szeti  folyamatok törvényszerűségében a harmóniát  látta meg.  Ebbe a
sztoikus szépségérzetbe lépett be a korai kereszténység is, amely köz-
ben maga előtt látta az ószövetségi könyvek a világ szépségét kifejező
gondolatait is, hiszen a zsoltárokban, Jób, Izajás és a Bölcsesség könyvében
a világ szépségének kifejeződése húzódik meg. Szent Ferencet kiemeli
ebben az összefüggésben Weil, mert az egyszerű szentéletű példája azt
is megmutatja, hogy „a világ szépsége milyen helyet töltött be az igazán
keresztény  szellemben.  Nemcsak  költeménye  tökéletes  költemény,
hanem egész élete tettben megnyilvánuló tökéletes költemény. Megmu-
tatkozik ez választásában, mellyel magányos elmélkedésének és kolos-
torok fölállításának helyeit kijelölte […] Még a kóborlást és a szegénysé-
get is költészetté tett; pőrévé vált, hogy közvetlenül lépjen kapcsolatba a
világ szépségével.”10 Az umbriai szent tulajdonképpen azért koldult és
csavargott, mert ezen az életmódon keresztül érezhette egyfolytában a
világ szépségét.11

A világ szépségének elemzésében Weil a szépség lényegét a világot
alkotó anyag szükségszerűségében ragadja meg. Minden anyagi folya-
mat köztudottan a természettörvényeknek megfelelően zajlik le, amely
törvények egyértelműen meghatározzák az anyagi folyamatok alakulá-
sát és jövőjét. A természeti törvényekben tulajdonképpen olyan kény-
szerítő erőt látunk, amely alól nem lehet kitérni; éppen az adja a világ
rendezettségét és egyensúlyát, hogy a törvényeknek megfelelően enge-
delmeskedik az anyagi világ minden apró építőeleme. Minden, ami a
világban  van,  mechanikus  törvényeknek  engedelmeskedik,  melyek
éppoly vakok és éppoly kimértek,  mint  a szabadesés törvényei.  Weil
szerint a teremtés aktusának az a legfontosabb mozzanata, hogy Isten

10 Uo. 131.
11 Uo. 137.



200 Vincze Krisztián

átruházza hatalmát  a természettörvények által  vezérelt  szükségszerű-
ségnek, s ennek keretében zajlik az anyag kibontakozása. „A szükség-
szerűség határ, melyet Isten a Káoszra szabott ki”, ez „uralkodik a világ
felett”, és rendezőelvként hatja át az egész természetet. Tehát minden
szükségszerű, ami megtörténik az anyagi világban, s az anyagi világnak
ez  a  struktúrája,  mint  szükségszerűség,  közvetlenül  Istentől  szárma-
zik.12

„Amikor egyedül vagyunk a természetben, s képesek vagyunk a fi-
gyelemre, valami arra késztet bennünket, hogy szeressük mindazt,
ami körülvesz bennünket, jóllehet csak nyers, mozdulatlan, néma
és süket anyagból áll. És a szépség annál jobban megérint bennün-
ket,  minél  kézzelfoghatóbban  nyilvánul  meg  a  szükségszerűség,
például a nehézkedés formálta hegyek látványában, vagy a tenger
hullámaiban, a csillagok járásában.”13

A kozmoszhoz tehát olyan szépségérzetünk kötődik, amelynek konsti-
tutív eleme az anyag vak engedelmessége, sőt az engedelmesség ragyo-
gása maga lesz a szépség. Fontos azt is megjegyeznünk, hogy a termé-
szet,  a  világegyetem  szépségének  a  szeretete  a  legkönnyebb  és  a
legegyetemesebb, mert ennek minden ember szemlélője.

A természeti világ szépségét, az anyag engedelmességének ragyogá-
sát Simone Weil átvezeti az emberi létezés elmélyítéséhez. Ha a világ
engedelmességét szemléljük, akkor az ezzel az engedelmességgel szem-
beni helyes magatartásunk annak szeretetteljes elfogadása. Minden, ami
bennünket körülvesz, az engedelmességet tükrözi, s az ember, mint az
anyagi világ részese azt tapasztalja, hogy az engedelmesség követelmé-
nye  rá  is  kiterjeszkedik.  Ha  megbetegszünk,  ha  halálos  betegségbe
esünk, ha egyszerűen csak megerőltető  munka után észleljük testünk
kimerülését, akkor az anyag törvényekkel szembeni vak engedelmessé-
gét  önmagunkon észleljük.  Ha fizikailag szenvedünk,  akkor  a fizikai
törvények éppen bennünket, a saját testünket sújtják, s emiatt van az,
hogy ilyen esetekben a fájdalom, az elnehezülés élményében akár láza-
dóvá is válhat az ember. Weil szerint azonban a szenvedésben arra va-

12 VETŐ M., i. m., 27–29.
13 S. WEIL, Intuitions Pré-Chrétiennes, a fordítás VETŐ M., i. m., 120.



Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 201

gyunk hivatva – amennyiben az megszüntethetetlen, emberileg orvo-
solhatatlan –, hogy az élettelen anyagi világot utánozzuk a csendes, rá-
hagyatkozó engedelmességben.14 A világban uralkodó szükségszerűség
szépségén keresztül tehát az ember a saját magára is érvényes engedel-
messég követelményét  ragadhatja  meg.  Mindeközben  a szépség nem
csak a külvilág, az anyagi világ attribútuma, hanem kapcsolattá válik az
emberi érzékelés és a világ között. Ha a szép világot, ha annak engedel-
mességét, s az önmagunkra is kötelező érvényű engedelmességet észlel-
jük,  akkor  ez  mind saját  emberi  szenzibilitásunk  közegében  történik
meg.

3. A szépség közvetítő szerepe és fokozatisága

Ha Simone Weil a széphez fűzött gondolatait tovább elemezzük, akkor
az is hamar feltűnik, hogy gyakran él a kanti esztétika belátásaival. Ő
maga is úgy határozza meg a szépet, mint ami önmagában nem hordja
a cél képzetét és ennek ellenére mégis célszerűnek tűnik.15 Tehát a kanti
szépséghez  kötött  paradoxon  jelenik  meg  itt  is,  hiszen  ami  szép,  az
egyetemes megelégedést ad, bár nincsen közben benne érzéki vagy ér-
telmi érdek.

„A szépség az egyedüli evilági cél. Oly cél, melynek semmi célja,
ahogy nagyon helyesen mondja Kant. A szép dolog semmi jót nem
tartalmaz, hacsak nem önmagát, önnön teljében úgy, ahogy megje-
lenik nekünk. Közelítünk hozzá anélkül, hogy tudnánk, mit is kér-
nénk tőle. Tulajdon létét kínálja fel nekünk.”16

14 A szenvedésben való engedelmesség és az istenszeretethez kapcsolódó dekreá-
ció fogalmának összefüggését Weil leginkább a  Szerencsétlenség és istenszeretet című
írásában világítja meg.

15 A Le Beau et le Bien c. kéziratban Weil a következő példát hozza: „Amikor meglá-
tok egy templomot […] első reakcióm, hogy megállok. […] egész lelkemet a templom
látványa tölti el. […] A templom elrendezett kövek halmaza, de nem pusztán mecha-
nikus  rend,  hanem  célszerűséget  rejt  magában.  […]  ez  a  célszerűség  cél  nélküli,
ugyanis nem utal más távoli célra.” S. WEIL, Le Beau et le Bien, kézirat, 1926; a fordítás:
VETŐ MIKLÓS, i. m., 125.

16 S. WEIL, Ahol elrejlik,110–180, 136.



202 Vincze Krisztián

A kanti esztétika szerint a szép, mint tulajdonság általában a tárgyak
formájára vonatkozik. Ha ezzel szembesül az ember, akkor az elragad-
tatottság érzését hordja magában. A fontos kritérium azonban a szép-
ségérzetben az érdek nélküli tetszés! A kellemes számunkra úgy tetszik,
hogy vonzalmat ébreszt bennünk, ami azonban szép, az a vonzalmat
nem hordja magában, hanem az embernek pusztán szemlélő, mondhat-
nánk, kontemplatív örömére szolgál!

„Krisztus is azért parancsolta nekünk, hogy nézzük, hogyan száll
napfény és eső részrehajlás nélkül jókra és gonoszokra, mert a cél
hiánya, a szándék hiánya alkotja a világ szépségét. […] Platón is azt
tanácsolja a Timaioszban, hogy az elmélkedés erejével váljunk ha-
sonlóvá a ciklikus mozgások harmóniájához, melyek indítanak és
visszacsatolnak napot és éjszakát, hónapot, évszakot és évet. E cik-
likus  mozgásokban  és  kapcsolódásukban  szintúgy  kiviláglik  a
szándék s a cél hiánya; a tiszta szépség ragyog fel bennük.”

A hétköznapi ember sokszor szépnek nevez olyasmit is, ami tulajdon-
képpen csak a vonzalom egyik vagy másik fajtája17, azonban „minden
ember, még a legtudatlanabb, a leghitványabb is tudja, hogy egyedül a
szépség jogosult szeretetünkre”!18

Ezek a sorok tehát arról tanúskodnak, hogy a szépség nem azért ra-
gad meg bennünket,  mert  valamilyen  érdekünknek jelentené elérését
vagy bármiféle sikeres beteljesülését, hanem inkább szemlélő képessé-
günket lekötő jelenség, ami a világ mögötti, s a világban immanensen
jelenlevő intelligibiliset közvetíti.19 Ha ezeket a sorokat követjük, akkor
az lesz a jogos benyomásunk, hogy Weil nem csak a kanti esztétika ele-
meit  építi  a  saját  maga gondolataiba,  hanem platonikus vonásokat  is
magára vesz, hiszen a vonzalom, a vonzalmak különböző  válfajainak
egymásutánisága egészen a szépségig képesek elvezetni és felemelni az

17 „A vonzalmaknak is számos faja egészen idegen a széptől, de meglétük, ítélőké-
pesség hiányában mégis azt okozza, hogy szépnek nevezzük azokat a dolgokat, me-
lyekre irányulnak.” Uo. 135.

18 Uo.
19 A szép dolgok szépségének valódi oka az alapjukat adó eszme, idea, amely a

szemléltben az arányosságot, a jól formáltságot, a dolog igazságát ragyogtatja át.



Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 203

embert, s ez kifejezetten a platóni filozófia egyik kulcsfontosságú meg-
állapítása. Vető Miklós ebben az összefüggésben így látja a vonzalmak
fokozatiságán áthaladó emberi magasba-emelkedést Weil gondolkodá-
sában:

„Végső soron még a testi szerelem is a világ rendjének szeretetéből
fakad. Valamennyi emberi lény érez valamiféle homályos szeretetet
az eget és a hegyeket látva, a természet csendjét és a napfény mele-
gét érzékelve, azonban ez a szeretet nem teljes és nem boldog, mi-
vel olyasvalamire irányul, nevezetesen az anyagra, ami nem képes
válaszra. Ezért az emberek a  szeretetüket más emberi lények felé
akarják fordítani, akik képesek válaszolni nekik, igent mondani és
átadni magukat. Így amikor a szépség érzését egy másik ember lát-
ványához kötjük, azt gondoljuk, hogy lehetségessé vált a szeretet
átvitele,  csakhogy  vágyunk  valójában  továbbra  is  az  egyetemes
szépség mint végső cél felé irányul.”20

4. A szépség mint Isten, mint az isteni jelenlét

Ha Simone Weil Istenről beszél, akkor számára Isten nem csak transz-
cendens valóság, hanem jelen van a világban immanens módon is. A vi-
lág szépségéről egyrészt azt állítja, hogy egybeesik az anyaghoz kötött
engedelmességgel és szükségszerűséggel;  az  Ahol elrejlik az Isten című
írásában azonban a világ szépségét  Isten jelenlétével teszi  egyenlővé.
„Az egyedül valóságos szép, az egyedüli szépség, mely Isten valóságos
jelenléte, az univerzum szépsége. Minden, mi kisebb az univerzumnál,
nem szép.”21 A keresztény mentalitásnak, a deus absconditus gondolatá-
nak megfelelően úgy véli, hogy Isten számunkra csakis álcázott módon
jelenhet meg. Mivel a világot és minden benne levőt felülmúl, így meg-
jelenése mindig álcázott, s éppen abban áll az ember üdvössége, hogy
ezen rejtekező formák mögött mégis felismeri Őt!

Talán Isten és a szépség azonosításában tűnik ki még nagyon intenzí-
ven a weili filozófia platonikus vonása. Platón Szümposzion művében a
dialógust folytatók az erotikus lelkesültségről  beszélgetnek kiindulás-

20 VETŐ M., i. m., 121.
21 S. WEIL, Ahol elrejlik, 145.



204 Vincze Krisztián

ként, s az erosz leginkább úgy kerül bemutatásra, mint amin keresztül
az ember képessé válik a látható szép megragadására. A Phaidrosz című
írásában Platón a szépséget úgy mutatja be, mint ami a legalkalmasabb
arra, hogy az embert az érzéki széptől az erkölcsihez vezesse el. Miután
pedig az emberi tettekben jelenlévő szépséget ragadta meg a görög filo-
zófus, olvasóit rögtön tovább is vezeti a noetikusan megragadhatóhoz.
Az érzéki szép tehát kifejezetten fontos, de egyáltalán nincs abszoluti-
zálva, hanem kiindulópontként ragadható meg, amitől  a szépség em-
bert  felemelő  ereje  indul  meg.  Platón  végül  a  Hippiaszban magát  az
Egyet azonosítja  a Széppel.  Ez az az Egy,  amely minden érzékelhető
szépnek változatlan alapja.  Platón filozófiája  az újplatonikusokon ke-
resztül  eljut  egészen  Ál-Areopagita  Dénesig,  akinek  szemléletében  a
szépség már az önmagát feltáró Isten egyik megnyilatkozása, illetve is-
teni attribútuma lesz. A keresztény gondolkodó szerint ezen felül pedig
a szépség szemlélete az emberi megismerésnek a legmagasabb formájá-
val  esik  egybe,  hiszen  a  dolgok  egyetemességét  célozza  meg.22 Weil
mindezen filozófiai örökség ismeretében a következőt fogalmazza meg:

„Isten megalkotta a világegyetemet,  Fia pedig, elsőszülött testvé-
rünk, ebből szépséget alkotott nekünk. A világ szépsége Krisztus
gyöngéd mosolya, mely az anyagon keresztül sugárzik felénk. Va-
lóságosan jelen van ő az univerzum szépségében. E szépség szere-
tete a lelkünkbe ereszkedő Istentől származik, és ahhoz az Istenhez
tér vissza, ki az univerzumban jelen van.”23

Másik helyen továbbá az álcázott Isten jelenléte beazonosításra kerül a
felebarát személyével és az egyházi szertartásokkal is. „Isten rejtett sze-
retetének mindössze három közvetlen tárgya van, melyben Isten való-
ságosan, noha titokzatosan jelen van. E három evilági tárgy: az egyházi
szertartások, a világ szépsége és a felebarát.”24 Végül, amikor Isten és a
szépség azonosítása megtörténik, akkor annak még egy formája adódik:
a tökéletes tisztaság! „A tökéletes tisztaság nem lehet más, mint a köz-
tünk jelenlevő Isten.” Ez a tökéletes tisztaság az emberben rejlő rosszra

22 BEATE SCHEER, Einführung in die philosophische Ästhetik, Darmstadt 1997.
23 S. WEIL, Ahol elrejlik, 135.
24 Uo. 110.



Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 205

adható egyetlen hatékony gyógyszer,  ami képes minden emberi rom-
lottságot átalakítani. Az Isten jelenlétét jelentő tökéletes tisztaság így az
ember morális tisztulásának az okozója:

„Ha más lenne, mint Isten, nem lenne tiszta. Ha Isten nem lenne je-
len, sohasem üdvözülhetnénk. Aki kapcsolatot teremtett  a tiszta-
sággal, a lelkében rejlő rossz minden borzalma az isteni tisztaság
szeretetévé alakul át. Ezért volt Mária Magdolna és a jobb lator a
szeretet kiváltságosa.”25

5. Etika a szépség mentén

Miután láttuk, hogy Simone Weil számára hogyan jelenik meg a szép-
ség, az hogyan kapcsolódik össze az emberi szépérzékben a világgal, Is-
tennel, nem lepődünk meg azon, hogy ennek mentén egy etika is kiraj-
zolódik, ami az emberi  helyes magatartást szeretné befolyásolni,  s az
emberi  létmódot  szeretné  egyenesen  más  mederbe  terelni.  Az  etikai
momentumok tulajdonképpen végig kísérik a szépségről alkotott felfo-
gásának  minden  fontosabb  megállapítását.  Weil  szinte  axióma-szerű
megállapítása szerint „az ember legnagyobb fájdalma, amitől gyermek-
korától szenved, ami egészen haláláig tart, hogy nézni és enni két kü-
lönböző művelet.”26 Ez a rövid mondat arra utal, hogy az emberiség tu-
lajdonképpen  az  ősbűn  óta,  illetve  az  ősbűnből  fakadóan  csaknem
kivétel nélkül az evést választja és nem pedig a szemlélést.  Ádám és
Éva gyümölcs után való vágyakozása és gyümölcsleszakítása az egész
emberiség jelenlegi léthelyzetének egyben oka, másrészt paradigmája.
Az ember ugyanis úgy áll szemben a világgal, s annak tárgyaival, hogy
azokat vagy megragadja és magához veszi, vagy pedig szemléli és tisz-
teletben tartja. Az előbbi magatartás súlyos formája az, hogy számunkra
a másik ember is sokszor csak eszközként jelenik meg, akit habozás nél-
kül fel- és kihasználhatunk, ha érdekeink úgy kívánják. Tudjuk, hogy az
üdvösség azoké, akik többre becsülik a birtokbavételnél a szemlélődést,
ennek ellenére az embert mohósága és csillapíthatatlannak tűnő vágya-

25 S. WEIL,  Rendszertelen gondolatok Isten szeretetéről, in  Ami személyes, és ami szent.
Válogatott írások (ford. REISINGER JÁNOS), Budapest 1983, 43–48, 45.

26 S. WEIL, Attente de Dieu; a fordítás: VETŐ M., i. m., 124.



206 Vincze Krisztián

kozásából fakadó cselekedetei jellemzik legtöbbször. A bűnöket ennek
alapján a mohóság, a falánkság mentén határozza meg Weil. „Talán a
vétkek, a lezüllések és a bűncselekmények is csaknem mindig vagy lé-
nyegükben mindig oly törekvést rejtenek, mely föl akarja falni a jót, föl-
falni azt, amit csak nézni szabadna…”27

Ha az ember valamit megközelít, megérint, akkor ezek a gesztusok
könnyen  válhatnak  tisztátalan  magatartássá,  amelyek  beszennyezést
vagy akár pusztítást vonnak maguk után. Ezzel szemben „a szépség ér-
zése  a  birtoklásról  való  lemondás  szándékát  szüli  meg  bennünk.”28

Ilyen szempontból tehát a szépség „ellentéte a vágynak, a birtokbavétel-
re irányuló hajlamnak, ami elleplezi  bennem mindazt,  amit fel  fogok
falni.  Az  eltávolodás  érzése  akkor  születik  meg  bennem,  ha  valami
olyasmit szemlélek, amit nem akarok megváltoztatni, még képzeletben
sem (egy katedrálist,  egy szép szobrot),  vagyis  ha a szépségre tekin-
tek.”29 A szemlélődés aktusában az ember tehát távolságot tart önmaga
és  a  szemlélt  jelenség között.  Éppen az a  szép egyik  ismertetőjegye,
hogy érdek nélküli, és így megengedi a távolságot, amit nem tör meg
sem mohóság, sem falánkság, sem érzéki vonzalom. A világban élő em-
ber Weil szerint úgy esik legtöbbször tévedésbe, hogy egy-egy jelenség
mentén azonnal saját jóllakottságán akar dolgozni. A szépség lényege
azonban az, hogy mindig csak ígéret, de önmagában táplálékot nem ad,
mert az emberi lélek csak a természetfelettibe eljutva képes valóban jól-
lakni. Ami tehát szép, azt nem lehet falánk módon megközelíteni, azt
nem szabad a megváltoztatás intenciójával megérinteni.30

Amikor Simone Weil a szépséghez rendelten fogalmazza meg etiká-
ját,  akkor  leszögezi,  hogy  maguk  az  erényes  cselekedetek  is  szépek.

27 UŐ, Ahol elrejlik, 136.
28 VETŐ M., i. m., 124.
29 Uo.
30 „Valamiféle ragyogás magára vonja a tekintetünket, ám semmiféle hajtóerőt nem

nyújt számunkra. A szépség mindig csak ígéret, soha sem ad semmit; éhséget ébreszt
bennünk, csakhogy nincs benne semmi, ami tápláléka lehetne lelkünk azon részének,
mely itt a földön próbál jóllakni; csak a lélek figyelmes része számára rejlik benne
táplálék. Vágyakozást szül bennünk, ám világosan érezteti velünk, hogy nincs benne
semmi kívánnivaló, mert hiszen mindenek előtt azt szeretnénk, hogy semmi ne vál-
tozzon benne.” S. WEIL, Ecrits de Londres et dernières lettres (ford. VETŐ M.), i. m., 124.



Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 207

Szépségük abból fakad, hogy az örökkévaló törvény alkalmazását feje-
zik ki.31 Aki erényes, aki erényes cselekedetet hajt végre, az nem szub-
jektív hajlamait és érdekeit követi, hanem éppen ellenkezőleg, kiszakad
önmagából,  s az örökkévaló törvénynek adja át önmagát.  Az erényes
cselekedetekre az embernek azért van szüksége, mert általuk talál utat
saját maga dekreációjához. A dekreáció az emberi bűnös én felfüggesz-
tését jelenti. Az ember, mint autonóm létező Istennek köszönheti létét,
azonban autonóm létezése magában foglalja bűnös állapotát is, hiszen
Ádám és Éva bűnbeesés története lett az emberi lét paradigmája. Ennek
az emberi léthelyzetnek, ennek a bűnös állapotnak az ellenpólusa Weil
szerint a dekreáció,  ami az autonómiánkról,  az önközpontúságunkról
való lemondásunkat jelenti, azért hogy Istennek adjunk helyet.32

A saját dekreációjára törekvő ember tudatában van annak, hogy e vi-
lágban tulajdonképpen nincsenek igazi célok! Misztikus látásmódjában
Weil ugyanis kijelenti, hogy csak a nem-dekreált ember képtelen e vilá-
gon célok nélkül élni, amíg vele szemben a dekreációra törekvő szerint
a világ lényege a célszerűség helyett a szükségszerűség! Ennek követ-
keztében az az ember feladata, hogy átformálja a célszerűséget szükség-
szerűséggé, amit csak az engedelmesség által érhet el. A szükségszerű-
séghez kapcsolódó szenvedés az, amin keresztül az ember megértheti a
cél nélküli célszerűséget.„A szükségszerűséget már Isten akarata iránti
engedelmességként értelmezzük”, ilyenkor „megtanuljuk, hogy ebben a
világban mindig csak okok vannak és soha sem célok”, így „lemondunk
a célok jelezte személyes nézőpontunkról a cél nélküli célszerűség uni-
verzális perspektívája javára.”33 A szépség azért válik spirituális eszköz-
zé Simone Weil szerint, mert minden más eszköznél nagyobb képessége
van arra, hogy az embert bizonyos ideig az egyetemes nézőpontba he-

31 Az erényes cselekedetekben az ember azt utánozza, ami a legigazabb a legracio-
nálisabb módon.

32 A teremtésben Isten háttérbe szorul, jobban mondva Isten szándékosan húzódik
vissza Weil szerint, s így a világnak, a létezőknek ad helyet visszavonulása által. Az
emberi dekreáció ezt az isteni cselekedetet hivatott utánozni: az ember bűnös énjét
dekreálja  teremtményi  mivoltának tudatában,  hogy Istennek  adhasson helyet.  Vö.
VINCZE KRISZTIÁN, A szenvedés realitása és méltósága Simone Weil filozófiájában, in Vigilia
79, 2014, 589–597.

33 VETŐ M., i. m., 129.



208 Vincze Krisztián

lyezze el. Az egyetemes nézőpont ugyanis azt a perspektívát adja meg,
amit az önközpontú ember nem láthat, hiszen amikor a világ centruma-
ként fogja fel magát, akkor számára minden alávetettnek, illetve hozzá-
rendeltnek tűnik. Magáért beszélő bibliai képet is használ Weil ennek
jobb megértetésére: Egyrészt hivatkozik az irgalmas szamaritánus törté-
netére,  amelyben a segítő  szamaritánus az egyetemes nézőpontot  jel-
lemző figyelem állapotában van: „Az út szélén heverő névtelen test élet-
telenségében nincs ember. A szamaritánus, ki megáll és ránéz, mégis e
hiányzó emberre szegezi figyelmét, s nyomon következő mozdulatai ta-
núsítják, hogy figyelme valóságos volt.” Másrészt Pál apostol egyik szö-
vegére is úgy hivatkozik, hogy azon keresztül a hit, a keresztény hit lá-
tásmódját is szoros összefüggésben kell látnunk a figyelemnek ezzel a
különleges válfajával.34 „A hit, mondja szent Pál, a láthatatlan dolgok
meglátása. A figyelemnek e pillanatában a hit éppúgy jelen van, mint a
szeretet.”35 A szépség olyan energia forrása, amely a spirituális életünk
szintjén helyezkedik el, méghozzá azért, „mert a szépség szemlélése el-
szakadást von maga után”.36 Amikor az ember szemlélődik, amikor látja
a szépet, amikor a világra és önmagára úgy tekint, hogy ezt az egyete-
mes nézőpontból látja,  akkor sikerült neki önmagáról megfeledkeznie
és sikerült neki önmagáról lemondania.

34 A figyelem emberi képessége már fiatal korában foglalkoztatta Simone Weilt, ta-
nárként tanóráinak egy részét arra fordította, hogy a figyelem problematikájára hívja
fel az iskolások figyelmét. Szerinte a gondolkodás legfőbb ereje a figyelemben rejlik,
ami egyedüli  hatalma az embernek. Ez a hatalom két szempontból  válik fontossá:
egyrészt az embert segíti az önmaga felett való uralkodásban, másrészt feltétele a vi-
lág objektív megismerésének fegyelmezettségében. Természetesen igaz az, hogy az
ember mechanikus mozgásaiban, automatikussá lett cselekvéseiben képes az odafi-
gyelés legkisebb erőfeszítése nélkül is aktív lényként mutatkozni. Ha azonban vala-
mire felfigyel, ha valaminek figyelmet szentel, akkor egy olyan emberi képességnek
válik gyakorlójává, ami nem tévesztendő össze semmiféle fizikai erőfeszítéssel vagy
izommunkával. Az igazi figyelem azt jelenti, hogy „diszponibilissé, üressé, az adott
tárgy számára átjárhatóvá” változtatjuk magunkat. Odafigyelni valamire, annyit tesz,
mint rugalmasnak lenni, nyitottá válni. Vö.  VINCZE K.,  Simone Weil az emberi lélek fi-
gyelméről és az imádságról, in VINCZE K. (szerk.) Ars longa vita brevis: A hetvenéves Rokay
Zoltán köszöntése, Budapest 2017, 298–313.

35 S. WEIL, Ahol elrejlik, 121.
36 UŐ, La source grecque (ford. VETŐ M.), i. m., 131.



Simone Weil Istenhez vezető útja a szépségen keresztül 209

Ezen összefüggések tükrében látjuk, hogy Weil szerint lényegi kap-
csolat van a szépség átérzése, a szépség szemlélése, valamint az emberi
egyetemes léthelyzet fájdalmainak, kiszolgáltatottságának és nyomorú-
ságának részvétteljes észlelése között. Ez gyakorlatilag azt jelenti, hogy
minél inkább képesebb valaki a szépség szemlélésére, annál inkább lesz
képes  együtt  érezni  a  nyomorultakkal,  a  szerencsétlenekkel.  Simone
Weil számára a szépség Isten olyan adománya és Istennek az a fajta ön-
közlése, amely a szépségtől elragadtatott embert a saját önfelülmúlásá-
hoz segíti.37

37 Jelen tanulmány egy 2016-ban megjelent  tanulmány módosított  változata;  vö.
VINCZE K.,  Simone Weil Istenhez vezető  útja a Szépségen keresztül,  in  Athanasiana (43),
128–139.



KRÁNITZ MIHÁLY

A tanítóhivatal és a művészetek világa.
Szent II. János Pál pápa levele a művészekhez

II. János Pál pápa 1999-ben a művészek világát egy hosszabb terjedel-
mű, de levél formájú írásban szólította meg. Az irat tizenhat cikkelyből
áll, ami egyúttal tizenhat rövid fejezetet is jelent. A szentéletű pápa a
művészt először a teremtő Isten képmásaként szemléli, elemzi különle-
ges hivatását,  mely a szép szolgálatára és a közjóra irányul.  Magát a
művészetet a pápa a megtestesült Ige és az evangélium titkában szemlé-
li, majd egy történeti „átfutásban” végigveszi a kereszténység és a mű-
vészet kapcsolódási pontjait a kezdetektől a középkoron át a humaniz-
mus és a  reneszánsz,  valamint  az utolsó évszázadok időszakában.  A
harmadik nagyobb egységben a művészet és az egyház párbeszédét tár-
ja fel a II. Vatikáni Zsinat szellemében. A levél hátralévő cikkelyeiben a
művészetek  szükségességére  utal,  szoros  kapcsolattal  az  egyházra  és
annak evangelizációs tevékenységére. Végül a levél mintegy felhívást
intéz a művészekhez, akik a szépség felismerésének tanúi, Isten és az
ember  misztériumának  az  alkotásban  feltáruló  kinyilvánításával.  A
Szentatya a teremtő Lélek működésére figyelmeztet, ami a jót és a szé-
pet összekapcsolja az alkotás képességével. Végül a művészek, de az ol-
vasó figyelmét a Boldogságos Szent Szűzre irányítja, aki mintegy örök
mintája mindannak, amit Isten elgondolt és megteremtett a világban.

Összesen tehát nyolc kisebb egységet tudunk meghatározni II. János
Pál pápa írásában, mely annak biblikus és filozófiai volta mellett tulaj-
donképpen egyfajta elmélkedés is a szépség fogalmáról.  Nézzük meg
most egyenként ezeket a szempontokat, amelyekkel közel kerülünk a
pápa gondolatvilágához, és egyúttal mi magunk is ösztönzést meríthe-



A tanítóhivatal és a művészetek világa 211

tünk ahhoz, hogy igazi mélységében ismerjük meg a „szép” megjelené-
sét és annak hiteles ábrázolását az idézetek segítségével.

Vizsgáljuk meg alaposabban II. János Pál pápa tanítását! Az istenké-
piség különleges módon valósul meg a művészben. Egyfelől a teremtés
összefüggésében, mert aki teremt, az a létet ajándékozza, a semmiből
hoz létre valamit.  Erre csak a Mindenható képes.  A művész azonban
már valami létezőt használ fel, aminek formát és jelentést ad. Ez az is-
tenképmás ember sajátos tevékenysége. János Pál pápa szerint a mű-
vésznek ezért különleges hivatása van, mert erkölcsileg felelős a csele-
kedeteiért,  mégpedig a művészet  szabályait  követve.  Az erkölcs  és a
művészi  adottság  a  legszorosabban  összefügg  egymással.  A  művész
nemcsak alkotásokat hoz létre, hanem saját személyiségét is feltárja. Eb-
ben mutatkozik meg,  hogy a művész hivatása a szépség szolgálatára
szól. Az igazi művészet akkor teljes, ha az az egyén növekedésére és a
társadalom fejlődésére is hatással  van.  Itt  lép előtérbe a művész és a
közjó kapcsolata. A művészi szolgálatnak sajátos etikája,  sőt lelkisége
van – fejtegeti tovább II. János Pál pápa. Úgy, ahogy az egyén, előbb-u-
tóbb a művészet is szembetalálja magát a megtestesült Ige misztériumá-
val. Isten az Ószövetségben nem hagyott kétséget afelől, hogy ő az egyet-
len, és amikor elérkezett az idők teljessége, akkor megszületett (Gal 4,4).
Ő tárja fel nekünk és a művészeknek is az Isten titkát.

II. János Pál pápa termékeny kapcsolatot lát az evangélium és a mű-
vészet között.  Mind a nyugati, mind a keleti kereszténység a szépség
megnyilvánulását látja ebben, de emellett sajátos módon minden művé-
szet az ember és a világ legmélyebb valóságát közelíti meg.

Ezután következik az a történeti áttekintés, amelyet II. János Pál ad a
keresztény hit megjelenésétől kezdve egészen napjainkig.

A szép megjelenésének ábrázolása a keresztény művészetben

A kereszténység elindulása kezdetén már egy olyan művészettel talál-
kozott Keleten és Nyugaton, mely az esztétika törvényei szerint bonta-
kozott ki. Magának a szépnek az ábrázolása tehát nem keresztény sajá-
tosság,  hanem az emberben  lévő  alkotás  és  kifejezés  adottságából  és
vágyából jött létre. Éppen ezért, ahogy II. János Pál fogalmaz, a keresz-



212 Kránitz Mihály

tény művészet „szinte észrevétlenül kezdődött, szorosan kapcsolódva a
hívők igényéhez”.1 A művészet igazán Nagy Konstantin után vált hit-
vallássá.  Ide  kapcsolódik  a  festészet,  a  szobrászat  és  az  építészet  is.
Ugyanakkor megtörténtek az első szónoki és zenei találkozások: Szent
Ágoston  De  musica című  műve,  Hilarius,  Ambrus,  Prudentius,  Szír
Szent Efrém, Nazianzoszi Gergely, Nolai Paulinus a teológiát a születő
keresztény költészettel fejezte ki. Felhasználták a korábbi korok formáit,
de „életerejüket az evangéliumból merítették”. Sajnálatos módon a ke-
resztény misztériumok ábrázolása körüli elkeseredett vita a képrombo-
lásba  torkollott,  melyet  a  787-es  Niceai  Zsinat  csillapított,  és  döntött
„nemcsak a hívők, hanem az általános műveltség szempontjából is”.2

II. János Pál pápa a középkor korszakát a keresztény művészet nagy-
szerű kibontakozásának nevezi, keleten az ikonok a szentségek analógi-
ájára ábrázolták a hit titkait, melyek szépségét elsősorban a templomon
belül láthatjuk, ahol félárnyékban mécsesek sokasága kelt különös fény-
hatást. Pavel Florenszkijt idézi a szentatya: „Az arany, mely a szórt nap-
pali  világosságnál  idegen,  súlyos  és semmitmondó,  egy mécses  vagy
gyertya fényénél megelevenedik, ahogy milliónyi sugár hol itt, hol ott
fölszikrázik és megsejtetik a mennyet betöltő, földöntúli fényt.”3 Az év-
századok alatt felhalmozódott nagyszerű ihletésű szakrális műalkotás a
mai szemlélőt is csodálattal tölti el. A román stílus és a gótika különö-
sen az építészetben mutatta meg művészetének teremtő erejét és válto-
zatos  megnyilvánulásait.  Ennek  írásos  formája  II.  János  Pál  szerint
Aquinói  Szent  Tamás  summája,  melyet  bizonyos  szempontból  párhu-
zamba  állított  Dante  Divina  Commediájával,  a  „szent  eposszal”,  mely
eget és földet magában foglal.4 A humanizmus és a reneszánsz művészi
megnyilvánulásaival kapcsolatban a pápa írásaiban egyszerűen a Six-
tus-kápolnára mutat, mely a teremtéstől az utolsó ítéletig ábrázolja a vi-

1 II. JÁNOS PÁL pápa, Levél a művészeknek, 7.
2 Uo.
3 Pavel  Florenski.  La prospettiva  rovesciata  ed altri  scritti (ed.  Misler,  N.),  Gangemi

Editore, Roma 1984, 63.
4 II. JÁNOS PÁL pápa, Levél a művészeknek, 8.



A tanítóhivatal és a művészetek világa 213

lág misztériumát  és  drámáját.  Ez az a korszak,  amikor  „az egyház a
múlhatatlan esztétikai és vallási értékek magasába emelkedett”.5

II. János Pál szerint az utóbbi évszázadok egy új szellemi légkört te-
remtettek, amelyben a társadalom egy része közömbössé vált a hit iránt,
de mégsem halt ki a vallásos művészet. Ennek igazolására a szentéletű
pápa az egyházi zenét hozza fel.

A művészet és az egyház párbeszéde

II. János Pál a mai korral kapcsolatban felteszi a kérdést, hogy jóllehet
az egyház hitének kifejezésében támaszkodik a művészetre, de vajon a
művészetnek is szüksége van-e az egyházra. A pápa, mint aki jól ismeri
az emberi lélek megnyilvánulását, megállapítja, hogy a művészet min-
dig a dolgok rejtett értelmét kutatja, s ez mintegy forrásvidéke a lelki
megnyilvánulásnak, mely a vallásban az ember sorsával, rendeltetésé-
vel összefüggő kérdéseket fogalmazza meg. Ezért a vallási szempontok
sokszor  témái  a  művészi  alkotásoknak.  Ilyen értelemben a művészet
mindig kapcsolódott a természetfölöttihez, elég, ha a görög és a római
művészetre vagy a legrégibb kultúrák mindmáig virágzó művészetére
gondolunk. A kereszténység a megtestesülés központi dogmájának kö-
szönhetően mégis „olyan horizontot nyit a művésznek, mely tele van
inspiráló mozzanatokkal”.6 Ezen a ponton II. János Pál prófétai módon
szólítja meg az egész világ művészeit  egy termékeny együttműködés
reményében: „Meghívlak benneteket, hogy fedezzétek föl újra a szelle-
mi és vallási dimenzió mélységeit. Egyenként szeretnélek emlékeztetni
benneteket, hogy az Evangélium és a művészet között kezdettől fennál-
ló kapcsolat a funkcionális követelményeken túl magában foglalja a ki-
hívást, hogy kreatív intuícióval hatoljatok be az emberré lett Isten misz-
tériumába és ugyanakkor az ember misztériumába is.”7

A Szentatya végül a teremtő Lélek és a művészi inspiráció kapcsola-
tára mutat rá, kijelentve, hogy a tehetség mindig „hordoz valamit abból
a leheletből, amellyel a Teremtő Lélek kezdettől áthatja a teremtés mű-

5 Uo. 9.
6 Uo. 13.
7 Uo. 14.



214 Kránitz Mihály

vét”. Végül a szépség világot megváltó erejére hívja fel a figyelmet. A
természetfölötti szépség fogható érzékeléseként a Szentatya az egészen
szép (tota pulchra) Boldogságos Szűz Máriára mutat, akiről Dante így ír:
„És  láttam e  játéknak  és  daloknak  tüzében  olyan  szépséget  kacagni,
hogy a szentek szemei fölragyogtak.”8

Talán mindannyiunknak meglepő, hogy XVI. Benedek pápa tíz évvel
II. János Pál levele után, 2009. november 21-én egy hosszabb beszédet
intézett a művészekhez „A végtelen szépség forrása” címmel a Sixtus-
kápolnában. Maga a helyszín kiválasztása is beszédes volt, és az az első
nagy gondolat, mely Szent VI. Pál pápára utalt, aki pedig éppen 55 év-
vel ezelőtt, 1964. május 7-én ugyanerre a helyre, tehát a Sixtus-kápolná-
ba hívta a művészeket,  hogy „megerősítse  az egyház és a művészek
közti barátságot”. Benedek pápa voltaképpen megismételte ugyanazo-
kat a szavakat, amelyek a II. Vatikáni Zsinat idején megérintették a mű-
vészek szívét és értelmét, amikor egyszerű, de mély fogalmazással így
szólt: „Nekünk szükségünk van rátok.” VI. Pál pápa ehhez a felkiáltás-
hoz még hozzátette: „Szolgálatunkban nekünk együtt kell működnünk.
Mi prédikálunk, de ti teszitek megragadhatóvá Isten világát. Ebben a
dologban  ti  mesterek  vagytok.”9 Benedek  pápa  szerint,  ha  nélkülöz-
nünk kellene a művészek segítségét, akkor maga az igehirdetői szolgá-
lat válna bizonytalanná. Ezért „egyesítenünk kellene a papságot a mű-
vészettel” – idézte ismét VI. Pál pápát.10

VI. Pál tehát elkötelezte magát arra, hogy helyreállítja a barátságot az
egyház és a művészek között, őket is arra kérve, hogy „elemezzék ko-
molyan és objektíven, tárgyalják meg egymás között azokat az okokat,
amelyek zavarták ezt a kapcsolatot”.

Benedek pápa is hasonlóképpen szólt az őt hallgató művészekhez:
„Ez a történelmi találkozás a hitnek és az emberi kreativitásnak e
szentélyében zajlik. Nem véletlenül vagyunk tehát éppen ez a he-
lyen itt együtt, amely építészetileg és szimbolikus dimenzióiban is
egyedülálló.”

8 Paradicsom XXXI, 134–135 (Babits Mihály fordítása).
9 Insegnamenti II. (1964), 313.
10 Uo. 314.



A tanítóhivatal és a művészetek világa 215

Benedek pápa felidézi, hogy VI. Pál pápa 1965 decemberében, a II.
Vatikáni Zsinat lezárásakor is üzenetet intézett a művészekhez, és kije-
lentette: „Ha ti az igaz művészet barátai vagytok, akkor a mi barátaink
vagytok.”11 A  szentéletű  pápa  még  hozzátette:  „Ennek  a  világnak,
amelyben élünk,  szüksége van a szépre, hogy ne zuhanjon kétségbe-
esésbe. A szépség az igazsághoz hasonlóan örömmel tölti el az emberek
szívét, s ez az értékes gyümölcs ellenáll az idők romlásának, egyesíti a
nemzedékeket, és megteremti közöttük a csodálat kommunikációját. Ez
a kegyelem a ti kezeiteknek is köszönhető.  Emlékezzetek arra, hogy a
világ szépségének őrzői vagytok!”12

Benedek pápa tíz évvel ezelőtti megnyilatkozásában mintegy fájdal-
mát fejezi ki afölött, hogy mennyire megváltozott annak a világnak az
arculata, amelyben élünk. Ahelyett, hogy emberi bölcsességgel művel-
nék a szépet,  lelkiismeret nélkül kizsákmányolják a Föld erőforrásait,
tönkreteszik a természet csodáit.” Más nem lenne képes visszaadni a
lelkesedést és a bizalmat, hogy az ember felemelje tekintetét a horizont-
ra, hogy merjen álmodni, csak egyedül a szépség.

Benedek pápa  a  szépség  meghatározójához,  Platónhoz  fordul,  aki
szerint a szépség egy „olyan üdvözítő  földindulás, amellyel az ember
kiléphet önmagából, a kétségbeesésből, a hétköznapisággal való megbé-
kélésből, akár szenvedést is okozva, mint egy dárda, amely megsebez,
ám éppen ezen keresztül ébreszt fel, kinyitva a szív és az értelem sze-
meit, szárnyakat adva neki, a felüllévők felé fordítva őt”. Az emberiség
élhet tudomány nélkül, élhet akár kenyér nélkül, de szépség nélkül nem
élhet. A szépség megérint, és éppen ezzel hívja fel az ember figyelmét
végső sorsára, hogy létének egyedi ajándékát élje meg teljességgel.

Sokszor  hazug  módon  ábrázolják  a  szépséget  –  megfosztva  a  re-
ménytől  és az örömtől  –, mely csábító,  de megtévesztő  szépség, mert
hatalomvágyat kelt, mások kihasználására ösztönöz, az obszcenitás,  a
törvények áthágása, az öncélú provokáció jellemzi.

A hiteles szépség ellenben – és erre figyelmeztet Benedek pápa – arra
készteti az ember szívét, hogy megnyíljon a vágyakozás, a mély tudás
felé, hogy szeressen, és induljon a Másik felé, hogy lépjen túl önmagán.

11 Messaggio di Paolo VI, 18. dicembre 1965, in Enchiridion Vaticanum 1, 305.
12 Uo.



216 Kránitz Mihály

Ha elfogadjuk, hogy a szépség belülről érint meg minket, belülről sebe-
sít meg, belülről nyitja meg a szemünket, akkor felfedezzük a látás örö-
mét, amellyel teljességgel elfogadjuk létünket.

A művészet természeténél fogva egyfajta felhívás a misztériumra –
folytatja Benedek pápa –, és a művész valamilyen módon hangot ad a
megváltás egyetemes várásának. A szép tehát a titok rejtjele, amely a
természetfeletti felé irányít bennünket.13

Benedek pápa Hans Urs von Balthasart is idézi, aki szerint „első sza-
vunk a szépség”. A svájci teológus azonban hozzáteszi, hogy a szépség
az utolsó szó is, melyet egy gondolkodó értelem kiejthet. Ez nem tesz
mást,  mint  megkoronáz  a  megfoghatatlan  ragyogás  dicsfényével,  az
igaz és a jó kettős csillagával.

Benedek pápa kifejti, hogy van az Isten megtestesülésének egy olyan
speciális formája a világban, amelynek a jele a szépség. A szép a tapasz-
talati  próbája  annak,  hogy  a  megtestesülés  lehetséges.  Ezért  minden
művészet legelsősorban lényege szerint vallás. Benedek pápa szerint a
hit nem csökkenti az alkotó géniuszt, a művészetet, éppen ellenkezőleg:
érvényre juttatja és táplálja azt. Benedek pápa az örök életet Szent Ágos-
ton szavaival világítja meg: „Élvezni fogjuk azt a látomást, ó, testvérek,
amelyet szem nem látott, fül nem hallott, a fantázia sohase képzelt el:
olyan látványt, mely minden földi szépséget meghalad, az aranyét, az
ezüstét, az erdőkét és a mezőkét, a tengerét és az égboltozatét, a napét
és a holdét, a csillagokét és az angyalokét. Mindez azért van, mert ez a
forrása minden más szépségnek.

Végezetül tekintsük II. János Pál pápa egyik utolsó írására, melyet Az
egyház Európában címmel apostoli buzdításként adott ki, melynek gon-
dolatai már átívelnek a XXI. századra, és hasonló prófétai tónusú gon-
dolatokat tartalmaznak:  „Idézve e reményt keltő  fölhívást,  megismét-
lem ma is neked, a harmadik évezred kezdetén álló Európának: »Térj
magadhoz. Légy önmagad. Fedezd föl eredetedet. Éleszd föl gyökerei-
det.« A századok folyamán megkaptad a keresztény hit kincsét. Ez az
evangéliumból fakadó elvekre alapozza életedet, és belőle fakadnak a
termővesszők  nemzeteid  művészetében,  irodalmában,  gondolkodásá-
ban és kultúrájában. De ez az örökség nemcsak a múlthoz tartozik; terv

13 II. JÁNOS PÁL pápa, Levél a művészeknek, 16.



A tanítóhivatal és a művészetek világa 217

is a jövőre, amit át kell adnod az eljövendő nemzedékeknek, mert a sze-
mélyek és a népek életének forrása, melyek együtt alkotják az európai
földrészt.”14

14 II. JÁNOS PÁL pápa, Ecclesia in Europa, Budapest 2003, 100–101.



LUKÁCS LÁSZLÓ SCHP

A földi homályból az igazságban felragyogó 
szépségig.
John Henry Newman hitének útja

Newman  bíboros  élete  és  műve  méltánytalanul  feledésbe  merült,  s
ezen nem változtatott az sem, hogy XVI. Benedek pápa 2010-ben bol-
doggá  avatta,  mégpedig  Angliában,  kivételt  téve  az  általa  hozott
szabály alól, hogy a pápa csak a szentté avatásokat végzi.1 Newman
nemigen van jelen a mai teológiai közgondolkodásban,  pedig kong-
resszusokat tartanak róla, a nevét viselő társaság ápolja emlékét. Nem-
csak élete kavart óriási vitákat, de halála után is a legellentétesebb vé-
lemények  hangzanak  el  róla.  Az  egyik  oldalon  az  angol  egyház
legnagyobb újkori szentjeként, a II. Vatikáni Zsinat egyik legjelentő-
sebb  előkészítőjeként,  Shakespeare  után az angol  nyelv  legnagyobb
művészeként, a modern lelkiség archetípusaként emlegetik. Mások vi-
szont eltúlzottnak tartják a tiszteletét, őt magát pedig köpönyegforga-
tó,  sértődékeny, örök elégedetlen és nyughatatlan,  egocentrikus em-
bernek ábrázolják, aki elárulta az anglikán egyházat, vagy – a másik
oldalon – aki a legveszedelmesebb ellensége lett a katolikus teológiá-
nak. A II. Vatikáni Zsinaton – ismereteim szerint – nemigen hivatkoz-
tak rá, pedig több dokumentumban visszaköszönnek az ő elgondolá-
sai  (a  Biblia fontossága,  a  „vissza  a  forrásokhoz”  elve,  a  világiak
szerepe az egyházban, a sensus fidelium és a lelkiismeret fontossága, az
ökumené…). Érdekes lenne nyomon követni azt is, hogyan hatott né-

1 Ferenc pápa pedig 2019. február 13-án jóváhagyta John Henry Newman szentté
avatását. Erre tehát minden bizonnyal sor kerül a következő hónapokban.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 219

hány jelentős 20. századi teológusra, Henri Brémondtól kezdve Erich
Przywarán, Hans Urs von Balthasaron és Romano Guardinin keresztül
a legutóbbi pápák gondolatvilágáig, II. János Páltól XVI. Benedeken át
Ferenc pápáig.

Angliában, de Rómában is meglehetősen viharos volt ez a kor. Ang-
liában egyfelől a liberalizmus térhódítása, másfelől a különböző meg-
újulási  mozgalmak,  a  katolikus  hierarchia  megalakulása,  Rómában
politikai szinten az Egyházi Állam végnapjai, az Unità Italiana meg-
alakulása, a teológiában pedig az I. Vatikáni Zsinatba torkolló viták a
római pápa lelki és jogi hatalmáról kavarják fel a kedélyeket.

Hogy Newmannek az „árnyakból és képekből az igazságra” vezető
útját megérthessük, vázoljuk életének külső kereteit.

Vallási és kulturális szempontból egyaránt tipikus angol családban
születik 1801-ben; számára a vallás kisgyermekkorától kezdve eviden-
cia. Járja az oxfordi egyetem diákjainak, tanárainak szokványos állo-
másait: egyetemi fokozatot szerez, aztán különböző tanári kinevezése-
ket  kap.  Az  anglikán  egyház  papjává  szentelik,  majd  az  oxfordi
egyetemi templom lelkésze lesz. Kritikusan nézi kora egyházának álla-
potát.  Néhány barátjával  együtt  kísérletet  tesznek mélyreható refor-
mok elindítására,  ami később  Oxford-mozgalom néven válik ismertté.
Középutat keresnek a liberális protestantizmus felé hajló anglikán egy-
ház  és  a  merev,  tekintélyelvű  konzervatív  római  katolikus  egyház
között (via media). Eszméik terjesztésére traktátusokat írnak, ezért ne-
vezik traktáriánus mozgalomnak is. Newman az első  századok egy-
házatyáit kezdi tanulmányozni annak érdekében, hogy tisztázza: a je-
lenlegi egyházak közül melyik az igazi követője, valódi jogutódja az
apostoli egyháznak. Ennek nyomán érik meg benne a felismerés, hogy
az ősegyház mai örököse a katolikus egyház. Válságos évek következ-
nek, hiszen neveltetése, baráti köre, eddigi működése mind az angliká-
nokhoz kötik, a római katolikus egyházban pedig sok minden taszítja.
Negyvennégy évesen katolizál, oratoriánus szerzetes lesz, majd két év-
re rá katolikus pappá szentelik. Angliában megalapítja az első oratóri-
umot. Ezután különböző fontos megbízásokat kap (alapítson katolikus
egyetemet Dublinban, készítsen új bibliafordítást, vegye át a Ramble cí-
mű  katolikus  folyóirat  szerkesztését  –  mindezek azonban rövid idő



220 Lukács László SchP

alatt kudarcot vallanak. Belső vívódásait nehezítik a külső támadások.
Anglikán részről árulással vádolják, katolikus oldalról pedig bizalmat-
lanul, gyanakvóan fogadják, egyes kijelentései miatt többször feljelen-
tik Rómában. Rehabilitációját élete végén kapja meg: XIII. Leó pápa bí-
borossá nevezi ki 78 éves korában, egy évtizeddel ezután, 1890-ben hal
meg.

Úton az igazság ragyogása felé

Megtérése tizenöt éves korában következik be. Mint írja: „Gondolko-
dásom gyökeresen  megváltozott.  Egy  határozott  hitvallás  befolyása
alá kerültem, értelmi fejlődésemben a dogma meghatározó szerephez
jutott.”2 Magáról az eseményről nem sokat tudunk, de hogy milyen ra-
dikális következtetésre jutott, azt több alkalommal is megfogalmazta.
„Van két abszolút, szembeszökően magától értetődő létező: én és a Te-
remtőm.”3 Később: „Csak két igazi valóság van az egész világminden-
ségben: a tulajdon lelkünk és Isten, aki teremtette. […] A végén mind-
nyájunk  számára  csak  két  dolog  marad  a  világon:  önmagunk  és
Isten.”4 Első élménye végigkíséri az életén, de nem marad statikus ál-
lapot, hanem sajátos fejlődésen megy keresztül: az egyszer meglátott
Fényt  követve  fáradhatatlanul  keresi  tovább  az  Igazság  ragyogását,
amelyre/akire rátalált, s amellyel/akivel egyre bensőségesebb, szemé-
lyesebb kapcsolatba kerül:  az Igazság számára nem elvont fogalom,
hanem a személyes, élő, Mindenható és végtelen Isten. Kapcsolatuk le-
írása stiláris szépségében és személyes mélységében talán csak Szent
Ágoston Vallomásaihoz vagy a nagy középkori misztikusok látomásai-
hoz hasonlítható. Legismertebb verse Angliában szinte nemzeti him-
nusszá lett:

2 JOHN HENRY NEWMAN, Apologia pro vita sua, Budapest 2001, 68. (ford. Balázs Zol-
tán). A továbbiakban: AP.

3 AP 70.
4 Newman Breviárium, Salacz Gábor válogatása és fordítása, Budapest 1961, 67. A

továbbiakban: NB. Az idézetek eredeti lelőhelyét a magyar szövegek végén találjuk.
Változatlan utánnyomás 1977-ben.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 221

„Vezess, jóságos fény, – körül homály – Te járj velem! – Az éj sö-
tét, messze a honi táj,  – Te járj  velem! – Te vezesd lábam, ne a
messzeség – Tereit lássam, – egy lépés elég. – Áldó hatalmad biz-
ton, csendesen – Vezet tova, – Lápon, sziklán, vízen, míg elme-
gyen – Az éjszaka,  –  S mosolygó angyalok  közt  virrad reám a
fény, – Kiket régtől szerettem s úgy elfeledtem én.”5

Ezt az egyre mélyülő kapcsolatot talán három mozzanat jellemzi legin-
kább: a folyamatos jelenlét Istenben; az Igazság keresése a lelkiismeret
vezetésével; benső énjének átalakulása, tisztulása, sőt theószisza.

Jelenlét és imádság

Isten azokban az emberekben van különlegesen jelen, akik hitükben
befogadják őt, és imádságukban válaszolnak neki. Newman főleg az
egyházatyák tanulmányozása során jut el annak felismerésére, hogy ez
feltétlen, engedelmes hitet kíván Isten szavában, és folyamatos, oda-
adó imádságban fejeződik ki: így élhet Isten jelenlétében. „Isten néz té-
ged, bárki légy, úgy, amint vagy, személyesen. Lát és megért téged,
úgy, ahogy teremtett.  Átölel és karjában hord.  […] Te sem szereted
magad jobban, mint ő szeret téged.”6 „Nem vagyunk a magunkéi, nem
tudunk a saját magunk urai lenni. Ő adott nekünk mindent.”7 Az Isten
útján már előbbre tartó keresztényeket Newman gyakran nevezi egy-
szerűen szenteknek. „A szentek élvezik Isten jelenlétét mint élő szemé-
lyét, tudnak vele bizalmasan társalogni; […] szemlélni és imádni a Lát-
hatatlan, Megfoghatatlan Teremtőt.”8 Jézusra hivatkozik: „Kifejezetten
arra hív, hogy újra meg újra imádkozzunk, maradjunk állhatatosak az
imádságban. Nem egy vagy két imádság ez, hanem az imádság szün-
telen folyamata, amely méltóvá tesz Isten kegyelmére”.9 Ehhez kéri Is-
ten segítő kegyelmét. „Neked adom magam, bárhová vezess. Követni

5 Sík Sándor fordítása (részlet).
6 NB 451.
7 NB 453.
8 NB 30.
9 JOHN HENRY NEWMAN, Parochial and Plain Sermons, Vol. VI. 162.



222 Lukács László SchP

akarlak a homályban. […] Kutass át ragyogó világosságoddal minden
sötét rejteket, és vezess az örökkévalóság útjára.”10 Hogy Isten jelenléte
mennyire folyamatosan betölti tudatát, azt talán a beszédei mutatják
leginkább. A prédikáló stílus nemegyszer átvált személyes imádságba,
amikor már nem hallgatóihoz szól, hanem Istenhez. Imádsága a bol-
dog halálért is először szószéken hangzik el:

„Uram és Megváltóm, segíts engem abban az órában szentségeid
erős karjával és vigasztalásod friss illatával. Hangozzék el fölöt-
tem a feloldozás szava, és a szent olaj pecsételjen meg, Tested táp-
láljon és Véred üdítsen fel. Add meg a kitartás ajándékát, és haljak
meg, ahogy élni vágyom, a Te hitedben, a Te egyházadban, a Te
szolgálatodban és a Te szeretetedben.”11

Newman nagyon is tisztában volt azzal, hogy a hit nem érzelmekből
áll, az imádság sem valami illuzórikus eufória, saját tapasztalatából is-
merte az ima nehézségeit. Fiatal lelkész korában tette föl magának a
kérdést:  „Könnyű  dolog-e  imádkozni?”  Így  válaszolt  önmagának:
„Könnyű az érzelmek áradására várni, s aztán erre ráönteni a kívánsá-
gainkat. De egyáltalán nem könnyű napról napra, óráról órára, min-
den körülmények között  Isten elé tárni  összeszedett,  reá nyitott  lel-
künket. Nem könnyű megőrizni gondolatainkat a szétszórtságtól.”12

Távol állnak tőle a misztikus elragadtatások, imáiban azonban feliz-
zik az istenszeretet lángja. „Istenem, Te egészen nekünk adtad maga-
dat.  Töltsd  be  szívemet  egészen  és  személyesen,  és  tégy  buzgóvá,
hogy  veled  teljék  el.  Egyedül  Te  tudod  betölteni  az  ember  lelkét,
ahogy ezt megígérted. Te vagy az élő Láng, akiben örökké ég az ember
szeretete: jöjj  be hozzám, és gyújts lángra képed és hasonlatosságod
szerint.”13 A halála után kiadott kötet Elmélkedések és imádságok címmel
jelent  meg.  Newman belepillant  a  Szentháromság  misztériumába:  a

10 NB 447.
11 PHILIP BOYCE, At Prayer with John Henry Newman, Rome é. n., 8. A továbbiakban:

PB.
12 PB 9.
13 WILLIAM NEVILLE (szerk.), Meditations and Devotions of the Late Cardinal Newman,

London 1983, 431. A továbbiakban: MD.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 223

legszemélyesebb hangvétel itt a végtelen és örökkévaló Teremtő előtti
hódolattal párosul, hogy egyetlen nagy magasztaló dicsőítéssé változ-
zon:

„Imádlak, Istenem, igaz és egyetlen Világosságom. Örökkön örök-
ké, mielőtt bármilyen teremtmény létezett volna, amikor egyedül
voltál, de sosem magányosan, hiszen Te mindig három voltál az
egyben, Te voltál a végtelen Fény. Nem volt senki, aki látott vol-
na, csak Te önmagadat. Az Atya látta a Fényt a Fiúban, a Fiú az
Atyában. Ilyen voltál kezdetben, és ilyen vagy most. Elválasztva
minden teremtménytől  a  Te  teremtetlen Ragyogásodban,  legdi-
csőségesebb és legszebb.”14

Elmélkedéseiben megcsodálja az Istenfia megtestesülésének titkát, Jé-
zus életét, halálát és feltámadását.

„[Isten]  imádásra  méltó  művei  szépségében,  de leginkább imá-
dásra méltó, legkirályibb, legmeggyőzőbb megalázottságában. Te-
kinteted  szeretetreméltó,  gyöngéd  kifejezése  […]  öröktől  fogva
megvolt tulajdonaidnak emberi alakban történt kinyilatkoztatása.
Ó Jézus, amint most még titok vagy, úgy voltál mindig szeretet.
[…] Szeretni tudlak most teljességgel, jóllehet nem tudlak teljesen
megérteni.  Ó lelkek szerelmese, amiként csodállak megalázottsá-
godban, úgy akarlak csodálni és átölelni végtelen, örök hatalmad-
ban. […] Te vagy az egy, a végtelen teljesség.”15

Bármilyen boldogságot jelent is számára egyre teljesebben eggyé válni
Teremtőjével, beléolvadni az Örök Szeretetisten lángjába, ez nem zárja
el  a  földi  világtól,  embertársaitól.  Az  ószövetségi  próféták  nyomán
„sokat imádkozik a népért és a szent városért” (2Mak 15,14). A birmin-
ghami oratoriánusok őriznek három csöppnyi, elrongyolódott jegyzet-
füzetet,  amelyekbe  Newman  följegyezte  azokat,  akikért  imádkozni
akart.  Az első  bejegyzés 16 éves korából,  az utolsó egy évvel halála
előttről származik, tehát hét évtizeden keresztül  folytatta közbenjáró

14 MD 411.
15 NB 41.



224 Lukács László SchP

imáját.16 Ezen nem kellett  változtatnia  akkor  sem,  amikor  katolikus
pap lett, hiszen a római misekánonban külön helye van az élőkért és
holtakért végzett imának.  Ettől  kezdve viszont rendszeresen kérte a
szentek közbenjárását, elsősorban Szűz Máriáét – az ő tisztelete, hozzá
forduló imái külön fejezetet alkotnak a könyvben. A Szentolvasó és a
Loretói litánia imádkozása tette számára élővé és személyessé a Credo
szavait:

„A Credo is bizonyos értelemben imádság, Isten előtti hódolatunk
kifejezése – magyarázta egyszer fiataloknak –, de a Szentolvasó
hozza közelebb a szívünkhöz Krisztus életét és halálát. Így köny-
nyebben kontemplálhatunk életének nagy titkairól,  születéséről,
szenvedéséről és megdicsőült életéről.”17

Isten jelenlétének tudata első megtérésétől kezdve egyre jobban átjárja
Newmant, annyira, hogy – szemben a természetes és magától értetődő
földi életszemlélettel – végtelenül tökéletesebb és teljesebb valóságnak
érzi Istent, mint a teremtett világot. Az ember itt él ugyan ezen a vilá-
gon, és az örökkévalóságot messzi túlvilágnak tartja, reálisabbnak érzi
a földi létet, mint az öröklétet, pedig az igazság ennek fordítottja. Az
egyetlen igazi valóság az öröklétű Teremtő, a teremtés csak ideig-óráig
áll fenn, elmúlik, mint minden az ég alatt. Az egyházatyák tanulmá-
nyozása nyomán írja: „Ezekből a szövegekből azt olvastam ki, hogy a
fizikai és történelmi külső világ csak a nála magasabb rendű valóság-
nak megnyilvánulása érzékszerveink számára. A természet nem más,
mint példabeszéd. A történelem nem más, mint allegória.”18 A keresz-
ténynek „a menny a városa, nem a föld. Gondolatai és törekvései a lát-
hatatlan, eljövendő világra irányulnak”.19

A teremtett kozmosz végső  átalakulásakor ennek a testi  világnak
oly megszokott keretei, a tér és az idő, a kiterjedés és a térfogat, a for-
mák és a színek nem egyszerűen megsemmisülnek, hanem beleolvad-
nak az Örök Szép Szeretetistenbe, a színek a fehér ragyogásába, a tes-

16 PB 9.
17 Idézi PB 19.
18 Idézi NEMESHEGYI PÉTER SJ, John Henry Newman vándorútja, Budapest 2010, 10.
19 NB 233.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 225

tek a szeretet mindent magába olvasztó tüzébe. A világmindenség át-
alakul, és „Isten lesz minden mindenben”.

Az  egész  lényét  átjáró  hitből  fakadó sajátos  „inverz”  látásmódja
azonban nem teszi érzéketlenné ennek a világnak szépségeire. Ámul-
va nézi a teremtett világ szépségét, gyönyörködik a természetben, an-
nak formáiban, színeiben, az évszakok változásában, a gazdag élővi-
lágban. Mindez számára annak Alkotójáról beszél, hiszen ez a föld az
ő teremtése.20 Ez azonban nem mindenkinek magától értetődő. „A lát-
ható világ kísértés, olyan, mint egy függöny Isten és a lélek között.”21

Newman így fohászkodik: „Világítsd át Uram, e burkolatot. Pompáz-
tasd dicsőségedet, mint a fák virágjait és leveleit. Változtasd át a Te
hatalmad erejével ezt a látható világot azzá az isteni világgá, amelyet
mi emberek nem látunk!”22 Fájdalmasan érinti azonban, hogy a „Te-
remtő uralma annyira rejtett.” „Lelkét sebzi és kínozza […] Isten távol-
léte saját világától”. Átéli a természetes vágyat, hogy Isten úgy járjon-
keljen köztünk, ahogy az emberek egymással érintkeznek. Az „elrejtő-
zött Isten” „hallgatása beszédes”: „itt van ő mindig, suttog ő most is
nekünk,  ad most  is  jeleket.  Hangja  azonban oly  halk s  a  világ zaja
olyan hangos, hogy nehéz megállapítani, mikor szól Ő hozzánk”.23

Az Igazság keresése

Newman azonban nem éri be a természetben tapasztalható jelekkel,
hiszen  magát  a  kinyilatkoztatásban  megjelent  Istent  fogadhatja  be.
„Maga a tény tehát, hogy Teremtő van és elrejtőzött, hatalmasan fel-
emel és egyenesen a kinyilatkoztatás küszöbére helyez.”24 „Isten lán-
goló szeretetének gazdagságából nyilatkoztatja ki önmagát, hogy meg-
hívja  és  befogadja  saját  közösségébe”  (DV  2).  Newman  szerint  a
világosság gyermekei vagyunk, lassanként ébredve rá a magunk isme-
retére,  élményszerű  megértésére annak, amik vagyunk. Várva az Is-

20 NB 408.
21 Drei Essays über John Henry Newman, Rom 1885, 9.
22 NB 187.
23 NB 43sköv.
24 NB 195.



226 Lukács László SchP

tent napról napra, előre haladunk napról napra, és közeledünk az iga-
zi  és  tiszta látáshoz,  amire  Ő  hívott  meg bennünket  Krisztusban.”25

„Isten kinyilatkoztatott szava a legfőbb életszabályunk.”
Az  anglikán  egyházban  szocializálódott  fiatal  hittudósnak  nem

okozott nehézséget, hogy a Bibliában Isten kinyilatkoztatott szavát lás-
sa.  Tisztáznia kellett  azonban,  hogy hogyan kell  értelmezni  a  Szent-
írást; valóban egyedül az Írás tartalmazza-e az egész kinyilatkoztatást;
hogyan  viszonyul  egymáshoz  a  Szentírás és  a  Szenthagyomány;  az
apostoli időkig visszanyúló hagyomány pedig hogyan adódott át hite-
lesen az egyházban. Valóban lépésről lépésre halad e kérdések megvá-
laszolásában, hozzátéve, hogy nem valami steril közegben, nem kita-
posott úton halad, hanem számtalan külső  és belső  nehézséggel kell
megküzdenie. El kellett szakadnia akkori egyházának biblicizmusától,
amely a hit egyedüli forrásának az Írást tekintette.26 Végül azonban el-
fogadja, hogy a Szentírás nem választható el a Szenthagyománytól, az
egyház egyre fejlődő hitérzéke a kettő egységére építve bontja ki a ki-
nyilatkoztatást. Ahogy száz évvel később a II. Vatikáni Zsinat megfo-
galmazta: „A Szentírás és a Szenthagyomány szorosan  összefonódik
és átjárja egymást. Mert ugyanabból az isteni forrásból fakad mind a
kettő” (DV 9).

Newman  az  apostoli  korig  visszamenően  az  egyházatyák  írásait
kezdi  tanulmányozni,  hogy  tisztázza:  az  első  századokban  hogyan
bontakozott ki az egyház hite, hogyan értették meg egyre teljesebben
az evangéliumokat, hogyan fejeződött ki teológiai állításokban az egy-
ház eredeti, apostoli hite – az a hit, amelyet az újszövetségi kánon tar-
talmaz. Következtetése: ez csak a Szentlélek vezetésével történhetett,
az egyház hierarchikus magisztériumának vezetésével.27 Itt beleütkö-
zik abba a kérdésbe, hogy jogosult lehet-e az egyház vezetésében egy
intézményes  tanítóhivatal  működése,  hogyan lehet  dogmatikai  téte-
lekbe foglalni az embert megszólító és meghívó végtelen Istent, másfe-
lől  a  hozzá  forduló  személyes  hitet.  A hit  sajátos  episztemológiáját

25 NB 118.
26 AVERY DULLES, John Henry Newman, London 2002, 64sköv. A továbbiakban: AD.
27 BRIAN E. DALEY, The Church Fathers, in  IAN KER and TERRENCE MERRIGAN (eds),

The Cambridge Companion to John Henry Newman, 2009, 33. A továbbiakban: CC.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 227

dolgozza ki. „A keresztény értelem ugyan egy sor dogmatikai kijelen-
téssel érvel, […] de ezek csak nemes jelei a legegyszerűbb, kimondha-
tatlan, imádandó tényeknek, amelyek átfogják és megvilágítják a hívő
értelmet,” elősegítik tehát a végső isteni valóság megtapasztalását.28

Minden dogmatikai formula korlátozott. „A kinyilatkoztatás vallási
tan – annak világos oldaláról nézve; ugyanez a tan – misztérium a sö-
tét oldaláról nézve. A Vallási Igazság így sem világosság, sem sötétség,
hanem mindkettő.”  A kinyilatkoztatásba  vetett  keresztény hit  ezért
nem redukálható dogmatikai tételek összességére, teszi hozzá Merri-
gan, majd utal Newmanre, aki „poétikusnak” nevezte a kereszténysé-
get: „mérhetetlen, áthatolhatatlan, kikutathatatlan misztérium, amely
nem az értelemhez szól, hanem a képzelethez és az érzelmekhez, imá-
dáshoz, lelkesedéshez, áhítathoz és szeretethez vezet”. „A kinyilatkoz-
tatott vallásnak különösen poétikusnak kell lennie.”29

Az igazságkeresés útján pályafutása derekán így jut el életének leg-
nehezebb kérdéséhez, majd legsúlyosabb válságához és döntéséhez. A
mai egyházak közül melyik az, amely hitelesen és maradéktalanul őrzi
az apostoli örökséget? Egész eddigi élete, baráti köre, vallásossága az
anglikán hagyományhoz kötődik, meg van győződve arról, hogy ez az
igaz egyház. Kutatásai során viszont kénytelen ráébredni arra, hogy
minden hibája, tökéletlensége ellenére a római egyház őrzi hitelesen az
apostoli hagyományt. Az az egyház, amelyre kezdettől fogva idegen-
kedéssel, sőt ellenszenvvel tekintett, amelyben sok minden (talán nem
is alaptalanul) taszította „Megtérése” küszöbén, 1844-ben írta: „Senki-
nek se lehet rosszabb véleménye a római katolikusok jelenlegi állapo-
táról”.30 Ugyanakkor viszont be kellett látnia, hogy ez az egyház az,

28 Nem ismerhette még a dogmafejlődés később kidolgozott elméletét.  „Ami a
dogmatikus formulák jelentőségét illeti,  az az Egyházban egyszer s mindenkorra
megmarad, akkor is, ha tartalmát jobban megvilágítják és tökéletesebben megismer-
jük.” Hittani  Kongregáció:  Mysterium Ecclesiae,  nyilatkozat a katolikus egyháztan
megvédéséről (1973. június 24.), 5, AAS 65 (1973), 403.

29 TERRENCE MERRIGAN, Revelation, in CC 62.
30 Idézi  JOSEPH CARDINAL RATZINGER,  Conscience  and the  Truth,  in  Communio 37

(2010), 531.



228 Lukács László SchP

amely „fenntartotta apostolai sorának folytonosságát minden korsza-
kon és a világ minden zavarán és veszélyén keresztül.”31

Több évi vergődés után így jut el arra az elhatározásra, hogy belép a
katolikus egyházba. Gyötrődését szinte az elviselhetetlenségig fokozta
az, hogy ebben az időben már elindultak a törekvések a pápai tévedhe-
tetlenség tanának dogmává emelésére. A részletekre itt nem térhetünk
ki,  csak Newman belső  vívódásait,  útkeresését  vázolhatjuk.  A viták
hozzá is elérnek; a végsőkig harcol a dogma kimondása ellen, nem fo-
gadja el a meghívást az I. Vatikáni Zsinatot előkészítő teológus bizott-
ságba, visszautasítja a zsinaton való megjelenést is – emiatt persze ka-
tolikus  oldalról  sok  támadás  éri.  Egykori  anglikán  barátai  pedig
hűtlenséggel vádolják, azok a konvertita katolikusok, akik az ő hatásá-
ra léptek át a katolikus egyházba, becsapva érzik magukat. Ebben a ne-
héz helyzetben írja meg a Duke of Norfolknak címzett levelét, bár tud-
ja, hogy ezzel újabb haragot zúdít magára.32 Elismeri, hogy az egyház
történelmében  voltak  méltatlan  pápák,  voltak,  akik  téves  nézeteket
képviseltek, akik hibás kiközösítő határozatokat hoztak, ennek ellenére
vallja, hogy ha a kinyilatkoztatás őrzését Isten az egyházra bízta, akkor
el kell fogadnia a pápa szolgálatát is ebben az egyházban. „Aki az egy-
házban  hisz,  annak  hinnie  kell  a  pápának  is.”  (1864-ben  megjelent
Apológiája nemcsak saját életútjának igazolása, hanem a pápai tévedhe-
tetlenség védelmezése is a Szeplőtelen Fogantatás dogmájának kihirde-
tése kapcsán.) Attól kezdve viszont, hogy a zsinat hittételként kimond-
ta  a  pápai  tévedhetetlenséget,  Newman  engedelmesen  tudomásul
veszi a dogmát. Megnyugodva látja, hogy csak a legritkább esetekben
fordulhat  elő,  hogy  a  pápa  ex  cathedra  Petri  nyilatkozik.  Hozzáteszi
azonban, hogy a katolikusoknak minden körülmények között a lelkiis-
meretükből fakadóan kell engedelmeskedniük. „Különben az egyes ka-
tolikusok hogyan dönthettek volna, amikor a pápa mellett ellenpápák
is voltak,  s  mindegyik engedelmességet  követelt  magának?”33 Avery

31 NB 272.
32 GÜNTER BIEMER,  John Henry Newman, Grünewald, Mainz 1989, 157sköv. A to-

vábbiakban: GB.
33 Mindkét mondatot Günter Biemer idézi az A Letter Addressed to the Duke című

iratból. GB 158.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 229

Dulles pedig Newmanre hivatkozva hozzáteszi, hogy egy ilyen dogma
kimondásakor annak bele kell illeszkednie az egyház által vallott hit
egészébe. „Ahogy az efezusi krisztológia egyoldalúságát ki kellett egé-
szítenie Kalkhédón tanításának, Newman szerint egy jövendő zsinat-
nak a hajó kormányát át kell állítania, hogy kiegyensúlyozza a vatikáni
zsinat egyensúlytalanságát.”34 Ha félremagyaráznák a tévedhetetlenség
tanát, akkor – vallja Newman – „ebben az esetben jönnie kell egy má-
sik Leónak”. Itt Nagy Szent Leó pápára utal, aki „anélkül, hogy meg-
változtatta volna az Efezusi Zsinat tanítását, kiegészítette azt”.35

Így válik Newman a lelkiismeret egyik legnagyobb teológusává. Az
igazságot kereső embert a lelkiismeret fénye – másutt: hangja – vezeti,
hogy el ne tévedjen az útján. „A lelkiismeret az az ajándék, amely ösz-
szeköti a teremtményt Teremtőjével, segít abban is, hogy a természet
szépségében meglássák annak Teremtőjét, de eligazít a teológiai igaz-
ságok között is.”36 „A külvilágról való első ismereteinket érzékeinkkel
szerezzük, az Úristenről a lelkiismeret által tanulunk először. A lelkiis-
meret mindig ismétlődő tapasztalatai azok, amelyek egy hatalmasabb
lény akaratát sejtetik meg velünk, és egyre világosabban meggyőznek
egy legfőbb törvényszerző létezéséről.”37 „A lelkiismeret annak köve-
te, aki a természet és a kegyelem fátyla mögött szól hozzánk.”38 Kettős
szerepet  tölt  be.  Egyrészt  minden  istenbizonyításánál  erősebb  bizo-
nyossággá, jelenvalósággá teszi számunkra Isten létét, másrészt pedig
erkölcsi  tekintélyként engedelmességet  kíván tőlünk.  „Katolikus  va-
gyok Istenbe vetett hitem révén. S ha megkérdeznek, hogy miért hi-
szek Istenben, akkor azt felelem, azért, mert magamban is hiszek, mert
lehetetlennek érzem létezésemben hinni (ebben a tényben pedig elég-
gé biztos vagyok) anélkül, hogy ne hinnék Annak létezésében, Aki lel-

34 AD 95.
35 IAN KER, Newman on Being a Christian, London 1990, 100.
36 NB 29.
37 SG 25.
38 Idézi Newmant II. János Pál pápa 1990. április 27-én, a Newman halálának 100.

évfordulója  alkalmával  rendezett  szimpóziumhoz  intézett  beszédében;  in  PAUL

BERNHARD WODRAZKA (szerk.),  John  Henry  Newman  Oratorianer  und  Kardinal.  Ein
grosser Lehrer der Kirche, Bonn 2009, 63. A továbbiakban BW. Lásd az 52. jegyzetet is.



230 Lukács László SchP

kiismeretemben mindent látó és megítélő személyként él.”39 „A lelkiis-
meret tehát […] arra szolgál, hogy egy legfőbb Úrnak és Bírónak, egy
szent, igaz, hatalmas, mindenható Megtorlónak és Jutalmazónak a ké-
pét oltsa a lelkünkbe.”40 Mintha Newman szavai köszönnének vissza a
Gaudium et spes lelkipásztori konstitúcióban: „Az ember a tudata mé-
lyén olyan törvénnyel találkozik, amelyet nem ő  szabott meg magá-
nak;  amelynek  engedelmességgel  tartozik.  E  törvény  szava  mindig
arra szólítja, hogy szeresse és cselekedje a jót, és kerülje a rosszat. A
kellő pillanatban felhangzik a szív mélyén: tedd ezt, óvakodjál attól!
Igen, van olyan törvény, amelyet Isten írt az ember szívébe” (GS 16).

Isten egzisztenciális megtapasztalásáról a legszemélyesebb hangon
vall Newman. „Istent a szívemben érzem. Az ő jelenlétében érzem ma-
gam. Azt mondja nekem: tedd ezt, ne tedd amazt! Mondhatod, hogy
ez a parancs pusztán saját természetem törvénye, mint az öröm vagy a
szomorúság. Nem, ez egy hozzám szóló személy szavának visszhang-
ja. Semmi sem tud meggyőzni arról, hogy ez végső soron nem egy raj-
tam kívül álló személytől érkezik. Magában hordozza isteni eredeté-
nek bizonyítékát.” Természetem úgy érez iránta, mint személyek iránt.
„Ha engedelmeskedem neki, megelégedettséget érzek, ha nem enge-
delmeskedem, keserűséget, pontosan úgy, mint ha egy kedves bará-
tomnak örömet szerzek, vagy pedig megbántom őt. […] A szó vissz-
hangja a hang, a hang beszélőt feltételez. Azt a beszélőt, akit szeretek
és félek.” Isten szavának visszhangja, amely megerősítést kap az egy-
ház tanításában.41

A lelkiismeret Isten küldötte, aki egy fátyol mögül szól hozzánk, és
helytartója által tanít és igazgat. „A lelkiismeret Krisztus eredeti hely-
tartója, intéseinek prófétája, döntéseinek fejedelme, áldásainak és átka-
inak papja. Még ha az egyház örök papsága megszűnne is létezni az
egyházban, a lelkiismeretben folytatódnék a papi princípium, és gya-

39 AP 311. Utal rá: LUC TERLINDEN, Conscience, in PHILIPPE LEFEBVRE - COLIN MASON

(szerk.), John Henry Newman Doctor of the Church, Oxford 2007, 218. A továbbiakban:
ND.

40 NB 27.
41 A Callista című regényéből idézi a főszereplőt: AD 50.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 231

korolná hatalmát.”42 Állítását Newman fenntartja a lehetséges vissza-
élések ellenére is. Tudja, hogy a lelkiismeret szavát el lehet torzítani,
sőt némítani.  Látja azt is, hogy korának egyik legjellemzőbb vonása,
hogy ki-ki a saját ízlése szerint alakítja a lelkiismeretét, állítja össze a
saját egyéni vallását. „Amikor az emberek a lelkiismeret jogaira hivat-
koznak, semmiképpen sem a Teremtő jogaira vagy a neki tartozó köte-
lességekre gondolnak, hanem arra, hogy saját elgondolásuk és ítéletük
szerint gondolkodnak, beszélnek, írnak és cselekszenek. Mindenki ön-
magának az ura, és azt teszi, ami neki tetszik.”43

Ennek a folyamatnak hátterében két, nagyon is eltérő  életfelfogás
húzódhat meg: a liberális szekularizmus, illetve a szubjektív vallásos-
ság. Ez utóbbiról  jegyzi meg Joseph Ratzinger:  „A lelkiismeret nem
önmagához ragaszkodó szubjektivizmus, hanem az engedelmesség út-
ja az objektív igazsághoz. Egész életén át tartó megtérési folyamata vé-
gül elvezette Newmant a szubjektív evangéliumi vallásosságból a dog-
ma objektivitására építő kereszténységhez.”44

Nem lehet tehát ellentét a lelkiismeret és az egyház között, hiszen
az egyház végső soron Isten evangéliumának őrzésére és továbbadásá-
ra van alapítva. „Ha a pápa a szó teljes értelmében ellentmondana a
lelkiismeretnek, akkor öngyilkosságot követne el. Kihúzná a talajt a lá-
ba alól. Sajátos küldetése abban áll, hogy őrizze és erősítse azt a lán-
got, amely  »minden embert megvilágosít« (Jn 1,9).”45 A két irányítás
tehát nem kerülhet szembe egymással. „A pápaság értelmezése csak
akkor helyes, ha egybelátjuk a lelkiismeret primátusával. A pápaság
nem áll ellentétben a lelkiismeret primátusával, hanem arra épül és azt
garantálja. A modern ember, ha  szembeállítja a tekintélyt a szubjek-
tummal,  ezt  nehezen  érti  meg.”46 Ennek  feltétele  az  egyik  oldalon,

42 GB 160.
43 JOHN HENRY NEWMAN, A Letter Addressed to the Duke of Norfolk on Occasion of Mr

Gladstone’s Recent Expostulation. Idézi  LUC TERLINDEN, i. m., ND 218. Lásd még: AP
287.

44 Joseph Ratzinger – Papst Benedikt XVI. über John Henry Newman, in BW 56.
45 Idézi G. Biemer, in GB 161.
46 JOSEPH CARDINAL RATZINGER, Conscience and the Truth,  in  Communio 37 (2010),

537.



232 Lukács László SchP

hogy a lelkiismeret mindig valóban Isten szavát keresse, ne pedig a sa-
ját kívánságait, és figyeljen az egyház szavára is. A másik oldalon vi-
szont az egyház végső soron nem taníthat tévedhetetlenség igényével
olyat, ami nem egyezik a kinyilatkoztatással, Jézus Krisztus tanításá-
val. Első helyre Newman mégis a lelkiismeretet teszi. Gyakran idézett
szava: „Ha felkérnének, hogy egy vacsorán pohárköszöntőt mondjak a
pápára, koccintanék a pápa egészségére, de először a lelkiismeretre, és
csak utána a pápára.”47

Newman ezért is tartja a helyes lelkiismeret legfontosabb kritériu-
mának, hogy a kinyilatkoztatásban megszólaló Istennek engedelmes-
kedjen,  akinek  tanítását  az  egyház  őrzi  és  értelmezi  hitelesen.  Ab-
szurdnak tartja azt a vádat, hogy a lelkiismeretének helyére az egyház
tanítóhivatalát  tette.48 „Newman ismételten kimutatta,  hogy nem le-
hetséges ellentét a lelkiismeret és az egyház tévedhetetlensége között”
– írja Luc Terlinden. – „Ha az egyház valaha is tagadná, hogy jogunk
és kötelességünk az isteni szóra hallgatni, amely a lelkiismeretünkben
szól, ezzel saját létalapját ásná alá. Az egyház a lelkiismeret szolgálatá-
ban áll, amely gyakran igen törékeny, és támogatásra van szüksége.”49

Idézi Newmant: „A lelkiismeret olyan érzékeny és kényes érzék, hogy
könnyen eltévedhet, elsötétülhet vagy eltorzulhat; a legcsodálatosabb
tanítónk, de a leghomályosabb is. Ezért az egyház, a pápa, a hierarchia
Isten szándéka szerint pótolja ezt a sürgető szükségletet.”

„Igyekezzék hinni Isten egyházában. Tegyen különbséget közte és
vezetőinek emberi gyarlóságai között. Ne feledje, milyen nehéz a
feladatuk s mennyi bírálat éri őket, bármilyen helyesen cseleksze-
nek is.  Nem méltán számít-e  a  mi  becsületes,  hűséges  odaadá-
sunkra? Gondoljunk csak majdnem kétezer éves tapasztalataira:
hány kemény, halálos próbán kellett  keresztülmennie. Csak nem
akarjuk saját, néhány évtizedes tapasztalatainkat többre értékelni?
Oly sok nemzedéken át megőrizte számunkra az igaz hitet.  Te-
gyük meg mi is a magunkét, hogy a jövőben is megtarthassa.”

47 GB 162.
48 CC 63.
49 ND 218.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 233

Legrészletesebben talán az An Essay in Aid of a Grammar of Assent című
művében fejti ki Newman a lelkiismeret szerepét, és veti össze a kinyi-
latkoztatást tévedhetetlenül őrző egyház tekintélyével. Szinte „a lelki-
ismeret  fenomenológiáját”50 foglalják össze a következtetései.  Sajátos
dialektika ez: „A kinyilatkoztató Isten szól az egyház tévedhetetlen te-
kintélyével,  de  ő  szól  a  lelkiismeret  szaván keresztül  is”.  „A vallás
benső tanítója bennünk […] a lelkiismeretünk. A lelkiismeret szemé-
lyes vezetőnk, és azért használom, mert önmagamat használom: aho-
gyan képtelen vagyok bárki más értelmével gondolkodni, csak a sajá-
tommal,  bárki  más  tüdejével lélegezni.  A lelkiismeret  közelebb  van
hozzám, mint a megismerésnek bármi más eszköze.”51

A Newman halálának századik évfordulójára rendezett szimpóziu-
mon mondott beszédében II. János Pál pápa beszél arról, hogy a lelki-
ismeret milyen fontos Newman számára.52

A lelkiismeretre való utalást  Callista című regényéből már föntebb
idéztük. A második kijelentés még konkrétabb: „A lelkiismeretnek va-
ló  engedelmesség  az  Evangéliumnak  való  engedelmességhez  vezet,
amely semmi más, mint annak a vallásnak a beteljesítése és tökéletesí-
tése, amelyet már a természetes lelkiismeret is tanít.”53 Veritatis splen-
dor című enciklikájában a pápa részletesen ír a lelkiismeret és az egy-
ház kapcsolatáról: „A Tanítóhivatal a keresztény lelkiismeret számára
nem idegen igazságot hirdet, hanem olyat, melyet a lelkiismeretnek a
hitből eredően már birtokolnia kell. Az egyház mindig és csakis a lel-
kiismeret szolgálatára cselekszik, segítvén, hogy ne sodródjék ide-oda
a téves emberi tanítások szeleitől.”54

Érthető, hogy ezektől az évektől kezdve elsősorban az egyház mi-
benléte,  lényege  izgatja  Newmant.  Két  meglátása  csak  évtizedekkel

50 MAGNUS STRIET, John Henry Newman und die Moderne, in CLAUS ARNOLD - BERND

TROCHOLEPCZY - KNUT WENZEL (szerk.), John Henry Newman. Kirchenlehrer der Moder-
ne, Freiburg 2009, 149.

51 JOHN HENRY NEWMAN, An Essay in Aid Of A Grammar Of Assent. The Project Gu-
tenberg EBook. Release Date: October 1, 2010 [Ebook 34022].

52 http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/en/speeches/1990/april/documents/hf_
jp-ii_spe_19900427_card-newman.html. [utolsó megtekintés ideje: 2019. február 27.]

53 Newman egyik beszédéből idézi BW 67.
54 II. JÁNOS PÁL PÁPA, Veritatis splendor, Budapest 1994, 64.



234 Lukács László SchP

később érett be a katolikus teológiában. Az egyik: bár az egyház első-
sorban látható intézményként, sőt világi hatalomként jelent meg a tár-
sadalomban és a politikában, Newman „Krisztus misztikus testének”,
„a  Szentlélek lakóhelyének tekinti.  A látható  egyházban  fejlődik  és
érik fokozatosan a láthatatlan egyház.”55 Az egyházatyák tanulmányo-
zásából  szűri  le,  hogy az egyház elsődlegesen azok közössége,  akik
megkapták a Szentlelket a keresztségben. Bár „látható test”, mégis lát-
hatatlan kegyelmeket hordoz, mivel „a Szentlélek különleges lakóhe-
lye”, „Krisztus misztikus teste – amelyet a Szentlélek éltet. Newman
az egyházat nem intézményes, hanem szentségi oldalról közelíti meg,
az egyház nem más, mint Krisztus „misztikus teste és jegyese, a Szent-
lélek szentélye és eszköze”.56 „A Közvetítő jött és ismét eltávozott; de
hátrahagyta […] misztikus testét, az egyházat, és a hozzá való csatla-
kozás a világ üdvössége.”57

Megfogalmazza azt a sajátos paradoxont,  amely az utóbbi évtize-
dekben oly fájdalmas konfliktusokat hozott: az egyház egyszerre szent
és bűnös. „Az egyházat az Ő testének mondjuk; ami látható földi léte-
kor az Ő anyagból való teste volt, az az egyház most. […] Az Ő húsból
való teste ment volt minden bűntől, az egyház pedig egy tagjában sem
szeplőtelen.”58 Akik pedig felróják az egyháznak, hogy „nem tudja a
maga kebelében a bűnt és istentelenséget kiirtani, azoknak azt vála-
szolhatjuk, hogy nemcsak nem is kötelezte magát erre, hanem óvta kö-
vetőit a reménykedéstől, hogy ezt megteszi.”59

A másik: az egyház tévedhetetlenségének része a hívők hitérzéke is.
„Ezt a kiváltságos tulajdonságát akkor nyilvánítja ki az egész népben
meglévő természetfölötti hitérzék birtokában, amikor – «kezdve a püs-
pököktől  a  legjelentéktelenebb  világi  hívőkig«  –  kifejezi  általános
egyetértését hit és erkölcs dolgaiban” (LG 12). „A hívők testülete egyik

55 NB 267sköv. 
56 IAN KER, Newman on the consensus fidelium as „The voice of the infallible Church”,

in TERRENCE MERRIGAN - IAN KER (szerk.): Newman and the Word, Louvain 2000, 70sk-
öv. A továbbiakban MK.

57 NB 325.
58 NB 333. 
59 NB 217.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 235

tanúsítója a kinyilatkoztatott tan hagyományának, […] egyetértésük az
egész kereszténységben a tévedhetetlen egyház hangja.” Newman ezt
passzív tévedhetetlenségnek nevezi, szemben a pápa és a püspökök
aktív tévedhetetlenségével.60

Theószisz / Benső énjének átalakulása

Newman mint teológus két szempontból is eltér a teológus klasszikus
ideáljától. Nem tudományos vagy filozófus kutató, aki a maga tudo-
mányterületén új felfedezésekhez jut el, nem is rendszerező, új hipoté-
ziseket felállító elme. Nem objektív igazságokat kutat és rendszerez:
az igazság az ő számára – személy, a Teremtő Isten végtelen misztéri-
uma, akihez a legszemélyesebb odaadással közelít. Első megtérésének
radikalizmusa végigkísérte életén: „két létező van, Isten és én”. Mivel
–  a  Teremtő  és  a  teremtmény  közti  végtelen  különbség  ellenére  –
mindketten  személyek,  az  istenkeresés  útja  személyiségének  teljes
odaadását kívánja. Hogy élete folyamán hogyan módosult egyre sze-
mélyesebbé váló, egyre teljesebb egyesülése Istennel, azt bíborosi jel-
mondata fejezi ki a legjobban: „Cor ad cor loquitur”. „Önmagunkat nem
tudjuk vezetni. Isten kinyilatkoztatott szava a legfőbb életszabályunk
– egyéb okok mellett ezért oly alapvető kegyelem a hit. Mert a hit az
irányt adó erő,  amely  Krisztus utasításait  átveszi és a szívhez alkal-
mazza.”61 „A vallásos ember a szívére hallgatva cselekszik, s gondola-
tai  erőltetés  nélkül  nyugszanak  meg Istenében  és  Üdvözítőjében.”62

„Átadjuk  szívünket  Krisztusnak,  és  engedelmeskedünk  Istennek.”63

„Mindent a szívünkből kell tennünk, mintha az Úrnak tennénk és nem
embereknek, tevékenyeknek és mégis szemlélődőknek kell lennünk.”
„Ennek az átalakulásnak a szívünkben kell kezdődnie, az isteni igaz-

60 IAN KER, Newman on the consensus fidelium as ”The voice of the infallible Church”,
in MK 67sköv.

61 NB 451.
62 NB 441.
63 NB 263.



236 Lukács László SchP

ság ragyogásának a szívünkből kell kisugároznia mindenre, amik va-
gyunk és amit teszünk.”64

Félretéve a Titok iránt kötelező tapintatot, ha az aszkétika-misztika
megszokott  sémáit  próbáljuk  ráerőltetni  Newman Istennel  egyesülő
belső útjára, látnunk kell, hogy az ismert három fokozat nem választ-
ható el egymástól. A lélek a megvilágosodás állapotában lehet, sőt az
egyesülés boldogságát élvezheti, közben mindig – vagy talán egyre in-
kább – érzi saját bűnösségét, méltatlanságát. „Kövesd belső világossá-
godat nehézségek közepette is.”65 Az út azonban nemcsak küszködés,
sóvárgás, hanem Istenben megnyugvó szeretet, gyönyörködés benne,
részesedés Isten szeretetéből. A teljes önátadás imája ez:

„Tégy azzá, amivé akarsz. Nem kötök ki feltételeket, nem kívá-
nom előre  tudni,  mi  a  célod velem,  az akarok lenni,  amivé  Te
akarsz tenni, és egészen az, amivé tenni akarsz. Neked adom ma-
gam, bárhová vezess. Követni akarlak a homályban, csak azt kö-
nyörgöm Tőled, adj erőt megpróbáltatásom mértéke szerint. Ku-
tass át a Te magad ragyogó világosságával minden sötét rejteket
és vezess az örökkévalóság útjára.”66

„Az örök szeretet az összes dolgok köteléke égen és földön, a sze-
retet az, amiben az Atya és a Fiú egy a Lélek egységében, ami által
az összes szentek egyek Istennel, ami által az egyház egy a föl-
dön.”67

Aki már a földön egészen Istenben él, fokról fokra belé átalakulva, az
nem vonulhat el a világtól: ez a szeretet kisugárzik a többi emberre is.
„Olyan elszántan szeretni testvéreinket, amely semmi akadálytól sem
hagyja legyőzetni magát, […] fáradoznunk Isten ügyében remény elle-
nére és szenvedések közepette, egész szellemünket Krisztus törvényé-
nek  foglyává tenni, mindig és mindig tovább haladva a tökéletesség
felé”.68 „Barátaink szeretetével kell kezdenünk s szeretetünk körét fo-

64 NB 370.
65 NB 87.
66 NB 445.
67 NB 123.
68 NB 377.



A földi homályból az igazságban felragyogó szépségig 237

kozatosan bővítenünk, míg minden keresztényt és azután minden em-
bert elér. A szeretet állandó magatartás, és csak tényleges gyakorlás
révén érhető el.”69

A Lumen fidei enciklika – Benedek és Ferenc pápa „közös” alkotása –
hasonló gondolatmenetet követ. „A szeretetünk világosságot hoz ma-
gával, segít meglátni a szeretet útját az odaadás teljessége felé. E kör-
forgásban a hit világossága megvilágítja minden emberi kapcsolatun-
kat,  amelyeket  Krisztus  szeretetével  és  gyengédségével  egységben
lehet megélni.”70 A szeretet világossága a hité is, a hit világossága pe-
dig egyesül a szeretet igazságával.

Newman ezt a kettős világosságot kereste egész életén át, s így ju-
tott el „árnyak és képek között az Igazság ragyogásához”, és lett – VI.
Pál pápa szavával  – „fényesen ragyogó világítótoronnyá” a modern
világ bizonytalanságai között.

69 NB 500.
70 FERENC PÁPA, Lumen fidei, Budapest 2013, 32–34. Az enciklika később név szerint

is hivatkozik Newmanre.



DIÓSI DÁVID

„Láttuk dicsőségét…” (Jn 1,14)
Isten dicsőségének megérkezése a liturgiába

Isten dicsőségének mondhatnánk, négy dimenziójáról beszélhetünk:1

Elsősorban az isteni jóságra,  nagyságára,  tökéletességére és értékteljessé-
gére vonatkozik. Isten, aki megközelíthetetlen fényességben lakik, akit senki
nem látott és nem is láthat (1Tim 6,16) a dicsőség atyjaként (Ef 1,17) nyilat-
koztatja ki magát.

Másodsorban Krisztusra vonatkozik, aki az Atya dicsőségének kisugár-
zása és lényegének képmása (Zsid 1,3). Az ő arcán tökéletesen felragyogott
Isten belső dicsősége. A megtestesült Logoszban Isten Egyszülöttjének a
dicsősége konkrét módon válik az emberek számára szemmel látható,
szemlélhető tapasztalati ténnyé. „Mi láttuk az ő dicsőségét” (Jn 1,14) –
jelenti ki János apostol, azt a dicsőséget, mely a Fiúban, aki emberségé-
ben  tökéletesen  megdicsőítette  az  Atyát,  amely  „túlszárnyal  minden
más üdvtörténeti megkülönböztetést”2, amely egyedülálló és felülmúl-
hatatlan. Ő aki, „valóságos Isten a valóságos Istentől”, az Atya tökéletes
képmása, hisz aki Jézust látja, az Atyát látja (vö. Jn 12,45).

Harmadsorban Isten dicsősége  az  emberre  vonatkozik,  aki  különös
módon Isten dicsősége és képmása. Az embert a teremtés koronájaként
Istenhez sajátos viszony fűzi. Istenképisége a Teremtőtől kapott ontolo-
gikus ajándék, amely magában foglalja az ember potenciális szentség
misztériumát, tudniillik azt a képességét, hogy Krisztust – az Atya kivé-
teles, tökéletes képmását – szemlélve és követve kiábrázolja, „megfesse”

1 PUSKÁS ATTILA, A teremtés teológiája, Budapest 2006, 206.
2 GÁL FERENC, János evangéliuma, Budapest 1987, 35.



„Láttuk dicsőségét…” (Jn 1,14) Isten dicsőségének … 239

önmagában az Isten képét, mégpedig úgy, hogy „kibékíti” és „egyesíti”
a földi és a mennyei világot.3 Az ember képes tehát egész empirikus
személyiségét – annak minden összetevőjében – Isten képére alakítani
azáltal, hogy arcán Isten képe testet ölt.4 Figyelemreméltó Erich Zenger
(†2010) magyarázata az ember istenképiségére vonatkozólag.5 A néhai
münsteri bibliatudós szerint,  aki értelmezésében a héber  celem  (eikon,
imago) kifejezésből  indul ki, az embernek élő istenképként, eleven is-
tenszoborként  kell  a  világban működnie.  Az ókori  Keleten,  az  ókori
Egyiptomban a bálványképek és bálványszobrok az ábrázolt  istenség
reprezentánsai  voltak.  Ezek jelezték az istenség működésének helyét.
Rajtuk keresztül volt az istenség jelen a világban. Éppen ezért ezekhez a
bálványképekhez és bálványszobrokhoz élőlényként közeledtek, viszo-
nyultak. Ezek az összefüggések rávilágítanak a bibliai ember létfelada-
tára is:  élő,  eleven képként a teremtő  Isten „médiumává” kell válnia,
egyszóval: ahol az ember, ott az Isten! Az ember tehát Krisztushoz való
kapcsolata szerint tükrözi Isten dicsőségét.

Végül Isten dicsősége  minden teremtményre vonatkozik. Az ember a
körülötte lévő teremtett világot észleli és azt egészen konkrétan érzék-
szerveivel  megragadja.  A  környezetében  „fellépő”  valóságokat  látja,
hallja, ízleli, szagolja és tapintja. Ekképp szerez a tapasztalat útján tudo-
mást róluk, ezúton fogja fel őket. A hívő ember ezen túlmenően a körü-
lötte szétterülő valóságokat nem csupán a különbözőségek sokaságának
ismeri fel, vagyis olyan tőle többé-kevésbé idegen dolgoknak, melyek
valamilyen formában a rendelkezésére áll(hat)nak, hanem teremtmény-
ként, vagyis annak a Teremtőnek ajándékaként, akinek ő saját maga is
létét köszönheti. Isten dicsősége megmutatkozik a  teremtett világban, a
természetben,  mindenekelőtt  azért,  hogy  az  embert  az  Istennel  való

3 LEPAHIN VALERIJ, Ikon és ikonikusság (Katekhón Monográfiák, 1), Budapest 2010, 35.
4 PAVEL FLORENSZKIJ, Az ikonosztáz (ford. KISS ILONA), Budapest 2005, 32.
5 ERICH ZENGER,  Das  Geheimnis  der  Schöpfung  als  ethische  Vor-Gabe  an  Juden  und

Christen, in WILHELM BREUNUNG - HANSPETER HEINZ (szerk.), Damit die Erde menschlich
bleibt. Gemeinsame Verantwortung von Juden und Christen für die Zukunft, Freiburg 1985,
36–60, 44; lásd még  UŐ, Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zu Komposition
und Theologie der priesterlichen Urgeschichte, Stuttgart 1983, 84–96.



240 Diósi Dávid

kapcsolatra szólítsa meg. Isten dicsőségének ezen a szinten elsősorban
kommunikatív jellege van.

A személyek közötti kommunikáció ennek a világnak a tér-időbelisé-
gében csak akkor lehetséges, ha létezik egy „köztes”, egy olyan köztes,
amely az egymással kommunikáló partnerek számára az egymásért va-
ló „jelenvalóságot”,  „jelenlétet” lehetővé teszi.6 Ez a köztes az a hely,
ahol a kommunikáció lezajlik: az emberek az anyagi valóságon keresz-
tül – amely közöttük, mint szellemi szubjektumok, lények között létezik
– kommunikálnak egymással. A teremtés Isten és ember között van, és
a kettőjük közötti kapcsolatuk számára „köztes”-ként szolgál. A világ
tehát közegül szolgál az Isten és az ember közötti kommunikáció szá-
mára. Isten és ember ugyanazt a teremtést használja saját maga kifejező-
déseként. Éppen ebben mutatkozik meg a látható teremtett világ méltó-
sága.  Isten  felől  tekintve  a  világ  tulajdonképpen  istenségén  belüli
önközlésének a folytatása; Isten látható önkifejeződése. A világ azonban
nem oldódik fel Istenben, hanem Isten önközlésének „helyévé” válik.
Isten szabad akaratából kilép lényegének megközelíthetetlen világossá-
gából,  kilép saját magából,  hogy kapcsolatba bocsátkozzék teremtmé-
nyeivel.  A  világ  tehát  „szentsége”  Isten  önkinyilatkoztatásának  (s
ugyanakkor az ember önközlésének is, ami azonban számunkra ebben
az összefüggésben kevésbé fontos).

Isten kinyilatkoztatása és jelenléte számunkra embereknek csak köz-
vetve, közvetlenül nem lehetséges.7 Isten tehát embereken és eseménye-
ken keresztül mutatkozik meg ez embernek, mégpedig úgy, hogy nem
rongálja meg sajátosságát egyiknek sem: az ember nem szűnik meg em-
ber maradni, és az illető történelmi esemény sem szűnik meg emberek
által  véghez  vitt  eseménynek  maradni.  Azonban  Isten  önközlésének
„helyévé” válnak.

Isten jelenvalóságát tehát szimbólumokon keresztül valósítja meg. A
szimbólum nyelvi struktúrája nem informatív, még csak nem is argu-

6 KARL RAHNER,  Die  Gegenwart  des  Herrn  in  der  christlichen  Kultgemeinde, in UŐ,
Schriften zur Theologie VIII, Einsiedeln - Zürich - Köln 1967, 395–408; MICHAEL KUNZLER,
Az egyház liturgiája (ford. SZABÓ KATALIN), Szeged 2005, 45–48.

7 HERBERT VORGRIMLER, Sakramententheologie (Leitfaden Theologie, 17),  Düsseldorf
19923, 19–23.



„Láttuk dicsőségét…” (Jn 1,14) Isten dicsőségének … 241

mentatív, hanem narratív,8 de nem olyan értelemben, hogy valamit leír,
vagy  elmesél,  hanem rámutat  egy  olyan  találkozási  pontra  –  vagyis
arra, ami valójában a szimbólum lényege –, ahol két jelenvalóság egy-
mással  találkozik.  A  szimbólum  a  jelenbe  sűrűsödött  örökkévalóság
nyelvén szól az emberhez,  jelezve kilátásba helyezett jövőjét,  és ezért
mindig is  autoimplikatív és  performatív, azaz magában zárja a szemlélő
személyét, akit egy bizonyos affinitás – sajátos kötődés és vonzalom –
kell jellemezzen, ugyanakkor pedig ezt a megszólított személyt válto-
zásra,  megtérésre,  elmélyülésre  sarkallja.  A  szimbólum  megszólító
funkciójában tehát az embert az Istennel való találkozásra hívva  (con-
vocare) kihívás elé állítja (pro-vocare) és önmaga felülmúlására (e-vocare)
szólítja fel. Isten az emberért a szimbólum méreteire „zsugorodik” ösz-
sze, s így a szimbólum – anélkül, hogy megszűnne az immanencia szer-
ves részének lenni  – ikonná növekszik,  gazdagodik,  nevezetesen egy
olyan valósággá, amely egyben „ablak” és „ajtó” az örökkévalóságra.9

Mint ablak az ember számára az érzékfeletti, ontologikus megismerés-
nek az eszköze, mint ajtó pedig megnyílik a Szent hozzánk való érkezé-
sére.  A  szimbólum  másképp  kifejezve  az  immanens  profanitás  és
transzcendens Szent találkozási „helye”, a valóság egy olyan ontológiai
„rése”, amelyen keresztül az „evilág” és a „túlvilág” átölelheti egymást.
A szent jelenlétével megszenteli a profán, földi perspektívából pedig a
profán a szent dicsőségének ruhájába öltözik. A szimbólum csak e talál-
kozás révén jön létre, illetve másképp fogalmazva a szimbólum tanúsít-
ja e találkozás létrejöttét.

A szimbólum következtetésképp az epifánia, pontosabban a hierofá-
nia, a teofánia helye. A szimbólum továbbá egy időben a tagadás és az
igenlés helye: a profán világ tagadja puszta immanens jelentőségét, lét-
fontosságát, a szent pedig parúziájával, megjelenésével igent mondva a
profánra önmagán túlmutató erőt kölcsönöz neki. A szimbólum tehát
hidat épít két különböző  (érzék-) világ között:  a kimondható és a ki-
mondhatatlan, az élet és a hit, tapasztalat és kinyilatkoztatás között.10 A

8 LEONARDO BOFF, Kleine Sakramentenlehre, Düsseldorf 1976, 15–18.
9 V. LEPAHIN, i. m., 37.
10 NORBERT WEIDINGER, Symbole,  Rituale  und sakramentale  Handlungen:  Didaktische

Aspekte.  Sakramentale  Symbol-Zeichen  –  mehr  als  willkommene  Dekoration,  in  HELMUT



242 Diósi Dávid

szimbólumban a megmutatkozó transzcendens – s ez szintén a szimbó-
lum szükségszerű velejárója – a szemlélődő számára továbbra is megra-
gadhatatlan marad, vagyis a szó szoros értelmében nem válik olyan em-
pirikus valósággá, hogy róla közvetlen tapasztalatot szerezhetnénk.11 A
szimbólum érzékelhetővé,  s  nem láthatóvá teszi  a szentet.  A valóság
többdimenziójú  voltának köszönhetően  az  empírián  túli  „láthatatlan-
háttérbeli”  valóság  az  érzékekkel  észrevehető  „látható-előtérbeliben”
testi, anyagi formát ölt,12 természetesen anélkül, hogy ezzel a dologi va-
lósággal identikus lenne.

A liturgiában a szimbólumban megtestesült szent látható teste a mi
fizikailag látható testünkkel találkozik. E két test a találkozás helye. Itt -
e gócpontban, a láthatatlan már itt a földön face to face  (vö.  1Kor 13,12)
felszólít bennünket, hogy testünket – amely fénylő arculattá válva az Is-
tenről  való  szólás  ajándékával  bír,  élő,  szent,  Istennek  tetsző  áldozatul
(Róm 12,1) adjuk oda neki, hisz a „keresztény teste által beszél”13. Ar-
cunk a láthatatlan tekintetének látható tükrévé válik.14

A Fiú által Isten jövője már jelen van a teremtett világban.15 A meg-
testesült Logoszban, az Atya Fiában, aki Krisztus, látható formát ölt Is-
ten dicsősége (vö. Jn 1,14), az ember pedig arra kapott meghívást, hogy
részesedjék  az  Isten  által  Krisztusban  feltárt  dicsőségben  (vö.  Róm
8,18.20.30; 2Kor 3,18; 4,4–6). Az „élet csak akkor válik valódi életté, ha az
formáját az Istenre való pillantásból fogadja el”16, a liturgia pedig, mint

HOPING - BENEDIKT KRANEMANN - STEPHAN WAHLE - NORBERT WEIDINGER, Heil erfahren
in den Sakramenten (Theologische Module, 9), Freiburg - Basel - Wien 2009, 154–206,
177.

11 KORPICS MÁRTA - P. SZILCZI DÓRA: Miért kommunikáció, miért szakrális?, in KORPICS

MÁRTA - P. SZILCZI DÓRA (szerk.), Szakrális kommunikáció. A transzcendens mutatkozása,
Budapest 2007, 1136, 18.

12 FRANZ-JOSEF NOCKE, Általános  szentségtan (ford. VARGA B.  JÓZSEF),  in  THEODOR

SCHNEIDER (szerk.), A dogmatika kézikönyve II, Budapest 1997, 195–233, 218.
13 Uo. 39.
14 JEAN-LUC MARION, Gott ohne Sein (ford. ALWIN LETZKUS), Paderborn - München -

Wien - Zürich 20143, 44.
15 WOLFHART PANNENBERG,  Rendszeres  teológia  II  (ford. GÖRFÖL TIBOR),  Budapest

2006, 294.
16 JOSEPH RATZINGER, A liturgia szelleme (ford. HELLER GYÖRGY), Budapest 2002, 15.



„Láttuk dicsőségét…” (Jn 1,14) Isten dicsőségének … 243

„Isten dicsőségére vetett tekintet”17 arra való, hogy ezt a „pillantást köz-
vetítse, és úgy adjon életet, hogy az Isten tiszteletét szolgálja”18.

A transzcendens, az „innen túli Egészen Más” az immanensben „tes-
tet  ölt”;  az,  aki  az  érzékszervi  modalitásokon  kívül  van  „otthon”,  a
tulajdonába (Jn 1,11) érkezik.  A liturgia – úgy is mondhatnánk – „ha-
tár-esemény”, a határainkon kívül eső transzcendens megmutatkozásá-
nak „határ-élménye”. Ezen a határon – a megragadhatatlan megmutat-
kozás,  a nem látható érzékelhetőség határán – való találkozásban jön
létre az interperszonális kommunikáció, amely azzal kezdődik, hogy Is-
ten felragyogtatja dicsőségét. A dicsőség és a szépség ugyanazt az isteni
kisugárzást jelöli csupán más-más szempontból: Isten részéről dicsőség-
nek, az ember részéről pedig szépségnek nevezzük. Isten a szépségben
lényegében magára ölti a „dicsőség ruháját”.

A  szép  –  mint  Isten  dicsőségének  evilági  láthatósága  –  az  a  tér,
amelyben a transzcendens és az immanens valóság a Lét hatóerejében
drámai módon összeütközik, amelyben az ember kontingens létét meg-
tapasztalja. A szép felhívja az ember figyelmét vertikális irányultságára.
A szép érteti meg ugyanis az emberrel, hogy saját maga mércéje nem
önmaga, hanem az a jó és igaz, amely a szépen keresztül megmutatko-
zik. A szép révén az egyén tehát az apriori objektív Lét üzenetével talál-
kozik, azzal a transzcendens Léttel, aki magát igaz- és jóként nyilatkoz-
tatja  ki.  A  szép  nem  az  egyén  szubjektív  projekciójának  tükörképe,
hanem az a tükör, amelyben az ember a természetéhez tartozó istenké-
piségét szemlélheti. Ezért a széppel való találkozás ambivalens érzése-
ket kelt az emberben: egyszerre vonz és taszít, egyszerre elbűvöl és fel-
ráz,  egyszerre  gyönyörködtet  és  felriaszt,  egyszerre  megnyugtat  és
változást követel. Az ember a szép fényében egy másik, transzcendens
világot érintve valós önmagával találkozik. Ezért a szép mindenekelőtt
felkavarja az embert.

A puszta tárgyak és azoknak külső látszata még nem jelent jelenvaló-
ságot. Senkinek sem jutna eszébe, hogy egy dologról azt állítsa, hogy je-
len van, hanem legfeljebb azt, hogy létezik, itt van. A jelenlét mindig is

17 UŐ, A világ és az ember képe a szent zenében II (ford. TÖRÖK JÓZSEF), in Magyar Egy-
házzene 4 (1996/1997), 131–137, 131.

18 UŐ, A liturgia szelleme, 75.



244 Diósi Dávid

egy relációt feltételez,19 egy bizonyos szintű kapcsolatot két létező kö-
zött. Aki tehát jelenlétről beszél, egy lélegzetvétellel kapcsolatról is szól.
A kapcsolat szükségszerű  velejárója pedig a jel,  ugyanis jeladás útján
jön létre a kapcsolat. Az Isten és az ember közötti interperszonális kom-
munikáció mégis hétköznapi tárgyakon,  megszokott  dologi valóságo-
kon, földi eseményeken keresztül zajlik.

A szentségi jellegű  tárgyak esetében egy két-irányú megközelítésre
lehetünk figyelmesek. Az örökkévalóságból maga Isten közeledik a föl-
di valósághoz, s jelenlétének tárgyává teszi. Ezzel kiemeli azt az őt kö-
rülvevő környezetéből, mindegy elkülöníti azt más hasonló jelenségek
sokaságától,  áradatától.  Ez  a  kiemelés  azonban  metafizikai  jellegű,  a
hétköznapit ugyanis úgy különíti el a mindennapitól, hogy az nem min-
dennapi és egyszerre hétköznapi marad – vagyis a futó pillantás nem
fedez fel, nem talál benne semmi különöst, de még az aprólékos, beha-
tó, részletekbe menő és tüzetes vizsgálat sem (legyen az kémiai vagy fi-
zikai analízis) sem volna képes semmi különöst, illetve változást feltárni
benne.

A másik oldalról pedig az ember közeledése észlelhető. Ő már látha-
tó változásokat eszközöl. Sőt ezeknek a változásoknak semmi más jelen-
tőségük nincs, mint a figyelemfelkeltés. A transzcendens által megszen-
telt evilági valóság, azaz a szentég önmagában véve – amint az imént
kifejtettük – semmivel  sem lenne megkülönböztethető  közvetlen kör-
nyezetétől, ezért az ember szertartással, rítussal veszi körül, külső figye-
lemkeltő ornamentumba öltözteti fel a meztelen hétköznapit. A hétköz-
napra  törpült  túlvilági  immáron  az evilági  ünnepi  ruhában  díszeleg,
azért, hogy az evilági hétköznapi később a mennyei dicsőség kegyelmi
ruhájában ragyoghasson. Tágabb értelemben azt is mondhatjuk, hogy
az ember kialakítja a kultusz20 terét, vagyis azt a „rögzített és rendszere-

19 PIERRE CLAVERIE,  Mic tratat  despre întâlnire  și  dialog (ford. MONICA BROȘTEANU),
București 2015, 88–90.

20 Bővebben e témáról lásd RICHARD SCHAEFFLER, Kultisches Handeln. Die Frage nach
Proben seiner Bewährung und nach Kriterien seiner Legitimation, in RICHARD SCHAEFFLER -
PETER HÜNERMANN,  Ankunft  Gottes  und Handeln des Menschen. Thesen über  Kult und
Sakrament (QD 77), Freiburg - Basel - Wien 1977, 9–50;  UŐ, Kultur und Kult. Vortrag
anläßlich des 50jährigen Bestehens der Liturgiekommission der Deutschen Bischofskonferenz,
in Liturgisches Jahrbuch 41 (1991), 73–87;  DIÓSI DÁVID, Identitásfaktor: kultusz. Zsákutca



„Láttuk dicsőségét…” (Jn 1,14) Isten dicsőségének … 245

zett formát”21, amelyben a közösség Isten és az ember közötti vallásos
élménye megvalósul.22 Ahhoz, hogy a kultusz terében Isten jelenre vo-
natkozó parúziája az ember számára megvalósulhasson, nemcsak az Is-
ten által e találkozásra kiválasztott, illetve kijelölt „helyet” díszíti körül,
hanem igyekszik olyan más természeti anyagokat is bevonni, amelyek
ezt a találkozást előkészítik. Konkrét példaként hadd álljon itt a szent-
mise.  Az isteni  kiválasztás  privilégiumában  részesített  kenyér  és  bor
mellett az ember más természetből származó dolgokat, anyagokat is be-
von a liturgiába, mint pl. a tömjént, de említhetnénk a virágokat, sőt a
liturgikus ruhákat is.

Befejezésképpen három olyan veszélyről  szeretnék pár  szót  ejteni,
amely  nagyban  megnehezít(het)i  a  világunkba  érkező  Istennel  való
kommunikációt a liturgikus cselekményben:

1. Mivel az Istennel való kommunikáció a liturgiában – ha úgy tet-
szik – banális, hétköznapi, megszokott, önmagában véve semmi külön-
legességet nem mutató dolgokon keresztül zajlik,  könnyen megeshet,
hogy az ember átsiklik ezek felett. Ennek két oka is lehet: Hadd említ-
sük elsőként a „hit szemének” hiányát. Nem szükséges ezt a kifejezést
feltétlenül teológiailag „túlterhelnünk”. Talán helyesebb volna az ember
nyitottságáról beszélni, vagyis arról, hogy az ember kész Istennek meg-
nyílni.  Hisz – ha jól meggondoljuk,  a „hit szemének” éleslátása azért
még  elég  homályos.  Másik  okként  az  elfásult  hitet  lehetne  említeni,
amely  maga  után  vonja  a  rítusok  ritualizálódását,  a  szertartásoknak
élettelen, rutinszerű végzését. Ilyenkor a liturgia szimbólumrendszerét
az a veszély fenyegeti, hogy elsilányosodik, leértékelődik, azaz többlet-
értékének vonzerejét por lepi be. A megszokás kelepcéjébe esett és lelki
„szedentarizmusban” szenvedő ember már nem érzékeli Isten jelenlétét
a „pillanatban”.

vagy kihívás?, in MARTON JÓZSEF - OLÁH ZOLTÁN - KOVÁCS F. ZSOLT  (szerk.), Itt vagyok,
engem küldj! Tanulmányok a papságról, Budapest - Kolozsvár 2010, 207–216.

21 GÜNTER LANCZKOWSKI, Kult, in LThK 6 (19612) 659–660, 659.
22 PETER EBENBAUER, Kult, in  ALBERT FRANZ - WOLFGANG BAUM - KARSTEN KREUTZER

(szerk.),  Lexikon  philosophischer  Grundbegriffe  der  Theologie, Freiburg  -  Basel  -  Wien
2003, 241–243, 241.



246 Diósi Dávid

2. Második veszélyként a szép „tetszővé” való sorvasztását említhet-
jük. A liturgia a szubjektivitás, az interszubjektivitás, valamint az objek-
tivitás szféráit magába foglaló háromdimenziós paradigma szerint tör-
ténik,23 következtetésképp egy olyan történés, amelyben a szubjektum
másokkal együtt találkozik egy rajta kívülálló és őt megszólító objektív
valósággal.  Említettük már, hogy ez az őt megszólító valóság kihívás
elé  helyezi  az egyént.  Sőt  mi több változásra,  megtérésre szólítja  fel,
vagyis egy olyan folyamatra,  ami az ember számára fájdalommal,  le-
mondással jár. Mindezek olyan követelmények, melyekkel korunk „po-
zitív társadalma” nem szívesen néz szembe.  Ezért  inkább az  event-et
kedveli, vagyis egy olyan formátumú „ünneplést”, amely a fennemlített
három dimenzióból a főhangsúlyt az elsőre téve, a harmadikat – ese-
tünkben  a  transzcendens  valóságot  –  pedig  teljes  egészében  kizárva
(illetve legfeljebb alibiként felhasználva), kimondottan az önmaga körül
körhintázó szubjektum szolgálatában áll. Az itt megmutatkozó „higié-
nizált”, Istentől „sterilizált” szép – a „tetszetős” csupán az igazi, isteni
szépnek az olcsó utánzata,24 amely csak arra jó, hogy a szubjektum él-
ményigényét kielégítse. A „tetszetős” hullafoltos tükrében az ember vé-
gül is csak önmagával találkozik.

3. Harmadik veszélyként álljon itt kortársainknak a virtuális valóság-
ba való menekülése. A virtuális valósággyártás korában élünk. Ebben
az önalkotás és az önkeresés nárcizmusától  csillogó,  mélység nélküli,
felszínességet istenítő világban, melyben a „szeretet halott”25, s a szép is
csupán  az  „önerotika”  szubjektivizmusában  obszcén  pornográfiaként
fetreng, az intimitásmentes kirakat-lét lett maga a Lét, s annak lényegé-
ben minden aspektusa. Csak a látható felszín számít. A sima, törés nél-
küli, mélység-lopta, sík, s a szemünk számára könnyedén kitapintható
külcsín a fontos.26 Életterünket újabban rengeteg olyan jóvágású arc nél-

23 PETER CORNEHL, Erlebnisgesellschaft und Liturgie, in Liturgisches Jahrbuch 52 (2002),
234–253, 252–253.

24 PHILIPP HARNONCOURT,  A túlvilág jele. Miért kell a liturgiának „szépnek” lennie?, in
Praeconia 6 (2011), 28–32, 29.

25 SVEN HILLENKAMP,  Das  Ende  der  Liebe.  Gefühle  im Zeitalter  unendlicher  Freiheit,
Stuttgart 2009.

26 BYUNG-CHUL HAN, Die Errettung des Schönen, Frankfurt a. M. 2015.



„Láttuk dicsőségét…” (Jn 1,14) Isten dicsőségének … 247

küli27 és megannyiszor arcátlan „zombik” lakják be, akiknek a virtuális
világ felitta emberi személyiségük identitását és testi határait. A testet
információvá alakították át.28

Itt  „küszködik  a  szív  egy  olyan  világ  testében,  amely  a  testet
gyűlöli”29. Ebben az eleven és lebilincselő „realisztikus” illúzióbirodalom-
ban30, melyet messzemenően a látványcivilizáció31 és az önimádat32 ural, az
„én”  a  kozmosz  galamblelkű  „oroszlánkirálya”,  aki  kesztyűs  kezű
kényúrként a „te” értékkénti létét majdhogynem kétségbeesetten, szinte
istenfélelemszerűen bitorolja. Tudniillik a „te” az „én” számára azáltal
válik értékessé, ha az ego ünneplésének színterén az „egyediként” fellé-
pő – kisminkelt – „én”-t like-olja. Ebben pszeudo-ontológikus hiperreali-
tás-univerzumban, amelyben a tényleges valóság és a virtualitás közötti
határvonal eltűnt, a valóság és virtualitás szétválaszthatatlanul szétterül
kortárs-életterünkben.  A láthatóba „tűzijátékként  kilőtt”  képek,  jelek,
szimulakrumok33 – eredetiség nélküli, mesterségesen kialakított képmá-

27 „Manapság a számítógépes kommunikáció kikapcsolja az ember fizikai arcát a
kommunikáció folyamatából. A komputerek monitorok, fejhallgatók és adatfüzérek
mögé rejtik a lélek ablakait. Még a videokonferenciák is csupán szimulálják a szemtől
szembeni találkozást, s csupán reprezentációját vagy látszatát adják a valódi találko-
zásnak. A felelősség s a privát testek közötti legközvetlenebb, meleg kapcsolat elsőd-
leges forrása az élő, nem reprezentált arc. A másokkal való közvetlen fizikai találko-
zás  nélkül  etikánk  is  elsorvad.  A  szemtől  szembeni  kommunikáció,  az  emberek
közötti testi kapcsolat hosszú távú melegséget és lojalitást jelent […]. Az arc (face) az
elsődleges interface, sokkal alapvetőbb minden más mechanikus közvetítésnél. A fizi-
kai szemek azok az ablakok, amelyek a bizalom közelsége felé megnyílhatnak.  Az
emberi arc közvetlen tapasztalata nélkül az etikai tudatosság összezsugorodik,  s a
durvaság nagyobb teret kap.” (MICHAEL HEIM, A kibertér erotikus ontológiája [ford. SAJÓ

TAMÁS], in Replika 39 (2001/1), 197–213, 209.
28 M. HEIM, i. m., 202.
29 NICHITA STĂNESCU,  A  Gecsemáné-kertben  ([În  grădina  Ghetsimani]  (ford. KISS

ZSUZSÁNNA) (http://ujnautilus.info/nichita-stanescu-versei)
30 CHRIS HEDGES, Empire of Illusion. The End of Literacy and the Triumph of Spectacle,

New York 2009.
31 MARIO VARGAS LLOSA, A látványcivilizáció (ford. SCHOLZ LÁSZLÓ), Budapest 2014.
32 Vö. CHRISTOPHER LASCH, Az önimádat társadalma (ford. BÉKÉS PÁL), Budapest 1984.
33 JEAN BAUDRILLARD, The Transparency of Evil. Essays on Extreme Phenomena, London

- Brooklyn (New York) 20097;  UŐ, Simulacra and Simulations,  in UŐ,  Selected Writings
(szerk.  MARK POSTER),  Stanford  (CD)  1998,  166–184.  (http://faculty.humanities.uci.



248 Diósi Dávid

sok lévén – már nem referálnak semmire, hanem önmagukat jelentik,34

következésképpen saját, a tényleges, valós valóságtól „emancipálódott”,
autonóm valóságuk van.

Mindannyian érezzük,  hogy ez a világ mennyire  idegen a kultusz
számára. A liturgia ontológiai helyszíne ugyanis a realitás, annak kéz-
zelfoghatósága.  A liturgia  konkrét  cselekvéstere  arról  tesz  tanúságot,
hogy  Isten,  aki  a  kultusz  ikon-ablakán  az  örökkévalóságból  „újra”
„megtestesül”, valóságunknak nemcsak egy (akár elvileg, akár gyakor-
latilag  nélkülözhető)  része,  hanem  a  véges  realitásában  megjelenő
Végtelen,  aki  evilági  túlvilágiként,  transzcendens  immanensként  és  a
„legvalóságosabb Valóságként”35 ellátogat hozzánk. Az ember istenké-
pisége, amely Isten dicsőségéből táplálkozik, s ugyanakkor Isten dicsőí-
tését szolgálja az ember valós és sajátos hivatására hívja fel figyelmün-
ket. Nevezetesen arra, hogy az egyedüli valóságosnak a megjelenítője
legyen a világban és ezen képmási megjelenítésben felépítse a valódi-
valóság kultúráját, amely nem a látszatra, hanem a Létre épít, s amely
nem akar az „én” illuzórikus „realitásának”, hanem annak valódi – azaz
Istenben való – beteljesedésének a színterévé válni. Ebben a realitásban
rejlik az a lehetőség, mely a valósággal szemben ontológiai primátust él-
vez,36 hiszen csak az ebből a valóságból kiérlelt jövő reális, s nem képze-
lődés, képzelgés, hogy ne mondjam fantazmagória.

edu/poster/books/  Baudrillard,%20  Jean%20-%20Selected%20Writings_ok.pdf);  UŐ,
Die Simulation, in WOLFGANG WELSCH (szerk.), Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte zur
Postmoderne-Diskussion, Weinheim 1988, 153–162.

34 ROPOLYI LÁSZLÓ,  Az Internet természete. Internetfilozófiai  értekezés,  Budapest 2006,
98.

35 HANS KÜNG, Christsein, München - Zürich 19755, 74.
36 EBERHARD JÜNGEL, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des

Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen 1977, 289–292.



SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.

Erények vagy értékek? A teremtett világ 
megőrzésének egy lehetséges értelmezése*

1. Bevezetés

A teremtett világ, mint az emberre bízott környezet, felelős használatá-
nak, valamint az abban található egyedülálló értékeknek az újabb gene-
rációk számára való megőrzése és fontossága az elmúlt két és fél évti-
zedben  egyre  többször  kerül  említésre.  Ez  a  megállapítás  különösen
igaz annak az alapvető társadalmi igénynek a fényében, hogy az ember-
hez méltó élet „jelenleg biztosított” körülményeit megtartva, azt folya-
matosan fejlesszük: még értékesebbé, pontosabban még emberhez mél-
tóbbá tegyük. Azonban az ún. „jelenleg biztosított” kifejezés tartalma
lényegesen különbözik az egyes földrészeken, országokban, városokban
és egyéb településeken. Korántsem tekinthetünk úgy a teremtett világ-
ra, hogy mindenütt azonos, vagy ténylegesen „emberhez méltó” életmi-
nőség tapasztalható. A „fenntarthatóság” és a „fejlődés” tehát relatív fo-
galom az életminőség szempontjából. A Katolikus Egyház emberképe a
bibliai  teremtés  elbeszélésen,  és  annak  teológiai  tartalmán  alapszik,
amelynek középpontjában az ember áll. Ez az, amiért a teremtett világ
megőrzésének kérdése  csakis  az emberi  személy és életének értékére
alapozottan értelmezhető. Ez az emberi élet evilágon integráns együtt-
működésben kell, hogy legyen az emberi közösséggel és annak környe-

* Készült a  St. Michael’s Abbey of the Norbertine Fathers-ben (Orange, CA) és a Páz-
mány Péter Katolikus Egyetem Laudato si’ Intézetében (Budapest - Székesfehérvár). A ku-
tatás a KAP 18-53018-3.6-JÁK projekt keretében valósult meg.



250 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

zeti adottságaival; a fogantatás pillanatában megteremtett lelke által pe-
dig nyitott az Istenre. A kérdés teljeskörű vizsgálata így magában fog-
lalja a természeti környezet, a társadalom működése – beleértve az azon
belüli ellátó rendszereket –, a jogrendszer, és az erkölcs területét is.

Az Egyház Tanítóhivatala tehát nem lehet semleges a globális fenn-
tarthatóság területén, hiszen a teremtett világot Isten az emberre bízta,
hogy művelje és őrizze azt (Ter 2,15). Mindennek fényében nem véletlen
az a sajátos gondoskodó felelősségtudat, amely Ferenc pápa 2015. május
24-én kelt  Laudato  si’ kezdetű  enciklikájában  megnyilvánul.  A doku-
mentum az ember és a teremtett világ rendezett kapcsolatának előmoz-
dításának területeit és a jelenleg létező problémákat elemzi.1 Mivel az
ember és környezetének kapcsolata szorosan kötődik az embernek és a
teremtő, megváltó és éltető Istenhez való viszonyulásához, így a kérdés-
kört visszatérő módon megtaláljuk az Egyházi Tanítóhivatal megnyilat-
kozásai között, különösen az Egyház társadalmi tanítása témakörében.
Ilyen  átfogó  előzményei  Ferenc  pápa  enciklikájának,  a  Szt.  VI.  Pál
(1963–1978), Szt. II. János Pál (1978–2005) és XVI. Benedek pápák (2005–
2013)  általi  állásfoglalások.  A  Populorum  Progressio kezdetű  enciklika
(1967.  március  26.)2,  az  Octogesima  Adveniens kezdetű  apostoli  levél
(1971. május 14.)3, a Redemptor Hominis kezdetű enciklika (1979. március
4.)4, a Centesimus Annus kezdetű enciklika (1991. május 1.)5, és a Caritas
in Veritate kezdetű enciklika (2009. június 29.)6 a legfontosabb mérföld-
köveket  jelentik,  amelyek  lényeges  tartalmi  hatással  voltak  a  Ferenc
papa  Laudato  si’ kezdetű  enciklikájára.  Nem feledkezhetünk azonban
meg Szt. II. János Pál pápának az Orvosi Világszövetség 1983. október

2 PAULUS VI, Enc. Populorum Progressio (26 mart. 1967), 34: AAS 59 (1967), 274.
3 PAULUS VI, Litt. Ap. Octogesima Adveniens (14 mai. 1971), 21: AAS 63 (1971), 416–

417.
4 IOANNES PAULUS II, Enc. Redemptor Hominis (4 mart. 1979), 15: AAS 71 (1979), 287.
5 IOANNES PAULUS II, Enc. Centesimus Annus (1 mai. 1991), 38: AAS 83 (1991), 841.
6 BENEDICTUS XVI, Enc. Caritas in Veritate (29 iun. 2009), 51: AAS 101 (2009), 687.



Erények vagy értékek? A teremtett világ megőrzésének … 251

29-én tartott XXV. Általános Ülésére írt leveléről7, valamint az 1990. évi8

és a 2010. évi Béke Világnapjára írt pápai üzenetről sem9. Nem áll szán-
dékunkban tételes listát bemutatni a további – jelentős – egyházi meg-
nyilatkozásokról, de ehelyütt mindenképpen utalnunk kell a környezet-
nek  és  a  fejlődésnek  szentelt  úgynevezett  Riói  Deklarációra  (1992.
június 14.)10; az Ázsiai Püspöki Konferenciák Szövetsége által, az ökoló-
giai krízishelyzet vonatkozásában 1993-ban kiadott állásfoglalásra; a Ja-
pán Püspöki Konferenciának az élet tiszteletéről közzétett nyilatkozatá-
ra (2000. január 1.); az Amerikai Egyesült Államok Katolikus Püspöki
Konferenciájának  a  globális  klímaváltozást  elemző  dokumentumára
(2001. június 15.); a Bolíviai Püspöki Konferenciának a környezettel és
az emberi életkörülmények fejlődésének lehetőségével foglalkozó lelki-
pásztori levelére (2012. március 23.); és a Halki Csúcstalálkozó (Isztam-
bul) nemzetközi felelősség és ökológiai  fenntarthatóság témájában ki-
adott zárónyilatkozatára (2012. június 20.).

Ebbe a folyamatba illeszkedik az Integrált Emberi Fejlődés Előmozdí-
tásának Dikasztériuma létrehozása az Apostoli Szentszék szervezetében
és az a sajátos feladat, amit mind az ökológiai, mind a társadalmi és az
emberi méltóság alapján biztosítandó jogok területén végez. A Dikasz-
térium kérésére dolgozta ki a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Lauda-
to si’ Intézete azt az egyetemi szintű  mesterképzési programot, amely
nemzetközi együttműködésben alkalmas a fenntarthatóságnak a bölcsé-
szet tudományterületen való átfogó – önálló szakként történő – képzé-
sére, a Katolikus Egyház erkölcsi tanítására alapozva (teológiai, törté-
nelmi,  gazdasági,  szociológiai,  jogi,  ökológiai,  biológiai,  fizikai,  és
folyamatelemzési  modulokat  is  tartalmazva).  Ugyanezen Intézet  2017
őszétől immár a harmadik nemzetközi konferenciáját rendezi Rómában
a legelismertebb szakértők és eredményeik bemutatásával, az illetékes

7 IOANNES PAULUS II, Address  to  the  35th General  Assembly  of  the  World  Medical
Association (29 oct. 1983), 6: AAS 76 (1984), 394.

8 IOANNES PAULUS II, Message for the 1990 World Day of Peace (1 ian. 1990) 1: AAS 82
(1990), 147.

9 BENEDICTUS XVI, Message for the 2010 World Day of Peace (1 ian. 2010) 8:  AAS 102
(2010), 45.

10 Rio Declaration on Environment and Development (14 iun. 1992), Principles 1, 4, 15.



252 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

Dikasztériummal együttműködve a globális fenntarthatóság számtalan
aspektusáról.11 Ferenc pápa megfogalmazását követve:

„Az emberi környezet pusztítása nagyon komoly dolog, nemcsak
azért, mert Isten az emberre bízta a világot, hanem azért is, mert az
ember saját élete olyan ajándék, amelyet védeni kell a pusztulás kü-
lönböző formáitól. […] A valódi emberi haladásnak erkölcsi jellege
van, feltételezi az emberi személy tiszteletét, de a természeti világra
is oda kell figyelnie, és figyelembe kell vennie minden létezőnek a
természetét és kölcsönös kapcsolódását a dolgok rendjében, a koz-
moszban.”12

2. A Laudato si’ enciklika által tárgyalt kérdéskörök

Ferenc pápa enciklikája a fenntarthatóság összes jelenlegi lényegi kérdé-
sére rámutat. Ez kiterjed a környezetszennyezés problémájára,  amit a
használat és a leselejtezés „kultúrája” kifejezéssel ír le (13–16. arts.); a
klímaváltozásra, beleértve a feltehető okokat, és a prognosztizálható kö-
vetkezményeket  (17–26.  arts.);  a  vizekre,  mint  az  élethez  szükséges
egyik alapfeltételre (27–31. arts.). A kérdés jóval összetettebb, mint ma-
gának a globális klímaváltozásnak az általános kezelése, hiszen például
Irak pálmaligeteinek jelentős területe megsemmisült a második öböl-há-
ború első időszakában (2003–2006), ami jelenleg is zajló sivatagosodási
folyamatot, valamint az iraki mezőgazdaság összeomlását eredményez-
te.13 A Szentatya beszél a természeti különbözőségek – az állat és nö-
vényvilág  –  fokozatos  ritkulásáról  és  mindennek a  hatásairól  (32–42.
arts.); de hangsúlyosan szól az emberi életminőség hanyatlásáról és a
társadalmak széttöredezéséről (43–47. arts.). Ez utóbbi nem túl gyakran
tárgyalt kérdés a szekuláris kutatások körében, mivel ott az „életminő-
ség”  és  a  „társadalmi  koherencia”  kifejezések  más  jelentéstartalmat

11 Third Symposium on Global Sustainability, Róma, 2019. október 1–3.
12 FRANCISCUS, Enc. Laudato si’, Art. 5.
13 SZUROMI SZABOLCS ANZELM, Protecting and Developing Values – an Interpretation of

Encyclical Letter Laudato si’ (American Engineers Forum on Sustainability: Technical
and  Engineering  Challenges  of  Addressing  the  United  Nations  Sustainable
Development Goals, Pittsburgh, PA, 2018. november 1.).



Erények vagy értékek? A teremtett világ megőrzésének … 253

nyertek az elmúlt három évtizedben. Az emberhez méltó életkörülmé-
nyek biztosítása – mint azt már korábban is jeleztük – kontinens és or-
szágfüggő szakszóvá vált, miközben a társadalom egységes közösségi
természetét – a családra, mint alapsejtre épülő természetes szerkezetet –
újabb és újabb mesterségesen létrehozott – a klasszikus kategóriáktól és
értékektől elforduló – alapelvekkel törekszenek módosítani a szekuláris
államokon belül.  Ferenc pápa kifejezett  formában érinti  a világszintű
egyenlőtlenséget (48-52. arts.), amely alapvető gátja mind a fenntartha-
tóságnak, mind a fejlődésnek, és éppen az egyenlő emberi méltóságból
fakadó emberhez méltó körülmények biztosításának erkölcsi kötelezett-
ségével áll érellentétben. Ezen a területen is fontos megjegyezni, hogy
míg 2018 végére New York Államban a szegénységi ráta jelentős javulá-
sáról számoltak be a szakértők (26%)14, addig az „arab tavaszt” követő
politikai stabilitását visszanyert Egyiptomban a munkanélküliségi ráta
81%-ra emelkedett.15 Végezetül a Szentatya – bár értékeli a különböző
fórumoknak a tevékenységét, a felsorolt problémák megoldása tekinte-
tében – a társadalom működésére legnagyobb befolyással rendelkező il-
letékes  vezetők  túlságosan  is  gyenge  válaszaira  hívja  fel  a  figyelmet
(53–49. arts.).

3 Érték

Posztmodern korunkban bevett kifejezéssé vált, hogy a klasszikus kate-
góriák  szétesésének időszakát  éljük,  amikor  a  stabil  kikristályosodott
hagyományos  értékek  háttérbe  szorulnak.16 Ahhoz,  hogy  az  értékről
(pretium) és az értékesről (pretiosus) adekvát módon beszéljünk, szüksé-
ges megvizsgálnunk, hogy mit is nevezünk értéknek, és mit is tartunk
’értékesnek’. Az érték fogalmának megjelenési formáiként a következő
értékhordozó  területeket  és  fogalmakat  tudjuk  felsorolni:  a  kultúrát,

14 CRISTINA CONTRERAS CASADO (Harvard University) előadása uo. (2018. november
1.).

15 SZUROMI SZ. A. (Pittsburgh, PA, 2018. november 1.).
16 UŐ,  The Epoch of Crisis of the Classical Categories, in VIZI E. SZILVESZTER - KUCSERA

TAMÁS GERGELY (szerk.),  Europe  in  a  World  in  Transformation (Conference  at  the
Hungarian Academy of Sciences, 14th-16th December 2006), Budapest 2008, 165–171.



254 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

ami a legszűkebb emberi közösségtől a legtágabbig meghatározza a kö-
zösség tagjainak – történelemben letisztult – önazonosságát; a filozófiát,
ami eredeti jelentésében a bölcsesség szeretetét és tiszteletét, így a mara-
dandó tudást jelenti; a vallást, amelynek hívő gyakorlása az Istenbe ve-
tett hit és cselekményei, a hit fényénél tudományos rendszerbe foglalt
művelése pedig a teológia. A történelem folyamán értéket nyert foga-
lom a szabadság. A 21. század embere számára talán idegenül hangzik,
de a szabadságra sokáig nem tekintett az emberi személy valódi érték-
ként. Éppen a büntetés-végrehajtás története mutatja meg számunkra,
hogy a szabadságtól  való megfosztás,  mint tényleges  büntetés – nem
mint  átmeneti  állapot  a  bűncselekmény  elkövetésének megállapítása,
vagy a szankció végrehajtása előtt – csak a 18. század derekára kerül át
az európai büntetőjogba.17 Hasonló módon fokozatosan alakul ki az evi-
lági javak értékként való kezelése (amely a 15. századtól összekapcsoló-
dik a kereskedelem, a bankok kialakulásával), ahogyan az egészségé is.
Ugyan már a 11. században komoly fejlődésnek indul az európai orvos-
tudomány18, de a célja nem az egészség mint érték megóvására,  vagy
helyreállítására irányult, hanem a személy munkára való alkalmassá té-
telére, valamint a járványok megelőzésére. A lényeges változást itt is 18.
század vége – 19. század eleje hozza meg.19 A társadalmi értékek között
kell említenünk az igazságosságot,  az emberhez méltó szociális  rend-
szereket (amelyek különösen az Egyház – azon belül a szerzetes- és lo-
vagrendek – által nyújtott szervezett formáival jelennek meg a 12–13.
századtól, és párhuzamosan épülnek ki mellettük az állami ellátó rend-
szerek a 17. századtól), és az emberek életéhez szükséges feltételek fo-
lyamatos  javítása,  amely  a  két  világháború  katasztrófájával  szemben
megszülető pozitív érték a szekuláris társadalmon belül. Az állam- és
jogtudomány tekintetében értékként tartjuk számon az emberi jogok el-
ső és további generációit, az emberi méltóság tiszteletét – amit a Katoli-

17 MEZEY BARNA, A börtönügy a 17-19. században. A börtön európai útja, Budapest 2018;
vö. UŐ., Régi idők tömlöcei – Büntetések, börtönök, bakók, Budapest 2010.

18 DANIELLE JACQUART, The Introduction of Arabic Medicine into West. The Question of
Etiology,  in  Uo., La  science  médicale  occidentale  entre  deux  renaissance  (XIIes-XVe s.)
[Variorum Collected Studies Series CS, 567.], Aldershot 1997, III/186–195.

19 KAPRONCZY KÁROLY (szerk.), Az orvostörténelem századai, Budapest 2010.



Erények vagy értékek? A teremtett világ megőrzésének … 255

kus Egyház az ember Isten képére és hasonlatosságára teremtett mivol-
ta alapján értelmez –, és a közösség javát. Végül értékként tekintünk az
ökológia egyensúlyra, a vízre, az ételre és az energiára20, illetve mindar-
ra, amit a teremtett környezet az ember számára nyújt.

A felsoroltak jól mutatják, hogy amikor értékről és annak megőrzésé-
ről beszélünk korunkban, a globális fenntarthatóság szempontjából, an-
nak alapja az emberi élet, az élet minősége, és az ehhez szükséges – te-
remtett  vagy  ember  által  létrehozott  –  külső  feltételek.  Tehát  a
fenntarthatóság középpontjában mint érték maga az ember áll.21

4. A „klasszikus” és a „fejlődő” értékek viszonya az erényekhez

Feltehető a kérdés, hogy vajon miért tekintünk valamit „klasszikus ér-
téknek”. Pusztán a történelemben való kikristályosodása miatt tartjuk
annak, vagy mélyebb – stabilabb – alapja késztet minket erre? A válasz
az érték – értékes kifejezés (pretium – pretiosus) késői kialakulásában ke-
resendő.  A 18.  század végéig az érték kifejezés nagyon ritkán jelenik
meg a filozófiai vagy teológiai szóhasználatban. Helyette az erénytan-
nal találkozunk, amely az ókeresztény szerzők – sztoikus hatás alatt álló
–biblikus alapokon nyugvó írásainak tartalmát foglalják egységbe Pet-
rus Lombardus (†1160) és a skolasztika virágkorának értelmezése alap-
ján. Az érték így az erények egy csoportjának együttes megnyilvánulá-
sát  jelentette.  A  francia  forradalom  (1789–1799)22 előzményeként
megjelenő, és a felvilágosodásban testet öltő új eszmék23, különösen pe-
dig a Denis Diderot (†1784) francia filozófus és Jean le Rond d’Alembert
(†1783)  francia  matematikus  által  megszerkesztett  Enciklopédia (1751–

20 HERIBERTO CABEZAS, Water – Food – Energy (Sustainability: on a social, legal, political
and environmental  basis – Conference of the Catholic University Partnership, Esztergom,
2019. május 11.).

21 Részletesen vö. SZUROMI SZ. A., Sustainability and Ethical Protection of Human Dig-
nity (Second Symposium on Global Sustainability, Roma, 2018. október 2.).

22 OLIVER BÉTOURNÉ - AGLAÏA I. HARTY, Penser l’histoire de la Révolution française, deux
siècles de passion française, Paris 1989.

23 DANIEL BREWER, The Enlightenment Past: Reconstructing Eighteenth-Century French
Thought, Cambridge 2008.



256 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

1752) szerzői jelentős kritikát gyakoroltak az Egyház erénytanára.24 En-
nek korai 19. századi ellenhatásaként kerül át és válik uralkodóvá a teo-
lógiai szóhasználatban az érték kifejezés, amely az erények szilárd alap-
ján áll.

A „klasszikus értéket” tehát annak az erényeken nyugvó eredete teszi
maradandóvá. Éppen ezért szükséges, hogy az értékről az erényekre for-
dítsuk a figyelmünket, mivel a Teremtőtől az emberre ruházott feladat
teljesítéséhez –  „gondozza és művelje” –,  ezek tűnnek biztos erkölcsi
támpontnak. Az erények közül az igazságosságot, a mértékletességet és
a lelki erősséget már Marcus Aurelius (†180) a Római Birodalom megin-
gathatatlan pillérjeinek tartotta, amelyek az embereket szolgálják.25 A to-
vábbi erények: az állhatatosság, a béke, a hit, hűség, a józanság, az ön-
megtagadás,  a  szelídség,  a  türelem,  és  a  vallásosság.  Az  okosságot,
igazságosságot, és a lelki erősséget közösen sarkalatos erényeknek ne-
vezzük. Szt. Ágoston szavai szerint: „Az erény nem más, mint erkölcsös
viselkedés összhangban emberi természetünkkel.”26

Aquinói Szt. Tamásnál már a skolasztikus erénytan letisztult rend-
szerét olvashatjuk, amelyet „erény-etikai” rendszernek is nevezhetünk
Jay  Budziszewski  professzor  megfogalmazását  követve.27 A  Summa
Theologiae I-II, q. 55, a. 4-ben megtaláljuk az erények általános meghatá-
rozását28, az I-II, q. 58, a. 4-5-ben az erkölcsi és az értelmi erények közöt-
ti  viszony kerül mindkét szempontból (moralis,  intellectualis)29,  míg az
I-II, q. 61, a. 2-3-ban a sarkalatos (cardinalis) és a legfőbb (principalis) eré-
nyek kerülnek kifejtésre.30 Hasonló módon, az I-II, q. 62, a. 1 külön tár-

24 DENIS DIDEROT – JEAN LE ROND D’ALEMBERT (szerk.),  Encyclopédie ou Dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers, I-XXVIII. Paris (kiegészítő kötetei: I-V. Ams-
terdam 1776–1777; név- és tárgymutatója: I-II. Paris 1780). 

25 MARCUS AURELIUS, Meditationes, I. 15–16 (ford. GEORGE LONG), Danbury/Connecti-
cut 19803, 195–198.

26 S. AUGUSTINUS, De libero arbitrio, II, 19: Patrologia Latina, 32. col. 598.
27 JAY BUDZISZEWSKI, Commentary on Thomas Aquinas’s Virtue Ethics, Cambridge 2017.
28 S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologica, II: Prima Secundae (Biblioteca de autores

cristianos), Madrid 1955, 357.
29 Uo. 379–381. 
30 Uo. 396–398.



Erények vagy értékek? A teremtett világ megőrzésének … 257

gyal a teológiai erényekről31; az I-II, q. 63, a. 1-2-ben az emberi termé-
szetben adott (naturalis) és készségként meglévő (habitualis) erényekről
beszél.32 Ezt a sort zárja az I-II, q. 65, a. 1, ami az erkölcsi erények egy-
máshoz való kapcsolatát összegzi.33 Az erény tehát az értelem (mens) jó
képessége (qualitas), amely által az egyén helyesen (recte) él, és amely Is-
ten műve az emberben34, de – ellentétben a Szt. Ágostonnak tulajdoní-
tott,  valószínűleg Petrus Pictaviensis-től (†1205) származó meghatáro-
zás  tartalmával35 –  szükséges  hozzá  a  mi  együttműködésünk
(consensus).36 A  konkrét  személy  együttműködési  képessége  alapján
megvalósuló cselekedet lehet jó – ha az erény meghatározza az akaratot
–, de rossz is, ha a gyűlölet vagy büszkeség miatt nem válik a cselekedet
alapjává.37 Szt. Tamás megállapítja, hogy az erkölcsi erények nem feltét-
lenül  kötődnek egymáshoz,  annak ellenére,  hogy az erkölcsi  erények
néha bizonyos cselekmények megtételére ösztönzik az embert.  Ennek
tükrében az ember képes mindössze egy erényből fakadó cselekménye-
ket megvalósítani, anélkül hogy azokkal a cselekedeteivel más erények-
ben is gyarapodna. Jól látható tehát, hogy minden egyes erény gyakor-
latban történő  megjelenéséhez szükség van a személy körültekintő  és
felelős  egyedi  döntésére.  A felelős  döntés által  megalapozott  erényes
cselekedetek együttese hozza létre a megalapozott értéket (pretium).

31 Uo. 402–403.
32 Uo. 407–410.
33 Uo. 418–420.
34 I-II, q.  55, a. 4:  Videatur quod non sit conveniens definitio virtutis quae solet

assignari, scilicet, Virtus est bona qualitas mentis, qua recte vivitur, qua nullus male utitur,
quam Deus in nobis sine nobis operatur. S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologica, II, 357.

35 Patrologia Latina 211, col. 1041.
36 I-II, q. 55, a. 4, Respondeo n. 6: Ad sextum dicendum quod virtus infusa causatur

in nobis a Deo sine nobis agentibus, non tamen sine nobis consentientibus. Et sic est
intelligendum quod dicitur, quam Deus in nobis sine nobis operatur. Quae vero per nos
aguntur Deus in nobis causat non sine nobis agentibus: ipse enim operatur in omni
voluntate et natura. S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologica, II, 358.

37 I-II,  q.  55,  a.  4,  Respondeo n.  5:  Ad quintum dicendum  quod virtute  potest
aliquis male uti tanquam obiecto, puta cum male sentit de virtute, cum odit eam vel
superbit de ea; non autem tanquam principio usus, ita scilicet quod malus sit actus
virtutis. S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologica, II, 358.



258 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

Aquinói Szt. Tamás érvelése kellően alátámasztja a lényegi különbsé-
get a „klasszikus” – erényekre épülő – értékek, valamint az azokra a tör-
ténelem során ráépülő – közvetve erényeken nyugvó – „új értékek”, és
az erényeket nélkülöző, értékként feltüntetett, vagy annak leírt „új érté-
kek” között. Míg a második – az erényektől közvetve függő – kategória
„ideiglenes értéknek” is nevezhető, addig a harmadik – az erényekkel
össze nem egyeztethető – mindössze csak nevében hordozza az „érték”
megjelölést. Ez utóbbi kategória így nem valóságos érték, mindössze az
erény nélküli emberi akarat eredménye. Ahhoz, hogy egy „új érték” sta-
bilitásáról beszéljünk elengedhetetlen, hogy „klasszikus értéken”, azaz
végső soron az erényeken alapuljon.

5. Következtetések

A teremtett világ megőrzése és védelme a valódi értékek védelmén kell,
hogy alapuljon. Ilyen értékek: az emberi élet, az emberi életminőség, és az
emberi  életminőség külső  feltételei.  Ez azonban azonnal felveti azt a kér-
dést,  hogy  milyen  szintű  életminőséget  szükséges  védenünk,  hiszen
egyszerre szembesülünk  az emberi életminőség hanyatlásával, az em-
berhez méltó körülmények kontinens-, régió-, országfüggő tartalmával,
és egyes területeken a minőségi fejlődéssel (vö. globális egyenlőtlenség).
A  fenntarthatósági folyamatok tervezésénél és kezelésénél tehát figye-
lemmel kell lenni arra, hogy globális szinten különböző fejlettségi szin-
tű ökológiai, társadalmi, jogi, műszaki, stb. rendszereket találunk, azaz
a fejlesztést és a fenntarthatóságot egyidőben – eltérő arányban – szük-
séges biztosítani. Ügyelni, kell a korlátozott környezeti és energiaforrá-
sokra is, valamint arra a tényre, hogy a jogi-, szociális-, egészségügyi-,
stb. rendszerek túl lassan követik a változásokat.  Mindez jól mutatja,
hogy értékes lehetőségeket és időt veszítünk el saját rendszerünkön be-
lül, amely nem a jelenlegi méretű és szerkezetű emberi közösség helyze-
tének kezelésére alakult ki. Ahogy a Római Birodalom hanyatlását is el-
sődlegesen a Róma és környéke ellátására és működésére kidolgozott
rendszernek a nagykiterjedésű, birodalmi szintű, tovább már nem ter-
helhető állapota okozta, úgy a mai kulturális, szociális, jogi, stb. rend-
szer a 11. századi egyetemi képzés és a skolasztika időszakának ered-



Erények vagy értékek? A teremtett világ megőrzésének … 259

ményein születik meg. A fokozatosan önállósodó tudományágak és te-
rületek,  valamint  az  államszerkezet  változásai,  az  erényeken nyugvó
klasszikus értékek egyre pontosabb meghatározása, a földrajzi felfede-
zések (és velük a lakott területek számának és a lakosságnak a folyama-
tos bővülése), az új tudományos eredmények, a mezőgazdasági és az
ipari technológiák fejlődése, az egészségügy jelentőségének a növekedé-
se, a műszaki fejlődés és a teremtett világ egyre tágabb és részletesebb
megismerése leírja azt az ívet, amellyel az emberiség az érett középkor-
tól, a modern koron keresztül elérkezett a posztmodern időszakba. Ez
utóbbi időszak elérte a 11. századi alapok tágításának határait, azaz bi-
zonyos szempontból hasonlítható a Római Birodalom hanyatlásának el-
húzódó időszakához; másfelől elvi szinten szakított az erényekre épülő
klasszikus  értékrenddel,  mint  az  egész  emberiségre  kiterjedő  alapelv
rendszerrel.

A teremtett világ megőrzéséhez és a fenntarthatóság biztosításához a
posztmodern  időszakot  meghatározó  eszmeáramlatok  nem  adnak
adekvát – a megoldást elősegítő – választ, hiszen nem a tényleges érté-
kek védelmét tekintik alapvető célnak. A tényleges – adekvát – választ a
klasszikus – erényekre épülő – értékek középpontba történő visszahe-
lyezése jelenti, amely az embernek a teremtésben Istentől elnyert felada-
tát  valósítja  meg.  Ez az  alapelv lehetőséget  teremt egy összehangolt,
multidiszciplináris – kritikus és tárgyilagos – helyzetkép összeállítására,
amelyben feltárható a teremtett környezetben és az emberi társadalom-
ban működő  különböző folyamatokon belüli eddig még ki nem akná-
zott lehetőségek. Így összeállításra kerülhet a klasszikus értékek által
körülhatárolt,  többszörös  indikátorokból  álló  algoritmus,  amely kikü-
szöböli a létező összetett rendszer gyenge pontjait.

Ehhez azonban szükségünk van új – egyszerűsített, hatásos – rend-
szerekre,  amelyek az Istenre nyitott  emberre,  a társadalom emberhez
méltó igényeire, és a környezet megóvásának együttes komplexitására
épülnek.  Ferenc  pápát idézve:  „A humánökológia  elválaszthatatlan  a
közjó fogalmától, attól az alapelvtől, amely központi és egységesítő sze-
repet  játszik  a  társadalometikában.” A  közjó  pedig  nem  más,  mint
„azoknak a társadalmi életfeltételeknek az összessége, amelyek mind a



260 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

csoportoknak,  mind az egyes tagoknak lehetővé teszik, hogy teljeseb-
ben és könnyebben elérjék tökéletességüket.”38

38 FRANCISCUS, Enc. Laudato si’, Art. 156.




