
MINDEN DOLOG KEZDETE ÉS VÉGSŐ CÉLJA



VARIA THEOLOGICA 12



MINDEN DOLOG KEZDETE
ÉS VÉGSŐ CÉLJA

Istentani kérdések egykor és ma

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2021



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK

PUSKÁS ATTILA
GÁRDONYI MÁTÉ

A SZÖVEGET GONDOZTA

GÁRDONYI MÁTÉ

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 934 8

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ



Tartalom

Előszó 7

RACS CSABA

Isten nevei az Ószövetségben 13

BODOR ATTILA

Bibliai teremtésteológia újratöltve. Ter 1–2 értelmezése napjaink
bibliatudományának fényében 27

KOCSIS IMRE

Teremtett világ – emberi értelem – istenhit. Biblikus teológiai
megfontolások a Róm 1,18-23 és az ApCsel 17,22-31 alapján 55

MEZEI BALÁZS

Mai vallásfilozófiai irányzatok 67

GÁJER LÁSZLÓ

A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers gondolkodásában 86

VINCZE KRISZTIÁN

A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus és a ratio fidei tükrében 112

TÖRÖK CSABA

Új ateizmus – új apologetika? 128

PERENDY LÁSZLÓ

A II. századi görög apologéták istentana 154

TÓTH BEÁTA

Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése: egy rejtélyes isteni
tulajdonság nyomában 174

VISKY S. BÉLA

A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 196



ANDRÁS SZABOLCS

A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja – megoldási
kísérletek az ökumené szolgálatában 237

GÖRFÖL TIBOR

A Szentháromság és a világvallások. Újabb fejlemények a vallások
teológiai megközelítésében 252

KRÁNITZ MIHÁLY

A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása napjainkig 267

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.
Az igazság keresése és elfogadása mint egyházfegyelmi alapelv
az I. Vatikáni Zsinat Dei Filius kezdetű konstitúciója fényében 288



Előszó

„Minden dolog kezdete és végső célja”– ezt a címet viseli a kötet, melyben
az I. Vatikáni zsinat Dei Filius konstitúciója (1870. ápr. 24.) megjelenésé-
nek 150.  évfordulóján,  a  PPKE Hittudományi  Karán tartott  Teológiai
Tanári Konferencia keretében (2020. jan. 23–24.)  elhangzott előadások
szerkesztett anyagát adjuk a kedves olvasó kezébe. A cím a Zsinat hitta-
ni rendelkezésének második fejezetében használt dogmatikai formulát
idézi fel, mely Istenről hitvallásként állítja, hogy Ő „minden dolog kez-
dete és végső célja” (rerum omnium principium et finis: DH 3004). A ki-
fejezés a Biblia szent szövegeiből származik. Mindenekelőtt az Ószövet-
ség monoteista hitvallása visszhangzik benne, ahogy az Deutero-Izajás
igehirdetésében Isten Én-beszédeként öltött alakot: „Én vagyok az első
és az utolsó, rajtam kívül nincs más isten” (Iz 44,6). Isten a kezdet és a
vég, az első és az utolsó, aki Elsőként és Utolsóként mindeneket átfog:
az egész történelmet és az egész teremtést. Igazságos és irgalmas királyi
uralmat gyakorol mind a kozmoszban, mind az emberi történelemben.
Az ő  kezében van az abszolút kezdeményezés és a végső  beteljesítés,
övé az első szó és az utolsó szó, a létbe szólító és a történelmet alakító
teremtői szó, de övé a történelem szereplői-eseményei feletti ítélő szó is.
A Zsinat dogmatikai formulájában azonban a Jelenések könyvének „Én
vagyok” – kijelentései is visszhangoznak, melyek a Biblia utolsó szent
iratának első és záró fejezeteiben (Jel 1,8; 1,17; 21,1; 22,13) kétszer-két-
szer  megismétlődve mintegy keretbe foglalják és  magukba sűrítik  az
egész könyv, sőt bizonyos értelemben a teljes Szentírás üzenetét.  „Én
vagyok az alfa és az ómega, az első és az utolsó, a kezdet és a vég” (egó
to alpha kai to ómega, ho prótosz kai ho eszkhatosz, hé arkhé kai to telosz;  Jel
22,13). Az Én-beszéd alanya itt egyszerre a mindenható Isten és a vele
egy trónon ülő leölt, de mégis élő Bárány, a föltámadt Krisztus. Az Úris-



8 Előszó

ten és a vele elszakíthatatlan egységben levő  Úr Jézus „az alfa és az
ómega, az első és az utolsó, a kezdet és a vég” minden dolog vonatko-
zásában: az egész történelem és az egész teremtés, minden létező és tör-
ténés abszolút kezdete és végső célja. A történelem, mely a teremtés is-
teni művével indul és az újjáteremtés isteni művével végződik, egyetlen
nagy körpályát ír le, melynek abszolút kezdete/forrása, de vége/végcélja
is ugyanaz: Isten a maga Szentháromságos egységében. S ugyanígy ő a
végső forrása és a végső célja mindannak, ami az egyetlen nagy törté-
nelmi körpálya ívén végbemenő  mindig új és levezethetetlen üdvese-
mény. Ám a „minden dolog kezdete és végső célja” formula nemcsak a
Bibliának és az egyháznak a hitvallása Istenről, hanem a minden létező
létének, érthetőségének és törekvésének végső eredetét és célját kutató
filozófiai eszmélődésnek is alapállítása. Minden megmaradó különbsé-
gük dacára ebben a kijelentésben kétségtelenül érintkezik egymással a
kinyilatkoztatásteológiai és a filozófiai isteneszme, a bibliai istenhit- és
tapasztalat  monoteizmusa és a  görög bölcselet  legkiválóbb hagyomá-
nyainak filozófiai monoteizmusa. Nem véletlen, hogy a Dei Filius kons-
titúció éppen ennek a kapcsolatnak, a természetes és a természetfeletti,
a filozófiai és a teológiai istenismeret viszonyának a tisztázására kitün-
tetett figyelmet szentelt.

„Istentani kérdések egykor és ma” – konferenciakötetünk ezt az alcímet
viseli.  Arra  utalunk  ezzel,  hogy  a  2020  január  végi  Teológiai  Tanári
Konferencia a Dei Filius konstitúcióhoz kapcsolódóan érdeklődése fóku-
szába istentani kérdéseket állított, de nem elégedett meg a zsinati doku-
mentum puszta elemzésével vagy hatástörténeti horderejének feltárásá-
val,  hanem  arra  törekedett,  hogy  számot  vessen  a  ma  jelentkező
istentani kérdésekkel. Az „egykor” és a „ma” történeti szituációja ha-
sonló: ismét szükség van a hit és istenismeret fundamentumait érintő
alapvető kérdésekkel való szembenézésre. A 150 évvel ezelőtt keletke-
zett hittani rendelkezés nagy témakörei a következők: ateizmus, Isten
tulajdonságai, Isten és a világ viszonya, az istenismeret útjai (kinyilat-
koztatás, hit, értelem), hit és értelem (teológia és filozófia) viszonya. A
jubileumi évfordulón tartott konferencia hasonló kérdésköröket vett na-
pirendre azzal az igénnyel, hogy az elmúlt másfél évszázad fejleménye-
it és a kortárs megközelítéseket is szem előtt tartva mintegy mérleget



Előszó 9

készítsen  és  számot  adjon alapvető  istentani  kérdésekről.  A  biblikus
megközelítések csoportjában Racs Csaba írása feltárja, hogy Isten bibliai
nevei milyen vallástörténeti  kontextusba ágyazódnak,  milyen istenta-
pasztalatokat  tükröznek,  s  milyen isteni  tulajdonságokat  hangsúlyoz-
nak.  Bodor Attila és  Kocsis Imre tanulmánya a teremtéstan két olyan té-
makörével foglalkozik, melyek a zsinati konstitúcióban is megjelennek.
Ennek kapcsán az előbbi az Ószövetség két teremtéselbeszélésének ku-
tatásában bekövetkezett újabb meglátásokkal vet számot, az utóbbi a te-
remtésből kiinduló istenismeret lehetőségéről szóló páli (Róm 1,18-23)
és  lukácsi  (ApCsel  17,22-31)  tanúságtételt  vizsgálja,  mely hivatkozási
helyként szolgált a később éles kritikákat is kiváltó zsinati tanítás szá-
mára a természetes istenismeret alátámasztására.

Ha emlékezetünkbe idézzük, hogy a Dei Filius konstitúció milyen ki-
tüntetett  figyelmet szentelt  a természetes és a természetfölötti  istenis-
meret, valamint az értelem és a hit viszonya kérdésének (a hittani ren-
delkezés 2. és 4. fejezetének témái), akkor nem lepődhetünk meg azon,
hogy  a  konferencia  is  tág  teret  szánt  az  istentani  kérdések  filozófiai
megközelítéseivel történő számvetésnek. A zsinati tanítás elutasító vá-
laszt kívánt adni a 19. századi ateista és materialista filozófiákra, Isten
és a világ viszonyának panteista értelmezésére,  de Isten megismerése
területén az értelmi erőfeszítést és a filozófiai kutatást alapvetően meg-
kérdőjelező  szkeptikus irányzatokra is, melyek az ateista valláskritika
rendszereiben (Feuerbach, Marx, Nietzsche), Hegel vallásbölcseletében
és Kant metafizikakritikájában öltöttek testet. A konferencián filozófu-
sok és teológusok reflektáltak az istentani kérdések filozófiai megköze-
lítéseire, ezek határaira és teológiai jelentőségére. Mezei Balázs tanulmá-
nya  átfogó  panorámát  ad  a  kortárs  vallásfilozófiák  típusairól,  nem
feledkezve meg a magyar vallásbölcseleti hagyomány kiemelkedő alak-
jairól sem, s hangsúlyozva a „reveláció” és az „apokaliptika” fogalmai-
nak kulcsszerepét egy világvallásfilozófia megalkotásában.  Gájer László
írásában Karl Jaspers egzisztenciabölcseleti hangoltságú vallásfilozófiá-
jával  vet  számot,  melynek  középponti  fogalma  a  dogmatikai  hittel
szembeállított „filozófiai hit”. Az ateizmus témájával két tanulmány is
foglalkozik. Míg Vincze Krisztián az ateizmussal számot vető fundamen-
tálteológiának segítségére siető keresztény bölcselet különböző alakza-



10 Előszó

tait mérlegeli, kiemelkedő szerepet tulajdonítva Bernhard Welte keresz-
tény vallásbölcseletének, addig Török Csaba a klasszikus ateizmust nap-
jainkra felváltó, az új humanizmus programját is meghirdető új ateiz-
mus  jelenségét  elemzi,  s  ennek  érveit  cáfolni  képes  új  apologetika
körvonalait vázolja, mely a hagyományos istenképek revízióját és isten-
érvek revideálását is igényli.

Első fejezetében a Dei Filius konstitúció felsorolja Isten lényegi tulaj-
donságait (DH 3001) és rögzíti a teremtő és gondviselő Isten teremtett
világhoz való viszonyának lényegi jellemzőit (DH 3002-3003). A konfe-
renciakötet  három tanulmánya kapcsolódik ehhez a témakörhöz.  Míg
Perendy László írása a II. századi görög apologéták istentanáról vázol át-
fogó képet, addig Tóth Beáta Isten változhatatlanságának tételéből faka-
dó szenvedésmentessége állításának teológiatörténeti áttekintését kínál-
ja a patrisztikától elindulva Aquinói Szent Tamás teológiáján át Rahner
és Balthasar értelmezéséig húzva meg reflexiójának gondolati ívét. Vis-
ky S. Béla egyetlen szerző belátásaira fókuszálva tárgyalja Isten és a vi-
lág viszonyát, amikor immanencia és transzcendencia kapcsolatát vizs-
gálja  az  orosz  zsidó  származású  francia  morálfilozófus,  Vladimir
Jankélévitch gondolkodásában. Annak fényében, hogy a Dei Filius hitta-
ni rendelkezés nem foglalkozott szentháromságtani kérdésekkel, joggal
lepődhet meg az olvasó azon, hogy a kötetben több tanulmány is trini-
tárius témát dolgoz fel. Ezen a ponton érzékelhető leginkább a könyv
alcímében szereplő „egykor” és „ma” különbsége. A „De Deo uno” és a
„De Deo trino” traktátusok skolasztikus szétválasztását a 20. század fo-
lyamán a keresztény teológián belül ért jogos kritikák után, s még in-
kább a bibliai monoteizmust az utóbbi évtizedekben támadó külső bírá-
latokat követően immár nem lehet úgy Istenről szólni, hogy zárójelbe
tesszük akárcsak átmenetileg is azt a legalapvetőbb hitigazságot, hogy
Isten: Háromságos Egy Isten. András Szabolcs írása a Szentlélek szárma-
zásának a teológia történetében sokat vitatott témáját taglalja az ökume-
nikus közeledés elősegítésének igényével, amikor számot vet a Filioque-
kérdés megközelítésének politikai beágyazottságával is. A Szenthárom-
ság misztériumából kiindulva lehet megfelelően feltárni Isten és a világ
viszonyát, de a keresztény vallásteológiát is trinitárius horizontra kell
emelni. Ennek példaszerű bemutatását végzi Görföl Tibor írásában, ami-



Előszó 11

kor a világvallásokat a Szentháromság felől értelmező újabb gondolatkí-
sérleteket vázol. Végül a konferenciakötet utolsó két tanulmánya a Dei
Filius konstitúció jelentőségére reflektál. Kránitz Mihály a „hit” fogalmá-
nak az I. és a II. Vatikáni zsinaton kifejtett értelmezését hasonlítja össze,
míg  Szuromi Szabolcs Anzelm az I. Vatikáni zsinat hittani rendelkezésé-
nek az igazság kereséséről és elfogadásáról szóló tanításának egyházfe-
gyelmi hatását vizsgálja a kánonjog 20. századi történetében.

Puskás Attila





RACS CSABA

Isten nevei az Ószövetségben

1. A név funkciója az Ószövetségben, illetve az ókori Közel-Keleten

Modern megközelítésben a „név” fogalma általában a személy, a sze-
mélyiség, az egzisztencia, és az identitás képzeteivel kapcsolódik ösz-
sze. Az ókori Kelet, és vele együtt, ahogy azt az Ószövetség szövegei-
ből  rekonstruálhatjuk,  az  ókori  Izrael  névről  alkotott  felfogása ettől
eltérő, modern fogalmainkkal nem írható le. Így „Isten neve[i]” fogal-
mának megértéséhez először néhány általánosabb megjegyzést érde-
mes tenni.1

a.) Isten  bibliai  megnevezéseinek  vizsgálatához  mindenekelőtt  fi-
gyelembe kell venni azt az adottságot, hogy az Ószövetség elnevezése-
inek tágabb kontextusát az ókori keleti vallások hitvilága, az azokban
megjelenő istenségek, illetve az ott szereplő megnevezések adják.

b.) Etimológiai szempontból nézve az ókori Kelet és benne a bibliai
Izrael felfogásában a név, a  !ve,  illetve a hátterében álló szemita *šm
gyök,2 legtöbbször egy megkülönböztető jegy, „marker”. Ez a szemlé-
letmód a teremtett világból, annak rendjéből indul ki, amely az egyes
teremtett valóságokat ebben a rendben próbálja precízen elhelyezni.

1 Vö. MARTIN ROSE,  Names of God in the OT, in  The Anchor Bible Dictionary  4.
(szerk. DAVID NOEL FREEDMAN), New York 1992, 1002. 

2 Vö. ADAM SIMON VAN DER WOUDE, !ve, in Theologisches Handwörter-
buch zum Alten Testament 2. (szerk. ERNST JENNI – CLAUS WESTERMANN),
Gütersloch 19945, 963. A !ve teológiájához lásd az előbbi idézett szócikk teljes tartal-
mán túl lásd még FRIEDRICH VINZENZ REITERER – HEINZ-JOSEPH FABRY, !ve,
in  Theologisches  Wörterbuch  zum  Alten  Testament  8.  (szerk.  HEINZ-JOSEPH
FABRY – HELMER RINGGREN), Stuttgart 1995, 122-176.



14 Racs Csaba

Ennek megfelelően az ókori Keleten a név fogalmához sokkal inkább
a következő konnotációk illenek: különböztetni, strukturálni, rendez-
ni. Ezt a szemléletet kifejezetten tükrözi a P teremtéstörténet szimmet-
rikus rendszere, benne az teremtett valóságok neveivel, illetve a  arq
(„nevezni”)  ige  négy  előfordulása  összekapcsolva  a  teremtett  való-
ság alapelemével („világosság” [Ter 1,5]; „ég” [Ter 1,8]; „szárazföld”
és „tenger”[Ter 1,10]).3

c.)  Ebben az értelemben a név nem individuumként,  hanem a te-
remtés, az egész része- ként értelmezi annak viselőjét. Kivételt mind az
ókori Keleten, mind Izraelben egyedül az istenségek, illetve Isten ké-
peztek. Ők ugyanis nem részei a teremtett mindenségnek, hanem an-
nak csúcsán, a teremtett valóság létrehozóiként foglalnak helyet. A
babiloni teremtésmítosz, az Enuma Eliš (I.1köv.) azzal indokolja, hogy
az istenség nevét miért nem lehet kiejteni, hogy szemben a többi te-
remtett létezővel, az istenséget senki sem hívta létbe.4 Ennek fényében
még érthetőbbé válik, hogy Izraelben honnan Isten nevének szigorú
kiejtési tilalma.

d.) A Ter 2,19-ben, a férfinak társat keresendő, az Isten az állatokat
az ember elé vezeti, hogy lássa, hogy az ember milyen nevet ad nekik.

A teremtés eseménye, őseredeti történésként, arra utal, hogy mivel
a név a létező  lényegét jeleníti meg, valamilyen formában az  egész-
ség, az egész-ségesség jelentésárnyalatát is magában hordozza. Tehát a
létező ősmintája az a teremtmény, akit Isten az ember elé vezetett, il-
letve,  akiknek  az  ember  nevet  adott,  azaz  meghatározta  lényegét,
hasznosságát, funkcióját.

Másrészt a név ismerete teszi lehetővé a kommunikáció és az a tár-
sas mivolt  valamiféle  emberi  dimenzióját.  Így az ember esetében az
ember vagy Isten nevének ismerete nyitja meg az Isten és ember kö-
zötti kommunikációt és személyes kapcsolatot.5

3 A Ter 1,1-2,a szerkezetének elemzéséhez lásd: RÓZSA HUBA, A Genesis könyve
I., Budapest 2002, 73-76. 

4 JAMES B. PRITCHARD (szerk.), Ancient Near Easter Texts Relating to the Old Tes-
tament, Princeton 1969, 60-61.

5 M. ROSE, i. m., 1002.



Isten nevei az Ószövetségben 15

e.) A bibliai felfogás szerint a név bizonyos értelemben nem teljesen
azonos  annak viselőjével.  Így is  összefügghet  a  tartósság,  illetve az
egészség gondolati tartalmaival. A név, szemben az emberi mulandó-
ság mindennapos tapasztalatával, a tartósság hitét hordozza.6

A bibliai szövegek szerint az emberi név tartóssága alapvetően két
területen fogható.7

Az egyik terület a nemzedékek egymásutánisága. A Második Tör-
vénykönyv például, a sógor-házasság egész ókori Keleten ismert köte-
lezettségével összefüggésben, kifejezetten említi, hogy az elhunyt férj
testvére  azért  köteles  feleségül  venni  özvegyen  maradt  sógornőjét,
hogy elhunyt fivérének neve fennmaradjon Izraelben, azaz utódai
által ő maga és a nemzetsége (MTörv 25,7; vö. még 2Sám 14,7; Rut
4,5.10). A másik, hogy valamilyen kiemelkedő, nagyszerű tettel az em-
ber tartóssá teszi a nevét. Ezt ma úgy mondanánk: „hírnevet szerez
magának”. Jó példa erre a bábeli torony építésének a története, ahol to-
rony építésével az építők kifejezett célja a név, azaz hírnév szerzése. Il-
letve az Enuma Eliš fentebb már említett részletére utalva, hogy Isten
pozícióját megszerezzék, az emberek maguk próbálják a nevüket meg-
szerezni; így nekik senki sem kell nevet adjon (Enuma Eliš, I.1köv.; Ter
11,4; vö. 2Sám 8,13).

2. Isten nevének ószövetségi megközelítése

Isten  nevének  ószövetségi  alkalmazása,  mivel  jelentősebb  teológiai
mondanivalót is hordozhat, több a megkülönböztető jegy („marker”)
kategóriájánál. Isten neve egyaránt kifejezheti az ő transzcendenciáját
(égi egzisztencia; lásd alább) és immanenciáját (Isten jelenléte a temp-
lomi  szertartások  alatt).  E  kettősség  különösen  is  tudatosan  jelenik
meg Salamon templomszentelési imájában (1Kir 8,27-30). Hasonló je-
lenséget az ókori Kelet más kultúráiban is láthattunk. A különbség az
istenség és annak jelenléte között a név önálló lényeggé válását ered-
ményezheti. Mindenesetre Isten kimondhatatlan és az ember számára

6 Uo. 1002. 
7 Vö. Uo. 1002. 



16 Racs Csaba

felfoghatatlan mennyei jelenléte ellenkezne nevének kimondhatóságá-
val.8

3. A hwhy istennév, a tetragrammaton9

Izrael  bibliai,  ószövetségi  hagyományának  egyetlen  erősen  kultikus
vonatkozású isten-  neve:  mind Izrael,  mind az emberiség (Ter 4,26)
hwhy nevét „hívta segítségül”.10

A hwhy görög eredetű elnevezése, úgymint „tetragrammaton”, a hé-
ber személynév mássalhangzóinak négyes számára utal. A hwhy isten-
név jelentése a Kiv 3,14 etimológiája szerint:

„Én vagyok az, ’Aki vagyok’”.11 Ez az etimológia egyértelműen a
szemita  hwh/yyh,  illetve az észak-nyugati  szemita héber  hyh („lenni”)
létigét tekinti a hwhy istennév gyökerének. A hyh ige prefixumos, y-dal
kezdődő  „nyelvtani  értelemben  lehetetlen”,  alakjának  befejezetlen
(múlt, jelen és jövő időben), aktív, dinamikus és lehetőségeket (moda-
litást)  magában  hordozó  jelentéstartalma  alapján  „segítő/erőteljesen
hatásos jelenlét” értelmében, mint „jelen lenni” (támogatás, megjelen-
ni,  esemény)  értelmezik a hwhy istennevet.  Ezt a típusú értelmezést
maga az Ószövetség is alátámasztja, ahol  hwhy-ét a történelem, benne
Izrael, történelmének egyetlen uraként (!yhila>) nevezik meg; állítva Iz-
rael nemzeti Istenének erőteljes, aktív hatásosságát.

A  hwhy megnevezés  szoros  kapcsolatban  áll  Izrael  történelmének
alapvető történeti-teológiai jelentőségű eseménysorozatával, az Egyip-
tomból való kivonulással, valamint ezzel összefüggésben, magának a

8 Uo. 1002.
9 A  hwhy istennév  jelentéséhez  és  alkalmazásához  vö.  ERNST JENNI,  hwhy,  in

Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament 1.  (szerk. ERNST JENNI –
CLAUS WESTERMANN), Gütersloch 19945, 701-707.; DAVID NOEL FREEDMAN –
MICHAEL P.  O’CONNOR,  hwhy,  in Theologisches  Wörterbuch zum Alten Testa-
ment 3. (szerk. GERHARD JOHANNES BOTTERWECK – HELMER RINGGREN),
Stuttgart 1982, 533-554.

10 Káldi Neovulgáta, Budapest 1997.
11 Vö. M. ROSE, i. m., 1002-1003. 



Isten nevei az Ószövetségben 17

hwhy névnek a kinyilatkoztatásával (Kiv 3,14). Ennek megfelelően a
hwhy megnevezés Istenre Izrael saját, kizárólagos, nemzeti Isteneként
tekint. Itt három vonatkozást érdemes kiemelni.12

a.) A legelső erre utaló szöveg, egyben az Ószövetség legősibb köl-
tői szövege, a Debóra-ének (Bír 5,1-31): „hwhy Izrael Istene” (Bír 5,3). A
Debóra-ének szintén az Egyiptomból való kivonuláshoz, illetve az ezt
átélő Palesztinába délről érkező nomád vagy félnomád csoportokhoz,
köti  Istennek  ezt  a  megnevezését.  Idővel  a  „hwhy Izrael  Istene”  az
Ószövetség egyik leggyakoribb mondatává vált,  az Istennel való élő
kapcsolat és a hit archaikus kifejezőjévé.

b.) A MTörv legősibb része, a deuteronomiumi törvénygyűjtemény
(MTörv 12-26. fej.) is hwhy és népe Izrael viszonyának kizárólagosságá-
ra és kölcsönösségére utal: hwhy, Izrael Is- tene; illetve Izrael, hwhy népe
(MTörv 26,16-19; MTörv 26,16.17.19; „hwhy a te Istened” [*yhO,la> hwhy]).
A MTörv teológiai alapjaira helyezkedő deuteronomisztikus teológia
hwhy és Izrael exkluzív kapcsolatát, amellett, hogy szintén az egyiptomi
kivonulás történeti-teológiai eseményéből eredezteti, az Isten és Izrael
közötti szövetség kontextusába helyezi. Isten és az ő népének kizáróla-
gos kapcsolata, a szövetségi hűség és a vele együtt járó, Istentől szár-
mazó életrend az Isten által adott haza megtartásának a feltétele (Mo-
áb síkságán kötött szövetség: MTörv 29-30. fej.).13

c.) Jozija király (Kr. e. 639-609) Kr. e. 622-es vallási reformja, és azt
követő vallási és nemzeti ébredés a MTörv, illetve a deuteronomista
hagyomány fentebb vázolt teológiai koncepcióját tükrözi. Ennek súly-
pontja az Isten és az ő népe közötti szövetségi kötelék: Izrael hwhy kivá-
lasztott népe. Ez a hwhy és Izrael közötti kizárólagos viszony nem enge-
di meg más, korábban még az izraeli monarchia által tolerált, vallások,
sőt az izraeli monoteizmushoz tartozó, de eltérő teológiai irányvona-
lak jelenlétét sem. A Jozija-féle vallási reform fontos része volt, az Is-
tennel kötött szövetség megújítása mellett, a kultuszcentralizáció. Ez a
jeruzsálemi szentély egyetlen, kizárólagos, legitim kultikus hellyé téte-
le és az alternatív szentélyek megszüntetése mellett, a hwhy-val párhu-

12 Vö. M. ROSE, i. m., 1002-1003. 
13 A MTörv teológiájának azon részéhez, amely Izraelt Isten népeként mutatja be

vö. RÓZSA HUBA, Bevezetés az Ószövetség könyveibe, Budapest 2016, 242.



18 Racs Csaba

zamosan létező, de a deuteronomizmushoz képest alternatív teológiai
konnotációkat is hordozó, egyéb izraelita istennevek háttérbeszorulá-
sát is magával hozta.

Jozija reformja a MTörv szellemiségét tükröző teológiát dominánssá
tette, amit az Ószövetség szövege jól tükröz. Ebben Izrael hitének meg-
vallását a „hwhy, Izrael Istene” kifejezés foglalja össze. A MTörv beszéd-
gyűjteményeivel ehhez a hitvalláshoz egyfajta kommentárként szolgál.
A Deuteronomisztikus Történeti Mű pedig bemutatja, hogy Izrael Istene
hogyan jelenik meg népe történelmében, illetve hogy Izrael hogyan szegi
meg folyamatosan a szövetségi hűséget. A MTörv deuteronomista teoló-
giája Isten jelenlétét illetően hangsúlyozza az immanencia és transzcen-
dencia  megkülönböztetését:  Isten  jelenléte,  az  Ő  mennyei  lakhelyén;
emellett az Ő nevének lakhelye a földi szentélyben, földi lakhelyén.14

Fontos hangsúlyozni, mint ahogy fentebb is említettük, hogy mind-
annak, ami ezen a viszonyrendszeren túl esik, még akkor is, ha Izrael
monoteizmusához tartozik is, nincs létjogosultsága. Ebben az értelem-
ben a deuteronomisztikus teológia az 1. parancsot fogalmazza meg radi-
kális módon: „ne legyen előtted más isten”; „nevüket el kell pusztítanod
arról a helyről” (MTörv 12,2-3). A MTörv deuteronomista teológiája sze-
rint hwhy neve nem tolerál más, nemcsak idegen, isteni nevet sem.15

4. A hwhy melletti istennevek

4.1. lae („Istenség”)16

Az lae nem istennév, hanem az istenség közös, „nemzetközi karakte-
rű”,  szemita  megnevezése,  mely  helységek nevében  (pl.:  Bétel;  Ter

14 Vö. M. ROSE, i. m., 1003. 
15 Uo. 1003.
16 Az  lae kifejezéshez lásd: M. ROSE,  i. m., 1004-1005.; WERNER H. SCHMIDT,

lae, in Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament  1. (szerk. ERNST JENNI –
CLAUS WESTERMANN), Gütersloch 19945, 142-149.; FRANK MOORE CROSS, lae,
in  Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament  1. (szerk. GERHARD JOHANNES
BOTTERWECK – HELMER RINGGREN), Stuttgart 1973, 259-279. 



Isten nevei az Ószövetségben 19

35,7: laeAtyBe) és epitetonként is felbukkan (pl.: Bír 9,46: tyrIB]Alae [„szö-
vetség Istene”]). A legfőbb istenség, viharisten, teremtő isten (Ugarit)
megjelöléseként a Kr. e. II. évezred végének kánaánita vallásgyakorla-
tának része.17

Az lae izraelita használata magának Izraelnek a kialakulását tükrö-
zi. Az lae istennév izraelita alkalmazásának kezdete a félnomád és no-
mád népcsoportok és a megművelt területek megtelepült népességé-
nek, mely az lae megnevezést használta, találkozásához kötődik. Ez az
a folyamat, melyből az ószövetségi Izrael kialakult.18 Talán erre utal-
hat az lae Izrael nevének (laer:c]yI) teofórikus elemeként, mely a hwhy
elnevezés alternatíváját is adja. Ugyanakkor a  „hwhy Izrael Istene”
deuteronomista hitvallás (lásd fentebb) arra enged következtetni,
hogy hwhy tisztelete sem független az Izrael nevű vallási/politika egy-
ség  létrejöttétől. Isten  két  nevének  találkozása  Izrael  létrejöttének
egyik legősibb tanúja: a hwhy-ba vetett hit összekapcsolódik lae tisztele-
tével (Jákob oltára Szichemben; Ter 33,20).

4.1.1. @/yl][, la („Magasságbeli Isten”)19

Igen ősi, talán nomád eredetű (?) elnevezés, mely később a teremtés és
a királyság eszméjével gazdagodott. A Ter 14,22 egyértelműen hwhy-val
azonosítja, ami már feltehetően csak a végső állomása a név átvétele
folyamatának. Az @/yl][,,  „magasságbeli” megnevezés kánaánita erede-
tű, a bibliai használatban a teremtő, illetve a világot fenntartó Istent je-
löli. A nemzetek felett áll és örökrészt adott azoknak (MTörv 32,8-9). A
Zsolt 82,1-6-ban úgy tűnik mintha a zsoltáros megkülönböztetné Izrael
Istenétől.

17 M. ROSE, i. m., 1004. 
18 Vö. RÓZSA HUBA, Izrael története, Budapest 2019, 27-28.
19 Az  @/yl][, istennévhez  lásd  részletesebben:  GERHARD  WEHMEIER,  hl[, in

Theologisches  Handwörterbuch  zum  Alten Testament 2. (szerk. ERNST  JENNI –
CLAUS  WESTERMANN),  Gütersloch 19945, 285-287.; HANS-JÜRGEN  ZOBEL,
@/yl][,, in Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament 6. (szerk. HEINZ-JOSEPH
FABRY – HELMER RINGGREN), Stuttgart 1989, 131-151.



20 Racs Csaba

Az @/yl][  jelző az la  istennévvel közvetlenül a Ter 14,22-ben
kapcsolódik össze:  @/yl][,  lae  („magasságbeli  Isten”;  vö.  Zsolt  73,11;
107,11). A héber Biblia a megnevezést Sálemhez, azaz Jeruzsálemhez,
Sionhoz köti (vö. Zsolt 76,3). Elképzelhető, hogy Izrael Jeruzsálem ká-
naánita városállam közvetítésével találkozott @/yl][, vagy @/yl][, lae tisz-
teletével. Talán először a Jeruzsálemtől északra megtelepedő benjámi-
niták  találkozhattak  kultuszával,  majd,  miután  Dávid  meghódította
Jeruzsálemet, egész Izrael.20

4.1.2. !l;/[ la („Örökkévaló Isten”)21

Az !l;/[ lae „örökkévaló Isten” név használatát a Ter 21,33 Beer-Seba
kultikus gyakorlatához köti, és magát a nevet hwhy-val azonosítja. Ha-
sonlóan az  @/yl][,  lae-hoz  a  „királyság”  fogalmához  kapcsolódik.
Ugyanis az !l;/[ lae epiteton által jelölt örökkévalóság, a transzcen-
dencia a király, illetve királyi dinasztia uralmában volt leginkább meg-
ragadható.

4.1.3. yD:v' la („hatalmas/erős Isten”)22

Az Ószövetségben az alcímben szereplő hosszú forma, yD:v'  lae
(8x), mellett rövid alakja  is  használatos,  úgymint  yD:v'  („hatalmas”;
„erős”; 40x). A Kiv 6,3-ban Isten magáról állítja: „megjelentem Ábra-
hámnak, Izsáknak és Jákobnak mint yD:v' lae”.

A  megnevezés  etimológiája  igen  bizonytalan,  mivel  a  fordításai
meglehetősen változatosak, és néha talán önkényesnek is tűnhetnek:
qeovõ Saddai  (Ez 10,5);  oJ ejpouraniovõ (Zsolt 68,15); oJ qeovõ tou/ oujranou

20 M. ROSE, i. m., 1004. 
21 Vö. ERNST JENNI, !l;/[, in Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament

2. (szerk. ERNST JENNI – CLAUS WESTERMANN), Gütersloch 19945, 285-287. 
22 A yD:v' istennévhez lásd bővebben: MANFRED WEIPPERT, yD:v', in Theologisches

Handwörterbuch zum Alten Testament  2. (szerk. ERNST JENNI – CLAUS WESTER-
MANN), Gütersloch 19945, 873-881.; HERBERT NIEHR – GEORG STEINS, yD:v', in
Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament 7. (szerk. HEINZ-JOSEPH FABRY –
HELMER RINGGREN), Stuttgart 1993, 1078-1104. 



Isten nevei az Ószövetségben 21

(Zsolt 91,1); [oJ] iJkanovõ (Ez 1,24 GA; Jób 21,15; 31,2; 40,2); [oJ] kuvriovõ (Jób
6,4.14; 13,3; 21,20, 22,3.23.26; 24,1; 31,5); kuvriovõ pantokravtor (Jób
15,25);  pavnta  poihvsavõ (Jób 8,3); pantokravtor (Jób 5,17; 8,5; 11,7;
22,17.25; 23,16; 27,2.11.13; 32,8; 33,4; 34,10.12; 35,13; 37,23). Elsősorban
a korábbi szövegeknél a LXX többnyire csak a hosszabb formát fordítja
qeovõ-szal,  hozzátéve  az  esetleges  birtokos  névmást  (Ter  17,1;  28,3;
35,11; 43,14; 49,25; Kiv 6,3).23

A  Targumok  a hosszabb forma esetében átírják a héber szöveget, a
rövidebb  formánál  változatosan fordítanak: „Isten” (Szám 24,4-16;
Ez 1,24; Józs 1,15; Zsolt 68,15; 91,1; Jób 21,15.20; 22,17.23.25; 24,1;
31,2.35; 32,8; 33,4; 34,12; 35,13; 40,2); „erős” (Jób 5,17; 6,4; 8,3.5; 11,7;
13,3; 15,25; 27,2.10.13; 29,5; 37,23); „magas(ságos)” (Jób 6,14).  Szent Je-
romos a fordítást illetően csaknem teljesen a LXX-tól függ. A hosszabb,
yD:v' lae fordítása konzekvensen „deus omnipotens”. A rövidebb,  yD:v'
alakot ő is többféle kifejezéssel fordítja: „deus” (Jób 22,3; 40,2); „domi-
nus” (Iz 13,6; Jób 5,17; 6,4.14); „excelsus” (Zsolt 91,1);  „omnipotens”
(Ter  49,25; Szám 24,4.16; Jób 8,3.5; 11,7; 13,3; 15,25; 21,15.20;
21,17.23.25.26; 23,16; 24,1;  27,2.10.11.13;  29,5;  31,2.35;  32,8,  33,4;
34,10.12;  35,13;  Rut  1,20.21);  „potens”  (Józs  1,15);  „robustissimus”
(Zsolt 68,15); „sublimis deus” (Ez 1,24).24

A fordításokhoz kapcsolódó megnevezések és képzetek: Isten, erő,
magasság,  mindenhatóság,  hatalom, felsőség,  felsőbbrendűség.  Ezek
egyrészt, a korabeli világképnek megfelelően, utalnak a teremtett vi-
lág, a szilárd boltozat, felett létező Istenre; másrészt Isten hatalmára,
erejére és mindenhatóságára.

A fordítások szerint a yD:v' mögött álló *šdd gyök Isten szentségének,
transzcendenciájának  hatalmas,  fenyegető  mivolta  állhat,  mely  akár
pusztulással is fenyegethet. Bár, paradox módon, az sem kizárt, hogy
az isteni áldás kultikus dimenzióját takarja ez a megnevezés.25

23 Uo. 874.
24 Uo. 874-875.
25 M. ROSE, i. m., 1005. 



22 Racs Csaba

4.2. !yhila („Isten”)26

Etimológiai szempontból az lae nyelvi gyökéhez tartozik. Jelentését te-
kintve az lae-lel parallel, felcserélhető vele.27 Formáját illetően az !yhla>
többes számú. Az  lae esetében valódi többes számú értelemmel csak
ritkán találkozhatunk (pl. a Kiv 12,12-ben, ahol a szöveg „Egyiptom is-
teneiről” beszél). Az előfordulások többségében a többes forma inten-
zív többes számként vagy pluralis maiestaticusként, mely az adott lé-
tező  esetében  a  jelentőség,  a  minőség  kiválóságát  fejezi  ki:  „erő”;
„(faj)súly”; „fenség”.28 Ez utóbbi értelemben az !yhila>  jelentése:  „leg-
fönségesebb
Isten”; „legfőbb Isten”. Ez utóbbi jelentéskör lehetővé teszi,  hogy az
!yhila>  a  hwhy  elnevezés helyett álljon. Így találkozhatunk vele a Ter
1,1-ben, ahol a fogság utáni papi szerző így váltja ki  hwhy használatát
(talán babiloni hatásra). A két istennév felcserélhetőségének másik bi-
zonyítéka a  hwhy alternatív maszoréta pontozása, ahol a  hwhy magán-
hangzói alá az !yhila> mássalhangzóit pontozták (az yn"doa} magánhang-
zói helyett). Így elkerülendő a hwhy kiejtését, !yhila>-ot kellett olvasni.29

Isten két elnevezésével kapcsolatban annyit feltételezhetünk, hogy a
hwhy név Isten eredeti izraelita neve, míg az !yhila> inkább Isten „nem-
zetek feletti” vagy „nemzetközi” neve.30

26 Az !yhila> istennévhez lásd bővebben: WERNER H. SCHMIDT, !yhla>, in Theo-
logisches  Handwörterbuch  zum Alten  Testament  1.  (szerk.  ERNST JENNI –  CLAUS
 WESTERMANN),  Gütersloch  19945,  153-167.  HELMER  RINGGREN,  !yhla>,  in
Theologisches  Wörterbuch  zum  Alten  Testament  1.  (szerk.  GERHARD  JOHANNES
BOTTERWECK – HELMER RINGGREN), Stuttgart 1973, 285-305.

27 Egyedül a mediális h jelenléte vitatott, amely arám vagy arab megfelelőiben is
meglévő közbülső hang (vö. még Ugarit). Vö. M. ROSE, i. m., 1006.

28 PAUL JOÜON – TAKAMITSU MURAOKA, A Grammar of Biblical Hebrew (Sub-
sidia Biblica, 27), Roma 2006, 468-471.

29 M. ROSE, i. m., 1006. 
30 UO. 1006. 



Isten nevei az Ószövetségben 23

4.3. yn"doa} („Úr”)31

Az yn"doa} („úr”) főnév az db,[, („szolga”) ellentétpárja. Nem egyszerűen
tulajdonos („birtokos”; vö. alább l['B'), hanem sokkal inkább tekintélyi
megjelölés. A tulajdon, a vagyon birtoklásából származó, azzal járó te-
kintély. Így ez a kifejezés, bár nem kizárólagosan, leginkább az uralko-
dóra, a királyra vonatkozhat. Az ősi királyi tradíció megjelenítőjeként
előszeretettel használják a prófétai irodalomban (449x); ezen belül is
kifejezetten Ezekiel könyvében (217x). Konkrét lenyomatai pedig: Iza-
jás próféta meghívásának bizonyos elemei (Iz 6. fej.; például:

6,1:  „…láttam az Urat  [yn"doa}],  amint  magas és kiemelkedő  trónon
ült”); és a prófétai igehirdetés egyik állandósult formája, a  hírnökfor-
mula (Botenformel; hwhy yn"doa} rm'a; hKo: „Így szól [az] Úr Isten…”), mely
az uralkodó üzenete átadásának mintáját őrzi.32

5. Egyéb, nem tradicionálisan izraelita, feltehetően idegen eredetű 
istennevek

5.1. rybia; („Erős”)33

Maga az rybia; („erős”) jelző eredetileg a nyers, puszta emberi és állati
erőre  vonatkozhatott. A  Zsolt 78,25  mannára  vonatkozó  kifejezése,
„erősek kenyere”, Istenre utalhat, talán olyan tulajdonságot feltételez-
ve, mely felülmúlja az Isten és ember közti különbséget. A „Jákob erő-
se” (bqo[}y" rybia;; Ter 49,24 [Jákob áldása Józsefnek]; Iz 49,26; vö. Zsolt

31 Az yn"doa}-hoz lásd: ERNST JENNI, yn"doa}, in Theologisches Handwörterbuch zum Al-
ten Testament 1. (szerk. ERNST JENNI – CLAUS WESTERMANN), Gütersloch 19945,
31-38.;  OTTO EIßFELDT,  @/da},  in  Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament  1.
(szerk. GERHARD JOHANNES BOTTERWECK – HELMER RINGGREN), Stuttgart
1973, 62-78.

32 Uo. 1008.
33 M. ROSE,  i. m., 1005. Vö. még ARVID SCHOU KAPELRUD,  rybia;,  in  Theolo-

gisches Wörterbuch zum Alten Testament 1. (szerk. GERHARD JOHANNES BOTTER-
WECK – HELMER RINGGREN), Stuttgart 1973, 43-46.



24 Racs Csaba

132,2.5) kifejezés északi eredetű, és a későbbi szövegekben fordul elő,
Deutero-, illetve Trito-Izajásnál (Iz 49,26; 60,16; vö. még Iz 1,24: laer:c]yI
rybia; [„Izrael erőse”]). Mind a három idevágó szöveg a hwhy-tól érkező
szabadítással köti össze az rybia;-t. A teremtő Isten, aki megszabadítja
az ő népét.

5.2. dj'P' („Félelem”)34

Az archaikus megnevezés alapjelentései: „rettegés”; „ijedelem”; „fé-
lelem”. A héber Biblia a pátriárkákkal összefüggésben nevezi így Is-
tent:  „Izsák  félelme”;  „Izsák  félelmetes  Istene” (Ter 31,42.53b).  Az
1Sám 11,7-ben Izrael ellenségeinek hwhy-tól való félelme. Bár az rybia;
(„erős”) istennévhez hasonlóan itt is erős az isteni védelem gondolata,
de a dj'P' alapvetően a szentséggel való találkozás emberi félelmét feje-
zi ki.35

5.3. t/ab;x] („Seregek”)36

A t/ab;x] forma a ab;x; („sereg”) főnév intenzív többes száma vagy plu-
ralis maiestaticusa.37 Alapjelentéséhez kapcsolódik a katonai erő, mely
az alá-fölé rendeltségi viszonyt is takar. Izraelt olyan népként mutatja
be, mely Isten szolgálatára rekrutálódott, ahol Isten a legfőbb hadúr
(1Sám 17,45; vö. Bír 5,20). Másrészt a kifejezés a babiloni asztronómia

34 Vö. még: HANS-PETER STÄHLI, djp, in Theologisches Handwörterbuch zum Al-
ten Testament 2. (szerk. ERNST JENNI – CLAUS WESTERMANN), Gütersloch 19945,
412-413.; HANS-PETER MÜLLER, dj'P;, in Theologisches Wörterbuch zum Alten Testa-
ment  6. (szerk.  HEINZ-JOSEPH FABRY – HELMER RINGGREN), Stuttgart  1989,
552-562. 

35 M. ROSE, i. m., 1005.
36 A ab;x; főnévhez és többes számához lásd bővebben: ADAM SIMON VAN DER

WOUDE, ab;x;, in Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament 2. (szerk. ERNST
JENNI – CLAUS WESTERMANN), Gütersloch 19945, 963.; HELMER RINGGREN,
ab;x;, in  Theologisches  Wörterbuch  zum  Alten  Testament  6.  (szerk.  HEINZ-JOSEPH
FABRY – HELMER RINGGREN), Stuttgart 1989, 871-876.

37 Lásd fentebb az !yhila> istennévnél: P. JOÜON – T. MURAOKA, i. m., 498-507.



Isten nevei az Ószövetségben 25

hatását is tükrözi, igaz mítosztalanítva: az égitestek  hwhy egyfajta ud-
vartartása (1Kir 22,19).38

5.4. l['B' („Birtokos”)39

A vallásos és profán használatú „birtokos”, „polgár”, „férj” alapjelen-
tésű l['B' istennév hátterében a valami vagy valaki feletti rendelkezési
jog, az abban való részesedés áll: amint az  ókori Keleten elképzelték
azt a módot, ahogyan az istenség a fennhatóságát gyakorolta.

A fentiekből jól láthattuk és általánosságban is elmondható, hogy a
bibliai Izrael sikeresen integrálta az Isten megnevezésének előizraelita
és Izraelen kívüli hagyományait. A  l['B' megnevezéssel kapcsolatban
azonban más volt  a helyzet.  Izrael  nem volt képes integrálni  sem a
l['B'-hoz kapcsolódó tradíciókat, sőt magának az istenség nevét sem.40

Ennek több oka is volt. A nyugati szemita, többek között kánaánita,
hitvilágban Baal a  viharisten dinamikus, aktív („aki a felhőkön lova-
gol”).  Kánaán területén,  ahol  a  babiloni  fogság előtti időszakban a
zsidó lakosság nagy számú kánaánita népességgel élt együtt (síksá-
gi és északi területek, vagy éppen maga Jeruzsálem) Baal kvázi riváli-
sa volt  hwhy-nak, egymásnak inkompatibilis alternatívái voltak. Emel-
lett  fontos tényező  volt  még,  hogy Salamon az amúgy is kánaánita
alaplakosságú Jeruzsálemben tíruszi építőmesterek segítségével, az ő
Baal szentélyük mintájára, építtette fel hwhy templomát.41 A két istenség
közötti versengést még erősítette az északi királyság, Izrael valláspoli-
tikája, különösen is az Omri-dinasztia idején (Kr. e. 882-845), amely a
zsidó és a kánaánita lakosság közötti különbségek kiegyenlítésére tö-
rekedett. Így gyakorlatilag vallásszabadságot biztosított a Baal-kultusz

38 Vö. M. ROSE, i. m., 1008-1009.
39 A l['B' kifejezéshez lásd: JOHANNES KÜHLEWEIN, l['B', in Theologisches Hand-

wörterbuch zum Alten Testament 1. (szerk. ERNST JENNI – CLAUS WESTERMANN),
Gütersloch 19945, 327-333.; JOHANNES CORNELIUS DE MOOR – MARTIN JAN
MULDER, l['B', in Theologisches Wörterbuch zum Alten Testament 1. (szerk. GERHARD
JOHANNES BOTTERWECK – HELMER RINGGREN), Stuttgart 1973, 706-727.

40 Vö. M. ROSE, i. m., 1007.
41 Vö. Uo. 1007.



26 Racs Csaba

követői számára. Mindennek fontos elemei voltak: külön főváros (Jez-
reel) a kánaániták számára, az uralkodó magánterületének számító fő-
városban,  Szamariában Baal szentély létesítése. Ezen felül Ácháb ki-
rály  felesége,  Jezebel  föníciai  volt,  a  szidoni  király  lánya,  akinek  a
jelenléte és befolyása szintén erősítette a Baal-kultuszt. Az Ószövetség,
elsősorban  a deuteronomista  teológia,  mindezt  igen negatívan ítélte
meg (Illés-ciklus: 1Kir 17-19; 21. fej.; Elizeus-ciklus: 2Kir 2; 3,4-8,15; 9,1-
10; 13,14-21).

Mindennek a következménye, hogy a héber Bibliában a l['B' főnév
vagy az alapjelentésének megfelelő profán értelemben szerepel, vagy
pedig konkrétan a nyugat-szemita istenség, Baal valamely megnevezé-
se. hwhy-val kapcsolatban elvétve fordul elő (pl.: Iz 1,3; Náh 1,2).42

6. Lezárás

Végkövetkeztetésként annyit leszűrhetünk, hogy a bibliai Izraelben Is-
ten neveinek integrálása tükrözi Izrael politikai és vallása egységének
kialakulását. Izrael ókori történelme során sikeresen integrálta az Is-
tenre vonatkozó elnevezéseket. Ez egyedül csak a kánaánita istenség,
Baal esetében nem volt érvényes, aminek a fő oka, hogy a fogság
előtti periódusban a zsidóság és a kánaánita őslakosság együtt volt je-
len Palesztinában, ami magával, hozta két kultusz rivalizálását, illetve,
egyfajta izraelita ellenreakcióként, a Baaltól való radikális elzárkózást,
ami a névhasználat területén is megfigyelhető volt.

42 KÜHLEWEIN, l['B', 332.



BODOR ATTILA

Bibliai teremtésteológia újratöltve
Ter 1–2 értelmezése napjaink bibliatudományának 
fényében

Az I. Vatikáni Zsinat Dei Filius című dogmatikus konstitúciója (1870. áp-
rilis 24.) az elmúlt 150 év katolikus teremtéstanát több szempontból is
meghatározta. Ha fellapozzuk a klasszikus dogmatika-kézikönyveket, a
Dei Filius első fejezetének tanítása több helyen is visszaköszön:1 az egye-
düli igaz Isten, akit a világtól tárgyilag és lényegileg különbözőnek kell
vallanunk (vö. DH 3001), az idők kezdetén a semmiből (ex nihilo) megte-
remtette a szellemi és az anyagi világot, majd mintegy közbülső teremt-
ményként magát az embert, aki szellemből és testből egyaránt áll (vö.
DH 3002). A zsinati atyák ezzel kapcsolatban azt is fontosnak tartották
leszögezni, hogy a teremtő Isten a teremtett világot a teremtés után sem
hagyja magára, hanem „gondviselése által oltalmazza és kormányozza”
(DH 3003).

Biblikus  szempontból  a  konstitúció második pontja  a  legfontosabb
(DH 3002), mivel az itt megfogalmazott tanítás a hatnapos teremtéstör-
ténetre (Ter 1,1 – 2,4a) és az első emberpár teremtésének leírására (Ter
2,4b-25) épül. A semmiből való teremtés (creatio ex nihilo), a teremtett vi-
lág rendjének a felosztása anyagi és szellemi valóságra,  az ember te-
remtményi mivolta, mind-mind olyan kérdések, amelyek lényegében az
Ószövetség első lapjaiig nyúlnak vissza. Ennek ellenére a Dei Filius eze-

1 Lásd: De Deo rerum omnium creatore – Istenről, minden dolgok teremtőjéről (DH 3001–
3003).



28 Bodor Attila

ket a kérdéseket kizárólag dogmatikai szempontból tárgyalta,2 különö-
sebb bibliai megalapozás nélkül.

A teremtésteológia ilyenfajta megközelítése a XX. század katolikus
teológiájára is rányomta bélyegét. 1909-ben a Pápai Biblikus Bizottság
kijelentette, hogy a Teremtés könyvének az első három fejezetét történe-
ti eseményként kell kezelni.3 Némi változást csupán XII. Piusz pápa Di-
vino afflante Spiritu kezdetű enciklikája (1943) hozott,4 azonban a Terem-
tés könyvének irodalomkritikai vizsgálata katolikus részről még mindig
váratott magára. 1948-ban a Pápai Biblikus Bizottság az Őstörténet (Ter
1–11) forrásairól és irodalmi műfajáról még mindig visszafogottan nyi-
latkozott, és határozott állásfoglalás helyett további vizsgálódásokat he-
lyezett kilátásba.5

Igazi áttörést a katolikus bibliaértelmezésében a II.  Vatikáni Zsinat
Dei verbum kezdetű dogmatikus konstitúciója (1965) jelentette.6 A kons-
titúció  12.  pontja  nemcsak  engedélyezte,  hanem  szorgalmazta  is  a
Szentírás történelem- és irodalomkritikai tanulmányozását: „Mivel pe-
dig Isten a Szentírásban emberek által emberi módon beszélt, a Szent-
írás magyarázójának, hogy megláthassa, mit akart velünk közölni Isten,
figyelmesen meg kell vizsgálnia, hogy a szent írók mit akartak monda-
ni, és szavaik által mit akart kinyilatkoztatni Isten” (DV 12).7 A II. Vati-
káni Zsinat ezzel a kijelentéssel nemcsak a tudományos exegézist tette
lehetővé a katolikus egyházban, hanem magát a teológiát is biblikus pa-

2 A dogma szövege explicit módon csupán a Szent Hagyományra hivatkozik. A
szellemi és a testi teremtés közötti különbségtétel, illetve az embernek, mint szellemi
és anyagi teremtménynek a képe a IV. Lateráni zsinat (1215) dogmái közé tartozik
(vö. DH 800). A Dei Filius ezt a pontot szóról szóra innen veszi át.

3 PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG, De charactere historico trium priorum capitum Geneseos, in
AAS I (1909), 567-569.

4 XII. PIUSZ, Divino afflante Spiritu, in AAS XXXV (1943), 297-325.
5 PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG, Des sources du Pentateuque et de l’historicité de Genèse 1–

11, in AAS XV (1948), 45-48.
6 Lásd: DH 4201-4235.
7 Az exegetikai módszerek használatáról a PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG később, 1993-

ban adott ki részletes nyilatkozatot; vö. L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa (Colla-
na Documenti Vaticani), Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 1993. Magyarul
lásd: Szentírásértelmezés az Egyházban (Biblikus írások 1), SZIT, Budapest 1998.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 29

radigmaváltásra ösztönözte: „A szent teológia a Szent Hagyománnyal
együtt Isten írott igéjére, mint örök alapra támaszkodik, belőle meríti
rendíthetetlen erejét, és belőle újul meg állandóan” (DV 24). Ez a szem-
léletváltás  a  katolikus  teremtésteológiát  és  antropológiát  gyökereiben
változtatta meg. Jól tükrözi ezt a Pápai Biblikus Bizottság nemrégiben
(2019) kiadott dokumentumának a bevezetője is: „Az Írás nem az (Isten-
ről és emberről szóló) dogmatikus kijelentések tárháza, hanem a törté-
nelemben  kibontakozó  Kinyilatkoztatás  tanúja.  Kifejezésmódja  pedig
túlnyomórészt a jelképek világához kapcsolódik...” (§ 6).8

150 évvel az I. Vatikáni Zsinat után szükséges tehát, hogy az újabb
egyházi megnyilatkozások fényében újra megvizsgáljuk a teremtésteo-
lógia legfontosabb bibliai alapját, a Teremtés könyvének az első két feje-
zetét. Az imént említett dokumentumok szentírás-értelmezési alapelveit
szem előtt tartva, tanulmányunk célja nem a teremtéstani dogmák meg-
kérdőjelezése vagy igazolása, hanem az azok mögött meghúzódó bibliai
teremtéstörténetek (Ter 1–2)  jobb megértése.  Napjaink bibliakutatásá-
nak módszereit  és  eredményeit  felhasználva  arra  keressük a  választ,
hogy a történelem bizonyos szakaszában a folyamatosan kibontakozó
isteni kinyilatkoztatás miként öltött formát az emberi szavak sűrűjében.
Ezáltal nemcsak a szóban forgó bibliai szövegek kor- és irodalomtörté-
nete  válik  világosabbá,  hanem a  teremtésteológia  bibliai  alapjai  is  új
megvilágításba kerülhetnek.

1. Ter 1–2 a hazai katolikus teológiában és exegézisben

A 20. századi magyar nyelvű katolikus teológiában a teremtéstani kér-
dések főképp a dogmatika keretén belül kerültek tárgyalásra. A sokak
által használt klasszikus dogmatika-kézikönyvek a teremtéstant önálló

8 Saját fordítás; vö. PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG, Che cosa è l’uomo? Un itinerario di ant-
ropologia biblica, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2019, 11: „La Scrittura
non va ritenuta un repertorio di asserzioni dogmatiche (su Dio e sull’uomo), ma piut-
tosto la testimonianza di una Rivelazione nella storia. E il suo tenore espressivo ap-
partiene prevalentemente all’universo simbolico...”. Ennek fényében az egyes fejeze-
tekben kifejtett  teológia tanítás teljes egészében a Ter 2–3 szövegére épül és abból
indul ki. 



30 Bodor Attila

traktátusként  kezelik,  és ezen belül  a Ter 1–2 értelmezése is  gyakran
szóba kerül.9 Ezeken kívül néhány kizárólag teremtésteológiával foglal-
kozó mű is gazdagítja a magyar teológiaírást. Alszeghy Zoltán és Ne-
messzeghy Ervin kis kézikönyvei, illetve Gál Ferenc és Fila Béla mono-
gráfiája már nagyrészt a II. Vatikáni Zsinat szellemiségét tükrözik, és ez
a Ter 1–2 értelmezésére is hatással van.10 A dogmatikai érdeklődés a te-
remtésteológia iránt a XXI. században sem tűnt el: legutóbb Puskás Atti-
la  jelentetett  meg részletes  monográfiát  a  témában.11 Ebben a műben
még fontosabb szerepet kap a teremtés biblikus alapjainak a vizsgálata,
beleértve a Ter 1–2-t is.12 Tanulmányunk szempontjából azonban ezek a
dogmatikai művek kevésbé fontosak, hiszen a teremtéstörténetek értel-
mezése főként teológiai jellegű. A Ter 1–2 kapcsán az említett magyar
nyelvű teremtéstanok leginkább a szövegek műfaját veszik górcső alá.
A műfajelemzés azonban teljesen eltekint a szövegek formai sajátossá-
gaitól, az elemzés legfőbb célja a Ter 1–2 és a korabeli mítoszok éles el-
határolása. Előszeretettel használják a „múltba tekintő prófétai beszéd”
vagy a  „történeti  etiológia”  elnevezést,  amely,  habár  helyes teológiai
analógia,13 exegetikailag azonban mégis teljesen megalapozatlan műfaj-
megnevezés.

9 Csak a magyar nyelvű dogmatikusok műveit jelezzük. Vö. SCHÜTZ, A., Dogmatika.
A katolikus hitigazságok rendszere, I. kötet, SZIT, Budapest 21937, 455k.; ELŐD, I., Katoli-
kus dogmatika, SZIT, Budapest 1978, 89-154;  GÁL, F.,  Dogmatika, I. kötet, SZIT, Buda-
pest 1990, 133k.

10 GÁL, F., A teremtett és megváltott ember, SZIT, Budapest 1970; ALSZEGHY, Z., A kez-
detek teológiája (TKK II/6), Róma 1979;  NEMESSZEGHY, E.,  Az anyagi világ (TKK IV/1),
Róma 1982; FILA, B., Teremtő és teremtménye, Pázmány Péter Róm. Kat. Hittudományi
Akadémia, Budapest 1990.

11 PUSKÁS, A., A teremtés teológiája, SZIT, Budapest 2006.
12 Vö. Uo. 40-88.
13 Vö. GÁL, A teremtett és megváltott ember, 23: „... „...a katolikus szentírás-magyará-

zat álláspontja az, hogy a Genezis első fejezeteiben múltba tekintő prófétai beszédről
van szó. A szerző a jelen üdvtörténeti állapotot magyarázza azzal, hogy a múltba néz
és megjelöli az okot. A jelenben megvan a hitbeli meggyőződés, hogy a világ Isten
műve.  Ezt a hitigazságot teszi  érthetővé és szemléletessé  azzal,  hogy visszanyúl a
múltba és ott saját korának kifejezésmódját felhasználva leírja az eseményt. Teológiai
nyelven ezt az eljárást történeti etiológiának mondjuk (aitia = ok)”.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 31

Biblikus téren a magyar nyelvű katolikus teológia kevésbé volt ter-
mékeny. A Ter 1–2 értelmezése főként Rózsa Huba nevéhez köthető. A
teremtéstörténet tanulmányozására több művében is kitér a szerző:  Az
Ószövetség keletkezése (1986);14 Kezdetkor teremtette Isten (1997);15 A Genesis
könyve I (2002);16 Őstörténet (2008);17 A világ és az emberiség eredete a Bibliá-
ban  (2015);18 Bevezetés az Ószövetség könyveibe  (2016).19 Rózsa művei, ki-
sebb-nagyobb hangsúlyeltolódásokkal, a Ter 1–2 szövegét három szem-
pontból  vizsgálják:  keletkezés-  vagy  irodalomtörténeti,  formakritikai
vagy műfaji, illetve szövegértelmezési szempontból.

1) A Ter 1–2 keletkezéstörténetének a bemutatása a wellhausen-i ok-
mányelméletet tükrözi, amely a Pentateuchust négy írott forrásra vezeti
vissza: Jahvista (Kr. e. IX. sz.), Elohista (Kr. e. VIII. sz.), Deuteronomista
(Kr. e. VII. sz.) és Papi-írás (Kr. e. VI.-V. sz.).20 Ennek alapján Rózsa a
Ter 1–2 szövegét két teremtéstörténetre osztja,  ahol az elsőt (Ter 1,1–
2,4a), a hatnapos teremtéstörténetet az úgynevezett Papi-írás (P) részé-
nek, míg a másodikat (Ter 2,4b–25) a Jahvista (J) forrásnak tulajdonítja.21

A münsteri Pentateuchus-modell alapján a későbbi művek a J keletkezé-
sét már tágabb időkeretbe helyezik, mégpedig a babiloni fogságot (Kr.
e. 586-538) megelőző  királyság korára.22 Fontos azonban megjegyezni,
hogy a Rózsa által használt  Jahvista elnevezés ebben a formában na-

14 RÓZSA, H., Az Ószövetség keletkezése. Bevezetés az Ószövetség könyveinek irodalom- és
hagyománytörténetébe, SZIT, Budapest 1986, 21995, 31999. Jelen tanulmányban a harma-
dik, átdolgozott és függelékkel kiegészített kiadást vesszük alapul, amely két kötetre
oszlik.

15 RÓZSA, H., Kezdetkor teremtette Isten. A bibliai őstörténet magyarázata (Ter 1–11), Jel
kiadó, Budapest 1997.

16 RÓZSA, H., A Genesis könyve I. A bibliai őstörténet (Gen 1–11), SZIT, Budapest 2002.
17 RÓZSA, H., Őstörténet. A világ keletkezése és az emberiség eredete a Biblia szerint, SZIT,

Budapest, 2008.
18 RÓZSA, H., A világ és az emberiség eredete a Bibliában. A Ter 1–11 magyarázata, SZIT,

Budapest, 2015.
19 RÓZSA, H., Bevezetés az Ószövetség könyveibe. Bevezetés az Ószövetség könyveinek iro-

dalom- és hagyománytörténetébe, SZIT, Budapest 2016.
20 Wellhausen okmányelméletét lásd itt: RÓZSA, Bevezetés az Ószövetségbe, 67-76.
21 Vö. RÓZSA, Kezdetkor teremtette Isten, 31-34; Az Ószövetség keletkezése, 1. kötet, 184-

185; A Genesis könyve I, 76 és 118.
22 Lásd pl. RÓZSA, A Genesis könyve I, 31-32.



32 Bodor Attila

gyon  megtévesztő,  mert  Wellhausen-től  (1844-1918)  kezdve  egészen
Gerhard von Rad-ig (1901-1971) a Jahvista neve egybeforrott a dávidi
királysággal.  Többek között a fentebb említett dogmatikai teremtésta-
nok  többsége  is  ilyen  értelemben  használja  a  J  megnevezést.  Éppen
ezért a münsteri iskola képviselői (Weimar, Zenger, Hossfeld, Dohmen,
Frevel) Jahvista forrás helyett „Jehovista” (= JE) vagy „Jeruzsálemi Tör-
téneti Műről” (Jerusalemer Geschichtswerk = JG) beszélnek, amelyet Kr. e.
650 utánra datálnak.23 Az utóbbi évtizedek kutatása még óvatosabban
fogalmaz, és a P és D forrásokon kívüli szövegeket egyszerűen „nem
Papi” szövegeknek nevezi.24 Ezáltal még világosabbá válik a mára már
széleskörben elfogadott nézetet, miszerint a P és a D előtt nem beszélhe-
tünk összefüggő, írott forrásokról, következésképpen J-ről sem.25 Kelet-
kezéstörténeti szempontból  azonban még ennél is fontosabb kérdés a
Ter 1–2 datálása: melyik a korábbi szöveg – az első vagy a második te-
remtéstörténet.  Ezzel  kapcsolatban  Rózsa  monográfiái  mindvégig
ugyanazt az álláspontot képviselik: Ter 2,4b-25 (a második teremtéstör-
ténet) a korábbi, pontosabban fogság előtti; Ter 1,1-2,4a (az első terem-
téstörténet) pedig a későbbi, vagyis fogság utáni.26

2) A teremtéstörténetek műfajával kapcsolatban Rózsa művei a XX.
századi magyar dogmatika kézikönyvek (vö. pl. Gál) terminológiáját és
felfogását tükrözik. A bibliai őstörténetet Rózsa is „múltba tekintő pró-
fétai beszédnek” vagy „történeti etiológiának” tekinti, elhatárolva ezzel

23 A münsteri  Pentateuchus modell rövid bemutatását lásd itt:  ZENGER, E.  ET AL.
(szerk.),  Einleitung in das Alte Testament, Kohlhammer, Stuttgart  82012, 120-130. Ma-
gyarul lásd: RÓZSA, Bevezetés az Ószövetségbe, 169-172.

24 Ezt a terminológiát ószövetségi bevezetőjének legutolsó, átdolgozott kiadásában
Rózsa is átveszi. Vö. RÓZSA, Bevezetés az Ószövetségbe 111-117.

25 Vö. GERTZ, J. C. – SCHMID, K. –WITTE, M. (szerk.), Abschied vom Jahwisten. Die Kom-
position des  Hexateuch  in der jüngsten Diskussion  (BZAW 315),  De Gruyter,  Berlin –
New York 2002.

26 Vö. RÓZSA, A világ és az emberiség eredete a Bibliában, 32: „A két forrás közül a Jah-
vista az ősibb, és Izrael előtörténetének ... a királyság kezdetétől egészen a babiloni
fogság (Kr. e.  586-538) idejéig folyamatosan bővített  változata. A Papi forrás vagy
más néven Papi írás későbbi eredetű, Izrael előtörténetének ... a Kr. e. 6. század vé-
gén, 520 körül Babilonban a fogságba vitt, vagy az 5. században Jeruzsálemben, a fog-
ságból visszatért jeruzsálemi papság körében keletkezett változata”.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 33

a korabeli mítoszok és mondák világától.27 Amint már említettük, ez a
különbségtétel  teljesen teológiai,  és semmiképpen sem tükrözi  a  mo-
dern formakritika  szabályait.  Egy adott  „műfaj”  (Gattung,  genre)  egy
meghatározott „formához” kapcsolódik,28 következésképpen nem lehet
önkényes módon műfaj-megnevezéseket kitalálni. John Barton megha-
tározása szerint a „műfaj” egy olyan konvencionális „sablon” (pattern),
amelyet az olvasó a formai kritériumok (stílus, mondatszerkesztés, visz-
szatérő formulák) alapján ismer fel.29 A bibliai teremtéstörténetek a víz-
özön-elbeszéléssel (Ter 6–8) együtt a korabeli mezopotámiai és egyipto-
mi  eredetmondák  sajátosságait  tükrözik,  ennélfogva  formai
szempontból a „monda” (Sage) műfajába tartoznak.30 A mondák legfon-
tosabb feladata a kontinuitásteremtés múlt és jelen között: ez vonatkoz-
hat az aktuális világrend eredetére („primitív mondák”, pl. Enúma elis),
a törzsek vagy a nép „történelem előtti” kalandjaira („családi mondák”,
pl. Ter 12,10-20), vagy pedig egy bizonyos hőstettre („hősi mondák”, pl.
Bír 13–16). Minden esetben a történelmi szempontok teljesen másodla-
gosak,  legfőbb cél  a  nép identitástudatának  az erősítése.31 Exegetikai
szempontból ez alól a bibliai teremtéstörténetek sem képeznek kivételt,
így pedig minden további  műfajjal  kapcsolatos  észrevétel  a  teológiai
reflexió eredménye.

27 Vö. RÓZSA, Kezdetkor teremtette Isten, 13-28; Az Ószövetség keletkezése, 1. kötet, 141-
161; A Genesis könyve I, 48-62; A világ és az emberiség eredete a Bibliában, 13-28.

28 Vö.  KOCH, K.,  Was ist  Formgeschichte? Methoden der  Bibelexegese,  Neukirchener
Verlag, Neukirchen-Vluyn 51989, 6: „Eine Formel ist eine Gattung in Kurzform”. Ha-
sonló álláspontot képvisel:  UTZSCHNEIDER, H. – NITZSCHE, S. A.,  Arbeitsbuch literatur-
wissenschaftlicher Bibelauslegung. Eine Methodenlehre zur Exegese des Alten Testaments,
Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh 42014, 116-139.

29 Vö.  BARTON, J.,  Reading the Old Testament. Method in Biblical Study, Westminster
John Knox Press, Louisville, KY 21996, 32.

30 A bibliai narratív szövegek műfajuk alapján a következő fontosabb kategóriákba
csoportosíthatók: monda (pl. Ter 1–2; 6–8), elbeszélés / rege (pl. Ter 12,9–13,1), novel-
la (Ter 37–47, Rut és Eszter könyve), legenda (pl. Ter 28,10-22), történelmi elbeszélés
(pl. 1 Sám 16 – 2 Sám 5), anekdota (pl. 1 Sám 21,11-16), fabula (Szám 22,22-35), etioló-
gia (pl. Ter 19,30-38), mítosz (pl. Ter 6,1-4). Vö. BAUKS, M., Analisi delle forme e dei gene-
ri e storia delle tradizioni, in Manuale di esegesi dell’Antico Testamento, szerk. BAUKS, M. –
NIHAN, C., EDB, Bologna 2010, 93-94.

31 Vö. uo. 93.



34 Bodor Attila

3) A teremtéstörténetek szövegének a magyarázata klasszikusnak ne-
vezhető.32 Rózsa általában versről versre kommentálja a Ter 1–2 szöve-
gét, feltárva az eredeti héber szöveg legfontosabb összefüggéseit. A szö-
vegértelmezés  legfontosabb célja  az egyes versek mögött  meghúzódó
mélyebb jelentéstartalom bemutatása. Ennek érdekében a szerző főképp
a héber szavak jelentését járja körül, és ez alapján értelmezi az egyes
versek, illetve szakaszok értelmét. A szövegmagyarázatban azonban ke-
vésbé  hangsúlyos  a  narratív  szempontú  elemzés,  amely az  elbeszélő
szövegek esetében, mint a Ter 1–2 is, ugyancsak nélkülözhetetlen.

Ez a rövid összefoglaló a hazai katolikus bibliai teremtéstanról, külö-
nösen a Ter 1–2 értelmezéséről, hű keresztmetszetet nyújt az elmúlt év-
tizedek teológiai változásairól is. Láthattuk, hogy a II. Vatikáni Zsinat
után a dogmatikai teremtésteológiák egyre nagyobb teret szentelnek a
bibliai alapok bemutatásának, többek között a Ter 1–2 értelmezésének is
(pl. Puskás). A fejlődés a szentírástudomány terén is tagadhatatlan. Ró-
zsa Huba bemutatott könyvei folyamatos fejlődésről tanúskodnak, kü-
lönösen a történelem- és irodalomkritika terén. A Ter 1–2 értelmezése
azonban mindig kimeríthetetlen marad. Ezt a fentebbi kritikai áttekintés
is hűen tükrözi: a modern bibliakutatás hatására a korábban megdönt-
hetetlennek vélt „igazságok” megkérdőjeleződnek, vagy legalábbis  lé-
nyegesen átértékelődnek (lásd pl. a Ter 1 –2 forrásainak vagy műfajának
problémáját). Éppen ezért tanulmányunk további részében a jól ismert
bibliai  teremtéstörténetek  értelmezését  több  szempontból  is  felül  kell
vizsgálnunk.

2. A bibliai teremtéstörténetek értelmezése: „sugárutak és zsákutcák”

Karasszon István az Ószövetség kutatását bemutató egyik írását ezzel a
találó alcímmel látta el: „sugárutak és zsákutcák a kutatástörténetben”.33

Ha pontosabban szemügyre vesszük a Ter 1–2 értelmezésével kapcsola-

32 Vö. RÓZSA, A Genesis könyve I, 48-62; A világ és az emberiség eredete a Bibliában, 92-
111; 127-139.

33 KARASSZON, I.,  Az Ószövetség regénye. Sugárutak és zsákutcák a kutatástörténetben,
Sapientia Főiskola – L’Harmattan Kiadó, Budapest 2011.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 35

tos  nézeteket  hasonló  kép  tárul  elénk:  egyes  értelmezési  kísérletek
„zsákutcába” torkollanak, mások meg sugárútként jelölik a követendő
irányt.  A következőkben két,  már-már klasszikusnak számító kérdést
fogunk megvizsgálni: 1) Hogyan egyeztethető össze a bibliai teremtés-
történet  a  tudományos  világképpel?  2)  Történelmi  és  irodalmi  szem-
pontból egyedinek számít-e a Ter 1–2 elbeszélése?

2.1. Bibliai teremtéstörténet versus tudomány

Az Ószövetség értelmezése a tudományos felfedezések hatására teljesen
átalakult.  Az évszázadokig igaznak hitt állítások megkérdőjeleződtek,
a  bibliai  elbeszélések  tudományos  értéke  pedig  lassan  szertefoszlott.
A világegyetemről  és  az  evolúcióról  szerzett  információk  a  hatnapos
teremtéstörténet (1,1 – 2,4a) évszázados értelmezését is több szempont-
ból megcáfolták. A XVI-XVII. században maguk a természettudósok is
a  bibliai  teremtéstörténet  fényében  rekonstruálták  a  világmindenség
kezdetét. Johannes Kepler például Kr. e. 3992-re, Newton pedig Kr. e.
4000-re tette a teremtés időpontját. Bibliai adatokra alapozva, a tudós ír
püspök,  James  Ussher  is  hasonló  eredményre  jut:  Kepler  és  Newton
számításaihoz képest az eltérés „csupán” 12, illetve 4 év, mivel ő Kr. e.
4004-re, pontosabban október 23-ra datálta a hatnapos teremtés kezde-
tét.34 Ezzel szemben a tudomány mai állása szerint Földünk 4,6 milliárd
éves, az emberi faj kialakulása pedig hosszú fejlődés (evolúció) eredmé-
nye, amely a homo habilis megjelenésével 2 millió évvel ezelőtt vette kez-
detét.

A tudomány „ítélőszéke” előtt  a hatnapos teremtéstörténet „védel-
mére” számos kísérlet történt, közülük pedig jó pár zsákutcának bizo-
nyult. A következőkben három ilyen, napjainkban is elterjedt értelme-
zési kísérletet fogunk röviden bemutatni.35

1)  A tudomány relativizálása a Bibliával szemben. Ez a „megoldás” fő-
képp a neoprotestáns internetes oldalak révén terjedt el a köztudatban.

34 Vö. HAY, W. W.., Experimenting on a Small Planet: A Scholarly Entertainment, Sprin-
ger, Heidelberg – New York – Dordrecht – London 2013, 63-64.

35 Vö. SICRE DÍAZ, J. L., Introducción al Antiguo Testamento (Estudios Bíblicos), Verbo
Divino, Estella (Navarra) 2011, 39-42.



36 Bodor Attila

Legfőbb jellemzője a bibliai igazságok felértékelése a tudományos felis-
merések „korlátoltságával” szemben. Íme egy jellemző példa:

A Biblia nem egy tudományos ténytár. Nem azért tanulmányozod,
hogy rakétát építs, nem is használ tudományos nyelvezetet. Ugyan-
akkor soha nem téved!... Valójában mindig egy lépéssel a tudomá-
nyok előtt járt. Vegyük sorra: Évezredekkel ezelőtt az emberek azt
gondolták, hogy a Föld lapos. Isten 2600 évvel ezelőtt jelentette ki az
Ézsaiás 40:22-ben, hogy ő az egész földgolyó ura. Szintén évezredek-
kel ezelőtt az emberek úgy vélték, a Földet valaki vagy valami tartja.
A görögök szerint Atlasz, az egyiptomiak szerint öt oszlop, míg a
hinduk szerint óriási elefántok. A Biblia soha nem állított ilyesmit.36

A bibliai igazság „felértékelése” odáig is elmehet, hogy magát a terem-
téstant  tekintjük  a  természettudományos  felismerések  gyökerének.37

Mindezzel azonban nagyon veszélyes vizekre evezünk: olyan szöveg-
nek tulajdonítunk „tudományos jelentőséget”, amely hemzseg a „tudo-
mányos tévedésektől”.

2)  A biblia adatok és a tudomány összeegyeztetése. Ez az értelmezési kí-
sérlet tulajdonképpen ugyanazt a hibát követi el, mint az előző: tagadja
a bibliai világkép és a tudományos világkép közötti nyilvánvaló ellenté-
teket. Ennek a klasszikus formája az úgynevezett kreacionizmus, amely
a  hatnapos  teremtéstörténet  leírását  az  evolucionizmus  „tudományo-
san” is megalapozott alternatívájának tekinti.38 A kreacionizmus képvi-

36 https://napiremeny.blog.hu/2014/09/28/a_biblia_mindig_egy_lepessel_a_tudomany_
elott_jar (a kutatás időpontja: 2020. április 22).

37 Vö. LENNOX, J. C., A tudomány valóban eltemette Istent?, Evangéliumi Kiadó, Buda-
pest 2008, 22: „A teológia joggal állíthatja, hogy hosszú századokon át őrizte azokat
az alapvető hiteket és sugallatokat, amelyek végül létrehoztak a modern empirikus
tudományt – ha mással nem, akkor a teremtő Isten megbízhatóságába és a teremtett
világ felfoghatóságába vetett megingathatatlan hitével... A teremtés tana koherenciát
kölcsönzött a tudományos törekvéseknek, amennyiben azt sugallta, hogy a természet
állandó mozgása és változása mögött megbízható rend uralkodik”.

38 A kreacionista felfogást tökéletesen szemléltetik a következő magyarul is megje-
lent művek:  MORRIS, H. M.,  Kreacionizmus.  A teremtéselmélet,  Keresztyén Ismeretter-
jesztő Alapítvány, Budapest 2000; BATTEN, D. (szerk),  Kérdések a kezdethez. A teremtés
logikája, Evangéliumi Kiadó, Budapest 2012.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 37

selői a Ter 1,20-25-ben például az élővilág keletkezésének tökéletes tu-
dományos leírását látják: az állatvilág teremtésének a sorrendjében – ví-
zi élőlények, madarak, szárazföldi állatok – azt a tudományosan is iga-
zolt tényt vélik felfedezni, hogy az élet először a vízben alakult is, és
csak utána a földön és a levegőben. A bibliai „tudományosságra” egy
újabb példa a „legyen világosság!” is, amely a mikrohullámú kozmikus
háttérsugárzás keletkezését írja le. A kreacionisták számára tehát a Bib-
lia egyes állításai nemcsak hogy összeegyeztethetők a tudománnyal, ha-
nem csodálatos tudományos források is. A profi tudományosság látsza-
tát keltő magyarázatok azonban minden esetben hiteltelenek: miközben
a Biblia tudományosságát próbálják igazolni,  teljesen figyelmen kívül
hagyják a tudományos kutatás minden egyes formai követelményét.

3)  A bibliai világkép hiányosságai a korabeli szerzők tudatlanságának a fé-
nyében. A tudománnyal ellentétes bibliai állításokat néhányan az isteni
„pedagógiával” próbálják magyarázni. Isten azért nem nyilatkoztatta ki
a világ valódi keletkezését, mert az emberiség a Ter 1–2 írásakor nem
volt  erre  még  „megérve”.  Isten  úgy közölte  a  kezdetekre  vonatkozó
információkat az emberiséggel, mint egy jó tanár, aki az első órát az ala-
pok  lerakásával  kezdi.  Következésképpen  a  bibliai  világkép  „tudo-
mánytalansága” a korabeli szerzők számlájára írandó. Ezt a magyaráza-
tot az egyik népszerű katolikus blog is magává teszi:

A Biblia szerzői a saját koruk fejével gondolkodtak és elsősorban a
saját  koruk  emberéhez  szóltak.  Ha elkezdtek volna  a  mai  (vagy
még inkább  a  jövőbeni)  természettudományos  ismeretek  alapján
evolúcióról,  ősrobbanásról  vagy  éppen  genetikáról  beszélni,  azt
sem ők, sem azok nem értették volna, akiknek ott és akkor ez az
üzenet szólt.39

Ez az első ránézésre szimpatikus értelmezés nem sokban különbözik az
előző két nézőponttól. A legfontosabb értelmezési szempont itt is a bib-
liai világkép „ésszerűsítése”: a Ter 1–2 azért nem felel meg a tudomá-
nyos világképnek, mert a korabeli szerzők nem voltak képesek ezt kö-
zölni.  Ez kétségkívül  így is  van...  De vajon – akár korabeli  léptékkel

39 https://777blog.hu/2019/01/05/tudomany-vagy-hit-tenyleg-valasztanunk-kell (a
kutatás időpontja: 2020. április 22).



38 Bodor Attila

mérve is – egyáltalán akartak-e bármilyen „tudományos” információt
közölni? A teremtéstörténetek elemzése alapján úgy tűnik, hogy erre a
kérdésre határozott nemmel válaszolhatunk. A hatnapos teremtéstörté-
netet és az ember teremtését nem a természet aprólékos megfigyelése
inspirálta. Ilyen értelemben nem is nevezhető „etiológiának” (lásd Ró-
zsa) a szó szoros értelmében. Mint látni fogjuk, a Ter 1–2 szerzőit/szer-
kesztőit egyáltalán nem érdeklik a természetben rejlő okozati összefüg-
gések (αἰτία), céljuk inkább vallási és politikai. A teremtéstörténetek fő
kérdése ez: Kik vagyunk mi és ki a mi Istenünk? A kérdésre adott vá-
lasz pedig túlmutat minden tudományoskodáson.

2.2. Bibliai teremtéstörténet versus történelem

A hazai  katolikus Ter 1–2 értelmezés főként  a teremtéstanok műfaját
vette célba. A teremtésteológiai értekezések mögött meghúzódó kérdés
leegyszerűsítve így hangzik: mennyiben nevezhető  a bibliai  teremtés-
történet mítosznak vagy mondának? Mind teológiai, mind pedig exege-
tikai szinten a kérdésre adott válaszok megegyeznek: elismerik a Ter 1–
2 és korabeli mezopotámiai/egyiptomi irodalom közötti párhuzamokat,
ellenben a mítosz és a monda fogalmát a Ter 1–2-re nézve szinte „tabu-
ként” kezelik.  Emiatt olyan műfaj-definíciókat használnak,  amelyek –
mint már bizonyítottuk – formakritikailag teljesen alaptalanok. A bibliai
teremtéstörténet és általában az őstörténet (Ter 1–11) műfajának kérdé-
sét sokan sajnos ideológiai szempontból közelítik meg, és a mítosz vagy
a monda megnevezések teológiai „kisminkelése” csupán egyetlen célt
szolgál:  az őstörténet „történetiségének” a megmentését.  A következő
két idézet nagyszerűen szemlélteti ezt a felfogást:

Az őstörténet nem a mítoszokban ábrázolt időn és téren kívüli „ős-
időben” játszódik, hanem ahhoz a  valóságos történelemhez tartozik,
amelyben Izrael is él... Ez a kapcsolat kiemeli az őstörténetet a mí-
tosz világából,  a mitikus időfelettiségből,  és a  történelem szintjére
helyezi.40

40 RÓZSA, Az Ószövetség keletkezése, 1. kötet, 143-144. A dőlt betűs kiemelés saját.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 39

Más a helyzet a történeti etiológia (a bibliai őstörténet tulajdonkép-
peni műfaja) esetében. Az őstörténet az idő folyamatában valóságos
eseményekre mutat rá, amelyektől mint októl függ a jelen üdvrendi
állapot...  Célja  ugyanis  az,  hogy  a  cselekmény  történeti  eredetének
megvilágításával a jelen adottságot jobban érthetővé tegye.41

A bibliai őstörténet ilyen jellegű megközelítése értelemszerűen számos
ellentmondásba ütközik. A görög μῦθος egyszerűen „történetet” jelent,
amelynek a főszereplői istenek és istennők. A bennük megjelenő embe-
rek  lehetnek  valódiak  vagy  kitaláltak,  bemutatásuk  azonban  semmi-
képp sem nevezhető a „valóságos történelem” lenyomatának. Az iste-
nek  és  az  emberek  világa  gyakran  találkozik,  ilyen  szempontból  a
mítoszok nem nevezhetők egyértelműen „tér és idő felettinek”. Az óko-
ri Kelet egyik legismertebb mitológiai eposzának a főszereplője, Gilga-
mes, például létező uralkodó volt (Kr. e. a XXVII. sz.), akinek a nevét a
sumér királylista is megörökíti. Mindez természetesen nem jelenti azt,
hogy a Gilgames eposz (Kr. e. XXII. sz.) a „valóságos események” elbe-
szélése.

Ezek a jellemzők a bibliai  őstörténetet  „történetiségét” is  meghatá-
rozzák. Ter 1–11 olyan „történetet/történeteket” mutat be, amelyet itt-
ott mitologikus elemek is átszőnek. Az egyik legeklatánsabb példa Ter
6,1-4, ahol is „az istenek fiai” házasságra lépnek az „emberek leányai-
val”,  vagyis  a  mítoszokra  jellemző  módon az  isteni  lények szexuális
kapcsolatot létesítenek egyes földön élő nőkkel. Az ilyen és ehhez ha-
sonló mitologikus elemek alapján az őstörténet eseményeit semmiképp
sem értékelhetjük „valóságos történelemnek”.

Mindezt a bibliai  teremtéstörténetről  is elmondhatjuk.42 Műfaját  te-
kintve Ter 1–2 az ókori eredetmítoszok vagy -mondák csoportjába tarto-
zik. Arra keresi a választ,  hogy a világ, amelyben élünk miért éppen
ilyen. Természetesen a válaszok nagyban eltérnek egymástól, követke-

41 Uo. 148. A dőlt betűs kiemelés saját.
42 Az Ószövetség és a mítoszok kapcsolatáról jó bevezetést nyújt  COOGAN, M. D.,

The Old Testament. A Very Short Introduction, Oxford University Press, Oxford 2008, 33-
42. Bővebben lásd: LANGE, A. – LICHTENBERGER, H. – RÖMHELD, D. (szerk.), Mythos im
Alten Testament und seiner Umwelt. Festschrift für Hans-Peter Müller zum 65. Geburtstag
(BZAW 278), De Gruyter, Berlin – New York 1999.



40 Bodor Attila

zésképpen a világ és az ember teremtésének a leírása is lényegesen kü-
lönbözik  egymástól.  Ez  különösen  igaz  a  bibliai  teremtéstörténetre,
amely a mezopotámiai eredetmítoszokhoz képest (pl.  Enúma elis) jóval
kevesebb mitologikus elemet tartalmaz. Teológiai és antropológiai súly-
pontjai is egészen mások: a bibliai Teremtőnek nem kell legyőznie a ri-
vális  isteneket,  hiszen ő  az egyetlen;  a  teremtés  aktusa kizár minden
erőszakot;  továbbá Isten az embert  nem szolgaságra,  hanem „uralko-
dásra” teremti. Ezzel szemben az  Enúma elis központi témája Marduk
főistenné válása a mezopotámiai panteonban; a világ Tiamat (a káoszt
jelképező ősvizek) brutális elpusztításával jön létre; az istenek pedig az
embert azért teremtik, hogy elvégezzék helyettük a munkát.43 A bibliai
teremtéselbeszélés és a mezopotámiai eredetmítoszok közötti különbsé-
gek azonban semmiképp sem befolyásolják a Ter 1–2 történetiségének a
jellegét.  Az Egyiptomból származó memphisi  teremtéstörténet szerint
például kezdetben ugyancsak egy teremtő istenség (Ptah) létezett, és tő-
le származik minden. Továbbá Ptah-ból is hiányzik a mezopotámiai is-
tenek harciassága: a Biblia Istenéhez hasonlóan ő is puszta szavával te-
remt.44

Láthatjuk, hogy a tartalmi különbségek ellenére a bibliai teremtéstör-
ténet lényegében ugyanazt az „irodalmi sablont” követi, mint a korabeli
eredetmítoszok. A korabeli teremtésleírásokhoz hasonlóan a világmin-
denség keletkezését Ter 1–2 is saját, nemzeti Istenének tulajdonítja.45 A
teremtésaktus egyes elemei is nagyrészt a környező népek eredetmíto-
szait tükrözik: a teremtő isteni Szó (pl. 1,3.6.9.11) a memphisi teremtés-
mítosz felfogását idézi; az Isten „képére” való teremtés (1,27) és az „élet
lehelete” (2,7) megjelenik az egyiptomi Merikare intelmeiben is; a földből

43 Az eposz teljes szövegét lásd itt:  PRITCHARD, J. B. (szerk.),  Ancient Near Eastern
Texts Relating to the Old Testament (ANET), Princeton University Press, Princeton, NJ
31969, 60-72.

44 A memphisi teremtésmítoszt lásd uo. 4-6.
45 A Papi írás (P) szenzációs módon a világmindenséget teremtő  Elohim-ot csupán

fokozatosan kapcsolja össze az atyák és Izrael szabadító Istenével,  Yahweh-val (vö.
Ter 10–11 és Kiv 6,2-13).



Bibliai teremtésteológia újratöltve 41

formálás  jelen van a sumér  Enki és  Nimnah szövegekben is;  az életfa
(2,9) feltűnik a Gilgames és az Adapa eposzokban, és így tovább.46

A bibliai teremtésleírásban tulajdonképpen a motívumok elrendezé-
se az egyedi. Jó példa erre Ter 1,1-2.6: „Kezdetkor teremtette Isten az
eget és a földet. A föld puszta volt és üres, sötétség borította a mélysé-
geket, és Isten lelke lebegett a vizek fölött... Isten újra szólt: »A vizek kö-
zepén keletkezzék szilárd boltozat, és alkosson válaszfalat a vizek kö-
zött.« Úgy  is  lett”  (SZIT).  Ebben  a  részben  az  ókori  Közel-Kelet
legfontosabb  mitikus  elemével  találkozunk:  a  káoszt  jelképező  forma
nélküli ősvizek legyőzésével.47 A Ter 1 szerzője azonban csak a mitikus
ellenséget  építette  be,  a  teremtéshez  kapcsolódó harcot  viszont  teljes
egészében mellőzi.48 Mint látni fogjuk, ennek több oka is volt, mind po-
litikai,  mind  pedig  teológiai.  Itt  most  elég  azonban  megjegyeznünk,
hogy bibliai teremtéstörténetek semmiképp sem vonhatók ki a mítoszok
égisze alól, következésképpen pedig a „történetiség” kérdése teljesen ir-
releváns. A kérdés, hogy a Ter 1–2 a „valóságos történelemhez” tarto-
zik-e vagy sem, lényegében nem ad hozzá semmit a szövegek értelme-
zéséhez.  Mindkét  teremtéstörténet  esetében az  isteni  kinyilatkoztatás
„egyedisége” nem a mítoszok világától való elhatárolásban áll, hanem
azok felhasználási módjában. A Ter 1–2 úgy ötvözi a mitológiák elemei-
nek a sokaságát, hogy közben új paradigmát alkot: Izrael Istene a min-
denség egyedüli teremtője.49

46 Vö. ZSENGELLÉR, J.,  A Genezis teremtéstörténete, avagy a teremtéstörténet genezise, in
Protestáns Szemle LXI (1999), 215-224.

47 Az említett  Enúma elis-ben és a kánaáni  Baál-ciklusban is a káoszt az ősvíz (Tia-
mat, illetve Jam) testesíti meg. A kánaáni mitológia és az Ószövetség kapcsolatát vö.
DAY, J., God’s Conflict with the Dragon and the Sea. Echoes of a Cananaaite Myth in the Old
Testament, Cambridge University Press, Cambridge 1985.

48 Más helyen viszont  a teremtést  kísérő  harc is  megjelenik.  Lásd például Zsolt
74,13-15: „Hatalmaddal a tengert megnyitottad, a vizekben összezúztad a sárkányok
fejét. A leviatánnak [a kánaáni mitológiában Lotan, a hétfejű tengeri szörny, akit Baál
Jammal együtt pusztít el] szétverted a fejét, s prédául adtad a tenger szörnyeinek. Te
hívtad elő a forrást és patakot, elapasztottál ősi folyamokat” (SZIT).

49 Vö.  ZSENGELLÉR,  J.,  Textus  és  kontextus.  Az  Ószövetség  megértésének  lehetőségei,
L’Harmattan Kiadó, Budapest 2011, 55.



42 Bodor Attila

3. A Ter 1–2 keletkezéstörténeti és irodalmi sajátosságai

Minden elbeszélés  az írásba foglalás pillanatában „új  életet” kezd.  A
bibliai teremtéstörténetek „születése” is ehhez a pillanathoz köthető. Az
írott változat előtt feltehetőleg több szóbeli hagyomány is létezett, ezek
azonban csak nyomokban tűnnek fel a Biblia lapjain. Ezekről a hagyo-
mányokról az általunk ismert Ter 1–2 alapján szinte semmit sem mond-
hatunk, hiszen az írásos rögzítés révén egy teljesen új „alkotás” keletke-
zett. Mint már említettük valójában két különböző történetről beszélünk
(Ter 1,1–2,4a és 2,4b-25),  amelyek számos ponton ellent is  mondanak
egymásnak:50

1) A teremtés lefolyása: 1,1–2,4a-ban Isten először megteremti a nö-
vényzetet, majd a vízi élőlényeket, a madarakat, a szárazföldi állatokat,
végül pedig az embert (a férfi és a nő teremtése egyidejű); ezzel szem-
ben 2,4b-25-ben a teremtés Ádám megalkotásával veszi a kezdetét, és
csak ezután kerül sor a növényzet, az állatok, a madarak és legvégül
Éva megteremtésére.

2) A teremtés eszközei: az első teremtéstörténetben Isten a szava által
teremt; a másodikban viszont fazekasmesterként a földből alkotja meg
Ádámot,  az állatokat és a madarakat,  illetve onnan növeszti  ki a nö-
vényzetet is. Végül pedig ugyancsak művészi módon Ádám oldalbor-
dájából alkotja meg Évát.

3) Az ember teremtésének a célja: 1,1–2,4a-ban az ember küldetése az
egész világot érinti (vö. 1,28), ezzel szemben 2,4b-25-ben az ember leg-
főbb feladata az Édenkert gondozása (vö. 2,15).

A tartalmi különbségeken túl a teológiai koncepció is teljesen különbö-
ző: a hatnapos teremtéstörténetben Isten az egész univerzum alkotója és
irányítója; a másodikban viszont csak egy kertet „rendez be”. Az ilyen
és ehhez hasonló különbségek alapján nem kérdéses, hogy a Ter 1–2 két
különböző  személytől  vagy  csoporttól  származik.  Kérdés  azonban,
hogy mikor és hol  keletkezett? A következőkben erre keressük a vá-
laszt.

50 Vö. SICRE DÍAZ, Introducción al Antiguo Testamento, 44.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 43

3.1. Az Őstörténet (Ter 1–11) keletkezése: forráselmélet versus 
kiegészítéselmélet

A Ter  1–2 keletkezését  először  tágabb kontextusban kell  megvizsgál-
nunk. A két teremtéstörténet egy viszonylag különálló egység, az úgy-
nevezett „őstörténet” (Ter 1–11) része. Ez a rész a Pentateuchuson belül
nem igazán kapcsolódik a többi történethez: az egyetlen kapcsolódási
pont  a  pátriárkák  történetéhez  Ter  12,1-3-ban található.51 Amint  már
említettük ezt az egységet nagyon sok ideig két írott forrás (okmány)
konglomerátumaként  kezelték.52 Kezdetben (XVIII.  sz.)  a  Ter  1–3-ban
használt  kétfajta  istennév ( אלהים és (יהוה אלהים    megnevezése  alapján
Elohista és Jahvista forrásról  beszéltek (vö. Witter és Astruc),  később
azonban a forrás-megnevezések folyamatosan változtak. Abraham Kue-
nen (1861) hatására az Elohista forrást átnevezték Papi iratnak (Pries-
terschrift), Elohista (E) név alatt pedig azokat a szövegeket tartották szá-
mon, amelyeket sehova sem tudtak besorolni (pl. Ter 15; 20–22; 28,10-
22). A Ter 1–11-ben E szövegre azonban nem volt konkrét példa, így
Wellhausen-től (1876, 1878) kezdve az őstörténet kapcsán egyöntetűen
két fő forrásról beszéltek: a Jahvistáról (J) és a Papi iratról (P, vagyis a
korábbi Elohista). Ezek közül a P számított a későbbinek (fogság utáni-
nak), a J pedig a korábbinak (a királyság korából).

A XX. század folyamán ez az elméletet azonban teljesen átalakult. A
klasszikus négyforrás (JEDP) elmélet legbizonytalanabb elemének, az E
forrásnak a léte már a 30-as évek folyamán megkérdőjeleződött,53 míg

51 Vö. CRÜSEMANN, F., Die Eigenständigkeit der Urgeschichte. Ein Beitrag zur Diskussion
um den »Jahwisten«, in Die Botschaft und die Boten. Festschrift für Hans Walter Wolff zum
70. Geburtstag, szerk.  JEREMIAS, J., Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1981, 11-
29.

52 A kutatás részletes történetét vö. HOUTMAN, C., Der Pentateuch. Die Geschichte sei-
ner Erforschung neben einer Auswertung (Contributions to Biblical Exegesis and Theo-
logy  9),  Kok  Pharos,  Kampen  1994.  Magyarul  jó  eligazítást  nyújt:  DE PURY,  A.  –
RÖMER, T., A pentateuchos kutatás rövid története, Budapesti Református Teológiai Aka-
démia, Budapest 1994.

53 Vö. VOLZ, P. – RUDOLPH, W, Der Elohist als Erzähler. Ein Irrweg der Pentateuchkritik
(BZAW 63), De Gruyter, Gießen 1931.



44 Bodor Attila

végül mára teljesen eltűnt.54 A 70-es évektől kezdődően a J-re is fokoza-
tosan ez a sors várt. Először a J szövegek forrás, illetve okmány- jellege
vált egyre bizonytalanabbá. Rolf Rendtorff és tanítványa, Erhard Blum J
forrás helyett különálló irodalmi egységekről beszélnek, amelyeket csak
a P és a D szerkesztések illesztettek össze.55 A második támadás a J kor-
meghatározását  érte.  Főként  John van Seters  hatására  a  J  szövegeket
egyre többen D utáninak kezdték kezelni,56 ezzel pedig a monarchia ősi
forrásából fogsági „szerkesztmény” lett.57 Mint már említettük a müns-
teri iskola tagjai Zengerrel  az élen próbálták valamelyest menteni a J
helyzetét,  az  elmúlt  húsz évben azonban ennek a  lehetősége teljesen
szertefoszlott. Önálló forrásnak most már csak a P és a D maradt meg,
az ezen kívüli részeket pedig az úgynevezett nem-P szövegek közé so-
roljuk.58

Értelemszerűen ezek a változások a Ter 1–11 értelmezésére is nagy
hatással voltak.59 A forrásmodell  helyét lassan átvette az úgynevezett
„kiegészítéselmélet” (Ergänzungshypothese), amely szerint az őstörténet
vezérfonalának a P szöveget kell tekinteni, a nem P (korábban J) szöve-

54 Vö. SKA, J. L., Introduzione alla lettura del Pentateuco. Chiavi per l’interpretazione dei
primi cinque libri della Bibbia (Collana biblica), EDB, Bologna 2000, 150-151.

55 Vö.  RENDTOFF, R.,  Das überlieferungsgeschichtliche Problem des Pentateuch (BZAW
147), De Gruyter, Berlin – New York 1976; BLUM, E., Die Komposition der Vätergeschich-
te (WMANT 57), Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1984; Studien zur Komposit-
ion des Pentateuch (BZAW 189), De Gruyter, Berlin – New York 1990.

56 Vö. VAN SETERS, J.,  Abraham in History and Tradition, Yale University Press, New
Haven,  CN –  London  1975;  Der  Jahwist  als  Historiker (Theologische  Studien  134),
Theologischer Verlag, Zürich 1987.

57  LEVIN, C., Der Jahwist (FRLANT 157), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1993.
szerint a Jahvista a babiloni fogság alatt szerkesztette össze a korábbi töredékes forrá-
sokat.

58 Az utóbbi évek Pentateuchus-kutatásról kiváló összefoglalót nyújt  RÖMER, T. –
MACCHI, J.-D. – NIHAN, C. (szerk.),  Introduction à l'Ancien Testament, Labor et Fides,
Genève 22009, 158-184. Magyarul lásd: KRATZ, R. G., Pentateuchus a legújabb kutatásban:
konszenzus és vita, in  A Tóra körül (Studia Biblica Athanasiana 17),  XERAVITS,  G. –
SZABÓ, X., L’Harmattan, Budapest 2016, 115-148.

59 Az elsők között lásd: WENHAM, G.,  Genesis 1–15  (Word Biblical Commentary),
Word Books, Waco 1987.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 45

gek pedig csupán ehhez járuló kiegészítések.60 Ezek a nem P kiegészíté-
sek azonban közel sem olyan egységesek, mint azt korábban gondolták:
az elbeszélések között sok esetben hiányzik a kapcsolat, továbbá a szó-
készlet és a stílus is történetről történetre változik.61 Ennek fényében a
Ter 1–11-ben található nem P szövegeket semmiképp sem tekinthetjük
önálló forrásnak, sőt az is kérdéses, hogy P szerkesztés előtt bármi kap-
csolat lett volna közöttük. Az utóbbi évek kutatása alapján a nem P szö-
vegek fokozatosan kerültek hozzá a P irathoz,62 ilyen szempontból tehát
az úgynevezett „post Papi” szerkesztés(ek) lenyomatai. Egyes szerzők
nemcsak a szerkesztést, hanem a nem P szövegek keletkezését is „post
Papinak”  tartják,  következésképpen a  P  szövegeket  tekintik  korábbi-
nak.63 Markus Witte és még sokan mások ennél egy kissé mérsékeltebb
vonalat  képviselnek:  a  nem  P  anyagok  összeszerkesztését  post  Papi
munkának  tekintik,  mindemellett  azonban  elképzelhetőnek  tartják,
hogy a mezopotámiai eredetmítoszok mintájára már korábban is léte-
zett  egy helyi  teremtés-  (Ter  2–3*),  illetve  vízözön-elbeszélés  (Ter  5–
8*).64

60 Vö. SKA, J. L., Il cantiere del Pentateuco. 1. Problemi di composizione e di interpretazio-
ne (Collana biblica), EDB, Bologna 2013, 20-23.

61 Vö. SCHÜLE, A.,  Der Prolog der hebräischen Bibel. Der literar- und theologiegeschicht-
liche Diskurs der Urgeschichte (Genesis 1–11) (AThANT 86), Theologischer Verlag, Zü-
rich 2006, 22-24.

62 P  szövegek  a  Ter  1–11-ben:  1,1–2,4a;  5,1-29a.30-32;  6,9–19a.20-22;  7,6-7.11.13-
14*.15.17*.18-21.22*.24;  8,1-2a.3-5.13a.14-19;  9,1-17.18a.19.28-29;  10,1-4a.5-7.20.22-
23.31-32; 11,10a.11-26; 11,27-32 (vö.  RÖMER, T. – MACCHI,  J.-D. – NIHAN, C. (szerk.),
Introduction à l'Ancien Testament, 206).

63 Lásd például:  OTTO, E.,  Die Paradieserzählung Genesis 2–3. Eine nachpriesterliche
Lehrerzählung in ihrem religionsgeschichtlichen Kontext, in „Jedes Ding hat seine Zeit …”.
Studien  zur  israelitischen  Weisheit.  Diethelm  Michel  zum 65.  Geburtstag  (BZAW  241),
szerk. DIESEL, A. A. ET AL., De Gruyter, Berlin – New York 1996, 167-192; BLENKINSOPP,
J.,  A Post-Exilic Lay Source in Genesis 1–11, in Abschied vom Jahwisten. Die Komposition
des Hexateuch in der jüngsten Diskussion (BZAW 315), szerk.  GERTZ, J. C. – WITTE, M.,
De Gruyter, Berlin – New York 2002, 49-61.

64 Vö. WITTE, M., Die biblische Urgeschichte. Redaktions- und theologiegeschichtliche Beo-
bachtungen zu Genesis 1,1–11,26 (BZAW 265), De Gruyter, Berlin – New York 1998.
Hozzá hasonlóan lásd:  PFEIFFER, H.,  Der Baum in der Mitte des Gartens. Zum überliefe-
rungsgeschichtlichen Ursprung der Paradieserzählung (Gen 2,4b-3,24), in ZAW 112 (2000),



46 Bodor Attila

A nem P (korábban J) szövegek átértékelése teljes paradigmaváltást
eredményezett a teremtéstörténetek értelmezésében is, hiszen az ősibb-
nek tartott második teremtéstörténet most már „post P” szövegként ke-
zelendő.  Ha létezett  is  egy fogság előtti  paradicsomtörténet,  annak a
formája biztosan különbözött az általunk ismert Ter 2–3-tól. A két te-
remtéstörténet közül tehát a Papi elbeszélés (1,1–2,4a) az elsődleges; a
második teremtéstörténet (2,4b-25) a bűnbeesés elbeszélésével (3,1-24)
együtt pedig ehhez járuló, későbbi (post P) „kiegészítés”.

3.2. Az első teremtéstörténet (Ter 1,1–2,4a): „egy új kezdet”

A hagyományos okmányelmélet a Papi iraton (P) belül két réteget külö-
nít el: 1) „Papi alapirat” (Pg = Priesterliche Grundschrift); 2) „másodlagos”
(sekundär) kiegészítések (Ps). Ez az elgondolás a mai szentírástudomány-
ban is tartja magát,  azonban a P szövegek pontos keletkezéstörténete
még mindig vita tárgyát képezi.65 Az azonban bizonyos, hogy az első te-
remtéstörténet a Pg részét képezte, sőt annak a nyitányaként szolgált.66

A Ter 1,1–2,4a ebből kifolyólag a Papi irat teológiájának az egyik legfon-
tosabb  sarokköve.  Ebben  a  néhány sorban  a  Papi  szerző  lényegében
mindent elmond, amit fontosnak tart Istenről, emberről és a világról. A
következőkben lássunk néhány sajátságos Pg vonást:67

487-500; ZAW 113 (2001), 2-16;  GERTZ, J. C.,  Von Adam zu Enosch. Überlegungen zur
Entstehungsgeschichte von Gen 2-4,  in  Gott und Mensch im Dialog. Festschrift für Otto
Kaiser zum 80. Geburtstag (BZAW 345/1), szerk. WITTE, M., De Gruyter, Berlin – New
York 2004, 215-236.

65 A Papi irat kutatását vö.  ZENGER, E.  ET AL. (szerk.),  Einleitung in das Alte Testa-
ment, 189-214.

66 Vö. DE PURY, A., Pg as the Absolute Beginning, in Les dernières rédactions du Pentateu-
que,  de  l’Hexateuque  et  de  l’Ennéateuque  (BETL 203),  szerk.  RÖMER,  T. –  SCHMID,  K.,
Peeters, Leuven 2007, 102-105.

67 A szöveg részletesebb elemzését lásd például itt: BAUKS, M., Die Welt am Anfang.
Zum Verhältnis von Vorwelt und Weltentstehung in Gen 1 und in der altorientalischen Lite-
ratur (WMNAT 74), Neukirchener Verlag, Neukirchen – Vluyn 1997; BEAUCHAMP, P.,
Création et séparation. Étude exégétique du chapitre premier de la Genèse,  Aubier Mon-
taigne, Paris 1969; SMITH, M. S., The Priestly Vision of Genesis 1, Fortress Press, Minnea-
polis 2010; WÉNIN, A., Da Adamo ad Abramo o l’errare dell’uomo. Lettura narrativa e ant-
ropologica della Genesi: Gen 1,1 – 12,4 (Testi e commenti), EDB, Bologna 2005, 13-34.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 47

1)  Rendszerezett világmindenség. A Pg szerzője a káosz legádázabb el-
lensége.  Nem tűri  sem a rendezetlenséget,  sem a rendszertelenséget.
Éppen ezért mindent sorba rak, mindent rendszerbe állít. Ezt szolgálják
a tüzetes genealógiák, a pontos szabályok és a rendszerezett történetek.
Éppen ezért a teremtés lényege is a rendszerezett világmindenség létre-
hozása. Az Isten a teremtés által nem tesz mást, mint „rendet” rak a ká-
oszban. Ennek megfelelően a hatnapos teremtéstörténet két nagy részre
oszlik: az első négy nap a „szétválasztásról” (בדל, vö. 1,4.6-7.14.18) és a
„névadásról” ( קרא ,vö. 1,5.8.10) szól (opus distinctionis), az utolsó két nap
pedig az így létrehozott világ szisztematikus „berendezéséról” (opus or-
natus). A világmindenséget az ókori kozmológia alapján három részre
osztja (tenger, ég, föld), ennek megfelelően pedig három élőlénytípust
teremt (vízi élőlények, madarak, szárazföldi élőlények – állat és ember).
Mindennek megvan a maga helye és a maga eledele, egyik élőlénytípus
sem jelent veszélyt a másikra.  A Papi szerző  világában tehát minden
rendezett: nemcsak a szöveg struktúrája,68 hanem a mögötte meghúzó-
dó világmindenség is.

2)  Erőszakmentes  teremtés.  A  Papi  teremtéstörténet  a  békesség  és  a
nyugalom világát tárja szemünk elé. Ennek az egyik legjellemzőbb le-
nyomata a Ter 1,29-30, ahol az Isten meghatározza az ember és az álla-
tok eledelét: „Azután ezt mondta Isten: »Nézzétek, nektek adok minden
növényt az egész földön, amely magot terem és minden fát, amely ma-
got rejtő gyümölcsöt érlel, hogy táplálékotok legyen. A mező vadjainak,
az ég madarainak s mindennek, ami a földön mozog és lélegzik, min-
den  zöld  növényt  táplálékul  adok.«  Úgy  is  történt”  (SZIT).  Érdekes
megfigyelni, hogy ebben a világban mindenki vegetáriánus, így senki
sem jelent  veszélyt  a  másikra.  Ráadásul  a  fogyasztásra  alkalmas  nö-
vényzet is fel van osztva: az ember a magot termő növényeket, az álla-
tok pedig a  zöld növényzetet  kapják  táplálékul.  Ezzel  a  Papi  szerző
minden konfliktus lehetőséget kizár az emberek világában. Ezen túlme-

68 Íme néhány jellegzetes példa a szerkesztettségre:  Isten összesen tízszer szólal
meg (ויאמר אלהים, vö. 1,3.6.9.11.14.20.24.26.28.29); hétszer lesz úgy minden, amint Is-
ten mondja (vö. 1,3.7.9.11.15.24.30);  a szerző  a kimondottani  teremtéselbeszélésben
(1,3-31)  huszonhatszor  használja  a  „lenni” (היה)   igét,  amely  a  Yahweh (יהוה)   név
számértéke (Y = 10; H = 5; W = 6; H = 5).



48 Bodor Attila

nően a teremtő Isten is erőszakmentesen győzi le a káoszt. A Ter 1,2-ben
„Isten lelke” vagy „szele” (רוח אלהים)69 nem pusztítja el a káoszt jelképe-
ző ősvizeket (מים) és a rendezetlen pusztaságot (תהו ובהו),70 hanem csak
határt szab nekik (vö. 1,3-10). A mezopotámiai eredetmítoszoktól eltérő-
en a teremtő Isten ereje nem csap tehát át erőszakba: uralja a káoszt, de
nem semmisíti meg. A vizek fölött lebegő „lélek/szél” (רוח) Isten megfé-
kezett  erejének a  metaforája:  ez  az  erő  áthatolhatna  a  káoszt  jelentő
mélységeken (תהום) is (vö. Zsolt 107,25-26), de Isten mégsem használja
ezt a pusztító erőt. Az első teremtéstörténet világa teljes egészében a bé-
ke és a nyugalom helye.

3) Az idő uralma. A Papi teremtéselbeszélés egyik legfontosabb témája
az idő. Hét napból három kulcsfontosságú nap (1. – 4. – 7.) az „idő” te-
remtését részletezi. Első nap Isten létrehozza az idő múlásának az alap-
ját,  vagyis meghatározza a nappal és az éjszaka váltakozását;  hetedik
nap pedig megüli az első sábátot és ezzel megszabja a hétnek a ritmusát.
A negyedik nap, a hétnek a közepe, az idő teremtésének a csúcspontja:
az égitestek (nap, hold, csillagok)71 megteremtésével elindítja a hónapok
és az évek váltakozását. Képies módon fogalmazva azt is mondhatjuk,
hogy a negyedik nap alkotja meg a „naptár” alapját. A nagyobbik és a
kisebbik világítótest (a nap és a hold) a világmindenség fölött álló óra,
amely meghatározza az idő múlását és ezáltal az egész emberiség éle-
tét.72 Fontos megjegyezni, hogy ez a negyedik nap megszakítja az elbe-
szélés menetét. A harmadik napon már minden készen áll, hogy elkez-

69 „Isten lelke/szele” az isteni erő jelképe: vö. 1 Kir 18,12; Ez 37,1.
70 A szó a „kifosztott város” (vö. Iz 24,10) és a „lakatlan sivatag” (Dt 32,10) תהו 

képét idézi. A szó utalhat továbbá kifejezésre (”feneketlen örvény, mélység„) תהום 
is (vö. Jón 2,6; Zsolt 42,8), amely ugyancsak a káosz metaforája. Mind a תהו, mind pe-
dig a תהום az Enúma elis-ből ismert Tiamatra is utalhat. Vö. MACHINIST, P., Order and
Disorder. Some Mesopotamian Reflections, in Genesis and Regeneration. Esseys on Concept-
ions of Origins, szerk. SHAKED, S., Israel Academy of Sciences and Humanities, Jerusa-
lem 2005, 31-61.

71 A szerző nem nevezi nevén a napot és holdat, helyettük a nagyobbik és kisebbik
világítótest ( מאור) neveket használja. Feltehetőleg ez által próbálja elkerülni az égites-
tek istenítését: ugyanis, amit nem lehet megszólítani, nem lehet imádni sem.

72 Az égitestek feladata az uralkodás (vö. 1,16.18, משל  ) a napszakok váltakozása,
vagyis az idő múlása fölött.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 49

dődjön az opus ornatus („a berendezés műve”), vagyis az élőlények meg-
teremtése. Az idő teremtésének stratégiai mozzanata azonban stratégiai
helyen kell, hogy álljon: a teremtés művének a közepén. Ez a magyará-
zata annak az ellentmondásnak, amelyet már az egyházatyák (pl. Órige-
nész)73 is észrevettek: miért teremti meg Isten első nap a fényt és csak ne-
gyedik  nap  a  világító  égitesteket?  A  kérdésre  a  választ  nem  valami
különleges természeti  jelenségben,  hanem az elbeszélés  szerkezetében
kell keresnünk: a Papi szerző az idő kérdésének „központi” jelentőséget
tulajdonított, ezt pedig a téma „középre” helyezésével szemléltette.74

Keletkezéstörténeti következtetések. Ez a három észrevétel a Papi terem-
téstörténet keletkezésének a körülményeit is megvilágítja. Először is vi-
lágos, hogy fogság utáni teremtéselbeszélésről beszélünk. A világmin-
denséget teremtő  Istennek a képe és a káoszt jelképező ugyanis a תהו 
fogság utáni szövegek (pl. Iz 40–50) sajátja.75 Ráadásul a szerző ismeri a
babiloni teremtésmítoszokat is, ami arra utal, hogy a fogság alatt köze-
lebbről is kapcsolatba került ezekkel a szövegekkel. Ezen kívül az idő
fontosságának a kiemelése ugyancsak babiloni hatást tükröz, hiszen az
asztronómia és a naptárkészítés ott virágzott igazán.76 Mindezek alapján
elmondhatjuk, hogy a Pg vagy legalábbis az első teremtéstörténet szer-
zője a babiloni fogságot elszenvedő zsidóság köréből kerülhetett ki. Fel-
tehetőleg olyan papi személyről van szó, akit lenyűgözött a birodalmi
papság irodalma és tudása. Ennek hatására pedig elkészített egy babiló-
niai alapokon nyugvó saját teremtéselbeszélést. Albert de Pury szerint
erre közvetlenül a perzsa impériumváltáskor (Kr.  e.  539-529),  Kürosz

73 Vö. ÓRIGENÉSZ, Philocalia, XVI, 1-2. A szöveget lásd itt: ROBINSON, J. A., The Philo-
calia of Origen. The Text Revised with a Critical Introduction and Indices, Cambridge Uni-
versity Press, Cambridge 1893.

74 A mi gondolkodásunk lineáris, azaz a konklúzió, a legfontosabb következtetés
általában a történet végén van. Az ókori keleti ember számára a lényeg lehetett a tör-
ténet közepén is (lásd a koncentrikus szerkesztésű  poétikus szövegeket).  Ebben az
esetben is erről van szó. Amit Isten a hét közepén alkot, annak mondhatni központi
jelentősége van.

75 Vö. SKA, Il cantiere del Pentateuco 1, 23.
76 Vö.  NEUGEBAUER,  O., Astronomical  Cuneiform Texts,  I.-III.  kötet,  Springer,  New

York 21983.



50 Bodor Attila

hatalomra kerülése után kerülhetett sor.77 A küroszi politika ugyanis a
kis népek helyzetében száznyolcvan fokos fordulatot hozott: a babiloni
elnyomó politikával szemben a perzsák a leigázott népeket újra felsza-
badították. Ebben az eufórikus állapotban a zsidó értelmiség újra büsz-
ke lehetett saját identitására. Az első teremtéstörténet ezt a hangulatot
tükrözi: a világmindenség alkotója nem Marduk, Babilónia nemzeti iste-
ne (vö. Enúma elis), hanem a mi Istenünk, aki a Pg elbeszélésben lassan-
lassan Izrael nemzeti Istenévé válik, olyannyira, hogy közöttük is lakik
(vö. Kiv 40).78 A Pg szerzője értelemszerűen a küroszi békepolitika leg-
nagyobb csodálói közé tartozhatott. Ez magyarázza a teremtéstörténet
és általában a Pg pacifizmusát. A Pg szövegében csak egy erőszakos jele-
net van: az egyiptomi fáraó és hadseregének a pusztulása (Kiv 14,15-
18.21-23.26-29). Ez a tény is a Pg szerzőjének a „Kürosz-csodálatát” iga-
zolja: Kürosz életében Egyiptom volt az egyetlen nagybirodalom, amely
„nem fogadta el a perzsák békepolitikáját” (vagyis amelyet nem sikerült
bekebelezni). Ennélfogva Kürosz ellensége a Pg szerzőjének ellensége is,
így pedig az erőszakot megtestesítő fáraót maga Izrael szabadító Istene
semmisíti meg.

Összességében elmondhatjuk, hogy az első teremtéstörténet a Pg és
az  Ószövetség  egyik  remekműve.  A  Pg szerzője  úgy  beszél  Istenről,
hogy közben mindvégig korának kérdései  foglalkoztatják.  Másrészről
pedig úgy beszél ezekről  a problémákról, hogy közben egy pillanatig
sem téveszti szem elől hitének alapját, népének Istenét. Ez a kettősség
alkotja  az  első  teremtéstörténet  és  általában  az ószövetségi  szövegek
alapját: a történelmet átszövi a teológia, a teológiát pedig a történelem.

77 Vö. DE PURY, A., Pg as the Absolute Beginning, 123-128.
78 POLA, T., Die ursprüngliche Priesterschrift. Beobachtungen zur Literarkritik und Tradi-

tionsgeschichte  von Pg (WMANT 70),  Neukirchener Verlag,  Neukirchen-Vluyn 1995.
szerint a Pg vége és csúcspontja Kiv 40. A Pg végének a kérdése vitatott (vö. ZENGER,
E. ET AL. [szerk.], Einleitung in das Alte Testament, 196-202), azonban a Kiv 40 minden-
képp szervesen összekapcsolódik a Ter 1,1–2,4a-val. A mezopotámiai teremtésmíto-
szok (pl. Enúma elis) ugyanis azzal zárulnak, hogy a teremtés után az istenség elfog-
lalja a helyét a földi szentélyében (pl. Marduk Babilonban, vö. VII. tábla). A Pg-ben ez
csak a Kiv 40-ben történik, így tulajdonképpen ez a fejezet zárja le a Ter 1-ben elkez-
dett teremtéselbeszélést.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 51

3.3. A második teremtéstörténet (Ter 2,4b-25): „a Tóra alapja a 
kompromisszum”

A második teremtéstörténet és a bűnbeesés elbeszélése (Ter 3) szerves
egységet  alkot  és  feltehetőleg  mindig  is  összetartozott.79 Itt  azonban
csak a kimondottani teremtéselbeszéléssel foglalkozunk, és azon belül is
csupán két szempontot vizsgálunk: 1) a történet keletkezésének a korát;
illetve, 2) megírásának a helyét és célját.

1) Mikor keletkezett a második teremtéstörténet? A bevezetőben már tisz-
táztuk, hogy a mai bibliatudomány lemondott a Jahvista/Jehovista meg-
nevezések használatáról, ennélfogva a Ter 2,4b-25-t is egyszerűen „nem
papi” szövegnek tekinti. Ezek a szövegek azonban lehetnek fogság előt-
tiek („pre papi”) és fogság utániak („post papi”) is. A második terem-
téstörténet esetében úgy tűnik, ez utóbbiról van szó. Ha létezett is egy
korábbi, hasonló teremtéselbeszélés, mai formáját tekintve a Ter 2,4b-25
egy „post P” szerző/szerkesztő műve. Erre két fontos jel utal: 1) a böl-
csességi motívumok használata; 2) a történetre való kései utalások.80 A
földből való teremtés, az élet fája, az Éden kertje, mind-mind olyan böl-
csességi témák, amelyek csak a fogság utáni szövegekben tűnnek fel.81

Világos utalást a Ter 2–3 elbeszélésére pedig csak a deuterokanonikus
könyvekben találunk, mégpedig a kései keletkezésű  Sirák fia könyvé-
ben (Kr. e. II. sz.) és a Bölcsesség könyvében (Kr. e. I. sz.).82 A tény, hogy
a második teremtéstörténet és a bűnbeesés témája teljesen hiányzik a
korábbi (fogság előtt, illetve fogsági) szövegekből,  amellett szól tehát,
hogy a Ter 2–3 korábbi datálását újra kell gondolnunk. A kései utalások
alapján úgy tűnik, hogy a második teremtéstörténet az elsőhöz hasonló-
an ugyancsak fogság utáni elbeszélés.

79 Vö. SKA, Il cantiere del Pentateuco 1, 38-54.
80 Vö. SKA, Il cantiere del Pentateuco 1, 54-59.
81 A földből való teremtés motívumát lásd pl. itt: Jób 10,9; 34,15; Préd 3,20; az élet

fájának a képét lásd pl. Péld 3,18; 11,30; 13,12; 15,4-ben; az Éden kertjére való utalá-
sokkal pedig a deutero-izajási (Iz 51,3) és az ezekieli (Ez 28,13; 31,9; 36,35) szövegek-
ben találkozhatunk.

82 Vö. Sir 17,1.6; 25,24 és Bölcs 2,23-24.



52 Bodor Attila

2) Hol és miért keletkezett a második teremtéstörténet? A kérdés megvála-
szolásához két szempontot kell figyelembe vennünk: egyrészt a szöveg
stílusát és nyelvezetét, másrészt a Teremtés könyvében elfoglalt helyét.
Ami a stílust és a nyelvezetet illeti, megállapíthatjuk, hogy teljesen elüt
az  első  teremtéstörténetétől.  Nyoma  sincs  a  mezopotámiai  mítoszok
kozmológiai témáinak: a szerzőt egyáltalán nem érdekli a világminden-
ség keletkezése. Amint már Gunkel is megállapította, a Ter 2–3 a népi
elbeszélések, illetve fabulák világát idézi.83 Következésképpen megálla-
píthatjuk tehát, hogy a második teremtéstörténet a Ter 1,1–2,4a-tól elté-
rő miliőben keletkezett. Másrészt azt is ki kell emelnünk, hogy a máso-
dik teremtéstörténet, mint „derült égből  villámcsapás” jelenik meg az
első teremtéstörténet után: „Azon a napon, amikor az Úristen a földet és
az eget megalkotta, még nem volt a földön semmiféle vad bozót, és nem
nőtt semmiféle mezei növény” (2,4b-5a). Úgy tűnik, hogy a szerző telje-
sen új teremtéselbeszélést akart írni, és a későbbi Tóra-szerkesztők is így
kezelték a szöveget: nincs összeszerkesztés, nincs harmonizálás, összes-
ségében nincs semmi kapcsolat a két teremtéstörténet között.

Miért keletkezett két eltérő teremtéstörténet ugyanabban a korban és
hogyan kerültek egymás mellé? Jean Louis Ska a fogság utáni politikai
helyzetből kiindulva ad választ erre a kérdésre.84 A babiloni fogságból
hazatérő papi elit magával hozta a mezopotámiai eredetmítoszok min-
tájára készült teremtéstörténetet (Ter 1,1–2,4a), azonban a Júdeában ma-
radt, illetve a fogság alatt odatelepített idegen népesség nem örült sem a
visszatérőknek, sem pedig a beimportált papi irodalomnak. Ezdrás és
Nehemiás könyvei  a két csoport  közötti  feszültségről  gyakran beszá-
molnak.  A  „föld  népének” הארץ)  (עם   nevezett  helyi  lakosság  még  a
Templom építését is nehezítette (vö. Ezd 4), vagyis világosan ellenezte a
jeruzsálemi  papság tevékenységét.85 Ebben a környezetben a Papi  te-
remtéstörténetnek sem lehetett  osztatlan sikere.  A „föld népe” ennek

83 Vö. GUNKEL, H., Genesis (HK 1,1), Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 31910, 28-
30.

84 Vö. SKA, Il cantiere del Pentateuco 1, 59-63.
85 Erről a korról jó betekintést nyújt például: GRABBE, L. L., A History of the Jews and

Judaism in the Second Temple Period. 1. Yehud: A History of the Persian Province of Judah
(Library of Second Temple Studies 47), T&T Clark, London – New York 2004.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 53

hatására készíthette el saját teremtéstörténetét (Ter 2–3), amely az első-
től eltérően teljes egészében a helyi mentalitást tükrözi. Míg az elsőben
a papság felügyelete alatt álló idő (vagyis a naptár és az ünnepek) do-
minál, addig a másodikban a virágzó Édenkert jelenti a teremtés csú-
csát.

A két teremtéstörténet tehát két felfogást, két különálló világot képvi-
sel. Az első az ünnepek ritmikus változásának bűvöletében élő papsá-
got nyűgözte le, a második a szárazsággal küzdő földművelő népessé-
get. Érdekes azonban, hogy a Tóra végső redakciójában a két történet
nem zárja ki egymást. A történetek egymás mellé helyezése valószínű-
leg kompromisszumos megoldás.86 A Tóra csak akkor bírhatott  teljes
autoritással, ha mindenki megtalálhatta benne saját történetét is.

4. Konklúzió: דברה תורה כלשון בני אדם – „A Tóra az emberek nyelvén 
beszél”87

Ha ezt a több évszázados midrási elvet jobban szem előtt tartottuk vol-
na, a Ter 1–2 értelmezése nem jutott volna oly sokszor zsákutcába. A tu-
dományok „nyomására” a bibliai teremtéstörténeteket gyakran mikrosz-
kópon  keresztül  vizsgáltuk,  pedig  egy  megfelelő  olvasószemüveggel
sokkal többet láttunk volna. Észrevehettük volna, hogy a Ter 1–2 szöve-
ge olyan isteni Szó, amely megőrzi és tiszteletben tartja az emberi szó
gyengeségét is. A kinyilatkoztatás „szelídsége” végső soron a megteste-
sülés  és  megváltás  logikáját  tükrözi:  mindenben  hasonlóvá  lett  hoz-
zánk... (vö. Zsid 4,15). Ezzel szemben még mindig hajlamosak vagyunk
emberi különbségeket keresni a „szent” és a „profán” írás között. Még
mindig nem járta át az Egyház vérkeringését a II. Vatikáni Zsinat tanítá-
sa: „Isten a Szentírásban emberek által emberi módon beszélt” (DV 12).

Miben különbözik Ter 1–2 a korabeli mitológiai teremtéstörténetek-
től?  Az  emberi  teljesítőképesség  szempontjából  semmiben.  Irodalmi

86 A Tóra végső szerkesztéséről érdekes képet nyújt ACHENBACH, R., Die Vollendung
der Tora. Studien zur Redaktionsgeschichte des Numeribuches im Kontext von Hexateuch
und Pentateuch (BZAR 3), Harrassowitz Verlag, Wiesbaden 2003.

87 Midrás. Sifre Numeri, 112.



54 Bodor Attila

kortársaihoz  viszonyítva  semmivel  sem „tudományosabb”,  semmivel
sem „történelmibb”. Megírásakor sem volt az, több mint kétezer év táv-
latából pedig főképp nem az. A Ter 1–2 „rendkívülisége” egészen más-
ban keresendő; jelesül: az emberi szavak mögött meghúzódó isteni Szó
időtlenségében. A bibliai teremtéselbeszélés korhoz kötöttsége ellenére
ma is egyetemes értékeket és igazságokat közvetít,  és ami a legfonto-
sabb: a hívő embert ma is Teremtőjéhez vezeti.

A tudós egyháztörténész, Cesare Baronio bíboros (1538-1607) szavai
ma is aktuálisak minden szentírásmagyarázó számára: l’intenzione dello
Spirito Santo essere d’insegnarci come si vadia al cielo, e non come vadia il
cielo – „a Szentlélek arra akar megtanítani minket, hogy hogyan jussunk
az égbe, és nem arra, hogy az ég hogyan működik”.88 Ha nem választ-
juk szét az üdvrendi (isteni) és a történelmi (emberi)  dimenziót, nem
értjük meg igazán egyiket sem. A II. Vatikáni Zsinat is – nagyon helye-
sen – kettős kutatásról beszél: „a Szentírás magyarázójának … figyelme-
sen meg kell vizsgálnia, hogy (1) a szent írók mit akartak mondani, és
(2) szavaik által mit akart kinyilatkoztatni Isten” (DV 12). Ebben a ta-
nulmányban mi főként az első kérdéssel, vagyis a történelmi/irodalmi
dimenzióval  foglalkozhattunk.  Vizsgálódásunk  azonban  jó  kiinduló-
pont lehet a teológiai szempontú teremtéstanok számára is.

88 Az idézet GALILEO GALILEI egyik leveléből származik (Lettera a Cristina di Lorena,
1615), amelyben egy magasrangú egyházi személyt idéz, a széljegyzet szerint Baronio
bíborost. Vö. BUCCIANTINI, M. – CAMEROTA, M. (szerk.), Galileo Galilei: Scienza e religio-
ne.  Scritti  copernicani,  Donzelli  editore,  Róma  2009,  47.  Az  idézet  alapja  SZENT

ÁGOSTONnál is megtalálható: breviter dicendum est, de figura cæli hoc scisse authores nost-
ros quod veritas habet, sed Spiritum Dei, qui per ipsos loquebatur, noluisse ista docere homi-
nes, nulli saluti profutura (De Genesi ad litteram, II, 9).



KOCSIS IMRE

Teremtett világ – emberi értelem – istenhit 
Biblikus teológiai megfontolások a Róm 1,18-23
és az ApCsel 17,22-31 alapján

Az I.  Vatikáni  Zsinat Dei Filius kezdetű  dogmatikai  konstitúciójában
többek  között  ez  áll:  „Eadem  sancta  mater  Ecclesia  tenet  et  docet,
Deum, rerum omnium principium et finem, naturali humanae rationis
lumine e rebus creatis certo cognosci posse; »invisibilia enim ipsius, a
creatura mundi, per ea quae facta sunt, illellecta, conspiciuntur« [Rom I,
20]”.1 „Ugyanezen Anyaszentegyház hiszi és tanítja, hogy Isten, minden
dolog kezdete és vége, a teremtett dolgokból az emberi ész természetes
világosságával  biztosan megismerhető,  mert »ami benne láthatatlan a
világ teremtésétől fogva, műveiből megérthető és látható» (Róm 1,20).”2

A Zsinat tehát egy Újszövetségből vett idézettel alátámasztva állítja Is-
ten értelemmel  történő  megismerésének  lehetőségét  a  teremtett  világ
alapján. Már ez a tény ösztönzés arra, hogy az idézett újszövetségi mon-
datot, illetve azt szakaszt (Róm 1,18-23), amelyhez a mondat tartozik,
vizsgálat alá vessük. Ugyanakkor azt is érdemes tudatosítani, hogy az
Újszövetség egyéb helyén, éspedig a híres areopágoszi beszédben (Ap-
Csel 17,22-31) is szó esik a teremtő Istenről, aki a világmindenség Ura, s
aki  úgy alkotta  meg embert,  hogy az folytonosan keresse teremtőjét.
Hasznosnak tartjuk ez utóbbi szöveg vizsgálatát, valamint a Római le-

1 DH 3004. Az idézett mondat a kinyilatkoztatásról szóló 2. fejezet elején található.
2A magyar fordítás az alábbi kiadványból való: DENZINGER, H. – HÜNERMANN, P.,

Hitvallások és az Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai (szerk. Burger F.), Bátortere-
nye – Budapest 2004, 581.



56 Kocsis Imre

vél szövegével való összevetését is. Tanulmányunk végén röviden arról
is szólunk, milyen hatást váltott ki a Dei Filius imént idézett dogmatikai
megfogalmazása, illetve az a hivatalos értelmezés, amelyet a Zsinat a
Róm 2,20-ra vonatkozólag adott. 

Róm 1,18-23

A Róm 1,18-23 szövege és értelmezése3

„Isten haragja megnyilvánul az égből az igazságot igazságtalansággal el-
nyomó emberek minden gonoszsága és igazságtalansága fölött. Mert ami
megtudható Istenről, az nyilvánvaló előttük, Isten ugyanis nyilvánvalóvá
tette számukra. Hiszen láthatatlan valóját, azaz örök hatalmát és istensé-
gét a világ teremtésétől fogva meglátja az értelem. Ezért nincs mentségük;
mert bár megismerték Istent, nem dicsőítették őt, mint Istent, s nem adtak
hálát neki, hanem hiábavalóságra jutottak gondolataikban, és értetlen szí-
vük elhomályosult. Bölcseknek mondva magukat oktalanná váltak, és föl-
cserélték a láthatatlan Isten dicsőségét halandó ember, madarak, négylábú-
ak és csúszómászók képmásával.”4

A Róm 1,18-23 annak a nagy egységnek a kiindulópontja, amely egé-
szen a 3,20-ig tart, s amelyben Pál a bűnösség egyetemes voltát szándé-
kozik bemutatni: azt a tényt, hogy mind a pogányok, mind a zsidók bű-
nösök, s így rászorulnak a kegyelemből történő megigazulásra. S ez a
bűnösség végső soron abban gyökerezik, hogy az emberek visszaéltek
mindazzal, amit Isten saját felismerése és megismerése érdekében szá-
mukra  juttatott.  Isten  megismerése  ugyanis  minden  ember  számára
ténylegesen adott. A zsidók a Szentírásnak, Isten közvetlen kinyilatkoz-

3 A szakasz értelmezését illetően a Római levélhez írt kommentárokon kívül főleg
az alábbi tanulmányok emelhetők ki: BORNKAMM, G., Glaube und Vernunft bei Paulus,
in UŐ:  Gesammelte Aufsätze II, München, 1959, 119–137; LYONNET, L., La connaissance
naturelle de Dieu: Rom 1,18-23, in UŐ: Etudes sur l’épître aux Romains, Roma, 1990, 43–
70; G. COOK, J. G., The Logic and Language of Romans 1,20,  Biblica 75 (1994), 494–517;
SWART, G., Why Without Excuse? An Inquiry Into the Syntactic and Semantic Relations of
Romans 1:18-21, in Neotestamentica 39 (2005), 389–407.

4 Saját fordítás.



Teremtett világ – emberi értelem – istenhit 57

tatásának a birtokában vannak, de azok számára is, akik nélkülözik ezt
a kinyilatkoztatást, megvan a lehetőség Isten megismerésére. Az 1,19-
20-ben éppen ezt a tényt tudatosítja az apostol. 

A 19. vers görög szövegében a τὸ  γνωστὸν  τοῦ  θεοῦ  kifejezés áll,
amelyet  a  Vulgata  a  „quod  notum  est  Dei”  formában  fordít.5 Ám a
γνωστός melléknevet, amely a páli levelekben csak itt szerepel, a Szep-
tuaginta  esetenként  (Ter  2,9;  Sir  21,7)  a  „megismerhető”  értelemben
használja.6 A  mi  szövegünkbe  is  jobban  illik  ez  az  értelem.  A  τὸ
γνωστὸν τοῦ θεοῦ jelentése tehát: ami megismerhető Istenről. 

A  pogányok  számára  a  megismerést  maga  Isten  tette  lehetővé: ὁ
θεὸς γὰρ αὐτοῖς  ἐφανέρωσεν.  Az apostol a  φανερόω (nyilvánvalóvá
tenni) igét használja itt, amelyet azonban – egyéb alkalmazások tükré-
ben – az  ἀποκαλύπτω (kinyilatkoztatni) szinonimájának lehet tekinte-
ni.7 Éppen erre hivatkozva tartják sokan jogosnak a természetes kinyi-
latkoztatás  kifejezést.  Mások  szerint  helyesebb  lenne  természetes
istenismeretről beszélni.8

A  nyilvánvalóvá  tétel  mibenlétéről,  illetve  a  megismerés  konkrét
módjáról  a  20.  versben  ír  az  apostol:  τὰ  γὰρ  ἀόρατα  αὐτοῦ  ἀπὸ
κτίσεως κόσμου τοῖς ποιήμασιν νοούμενα καθορᾶται.

A mondatban egy érdekes retorikai alakzat fedezhető fel, amelyet a
szaknyelv az „oximoron” megnevezéssel illet. Az „oximoron” nem más,
mint  „értelmileg  látszólag  egymást  kizáró  ellentéteknek  stilisztikai…
összekapcsolása”.9 Jelen esetben: τὰ γὰρ ἀόρατα … καθορᾶται: a látha-
tatlan látva van (persze sajátos módon: értelemmel).

A látható világ úgy lett  elrendezve,  hogy összetevői  mögött,  ame-
lyekre Pál a ποιήματα („alkotások”) főnevet használja, felismerhető az
alkotójuk. A felismerést, illetve megismerést az emberi értelem teszi le-
hetővé. Az ember mint értelemmel bíró lény, nemcsak arra képes, hogy

5 Az ókori  írók közül is  sokan (főleg a latinok)  így  értelmezik a kifejezést.  Vö.
LYONNET, S., La connaissance naturelle, 49.

6 LYONNET, S. (uo.) megjegyzi, hogy a klasszikus görögben az igékből képzett -τος
végződésű melléknevek lehetőséget fejeznek ki.

7 Vö. MÜLLER, P.-G., art. φανερόω, in EWNT III (1983), 988–991.
8 Vö. FITZMYER, J. A., Romans (AB 33), New York 1993, 273–274.
9 BAKOS, F., Idegen szavak és kifejezések szótára, Budapest 1978, 612.



58 Kocsis Imre

érzékszerveivel  felfogja a világ összetevőit,  hanem arra is,  hogy ezek
eredetére rákérdezzen. Képes arra, hogy a látható mögött felfedezze a
láthatatlant, akitől a világ léte és fennmaradása származik. Az értelem-
mel való felismerésnek két tárgya van: az örök hatalom és az isteni mi-
volt. Ez utóbbira a θειότης főnév szerepel az eredeti görög szövegben.
A szó csak itt fordul elő az Újszövetségben, az ókori görög világ irodal-
mában viszont meglehetősen gyakori.  A  Theologisches Wörterbuch zum
Neuen Testament így fejti ki a főnév jelentését: „az, ami Istent Istenként
kinyilvánítja, és imádatra feljogosítja.”10 

A 21. versben Pál érvelése váddá válik. A pogányok számára nincs
mentség,  mert  az  értelmi  felismerést  nem követte  helyes magatartás,
amely nem más, mint Isten dicsőítése, illetve hálaadás Istennek (Róm
1,21-22).11 Nem elegendő  elméleti  belátás szintjén elfogadni a teremt-
mény-Teremtő  kapcsolatot.  A  felismerést  elismerésnek  kell  követnie,
amely az Isten iránti hódolatban, hálában és odaadásban fejeződik ki.
Mindez azonban elmaradt: tudatos lázadásból kifolyólag. A lázadásnak
ugyanakkor komoly következménye lett:  az emberi  bölcselkedés üres
okoskodássá vált,  sőt a bálványimádás révén elkorcsosult vallási gya-
korlatokhoz vezetett.

A Róm 1,18-23 vallástörténeti háttere

Az a meggyőződés, hogy a látható világból, az értelem révén, a láthatat-
lan istenségre, illetve a láthatatlan Istenre lehet következtetni, jól ismert
a korabeli hellenista világban, és a hellenista zsidóság irataiban is felfe-
dezhető. 

Elsőként álljon itt egy idézet Pszeudo-Arisztotelésztől:

„Ezt kell gondolnunk istenről is, aki erejét tekintve leghatalmasabb, szép-
ségét tekintve a legfönségesebb, életét tekintve halhatatlan, kiválóságát te-
kintve pedig mindenkit felülmúl, s ezért, mivel semmiféle halandó termé-

10 KLEINKNECHT, H., art. θειότης, in ThWNT III (1938), 123. 
11 Több szentírás-magyarázó is megjegyzi, hogy Pál nem számol az őszinte ateiz-

mus lehetőségével. Vö. ZELLER, D., Der Brief an die Römer (NTD), Regensburg 1985, 56;
BYRNE, B., Romans (SP 6), Collegeville 22007, 67.



Teremtett világ – emberi értelem – istenhit 59

szet szemlélésének tárgya nem lehet (gör. atheorétosz), művein keresztül
szemlélhetjük (gör. ap’autón tón ergón).”12

A latin szerzők közül Cicero és Seneca mondatait idézzük: „deum non vi-
des… deum agnoscis ex operibus eius.”13 „(Deus) effugit oculos, cogitatione
visendum est.”14

Alexandriai  Philón úgy véli,  hogy az istenismeret  problematikája  két
kérdésből áll: az egyik Isten létezését, a másik Isten lényegét érinti. A
második kérdés nehezen megválaszolható, ám az első különösebb bo-
nyodalom nélkül megoldható: 

„…semmiféle művészi alkotás sem készül el magától; a legművészibb és
legbölcsebb alkotás azonban a mi világunk, amelyet ezért egy tapasztalt és
teljesen tökéletes alkotómesternek kellett megformálnia.”15

„(Isten) az alaktalan és láthatatlan, s egyedül gondolkodás által felfogha-
tó.”16 

Mindenképp  megemlítendő  a  deuterokanonikus  Bölcsesség  könyvének
egyik híres szakasza (Bölcs 13,1-9) is: 

1 Mert természettől balgák voltak mind az emberek, híjával voltak Isten
ismeretének, s a látható tökéletességekből  nem tudták felismerni azt, aki
van, sem művei szemlélésekor nem ismerték fel a művészt, 2 hanem a tü-
zet,  a szelet vagy az iramló levegőt,  a csillagok körét,  a hatalmas vizet
vagy az ég világítóit tartották a világot kormányzó isteneknek. 3 Ha már
ezekben isteneket láttak, mert szépségük elbűvölte őket, akkor tudniuk kel-
lett volna, mennyivel kiválóbb a parancsolójuk. Mert a szépség szerzője
teremtette őket. 4 Ha megcsodálták erejüket és hatásukat, ebből arra kellett

12 PSZEUDO-ARISZTOTELÉSZ,  A világrendről 6 (399b). A fordítás forrása: BERGER, K. –
COLPE, C., Vallástörténeti szöveggyűjtemény az Újszövetséghez, Szeged 2018, 211.

13 CICERO, Tusculanae Disputationes I 28,70.
14 SENECA, Naturales Quaestiones VII 30,3.
15 ALEXANDRIAI PHILÓN,  De specialibus legibus I 35. Idézi KUSS, O.,  Der Römerbrief I,

Regensburg 1957, 43.
16 De specialibus legibus I 20. Idézi WOLTER, M., Der Brief an die Römer I (EKK VI/1),

Neukirchen-Vluyn/ Ostfildern 2014, 139.



60 Kocsis Imre

volna következtetniük, hogy mennyivel hatalmasabb a teremtőjük. 5 Mert
a teremtmények nagyságából és szépségéből összehasonlítás útján meg le-
het ismerni teremtőjüket. 6 De ezek még csak csekély szemrehányást érde-
melnek.  Mert  talán csak  eltévednek,  amikor valójában Istent  keresik  és
akarják megtalálni. 7 Teremtményei közt élnek és igyekeznek a mélyükre
hatolni, s amit szépnek látnak, annak látványa megejti őket. 8 Még sincs
mentségük ezeknek sem. 9 Ha egyszer olyan nagy szellemi készségük volt,
hogy át tudták kutatni a világot, honnét van, hogy nem találták meg előbb
ennek urát?17

Ez a szöveg igen közel áll a szóban forgó páli szakaszhoz, hiszen ebben
is éles vád fogalmazódik meg a bálványimádó pogányok ellen. Ám van
egy jelentős különbség is. A Bölcsesség könyve szerint a pogányok bűne
abban áll, hogy a teremtett világ által adott lehetőséget Isten megisme-
résére nem használták ki. Pál radikálisabb: ő Isten megismerésének té-
nyéből indul ki: megismerték ugyan Istent, de magatartásukkal ellene
mondanak ennek az ismeretnek.18

ApCsel 17,22-31

Az ApCsel 17,22-31 szövege és értelmezése19

22 Pál az Areopágusz közepére állt és elkezdett beszélni: „Athéni férfiak!
Látom,  hogy  minden  szempontból  igen  vallásosak  vagytok.  23  Amint
szétnéztem és megtekintettem szentélyeiteket, ráakadtam egy oltárra, ame-
lyen az a felírás állt: Az ismeretlen istennek. Nos, én azt hirdetem  nektek,

17 A fordítás a Szent István Társulat kiadásából való. A Bölcs 13,1-9 szövegéhez
hasznos eligazítást nyújt PUSKÁS A., Az istenismeret kérdése a Bölcsesség könyve 13,1-9 ta-
nításában: Bibliai istenhit és filozófiai isteneszme párbeszéde, in Teológia 53 (2019), 192–211.

18 A Bölcs 13 és a Róm 1 közötti kapcsolat bővebb kifejtéséhez vö. LINEBAUGH, J. A.,
Announcing the Human: Rethinking the Relationship Between Wisdom of Solomon 13-15
and Romans 1.18-2,11, in NTS 57 (2011) 214–237. 

19 Az  areopágoszi  beszédnek  bőséges  irodalma  van.  Itt  csupán  néhány  olyan
publikációt  emelünk  ki,  amelyek  témánkat  közvetlenebbül  érintik:  GÄRTNER,  B.,
The  Areopagus  Speech  and  Natural  Revelation,  Uppsala  1955;  DUPONT,  J.,  Le  discours
à l’Aréopage (Act 17,22-31): Lieu de rencontre entre christianisme et hellénisme, in UŐ,



Teremtett világ – emberi értelem – istenhit 61

akit ti ismeretlenül tiszteltek. 24 A világot s a benne találhatókat teremtő
Isten nem lakik emberi kéz emelte templomokban, hiszen ő az ég és föld
Ura. 25 Nem kívánja emberi kéz gondoskodását, mintha szüksége volna
valamire, hisz ő ad mindennek életet, levegőt és mindent. 26 Ő telepítette
be az egy őstől származó emberiséggel az egész földet. Ő határozta meg
ittlakásuk idejét és határát. 27 S mindezt azért, hogy keressék az Istent,
hogy szinte kitapogassák és megtalálják, hiszen nincs messze egyikünktől
sem. 28 Mert benne élünk, mozgunk és vagyunk, ahogy költőitek is mond-
ják: „Mi is az ő nemzetségéből valók vagyunk.” 29 Ha tehát az Isten fiai
vagyunk, nem szabad azt gondolnunk, hogy az istenség aranyhoz, ezüst-
höz, kőhöz vagy a művészet, az emberi elme valamilyen alkotásához ha-
sonló. 30 Az Isten eddig szemet hunyt a tudatlanság kora felett, de most
tudomására hozza az embereknek, hogy mindenütt meg kell térnie min-
denkinek. 31 Mert kiválasztott egy napot, s ezen igazságos ítéletet ül a vi-
lág fölött egy arra rendelt  férfi  által,  aki  mellett mindenki előtt tanúbi-
zonyságot tett azzal, hogy feltámasztotta a halálból.”20

A beszéd, amelyet epikureus és sztoikus bölcselők kezdeményezésére
Pál az athéni Areopágoszon tart, rövid bevezetéssel kezdődik. Ez a cap-
tatio benevolentiae szerepét tölti be, s egyben az alaptémát is meghatároz-
za. Utána következik a téma kifejtése, valamint a buzdító-figyelmeztető
jellegű befejezés. A bevezetésben (22b-23. v.) Pál az egyik templomban
látott oltárra utal, amelyet „az ismeretlen istennek” ajánlottak, s amelyet
az apostol a vallásosság jeleként értelmez.21 Beszédében éppen erről az
athéniak számára ismeretlen Istenről  ad tanítást.  A központi részben,
vagyis a téma kifejtésében (24-29. v.) két szempont kap hangsúlyt. Az
egyik Isten transzcendens volta. Isten teremtőként fölötte áll a teremtett
dolgoknak, és semmilyen formában sem szabad azokkal egy szintre he-
lyezni őt. A másik fontos szempont az embereket érinti, akik számára
adott a lehetőség arra, hogy a világfeletti Istent megismerjék. Maga az
Isten alkotta úgy az embert, hogy vágyakozzék Teremtője után és keres-

20 A fordítás a Szent István Társulat kiadásából való.
21 Mindazonáltal el kell ismerni: szövegünkön kívül sem archeológiai, sem irodal-

mi emlékek nem erősítik meg az „ismeretlen istennek” dedikált oltár létét. Viszont a
többes  számú  „ismeretlen  isteneknek”  formára  tényleg  vannak  hivatkozások.  Vö.
MARGUERAT, D., Les Actes des Apôtres (CNT Vb), Genève 2015, 157.



62 Kocsis Imre

se őt. Érdekes, hogy a Teremtővel, mint világfeletti létezővel kapcsola-
tos érvelés ószövetségi nyelvezettel történik, az ember megismerési ké-
pességét illetően viszont a hellenista világ kifejezésmódját alkalmazza a
szónok. A „benne élünk, mozgunk és vagyunk” mondat ugyan nem ta-
lálható a görög-római irodalomban, de hasonló kijelentések Platónnál és
a sztoikusoknál is fellelhetők.22 Az „ő  nemzetségéből  valók vagyunk”
mondat egy 3. századi költőtől, Aratosztól származik,23 de Kleanthész
híres Zeusz-himnuszára is emlékeztet.24 Az, hogy Isten megismerése ér-
telemmel,  illetve  értelmi  következtetéssel  történik,  nincs  nyíltan  ki-
mondva. Ám az apostol éppen a hallgatóság értelmére apellálva fejti ki
mondanivalóját. A beszéd befejezésében (30-31. v.) a megtérés szüksé-
gességét és a végső ítélet bizonyosságát emeli ki a szónok. Egyedül itt
történik utalás Jézus személyére, bár maga a név nem szerepel. 

Az areopágoszi beszéd és a páli levelek (főleg a Róm 1,18-23)

A bibliakutatók egyetértenek abban, hogy az areopágoszi beszéd előt-
tünk álló formáját  az Apostolok Cselekedetei szerzője,  vagyis Lukács
alakította ki.25 Ám annak megítélésében, hogy milyen módon és milyen
céllal tette ezt, már jelentősen eltérnek a vélemények. Martin Dibelius a
múlt század első felében sztoikus filozófiát tükröző szövegnek tekintet-
te az areopágoszi beszédet, amely ennélfogva „idegen test” az Újszövet-

22 Kommentárjában D. Marguerat az alábbi szerzőkre utal: PLATÓN,  Timaiosz 37c;
SENECA,  Epistulae Morales ad Lucilium 41,1-2; PLUTARKHOSZ,  De tranquillitate animi 20.
Vö. MARGUERAT, D., Actes, 161 (41. lábjegyzet).

23 Vö. ARATOSZ, Phainomena 5. Erről bővebb ismertetést nyújt MARTOS L. B., Az idé-
zés kultúrája a görög-római irodalomban és a páli hagyományban különös tekintettel az 1Kor
15,32-33  és  az  ApCsel  17,28  szövegére,  in  Szent  Pál  és  a  pogány  irodalom (szerk.
Benyik Gy.), Szeged 2010, 209–221, 216–217.

24 Vö. ROLOFF, J., Die Apostelgeschichte (NTD 5), Göttingen 21988, 255. A Kleanthész
himnuszával  való kapcsolatot  határozottan tagadja FITZMYER,  J.  A.,  The Acts  of  the
Apostles (AB 31), New York 1998, 610–611.

25 Álljon itt példaként egy német katolikus biblikus állásfoglalása: „A keretcselek-
mény és a beszéd az Apostolok Cselekedetei szerzőjére vezethető vissza, aki az elbe-
szélésben elterjedt „athéni” motívumokat kapcsolt össze, és a beszédben éppúgy saját
„motívum-technikájával” dolgozott”. SCHNEIDER, G.,  Die Apostelgeschichte (HThKNT
V/2), Freiburg – Basel – Wien 1982, 231.



Teremtett világ – emberi értelem – istenhit 63

ségben.26 Philipp Vielhauer az 1951-ben megjelent tanulmányában arra
következtetésre  jutott,  hogy  Lukács  olyan  beszédet  adott  Pál  ajkára,
amely teljesen ellentétes azzal,  amit Pál a Róm 1-ben képvisel.27 Viel-
hauer nézete nagy hatást gyakorolt a német exegétákra, s ez jól megmu-
tatkozik az Apostolok Cselekedeteihez írt német nyelvű kommentárok
egy részében. Szerencsére nem mindenki osztja az imént említett radi-
kális  álláspontokat.  Jürgen  Roloff  például  nyíltan  kimondja:  Lukács
szándéka semmiképpen sem az, hogy az areopágoszi beszéddel gnosz-
tikus nézeteket csempésszen be a keresztény tanításba. „Amit eredetileg
panteista értelemben gondoltak, azt itt gyanútlanul az egyetlen teremtő
Isten  mindenütt  tevékeny  és  mindenütt  jelenvaló  voltára
alkalmazzák.”28 Ami a Róm 1-gyel való kapcsolatot illeti, a német szer-
ző három ponton lát jelentős különbséget: 1) A Róm 1-ben a pogányok
ugyan megismerhették volna Istent, de megtagadták tőle a tiszteletet, s
ezért tértek a bálványimádás tévútjára; az ApCsel 17-ben ellenben a po-
gányok tisztelik az ismeretlen Istent, akit nem ismernek. 2) Az areopá-
goszi beszédben a Róm 1-hez viszonyítva jóval enyhébb ítélet hangzik
el a pogányok helytelen gyakorlata fölött. 3) Az ApCsel 17-ben nincs
szó a Krisztus kereszthalálán alapuló megigazulásról, amely a Római le-
vél üzenetének sarkalatos pontja. A különbségek ellenére Roloff úgy lát-
ja,  hogy Lukács nem vádolható Pál meghamisításával,  ha figyelembe
vesszük Lukács sajátos szándékát. Számára Pál a pogánymisszió első
szakaszának nagy képviselője, akiben nem az egyedit, hanem a tipiku-
sat  akarja kiemelni.  Lukács ismeretei  szerint  a kezdeti időszakban az
areopágoszi beszédben leírtak módjára közeledtek a pogányokhoz. Lu-
kács egy hagyományos misszionáriusi sémát vesz alapul, amely Roloff
szerint a „történeti” Pál igehirdetésében is kiindulópontul szolgált.29

26 Vö.  DIBELIUS,  M.,  Paulus  auf  dem  Areopag,  in  Sitzungsberichte  der  Heidelberger
Akademie,  Heidelberg  1939.  Újranyomás:  UŐ,  Aufsätze  zur  Apostelgeschichte (hrsg.
Greeven, H.), Göttingen 1951, 29–70, 55. 59. 65.

27 Vö. VIELHAUER, PH., Zum „Paulinismus” der Apostelgeschichte, in EvTh 10 (1950/51),
1–15. Utánnyomás: UŐ, Aufsätze zum Neuen Testament, München 1965, 9–27.

28 ROLOFF, J., Apostelgeschichte, 256.
29 Uo. 267-268. Roloff nézetéhez csatlakozik PESCH, R., Die Apostelgeschichte II (EKK

V/2), Zürich/ Neukirchen-Vluyn 1986, 142.



64 Kocsis Imre

Szintén higgadt álláspontot képvisel a svájci exegéta, Daniel Margue-
rat. Ő is fontosnak tartja a lukácsi célkitűzés figyelembe vételét. Mar-
guerat szerint Lukács az inkulturáció egyfajta modelljét akarja nyújtani.
A beszéd jó példa arra a törekvésre, hogy az Istennel kapcsolatos bibliai
szemléletet közelebb hozzák olyan személyekhez, akik számára az telje-
sen idegen és érthetetlen volt.30 S itt én teszem fel a kérdést: vajon ez az
inkulturációs törekvés Páltól idegen lett volna? Bár Marguerat ezt a kér-
dést így nem fogalmazza meg, mégis fontos megfontolásokat tesz. Töb-
bek között azt hangsúlyozza joggal, hogy a levelekben Pál már hitre ju-
tott keresztényeknek ír. Helytelen lenne azt feltételezni, hogy az apostol
a hittel még csak ismerkedőknek teljesen ugyanazon módon beszélt vol-
na, mint a hitre jutottaknak.31 Egyébként Pál legelső  levelében, amely
időben legközelebb áll az athéni és korintusi misszióhoz, ez olvasható:
„Az emberek maguktól beszélnek róla, hogyan fogadtatok minket, ho-
gyan fordultatok a bálványoktól az Istenhez, hogy az élő és igaz Isten-
nek szolgáljatok, és várjátok a mennyből Fiát, Jézust, akit a halálból fel-
támasztott,  s  aki  megment  bennünket  az eljövendő  haragtól”  (1Tessz
1,9-10). Ennek a mondatnak három eleme is megtalálható az areopágo-
szi beszédben: elfordulni a bálványoktól – az élő Istenhez térni – várni
az eszkatologikus Bírót, aki feltámadt a halálból.

Mindent  egybevetve  elmondhatjuk:  még  ha  számolunk  is  Lukács
szerkesztői munkájával, és elfogadjuk, hogy a beszéd az ő kompozíció-
ja, semmiképp sem vagyunk feljogosítva arra, hogy Pál meghamisításá-
ról beszéljünk. Nincs okunk kételkedni abban, hogy Lukácsnak megfe-
lelő  ismeretei  lehettek  Pál  prédikációs  gyakorlatáról.  Ám  a  páli
beszédek összeállításánál nyilván az egyszerűsítésre való törekvés, illet-
ve sajátos stratégiai és teológiai megfontolások is nagy szerepet játszot-
tak.32

30 MARGUERAT, D., Actes, 166.
31 Uo. 165.
32 Azzal a lehetőséggel is számolni lehet, hogy Lukács írott forrást alapul véve ala-

kította ki az areopágoszi beszédet. Így véli például PESCH, R., Apostelgeschichte, 130.



Teremtett világ – emberi értelem – istenhit 65

Megfontolások a természetes istenismeret dogmáját ért támadásokat 
illetően

Az értekezés elején utaltunk a Dei Filius konstitúcióra, amely éppen a
Róm 1,20-ra hivatkozva hirdeti ki azt a dogmát, miszerint Isten a terem-
tett dolgokból az emberi ész által biztosan megismerhető.33 Ez a dogma
nemcsak támogatókra, hanem kemény ellenzőkre is talált. Közéjük tar-
tozik a híres svájci származású protestáns teológus, Karl Barth. A Róm
1,18-23 magyarázatát illetően Barth azt kifogásolja, hogy a Zsinat, illet-
ve a Zsinat szellemében tevékenykedő teológusok a páli szöveget a szö-
vegkörnyezettől függetlenítve értelmezik. Márpedig Barth szerint a szó-
ban  forgó  szakasz  kijelentései  nem  egy  önmagában  álló,  mindenkor
ismert igazságot tartalmaznak. Pál a pogányokról nem vallástörténész-
ként vagy vallásfilozófusként nyilatkozik. Amit róluk ír, azt kizárólag
Isten Jézus Krisztusban feltáruló igazságának, vagyis Krisztus engeszte-
lő halálának fényében írja.34

A Kirchliche Dogmatik második kötetében Barth hosszasan fejtegeti
álláspontját, hangsúlyozva, hogy Isten vonatkozásában a teremtés, a ki-
engesztelés és a megváltás szerves egységet alkot. Isten egyszerre te-
remtő, kiengesztelő és megváltó Isten. Ebből kifolyólag az istenismeret
kérdése csakis a három szempont szoros összetartozását szem előtt tart-
va tehető fel, vagyis csupán a teremtőre vonatkozó kérdésfeltétel elhibá-
zott dolog.35 A svájci teológus másik kifogása abban áll, hogy a katoli-
kus  teológia  az  arisztotelészi  alapelvből  indul  ki,  miszerint  „operari
sequitur  esse”.  Márpedig  Barth  szerint  a  bibliai  szemléletnek,  amely
szerint Isten léte az ő  cselekvéséből  ismerhető fel, éppen az ellentétes
alapelv felel meg: esse sequitur operari.36 

Szerencsére protestáns körökben konstruktívabb hozzáállások is ta-
pasztalhatók. Szabadjon Ulrich Wilckensre utalnom, aki a Római levél-

33 Érdemes tudatosítani, hogy a Zsinat a konstitúcióval két helytelen szemlélettel
száll szembe: elveti mind az ész abszolutizálását, amely a kinyilatkoztatás tagadásá-
val egyenlő, mind az ész szerepének tagadását Isten megismerését illetően.

34 Vö. BARTH, K., Kurze Erklärung des Römerbriefes, München 1956, 27.
35 Vö. BARTH, K., Kirchliche Dogmatik II/1, Zürich 1948, 86–87.
36 Uo. 91–92.



66 Kocsis Imre

hez írt kommentárjában az 1,18-23 hatástörténetét bemutatva a reformá-
torokról is szót ejt: „Az értelem képességét Isten megismerésére mind a
lelkiismeretben,  mind a teremtett művek révén egyik reformátor sem
vonta kétségbe… A Vatikáni Zsinattal szemben alapvető ellentét ezen a
ponton nem mutatkozik a korai reformáció teológiája részéről, főképp,
ha a Zsinat célkitűzését ennek értelmezésében figyelembe vesszük”.37

Barth nézetét illetően Wilckens felveti a kérdést, vajon a katolikus dog-
mát nem lehetne-e a barthi alapelv szerint értelmezni:  „Isten mint te-
remtő kezdettől fogva megismerhető volt; mert minden létező valósága
Isten cselekvésén alapul”.38 Wilckens igazat ad kollégájának arra vonat-
kozólag, hogy Pál tényleg Isten igazságának, éspedig a Krisztus engesz-
telő halálában feltáruló igazságnak fényében szól a pogányok elhibázott
istenismeretéről. Ugyanakkor azt is hangsúlyozza, hogy Isten igazságá-
nak Krisztusban  történő  kinyilatkoztatása  szorosan  kapcsolódik  Isten
minden korábbi cselekvéséhez, s egy ontológiai interpretáció Isten te-
remtő cselekvésének kontextusában teljesen jogos.39 

A német biblikus az alábbi megjegyzésekkel zárja le a hatástörténeti
ismertetést: „Ezért tehát érthető, hogy a protestáns teológia a természe-
tes istenismeretet illetően nem engedett a barthi tiltásnak. Főképp ko-
runk ateizmusproblematikája láttán a hit és az ész kapcsolata kérdésé-
nek nagyon is aktuális vonatkozása van. Teológiai megfontolásra teljes
mértékben érdemes, hogy azt, amit Pál a Róm 1,18-ban az istenismeret
eltévelyedéseként  kifejt,  a  modern  ateizmus  horizontjában  komolyan
vegyük, és megalapozott választ keressünk arra a kérdésre, hogy miért
a lét van, és nem a semmi, illetve miért van igaza Tamásnak, amikor a
Róm 1,22-höz ezt írja: „Et ideo tunc solum mens humana est vanitate li-
bera quando Deo innititur, cum autem, praetermissio Deo, innititur cui-
cumque creaturae, incurrit vanitatem”.40

37 WILCKENS, U., Der Brief an die Römer (EKK VI/1), Zürich/Neukirchen-Vluyn 21987,
119. 

38 Uo. 120.
39 Uo.
40 Uo. 120–121. Wilckens latinul idézte Aquinói Szent Tamás mondatát,  amely a

nagy teológusnak a Római levélhez írt kommentárjából való. Ezért mi is meghagytuk
a latin szöveget, amelynek magyar fordítása: „Ezért tehát az emberi értelem csak ak-
kor szabad a hiábavalóságtól, amikor Istenre támaszkodik; amikor pedig Isten mellő-



MEZEI BALÁZS

Mai vallásfilozófiai irányzatok

Rövid előszó

Vallásfilozófiával  nagyjából  17  éves  korom  óta  foglalkozom,  amikor
szüleim kezembe adták az akkoriban szamizdat kiadványként Magyar-
országra csempészett kis könyvet, Teilhard de Chardin Az emberi jelen-
ségét, Rezek Román kitűnő fordításában. Emlékszem, hogy a budapesti
2-es villamossal utaztam az Erzsébet-híd közelében, amikor kinyitottam
a könyvet s  elkezdtem olvasni.  Azonnal  mellbevágott  a szöveg.  Alig
hittem el, hogy ilyesmi lehetséges: tudományos igényű munka, a leg-
szélesebb  filozófiai-teológiai  kitekintéssel,  ráadásul  költői  prózában
megírva! – Noha a következő évtized másféle tanulmányokkal telt, ha-
marosan visszatértem a vallásfilozófia e széles értelemben vett köréhez:
nemcsak Teilhard, hanem mások vonalán is, akik közül ki kell emelnem
Vanyó László, Bolberitz Pál, Nyíri Tamás és Fila Béla nevét: tanáraim,
vezetőim voltak. Hadd említsem meg legkiválóbb tanáromat  is,  Josef
Seifertet, aki megismertette velem a fenomenológia vallásfilozófiai telje-
sítményeit  Rudolf  Ottótól  kezdve  Max  Schelerig,  Gerardus  van  der
Leeuwtól Karl Jaspersig, Gabriel Marcelig, vagy Dietrich von Hildeb-
randtól egészen Martin Heideggerig. Korunk egyes kiemelkedő szemé-
lyiségeivel is személyes vagy munkakapcsolat köt össze, mint amilyen
William Desmond, Cyril O’Regan, Jean-Luc Marion vagy a nemrégiben
elhunyt Vető Miklós. Mindez sokat elmond a jelen összefoglaló orientá-

zésével bármiféle teremtményre támaszkodik, hiábavalóságra jut.”



68 Mezei Balázs

ciójáról: felfogásomban az angolszász és a kontinentális gyökerű  gon-
dolkodás játssza a főszerepet.1

1. Hosszabb visszatekintés: 1997, 1999, 2003, 2004/5, 2010 

A visszatekintés folytatása képpen szeretném vázolni az elmúlt három
évtized további fejleményeit. Az első vallásfilozófiai összefoglalót 1997-
ben tettem közzé Zárójelbe tett Isten címen, amely kötetben „rendszeres-
kritikai vázlat” keretében vallásfilozófiai típusokat sorolok fel. Alapvető
megkülönböztetésem a vallásfilozófiai  realizmus  és  nominalizmus elvá-
lasztását illeti, ahol az utóbbi a vallás valóságát veszi alapul. A nomina-
lizmus helytelenül feltételezi, hogy externálisan is szólhatunk a vallás-
ról,  kb.  mint  a  vak  a  színekről.  A  nominalista  megközelítések
redukciósak, a vallást valami másra, mint maga a vallás, kívánják visz-
szavezetni. Ilyen a „konfesszionális”, a szociológiai,  a pszichológiai,  a
nyelvfilozófiai  megközelítés.  A  nem-redukciós  vallásfilozófiák  között
szerepel a vallástörténeti, a fenomenológiai, a természetes-teológiai val-
lásfilozófia, végül a „vallásbölcselet”, amely itt még nem kap rendsze-
res kifejtést. Szisztematikusan a prototeológiának nevezett felfogást fej-
tem ki, amely természetes teológia, ennek fenomenológiai változatában:
a pozitív teológia előformáit tárja fel a valóságban. 

1999-ben  megjelentettük  Brian  Davies  Bevezetés  a  vallásfilozófiába c.
munkájának  magyar  fordítását  –  a  rendszerváltoztatás  után  az  első
ilyen  általános  bevezető  és  áttekintő  munkát  a  nyugati,  angolszász
filozófia körében. Ehhez külön bibliográfiát is fűztünk, amelyet tanul-
mánnyal vezettem be, ahol szisztematikusan összefoglaltam a különféle
vallásfilozófiai lehetőségeket. Richard Swinburne mellett nyomatékosan
említem Emmanuel Lévinas-t, valamint az oktatásban is gyakran hasz-
nált  Wilhelm  Weischedel,  ill.  Richard  Schaeffer  könyvét.  A  magyar
szerzők közül említtetik Turay Alfréd, Weissmahr Béla, Molnár Tamás.
Az idegen nyelvű szerzők listája, probléma szerint csoportosítva, felso-
rolja a legismertebb kortárs vallásfilozófusokat, mint John Hick, Abra-

1 A megnevezett fontosabb szerzők és vonatkozó műveik felsorolását lásd a szö-
vegvégi bibliográfiában.



Mai vallásfilozófiai irányzatok 69

ham William, Alvin Plantinga, William Alston, Hans Küng, Elizabeth
Anscombe. A célom ebben az áttekintésben sem valamely irányzat tá-
mogatása, hanem sokkal inkább az összkép ismertetése volt. 

2003-ban Vallás és hagyomány c. azon tanulmányaimat foglaltam ösz-
sze,  amelyekben az akkor már félkész  Vallásbölcselet műhelymunkáját
végeztem el. Ebben a kortárs vallásfilozófiai fejlemények csak másodla-
gosan szerepelnek. Törekvésem az önálló vallási gondolkodás kialakítá-
sára irányul, mégpedig nem egy adott minta alapján – legyen ez tomisz-
tikus, exisztencialista, fenomenológiai vagy analitikus – , hanem a vallás
felfedezéséből  fakadó  önközlésre  figyelemmel.  Ez  utóbbi  gondolat  a
prototeológia-koncepció folytatása. Miként Illés, én is meghallgattam a
szélvész és a tűzvész robaját, de nem találtam bennük a vallási közlés
lényegét. Alig hallható hangocskában leltem meg ezt, a vallásban magá-
ban, amely a valóság valósságát vallja… Ez a kötet mindazáltal olyan
témákról is közöl reflexiót, mint a teizmus racionalitása, a marxizmus
vallásértelmezése, vagy a filozófia és teológia viszonya. 

Mindez csak bevezette a Vallásbölcselet tematikáját, amely – oly alko-
tókat követve, mint Kovács Ödön, Pauler Ákos, Brandenstein Béla vagy
Gondos-Grünhut László – a vallási gondolkodás első rendszeres össze-
foglalása. Ez a munka magyarul íródott a magyarul értőknek, s merő-
ben a vallási gondolkodást, nem pedig a lexikális informálódást szolgál-
ja.  A  vallásfogalmat  a  nyugati  szellemtörténet  egészében  helyezi  el,
külön feltárva a magyar szó- és fogalomfejlődést, arra tekintettel, hogy
a vallásról való gondolkodást – vagyis a vallásról  valló gondolkodást –
egységesen és rendszeres formában összefoglalja. Ezt a könyvet azóta is
használom tanításban, elmélkedésben, s talán hamarosan új kiadását is
előkészíthetem. Ugyancsak tanári segédletként szolgált és szolgál Wal-
ter Brugger  Filozófiai  Lexikona, ez a tomisztikus munka, amelyet szer-
kesztésemben, számos fordítóval  együtt 2006-ban adtunk ki.  A hatal-
mas  tudású  szerzők  által  írt  eredeti  munka  egyben  a  kortárs
vallásfilozófia számos ágát is áttekinti. 

A 2010-es  Mai vallásfilozófia  a vallásbölcseleti  tematikát  fejleszti  to-
vább a vallástudomány alapján, a metodológia szempontjából, a natura-
lizmus,  a  politikai  gondolkodás,  az  etika és  a  kontempláció  kérdései
mentén. Ha megnézzük a könyv névmutatóját,  a legtöbbször említett



70 Mezei Balázs

szerzők, sorrendben, Husserl, Heidegger, Kant, Hegel, Lévinas, Sartre,
Merleau-Ponty, Scheler, Franz Brentano… Swinburne szerepel, de már
csak néhány alkalommal. Megjelenik Marion és Desmond. Előtérbe ke-
rül a zsidóság problémája. A tűnődés fogalmát, amelyet a Vallásbölcselet-
ben oly hangsúlyosan szerepeltettem, itt külön tanulmányban fejtege-
tem tovább.  Azóta  is  tűnődöm e különös,  ősi  magyar  szó megannyi
bölcseleti, vallásbölcseleti jelentésén…

2010 után a korábbinál sokkal erőteljesebben fordultam angol nyelvű
publikációk felé. Ennek oka az volt, hogy a Vallásbölcselettel, úgy véltem,
megadtam a magyar nyelvnek azt, amivel tartoztam: a vallási gondol-
kodás bizonyos rendszerét, amely sokféleképpen továbbépíthető. 2013,
2015, 2017 angol nyelvű kötetek sorát hozta, ezek közül a legfontosabb a
revelációfilozófiát kifejtő szisztematikus munka, a Radical Revelation. Ez
a mai vallásfilozófia számos ágazatát fogja át, de továbbra is a fenome-
nológia fővonalán haladva.  Ennek megvan az a hátránya,  hogy a to-
misztikus  orientáció viszonylag  háttérbe  szorul  e  munkában is.  Mint
egész életünkben, a gondolkodásban is az a legfontosabb, hogy követ-
kezetesen haladjunk azon az úton, amelyet a kellően kiművelt tudomá-
nyos lelkiismeretünkkel követhetőnek tarthatunk. 

2. De akkor mi a helyzet ma? 

Ha e bevezető nyomán feltesszük a kérdést, mi is a helyzet a mai val-
lásfilozófiában, azonnal látható, hogy válaszom a fentiek szerint tájolt.
Bizonyos gondolati vonalak továbbra is sokkal fontosabbak számomra,
mint mások. Úgy látom, a közép-európai fenomenológiai gondolkodás
képes a legmélyebbre vezetni, megfelelő kidolgozottság mellett. Ebben
megerősített Szent II. János Pál pápa életműve, gyökerezettsége ebben a
hagyományban, illetve gondolkodásának egész jellege. Ha elég széles
olvasóközönséget  kívánunk  elérni,  minderről  angol  nyelven érdemes
szólni,  ami azonban meghatározza elbeszélésünk stílusát, orientációit.
Mindebbe érdemes bevonni a ma is oly gazdag német, olasz, spanyol és
persze francia gondolkodást. 



Mai vallásfilozófiai irányzatok 71

A mai helyzetet leírva Ferenc pápa 2019 karácsonyán elhangzott ho-
míliáját idézném: „Amit ma tapasztalunk, nem egyszerűen a változások
kora, hanem korszakos változás. Olyan időben élünk, amikor a változás
már nem lineáris,  hanem epochális.  Döntéseket követel,  amelyek éle-
tünket,  egymáshoz való viszonyunkat,  kommunikációnkat  és gondol-
kodásunkat,  a  nemzedékek  közötti  kapcsolatot,  hit-  és  tudomány-
tapasztalatunkat gyors ütemben alakítják át.  Sokszor úgy tekintünk a
változásra, mint egyfajta átöltözésre, míg mi magunk semmit sem vál-
tozunk.  De  helyesebb  itt  arra  kifejezésre  gondolni,  melyet  egy  híres
olasz regényben találtam: Ha azt akarjuk, hogy minden a régi marad-
jon,  mindennek  meg  kell  változnia…  (Leopard, Giuseppe  Tomasi  di
Lampedusa).”

Mindez a vallásról való gondolkodásra nézve azt jelenti, hogy a nyu-
gati gondolkodás széles körben megnyílik más földrészek és kultúrák
gondolkodására, elsősorban a latin-amerikai és ázsiai gondolkodásra. A
horizonton megjelenik a ma csak elnagyoltan e néven nevezhető „afri-
kai” gondolkodás, amelynek azonban máris vannak jól megfogalmaz-
ható üzenetei. A vallásfilozófia egyre inkább komparatív vallásfilozófiá-
vá válik, s ezen a téren a vallástudománnyal szükségképpen karöltve
halad. Hatalmas feladat a kereszténység ellenpólusaként kialakult, rivá-
lis  világhitté  emelkedett,  hatalmas  kulturális  teljesítményt  megalkotó
muzulmán filozófia megértése. Itt a „vallásfilozófia” pontos jelentése to-
vábbi meghatározásra szorul. Tény, hogy évszázadok együttélése után
Ferenc pápa abu dhabi nyilatkozata vázolhatja azt a kontextust, amely-
ben a keresztény-muzulmán együttgondolkodás folytatódhat. 

A korszakhatár tehát abban áll, hogy a nyugati vallásfilozófia  világ-
vallásfilozófiává válik,  amelyben  a  kereszténység  csodálatos  hagyomá-
nyát a globalitásban felvirágzó,  nem nyugati kultúrák egyre teljesebb
összefüggésében kell elhelyezni és értelmezni. Ez a feladat nem kisebb,
mint amikor Szent Ágostonnak kellett kritikusan értelmeznie  kora új-
platonizmusát, vagy Szent Tamásnak meg kellett ismernie Arisztotelész
munkáit és azokat az araboktól eltérő, keresztény módon értelmeznie.
Vagy, a sort folytatandó, a feladat nem kisebb, mint amikor a nagy né-
met filozófusokat kellett befogadóan megérteni a transzcendentális gon-
dolkodásban, vagy amikor a fenomenológia és az exisztencializmus tel-



72 Mezei Balázs

jesítményeit volt szükséges átgondolni evangéliumi szempontból. Ha-
sonlóképpen: ma a világvallások, a világkultúrák teljesítményét kell be-
fogadni, mindezt az egységesülő  emberiség összefüggésében érteni és
értelmezni, mindvégig tekintettel az evangélium örök igazságára.2 

3. Milyen megközelítés: Tematikus, szisztematikus, történeti, egyéni, 
vagy komparatív?

De hogyan is kell nekilátnunk a kortárs vallásfilozófia feltérképezésé-
hez? Hogyan közelítsük meg a világvallásfilozófiát? A tematikus megkö-
zelítés a legelterjedtebb. Vannak pl. istenérvek, az ontológiai, a fizikote-
leológiai (más elnevezéssel: fizikoteológiai), az etikai, a kalám-érv stb.
Vannak Isten létére és tulajdonságaira vonatkozó állítások számos teo-
lógiai hagyományban. Ezeket vizsgálhatjuk logikailag, újabb bizonyíté-
kokat kieszelve, régi felfogásokat megismételve, régi hibákat elkövetve.
Ez a megközelítés számomra problematikus.  Noha sokat tanulhatunk
belőle,  a  valódi  kérdésre,  Isten kivoltára  nézve keveset.  Szent  Tamás
visszatérő állítása szerint felismerhetjük és bizonyíthatjuk is Istenre néz-
ve an sit, ám már kevésbé, hogy quid sit. Természetesen felmerül a kér-
dés,  hogy  mire  megyünk  Isten  létének  felismerésével.  Szent  Tamás,
Kanttal  egybehangzóan,  az  ontológiai  istenérvet  nem  fogadja  el,  de
Szent Anzelm, Descartes, Hegel, vagy korunkban Alvin Plantinga nagy-
szerűen érvel érvényessége mellett. Ezzel azonban oda jutunk, hogy vi-
lágossá válik számunkra,  Isten közvetlenül  feltárul;  s itt  merül  fel az
igazi kérdés: ki is az, aki feltárul?

Szisztematikusan akkor járhatunk el, ha rendelkezünk kidolgozott és
rendszeres felfogással. Alkalmazhatunk ilyet, például a hit és ész felosz-
tását követve. A történeti áttekintés azonban rávilágít arra, hogy a hit,

2 Felmerül a kérdés, hogy ez az irány vajon szakítást jelent-e a keresztény hagyo-
mánnyal. Véleményem szerint a jelenlegi törekvések, amelyeket a 2019-es Amazón-
szinódus és különösen a Querida Amazonía dokumentum fejeznek ki,  lehetőséget
biztosítanak saját hagyományunk mélyebb megértésére és továbbgondolására. Lásd
ehhez egyebek mellett a „világvallás” filozófiai fogalmát: MEZEI B., Vallásbölcselet, 51§
3d, II. köt., 112-115. 



Mai vallásfilozófiai irányzatok 73

az ész,  sőt  valamennyi meghatározó vallásfilozófiai  fogalmunk válto-
zásban van; korábbi jelentésük később módosul. Ha egyéni megközelí-
tést alkalmazunk, eljárásunk könnyen naivnak minősül. Úgy tűnik, mi
sem egyszerűbb valaki felfogását bemutatni egyes kérdésekre, például a
vallásfilozófiára nézve. Ez azonban legfeljebb tankönyvi, iskolás, elemi
áttekintést tesz lehetővé. Ahhoz, hogy egy szerzőt jól értsünk, meg kell
értenünk fogalmait, alapgondolatait. Ezeket azonban elég jól aligha ért-
hetjük meg kidolgozott és önálló felfogás nélkül. Azt mondjuk, „ész”,
de itt ismernünk kell a fogalomtörténetet (nousz, intellectus, Vernunft),
s értenünk kell az ész átalakulását, akár „trónfosztását” is, vagyis azt,
amit ezen értettek, végül pedig az egész folyamat jelentőségét a mai in-
tellektuális helyzetünkben. Értenünk kell az ember változását… Nem-
csak a földgömb mágneses pólusa van mozgásban tektonikus erők kö-
vetkeztében, hanem az ember maga is változik nálánál nagyobb erők
következtében. Csak mindennek keretében érthetjük jól, amit az egyes
szerzők állítanak. Ha elkerüljük az efféle átfogó megértést, nem jutunk
messze – legalábbis a valós gondolkodás útján. 

A komparatív megközelítés az előbbihez hasonló problémákba ütkö-
zik. Minden összehasonlítás nemcsak feltételezi a és b ismeretét, hanem
azt a logikai szerkezetet is, amiben a hasonlóság és különbség fennáll-
hat. Értenünk kell, mi a hasonlóság és a különbség önmagukban, egy-
máshoz való viszonyukban,  abban a konkrét  szerkezetben,  amelyben
vallásfelfogásokat,  vallásfilozófiákat hasonlítunk össze. Természetesen
lehetséges egyszerű hasonlítás, ahogyan lehetséges egy-egy szerző egy-
szerű bemutatása. A kérdés csak az, ezzel valós gondolati munkát vég-
zünk-e, vagy csupán egyfajta előkészítést. 

A  szisztematikus,  lényegi,  fenomenológiai  megközelítés  kapcsán
többször  is  találkozunk  az  ellenérvvel,  mely  szerint  ebben  elvész  a
konkrétum, a pozitívum gazdagsága, realitása. Ez azonban hamis érv.
Minden pozitív vizsgálat feltételezi az általánost, amelyben a pozitívu-
mot felfogjuk. Minden pozitív jogrend a tényleges és lehetséges ideális
jogrend összefüggésében áll fenn. Minden pozitív vallásfilozófia a vol-
taképpeni vallási gondolkodás összefüggésében áll fenn. Ez utóbbi ma-
gában hordozza a történetiséget, az egyéni pozitív gondolkodás, a kom-
paratív eljárás lehetőségét és tényét. Bármelyik ponton indulunk is el, a



74 Mezei Balázs

rendszerességhez jutunk, amelyet azonban visszatérően gazdagítunk a
történeti, egyéni és komparatív megközelítésekkel. 

Egy konkrét példával élve: a reveláció fogalmát kidolgozhatjuk ön-
magában, elhelyezhetjük történeti ívén, megvizsgálhatjuk egyes alkotók
munkáiban, összevethetjük különféle felfogásait – mindezzel azonban
kimondva-kimondatlanul  egyfajta  rendszeres  felfogáson  dolgozunk,
amelynek fennállását akkor is feltételezzük, ha nem nevesítjük. Van te-
hát egy végső,  latens vallásfilozófia,  amelyet a pozitív vallásfilozófiai
felfogások kifejeznek a maguk módján, bizonyos szempontból és bizo-
nyos mértékben. Ez a voltaképpeni vallásfilozófiai gondolkodás a fen-
tebb említett munkában a prototeológia, később a vallásbölcselet, még
később  a  revelációfilozófia  elnevezést  nyerte.  Ez  utóbbit  azért,  mert
minden vallásfilozófia kezdetben és legvégül, alapjában és középponti-
lag azt gondolja el, amit elgondolhat, s amit elgondolhat, adódik a szá-
mára, míg ez az adódás a maga egészében és tartalmaiban megfelelően
jelölhető a reveláció kifejezéssel. 

4. Saját hagyományunk megértése

Kiemelten jelentős a magyar vallásfilozófiai gondolkodás történeti és
tartalmi áttekintése. Erre átfogó kísérletet még nem tettem, de ismerve e
történet gazdagságát,  joggal  mondhatjuk,  hogy gazdag anyaggal  ren-
delkezünk.  Eddigi  áttekintéseimben  megvizsgáltam  Kovács  Ödön,
Böhm  Károly,  Pauler  Ákos,  Brandenstein  Béla,  Hamvas  Béla,  Gon-
dos-Grünhut László, Molnár Tamás szövegeit. Mellettük az említett, ki-
emelkedő tanárok – Bolberitz, Nyíri, Turay, Fila Béla – ugyancsak hoz-
zájárultak  ehhez  a  gazdagsághoz.  Egyes  kortársaim  ugyancsak
alaposan foglalkoznak magyar szerző vallási gondolkodásával. Az effé-
le vizsgálódásokban világosan kirajzolódik a magyar vallási gondolko-
dás jelentősége, kiterjedtsége, gazdasága, és mélysége. Mindezt haszno-
sítani  törekszem  a  jelenleg  szerkesztés  alatt  álló  Magyar  Filozófiai
Enciklopédia munkálataiban.3 

3 Várható elkészülte 2024.



Mai vallásfilozófiai irányzatok 75

Érdemes kitérni azokra a magyar anyanyelvű szerzőkre is, akik má-
sutt,  más  nyelven alkottak.  Ilyen volt  Polányi  Mihály,  Kolnai  Aurél,
vagy a hozzánk közelebb állók közül Molnár Tamás vagy Vető Miklós.
Olyanokat említek, akiknek átfogó életművük van, mely vallásfilozófia-
ilag releváns. A leginkább ilyen Vető életműve, amely fokozatosan ki-
bontakozva jutott el „a metafizika kiterjesztéséhez”, egyfajta kantiánus
alapú, de a mai francia katolikus filozófiával szorosan kontaktusban ál-
ló gondolkodáshoz. E gondolkodás középpontja az „újdonság”, a „meg-
újító újdonság” (nouveauté novatrice). A gondolkodás mindenkor újdon-
ság: akár egy szillogizmus konklúziója is újszerű, lényegénél fogva, de
maga a szillogizmus is az, premisszáival, egységes szerkezetével együtt.
Nemcsak minden vicc új az újszülöttnek, hanem minden valós gondolat
új mint gondolat.  A gondolkodás újdonság, a gondolkodás a valóság
megújulása. Ezt a fontos gondolatot tanultam meg Vető Miklóstól, s ezt
állítanám a magyar kötődésű vallásfilozófia centrumába. 

Itt röviden megemlítem, hogy mint a Magyar Vallástudományi Tár-
saság elnöke munkatársaimmal együtt egy olyan vallástudományi lexi-
kon létrehozásán dolgozom, amely hangsúlyosan tartalmazna vallásfi-
lozófiai vonatkozásokat. Ennek oka, hogy a vallástudomány kezdettől
fogva filozófiai indíttatású, módszerű, hátterű és efféle célú is volt. Ma a
vallástudomány erősen pozitivisztikus, ennek is megvan a maga értel-
me, miközben filozófiai előfeltevéseit mégis nevesíthetjük. Schellingtől
és Hegeltől kezdve Schleiermacheren át Max Müllerig, Chantepie de la
Saussaye-ig,  majd utánuk Rudolf Otto,  van der Leeuw munkásságán
keresztül Friedrich Heilerig és Jan Assmannig azt látjuk, hogy a filozófi-
ai megfontolások nemcsak módszertanban, alapfogalmakban, racionali-
tásban, hanem egyfajta teleológiában is tetten érhetők. Ez a teleológia
annak a történelmi folyamatnak a megértésére irányul, amely Nyuga-
ton a religio szóhoz kötődik, amely áthatja a mai szekularizációs helyze-
tünket is és lehetővé teszi, hogy ezt a hagyományt megértve, ezen túl-
lépve  egy  másfajta  vallási  gondolkodást  alakítsunk  ki,  amely  –
Heideggerrel szólva – „másik gondolkodás”: nem egyszerűen kiterjesz-
tése a korábbinak, nem ismétlése valamely fázisának vagy szegmensé-
nek, hanem újszerű,  valóban új gondolkodás, amely a valóság vallási



76 Mezei Balázs

felfogására irányul. Itt azonban azonnal láthatjuk is a vallásbölcseleti-
revelációfilozófiai és a vallástudományi szálak összefonódását. 

5. Revelációfilozófia

Fentebb így fogalmaztam: „minden vallásfilozófia kezdetben és legvé-
gül,  alapjában  és  középpontilag  azt  gondolja  el,  amit  elgondolhat,  s
amit elgondolhat, az adódik a számára, míg ez az adódás a maga egé-
szében és tartalmaiban megfelelően jelölhető a reveláció kifejezéssel”. A
reveláció szótörténetét itt most nem vizsgálom, de rámutatok arra, hogy
a fogalom fenomenológiai: azt fejezi ki, ami feltárul (vö. görög phainoó,
látszik, megjelenik, fénylik). A feltárulásnak számos módja van, ame-
lyek között ott találjuk a feltárulatlanságot, sőt a feltárhatatlanságot is,
vagyis a feltárulást mint fel-nem-tárulást. A gondolkodás feltárulás, a
feltárulás feltárulása vagy a fel-nem-tárulás fel-nem-tárulása.  Revelatio
quodammodo omnia, a feltárulás valamiképpen minden. Kérdezhetjük, mi
van a feltárulás mögött, de a kérdés megint csak a feltárulás módjára
vonatkozik. A gondolkodás alámerül a feltárulás mélységeiben s ennyi-
ben maga válik feltárulássá. Ezt fejezzük ki abban az alapvető vallásfilo-
zófiában, amelyet magyarul vallásbölcseletnek neveztem, mivel a feltá-
rulás  lényegében  vallás:  a  valóság  vallása.  A  valós  gondolkodás  a
valóságról való, azaz a valóságról valló gondolkodás. 

A revelációfilozófia  valójában  bevezetés  a  vallásbölcseletbe,  s  csak
azért van rá szükség, mivel magyarul kevesen értenek a mai világban.
Nagyobb nyugati nyelvekre lefordítva a vallás helyett érthetőbb a reve-
láció megfelelő formájának használata, a vallásbölcselet helyett a revelá-
ciófilozófia alkalmazása. Ha ide eljutunk, azonnal feltárul, hogy egyet-
len,  hatalmas,  szinte  áttekinthetetlenül  gazdag  terrénumon  találjuk
magunkat, ti. a revelációról való gondolkodás közegében. Ez a gondol-
kodás, mint alapvető vallásfilozófia, azt a szó- és fogalomtörténetet ve-
szi alapul, amely a kereszténységben alakult ki. A görög  apokalüpszisz
szószerinti fordításaként megjelent  revelatio  végeredményben az isteni
önközlés legfelsőbb, legteljesebb, titokzatos magvát illeti, aki nem más,
mint az Isten Igéje, Jézus Krisztus. Ám ebben a revelációban jött létre



Mai vallásfilozófiai irányzatok 77

minden, ami lett, és nélküle semmi sem lett, ami lett… Revelatio quodam-
modo omnia, mivel in eo vivimus, movemus et sumus. Emiatt minden reve-
lációként fogható fel, vizsgálható és fejthető ki, maga az a tevékenység
is, amelyben a felfogás,  a vizsgálat,  a kifejtés megvalósul.  A vallásról
való gondolkodás vallásról valló gondolkodás; a revelációfilozófia a re-
veláció filozófiája, a genitivusz minden lehetséges értelmében: a revelá-
cióban kifejlő filozófia; a revelációt elgondoló filozófia; a revelációban ré-
szesülő filozófia. 

Mindezt kiválóan szemlélhetem az Oxford Handbook of Divine Revelati-
on munkálatai során. A ma már mintegy negyven elkészült szöveg fé-
nyében  állíthatom,  hogy  a  reveláció  sokféleképpen  megközelíthető  –
biblikusan,  teológiailag,  filozófiailag,  tudományosan,  vallási  összeha-
sonlításban stb. –, s mindebben még teljesebben feltárul kimeríthetetlen
gazdagsága. A mai vallásfilozófiai gondolkodásnak véleményem szerint
kulcsterülete  ez,  s  az  ide  vonatkozó  felfogások  is  kulcsfontosságúak.
Nem véletlen, hogy számos kortárs gondolkodó – Richard Swinburne
éppúgy, mint Jean-Luc Marion vagy William Abraham és William Des-
mond – egyre nagyobb odaadással dolgozik a revelációfilozófia egy-egy
vonatkozásán. 

6. Kitekintés az apokaliptikára

Lássuk világosan, hogy a vallásfilozófia hagyományos területei, így fő-
képpen Isten létének és tulajdonságainak kérdései, csupán egy-egy sze-
letét alkotják annak a teljességnek,  amelyet a revelációfilozófia  átfog.
Ezért részemről az az eljárás, amely a hagyományos és specifikus kérdé-
seket (Isten léte és mivolta, érvek és ellenérvek stb.) nem helyezi előtér-
be, annak kiemelésére irányul, hogy teljesebben, átfogóbban fogjuk fel a
vallásról való gondolkodást (mint vallásról valló gondolkodást). A val-
lásról valló gondolkodás Istenről való és valló gondolkodás, amely gon-
dolkodásban Isten feltárul és elrejtőzik, előtűnik és eltűnik, s éppen eb-
ben sokkal inkább a tűnődésnek,  mint  a gondolkodás feltűnésének a
tünete, semmint egy lineáris, analitikus, specifikus problémaközpontú



78 Mezei Balázs

darabosan  kezdetleges  gondolkodásé.  A  valódi  gondolkodás  vallási
gondolkodás, vallásbölcselet, revelációfilozófia. 

A revelációfilozófia, a vallásbölcselet mindig az egészre vonatkozik,
nem csupán egy-egy diszciplináris részre. Törekedhetünk a hagyomá-
nyos megközelítésre és felmérhetjük az istenérvek mai logikai helyzetét,
Isten tulajdonságainak kérdését, vallás és szaktudomány kapcsolatait –
ám mindezzel meg sem közelítettük azt a problémagócot, amely a reve-
lációkérdésben elénk kerül. Itt azzal szembesülünk, hogy válaszolnunk
kell a végső feltárulás kérdéseire mind formailag, mind tartalmilag; ki
kell fejtenünk, hogy miképpen vagyunk képesek a feltárulás feltárására;
melyek ennek a feltárásnak a lehetséges módjai; hogyan választhatjuk
ki a számunkra legalkalmasabb módozatot? – Itt azonnal szembesülünk
azzal a kérdéssel, hogy mit teszünk, amikor e problémáról szólunk… ez
a szólás miképpen viszonyul a szólás tartalmához? Miért van egyáltalán
feltárulás? Miért van feltárás? Miért halad meg minden feltárást a feltá-
rulás? Mit jelent az, hogy a feltárulás, a reveláció – végtelen?

Amikor e kérdéseket felteszem, máris feltételezem a kérdések és vála-
szok előzetes rendjét,  amelyet bizonyos mértékig szisztematikusan ki-
fejthetünk. A felfogásmódok, a tudásformák, a diszciplínák sokfélesége,
rendje következtében az ekképpen feltárt rendszernek van egy bizonyos
és kifejthető sokasága. Ezt a sokaságot a Radical Revelation-ban apokalip-
tikának neveztem. Apokaliptikának, nem a szó köznapi és torz jelentésé-
ben, hanem a görög szó eredeti jelentése szerint: azaz olyan rendszerről
van szó, amely a reveláció, apokalüpszisz kérdéskörét szempontokra le-
bontva nevezi meg, tárja fel, és gondolja végig. 

Lehetséges  ez  egyáltalán?  Vajon  egy  rendszeres  vázlat  nem zárja-e
börtönbe  a  bezárhatatlant?  Semmiképpen  sem.  A  reveláció  végtelen,
ezért  szükségképpen  konkrét,  miközben  konkrétuma  exemplifikálja  a
végtelent. Vagyis a revelációnak van rendszere, nyitott rendszere, amely
exemplifikálja a végtelen és ekképpen felfoghatatlan teljességet, s ebben
az exemplumban a végtelen mégis felfogható. Az exemplum nem más,
mint a rendszer,  amely leírja a revelációfilozófia szintjeit, szempontjait.
Ez a fajta elgondolás a voltaképpeni vallásfilozófia ma: egyszerre végte-
len és véges, elgondolhatatlan és exemplumában elgondolt. 



Mai vallásfilozófiai irányzatok 79

Ezen túlmenően azonban ott a végtelen a maga teljes és abszolút vég-
telenségével. Erre már nem a gondolkodás vonatkozik, hanem valami,
amit  hagyományosan  –  noha változó  értelemben –  hitnek nevezünk.
Minden gondolkodás vakfoltja ez a hit, s miként a vakfolt az optikai lá-
tást, ez a hit teszi lehetővé a gondolkodás látását. Ezzel azonban már
nem a gondolkodás foglalkozik, hanem egy olyan felfogás, amelyet he-
lyesen és pontosan hitszerűségnek nevezhetünk. Ez már túl van a val-
lásról való gondolkodás terrénumán.

7. Megjegyzések teológiatanároknak

A mai, korszakos változás közegében a vallásfilozófia segít megérteni a
helyzetünket.  A  legegyszerűbb  a  történeti  összefoglalással  kezdeni,
amely rámutat filozófia és teológia szoros kapcsolatára a kereszténység
kezdetétől  fogva. Fontos a teológia módszertani és tárgy elkülönítése,
de azt is fontos látni, hogy a teológia axiomatikus, míg a filozófia min-
den axióma vizsgálata. A szűkebb értelemben ekképpen nevezett val-
lásfilozófia  feltételezi  a  vallásfogalom  kibontakozását,  amely  megint
csak bonyolult folyamat. Lényegében csak a 19. században ível fel, a né-
met filozófiai reneszánsz közegében, ahol Kant nyomán százak foglal-
koznak a vallás, az isteni lét, az istenérvek, a vallási élmény kérdéseivel.
A tomizmus és a neotomizmus a hagyományos filozófiai teológia visz-
szaállítására törekszik, de ez gyorsan összefonódik a fenomenológia és
az exisztencializmus törekvéseivel az 1900-as évek folyamán. Egy nevet
szeretnék kiemelni  itt,  mely kevéssé ismert,  noha nagyszerű  alkotóra
utal: Erich Przywara Analogia entis c. munkája megelőzi a Karl Rahner-
féle  mélygondolkodást,  miközben  maga is  szorosan  összekapcsolja  a
korszak eredményeit  a  tomizmus alapos elgondolásával.  Kétségtelen,
hogy a legszellemdúsabb alkotó Rahner, akit Szent Tamáshoz mérni ta-
lán túlzás, noha mélysége ezt lehetővé teszi. Rahnert érdemes vallásfilo-
zófiailag olvasni, ahogyan nagy ellenpólusát, Hans Urs von Balthasart
is. Az analitikus vallásfilozófia, amely az 1940-es években kap új lendü-
letet Frederick Copleston munkássága nyomán, kiváló logikai és tudo-
mányfilozófiai eredményekre jutott a fentebb említett szerzők munkái-



80 Mezei Balázs

ban. Ámde ez a fajta gondolkodás nélkülözi az európai mélységet és
komplexitást. A fenomenológia azonban olyan vallásfilozófiát teremtett,
amit a nyomatékosan keresztény, sőt katolikus követői továbbfejlesztet-
tek – gondoljunk Adolf Reinach, Max Scheler, Edith Stein, Dietrich von
Hildebrand és mások munkáira. Itt azonban vigyázni kell arra, hogy a
„teljesen más” gondolkodás ebben a közegben – elsősorban Lévinas ré-
vén  –  olyan  abszolútumfogalommal  operál,  amelyet  Hegellel  „rossz-
nak” nevezhetünk: ui. egyoldalúnak. Barth Károly nevezetesen kiemelte
a totaliter aliter szerepét a keresztény hitben, de az erre épülő vallásfilo-
zófia egyoldalú marad az evangélium legfontosabb üzenete, Isten szere-
tetben való önközlése nélkül. Ez az önközlés nem teljesen mást, inkább
teljes megújulást eredményez. Így kell értenünk Martin Heidegger kife-
jezését is „a másik gondolkodás” kezdetéről: másik, amennyiben telje-
sen újszerű. Mindez olyan gondolati gazdagságot fed, amelyet az euró-
pai  klasszikus  zene  csodájához  hasonlíthatnék.  Ami  itt  létrejött,
páratlan; és Liszt vagy Bartók egyetlen futamát sem adnánk oda mások
teljes életművéért. Gondolkodásunk gazdagsága nem egyszerűen abban
rejlik, ami már létrejött, hanem abban, ami a létrejöttet létrehozta és a
még létre nem jöttet létre hozhatja. 

Mit jelent az, hogy valami új? Azt, hogy a régivel a legszorosabb, leg-
sajátosabb, legtermékenyebb és legfelemelőbb kapcsolatban van. Az új a
régit  megőrzi,  átalakítja,  felemeli,  beteljesíti  –  ahogyan  ezt  Hegel  az
Aufhebung fogalmával visszatérően leírta. Itt figyelnünk kell a burkolt
szerkezetre. Az új és a régi kölcsönviszonyában sokféle kapcsolatot talá-
lunk. Az egyszerű, naiv megközelítésben az új a régi alapján, ahhoz ké-
pest határozódik meg. Ebben a lineáris felfogásban úgy képzeljük, a ré-
gi  alkotja  meg  az  újat.  Ha  azonban  mélyebbre  ásunk,  hamar
észrevesszük, hogy a helyzet éppen fordított: ami régi, azt mindig a le-
hetséges és tényleges új összefüggésében látjuk réginek. A régi mindig
zárt, avult, lejárt; de ezt csak az új szempontjából fogjuk fel. Ezért helye-
sebb azt mondanunk, hogy a régit már mindig is az új határozza meg
mint lehetőség és ténylegesség; mint újszerűség. A régiről mint régiről
csak az újra tekintettel gondolkodhatunk. Az embert szülővé a gyerme-
ke teszi; Istent atyává önnön fia. Ezt látjuk az Ó- és az Újszövetség vi-
szonyában is: az ót csak az új szerint értjük meg igazán; önmagában vé-



Mai vallásfilozófiai irányzatok 81

ve félreértjük. A logikai szerkezetet csak annak konklúziója alapján fog-
juk fel, amelyben kiteljesedik; tehát a konklúzióban adott újdonság sze-
rint. Az új így jelenik meg betetőzésként, amelyet akkor is feltételezünk,
ha ténylegességében még nem fogjuk fel. Innen érthető a mesterfogás is,
hogy az Újszövetség zárótétele az Új Jeruzsálemről szól. Mindezt a régi,
jelképes nyelven olvassuk, de éppen az a gondolkodás feladata, hogy e
sifrírozott  nyelvet  megfejtse.  Még inkább:  felfogja  az újdonság mani-
feszt teljességét. Felfogja, hogy a köznapi gondolkodásban, ahol a halál
realitása uralkodik, nem értjük meg az élet teljeségét; a halál realitását
csak a feltámadás felől foghatjuk fel. Az újdonság nemcsak teljességgel
új, hanem tartalmazza, meghatározza a régit, összekapcsolja azt önma-
gával,  kiteljesíti.  E  teljesedés  azonban nyitott;  mert  az  újdonság nem
zárt, hanem nyitott totalitás; mindenkor, mindenben vadonatúj. 

Itt kezdődik az a vallásfilozófia,  amely nem egyszerűen a változás
korszakát fejezi ki, hanem a korszakos változásét, amelyben, miként Fe-
renc pápa említett  írásában idézte,  „a hagyományhűség nem a hamu
tiszteletében, hanem a tűz megőrzésében áll.”4 Itt azonban gondoljunk
bele abba, hogy a hamut ugyan ki kell szórni újra meg újra, de tűz hamu
nélkül nem létezik; s a hamu olykor éppen a tűz megőrzését szolgálja,
amikor a tűz csupáncsak zsarátnok. Lefordítva a képes beszédet: a régi
és az új elválaszthatatlanul összetartoznak, s míg az új szerint fogunk
fel mindent, a régit is, a régi megőrzése éppen az új fényében a legfon-
tosabb.  A mai  vallásfilozófia  ezt  teljesíti  vallásbölcseleti-revelációfilo-
zófiai formáiban. 

4 Az idézet pontos eredetét Gerald Krieghofer kutatta fel. Eszerint a szólás nem
Gustav Mahlertől, hanem Jean Jaurès francia szocialista parlamenti képviselőtől szár-
mazik: JAURÈS, J., Discours et conférences, Flammarion, Paris 2014.: „Oui, nous avons,
nous  aussi,  le  culte  du  passé.  Ce  n'est  pas  en  vain  que  tous  les  foyers  des
générations humaines ont flambé, ont rayonné; mais c'est nous, parce que nous mar-
chons, parce que nous luttons pour un idéal nouveau, c'est nous qui sommes les vrais
héritiers  du  foyer  des  aïeux;  nous  en  avons  pris  la  flamme,  vous  n'en  avez
gardé que la cendre.” Jean Jaurès, 21. Januar 1910, Paris, Chambre des députés. Lásd:
http://falschzitate.blogspot.com/search?q=Anbetung+der+Asche (2019. december 23.)



82 Mezei Balázs

Bibliográfia

ABRAHAM, W. J., Crossing the Threshold of Divine Revelation, Eerdmans, 
Grand Rapids 2006.

ALSTON, W., Perceiving God, Cornell University Press, Ithaca and London
1991.

ANSCOMBE, G. E. M., Intention, Harvard University Press, Cambridge 
Mass. 2000.

ASSMANN, J., Monotheismus und Kosmotheismus: Ägyptische Formen eines 
„Denkens des Einen” und ihre europäische Rezeptionsgeschichte. Winter, 
Heidelberg 1993. 

ASSMANN, J., A kulturális emlékezet: írás, emlékezés és politikai identitás
a korai magaskultúrákban, (ford. Hidas Z.), Atlantisz, Budapest 1999.

BOLBERITZ P., A keresztény bölcselet alapjai. JEL, Budapest 2002.
BRANDENSTEIN B., Bölcseleti alapvetés. Királyi Magyar Egyetemi Nyomda, 

Budapest 1935.
BRENTANO, F., Az erkölcsi ismeret eredete, (ford. Mezei B.), Kossuth,

Budapest 1994.
BRUGGER, W., Filozófiai Lexikon, Szerkesztette Mezei Balázs, Szent

István Társulat, Budapest 2006.
CHANTEPIE DE LA SAUSSAYE, P. D., Manual of the Science of Religion, (transl. 

by Colyer-Fergusson, B. S.), Longmans, Green and Co. London 1891.
COPLESTON, F., A History of Philosophy (9 vols.), Image Books, London 

1946–74.
DAVIES, B., Bevezetés a vallásfilozófiába, (ford. Rakovszky Zs. - Vassányi 

M., szerk. és a bibliográfiát összeáll. Mezei B.), Kossuth, Budapest 
1999.

FERENC PÁPA – EL-TAYEB, A., Document on Human Fraternity for World 
Peace and Living Together, http://www.vatican.va/content/francesco/ 
en/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_do-
cumento-fratellanza-umana.html (2019.12.28.)

FERENC PÁPA, Christmas Greetings to the Roman Curia, Address of His Hol-
iness Pope Francis, Clementine Hall, Saturday, 21 December 2019. 
http://www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2019/



Mai vallásfilozófiai irányzatok 83

december/documents/papa-francesco_20191221_curia-romana.
html (2019.12.28.)

FERENC PÁPA., Post-synodal Apostolic Exhortation "Querida Amazonía" of 
the Holy Father Francis to the people of God and to all persons of good will,
http://www.sinodoamazonico.va/content/sinodoamazonico/en 
/documents/post-synodal-apostolic-exhortation-querida-
amazonia- .html (2020.03.01.)

GONDOS-GRÜNHUT L., Szeretet és lét, (ford. Mezei B. – Varga-Jani A.), Kai-
rosz, Budapest 2013.

HEGYI E., Fila Béla áldozópap filozófus-teológus életútja, Hódmezővásár-
hely, 2012 (kézirat).

HEIDEGGER, M., Schelling értekezése az emberi szabadság lényegéről (1809), 
(ford. Boros G.), T-Twins, Budapest 1993.

HEILER, F., Erscheinungsformen und Wesen der Religion, Kohlhammer, 
Stuttgart 1961.

HICK, J., An Interpretation of Religion. Human Responses to the 
Transcendent, Macmillan, London 1989.

HILDEBRAND, D. VON, Trojan Horse in the City of God. The Catholic Crisis 
Explained, (Foreword by John Cardinal O'Connor), Sophia Institute 
Press, Manchester N. H. 1967.

HILDEBRAND, D. VON, Átalakulásunk Krisztusban, Szent István Társulat, 
Budapest 1991.

HUSSERL, E., Karteziánus elmélkedések, (ford. Mezei B.) Atlantisz, Budapest
2000.

JASPERS, K., Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, Piper, 
München-Zürich 1962.

KOVÁCS Ö., A vallásbölcsészet kézikönyve, Magyarországi Protestáns Egy-
let, Budapest 1876.

KÜNG, H., Minden dolgok kezdete. Természettudomány és vallás, (ford. Han-
kovszky T.) Kairosz, Budapest 2009.

LEVINAS, E., Nyelv és közelség. (ford. Tarnay L.) Dianoia, Pécs 1997.
MARCEL, G., The Mystery of Being, 2 vols, (transl. by Fraser, G. S.). St. 

Augustine’s Press, South Band Ind. 2001.
MARION, J. -L., Givenness and Revelation, (transl. by Lewis, S. E.), Oxford 

University Press, Oxford 2016.



84 Mezei Balázs

MERLEAU-PONTY, M., A filozófia dicsérete, (ford. Sajó S.), Európa, Budapest
2003.

MEZEI B. M., Zárójelbe tett Isten, Osiris, Budapest 1997.
MEZEI B. M., Vallás és hagyomány, L’Harmattan, Budapest 2003.
MEZEI B. M., Vallásbölcselet. A vallás valósága, Attraktor, Máriabesnyő-Gö-

döllő 2004-2005.
MEZEI B. M., Mai vallásfilozófia. Kairosz, Budapest 2010.
MEZEI B. M., Radical Revelation: A Philosophical Approach. T&T Clark, 

London 2017.
MEZEI B. M., A vallásról a 20. század magyar filozófiájában: Pauler Ákos, 

Brandenstein Béla, Gondos László, in Magyar Szemle XXVII (2018 / 7-8)
22-37.

MEZEI B. M., MURPHY, F. A., OAKES K. (eds), The Oxford Handbook of
Divine Revelation (előkészületben). 

MOLNÁR T., Az értelmiség alkonya, (ford. Mezei B.) Akadémiai, Budapest 
1996.

MÜLLER, M., Natural religion: The Gifford lectures delivered before the 
University of Glasgow in 1888, AMS Press, New York 1975 (1890).

NYÍRI T., Ember a világban. Szent István Társulat, Budapest 1981.
O’REGAN, C., The Gnostic Return in Modernity, State University of New 

York Press, Albany NY 2001.
OTTO, R., A szent, (ford. Bendl Júlia), Osiris, Budapest 1997.
PAULER Á., Metafizika, Magyar Tudományos Akadémia, Budapest 1938.
PLANTINGA, A., Warranted Christian Belief, Oxford University Press, New 

York 1999.
PRZYWARA, E., Analogia entis. Metaphysik: Ur-Struktur und All-Rhythmus, 

Johannes-Verlag, Stuttgart 1996.
SCHAEFFLER, R., A vallásfilozófia kézikönyve, (ford. Czakó I. – Hankovszky 

T.), Osiris, Budapest 2001. 
SCHELER, M., A filozófia lényegéről, (ford. Zuh D.), Szent István Társulat, 

Budapest 2008.
SCHLEIERMACHER, D. F., A vallásról, Osiris, Budapest 2000. 
SEIFERT, J., Back to Things in Themselves. A Phenomenological Foundation for

Classical Realism, Routledge, London/Boston 1987.



Mai vallásfilozófiai irányzatok 85

SIMPSON, CH. (ed.), The William Desmond Reader, SUNY Press, Albany NY
2012.

STEIN, E., Endliches und ewiges Sein – Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des 
Seins, Herder, Freiburg-Basel-Wien 2006.

SWINBURNE, R., Van Isten? (ford. Vassányi M., utószó: Mezei B.)
Kossuth, Budapest 1998.

TEILHARD DE CHARDIN, P., Az emberi jelenség, (ford. Rezek R.) Sao Paulo 
(kiadó nélkül) 1975.

TURAY A., Istent kereső filozófusok, Szent István Társulat, Budapest 1990.
VAN DER LEEUW, G., A vallás fenomenológiája, (ford. Bendl J. et al.), Osiris, 

Budapest 2001.
VANYÓ L., Az ókeresztény egyház irodalma, Jel, Budapest 1999.
VETŐ M., Vallás és filozófia, Szent István Társulat, Budapest 2020.
WEISCHEDEL, W., Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer philoso-

phischen Theologie im Zeitalter des Nihilismus, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1983. 

WEISSMAHR B., Isten léte és mivolta. TTK, Róma 1980.



GÁJER LÁSZLÓ

A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit 
Karl Jaspers gondolkodásában

Az alábbi szöveg a 2020 januárjában tartott Teológiai Tanárok Konfe-
renciáján elhangzott előadásom szerkesztett változata. A konferencián
az I. Vatikáni Zsinat Dei Filius konstitúciója születésének 150. évfordu-
lója kapcsán a hitet érintő  témákkal foglalkoztunk.  Jaspers filozófiai
hitről alkotott elképzelése talán marginálisan, mégis számtalan ponton
kapcsolódik a hitről szóló katolikus tanításhoz. A témában megfogal-
mazott gondolatait elhelyeztem a szerző  tágabb filozófiai rendszeré-
ben. Az előadáshoz hasonlóan a jelen szövegben is először a filozófia,
a teológia, és a szaktudományok viszonyáról, majd a lét lehetséges fi-
lozófiai leírásáról lesz szó, amely szorosan kötődik Jaspers emberképé-
hez. Mindezek és az őt ért társadalmi és politikai hatások érintőleges
ismertetése alapján érthetjük meg a filozófiai hit jellegét, amelyből ki-
indulva érzékeltetni fogom az egész elképzelésnek a vallás filozófiai
megítélésére vonatkozó hatását.

Miközben Jaspers műveivel foglalkoztam, újra és újra a hitelesség
motívuma járt a fejemben. A hitelesség, mint fogalom nem kulcsfon-
tosságú az ő írásaiban, ahhoz azonban, hogy a létnek azt a valóságát
megértsük, amiről beszélt, nagyfokú őszinteségre és autenticitásra van
szükségünk. A hiteles ember a lét előtt elnémul, nem akarja keretek és
definíciók közé zárni azt. Sajátos egzisztencialista metafizika követke-
zik ebből, melynek során annak szemlélője nyitott marad a léttel szem-
ben, ezért tartózkodik az azzal kapcsolatos végérvényes kijelentések-



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 87

től.1 Ennek a tartózkodásnak van közösségi vetülete is,  amely olyan
alapdöntésekben nyilvánul meg, mint egy bizonyos társadalmi és poli-
tikai  pluralizmus  elfogadása és  a  totalitarizmus  elutasítása.  Ezért  is
lesznek Jaspers-nél a filozófiai hit koncepciójának egyenes következ-
ményei az olyan közéleti írások, mint  A bűnösség kérdése (1946) címen
megjelent, a II. Világháború traumáját értékelő szövegek, a Die Atom-
bombe und die Zukunft des Menschen  (1961) című  könyve, melyben az
atombomba témája, mint határhelyzet jelenik meg vagy az egyetemi
autonómia és a kutatás szabadságának kritériumait meghatározó Die
Idee der Universität  (1923) című kötet.2 A feltétlen előtti elcsendesedés
Jaspers által leírt igénye pedig a mai napig inspirálja a hiteles erkölcsi
cselekvésről  és vallásos magatartásról szóló vitákat többek között az
olyan – hogy csak a közelmúltban előtérbe került néhány kérdésfelte-
vést említsek – aktuálpolitikai publicisztikában, mint a Thomas Fuchs-
szal készült pandémia-interjú a Die Zeitben,3 a tengelykorról szóló vita
és az ezzel kapcsolatos 2019-es Nature cikk,4 de akár a nukleáris fenye-

1 A lét előtti  elcsendesedéssel  kapcsolatban lásd  SALAMUN, Kurt,  Moral Implica-
tions  of  Jaspers’  Existentialism,  in  Philosophy  and  Phenomenological  Research XLIX/2
(1988.  december)  317–323,  OLSON,  Alan  M.,  Transcendence  and  Hermeneutics.  An
Interpretation of the Philosophy of Karl Jaspers,  Martinus Nijhoff Publischers, Hague-
Boston-London 1979, PEACH, Filiz, Death, ’Deathlessness’ and Existenz in Karl Jaspers’
Philosophy, Edinburgh University Press, Edinburgh 2008, valamint GORDON, Ronald
D.,  Karl Jaspers: Existential  Philosopher of Dialogical Communication,in  Southern Com-
munication Journal 65/2–3 (2009) 105–118.

2 Jaspers  politikai  gondolkodásáról  lásd  LÜBBE,  Hermann,  Moralische  Entschei-
dung,  politische  Option und der  Lauf  der  Welt.  Karl  Jaspers  als  politischer  Denker,  in
Zeitschrift  für Politik  46/4 (Dezember 1999) 367–388,  HARTH,  Dietrich, (Hrsg.)  Karl
Jaspers.  Denken zwischen Wissenschaft,  Politik  und Philosophie,  J.B.Metzler,  Stuttgart
1989,  illetve  LAMPING,  Dieter,  Karl  Jaspers  als  politischer  Schriftsteller,  J.B.Metzler,
Stuttgart 2018.

3 Wie  soll  man  mit  dieser  psychischen  Grenzsituation  umgehen? https://www.
zeit.de/kultur/2020-04/krisensituationen-coronavirus-grenzsituation-karl-jaspers-
philosophie (a letöltés ideje 2020. augusztus 13.)

4 When did societies become modern? ’Big History’ dashes popular idea of Axial Age
https://www.nature.com/articles/d41586-019-03785-w (a letöltés ideje 2020. augusz-
tus 13.)



88 Gájer László

getettségről szóló írás a  Vita oldalán 2018-ban.5 Jaspers létszemléletét
úgy szeretném tehát megközelíteni,  mint  ami morális  implikációkat
hordoz, és hatással van az igaz élet, a hiteles magatartás kialakítására.

1. Mi a filozófia?

1.1. A filozófia, a teológia és a szaktudományok viszonya

Gondolkodásának megértéséhez elsőként a filozófia, a teológia, illetve
a szaktudományok viszonyát kell tisztáznom, abban az összefüggés-
ben, ahogy Jaspers modellezte azt. A filozófiai hit (1947) című könyvé-
ben a filozófia önállósága mellett érvelt, következetesen hangsúlyozva
annak mind a teológiától, mind pedig a szaktudományoktól való füg-
getlenségét. Elutasította azt a keresztény értelmezést, amely szerint a
filozófia a teológia szolgálóleánya volna, és nem értett egyet azzal az
elképzeléssel, hogy a filozófia fölött, mint egy kupola áll az egyházi
hit, amely kitágítja azt, így a filozófiának csak ebben az összefüggés-
ben, a hitnek alárendelve, mint praeambulum fidei lehetne értelme.6 Vol-
tak ugyan idők, jegyezte meg, amikor a filozófia bekerült a teológia
légkörébe, ezt azonban tekinthetjük átmeneti állapotnak, amely a szak-
tudományok fejlődésével véget ért. A teológiát és a filozófiát sokkal
inkább úgy kell  felfognunk, mint az ember megértésének lehetséges
két útját: a teológia révén közvetített vallások sajátos történeti útját, il-
letve a filozófia spekulatív útját.7 

5 La bomba atomica e il destino dell’uomo. Rileggendo Karl Jaspers  http://www.vita.it
/it/article/2018/01/12/la-bomba-atomica-e-il-destino-delluomo-rileggendo-karl-jas-
pers/145605/ (a letöltés ideje 2020. augusztus 13.)

6 Vö. JASPERS, Karl, Filozófiai önéletrajz, Osiris Kiadó, Budapest 1998, 124.
7 Vö.  JASPERS, Karl, A filozófiai hit, Attraktor Kiadó, Máriabesnyő-Gödöllő, 2004,

126. Hogy a teológia (és a vallás) általa képviselt erősen történeti jellegű értelmezése
elegendő-e,  arról érdemes további vitákat folytatni.  Mindenesetre  az evangélikus
Jaspers, Christian Martensen dogmatikájának olvasója (vö. Filozófiai önéletrajz 120.) a
teológia ilyen értelmezését tartotta használhatónak. A „gondolkodás katolikus ha-
gyományával” Heidegger révén ismerkedett meg, aki Jaspers szerint „teljes lényé-
vel ebben a hagyományban élt, és ugyanakkor meg is haladta ezt a hagyományt”



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 89

Ugyanakkor az a 19. századi pozitivista elképzelés, amely szerint a
filozófia tudományos világnézet, illetve a szaktudományok szolgálóle-
ánya volna, megint csak szűkösnek és idejétmúltnak tűnt számára.8 A
szaktudományok kialakulása előtt a filozófia egyetemes tudománynak
mutatkozott, később azonban sokan úgy vélték, hogy az empirikus tu-
dományok  kialakulásával  feleslegessé  válik  majd,  és  legfeljebb  filo-
zófiatörténetként lehet létjogosultsága, mások pedig a logika, a feno-
menológia  és  az  episztemológia  területére  korlátozták  a  filozófia
lehetséges körét. Jaspers hangsúlyozta, hogy ezekkel az értelmezések-
kel szemben tudatosítani kell a filozófia teljes függetlenségét,9 legin-
kább azért, mert a filozófia – szemben a többi tudománnyal és vizsgá-
lódással  –  az  átfogóra  irányul,  és  nem  kínál  olyan  tudást,  amely
általános érvényű ismereteket közvetít.10 

Elégtelennek találta az idealizmus törekvését, hiszen annak célkitű-
zése az, hogy mindent az észnek rendeljen alá, azonban az ember nem
teheti meg azt, hogy önmagát, mint a többi ismerettárgyat az ész és a
tudat tárgyává redukálja. Jaspers tehát elvetette a pozitivizmus termé-
szettudományos valóság-értelmezésének kizárólagos létjogosultságát,
de kétségbe vonta az elsősorban Hegel által képviselt idealizmus átfo-
gó törekvésének elégséges voltát is.11 Elfogadta Kant állítását, aki sze-
rint a metafizika nem tudomány, az ugyanis a léttel foglalkozik, de ez
nem jelenti azt, hogy egyúttal a lét elméleti tudománya lehetne, hiszen

(uo. 104), kettőjük között a közös pont pedig Kierkegaard volt (uo. 102). Talán ebből
is fakad, hogy a Jaspers által képviselt teológia erősen történeti és biblikus volt, és
kevéssé  spekulatív.  Ortodox zsidó feleségének hatása  ismét  csak érezhető  ebben
megközelítésmódban (uo. 123). Jaspers filozófiai hitének tárgya az abszolútum, míg
az általa leírt teológia tárgya a Biblia Istene, e kettőt pedig szigorúan elválasztotta
egymástól. Vö.  COPLESTON,  Frederick,  A History of Philosophy 11.  Logical Positivism
and Existentialism. Bloomsbury, London-New Delhi-New York-Sydney 2003, 165.

8 Vö. JASPERS, Karl, Philosophie I. Philosophische Weltorientierung, Verlag von Julius
Springer, Berlin 1932, 216–222.

9 Vö. JASPERS, Karl, A filozófiai hit 5–7. 
10 Vö.  JASPERS,  Filozófiai  önéletrajz 124.  Vö.  SALAMUN,  Kurt,  Karl  Jaspers,  Arzt,

Psychologe, Philosopher, politischer Denker, J.B.Metzler, Berlin 2019, 82–84.
11 Vö. JASPERS,  Philosophie I.  Philosophische Weltorientierung 132. 222–231, valamint

COPLESTON, A History of Philosophy 158–159.



90 Gájer László

egészen más a célja. Mivel minden szaktudománynak megvan a sajá-
tos tárgya és a módszere által kijelölt határa, ezért nincs olyan szaktu-
domány, amelynek az egész valóság a tárgya lehetne. Egy egyetemes
tudománynak a léttel kellene foglalkoznia, de nem létezik a léttel fog-
lalkozó tudomány, hiszen az a létet, mint tárgyat ragadná meg.12 Ha
pedig úgy véli, hogy megragadta azt, akkor valójában már nem a lét-
tel, hanem egy létezővel foglalkozik. A filozófia a lét teljességével kell,
hogy foglalkozzon, de nem mint tudomány, hanem mint e lét szemlé-
lője.

1.2. A létre való nyitottság

Filozófiai témakörben írt első nagyobb, Philosophie (1932) című három
kötetes munkájában abból indult ki, hogy a kortárs filozófiának min-
denképpen a léttel (Sein) kell foglalkoznia.13 Míg a szaktudományok-
nak konkrét tárgya van, addig „a filozófia a lét egészét érinti”.14 A filo-
zófiát így értelmezve folytonosságot  látott  a modern bölcselet  és az
európai metafizikai hagyomány között, meggyőződése szerint ugyanis
egyetlen örök filozófia van, amely kibontakozik a századok során. Ez
persze nem jelenti azt, hogy a megértésünk, illetve a filozófia hatáskö-
re az idők folyamán ne változott volna. A középkori metafizika és a
modern létfilozófia ugyan nem azonosak egymással, mégis mindkettő
ugyanazt  a  létet  kívánja  feltárni.  Éppen ezért  a  filozófia  dinamikus
marad, mivel a lét egészére, a teljességre irányul. „Minden filozófiában
benne van ugyanis az az egyvalami, amit senki sem birtokolhat, amely
felé  azonban annyi  komoly  erőfeszítés  irányult:  az  örök filozófia,  a
philosophia perennis”.15 Jaspers metafizikájának különös ereje abban áll,
hogy hangsúlyozza: a filozófia a lét közelébe mehet ugyan, de azt ma-
radéktalanul megragadni nem képes, és kényesen kell ügyelnie arra,
hogy azzal foglalkozva el ne tárgyiasítsa azt. Úgy nyílik meg a halha-
tatlan, örök bölcsesség felé, hogy saját történetiségének tudatában óva-

12 Vö. JASPERS, Philosophie I. Philosophische Weltorientierung 133.
13 Vö. JASPERS, Philosophie I. Philosophische Weltorientierung 1. 
14 JASPERS, Karl, Bevezetés a filozófiába, Európa Kiadó, Budapest 1996, 6.
15 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 15, vö. JASPERS, Karl, A filozófiai hit 134.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 91

tosan bánik a végérvényes kijelentésekkel annak érdekében,  hogy a
maradandót engedje szóhoz jutni. A philosophia perennis ilyen értelem-
ben nem is teljesedhet be, nem érheti el a célját. „A történeti időben
még soha és sehol nem fejlődött ki, ennek ellenére folyvást jelen van a
filozofálás eszméjében”.16 A filozófia nem tehet mást,  csak óvatosan
közelíthet a léthez. 

A filozófia ezért a tudományon túl van. Tárgya az átfogó (Umgrei-
fende), amelyet nem tud a maga teljességében megragadni, csak ráirá-
nyulni tud. Ilyen értelemben a filozófia nem is szaktudomány. Kérdé-
se szaktudományosan nem tehető fel és nem válaszolható meg. Ebből
következik,  hogy  a  filozófia  nem  képes  megadni  a  transzcendens
(Transzendenz)  általánosan érvényes leírását sem, sokkal inkább arra
hívja meg az egyént, hogy fedezze fel saját esetleges és potenciális eg-
zisztenciáját.17 A metafizikai rendszerek csak részlegesen tudják leírni
a létet. Ennek persze nagy értéke van, de nem mondhatjuk, hogy ezek
a leírások végérvényesek. A filozófiának törekvése van, de azt nem le-
het a szoros értelemben vett tudománynak nevezni, mert a törekvése
túlmegy a tudományok határain. A filozófia nyitott marad, mert az a
feladata, hogy a határokon végbevigye az ugrást.18 Ezért a filozófia ta-
pasztalata „élmény, az átfogó élménye, melyből vagy részesülök, vagy
nem”.19

Jaspers  1883-ban  született  az  alsó-szászországi  Oldenburgban.
Gyermekkorában az Északi-tenger mellett  élt,  melynek rá gyakorolt
hatásáról később így írt: 

16 JASPERS, Karl, A filozófiai hit 20.
17 Vö.  COPLESTON,  A History  of  Philosophy 161.  Jaspers számára Kierkegaard és

Nietzsche mutatták meg ilyen értelemben az emberi egzisztencia lehetőségét.  Az
ember szabadsággal felruházott egzisztencia, amely a kutatás számára megközelít-
hetetlen marad és mindig túlmutat önmagán. Amikor feltesszük a kérdést, hogy mi
az ember, akkor nem egy bizonyos ismerettárgyra kell gondolnunk, hanem az átfo-
góra, amennyiben az mi magunk vagyunk. Vö. JASPERS, Karl,  Nietzsche. Einführung
in das Verhältnis  seines  Philosophierens,  Walter  de Gruyter,  Berlin-New York 1991,
123-136.

18 JASPERS, Philosophie I. Philosophische Weltorientierung 13.
19 JASPERS, Karl, A filozófiai hit 11.



92 Gájer László

„Gyermekkoromban évről évre megfordultunk a fríz szigeteken.
A tenger közelségében nőttem fel, amelyet először Norderney-nél,
még mint kisfiú pillantottam meg. Apám egyik este kézen fogott
és végigsétált velem a széles, homokos parton. Apály volt, a ten-
ger mélyen visszahúzódott; jó ideig eltartott,  amíg a friss, tiszta
homokban leértünk a vízhez. A parton titokzatos mélységek jelké-
pei, medúzák, tengeri csillagok hevertek. Akkor, anélkül hogy tu-
datosodott volna bennem, a végtelenséget tapasztaltam meg. Szá-
momra  a  tenger  azóta  úgyszólván  magától  értetődő  háttere  az
életnek. A tenger a láthatóan jelenlévő végtelen. Hullámok végte-
lenje.  Minden örök  mozgásban van,  állandóságnak  nyoma sin-
csen, de mégis az érzékelhető, végtelen rend része. A tengert látni
– ez lett számomra a legnagyszerűbb dolog, amely csak a termé-
szetben létezik. Lakni valahol, biztonságban lenni: nélkülözhetet-
len és üdvös számunkra; ezzel azonban nem érjük be, vonz ben-
nünket az a másik dolog is, amelyet a maga mozgalmasságában a
tenger jelenít meg. Midőn lemondunk a biztonságról, ez szabaddá
tesz és eljuttat bennünket oda, ahol minden, ami szilárd, megszű-
nik – anélkül azonban, hogy alámerülnénk a feneketlen mélység-
be. Rábízzuk magunkat a végtelen titokra; a beláthatatlanra, a fel-
tétlenre és a rendre… A tenger a szabadság és a transzcendencia
példázata… A filozófia kihívással szembesül; el kell tudnia visel-
ni, hogy sehol sincsen szilárd talaj, de a dolgok lényege éppen ez-
által szól hozzá”.20 

Ezek a sorok egy irodalmi kép segítségével vezetnek be bennünket a
Jaspers által vizsgált térbe, a lét és a szabadság terébe. A tenger a sza-
badság és a transzcendencia példázata. A filozófia feladata a végtelen
titok, a beláthatatlan és a feltétlen (Unbedingt) vizsgálata. Jaspers úgy
közelítette meg a filozófiai vizsgálódás aktusát, mint amelynek műve-
lése közben a filozófus rá kell, hogy döbbenjen arra, hogy sehol sin-
csen szilárd talaj a lába alatt, nem juthat el a végső bizonyosságra, tö-
rekvése ezért „nem az igazság birtoklása, hanem az igazság keresése”

20 JASPERS, Karl, Mi az ember? Filozófiai gondolkodás mindenkinek, Katalizátor Kiadó,
Budapest 2008, 15–16. 



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 93

lehet csupán.21 Ebben a térben mozogni sok filozófus dogmatikus és a
végérvényességre törekvő megközelítésével ellentétben Jaspers szerint
„úton-levést” jelent, amely nyitott és dinamikus marad, lezáratlan és
befejezetlen. „Nem foglalható tudományosan megformulázott tételek-
be, dogmákba vagy hitelvekbe, mert ez az ember lényegének történeti
kiteljesedése, melyben maga a lét világosodik meg”.22 A filozófia törté-
nik, és a saját kiteljesedése közben határozza meg önmagát. Feladata,
hogy közel menjen a léthez.  A filozófus sokkal inkább a bölcsesség
kedvelője,  mint annak birtokosa:  a bölcsesség közelében él,  de soha
nem zárhatja azt megmásíthatatlannak hitt szavakba vagy meghatáro-
zásokba. Nem birtokolhatja azt.23 A gondolat által valamit mindig ki-
szakítok az átfogóból,  partikulárissá  és  mellérendeltté teszem, eltár-
gyiasítom. „A tárgyat létnek tekinteni pedig, ez minden dogmatizmus
lényege”.24 Az átfogó nem ad új ismeretet,  híján van a tartalomnak,
„formája  révén  azonban  végtelen  lehetőségeket  nyit  meg  előttünk,
amelyekben a lét kifejeződhet, s ugyanakkor átsugároz mindenen, ami

21 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 11.
22 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 11.
23 Amit Jaspers a létről mondott,  ahhoz hasonlóról beszélt később Michel Fou-

cault az igazsággal kapcsolatban, amikor arról értekezett, hogy „a megismerés min-
dig csak perspektíva”, amely „sémákban gondolkodik, nem vesz tudomást a dol-
gok  közötti  különbségekről,  asszimilálja  azokat,  és  anélkül  dolgozik,  hogy
bármiféleképpen is az igazság képezné alapzatát”. FOUCAULT, Michel, Az igazság és
az igazságszolgáltatási formák, Latin Betűk, Debrecen 1998, 21. Ilyen értelemben vett
megismerési  szándékkal nem közeledhetünk az igazsághoz,  mert összeroppanta-
nánk azt. Erről az igazságról egy másik helyen így írt: „aléthésznek azt mondjuk,
ami minden változástól függetlenül létezik és tartja fenn magát, ami nem lép ki az
azonosságból, a változatlanságból, a romolhatatlanságból”. Ez az igazság „kendő-
zetlen”, „nem rejtett”, és „teljes egészében tárul fel a szemünk előtt”,… „a létét nem
változtatja meg egy hozzá képest idegen elem, amely átalakítaná, következéskép-
pen elrejtené benne azt, ami valóban ő maga”. Az igazsághoz csak közel mehetünk,
csak szemlélhetjük azt,  de nem ragadhatjuk meg és nem tárgyiasíthatjuk el.  Vö.
FOUCAULT, Michel, Az igazság bátorsága, Atlantisz Kiadó, Budapest 2019, 297–298. Így
van ez a léttel is, amelynek a filozófus a szemlélője lehet, de nem foglalhatja azt for-
mulákba. 

24 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 38.



94 Gájer László

van”.25 A létet egészében nem tudjuk megragadni a tárgyi világban.
Gondolkodásunk elmegy a tárgyi világ határaira, feltérképezi azokat,
de a tárgyi tudás határairól beszélve is benne marad abban. A tárgyak
világának vizsgálata végső soron nihilizmusba torkollik, ha egészében
akarja  megismerni,  és  ezért  eltárgyiasítja  a  létet.  A filozófia  „túllép
ezen a nihilizmuson, s így valójában az az igazi lét felszabadítása”.26

„A filozófia lét egészét érinti”,27 tárgya az élő  eszme megvalósulása,
művelése pedig az élő eszmére való figyelem. Mint tudomány és mód-
szer „el kell, hogy csendesedjen a megfejthetetlen előtt”.28 Az átfogó
előtt áll, de ez az átfogó éppen a tudat számára marad homályos. A lét
egésze a tárgyakon keresztül jelenik meg, de maga a háttérben ma-
rad.29 „Szemmel láthatóvá teszi  a jelenséget,  ám önmaga megmarad
mindig valaminek, ami átfogó”.30 A filozófia eredete az ember rácso-
dálkozásában van, a kételkedésben és a magunkra-hagyottság érzeté-
ben. Benne az átfogó rejtjelesen (in Chiffern) tárul fel számunkra.31 Ott,
ahol a végtelen előtt állunk. „Azoknak a hosszadalmas utaknak, ame-
lyeken a filozófia specialistái járnak, csak akkor van értelmük, ha elve-
zetnek annak felismeréséhez, hogy mi a lét, s mi az ember helye a lét-
ben”.32

2. Az ember egyedülálló helyzete

Ahhoz, hogy a filozófia a saját tárgyát, a létet meg tudja közelíteni az
emberből  kell kiindulnia. Mert az ember fedezi fel a transzcendenst,

25 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 38.
26 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 40.
27 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 6.
28 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 24.
29 Vö. COPLESTON, A History of Philosophy 160–161.
30 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 31.
31 Vö. JASPERS, Karl, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, R. Piper &

Co Verlag, München 1962, 153–155. 169, JASPERS, Philosophie I. Philosophische Weltori-
entierung 33, valamint SALAMUN, Karl Jaspers, Arzt, Psychologe, Philosopher, politischer
Denker 65–75.

32 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 7.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 95

mert egyedül az ember van önfelülmúlásban akkor, amikor a lét köze-
lébe megy. Az ember a valóságban való részvétel által jut el önmagá-
hoz, mégpedig a filozófia, mint az összpontosítás elve által.33 „Az, ami
van,  jelenvalóvá kell,  hogy váljon  az ember számára;  a  maga Itt  és
Most-jában megragadva kell tapasztalhatónak lennie”.34 Az ember ön-
tudatra ébred az emberi tapasztalat olyan határhelyzeteiben (Grenzsi-
tuation), mint a másik ember halála, mint önmaga halálának nyomasz-
tó tudata, mint a harc,  a szenvedés és a bűn elkerülhetetlenségének
tapasztalata, illetve a sorsa végzetszerűségének élménye,35 de ugyanez
történik meg a személyek közötti kapcsolatokat jelző kommunikáció-
ban is.36 Ennek alapján az ember több, mint amit a természettudomá-
nyos módszer képes volna leírni, végső soron azért, mert önmagunkat
(unser  Dasein),  mint  tudományos  ismerettárgyat  nem  ragadhatjuk
meg. A Dasein Jaspers-nél az élő létezőt, mint befogadót jelenti. A léte-
zőt, amelynek van kezdete és vége, de amely ugyanakkor lezáratlan
marad.37 Az emberben – és minden létező közül egyedül az emberben
– annak öntudata (Bewußtsein) által meghaladásra kerül a szubjektum

33 Vö.  JASPERS,  Bevezetés a filozófiába  13., vö továbbá  MONDIN, Battista,  Storia dell’
Antropologia Filosofica 2, ESD, Bologna 2002, 304.

34 JASPERS, Karl, A filozófiai hit 39.
35 Vö.  JASPERS, Karl,  Philosophie  II.  Existenzerhellung, Verlag von Julius Springer,

Berlin 1932, 210–248, SALAMUN, Kurt,  The Ethos of Humanity in Karl Jaspers’ Political
Philosophy,  in  Man  and  World  23  (1990)  225.  A  határhelyzet  fogalmát  először  a
Psychologie der Weltanschauungen című könyvében használta Jaspers, majd hasonló
értelemben a Philosophie 2. kötetében. Az ilyen helyzetek elkerülhetetlenek és meg-
változtathatatlanok. A helyzetek általában a Dasein történeti meghatározottságát je-
lentik,  annak határain  pedig úgynevezett  alaphelyzetek (Grundsituation)  jelennek
meg. Ahol az ember ezekben a helyzetekben kudarcot vall, ott, a határhelyzetben
tör át a lét. Vö.  SANER,  Hans,  Grenzsituation, in Ritter, Joachim, (Hrsg.)  Historisches
Wörterbuch der Philosophie 3, Schwabe & Co. Verlag, Basel-Stuttgart 1974, 877–878.

36 Vö.  JASPERS,  Philosophie  I.  Philosophische Weltorientierung 55. A kommunikáció
a hitelesség helye, jóllehet önmagunkat szinte soha nem vagyunk képesek maradék-
talanul, így hitelesen közölni a másikkal. Vö.  PAUL,  Jean Marie, Der Weg des Men-
schen oder Kommunikation und Liebe bei Jaspers, in Harth, Karl Jaspers. Denken zwischen
Wissenschaft, Politik und Philosophie 43–64.

37 WIENBRUCH, Ulrich,  Dasein, in Ritter, Joachim, (Hrsg.)  Historisches Wörterbuch
der Philosophie 2, Schwabe & Co. Verlag, Basel-Stuttgart 1972, 19–21.



96 Gájer László

és az objektum közötti különbség.38 Az embert egyfajta elégedetlenség
(Ungenügen) jellemzi, és ezért önmagát hitelesen megtapasztalva képes
megnyílni az önmagánál több felé.39 Az ember szabadságában megva-
lósítja  az  egzisztenciát.40 Ha  úgy  tekintjük,  mint  empirikus  létezőt,
amely ez vagy az, akkor az ember is tárgyiasítható és tudományosan
elemezhető. Azonban egyszerre több is, mint aki itt van. Én saját létem
lehetősége vagyok, amely sosem befejezett, sosem kész, sosem megra-
gadható vagy osztályozható. „A szabadság nem önmaga által van, ha-
nem el is szalaszthatja önmagát”.41 Az egzisztencia ezért nagyon sze-
mélyes,  énként  bizonyíthatatlan  és  mással  nem  helyettesíthető.  A
szabadság az egyedüli kategória, amellyel leírható, mert maga az ön-
magunk  odaajándékozásáról  szóló  döntés  lehetősége.  A  szabadság
nem tartozik a jelenségek világához. Nem bizonyítható vagy cáfolható,
és meghaladja a tudományos eljárásokat. A szabadság a felelős válasz-
tásom, amelynek tudatában vagyok akkor, amikor döntök önmagam-
ról. 

Jaspers  az  egzisztencia  módszeres  leírásának  szentelte  a  Filozófia
második kötetét, melynek címe  Existenzerhellung  (az egzisztencia ma-
gyarázata).  Az  egzisztenciát  a  lehetőségiség  felől  közelítette  meg.
Olyan emberek életének ajánlása, mint Kierkegaard és Nietzsche, jól
mutatják e potencialitás jellegét. (Luther hatása és Jaspers lutheránus
vallási háttere ugyancsak érződik ezekben az ajánlásokban.) A „kom-
munikáció” nem más, mint amelynek során felismerjük saját lehetősé-
gi létünket. „A kommunikáció az igazság időbeni nyilvánvalóvá válá-

38 Vö.  JASPERS,  Philosophie  I.  Philosophische Weltorientierung 43,  valamint  JASPERS,
Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung 111.

39 Vö. JASPERS, Philosophie I.  Philosophische Weltorientierung 13, valamint SALAMUN,
Moral Implications of Jaspers’ Existentialism 318.

40 Vö. Vö.  JASPERS,  Philosophie  II.  Existenzerhellung 160,  JASPERS,  Der philosophische
Glaube angesichts der Offenbarung 445,  JASPERS,  Karl,  Metafisica,  a cura di Umberto
Galimberti, Mursia, Milano 1972, 314–315. Az egzisztencia az a mód, ahogy maga-
mat meghatározom önmagamhoz és a transzcendenshez képest. Vö. GUGGENBERGER,
Alois,  Existenz,  existetntia,  in  Ritter,  Joachim,  (Hrsg.)  Historisches  Wörterbuch  der
Philosophie 2, Schwabe & Co. Verlag, Basel-Stuttgart 1972, 851.

41 JASPERS, Mi az ember? 144.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 97

sának formája”.42 „A filozófiai hitet nem lehet eloldani a kommuniká-
cióra való legteljesebb készenléttől. A tulajdonképpeni igazság ugyan-
is – hittalálkozás esetén – csakis az Átfogó jelenvalóságában tenyészik.
Ennélfogva érvényes az alábbi tétel: kommunikálni csakis hívők tud-
nak”.43 Az ember az, aki felfedezi önmagát a szabadságban, mert az
ember története a szabadság története.44 Az egzisztencia magyarázata
ezért a transzcendens.45 A transzcendens a szaktudományok által nem
ragadható meg. A filozófia a szellem megnyitása a transzcendens felé,
amelyről azonban nem lehet meghatározható és szisztematikus isme-
retünk. 

Az ember valamennyi létező alapja, így a maga egészében nem is
tehető soha kutatás tárgyává. Szabadságában nem kutatható, hiszen,
ha áttekinthető lenne, akkor már semmiféle szabadságról nem lehetne
beszélnünk, csak végességről  és okságról. A szabadság rejtjel, amely
nem oldódhat fel a megismerhetőségben.46 „A világ talajtalannak mu-
tatkozik. Az ember azonban olyasmire bukkan saját magában, amit so-
hasem lel meg a világban; olyan valamire, ami megismerhetetlen, be-
bizonyíthatatlan  és  sohasem  tárgyi”.47 Hogy  mi  az  ember,  azt  a
szabadságban találjuk. Amit találunk, az pedig nem pusztán tudástar-
talom, hanem egyúttal a hit tárgya. Az ember elgondolja az istenit és a
halhatatlanságot,  mert  a  végtelent  érinti  meg.  „Mintha  önmagát  a
transzcendencia révén kapná önmagától”.48 Szabadnak kell maradnia,
nyitottnak a transzcendensre.  Véges marad,  de sohasem lezárt.  „Az
ember lezáratlansága szabadságának  signuma”.49 „A filozófiai  hit  az
embernek saját lehetőségébe vetett hite. Szabadsága lélegzethez ebben
jut”.50 Ezért az ember képes a filozofálásra, hiszen a filozófia úton-le-

42 JASPERS, A filozófiai hit 38.
43 JASPERS, A filozófiai hit 138.
44 Vö. JASPERS, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung 429.
45 Vö. JASPERS, Metafisica 314.
46 Vö. JASPERS, Metafisica 314.
47 JASPERS, A filozófiai hit 50.
48 JASPERS, A filozófiai hit 52.
49 JASPERS, A filozófiai hit 53.
50 JASPERS, A filozófiai hit 59.



98 Gájer László

vést jelen, melynek kérdései lényegesebbek a válaszainál,  és minden
kérdése újabb kérdést szül.51 

3. Hatások

3.1. Tudományos út

Jaspers 1908-ban Heidelbergben, mint orvos szerzett doktorátust. 1908
és  1915 között  a  heidelbergi  Pszichiátriai  Klinikán orvosgyakornok-
ként ismerkedett meg Husserl fenomenológiájával, melyet maga Hus-
serl leíró pszichológiának nevezett. Jaspers pszichiátriai munkája so-
rán  alkalmazta  Husserl  fenomenológiai  módszerét  –  mint  orvos,  a
betegek belső élményét a tudatban végbemenő jelenségként akarta le-
írni – a „lényegszemlélethez” vezető úton azonban már nem követte
Husserlt.52 Első könyvében, az  Allgemeine Psychopatologie  (1913) című
orvosi szakkönyvben az elméletek rendszerére úgy tekintett, mint esz-
közre,  amely  hasonlatokkal  próbálja  meg értelmezni  az  embert,  aki
máskülönben a megismerés horizontján kívül rekedne.

„Akkoriban sokan hitték azt,  noha más és más formában, hogy
olyan módszerre leltek, amellyel az embert, mint egészet tudják
megragadni (az alkatában, a jellemében, a testfelépítésében, a be-
tegségei összességében).  A valamelyest  eredményes utak mind-
egyikén bebizonyosodott, hogy amit egésznek véltek, az csak egy
átfogó egészen belüli vélt egész, sohasem az emberlét megvalósu-
ló teljességének tárgya, sohasem maga az egész. Az ember, mint
egész ugyanis kívül esik minden kézzelfogható objektiválhatósá-
gon. Mint lény, befejezhetetlen önmaga számára, és mint a megis-
merés tárgya, befejezhetetlen a tudomány számára is. Mondhatni

51 Vö. JASPERS, Bevezetés a filozófiába 11. 
52 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 24. Vö. LEONI, Federico, Jaspers in his time, in Stang-

hellini, Giovanni – Fuchs, Thomas, (eds.) On Century of Karl Jaspers’ General Psycho-
patology, Oxford University Press, Oxford 2013, 9–10.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 99

nyitott kérdés marad. Az ember mindig több annál, mint amit ön-
magáról tud és tudhat”.53

Jaspers hangsúlyozta, hogy a pszichiátria az emberrel foglalkozik, aki
minden más létezőtől abban különbözik, hogy egészében soha nem le-
het a megismerés tárgya.54 „Ha az embert akarjuk megismerni, akkor
belőle, mint jelenségből ismerünk meg valamit, nem pedig őt magát is-
merjük meg. Az emberi teljességre vonatkozó megismerés mindig csa-
lókának bizonyul, és a látszat azáltal jön létre, hogy egy szemléletmó-
dot egyetlennek, egy módszert univerzális  módszernek tekintünk”.55

Spekulatív  érdeklődése  és  a  szakmai  előrelépés  további  lehetősége
egyaránt oda vezettek, hogy 1913-ban átment a Heidelbergi Egyetem
Filozófiai Karára, ahol 1921-ben professzor lett. Ez az átmenet Jaspers
intellektuális  fejlődésének  is  a  lenyomata.56 A  Psychologie  der  Wel-
tanschauungen című 1919-ben publikált művében így írt: „Nincs olyas-
mi a filozófiában, ami elválasztható lenne az embertől. Nem hagyhat-
juk  figyelmen  kívül  a  filozofáló  embert,  az  ember  alapvető
tapasztalatait, cselekedeteit, világát, mindennapi magatartását, az álta-
la  szóló hatalmakat,  ha gondolkodásunkkal  követjük  gondolatait”.57

Ezek a kijelentések már a Philosophie című munkájának a tárgyára mu-
tattak. A Die geistige Situation der Welt (1931) című írásában az „egzisz-
tenciálfilozófia” elnevezést alkalmazva így írt a filozófia tárgyáról: 

„Az  egzisztenciálfilozófia  az  a  gondolkodás,  amely  felhasznál
minden szakismeretet, de túl is lép ezeken, s amely által az ember
szeretne önmagává válni. Ez a gondolkodás nem tárgyakat ismer
meg, hanem egy tárgyban megvilágítja és kieszközli azt a létet,
amely így gondolkodik. Azáltal, hogy lebegni kezd, mivel túllép a
világ minden olyan megismerésén (mint a világban való filozófiai

53 JASPERS,  Filozófiai önéletrajz 26.  Jaspers  munkásságának  a  pszichopatológiára
gyakorolt későbbi hatásáról lásd FUCHS, Thomas – BREYER, Thiemo – MUNDTH, Chris-
topf, Karl Jaspers’ Philosophy and Psychopatology, Springer, Heidelberg 2014.

54 Vö. JASPERS, Filozófiai önéletrajz 28.
55 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 28.
56 Vö. SALAMUN, Karl Jaspers, Arzt, Psychologe, Philosopher, politischer Denker 10–11.
57 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 49.



100 Gájer László

tájékozódáson), amely a létet rögzíti, ez a gondolkodás saját sza-
badságára hivatkozik (mely az egzisztencia megvilágításából fa-
kad), és létrehozza önmaga számára a feltételhez nem kötött tevé-
kenység terét azáltal, hogy megidézi a transzcendenciát (mint me-
tafizikát)”.58

Jaspers tudományos útjának fejlődése – az orvosi pszichológiától a fe-
nomenológián át az egzisztenciálfilozófiához vezető  útja – az ember
megértése  mentén  vezetett,  és  a  filozófiai  módszer  nyitottságának
megtapasztalásáról, a dinamikus létszemlélet élményéről tanúskodik.
Antropológiája  egzisztencialista  antropológia.  Megközelítésében  az
ember nincs bezárva a természettudomány vagy a történelem által kí-
nált keretek közé, hanem nyitott a transzcendenciára és az átfogóra. Ez
egy metafizikai antropológia, amelyben a léttapasztalat a filozófiai hit,
a szabadság és az ember öntranszcendáló képessége által tárul fel az
emberi tapasztalat határhelyzeteiben, amikor egyben minden talaj ki is
csúszik az ember lába alól.59 A saját egzisztenciáját hitelesen megvaló-
sító ember leírása ez, ahol a hitelesség kulcskérdés. Ha az ember sza-
bad lényként elfogadja önmagát, abból az is következik, hogy tudato-
sul benne, hogy magát nem tudja létrehozni, sem saját szabadságának
feltételeit nem tudja megteremteni.  Szabadságban megnyilvánuló el-
esettsége ezért megnyitja őt az átfogó felé.60

3.2. Társadalmi és politikai hatások

Jaspers  szakmai  életútja  mellett  az  őt  ért  társadalmi  –  a  vallást,  az
egyetemet és a politikát érintő – hatások is megvilágítják számunkra
filozófiai alapelveit. Polgári családból származott. Nagyapja evangéli-
kus lelkész volt. Apja, ha csak tehette, visszavonult a magánélet kere-
tei közé, függetlenül akart élni minden egyházi és polgári tekintélytől,
alaposan és pontosan dolgozott,  egész lénye berzenkedett  a katonai

58 Jaspers idézi saját eredeti művét: JASPERS, Karl, Filozófiai önéletrajz 50.
59 Vö. MONDIN, Storia dell’ Antropologia Filosofica 304, valamint FISCHER, Norbert, A

filozófia istenkeresése, Amateca II, Agapé, Szeged 2001, 27.
60 Vö. FISCHER, A filozófia istenkeresése 27.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 101

miliőtől, és a legfőbb rossznak a hazugságot, illetve a vak engedelmes-
séget tartotta.61 Gyermekét az intézményes egyház szeretetére nevelte,
de leginkább csak a társadalmi rend iránti tisztelet miatt. Az idősebb
Karl Jaspers tisztelte ugyan az egyházak hitét, de azzal azonosulni tel-
jesen sohasem akart. Élete végén, 70. születésnapja után pedig csende-
sen,  minden feltűnést elkerülve kilépett  az evangélikus egyházból.62

Ilyen családból érkezve Jaspers leginkább a jószándékú nonkonformis-
ta hozzáállását követte az egyházzal és a hittel kapcsolatban.63 Filozófi-
ájában gyakran érezzük, hogy Isten létét szükségesnek tartotta, többet
azonban nem akart tudni róla. 

Az egyetemet kiskora óta valami sejtelmesnek, az igazság letétemé-
nyesének tartotta. Az egyetem a szabadság és a szabad gondolkodás
helye. Az a hely, ahol az ember önmaga szabadságát és létének lezá-
ratlanságát is megélheti.

„Számomra az egyetem volt az a hely, amely az állami realitással
szemben az igazság őrzője lehetett… Az egyetem eszméje döntő
módon az egyes diákokban és professzorokban él, csak másodsor-
ban jelenik meg az intézményes formákban. Ha az előbbiekben ki-
alszik az élet,  az intézmény nem tudja  megmenteni  az eszmét.
Úgy tarthatják életben az egyetem eszméjét, ha azt az egyik ember
átadja a másiknak, és újra meg újra öntudatra és hatékonyabb te-
vékenységre bátorítják őket a helyzethez illő írások”.64 

Jaspers soraiban érződik az emberi szellem erejébe és becsületességébe
vetett bizalom. Az egyetem eszményi otthont jelentett a számára, aho-
vá visszahúzódhat az agresszív politikai nyomás, a gondolkodás kizá-
rólagosságot követelő nagy monomítoszai elől is.65 Az egyetem a sza-
bad  gondolkodás  helye,  az  emberi  szabadság  megnyilvánulásának
tere. 

61 Vö. JASPERS, Mi az ember? 18.
62 Vö. JASPERS, Filozófiai önéletrajz 120–121.
63 Vö.  KOTERSKI, Joseph SJ,  Introduction to the 2000 Edition,  in Jaspers, Karl,  The

Question of German Guilt, Fordham University Press, New York 2000, xiv.xv.
64 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 61. 66.
65 Vö. JASPERS, Karl, Die Idee der Universität, Springer, Berlin-Heidelberg 1961, 27. 34.



102 Gájer László

Jaspers életét komolyan meghatározta a kibontakozó, majd elbukó
Harmadik  Birodalom félelmetes tapasztalata.  Felesége zsidó volt.  Ő
maga 1933-tól  nem vehetett részt  az egyetem vezetésében, 1937-ben
pedig megfosztották a katedrától is. 1945-ig csak csendben, az íróasz-
talfióknak dolgozott. Régi barátai, kevés kivétellel a németek győzel-
mét kívánták, ő  pedig ebben a győzelemittas hangulatban kétségbe-
esetten várta a lehetséges fordulatot. „Max Weber sohasem adta volna
oda a hatalomért a németek lelkét, ahogyan azt 1933-ban a Német Bi-
rodalom területén élő német lakosság többsége megtette” – írta Jaspers
arról a Weberről,66 akinek gondolkodása olyan meghatározó volt szá-
mára, aki „megmagyarázta és lélekkel töltötte meg a világot” és akit a
régi Németország egyik utolsó történelmi távlatú emberének tartott.67

A németek háború utáni szembenézésének fontos mozzanata volt Jas-
pers 1946-os előadássorozata, amely A bűnösség kérdése (Schuldfrage) cí-
men jelent meg nyomtatásban.68 Az amerikai megszállás után így írt
saját lelkiállapotáról: „Egyre erősödött bennem a késztetés, hogy világ-
polgárrá váljak. Először legyek ember, azután, ebből következően tar-
tozzam egy néphez – ezt tartottam a leglényegesebbnek”.69 A totalitá-
rius uralom mélységesen ellenszenves volt számára, mert indokolatlan
mértékben korlátozta a külső, politikai szabadságot, amely oly szoro-
san kapcsolódik ahhoz a belső szabadsághoz, amely Jaspers egziszten-
cializmusának  kulcsgondolata  volt.70 Megértette  ugyanakkor  azt  is,
hogy „nem létezik filozófia politikai következmények nélkül”.71 A náci
uralom tapasztalata rányomta a bélyegét a Heideggerrel való kapcso-
latára is. Korábbi barátjával – akitől azért mindig valami belső idegen-

66 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 82.
67 Vö. JASPERS,  Filozófiai önéletrajz 36. 40. Vö. LEONI,  Jaspers in his time 10-12, vala-

mint SALAMUN, Karl Jaspers, Arzt, Psychologe, Philosopher, politischer Denker 23-25. Jas-
pers Weberrel kapcsolatos szövegeit lásd JASPERS, Karl, Max Weber. Il politico, lo sci-
enziato, il filosofo, Editori Riuniti, Roma 1998.

68 Vö. JASPERS, Karl,  A bűnösség kérdése, Noran Libro, Budapest 2015. Vö. Postwar
Development  of  Thought https://www.britannica.com/biography/Karl-Jaspers/Post-
war-development-of-thought (a letöltés ideje 2020. június 16.)

69 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 84.
70 Vö. JASPERS, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung 444.
71 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 90.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 103

ség érzése választotta el – 1933 márciusában találkozott utoljára. Ak-
kor  Heidegger  a  nemzetiszocializmus  gyors  kibontakozásáról  és  az
abba való bekapcsolódás szükségességéről beszélt neki.72 Tudjuk, Hei-
degger lelkesedése tartós maradt. Hozzáállása talán éppen létfogalmá-
nak átfogó és kizárólagos jellegéből fakadhatott. Erős és egyetemes lét-
fogalom volt ez, amelyet éppen egy erős politikai eszme testesíthetett
meg abban a történelmi pillanatban. Jaspers analízisében ezzel szem-
ben megfigyelhető a pluralizmus, amely ugyancsak metafizikai alapel-
veinek folyománya volt.73 Egész erkölcsi alkata dinamikus maradt. Az
ilyen lelki alkat idegenkedik attól, ami totalizáló a politikában, illetve
attól, ami végérvényesnek akar mutatkozni a filozófiában. Jaspers az
átfogónak csak a közelébe akart menni, de tudta, hogy azt meg nem
ragadhatja. E gondolkodásmód lenyomata a vallásról, az egyetemről
és a politikáról szóló nézeteiben finoman tetten érhető. 

4. A filozófiai hit

4.1. A filozófiai hit jelentése

Eddig igyekeztem kibontani a filozófia egy olyan fogalmát, amely füg-
getlen a teológiától és a szaktudományoktól, éppen azért, mert a létre,
az átfogóra nyitott. Jaspers a filozófia helyét az emberben lokalizálta, a
személy szabadságának és feltétlenre való nyitottságának okán. E filo-
zófia tárgya az átfogó tapasztalata, amely a határhelyzetekben, illetve
a kommunikációban, az interperszonális relációban tárul fel. Feltárul,
de nem válik megragadhatóvá. Amikor az ember szabadságában meg-
látja igazi énjét, rögtön tudatosodik benne saját végessége is. Tudato-

72 Vö. JASPERS, Filozófiai önéletrajz 109-110. Vö. SALAMUN, Karl Jaspers, Arzt, Psycho-
loge, Philosopher, politischer Denker 23-25, valamint LÜBBE, Moralische Entscheidung, po-
litische Option und der Lauf der Welt 373–380.

73 Jaspers  itt  a  nyílt  párbeszéd  Kant  által  igazolt  igényéhez  csatlakozik.  Vö.
DURFEE, Harold A., Karl Jaspers as the Metaphysician of Tolerance, in International Jour-
nal for Philosophy of Religion, 1 (1970) 201. 210.



104 Gájer László

sulnak benne a saját határai, de fel is ismeri ezek meghaladására való
képességét. Jaspers ebben a mozzanatban lokalizálta a filozófiai hitet.74

A hit a teológiában olyan kijelentések elfogadását jelenti, amelyek
közvetlen igazolása semmilyen módon nem lehetséges, ugyanakkor ez
az elfogadás szilárd bizonyosság, amely nonkognitív, vagyis különbö-
zik a tudástól.75 Jaspers filozófiai hitről alkotott koncepciójára illik ez a
meghatározás, az mégis különbözik a hit vallásos fogalmától. „A filo-
zófiai hit – vallotta Jaspers – csak későn vált bennem tudatossá. Senki
sem  tanított  imádkozni.  De  szüleink  szigorúan  tiszteletre  neveltek
bennünket, nevelésük vezéreszméje az igazság és a hűség volt, a szün-
telen értelmes tevékenység mellett, szabadon fordulva a természet fen-
ségessége és a szellemi alkotások tartalma felé”.76 A polgári miliő hatá-
sára Jaspers számára a hit értelme sokkal inkább a filozófia, és nem a
vallás felől megközelítve bontakozott ki. Ahogy ő írt erről, a filozófiai
hit fogalma egyre gazdagabban jelent meg életművében: „Philosophie
című  könyvem megírása óta nyilvánosan képviseltem azt a nézetet,
hogy a filozófia tanulmányozásának értelme a filozófiai  hit.  Ezt  Der
philosophische Glaube című írásomban egyértelműen meg is fogalmaz-
tam”.77 „A hit valamiféle közvetlenség, ellentétben mindazzal, amit az
ész közvetít. A hit: élmény, az átfogó élménye, melyből vagy részesü-
lök vagy nem”.78 A transzcendensről nem győződhetek meg, annak lé-
tét nem tudom bizonyítani, kizárólag a saját szabadságom hiteles gya-
korlása  által  tudom  elfogadni  azt.  A  filozófiai  hit  ugrás  annak
irányába, amit sem bizonyítani, sem cáfolni nem lehet.79 A filozófia a
leküzdhetetlen  közvetettség  megtapasztalása,  ugyanis  megfogalma-
zott nézetek formájában szeretné közölni a filozófiai hit tartalmát, de a
gondolat mindig töredék marad. Annak kell igazsággá kiegészítenie,

74 Vö. SALAMUN, Kurt, Karl Jaspers, C.H.Beck, München 1985, 148.
75 Vö. WERDENICH Endre, Hit, in Bangha Béla, (szerk.) Katolikus Lexikon II., A Ma-

gyar Kultúra kiadása, Budapest 1931, 288–292.
76 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 124.
77 JASPERS, Filozófiai önéletrajz 127.
78 JASPERS, A filozófiai hit 12.
79 Vö. KANAKAPPALLY, Benedict, ’Faith’ and ’Communication’ in the Philosophy of Karl

Jaspers,  in  Studies in Interreligious Dialogue  10 (2000/1) 77, valamint  ÖRNEK,  Yusuf,
Karl Jaspers. Philosophie der Freiheit, Verlag Karl Abler, Freibug-München 1986, 88–97.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 105

aki elgondolja, hiszen a saját egzisztenciájában valósítja meg azt, és ez
a munka maga a filozófiai hit aktusa. A filozofáló szabad a gondolatai-
val szemben, ezért a filozófiai hit nem válhat hitvallássá, nem mere-
vedhet dogmává. Megmarad benne a befejezetlenség, a nyitottság és a
történetiség, amely nem rögzíthető végérvényesen. A filozófiai hit egy
történeti szituációban újra és újra az eredetből merít. Az átfogót kell
megvilágítania, amely átfogó így mindig közvetített kell, hogy marad-
jon. 

4.2. A filozófiai hit tartalma

Az átfogó,  az önmagában vett  lét,  Isten rejtjele maga az  axis mundi,
amely összeköti az egzisztenciát a transzcendenssel.80 Az átfogó körül-
vesz bennünket, de mi magunk is ez vagyunk. A lét, amely körülvesz
bennünket lehet a világ, melynek lényünk egyik oldala a részét képezi,
illetve a transzcendencia, amely hozzánk képest egészen más és sem-
miféle részünk sincs benne.81 A lét, amely magunk vagyunk először is
meglét (Dasein), amely az egzisztencia lehetősége csupán. Az emberi
életen kívül minden élet ilyen, és az emberi élet is meglét, amennyiben
meghatározott környezetben élünk. Másodszor azonban egyáltalában
vett tudat (Bewusstsein überhaupt) vagyunk, amennyiben számunkra a
lét a tudatunk része, mert gondolatban túllépünk a világon. Szellem
(Geist) abban az értelemben vagyunk, amennyiben a szellemi élet ben-
nünk az eszmék élete. A meglétben, az egyáltalában vett tudatban és a
szellemben mi világ vagyunk. Ezekben a formákban az átfogó empiri-
kusan adekvát módon jelenik meg számunkra. Az ember ugyanakkor
egzisztencia is a maga szabadságában. Ez túl van az empirikusan ob-
jektívvé váló megléten, az egyáltalában vett tudaton és a szellemen is.
Ez  jelenik  meg  az  elégedetlenségben,  melyet  az  ember  önmagával
szemben tapasztal, a feltétlenben, melynek a meglét aláveti magát, il-
letve az eggyé válás késztetésében (Drang zu Einen), melyben az ember
olyan egységre törekszik, amely csak a létet illeti meg. Megjelenik egy-

80 Vö. OLSON, Transcendence and Hermeneutics. An Interpretation of the Philosophy of
Karl Jaspers 137.

81 JASPERS, A filozófiai hit 14. 



106 Gájer László

fajta visszaemlékezésben (Erinnerumg), amely mintha a teremtésről va-
ló együttes tudásunk lenne, de a halhatatlanság (Unsterblichkeit) tuda-
tában is, amely mintha felemelne bennünket az idő fölé. A filozófiai
hit érzékeli saját kiszolgáltatottságát, bizonytalanságát és saját védte-
lenségét is. „A hit a hitetlenség határán egészen parányira zsugorodik,
s aztán e pontszerűségéből  robban ki a messzeségbe”.82 Ez a  philoso-
phia perennis abban az értelemben, amely ezen a világon még soha nem
fejlődött ki és nem is fejlődhet ki, ennek ellenére folyamatosan jelen
van a filozofálás eszméjében.83

 A filozófiai hitet, mint fides qua creditur, a fent elmondottak jellem-
zik. De jellemeznünk kell úgy is, mint fides quae crediturt, melynek Jas-
pers leírása szerint a következő hittartalmai vannak: Isten létezik, van
feltétlen követelmény, a világnak pedig Isten és az egzisztencia között
tovatűnő  létezése van. Mint említettem, életművében mind közelebb
került egyfajta teizmushoz, Isten azonban leginkább a világon túliként,
transzcendenciaként jelenik meg a szövegeiben. Isten létéről nem sze-
rezhetünk bizonyosságot, létét nem lehet bebizonyítani, létének felté-
telezése azonban előfeltétele magának a filozofálásnak. A feltétlen kö-
vetelmény ebben az összefüggésben,  az Istenhez való viszonyban a
cselekvés  alapját  jelenti.  A  világ  tovatűnő  jellege  abban  áll,  hogy
ugyan minden, amit megismerünk a világhoz tartozik, a világ maga,
mint egész azonban sohasem válik az ismeretünk tárgyává. A világ-
ban  találkozik  egymással  az,  ami  örökkévaló  és  az,  ami  az  időben
megjelenő, vagyis az egzisztencia és a transzcendencia.84 Ez a találko-
zás az időben a világhoz kötött,  Istenről  és az egzisztenciáról pedig
nincs közvetlen tudásunk. Azok a nem-tudott-mivolt lebegésében ma-
radnak (in der Schwebe des Nichtbewusstseins).85 Amennyiben azonban
lemondanánk a filozófiai hitről, az azt jelentené, hogy nincs Isten, csak
a világ létezik, így maga a világ lenne Isten. Ez esetben nem létezne
feltétlen  követelmény,  csak  szokás  és  konvenció,  a  világban  pedig

82 JASPERS, A filozófiai hit 19. 
83 Vö. JASPERS, A filozófiai hit 20, valamint COPLESTON, A History of Philosophy 160.
84 Vö.  JASPERS,  Philosophie  I.  Philosophische  Weltorientierung 254,  PEACH,  Death,

’Deathlessness’ and Existenz in Karl Jaspers’ Philosophy 151–154.
85 Vö. JASPERS, A filozófiai hit 27–32.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 107

minden mulandó volna, míg a világ maga örök, nem pedig tovatűnő
átmeneti lét.86 Ha mindezt belátjuk, akkor sem létezik azonban egyet-
len, a filozófiai hit melletti visszautasíthatatlan érv sem. A filozófiai hit
által véghezvitt ugrás végső soron döntés, az ember szabad választása
marad. 

5. A filozófia és a vallás

„Az egyházi autoritás vélekedése azzal ítéli el a független filozófiát,
hogy az világi elmélkedés, ami eltávolít Istentől, s hiábavaló töpren-
géssel megrontja az emberi lelket. A politikai szándék azon az alapon
támadja, hogy a filozófusok csak különféleképpen magyarázgatják a
világot, holott a fő dolog a megváltoztatása volna”.87 Ez a leírás jól ér-
zékelteti,  hogy  Jaspers  mennyire  berzenkedett  a  totalizáló  politikai
tendenciáktól, de azt is, hogy milyen kifogása volt az egyházi tekintély-
lyel szemben. Nem valamilyen konkrét történelmi kor egyházi hozzá-
állását  akarta bírálni,  hanem általában egy magatartásformát  illetett
kritikával. Ez a magatartásforma mutatkozik meg akkor, amikor a ke-
reszténység a kizárólagosság igényével lép fel, és az egyetlen igaz val-
lásnak tartja önmagát.88 Ebből  a mentalitásból fakadóan – ha nem is
mindig, de időről időre – jellemző, hogy a kereszténység a különböző
vallásokat részigazságok halmazának tartja, nem egyszer pogánynak
bélyegezve azok követőit, a hitnek erőszakkal érvényt szerző egyhá-
zak pedig könnyen a politika eszközeivé válnak, és alaptényezővé vál-
hat bennük a hatalom akarása, a világuralom igénye.89 A vallás általá-
ban  hajlamos  arra  törekedni,  hogy  végérvényesen  birtokolja  az
igazságot, és ilyenkor az általa hitt tartalom kedvéért gyakran felhagy
a kommunikációval.90 Jaspers szerint az intolerancia éppen a kizáróla-

86 Vö. JASPERS, A filozófiai hit 32.
87 JASPERS, Bevezetés a filozófiába 13.
88 Vö. JASPERS, Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung 83–85.
89 Vö.  JASPERS, A filozófiai hit 73, valamint  JASPERS,  Der philosophische Glaube ange-

sichts der Offenbarung 87–92.
90 Vö. JASPERS, A filozófiai hit 61.



108 Gájer László

gosság ilyen igényével szemben szükséges, a keresztény alapmagatar-
tásnak pedig meg kell őriznie a nyitottságát a végtelen előtt, amit sem
megragadni, sem kifejezni nem tud a maga teljességében. Hozzátette
ugyanakkor, hogy „a Krisztusban való hit, amely megszabadul a kizá-
rólagosság  igényétől  és  következményeitől”.91 Jaspers  a  Bibliát  és  a
biblikus vallást olyan alapvonással rendelkezőnek mutatta be, amely-
hez a kizárólagosság igénye a maga egészében nem tartozik hozzá. A
biblikus vallásnak önmagában nincs semmiféle lezáró jellege. A kizá-
rólagosság igénye ugyanis emberi termék, amely nem mutat rá Isten-
re.92 

„A Biblia  egy évezred emberi  határtapasztalatának tárháza.  Az
emberi szellem attól lett világos, hogy Istenről és önnön magáról
bizonyosságot szerzett. Ez adja a Biblia egyedülálló atmoszféráját.
A Bibliában kudarcainak alapmódozataiban pillanthatjuk meg az
embert. Ám oly módon, hogy a léttapasztalás és a megvalósulás
épp a kudarcban válik nyilvánvalóvá”.93

Jaspers a Die Frage der Entmythologiesierung (1954) című írásában vitát
folytatott  Rudolf  Bultmannal,  és  kiállt  a  mítosz  szükségessége mel-
lett.94 Mint filozófus,  az ősi mitikus nyelv tisztaságának, annak képi
valóságában és erőteljes voltában való megőrzéséért emelt szót.95 „Mi-
lyen szegényes nyelvezetű és szűkszavú a mi létezésünk, ha nem érvé-
nyesül benne a mitikus nyelv! És mennyire hamis, ha az elkerülhetet-
len mitikus gondolkodásmódot bárgyú tartalmakkal töltik meg. Meg
kel tisztítani a mitikus szemlélet nagyszerű csodáját, felszámolni azon-
ban semmiképpen sem szabad. A demitologizálás szinte istenkáromló
szó”.96 Jaspers  szerint  a  mítosz  szerepét  agyonnyomná  mindenféle

91 JASPERS, A filozófiai hit 74.
92 Vö. JASPERS, A filozófiai hit 75.
93 JASPERS, A filozófiai hit 80.
94 Vö. OLSON, Transcendence and Hermeneutics. An Interpretation of the Philosophy of

Karl Jaspers 146–156.
95 Vö. JASPERS, Mi az ember? 193.
96 JASPERS,  Mi az ember? 194., vö.  JASPERS,  Der philosophische Glaube angesichts der

Offenbarung 487.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 109

pragmatikus racionalitás. A mitikus nyelv ugyanis a maga beszédessé-
gében és befejezetlenségében rokon az egzisztencia történetiségével.
„Mivel a mitikus nyelv történeti, s nem tarthat igényt valamely tudás
általános érvényére, éppen ezért képes az egzisztencia történetiségével
tudatni, hogy mi adhat neki feltétlen jelleget”.97 A mítosz tartalma nem
általános érvényű, de megnyilvánul benne a történeti egzisztencia fel-
tétlensége, a filozófiai hit pedig éppen ez előtt a feltétlen előtt áll meg.
A Biblia olvasása által az olvasó magáévá teszi a tartalmakat és részt
vesz azokban. „A mitikus tartalmakkal olyan állapotba kerül, amelye-
ket  ezáltal  mint  lehetőségeket  él  meg,  a  tartalmakat  képekben látja,
amelyek  megjelennek  előtte,  fontossági  sorrendbe  rendeződnek,  s
amelyek egytől  egyik önmagukon túlra, a képnélkülibe mutatnak”.98

Jaspers istene nem más, mint a vallási tapasztalat történetiségén ke-
resztül megmutatkozó feltétlen,99 a bibliai vallás tapasztalata pedig a
történetekben megjelenő feltétlenre irányítja a figyelmünket. 

6. Következtetések

Mire lehet jó számunkra a hit jellegét kutatva Jaspers lassan százesz-
tendős gondolataival foglalkozni? Vizsgálódásai  során az abszolútu-
mot, a feltétlent szemlélte. Értékelte a bibliai kinyilatkoztatást, és an-
nak  dinamikáját  az  egzisztencia  történetiségéhez  kötötte.  Munkáit
olvasva a morálisan elkötelezett hívő ember is elcsendesedik a lét előtt
állva, távol marad a végérvényes kijelentések elhamarkodott aktuali-
zálásától, és törekszik a hiteles erkölcsi magatartás kialakítására a vég-
telen érvényesülése érdekében. Ebben segítségére van az „a filozófia,
amely – mindig valamely egyén fáradozásának formájában – az egye-
temességet igyekszik megvalósítani, arra törekszik, hogy megőrizze az
ember nyitottságát, hogy kiemelje és összpontosítsa az egyszerűt, s azt
megalapozhatatlanságában világítsa meg”.100 Jaspers szerint a filozófia

97 JASPERS, Mi az ember? 195.
98 JASPERS, Mi az ember? 197.
99 Vö. SALAMUN, Karl Jaspers, Arzt, Psychologe, Philosopher, politischer Denker 86.
100 JASPERS, A filozófiai hit 90. 



110 Gájer László

hiteles művelésekor megmutatkozik az a tendencia, amely képes a val-
lási intézményeket és gondolkodást is segíteni a hiteles önmérséklet
megvalósításában akkor is, ha a filozófus nem tagja egy konkrét vallá-
si intézménynek.101 Hogy e „filozófiai előmunkálatot” a vallások fel-
használhatják-e, az már nyitott kérdés marad. Jaspers bízott azonban
abban, hogy a filozófia önmaga erejében segíthet, hogy elkerüljük a ni-
hilizmust,  melynek értelmében minden viszonylagos és feltételezett,
nincs feltétlen és nincs magában való lét, éppen ezért minden kérdéses
marad, semmi sem igaz és minden megengedett.102 A nihilizmus eluta-
sításával megnyílunk a végtelenre, a feltétlenre, mert „Isten a legtávo-
labbi, ő a transzcendencia, melynek színe előtt minden egyébre – ha
azt valami abszolútnak vesszük – túl rövidnek bizonyuló mozdulattal
teszünk szert”.103 Jaspers metafizikája, mint filozófiai előmunkálat se-
gítheti a vallásos embert, hogy önmérsékletet tanúsítson, és elkerülje
az önhittségnek olyan a valláshoz  köthető  következményeit,  mint  a
babona, a klerikalizmus, a vallás nevében folytatott háború, a dogma-
tizmus, az eszközzé vált politikai teológia vagy a kiüresedő kultúrke-
reszténység, amelyek a hit tiszta erejét is elfedik a maguk rövidtávú
érdekeivel. Gondolkodásmódja leginkább az olyan jellemek gyógyítá-
sát szolgálhatná, mint Szelenyin, Tolsztoj karaktere a Feltámadásban,104

aki fiatalon, meggyőződésből szakított a vallással, őszinte szándékból,
ám fiatalos hévvel, babonásnak tartva a pravoszláv vallásgyakorlást.
Úgymond „felszabadult a hivatalos államvallás béklyói alól”, és hitele-
sen akart élni.  Később azonban,  amikor családot alapított  és szépen
ment előre a társadalmi ranglétrán a konszolidált közösségi élet meg-
követelte tőle a vallás külső formáiban való osztozást is. Idővel kezdte
ezért  igazolni  magának  az  összes  közismert  „álalakoskodást”  és
„szofizmát”, melyek szerint az ember értelme úgysem közelítheti meg
az igazságot, és egy idő után már nyugodt lélekkel és képmutatás nél-
kül járt a szertartásokra. „Azt hitte magáról, hogy hisz, de ugyanakkor

101 Vö. JASPERS, A filozófiai hit 90.
102 Vö. JASPERS, A filozófiai hit 105.
103 JASPERS, A filozófiai hit 112. Vö. JASPERS, Philosophie I. Philosophische Weltorientier-

ung 319.
104 Vö. TOLSZTOJ, Lev, Feltámadás, Európa Könyvkiadó, Budapest 1971, 312–314.



A lét előtti elcsendesedés és a filozófiai hit Karl Jaspers … 111

lelke mélyén érezte – jobban, mint élete bármely más területén – hogy
ez a hite nem az, amit várt s aminek lennie kellene. Ezért volt örökké
szomorú a szeme”.105 Szelenyin régi barátja, Nyehljudov mély erkölcsi
megtisztuláson ment keresztül és őszinte belső hitre jutott. Tiszta volt,
így már a puszta jelenléte provokálta Szelenyint, aki „a szokottnál kín-
zóbban érezte hite ki nem elégítő voltát”. A történetben ott van a késői
Tolsztoj  valláskritikája,  amelyet  nem kell  feltétlenül  elfogadnunk,  a
példa azonban így is beszédes marad számunkra: Nyehljudov és Sze-
lenyin alakjában a hitelesség és a megalkuvás találkoztak egymással.
A lét előtt elnémuló és ahhoz filozófiai hittel közeledő ember erkölcsi
döntéseiben nagyobb valószínűséggel marad igaz, a vallás gyakorlása-
kor pedig őszinte. Jaspers gondolatait érdemes tehát a hitelesség krité-
riuma szempontjából olvasnunk, saját erkölcsi döntéseinket is mérleg-
re téve.

105 TOLSZTOJ, Feltámadás 314.



VINCZE KRISZTIÁN

A keresztény bölcselet kompetenciája
az ateizmus és a ratio fidei tükrében

I. A fundamentális teológia feladata és jellege

A II. Vatikáni Zsinatot követően a fundamentális teológia jellege sokat
változott, új feladatkörei és új dialóguspartnerei kerültek előtérbe. Hans
Jürgen Verweyen szerint e korszakban gyűjtőmedence jellegűvé vált a
fundamentális teológia, hiszen benne módszerek, feladatok, újítások, ál-
talában kérdésessé lett tematikák sokaságának relatíve nyugodt együtt-
léte valósult meg.1 Az egybehalmozódás háttere az volt, hogy a funda-
mentális  teológiában  került  elhelyezésre  minden  olyan  kérdés  és
problémafelvetés, amely a teológiai diszciplínák egyikébe sem kerülhe-
tett be.2 A 20. században a kereszténység számára adódó nehézségek, il-
letve az újonnan felmerülő kérdések fő oka leginkább az, hogy korábbi
bizonyosságok elhomályosultak a nagyon gyors, a keresztény hitet és
annak a korábbiakban jellemző nyilvános jelenlétét erodáló szekularizá-
ciós folyamatok következtében. A fundamentális teológia elsődleges fel-
adata e megváltozott szellemi légkörben a hit hihetőségének bemutatá-
sa  és  feltárása,  a  hit  szavahihetőségéről  való számadás lett.  E célnak
való alárendeltségükben az új feladatok, módszerek gazdagsága és vál-

1 Vö.  VERWEYEN, H., Gottes letztes Wort. Grundriß der Fundamentaltheologie, Regens-
burg, 32000, 17.

2 Vö.  TORRELL,  J.  –  P., Neue  Strömungen  der  Fundamentaltheologie  in  der  nach-
konziliaren Periode, in (Hrsg) LATOURELLE, R., - O’COLLINS, G. O., Probleme und Aspekte
der Fundamentaltheologie, Innsbruck-Wien, 1985, 21–37, 26.



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 113

tozatossága nem kaotikus együttlétté,  hanem színgazdag palettává,  a
fundamentális teológia különböző járható elméleti útjaivá váltak.

A kereszténység – nem csak, de minden esetben! – gondolkodó val-
lás, így megköveteli a gondolkodó számvetést. A teológia tudománya
már eleve a gyakorolt, a megélt istenhitből kiinduló fáradozás, hogy ál-
tala a keresztény hit tartalmai gondolkodva és a megértés közegében
kerüljenek  bemutatásra.  A  keresztény  hit  természetéből  fakadóan  a
számadó gondolkodás közegében önmaga mélyebb megértésére törek-
szik. E törekvés hajtóereje az a meggyőződés, hogy a hitnek értelmes
természete van, sőt a hit belső logikája, a  ratio fidei nem áll ellentétben
az ún. tudományos, illetve a filozófiai ésszel! Így a megélt hit közegében
való hitről való gondolkodás egyrészt a hívő ember saját megbizonyo-
sodására szolgál, másrészt a nem hívők, a hiten kívül állók felé történő
feltárást segíti elő.

Egészen sajátos feladata lett a fundamentális teológiának a 20. század
második felétől, hogy éppen a teológiának mint tudománynak a termé-
szetét járja körül, megvizsgálva, hogy az újkor óta kibontakozóban lévő
megváltozott kontextusban hogyan tud a tudományos kritériumoknak
megfelelni, s ezzel együtt hogyan képes a teológia saját tárgyával, a ke-
resztény  hittel  és  a  keresztény  hit  autentikus  megvalósításával  össz-
hangban működni. A fundamentális teológia így tulajdonképpen a teo-
lógiát  alátámasztó  tudományelméleti  feladatokat  volt  hivatott
elvégezni.  Ahogyan  a  tudományfilozófia  egy-egy tudomány  kereteit,
természetét, előfeltevéseit vizsgálja, ugyanúgy szükséges a fundamen-
tális teológiának a hit alapjait megmagyarázni, felmutatni és nyilvánva-
lóvá tenni. Mindeközben ezt nem úgy teszi, hogy kívülről, tárgyilago-
san  szemlélné  tárgyát  –  mint  ahogyan  például  a  vallástudomány
szemléli a különböző vallásokat, – hanem a hitet már előzetesen adott-
nak,  sajátjának  tekinti,  s  ebből  sarjasztja  belátásra  való  törekvését  a
szent anzelmi fides quaerens intellectum jegyében. E belső perspektivikus-
ság követeli meg a hit alapjainak reflexió alá vonását és megértését, így
válik  a  fundamentális  teológia  alapozó  feladatává  tudományelméleti
szempontból a hit alapjairól való számadás, amit frappánsan Max Seck-
ler a következő  módon fogalmaz meg: a fundamentális teológiának a



114 Vincze Krisztián

„keresztény hit  logoszát kell  feltárnia”.3 Ez azt jelenti,  hogy a hitünk
mellett való érveléseink, a hit mellett való állásfoglalásunk megindoklá-
sai nem a hit belső értelemstruktúráján kívül zajlanak, hanem éppen a
hittel együtt adott alapnak a kifejtésével esnek egybe, hiszen a „lerakott
alapon kívül, amely Jézus Krisztus, mást senki nem rakhat” – Pál apos-
tol Korintusiakhoz írt levele szerint (1Kor 3,11). A keresztény hitnek a
fundamentális  teológiai  kifejtése  és  magyarázata  mindeközben  úgy
megy végbe, hogy általa a hit a nem-hívők számára is megismerhető és
megérthető formában kerül a látótérbe. A hit értelmes és észszerű mi-
voltát, a hit logikáját  tárja fel tehát a fundamentális teológiai alapozó
munka, amely által a hiten, a kereszténységen kívül állók is tisztán lát-
hatnak rá a keresztény hit tartalmaira. Ennek lesz egyidejűleg lényegi
velejárója az is, hogy a kereszténység, a Krisztusba vetett hit egésze üt-
köztetésre  kerül  olyan kifogásokkal,  ellenérvekkel,  ellenvetésekkel  is,
melyek pontosan a  hit  ellenében fogalmazódnak  meg.  Ha a  teológia
nem  lenne  képes  ateista,  ateisztikus  kritikákkal  szembenézni,  akkor
nem felelne meg a tudományosság igényeinek. A fundamentális teoló-
gia sajátos feladata tehát az is, hogy kritikus kérdések megválaszolására
törekedjen, s kritikus megkérdőjelezésekkel szemben fejtse ki előbb em-
lített alapjait. Ezen apologetikus karakterjegy elvesztése esetén a funda-
mentális teológia nem felelne meg saját természetének! E szerepében a
fundamentális  teológia  egyfajta  küszöb-tudománynak  tekinthető,4 hi-
szen nagyon gyakran éppen a teológián kívülről érkező kritikus kérdé-
sek megválaszolására fordítja koncentrációs erejét. Bár ez más teológiai
diszciplínákra is igaz bizonyos esetekben – gondolhatunk akár a dog-
matikára vagy a morálteológiára –, mégis elmondható, hogy a teológiai
diszciplínák közül a teológia tudományelméleti  megalapozásának kü-
lönleges feladata a fundamentális teológia sajátja. Alapozó és apologeti-
kus feladatainak nagy részét ez teszi ki. 

Az eddigiekben elhangzottak összefoglalásaképpen Max Seckler azt
állítja, kétirányú tekintete van a fundamentális teológiának: egyrészt be-

3 SECKLER,  M., Fundamentaltheologie:  Aufgaben  und  Aufbau,  Begriff  und  Namen,  in
HFTh 4, 331–402, 375.

4 Vö.  KNAPP, M., Die Vernunft des Glaubens. Einführung in die Fundamentaltheologie,
Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2009, 126.



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 115

felé tekint, saját maga valóságára figyel, a kereszténység önmegragadá-
sa valósul meg benne akkor, amikor saját központi üzenetére és annak
alapjaira figyel. Másrészt kifelé forduló tekintete van, amely a keresz-
tény hit logoszának közvetítésére szolgál, hiszen magában a keresztény-
ség üzenetében ott van az ahhoz a valósághoz fűződő érdek, amelyre
vonatkozni akar. A közvetítés közege ugyanakkor általában éppen az a
nem-keresztény szellemi atmoszféra, amely mint a kereszténység önér-
vényesítésével szembeni kritikus ellenvetések és kritikus kérdésfelveté-
sek együtteseként határozható meg. A befelé és kifelé forduló tekintet, e
két aspektus természetesen nem érintetlenül állnak egymás mellett, ha-
nem egymást kiegészítve, egységet alkotva fonódnak egymásba. A ket-
tő  egységének logikája azonban kronológiailag az elsőt  feltételezi,  hi-
szen először azt kell tudnunk, hogy egyáltalán miről esik szó, s ezután
vagyunk  képesek  azt  intellektuálisan  kifejteni  és  megvédeni,  vagyis
apologetikusan képviselni.

II. Fundamentális teológia és filozófiai gondolkodásmódok

A fundamentális teológia imént vázolt értelmezése eltér a korábbiakban
domináns extrinzikus felfogástól és annak mechanizmusaitól,  s helyé-
ben  intrinzikusan  és  hermeneutikailag  igyekszik  eljárni.5 Korábban
ugyanis a katolikus apológia vagy fundamentális teológia a keresztény
hit hiteltérdemlő mivoltát kívülről, például filozófiai vagy éppen törté-
neti érvelésekkel próbálta meg alátámasztani anélkül, hogy közvetlenül

5 Az „extrinzikus” (pl. extrinzikus érvelés, extrinzikus hitmegalapozás) kifejezés a
fundamentális teológiában használatos szakkifejezésként arra utal, hogy a keresztény
vallás tartalma csak külsődlegesen vonatkozik az emberi természetre, s a keresztény-
ség mellett való érvelés csak eszközszerű érveken keresztül lehetséges. Ezzel szem-
ben az „intrinzikus” kifejezés utal arra, hogy az emberi természetet belülről fakadó
érintettsége kötheti a kereszténységhez, a kereszténység mellett való érvelések pedig
az emberi természet mélyrétegeinek tartalmából vezethetőek elő. Tehát a keresztény
hit tartalmai a mai embert is gondolkodói, cselekvői és szabad mivoltában szólítják
meg! Vö. LERCH, M., Gottesfrage des Menschen – Menschlichkeit Gottes: Problemstallung
und  Ansätze  theologischer  Anthropologie,  in  (Hrsg) LANGENFELD,  A,  -  LERCH,  M.,
Theologische Anthropologie, Ferdinand Schöningh, 2018, 73–144, 74–75.



116 Vincze Krisztián

hivatkozott volna hitbeli tartalmakra. Az intrinzikus eljárásmód lénye-
ge ezzel szemben, hogy a hitről való számadás aktusa a keresztény val-
lás  logoszának tartalmiságát  közvetítse.  A külső  perspektívából  tehát
a belső perspektívába helyeződik át a fundamentális teológia működési
elve. A belső perspektívába való áthelyeződés a hermeneutikán keresz-
tül  valósul  meg,  hiszen a hermeneutikai  eljárásmód ahelyett,  hogy a
hitet a neutrális értelem számára törekedne plauzibilisként felmutatni,
inkább a fontos hittartalmakat igyekszik a jelenkori megértési kontextu-
soknak megfelelően kifejteni.

Ha a fundamentális teológia tudományelméleti státuszát szeretnénk
meghatározni, abban fontos szerepet játszik minden esetben a vallásos
hit és az ész viszonyának tisztázása. A teológia mint hittudomány az
Istenről, világról, emberről való vallásos beszéden nyugszik. Ha a teoló-
gia e vallásos fundamentuma összeegyeztethető az ésszel, akkor tudo-
mányos  jellege  elismerésre  kerülhet.  Kulcsfontosságú  ebben  a  tudo-
mányelméleti  igazolásban  az  a  meggyőződés,  hogy a  keresztény hit,
pontosabban mondva a keresztény hit felvállalása, elfogadása észszerű.
Ennek feltárása a fundamentális teológia tudományelméleti, a teológia
számára történő alapozó munkája. A hit természetének, a kereszténysé-
gen kívülről érkező kritikus kérdéseknek, a fundamentális teológia tu-
dományelméleti összefüggéseinek ezen metszéspontján kérdésként me-
rül  fel,  hogy  vajon milyen filozófiai  gondolkodásmód alkalmas  arra,
hogy az adott szellemi légkörben a fundamentális teológia ezen feladata
sikerülhessen.  Van-e  egyértelműen  keresztény  filozófiaként  meghatá-
rozható filozófia, amely a fundamentális teológia fentebb említett célki-
tűzéseit tekintve válhat kiemelt jelentőségűvé? Isten valósága már nem
magától értetődő; bizonyos tudományok látóteréből a sajátos tematikus
és  módszertani  redukciók  következtében  eleve  kiesik,  sok  filozófiai
irányzat pedig nem biztosít az istenkérdés számára lefoglalt helyet. Va-
jon mely gondolkodásforma teszi a teológia számára lehetővé, hogy sa-
játos tárgyát, Istent, és Isten világra és emberre irányuló cselekedeteit
szakszerű és racionálisan követhető módon foglalja össze, s közvetítse
olyan tudományok és filozófiák irányába is, amelyek eredendően elzár-
kóznak ezen tartalmaktól?



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 117

Markus Knapp német fundamentálteológus véleménye szerint a 20.
évszázadban  három  gondolkodásmód  igyekezett  kifejezetten  keresz-
tény filozófiai karakterrel érvényesülni, hogy a fundamentális teológiá-
nak  is  segítségére  lehessen  kitűzött  céljainak  elérésében.  Metafizikus
gondolkodásmódról, transzcendentálfilozófiai gondolkodásmódról és a
posztmetafizikai  gondolkodásmód  kijelölt  ösvényeiről  beszélhetünk
csoportosításának tükrében.

A) Karl Rahner Hörer des Wortes (Az Ige hallgatója)6 c. művében kerül
sor a fundamentális teológia kérdésfelvetésének metafizikai gondolko-
dásmód alapú kifejtésére. A rahneri alapvetés az arisztotelészi filozófia
belátásaira hivatkozva állítja, hogy minden egyes tudomány megalapo-
zását az egységes alaptudományban, azaz a metafizikában lelheti fel. A
tudományok tárgyait igazából apriori struktúrájukban kell feltárni, így
minden tudományelméleti  kérdés tulajdonképpen metafizikai  kérdés-
ként kerül elmélyítésre, s ezzel együtt közben minden kérdés az ember-
ről szóló kérdésként is igazolódik. Istennek az elhangzó, kinyilatkoztató
szavára hivatkozó teológia számára a tudományelméleti  megalapozás
ennek tükrében „Isten lehetséges kinyilatkoztatásának” kérdésére, s egy
ilyen kinyilatkoztatás meghallására,  pontosabban „a meghallásra való
készségünk a priori adottságaira” terjedhet ki.7 Pannenberg az evangéli-
kus teológia keretein belül képviselte a metafizikus gondolkodásmód
szükségességét. Isten fogalmának jelentése számára „a mindent megha-
tározó valóság”, amelynek megértése, kifejtése egy olyan világ-fogalom-
ra vonatkoztatva adható meg, amelyet csak a metafizikus gondolkodás-
mód garantálhat. Az Istenről való beszéd csak metafizikai reflexiókon
keresztül biztosítható.8 Walter Kasper ezzel egybecsengően véli, hogy a
hitbeli kijelentések szükséges előfeltevései a metafizikai reflexiók kije-
lentései.  A  keresztény  hit  „történeti-partikuláris  hit”,  s  továbbadása
csak a metafizikai gondolkodásmódon keresztül öltöztethető az univer-

6 RAHNER,  K., Az  Ige  hallgatója,  (ford.  Gáspár  Cs.  L.)  Budapest,  1991.  németül:
RAHNER, K., Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie, in  Sämtliche
Werke, Band 4, Düsseldorf-Freiburg, 1997, 2–281. 

7 Vö.: a német kiadás szerinti 10, 12, 18. oldalak.
8 Vö. PANNENBERG, W., Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt am Main, 1973,

304.



118 Vincze Krisztián

zális érvényesség ruházatába.9 Végül a Fides et ratio is metafizikai hord-
erejű  filozófiát  tart  szükségesnek,  hogy igazságkeresésünkben  valami
abszolúthoz, végsőhöz, alapvetőhöz érkezhessünk el.10

B) A transzcendentálfilozófiai gondolkodásmód egyik alakzata Tho-
mas Pröpper szabadság filozófiája. Transzcendentális szabadság-reflexi-
ójában Isten ideája jelenti a tökéletes szabadságot. Ebből kiindulva véli
Pröpper az emberi szabadság Istenen keresztül történő megszólítható-
ságát megalapozhatónak.11 Richard Schaeffler  vallásfilozófus  a vallási
tapasztalatok sajátosságait elemezve jut arra a felismerésre, hogy a val-
lás  az  emberi  beszéd,  az  emberi  gondolkodás  és  cselekvés  autonóm
részterülete, melyet másból levezetni nem lehet. Az ész posztulátumait
– mint az én egysége, a világ egysége – e vizsgálatában nem tudásnak
vagy vélekedésnek tartja, hanem transzcendentális tekintetben szüksé-
ges reményként azonosítja, amelynek kifejezője a vallásból vett Isten-fo-
galom. A transzcendentális filozófia és a vallási tapasztalatok általa fel-
ismert összefüggéseinek tükrében úgy véli, hogy „az ész posztulátumai
vallási tapasztalat nélkül üresek, […] vallási tapasztalatok az ész posz-
tulátumai nélkül vakok.”12

C) A posztmetafizikai gondolkodásmód a harmadik lehetősége a ke-
resztény filozófiának, amelynek egyik jeles képviselője a magyar olva-
sóközönség számára kevésbé ismert Helmut Peukert. Mint posztmetafi-
zikai  út,  nem  tart  igény  végső  megalapozásra.  Az  emberi  nyelv,  a
kommunikáció és egyéb interakciós cselekvésekben rejlő értelempoten-
ciálokon keresztül ragad meg és jár körül a filozófiai tradícióban jól is-
mert témákat.13 A metafizikus és a transzcendentálfilozófiai gondolko-
dásmódtól abban különbözik leginkább, hogy a posztmodern szellemi
légkör alapvető tételeihez igyekszik idomulni.

9 Vö.  KASPER,  W.,  Das  Wahrheitsverständnis  der  Theologie,  in  (Hrsg)  CORETH,  E.,
Wahrheit in Einheit und Vielheit, Düsseldorf, 1987, 170–193, 180.

10 Vö. SZENT II. JÁNOS PÁL, Fides et ratio enciklika, 1998. 09. 14., 83. pont.
11 Vö. PRÖPPER, TH., Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte, München, 21988, 171.
12 Vö. SCHAEFFLER, R.,  Philosophische Einübung in die Theologie. I. Band: Zur Methode

und zur theologischen Erkenntnislehre, Freiburg-München, 2004, 192.
13 Vö. PEUKERT, H., Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie – Fundamentale Theologie.

Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt am Main, 1978.



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 119

III. A hit és ész viszonya, az ész természete

A késő középkort követően egyre mélyebb lett az a szakadék, amely a
kinyilatkoztatott hit és a tudományos, ill. a filozófiai ész között alakult
ki. A késő újkor jeles gondolkodói a hitet az észre hivatkozva utasítot-
ták el,  majd a filozófiai  ész olyan fokú instrumentalizálása  zajlott  le,
amelyet érdekes módon nemcsak keresztény gondolkodók, hanem pél-
dául a Frankfurti Iskola tagjai (Max Horkheimer, Theodor W. Adorno)
is kritikával illettek.

A hit  hihetőségének a filozófiai  ész, illetve a tudományos ész által
történő felismerése biztosíthatja a kereszténység univerzális igényének
képviselhetőségét. Vagyis a fundamentális teológia feladata, hogy a hit
logoszát úgy mutassa be, mint ami nem valamiféle ezoterikus különle-
gesség, hanem nyíltan felvállalható, tartalmi közvetítésében argumenta-
tíve képviselhető, így pedig a filozófiai és a tudományos ész számára is
hozzáférhető.  A  hit  és  ész  viszonya  természetesen  nagyon  komplex
kapcsolat, s e komplexitásnak hátterét az önmagában vett hit komplexi-
tása és az önmagában vett ész komplexitása is fokozza. Érdemes azon-
ban egy kicsit az emberi értelemre, az emberi észre úgy tekinteni, hogy
annak olyan tulajdonságát is kiemeljük, amit sokszor éppen a vallással
szembehelyezkedő  (például felvilágosult  vagy az autonóm gondolko-
dásért korteskedő) gondolkodók hagytak – szándékosan vagy egészen
tudatosan – figyelmen kívül. Tudniillik az emberi ész nem kontextus-
független, nem tévedésmentes képessége az embernek! Az ész önmagát
kritikusan határozza meg, amennyiben lehetőségeket derít fel és vizsgál
meg, saját teljesítményeit, eljárásmódját ítéli meg. Ezt teszi mint elméle-
ti ész. Az elméleti ész mellett beszélünk gyakorlati észről is, akkor, ami-
kor az ember mint cselekvő lény önmagának célokat tűz ki, s ezekhez
a  megfelelő  eszközöket  választja  meg.  Az  ész  használatán  keresztül
adatik az embernek az önismeret, az önmeghatározás képessége. Mind-
azonáltal az emberi ész ezekben az aktusaiban is előzetesen adott, törté-
netiségében meghatározott  kontextusban mozog.  Tehát nem semlege-
sen és nem is előfeltevésmentesen operál, belátásai így minden esetben



120 Vincze Krisztián

bizonyos feltételektől, irányelvektől függenek.14 Ez nem áll teljes ellen-
tétben az ész autonómiájával. Az autonómia nem előfeltevésmentessé-
get jelent, hanem azt, hogy egy-egy ítélet egy-egy saját belátásra ráépül-
ve születhet meg. Ezen autonómia-ideál magában hordja a személynek
„mint szabad személynek az önértelmezését”.15 Semmit sem szabad te-
hát észszerűnek elismerni, ami nem a saját szabad belátásunkból tárul
fel.

Az ész fogalma, képessége, szerepe, hatásköre tehát éppen a kon-
textus kondicionáltságából  adódóan történeti változásoknak alávetett.
Az újkor óta természetesen már messze nem úgy értjük az ész fogalmát,
mint ahogyan az Szent Anzelm korában volt értendő a hit premisszái-
ból fakadóan.16 René Descartes filozófiájában az ész önmegalapozása és
autonómiája  az  én  azon  önbizonyosságából  eredhetett,  amely  mint
megingathatatlan alap, mint  fundamentum inconcussum állt fenn. Az én
saját bizonyosságára alapozódó ész Kant filozófiájában aztán azzá a ké-
pességgé alakult át, amely transzcendentális eszméket követ. Ezen ide-
áknak – mint tudjuk – nincsenek tárgyi megfelelői a königsbergi filozó-
fus  szerint,  hanem  a  rendezett  észhasználat  regulatív  eszméiként
adottak. „Az ész transzcendentális fogalma tehát nem egyéb, mint vala-
mely  adott  feltételeshez  tartozó  feltételek  totalitásának fogalma.”17 A
kanti transzcendentális ész fogalmát azonban éppen kontextusfüggősé-
gének lelepleződése rázta meg. Már Immanuel  Kant kortársa,  Johann
Gottfried Herder felhívta figyelmünket az ész használatnak a történeti
korszakok és a beszélt  nyelv általi  meghatározottságára.  Őt  követően

14 „Különben is, aki semmit nem előfeltételez, az semmit sem tud bizonyítani” –
mondja Kutschera. KUTSCHERA, F., Vernunft und Glaube, Berlin, 1991, 12.

15 Uo. 9.
16 Szent Anzelm hitet és értelmet összeillesztő elméletének legfőbb jegyeit talán így

foglalhatjuk össze: Ha a hit ajándék, ajándék lesz igazságának felismerése, megisme-
rése is. Az intellectus fidei-hez csak az imádságban, csak azzal együtt lehet eljutni. A
hit igazsága a hit aktusában mutatkozhat meg igaznak! Egyszerre szükséges tehát az
ima és az argumentáció, a hit és a gondolkodás, a szemlélés és a gondolkodó megér-
tés.

17 (KRV B379), Vö.: KANT, I., A tiszta ész kritikája (ford. Kis J.), Atlantisz Kiadó, Bu-
dapest, 2004.



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 121

Friedrich Nietzsche radikális ész-kritikusként nyilvánult meg, amennyi-
ben azt csak mint a hatalom akarásának agyafúrt funkciójaként bélye-
gezte meg. A későbbiekben pedig az észnek a racionalitással való azo-
nosítására  került  sor  az  európai  gondolkodásban.  Az  észszerűség
legfontosabb kritériuma az lett, hogy az emberi kijelentéseknek és dön-
téseknek olyan megfelelő alapokat szükséges biztosítani, amelyek leg-
szélsőségesebb  formájukban  tulajdonképpen  természettudományos
pontossággal kellett, hogy rögzüljenek. 

Az autonóm ész koncepcióját érdekes módon nem teológiai okokból
kell  elvetnünk.  Éppen  ellenkezőleg,  ha  a  hitre  szóló  beleegyezésünk
csak személyes  szabad emberi  aktuson alapulhat  autentikus formájá-
ban, akkor éppen összeköthető a hit és az újkori autonómia-koncepció.
A hit ugyanis gondolkodni valót ad nekünk (fides quaerens intellectum),
logoszát éppen gondolkodásunkban kell megértenünk és belátnunk. A
hit tartalmi elemei úgy érvényesülhetnek, hogy azok a saját autonómiá-
jában fennálló ész számára válnak hozzáférhetővé és áttetszővé.  Max
Seckler  „teonóm  észautonómiáról”  beszél,  hiszen  egyszerre  „kettős
igénynek elkötelezettje, a keresztény hitnek és egyben az autonóm ész-
nek is”.18 E koncepcióban a hithez kötődő ész nem a hitetlenséghez kö-
tődő ésszel áll szemben. A teonóm észautonómiát sokkal inkább az a
meggyőződés tartja fenn, hogy a hit dolgai az autonóm ész feltételei kö-
zepette is érthető formára hozhatóak, s így hit és ész között akár „igazi
perikorézis állhat fenn”.19

Joseph Ratzinger idevonatkozó megállapítása egyrészt az, hogy „az
emberi ész egyáltalán nem autonóm”. Az emberi ész mindig történeti
összefüggésekben áll fenn. Az éppen adott szellemtörténeti helyzet, az
éppen kirajzolódó összefüggések torzíthatják így látását, s íme, „éppen
ezért szorul történeti segítségre, hogy a történeti torlaszokon túljuthas-
son”.20 Ratzinger  másrészt  a  Seckler  említette  perikorézissel  egybe-

18 SECKLER,  M., Fundamentaltheologie:  Aufgaben und Aufbau,  Begriff  und Namen,  in
HFTh 4, 331–402, 389.

19 Uo. 388.
20 RATZINGER, J.,  Zur Lage von Glaube und Theologie heute, in RATZINGER, J., Glaube –

Wahrheit  –  Toleranz.  Das  Christentum  und  die  Weltreligionen,  Freiburg  im Breisgau,
42005, 93–111, 110. 



122 Vincze Krisztián

csengve úgy véli, hogy a hit gyógyulást kínálhat az ész számára. Tulaj-
donképpen a hitnek és az észnek állandó, kölcsönös egymásra-vonat-
koztatottsága lenne kívánatos, hiszen „az ész a hit nélkül nem lehet ép,
a  hit  azonban  ész  nélkül  nem lehet  emberi”.21 Ahol  ez  elmarad,  ott
előbb-utóbb vagy az ész, vagy a hit abszolutizálására,  illetve vagy az
ész, vagy a hit patológiájára kerülhet sor.

IV. Az ateizmussal való párbeszéd természete

A Gaudium et spes zsinati dokumentum 19–22. pontjai határozzák meg
azt a teológiai mércét, amely bármely, az ateizmussal folytatott fejtege-
téseknek, vitáknak, párbeszédeknek irányadóul szolgál. Ez a szöveg al-
kotja az ateista világnézetekkel és gondolkodásmódokkal  való párbe-
széd hermeneutikai  alapját.  A Zsinat  újdonságai  abban  mutatkoznak
meg, hogy az Egyházra korábban jellemző defenzív apologetika helyett
a párbeszédre való felszólítás kerül előtérbe. Ha például az I. Vatikáni
Zsinat vagy a Syllabus errorum szövegeit vizsgáljuk, feltűnik, hogy min-
den megemlített, felsorolt ateista irányzat, mint szellemi tévelygés kerül
bemutatásra, s ennek alapján azonnali elítélésre is. Ezekben az egyházi
dokumentumokban gondolatrendszerek elítélésről van szó, legyen az a
panteizmus, a materializmus vagy az agnoszticizmus eszméje. Siegfried

21 Uo. 110.
Már a felvilágosodás-kori racionálisan érvelő ateizmus útjára indulása előtti filozófiai
észről (die philosophische Vernunft) azt állapítja meg Klaus Kodalle, hogy a hittől vezé-
relt ésszel szemben sokkal kisebbre szabja megismerésének hatósugarát, csak azokra
az eredményekre törekszik, amelyeket „saját erőből képes elérni”, s ezzel együtt le-
mond azon egzisztenciális kérdések megválaszolásának esélyéről, amelyek korábban
még repertoir-ját alkották. Az autonóm ész nem csak a kanti filozófiai örökségében
merül ki, s nem csak az jellemzi, hogy a korábbi istenérveket már hiteltelennek tartja,
hanem Isten létezését már kifejezetten támadható tételnek véli. Természetéhez az is
szorosan hozzá fog kapcsolódni, hogy orientációja csak a „tudható”, a „rendelkezésre
álló” és az „uralható” valóságokra terjed ki. Ez a természeti vonása még destruktí-
vabb, mint a kifejezetten istenellenes érvelései,  hiszen magát az istenkérdést tartja
majd a későbbiekben értelmetlennek, illetve értelmezhetetlennek. Vö.  KODALLE, M.,
Gott, in (Hrsg) MARTENS, E. – SCHNAEDELBACH, H., Philosophie. Ein Grundkurs, Band 2,
Rowohlts Enzyklopaedie, Reinbek bei Hamburg, 72003, 395–426, 396.



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 123

Hübner a szövegek tükrében kijelenti, hogy a megrögzött ateistákban a
teológusok hosszú időn keresztül csak olyan embert pillantottak meg,
aki vagy súlyos bűnben leledzett, vagy alacsony értelmi képességekkel
rendelkezett.22 Elsőként XXIII. János pápa Pacem in terris (1963) encikli-
kája próbálkozott azzal, hogy az ateizmusnak pasztorális érdekek men-
tén való  szemléletmódját  nyújtsa,  s  ezzel  hozzájárult  ahhoz,  hogy az
ateizmushoz „tapasztalatorientált, személyes és ezzel együtt krisztoló-
giai szemszögből” közeledjenek.23 Ennek értelmében paradigmaváltás-
ról beszélhetünk, amely a Katolikus Egyház történetében az I. és a II.
Vatikáni Zsinat között zajlott. Ennek a paradigmaváltásnak egyértelmű
jegyei tükröződnek a Gaudium es spes lelkipásztori konstitúcióban, ahol
például az ateizmus lehetséges különböző okai kerülnek felsorolásra a
párbeszéd-kezdeményezés intenciójának kifejeződésével.

V. Az ateizmus-reflexió hozadékai

Ha  a  keresztény  hívő  ember  saját  hitéről  gondolkodik,  egyidejűleg
reflektál  a hittel szembeni ateizmusra is.  Amennyiben hite alapjainak
gondol utána, egyidejűleg vet számot az ateizmus lehetséges okaival is.
Ez a párhuzamosság közben hozzájárul a saját hit lényegének letisztul-
tabb  formában  való  észleléséhez  is.  A  kereszténység  tulajdonképpen
minden időben úgy állt fenn, hogy hitének kifejeződését és megélését az
ateizmussal való szellemi interakció is befolyásolta. Ennek köszönhető
volt gyakran az is, hogy a hívő egyre mélyebb és tisztább formában lát-
ta meg hitét. Romano Guardini számba veszi azokat az eredményeket,
amelyek a gondolkodó vallásos ember ateizmussal szembeni reflexiói-
ból  erednek.  Idesorolja, 1) hogy az ateizmusra  való reflexió a vallási
állásfoglalás letisztulásához vezet el.24 2) E reflexiók tükrében a keresz-
tény hit és a vele szoros kapcsolatban lévő vallásos kultúra is megkü-

22 Vö.  HÜBNER, S.,  Atheismus  in  der  Sicht  des  Zweiten  Vatikanischen  Konzils,  in
Theologisch-praktische Quartalschrift 134 (1986), 338–341.

23 SCHLÖGL, M.,  Mystik –  Atheismus –Dunkle Nacht. Johannes Kreuz und Therese von
Lisieux im Gespräch mit dem neuzeitlichen Atheismus, Regensburg, 2013, 61.

24 Vö. Uo. 103.



124 Vincze Krisztián

lönböztethetővé válik.  3) Nekik köszönhetően megszűnnek olyan me-
tafizikai és etikai „szinkretizmusok”, amelyek korábban jellemezhették
(és veszélyeztethették is!) a keresztény vallást.25 4) Effajta reflexiók a hi-
tet arra sarkallják, hogy az kiszakítsa magát korábbi összefonódások és
összevegyülések hálózataiból azért, hogy az Istenhez való új közvetlen-
séghez találjon vissza, amely igazából a keresztény ember „egzisztenci-
ájának legbensőbb valósága”.26 5) Végezetül olykor éppen az ateizmus-
sal szemben gondolkodva találhatott rá a hívő ember a korábbiakban
még észrevétlenül meghúzódott hittartalmakra.

VI. A keresztény bölcselet egy exempluma: Bernhard Welte
(1906–1983) filozófiája

Bernhard Welte kiinduló elve szerint a teológiának engednie kell, hogy
a filozófia hathasson rá azért, hogy olyan teológiává válhasson, amely a
korszellemmel  megértetheti  magát.  A  német  vallásfilozófus  arra  int,
hogy a filozófiának nemcsak formális teljesítményei vannak a teológia
tudományán belül, hanem annak állandó mozzanatát alkotja. Amikor a
teológia érvelései helyességére ügyel,  vagy a gondolatvezetések tiszta
logikájára, a helyes következtetésekre, a fogalmak világos mivoltára, ak-
kor számára a filozófia módszertani és formális szempontból jelentős.
Mivel a teológiának közvetlen hozzáférése van az örök igazságokhoz,
sokan vélhették úgy, hogy a filozófiának pusztán járulékos a hozzákötő-
dő szerepe, ami leginkább a kinyilatkoztatott igazságok elrendezésében,
szisztematizálásában  áll.  Welte  e  felfogással  szembehelyezkedve kije-
lenti, hogy a filozófia a hit megértésében mindig is jelen van, mert a hit
„kezdettől fogva megértő hit”, a „fides mindig magában hordja az intel-
lectus  fidei-t”,  azaz  a  hit  szükségszerűen  együtt  áll  fenn az  önmaga
megértéséhez elvezető úttal.27

25 Vö. Uo. 104.
26 Vö. Uo. 107.
27 WELTE, B., Credo ut intelligam als theologisches Programm heute (1962), in WELTE, B.,

Zur  Vorgehensweise  der  Theologie  und  zu  ihrer  jüngeren  Geschichte,  Gesammelte
Schriften, IV/3., Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2007, 212–228, 214.



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 125

Bernhard Welte jól sejtette, hogy a dogmaértelmezés teológiai problé-
mája feladataival és kihívásaival együtt a filozófia és teológia viszonyá-
nak  új  szempontjaira  képes  fényt  vetni.  Egy  nagyon rövid  1951-ben
megírt tanulmányban programszerűen vetette papírra, hogy a filozófia
elsődleges szerepe abban áll, hogy az emberi szókészletet, a nyelvet, az
aktuálisan használt terminológiát vizsgálja át.28 A teológiai kategóriákat
és fogalmakat tehát bölcseleti szempontból megközelítve kell értelmez-
nünk, magyaráznunk és továbbgondolnunk.29 Amikor a késő 19. száza-
di  neo-skolasztikát  értékeli,  arról  panaszkodik,  hogy az a skolasztika
„régtől  fogva  áthagyományozott  és  állandósult  fogalmi  rendszerére”
nyúlt vissza.30 Ennek következményeként azonban letért a kortárs gon-
dolkodásformákkal való találkozáshoz vezető útjáról, s egyfajta időtlen-
ségben és történetietlenségben igyekezett a már régtől ismert és szoká-
sossá vált kifejezéseket ismételni.31 A filozófia Welte számára azonban
azt az emberi képességet jelenti, amely az emberi létmegértéssel azono-
sítható. A teológiára leselkedő  veszélyek egyike, hogy azt a filozófiát
utasítja  el,  amely  éppen  arra  képesítené  őt,  hogy  a  létmegértés
(Seinsverständnis), az emberi léttudat (Seinsbewusstsein) történeti alak-
zatait észlelhesse, s azokkal lépést tarthasson.32 Hogy teológiai kategóri-
ák és fogalmak a filozófiai felől kerülhessenek kifejtésre, megköveteli,
hogy a teológia tekintetbe vegye az aktuális korszellemben kifejeződő
emberi lét-tudatot, illetve létmegértést.

28 WELTE, B., Theologie und ihre Beziehung zum Studium Generale (1951), in WELTE, B.,
Zur  Vorgehensweise  der  Theologie  und  zu  ihrer  jüngeren  Geschichte,  Gesammelte
Schriften, IV/3., Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2007, 165–166, 165. 

29 WELTE,  B., Die  Theologie  zwischen  Erbe  und  Neubeginn.  Ein  geistgeschichtlicher
Querschnitt durch die wissenschaftliche Arbeit der Freiburger Theologischen Fakultät im 20.
Jahrhundert (1961), in WELTE, B., Zur Vorgehensweise der Theologie und zu ihrer jüngeren
Geschichte, Gesammelte Schriften, IV/3., Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2007, 49–76, 72.

30 WELTE,  B.,  Hermeneutik  des  Christlichen,  Gesammelte  Schriften,  IV/1.,  Herder,
Freiburg im Breisgau, 2006, 15–193., 55.

31 WELTE, B., Die Wesensstruktur der Theologie als Wissenschaft (1955), in WELTE, B.,
Zur Vorgehensweise der Theologie und zu ihrer jüngeren Geschichte, Gesammelte Schriften
IV/3., Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2007, 167–183, 168–169.

32 WELTE, B., Die Philosophie in der Theologie (1957), in WELTE, B., Zur Vorgehensweise
der  Theologie  und zu ihrer  jüngeren Geschichte,  Gesammelte  Schriften,  IV/3.,  Herder,
Freiburg-Basel-Wien, 2007, 137–156, 151. 



126 Vincze Krisztián

A filozófia – (nagymértékben befolyásolva a heideggeri értelemben
vett  filozófia-koncepciótól!)  –  Welte  számára  ugyanis  lét-megértés
(Seinsverständnis), világ-megértés (Weltverständnis), s mint ilyen a je-
lenvaló lét  (Dasein)  saját  magára  vonatkozó  megértése,  tehát  egyben
emberi ön-megértés is. Ebből  fakadóan a filozófia az emberi ész azon
közege is, amely képes észlelni, hogy egyes teológiai kifejezések esetleg
már csak olyan műszóvá öregedett szakkifejezések, a beszédnek többé
már olyan „át nem gondolt szokásai”, amelyekből kiveszett az életsze-
rűség, s nem helyezhetőek már el az aktuális lét-, világ- és önmegértés
horizontján.33 Beszélt, használt szavaink életszerűsége feltételezi ugyan-
is az aktuális létmegértést. 

Ami pedig a hitigazságok egzisztenciális megértését illeti, a teológia
az ember megváltásra való rászorultságát előfeltételezi elsősorban. Mi-
ért is vágyakozna valaki a kereszténységre, ha töredékes és veszélyezte-
tett létében előzetesen nem érzi át szabadulásra,  menekülésre, üdvös-
ségre  való  rászorultságát?  Hogy  Isten  szava  ne  csak  kijelentésnek
tűnjön, hanem követelményként is észlelhető legyen, ahhoz az szüksé-
ges,  hogy az ember megváltásra  való rászorultsága hermeneutikailag
kidolgozott legyen. A filozófia, a keresztény filozófia feladata tehát an-
nak felmutatása, hogy minden emberi magatartás és cselekvés olyan ha-
tárokig jut el, amelyeket az ember a maga erejéből már képtelen átlépni,
hiába is vágyakozik arra. A vágyakozás és a tehetetlenség együttes ta-
pasztalata az, ami egy bizonyos „transzcendens üdvösségre” utalhat.34

Ha az emberi létezés nem úgy kerül elgondolásra, hogy az önmagában
fragmentált,  befejezetlen,  kiegészülésre szoruló egzisztencia,  ott  a ke-
reszténység legjobb esetben is csak extrinzikusan, külsődlegesen, járulé-
kosan kapcsolódhat az emberi élethez. Vallásfilozófiai hangsúlyt nyer
tehát az a feladat, hogy az embernek az Isten hallható szavával szembe-
ni belső, természeténél fogva adott nyitottsága kerüljön igazolásra. Lát-
hatóvá kell tenni, hogy miben is áll az ember „üdvösség iránti érdeke”,
egyáltalán „miféle üdvösség”, beteljesedettség „vonatkozhat az emberi

33 Uo. 150.
34 WELTE, B., Theologie und ihre Beziehung zum Studium Generale (1951), in WELTE, B.,

Zur  Vorgehensweise  der  Theologie  und  zu  ihrer  jüngeren  Geschichte,  Gesammelte
Schriften, IV/3., Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2007, 165–166, 165.



A keresztény bölcselet kompetenciája az ateizmus … 127

létezésre”.35 Ennek első lépése azoknak az emberi élettel együtt járó ha-
tárvonalaknak a filozófiai reflexiója, amelyekben az emberi önerő tehe-
tetlensége és az ennek ellenére a határvonalon túlival szemben jelenlévő
mélységes emberi vágy együttesen állnak fenn. Efféle határvonalak el-
sősorban azok a fájdalmas tapasztalatok, amelyekben az ember a halál-
lal, a szenvedéssel, élete küzdelmeivel, saját bűneivel szemben érzi ma-
gát tehetetlennek, miközben „egy kívülről érkező szabadulás” reménye,
a negatív realitás ellenére beteljesedést áhító vágyakozásai mégis jelen-
valóak.

35 WELTE, B., Die Wesensstruktur der Theologie als Wissenschaft (1955), in WELTE, B.,
Zur Vorgehensweise der Theologie und zu ihrer jüngeren Geschichte, Gesammelte Schriften
IV/3., Herder, Freiburg-Basel-Wien, 2007, 167–183, 168–169., 181.



TÖRÖK CSABA

Új ateizmus – új apologetika?

Az elmúlt három évtizedben egyre nyilvánvalóbbá vált, hogy az ateiz-
mus új formája lépett színre – ez pedig mind sürgetőbbé teszi az apolo-
getika  megújulását.  Az  alábbi  tanulmányban  arra  teszünk  kísérletet,
hogy körüljárjuk a közkeletű kifejezéssel élve „új ateizmusnak” neve-
zett irányzatot, megragadjuk annak főbb vonásait, s az így nyert belátá-
sok segítségével kísérletet tegyünk arra, hogy irányokat jelöljünk ki az
apologetika megújítása számára.

1. A „klasszikus” ateizmus

Az ateista gondolat az európai bölcselet elmúlt évezredei során több-
ször és eltérő formákban bukkant fel. Mindazonáltal a felvilágosodás, a
tudományos és ipari forradalom, a jelentős és mélyreható társadalmi át-
alakulások létrehoztak egy olyan, akár „klasszikusnak” is hívható ateis-
ta látásmódot és gondolkodást,  amely a 19–20. században igen széles
körben  ismertté  vált.  Azért  is  érdemes  foglalkoznunk  ezzel  a  bevett
gondolkodási  irányzattal,  mert ennek tükrében,  ehhez való viszonyá-
ban érthetjük meg, miben is áll az új ateizmus újdonsága.

Emerich Coreth a „klasszikus” ateizmus három fő tengelyét mutatja
fel. Ezek: a tudomány és haladás, a szabadság és a társadalmi igazsá-
gosság.1 A következőkben rövid áttekintésre törekedve szeretnénk fel-
vázolni ezen ateista álláspont profilját.

1 EMERICH CORETH, Isten a filozófiai gondolkodásban, Kairosz, Budapest 2004, 258–276.



Új ateizmus – új apologetika? 129

1.1. Tudomány és haladás

A felvilágosodás korának ráció-kultusza mintha kézzel fogható vissza-
igazolást nyert volna a tudományos fejlődés valóban magával ragadó és
döbbenetes robbanásában, amelyet a világ az elmúlt két évszázadban át-
élt. Emiatt sokakban megerősödött a meggyőződés, miszerint a valóság
az érzékszervi észleletek és azok értelmi feldolgozása révén teljességgel
befogható. Az így kiforrott viszonyulást jól mintázza az a pozitivizmus,
amelynek egyik fő képviselőjét Auguste Comte-ban ismerhetjük fel. En-
nek értelmében három alapigazságot kell elfogadnunk:

– Pozitivizmus: a valóság megragadható az empíria révén (és viszont:
ami empirikusan nem megragadható, az nem is valóságos).

–  Materializmus:  valójában  a  fenti  kijelentésből  következik,  hogy a
minket  körülölelő  világ  elégségesen,  hiánytalanul  értelmezhető
pusztán anyagi létezésként. Minden, ami valóságos, egyszersmind
anyagi természetű.

– Szcientizmus: csak az az emberi ismeret tekinthető tudománynak,
amely az érzéki-tapasztalati megismerésből  építkezik, s amely ép-
pen ezért kirekeszt minden nem valóságos / nem érzéki / nem anya-
gi elemet az érveléséből. Ez azt is jelenti, hogy tulajdonképpen a ter-
mészettudomány válik  „a” tudomány,  mindennemű  tudományos
tevékenység modelljévé és mintájává.

A közgondolkodásra azonban talán még nagyobb hatást gyakorolt az
ún.  vulgáris  materializmus  elterjedése.2 Az  ismeretterjesztő  műként
napvilágot látott írások igen gyakran ideológiai célokat kezdtek szolgál-
ni, formálni igyekeztek a közvélemény tudatát. Olykor pedig egyenesen
hitellenes céllal mutatták be a tudományok eredményeit a szélesebb kö-
zönségnek. Jó példa erre Ernst Haeckel 1899-ben kiadott Welträtsel (Vi-
lágrejtélyek) című  könyve. Ebben a szerző  – színesen és közérthetően
ecsetelve az elért felfedezéseket – kifejtette azon meggyőződését, misze-
rint a tudomány előbb-utóbb szükségszerűen legyőzi az istenhitet (ezen
kijelentés természetesen implikál  egy másikat is:  engesztelhetetlen el-
lentét áll fenn a tudomány és a hit között). Haeckel a darwini evolúció-

2 HONNEFELDER, L., art. Atheismus. II. Philosophisch, in LThK2 1, 1133–1135, itt: 1134.



130 Török Csaba

elméletben egy olyan útra lelt, amelyen járva – vélekedése szerint – ki-
elégítően meg tudott magyarázni minden fejlődést, folyamatot a világ-
ban. Hozzáállásában megmutatkozott az a harcos és doktriner magatar-
tás,  amely  oly  jellemző  volt  a  korszakban  úgy  a  hitetlenség,  mint  a
hitvédelem oldalán. Azon sem csodálkozhatunk, hogy legfőbb ellensé-
gének a katolikus egyházat tekintette.3

A 20. században – támaszkodva a formális logika századfordulós át-
törésére – megjelent a rudimentális pozitivizmus új változata, amelyet
logikai- vagy neo-pozitivizmusnak is neveznek. A kontinentális filozófi-
ában a bécsi kört, az angolszász világban pedig Bertrand Russellt tekint-
hetjük ezen szemléletmód legjelentősebb képviselőinek.  A neo-poziti-
vizmus  később  –  belső  kritikákat,  vitákat  megélve  –  alapjává  vált  a
további  előrehaladás  ívének.  Hatástörténetének  sodrában  ott  találjuk
Karl  Popper  kritikai  racionalizmusát,  de  Ludwig  Wittgenstein  késői
(analitikusnak is tekinthető) korszakát is,  valamint a nagy angolszász
analitikus filozófiát.

1.2. Szabadság

Nem csak Karl Marx, de sokan mások is „prófétának” tekintették Lud-
wig Feuerbachot (a „tűzpatakot”, akinek – mint neve is sugallja – prófé-
tai küldetést tulajdonítottak). Nála jelent meg a vallásos tudat olyfajta
értelmezése, amely mind a mai napi hat. Szerinte ez nem egyéb, mint az
ember önmegkettőzése és elidegenedésének lenyomata: az ember felis-
meri azt, aminek lennie kellene. Ám sajnálatos módon az eszményített
célt nem önerejéből akarja elérni, hanem „kivetíti” magából: megteremti
a maga istenségét. A latin „homo homini lupus” mondást parafrazeálva
kimondta a „homo homini deus”-elvet. A háttérben felsejlett egy sajá-
tos, pszichológiai érvelés, miszerint az ember vagy gyáva, vagy lusta, s

3 Haeckel művének nagy hatását mutatja, hogy napjainkban is vizsgálódások tár-
gyát képezi, különösen hatása tekintetében. Egyik legfőbb erőssége mindenképpen
abban áll, hogy szintézisbe fogja a módszertant (evolúcióelmélet), a tudományt, a tár-
sadalmi kérdéseket és az etikai problémákat. Ily módon „ateista szintézist” hoz létre,
amit  igen  olvasmányosan  tárt  közönsége  elé.  Kortárs  olvasatként  ld.  HELBIG,  H.,
Welträtsel  aus  Sicht  der  modernen  Wissenschaften. Emergenz  in  Natur,  Gesellschaft,
Psychologie, Technik und Religion, Springer, Berlin 2018.



Új ateizmus – új apologetika? 131

ez űzi egy menedék vagy kibúvó felé, amelyet az istenfogalomban lel
fel. Csakhogy akár így, akár úgy, elveszíti a valódi szabadságát.

A kérdéskör legátütőbb és legradikálisabb megfogalmazásával azon-
ban Friedrich Nietzsche filozófiájában találkozunk, aki kísérletet tett az
ember „átfogalmazására”.4 Arról van szó, hogy az embernek törekednie
kell az önfelemelésre, s ennek folyományaképpen az önmeghaladásra.
Ennek szükségszerű következménye az ateizmus: az „ember feletti em-
ber” nem ismerhet el önmaga fölött semmiféle istenséget. A tőle eredez-
tetett bon mot szerint „Isten nem létezhet, mert ha létezne, nem bírnám
elviselni, hogy nem én vagyok az”. Ezen a ponton nem csak a probléma
filozófiai mélységére, de egyfajta egzisztenciális életérzésre is rálátha-
tunk,  amely  elvezette  Nietzschét  a  megállapításra,  miszerint  az
„Unschuld” állapotát (azaz: a tényleg, valóban és mindenestül szabad
létezést) csakis az istenség megtagadása révén érhetjük el. Ha tehát he-
lyesen akarjuk értelmezni a Fröhliche Wissenschaft felkiáltását, miszerint
„Isten meghalt”, ebben a keretben kell elhelyeznünk azt.

Az embert ennek a felemelkedésnek az útján a „Wille zur Macht” ve-
zérli: az akarat, az önmegvalósítás és a szabadság beteljesítése ez, ami-
nek révén az ateizmus egyfajta „apagyilkosságot” követ el.5 E kijelenté-
sek mögött – mint arra sokan rámutatnak – egyfajta nihilizmus sejlik fel,
amely azonban (miként látni fogjuk) végül magát a szabadságot is meg-
kérdőjelezhetővé tette.

1.3. Társadalmi igazságosság

A 19. században született meg a modern Európa, s ezzel párhuzamosan
az a világ, amely épp korunkban éli következő nagy átalakulását. A tár-
sadalmi és politikai elmozdulást kiválóan mutatja Karl Marx gondolati
rendszere, amelyben egymásra talál a meggyőződéses ateizmus és a tár-
sadalmi-közgazdaságtani  elemzés.  Szerinte a  vallás  nem más,  mint  a
fennálló rend biztosítéka. A jól ismert mondás – „A vallás a nép ópiu-

4 SCHÜTTE, H.-W., art. Atheismus, in HWPh 1, 595–599, itt: 598.
5 Az „Isten meghalt”-felkiáltás mélységeire és távlataira magunk is igyekeztünk rá-

világítani:  TÖRÖK,  Cs.,  „Mi  Atyánk…”.  Posztmodern  töprengések,  in  Communio 27
(2019/1–2), 78-104.



132 Török Csaba

ma” – a maga történeti kontextusában nem annyira az elbódító-kábító,
hanem sokkal inkább a fájdalomcsillapító funkcióra utal: a vallás okoz-
za, hogy az elnyomottak, a kizsákmányoltak képesek elviselni az alapja-
iban igazságtalan rezsimet, amely alatt nyögniük kell.

Ahhoz, hogy a proletariátus kitörjön az igazságtalanság börtönéből,
olyan ideológiára van szükség,  amely irányozza tetteit  és képesíti  az
összefogásra,  a rendezett-szervezett  együttes (forradalmi)  cselekvésre.
Marx látásmódját jól demonstrálja, hogy szerinte egy ideológia kapcsán
soha nem az a fő kérdés, igaz-e vagy sem. Sokkal inkább az a lényeges,
hogy miként reflektál  a fennálló viszonyokra,  és milyen kiutat mutat
azokból.  Ennek okán az eszme önmagában soha nem elég: cselekvési
tervre is szükség van. Ezért a marxizmus elválaszthatatlan az elméleti
atya személye mellett az olyan nagy ideológusoktól, mint Friedrich En-
gels vagy Vlagyimir Iljics Lenin.

A 20. század történelmi tapasztalata, a megvalósult marxista ideoló-
gia kiábrándító élménye (és tragédiája) azonban átértékelést és újrafo-
galmazást vont maga után. A szovjet típusú rendszer mellett színre lé-
pett  egy  másmilyen,  nyugati  ágazat,  amely  az  újmarxizmus  nevet
kapta.6 Ennek egyik jelentős  „laboratóriuma” a Frankfurti  Iskola volt
(Herbert Marcuse, Max Horkheimer, Theodor W. Adorno), amely erő-
teljesen hatott a nem egyszer szintén ide sorolt Jürgen Habermasra is.
Ebben az összefüggésrendszerben a forradalom alanya immár nem a
klasszikus elnyomott osztály vagy proletariátus volt. 1968-cal elénk állt
egy olyan új ideológia, amely nem akart régimódian intézményes gya-
korlattá válni, viszont mind inkább középpontba állította az egyént s az
ő  szabadságát. Ugyancsak megemlítendő  a „francia vonal”, amelynek
kiemelkedő tagja Jean-Paul Sartre, a „megtért” egzisztencialista, aki idő-
vel kiváló kapcsolatokat épített ki a Szovjetunióban és a mind radikáli-
sabb nyugat-európai vörös terrorista csoportokkal.

6 Jellemző, hogy ennek képviselői leginkább Marx korai írásaira támaszkodtak.



Új ateizmus – új apologetika? 133

2. Az átkötés kora

A II. világháború után, a 20. század második felében beállt egy olyan
szellemtörténeti korszak, amelyet akár „az átkötés korának” is nevezhe-
tünk: a klasszikus modernitás rendjéből ekkor jutottunk el a posztmo-
dern létállapot birodalmába. Ennek a nehezen rendszerezhető érának a
gyökerekig hatoló alakváltások és változások a fő jellemzői.

2.1. Változás a tudományosság terén

A természettudományos  világkép  Albert  Einstein  relativitás-elmélete,
a heseinbergi határozatlansági elv, Gödel nemteljességi tétele vagy akár
az  ősrobbanás  hipotézise  okán  radikálisan  átformálódott.  A  klasszi-
kus  (newtoni)  fizika  statikus  kozmovízióját  leváltotta  egy dinamikus
gondolkodásmód, a kvantumfizika fokról fokra megmutatta kozmoló-
giai-filozófiai távlatait. Ezzel együtt a durva, kissé elnagyolt 19. századi
materializmus  helyébe  olyan  látásmód  lépett,  amelyben  feltárult  az
anyag  „misztériuma”:  a  szubatomi  struktúrák  vizsgálata  mind  több
eredménnyel  szolgált,  az  elemi  részecskékről  alkotott  régi  modellek
elégtelennek bizonyultak.7

Mindeközben újra meg újra „messiás-tudományok” léptek a színre,
amelyek így vagy úgy, de valamiféle átfogó értelmezéssel kecsegtettek.
A fő  csapásirányok között  említhetjük a szociológiát,  a pszichológiát,
később a genetikát is. Ezzel együtt járt a teljes emberi valóság vizsgála-
tának a hangsúlyeltolódása: mintha minden kérdésre egykulcsos meg-
oldást szerettek volna találni, az emberi jelenséget egyfajta meghatáro-
zott  megközelítéssel  akarták  kimerítően  elemezni.  A  posztmodern
egyik fontos tapasztalata, hogy az ilyen „erős” tudományok (tudomá-
nyos világ- és emberképek) nem megfelelők, sőt olykor egyenesen em-
berellenesek, emiatt napjainkban inkább a „gyenge” válaszoknak sza-
vaznak hitelt.

7 Ezt már idejekorán jelezték Bertrand Russell megfontolásai az anyag természeté-
ről, ld. RUSSELL, B., A filozófia alapproblémái, Kossuth, Budapest 19963, 36–45.



134 Török Csaba

2.2. Történeti tapasztalatok

A 20. század átformálódását nem lehet elválasztani azoktól a történeti
tapasztalatoktól, amelyek szó szerint belevésődtek mindannyiunk kol-
lektív tudatába. Első helyen mindenképpen a világégéseket kell kiemel-
nünk.  Az I.  világháború megingatta,  sőt  bizonyos értelemben meg is
buktatta a korábbi  politikai  és társadalmi rendet.  Az 1920-as,  1930-as
évek léttapasztalatának szerves részét képezik a felbomlás, a bizonyta-
lanság benyomásai.8 Ez magyarázatul szolgálhat ahhoz a dekadenciá-
hoz, féktelenséghez, amellyel a két világháború közének a kultúrájában
találkozunk  –  és  ami  bizonyos  értelemben  különválaszt-hatatlan  egy
rettenetes és végzetes társadalmi és politikai polarizációtól s radikalizá-
lódástól.

A rend nélküliség, a bomlás tapasztalata és a rend vágya fájdalmasan
áll a szemeink elé azon folyamatokban, amelyek elvetették a II. világhá-
ború  magvait.  Ez  a  második  világégés  borzalmaiban,  az  embert  léte
alapjainál  megrendítő  voltában  messze  túlmutatott  az  elsőn (pedig a
kortársak már azt is egyfajta non plus ultra-rémségként élték meg). A
szenvedés, a gyötrelem, a kínzás, az értelmetlen halál tapasztalata, a föl-
di pokol feltárulása minden korábbinál erőteljesebben vetette fel a kér-
dést: Hol volt az Isten? És hol volt az ember? Amikor a tudomány és a
technika ellenünk fordult, milyen kapaszkodó vagy oltalomhely maradt
még? Mintha beteljesült volna a spengleri jóslat „a Nyugat alkonyáról”.9

Hogy itt nem pusztán feldolgozandó traumáról, de általában véve az is-
tenhit megingásáról van szó, azt jól mintázza Hans Joas írása: Az Isten-
fogalom Auschwitz után.10

8 Kiválóan tükröződik ez Luigi Pirandello Sei personaggi in cerca d’autore című drá-
májában, amelynek ősbemutatójára 1921-ben került sor, ám íródásának kezdete a vi-
lágháború végéhez, a széles körű kulturális-emberi sokkhoz köthető. Hasonló irodal-
mi  látleletet  kínál  Karl  Kraus  1915–1922  között  született  Die  letzten  Tage  der
Menschheit című drámája.

9 Emblematikus, hogy az első kötet pár hónappal a német összeomlás előtt, 1918 ta-
vaszán jelent meg, a második pedig a zavar sűrűjében, 1922-ben.

10 Magyarul: JOAS, H., Az Isten-fogalom Auschwitz után. Egy zsidó hang, in Múlt és jö-
vő 29 (2016/1), 74–80.



Új ateizmus – új apologetika? 135

A  történelmi  kataklizmákat  gazdasági  válságok  is  kísérték.  Ezek
nagyban hozzájárultak ahhoz, hogy az emberek megtapasztalták: nagy-
nak,  stabilnak  tartott  rendszereik  bizonytalanok,  a  korábbi  történeti
messianizmusok megbuktak, az evilági jólét nem vagy csak korlátozot-
tan  érkezik  el.  Mindez  rengeteg  kérdést  felvetett:  Tart-e  egyáltalán
bármerre a történelem, vagy csak ciklikus ismétlődések tapasztalhatók?
Elképzelhető, hogy a kudarc, a bukás eleve kódolva van a rendszereink-
be?

2.3. Átformálódó ateizmus

Lehetetlen egyetlen oldalon összefoglalni a vizsgált korszak ateizmusá-
nak szellemtörténetét. Mégis érdemes – mintegy iskolapéldaként – fel-
idézni  Martin  Heidegger  személyét  és  munkásságát.  A  világháború
után egyre jobban kikristályosodott felfogása, amely elvezette őt a kije-
lentéshez, miszerint „még nem döntött” Isten Daseinja felől (másként fo-
galmazva: bár nem akar teista lenni, ez még nem jelenti azt, hogy meg-
győződéses  ateista  lenne).  Korábban  azt  mondták  volna  erre  sokan,
hogy ily módon kudarcot vallott a gondolkodás, a ráció – ám egziszten-
cialista kontextusban immár sokkal inkább arról volt szó, hogy a „lét-
sors” determinálja erre az álláspontra az embert, akit önnön léte mint-
egy beledobott a világba és a létezésbe. Sorsunk a „silány idő” a „világ
éjsötétjében”.

Az istenkérdés azonban ettől még nem sodródott át a régi vágású ag-
noszticizmus  terepére,  lévén hogy nem a megragadhatatlanság állt  a
középpontban, hanem a „távolság”. Benne létezünk a „világéj” sötétjé-
ben, s itt vitatkozgatunk róla (aki vagy van, vagy nincs). Ez a tónus kife-
jezetten kitapinthatóvá lett a német filozófus egyik utolsó interjújában,
ahol elhangzott: „Már csak egy Isten menthet meg minket”.11 Ez persze
nem azt jelenti, hogy megszületett volna Heidegger döntése Isten Dase-
inja mellett, hanem inkább felmerült egy ködös sejtés (remény?): ha van,
akkor talán egyszer majd újra közel jön hozzánk.

11 „Már csak egy Isten menthet meg minket”. Interjú Martin Heideggerrel (ford. Fila Bé-
la), in Vigilia 45 (1980/3), 190–192, itt: 191.



136 Török Csaba

Az átkötés korának ateizmusa tehát már nem harci ideológia és trivi-
ális tőmondatokból építkező magabiztos szisztéma. Sokkal inkább kö-
dös beszéd, amelyet irodalmiasság jellemezett, és amely késznek mutat-
kozott a teológiával (hittel) folytatott párbeszédre is, ahol nem a minden
áron (le)győzni akarás dominált immár. Akár azt is mondhatnánk, hogy
megjelent az „ateizmus szubtilis kultúrája”, amelynek összetevői között
nem kerülheti el a figyelmünket egy bizonyos fájdalom, nosztalgia és
szorongás.  Olyan érzelmi-emberi  vetületek ezek, amelyek teljességgel
idegenek a klasszikus („erős”) ateizmustól.

3. Az új ateizmus színre lépése

Amikor az „új” jelzővel találkozunk, tudhatjuk: az így megjelölt valóság
egy viszonyítási pont által definiálja magát. A fentebbiekben ezért fog-
lalkoztunk a „klasszikus” ateizmussal s az átkötés korával – így érkez-
tünk el saját korunk küszöbére. Most azt szeretnénk elsőként felvázolni,
miben is áll ennek a gondolkodásmódnak a sajátos újdonsága.

3.1. Miben új?

Minden ateizmus a (személyes) istenség tagadását jelenti ki – az újdon-
ságot épp ezért nem annyira az  objectum materialéban, mint inkább az
objectum formaléban érdemes keresnünk. Az új karaktert kutatva érde-
mes arra az önmeghatározásra támaszkodnunk, amelyet a mai atesiták
fogalmaznak meg.12

A legfontosabb szempont: az istenkérdés ezen megközelítésben újra
(természet)tudományos  problémává válik.  Az új  ateisták szerint  hiba
lenne a bölcselet berkeibe utalni a vizsgálódás tárgyát. Ezen felül elvetik
a megszokott „menekülő utat”, amellyel korábban sokan éltek: nem fo-
gadják el a ráció és a spiritualitás birodalmainak a kettéválasztását. Ez
azt is jelenti, hogy a világ megismerésének, az emberi tudásnak kizáró-
lag  egyetlen,  általánosan  érvényes  rendjével  számolnak.  Ezen  állítás
megalapozásául egy fontos érvet hoznak fel: ha van valóságos Isten, aki

12 https://ateistaforradalom.blog.hu/2015/11/09/mi_az_uj_ateizmus (2020.08.13.)



Új ateizmus – új apologetika? 137

valóságos hatással van a valós univerzumra, akkor ennek a hatásnak tu-
dományosan befoghatónak kell lenni. Ha Istennek nincsen semmilyen
valós (vagyis tudományosan befogható) hatása, akkor nem is létezik.

E  látásmód  hátterében  felsejlik  jópár  előfeltevés,  amelyek  kritikai
elemzése meghaladná jelen írásunk korlátait. A két legfontosabbat még-
is érdemes kiemelni:

– Világkép: a teljes kozmosznak (a lét egész birodalmának) leírására
egyfajta naturalista megközelítés alkalmazható (ezzel lentebb még
foglalkozunk). Az empirizmus, a materializmus és a szcientizmus
fentebb már említett egységével van itt dolgunk, ám az átkötés kora
utána újra erőssé vált, igen magabiztos és öntudatos formában.

– Emberkép: a sokat vizsgált  Mind-Body-Problem (a tudat és a test, a
„lélek” és az anyagi valóság viszonya) egyértelműen feloldásra ke-
rül; minden, amit tudatnak (léleknek) nevezünk, valójában testi mű-
ködés (vagyis a lélek mozdulásai beazonosíthatók idegrendszeri re-
akciókkal).

Ezáltal az új ateizmus határozottan meghaladja a klasszikus agnoszti-
cizmust: nem fogadja el a válasznélküliséget (a válasz megközelíthetet-
lenségét), hanem határozott feleletet ad, mégpedig az egyetlen valóság,
az egyetlen létrend egyetlen egységes megismerési módjának az elvére
alapozva. Ugyanakkor a háta mögött hagyja a heideggeri „bizonytalan-
ságot” is. Szó sincs semmiféle „még nem döntöttem…”-szituációról, és
a „talán”-nak sem marad hely a rendszerben.

3.2. Fő kijelentések

Az alábbiakban két olyan alapvető  kijelentést említünk meg röviden,
amelyek egyaránt jellemzőek minden új ateista szerzőre.

– Az isten-hipotézis (természet)tudományosan vizsgálható. Ez azt je-
lenti, hogy az Istenre vonatkozó felvetést igenis meg lehet és kell
vizsgálni a (természet)tudomány módszertanával;  nincsen semmi-
féle kiskapu, menekülési út vagy immunitással bíró „rejtekhely”. A
valóságtól elválaszthatatlan a tesztelhetőség. Ha semmilyen pozitív
teszteredmény nem áll rendelkezésünkre, amely azt mutatná, hogy



138 Török Csaba

létezik egy valódi (azaz: hatni képes) istenség (vagy minden teszt
rendre negatív eredményt szül), akkor egyértelműen kijelentendő,
hogy az összes hagyományos istenkép megalapozottan elvethető.

– A naturalizmus önmagában elégséges. A természet mint természet
(vagyis érzékelhető s érzékelhetősége okán megérthető anyagi való-
ság) tudományos szemlélete kielégítő, képes a teljes értékű magya-
rázatra, legyen szó akár az univerzumról, akár az emberről.

Természetesen mindkét  kijelentés  kritikának vethető  alá.  A legfonto-
sabb vitatható pontokat ekként összegezhetjük:

– Jogos-e a kijelentés, miszerint az emberi megismerés és racionalitás
egyetlen módja tekinthető csakis „valóságosnak”, helytállónak? Az
emberi értelem képes a szimbolikus-analogikus gondolkodásra, az
intuitív megragadásra is. Milyen alapon zárjuk ki ezeket a „raciona-
litás” köréből, már ha a „rációt”, mint az emberi eszességet leíró át-
fogó kifejezést szeretnénk alkalmazni?

–  Lehet-e  a  vizsgálódásból  eleve  kiiktatni  azokat  a  tudományokat,
amelyek  nem felelnek  meg  a  science bevett  fogalmának?  Messze
nem csak a teológiáról, de a filozófiáról, sőt általában véve a szak-
irodalomban mind inkább kontrasztosan  Wissenschaftként emlege-
tett résztudományokról (humán tudományokról) van itt szó. Meg-
engedhető-e,  hogy a bölcselet  lecsupaszodjon természet-  és tudo-
mányfilozófiára, ami maga után vonja a metafizika(i gondolkodás)
jogosultságának teljes tagadását? Az elvont gondolkodás képessége
pedig bezárható-e a puszta módszertaniság keretei közé? Másként:
a bölcseleti  tudományoknak nincs semmi más dolguk, mint hogy
definiálják, elhatárolják, módszertanilag leírják az igazán valódinak
tekintett tudományokat?

– Kiiktathatjuk-e az egyetemesség momentumát és problematikáját a
diskurzusból? Itt nem pusztán az absztrakt fogalmak jogosultságá-
ról van szó (amelyekkel a természettudományok is élnek), de a fizi-
ka „mögött” felsejlő metafizikai dimenzióról is.

– Kellően és logikai kényszerítő erővel megalapozható-e a látásmód,
amelyet például Brendel Mátyás így önt szavakba: „A jövőben per-
sze  bármikor  felmerülhet  még  egy  olyan  kérdés,  amelyre  éppen



Új ateizmus – új apologetika? 139

nincs  magyarázat,  és  Istent  rángatják  elő.  Csakhogy  ez  újabb  és
újabb visszaesés az argumentum ad ignorantiam hibájába, Isten pe-
dig így csak a hézagok istene marad”?13

Ezek a kritikus pontok nem kevés vitát váltanak ki, úgyannyira, hogy a
szélsőséges naturalizmus (amelynek igenlése elválaszthatatlan az új ate-
izmustól) nem csak a vallásos hit, de a filozófiai eszmélkedés részéről is
komoly kérdéseknek van kitéve.14 Elemzik a „természet” naturalista fo-
galmát, a racionalitás működését, s ez kart karba öltve együtt jár egyfaj-
ta metafizikai  revival-lel, amit gazdagon dokumentál az elmúlt évtize-
dek  felfrissült  metafizikai  szakirodalma,  az  ott  felmerülő  újfajta
problémamegragadások.

3.3. Újfajta magatartásmód

Az új  ateizmus  nem egyszerűen  visszavette  a  19–20.  századi  harcos
hangnemet,  de bizonyos értelemben szintet is lépett.  Ezt legalább két
ponton tetten érhetjük:

–  Szerveződés.  Az új  ateizmus felismerte,  hogy vallásoknak van egy
igen fontos, egyáltalán nem elhanyagolható vetülete: a közösség, a
szervezet. A klasszikus ateisták magányos harcosok voltak, az „esz-
me” partizánjai, s így indultak harcra a közösségi, intézményesült
vallásokkal  (amelyek  összetartozás-tudattal,  szolidaritási  hálóval,
közösségélménnyel is megajándékozták híveiket). Mindig is voltak
ugyan szerveződési kísérletek (különösen az Amerikai Egyesült Ál-
lamokban),  ám  ezek  inkább  voltak  ateista  társulatok,  „klubok”,
semmint valódi egzisztenciális emberi kapcsolati hálók. Ez pedig je-
lentős versenyhátrányt okozott. Épp ezért az ateistáknak is szerve-
ződniük kell, nem csak a kapcsolódások okán, hanem a hatékony

13 BRENDEL M., A Nagy Trónfosztás, in Magyar Tudomány 173 (2012/3), 349–353; inter-
neten: http://www.matud.iif.hu/2012/03/12.htm (2020.06.05.).

14 E ponton különösen is figyelemre méltó a magát ateistának valló Thomas Nagel
munkássága, akinek magyarul megjelent Az utolsó szó című műve (Európa, Budapest
1998) fontos, valós logikai érvénnyel bíró állításokat fogalmaz meg. Szempontunkból
különösen is érdekes az utolsó fejezet: Az evolúciós naturalizmus és a vallástól való féle-
lem (pp. 176–199).



140 Török Csaba

fellépés és hatáskiváltás érdekében is.  Ezen megfontolás Dawkins
felismerésében ölt testet, aki szerint nem hagyható figyelmen kívül
a válasz, amit a vallások kínálnak az emberi létezés fontos hiányai-
ra, űrjeire.15 Az új ateizmus sikere elválaszthatatlan attól a kérdés-
től, hogy képes lesz-e ezeket az üressé váló tereket betölteni (erre
még lentebb kitérünk).

– Társadalmi fellépés. Az elmúlt évtizedekben megfigyelhettük egy új-
fajta ateista küldetéstudat kibontakozását, amit akár „misszionárius
identitásnak” is hívhatunk. Azt ugyan elismerik, hogy a tolerancia
jegyében nem lehet erőszakkal beszüntetni a vallásokat, ám ragasz-
kodnak annak kijelentéséhez, hogy a vallás negatív jelenség, és ép-
pen ezért társadalmi szinten is fel kell lépni ellene. Ehhez a meglá-
táshoz közéleti célkitűzések társulnak, mint például a célirányos tu-
dományos ismeretterjesztés, a (természet)tudományos gondolkodás
propagálása, a vallások kiiktatása a társadalmi kérdések megvitatá-
sából,  egy határozottan szekuláris  kultúra és ateista identitás ter-
jesztése. Ráadásul mindez egy politikailag nagyon sokszínű terepen
történik, ahol újra és újra ki kell mondani: a fő cél a világ jobbá téte-
le a babonák és az irracionalitás  kiiktatása révén. Ily módon már
nem pusztán ateizmusról, de elkötelezett antiteizmusról és vallásel-
lenességről is beszélhetünk.

3.4. Fontosabb szereplők

Az  új  ateizmus  központi  alakjait  az  apokalipszis  négy  lovasának  is
nevezik. Név szerint a következők ők: Sam Harris filozófus, a  The End
of Faith: Religion, Terror,  and the Future of Reason című kötet szerzője,16

15 „Négy fő funkció betöltését szokás a vallásnak tulajdonítani: magyaráz, buzdít,
vigasztal és inspirál” – Dawkins, R., Isteni téveszme, Nyitott Könyvműhely, Budapest
2007, 369.

16 A könyv a 2001. szeptember 11-ei terrortámadások után íródott. A szerző kifeje-
zett programként határozta meg az új ateizmust. Sokan ezt a művet tekintik az új ate-
izmus egyik „alapokmányának” (W. W. Norton, New York 2004). Magyarul a „kö-
zéputas keresztényeket” az ateizmus mellett érvelve megszólító könyve jelent meg:
Tények és keresztények, Nyitott Könyvműhely, Budapest 2009.



Új ateizmus – új apologetika? 141

Richard  Dawkins  (evolúció-)biológus,17 Daniel  Dennett  filozófus18 és
Christopher Hitchens19 újságíró.20

A  további  fontos  szerzők  és  művek  sorában  megemlíthetjük  még
Stephen Hawkingot és Leonard Mlodinovot, A nagy terv íróit,21 Lawren-
ce M. Krausst,  az  A Universe  from Nothing alkotóját,22 Jerry Coyne-t,23

Greta Christinát,24 az ismeretterjesztés terén igen sikeres Michael Sher-
mert,25 az iszlám kultúra oldaláról megszólaló Ibn Warraqot,26 valamint
Steven Pinkert, aki a kognitív tudományok szempontjából közelít a kér-
déshez.27

 
 
 
 
 
 
 
 

17 Legismertebb írása hazánkban is siker lett: DAWKINS, R., Isteni téveszme, Libri, Bu-
dapest 2017. Pályaképéhez a következő tanulmány-válogatás nyújt támpontokat:  Az
ördög káplánja, Vince, Budapest 2005. Szaktudományos munkásságának két jelentős,
hitvitázó éllel is bíró eleme szintén lefordításra került: A hódító gén, Gondolat, Buda-
pest 1989;  A vak órásmester. Gondolatok a darwini evolúcióról, Akadémiai–Mezőgazda,
Budapest 1994.

18 Gondolkodásába betekintést nyújt: DENNETT, D. C., Darwin veszélyes ideája, Typo-
tex, Budapest 2010.

19 Tőle még nem fordítottak le magyarra jelentősebb művet.
20 A biblikus gyökerű elnevezésről, annak tartalmáról és üzenetéről ld. Török, Cs.,

Az apokalipszis lovasai. Megfontolások az új ateizmus kapcsán, in Vigilia 85 (2020/7), 482–
490, itt: 482–483.

21 Akkord, Budapest 2011.
22 Simon + Schuster, London 2012. Ld. még UŐ.,  A kvantumember, HVG Könyvek,

Budapest 2016.
23 Why Evolution is True, OUP, Oxford 2010.
24 Why Are You Atheists So Angry? 99 Things That Piss Off the Godless,  Pitchstone,

Durham (NC) 2012.
25 Hogyan hiszünk? Az istenkérdés a tudomány korában, Typotex, Budapest 2001.
26 Leaving the Allah Delusion Behind, Schiler & Mücke, Berlin–Tübingen 2020.
27 Az erőszak alkonya, Typotex, Budapest 2018; Felvilágosodás most, Alexandra, Buda-

pest 2020.



142 Török Csaba

3.5. Egy párhuzamos kihívás: az új humanizmus28

Manapság már messze nem arról  az „ateista humanizmusról”  beszé-
lünk, amelynek drámájáról de Lubac írt.29 A humanista álláspont meg-
újulása ugyanis nem tisztán etikai vagy életviteli kérdéseket részlegesen
boncolgató közelítést takar, hanem olyan átfogó látásmódra törekszik,
amely – saját bevallása szerint – Isten nélkül is képes „megmenteni” az
emberit, ily módon pozitívan tesz eleget a Dawkins által megfogalma-
zott igénynek, miszerint az ateizmusnak képesnek kell lennie arra, hogy
betöltse azokat az egzisztenciális űröket, amelyeket a vallás oly jól meg-
talál és kihasznál, s ahol eddig az ateista állásfoglalások erőtlennek, hi-
degnek-ridegnek mutatkoztak.

Melyek A. C. Grayling szerint azok a fő kérdéskörök, amelyekre min-
denképpen választ kell adni?

– az emberi mivolt etikája (the ethics of humanity),
– a jó élet útja (humanism and good life),
– a(z emberi) jogok problematikája (putting the world to rights),
– különbözőség és egység (shared humanity, human diversity),
– etika és erkölcs (ethics and moral),
– szerelem, szex, drogok (love, sex and drugs),
– a halál (death and ends of life),
– vallás(osság) (religion revisited).

A célkitűzés nem kevesebb, mint annak bemutatása, hogy az ateista hu-
manizmus jobb alternatívát kínál az emberiségnek, mint a vallás(ok).

28 GRAYLING,  A. C.,  The God Argument. The Case against Religion and for Humanism,
Bloomsbury, London–New Delhi–New York–Sydney 2013.

29 LUBAC, H. de,  Le dram de l’humanisme athée (1947) és  Athéisme et sens de l’homme
(1967);  vö.  SZABÓ, F.,  Ateista humanizmus és posztmodern, in http://www.tavlatok.hu/
net/PDF-ek/Ateista_humanizmus.pdf (2020.08.13.)



Új ateizmus – új apologetika? 143

4. Új apologetika

A hittudomány az elmúlt  fél  évezredben újra  és  újra  megküzdött  az
apologetika megújításának a kihívásával,  ám legkésőbb a II.  Vatikáni
Zsinaton s az azt követő korban világossá vált, hogy a túlzóan külsődle-
ges (Maurice Blondel szavával: extrinszecista) hitvédelem helyét át kell
vennie egy olyannak, amely az ember belső valóságából indul ki, ott lel
járható utat az érvelésre és a meggyőzésre (az immanencia apologetiká-
ja). Napjainkban azonban ez a fordulat önmagában már nem elegendő.
Ez a módszertan ugyan vitába szállhat az új humanizmussal, de az új
ateizmus megkövetel egy másfajta erőfeszítést is, különös tekintettel a
tudományos eredményekre, a radikálisan átalakult kozmológiára. A ka-
tolikus szerzők közül  mindenképpen említést  érdemel  Avery  Dulles,
aki munkásságának utolsó nagy szakaszában sokat foglalkozott a New
Apologetics témakörével.30

4.1. Az istenképek revíziója

Az ember Istenről való gondolkodását alapvetően határozza meg törté-
nelmi, társadalmi, kulturális és nyelvi meghatározottsága. Az analógia
módján művelt hittudomány mindannyiszor a kinyilatkoztatás és a je-
len valóság kettősségében próbálja meg kimondani a kimondhatatlant.
Ennek során nem egyszer olyan fogalmakkal, képekkel dolgozik, ame-
lyek  helyes  megértése  elválaszthatatlan  születésük  kontextusától.  Ily
módon nem egyszer kilép a hitletétemény köréből, s kísérletez, II. János
Pál  szavával  spekulatív  tevékenységet  végez.  A teológiai  kijelentések
pedig átszűrődnek a jámborság, a személyes lelkiség tereibe, s megszül-
hetnek adott esetben olyan elgondolásokat is, amelyek az idők múlásá-
val veszítenek jelentőségteljességükből,  vagy akár egyenesen fenntart-

30 Elméleti háttérül szolgált ehhez a szerző kiterjedt apologetikatörténeti kutatása:
DULLES, A., A History of Apologetics, Revised Edition, Ignatius Press, San Francisco (CA)
2005. Erre a kötetre William Levada bíboros, a Hittani Kongregáció prefektusa is utalt
egy elgondolkodtató beszédében: The Urgency of a New Apologetics for the Church in the
21st  Century  (2010.  április  29.),  http://w2.vatican.va/roman_curia/congregations/
cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20100429_levada-new-apologetics_en.html
(2020.08.13.).



144 Török Csaba

hatatlannak  bizonyulnak.  Az új  ateizmus  kihívása  felszólít:  Legyünk
bátrak,  hogy beismerjük  hittani  nyelvezetünk  meghatározottságait  és
korlátait.  Ha pedig ráébredünk,  hogy egyik vagy másik istenkép ko-
runkban, létszituációnkban fenntarthatatlan, akkor engedjük el azt. Ez
azonban nem elég. Igen nagy hasznunkra lehet ugyanis, ha feltérképez-
zük, tudatosítjuk magunkban: az adott leképezés miért és mennyiben
vált elégtelenné.

A hazánkban is ismert Keith Ward31 számba vette, hogy korunk gon-
dolkodása tekintetében mely istenképek tűnnek fenntarthatónak (még
ha ezek alkalmazásakor komoly kritikai vizsgálódásra, alapos figyelem-
re van is szükség):32

– a létezés erői (the powers of being),
– a beszéden túli (the one beyond speech),
– a tökéletes jó (the perfect good),
– az önmagában létező teremtő (the self-existent creator),
– az önmegvalósító szellem (the self-realising spirit),
– a lét végső jósága (the ultimate goodness of being),
– a lét személyes alapja (the personal ground of being).

Magától értetődő, hogy nyitott folyamatról van szó, amelynek során a
kortárs  gondolkodás  kritikája  mellett  szüntelenül  szükség  van  a  ki-
egyensúlyozott és alapos önkritikára is,  hogy az egyes fogalmakat ne
divat  vagy emberi  elvárás,  hanem valóban objektív érvény igényével
töltsük meg olyan tartalommal, amely mindvégig összhangban marad a
kinyilatkoztatott hitletéteménnyel.

4.2. Az istenérvek revideálása

Amióta megfogalmazódtak az első (filozófiai) istenérvek, azok folyama-
tos felülvizsgálat  és  elemzés tárgyát  képezik.  Éppen ezért  egyáltalán
nem meglepő,  ha  napjainkban  is  egyértelmű  igény  mutatkozik  erre.
Azonban ma már nem puszta ellenőrzésről van szó, hanem számvetés-
ről is: gyökeresen megváltozott a világról s benne az emberről alkotott

31 Isten, véletlen és szükségszerűség, Ecclesia–Kairosz, Budapest 1998.
32 WARD, K., God. A Guide for the Perplexed, Oneworld, London 2002, 2013, 241–253.



Új ateizmus – új apologetika? 145

képünk, valódi paradigmaváltásokat éltünk és élünk meg. Emiatt az is-
tenérvek mérlegelésekor azzal kell számolnunk, hogy radikális kérdé-
sekkel szembesülünk.

A legvilágosabban az ún. kozmológiai istenérv kapcsán mutatkozik
ez meg – mondhatjuk akár azt is, hogy ez valódi esettanulmány az apo-
logetika számára. A klasszikus bibliai-páli érvelés (Róm 1,20), amelyet a
tanítóhivatal is magáévá tett (Dei Filius I. fejezet),  statikus  kozmovízió
alapján állva nyert megfogalmazást. Az újkori tudományos fejlemények
szintén ebben az összefüggésrendszerben mozogtak: Isaac Newton fizi-
kai világképe szintén statikus természetű (ld. a mozgástörvények leírá-
sát). Csakhogy Albert Einstein után ez az álláspont teljességgel fenntart-
hatatlanná  vált.  A  kvantumfizika  elhozta  egy  dinamikus világ  képét
(amely összekapcsolódhatott az élet evolúciós szemléletének dinamiká-
jával).

Semmi esetre sem engedhetjük el azt a kinyilatkoztatott, dogmatikai-
lag is  megfogalmazást  nyert  igazságot,  miszerint  a  kozmoszból  lehet
következtetni  annak teremtőjére.  Csakhogy mára kérdésessé vált:  ho-
gyan valósuljon ez meg a kvantumfizika korában? A statikus univer-
zumra hangszerelt érvek ugyanis több szempontból nem fenntarthatók,
bizonyos elemeikben értelmezhetetlenek, s ami a legzavaróbb pont: a
szaktudományosság  szempontjából  irrelevánsak,  legfeljebb  azt  bizo-
nyítják, hogy az Istenről  beszélni akaróknak fogalmuk sincs a kortárs
természettudományról,  képtelenek megérteni annak belső  logikáját és
rendjét. Honnan érkezzen hát az új kozmológiai érvrendszer? Mire ala-
pozzon, miként nyerjen kifejtést?

Sokáig olybá tűnt, hogy a klasszikus ősrobbanás-hipotézis teret hagy
a megszokott kozmológiai érvelésre – azonban ezzel a helyzettel az új
ateizmus prominens személyei is tisztában vannak. Éppen ezért megin-
dult egy útkeresés, amely igyekszik kiiktatni az ősrobbanáshoz kapcso-
lódó  ok-kereső  kérdéseket,  s  ehelyett  más  keretbe  helyezné  a  témát.
Stephen Hawking például az idő természetét vizsgálva igyekezett meg-
ragadni a „képzetes” és a „valós” időt, és igazolni, hogy az ősrobbanás
előtt nem volt semmi, s emiatt az ezen esemény előttre vonatkozó kér-
dések értelmetlenek, a világmindenségnek pedig nincsen klasszikus ér-



146 Török Csaba

telemben vett oka (megközelítésében a kvantumgravitáció terén végzett
elméleti kutatásaira támaszkodott).33

Ha őszinték vagyunk, el kell  ismernünk: ezen a ponton a hittudós
olykor elér műveltségének, tudásának és illetékességének a határaira. A
fizikai kozmológia olyan elméletekkel lép színre, amelyeket a megszo-
kott, akadémiai szinten oktatott hittudományos jártasság körében igen
nehéz befogadni, s még nehezebb megérteni, átlátni. Emiatt valódi lét-
kérdéssé vált a kortárs hívő  természettudósok megszólalása,  a termé-
szettudomány megszólítása – ahogy az új ateisták, úgy az új apologéták
sem lehetnek magányos bozótharcosok, a hit igazságának külön-külön
színre lépő, csak a saját rendszerükben gondolkodni képes védelmezői.
A tudásterületek szintetikus egybeölelésére, a közösségben-hálózatban
eszmélkedés mikéntjének elsajátítására van szükség, vagyis: valódi pár-
beszédre, messze túl a teológia határain. Ez már csak azért is elengedhe-
tetlen, mert a közvéleményt (amelyet az ismeretterjesztőnek hívott, ám
világnézetileg-eszmeileg formálni akaró kötetek szüntelenül megszólí-
tanak  és  befolyásolnak)  a  tisztán  absztrakt,  a  természettudományok
nyelvezetétől, eredményeitől messzire álló filozófiai vagy hittani eszme-
futtatások javarészt hidegen hagyják.

Gerald Benedict a nagy és sokszor megvitatott teodíceai problemati-
kák közül a következőket tartja korunk kulcskérdéseinek:34

– csodák (miracles),
– halál és halál utáni élet (death and survival),
– etika és erkölcs (ethics and morality),
– esztétika (aesthetics),
– szabad akarat és determinizmus (free will and determinism),
– szeretet (love),
– szekularizáció (secularism).

33 Idővel kapcsolatos vizsgálódásainak leginkább közismert lenyomata Az idő rövid
története  (az 1988-as eredeti mű új, átdolgozott és illusztrált kiadása: Akkord, Buda-
pest 2019). Érdemes elolvasni a kifejezetten ismeretterjesztő (és meggyőző) céllal író-
dott egyéb műveit is: A világegyetem dióhéjban, Akkord, Budapest 2016; Rövid válaszok
nagy kérdésekre, Akkord, Budapest 2019.

34 Ehhez ld. BENEDICT, G., The God Debate. A New Look at History’s Oldest Argument,
Watkins, London 2013, 153–199.



Új ateizmus – új apologetika? 147

Mint látható, továbbra is van relevanciája egyes régtől ismeretes temati-
káknak (etikai érvek,  ideértve a szabadság és determináció kérdéseit,
esztétikai érvek, a természet/kozmosz rendjével kapcsolatos érvek, ant-
ropológiai érvek), ám ezek nem egyszer nagyon más kontextusban áll-
nak elénk, mint korábban. Emellett az ember személyessége, kapcsolati-
sága  és  társadalmisága/kulturális  léte  terén  megújult  fogékonyság
mutatkozik (bizonnyal nem függetlenül az e problematikákhoz kapcso-
lódó mindennapos drámáktól, személyes és közösségi megérintődések-
től, mélységesen átérzett egzisztenciális jelentőségtől).

٭

A fentebb elmondottak alapján összegezhetjük, hogy milyen nagy kije-
lentései/témái vannak az új ateizmusnak s az új humanizmusnak, s arra
milyen megújult istenképekkel vagy apologetikai vizsgálódásokkal tu-
dunk válaszolni:

új ateizmus (új) humanizmus istenképek
apologetikai

témák

a naturalizmus 
önmagában 
elégséges

a létezés erői (the 
powers of being)

a naturalizmus ér-
vényének kritikai 
vizsgálata

az Isten-hipotézis 
tudományosan 
tesztelhető

a beszéden túli 
(the one beyond 
speech)

a nageli „kettős 
aspektus elméle-
tének” relevanciá-
ja (az egysíkú-
egyoldalú gondol-
kodás kritikája)

az univerzum ön-
magában és ön-
magából értel-
mezhető

az önmagában 
létező teremtő 
(the self-existent 
creator)

az ősrobbanás-
elmélet kritikai 
vizsgálata, egy 
megújult kozmo-



148 Török Csaba

új ateizmus (új) humanizmus istenképek
apologetikai

témák

lógiai vízió alap-
ján álló érvelés ki-
dolgozása

a babona, az irra-
cionalitás kire-
kesztése

a csodák újbóli 
tematizálása, a 
„racionalitás” 
fogalmának 
felülvizsgálata

az ember maga is 
értelmezhető a 
naturalizmus 
alapján

az emberi mivolt 
etikája (the ethics 
of humanity)

a lét személyes 
alapja (the 
personal ground of 
being)

a teológiai antro-
pológia megújítá-
sa, relevanciájá-
nak felmutatása

ld. fent
a jó élet útja 
(humanism and 
good life)

a tökéletes jó (the 
perfect good)

az objektív 
jó/érték 
fogalmának 
vizsgálata és 
védelme

ld. fent
etika és erkölcs 
(ethics and moral)

az önmegvalósító 
szellem (the self-
realising spirit)

az ember mint 
etikai lény 
vizsgálata, a 
törvény 
fogalmának 
tisztázása

ld. fent a(z emberi) jogok 
problematikája 
(putting the world 
to rights)

szabad akarat és 
determinizmus 
viszonya (free will 
and determinism), 
különös tekintet-



Új ateizmus – új apologetika? 149

új ateizmus (új) humanizmus istenképek
apologetikai

témák

tel a természeti/
genetikai deter-
mináció problé-
májára

ld. fent

különbözőség és 
egység (shared 
humanity, human 
diversity)

egység és sokaság
ősi problémájának
megújított olvasa-
ta

ld. fent
szerelem, szex, 
drogok (love, sex 
and drugs)

a szeretet 
apologetikai 
súlyának és 
erejének 
komolyan vétele

ld. fent
a halál (death and 
ends of life)

a lét végső jósága 
(the ultimate 
goodness of being)

a halálhoz 
kapcsolódó 
egzisztenciális 
határélmények 
feldolgozása, 
értékelése

a vallás negatív 
jelenség

vallás(osság) 
újragondolása 
(religion revisited)

a spiritualitás és a 
vallás fogalmának
tisztázása, pozitív 
hatóerejének de-
monstrálása

a vallások 
kiiktatása a 
társadalmi 
kérdések 

a szekularizáció 
teológiai 
feldolgozásának, 
értékelésének a 



150 Török Csaba

új ateizmus (új) humanizmus istenképek
apologetikai

témák

megvitatásából 
(szekuláris 
kultúra és ateista 
identitás)

végigvitele, az 
intézményes 
vallásosság új 
(proaktív) 
formáinak 
felmutatása

A fenti táblázat messze nem kimerítő és átfogó. Csupán a jelen tanul-
mányban idézett szerzők és gondolatok összekapcsolását jelenti, még-
pedig azzal a céllal, hogy igazoljuk: igenis vannak bejárható érintkezési
felületek, lefolytatható viták, közös tematikák az új ateizmus (az új hu-
manizmus) és a keresztény hit között. Teológiai gondolkodásunk mesz-
sze nem került annyira kívül a „valóságon”, mint amennyire azt olykor
sugallják, vagy akár magunk is már-már elhisszük. És legfőképpen: a
mégannyira tisztán természettudományos köntösben elénk tárt témák-
nak  igenis  megvannak  a  maguk  filozófiai  és  teológiai  vonatkozásai,
amelyekről értelmesen tudunk megszólalni. Hisz végső soron nem csak
az új ateizmus fogalmazhat meg kritikát a hittel, a vallással vagy a teo-
lógiával szemben – hanem mindez szintén igaz fordítva, éspedig nem
pusztán a lelkiismereti meggyőződés, de a józan ész talaján állva is.

4.3. A tanúságtétel új relevanciája

A II. Vatikáni Zsinaton és az azt követő évtizedekben a tanúságtétel teo-
lógiája megújhodásának lehettünk a szemtanúi. II. János Pál pápa Fides
et ratio kezdetű enciklikájában külön pontot szentelt a martyriumnak, rá-
mutatva annak belső kapcsolódására az objektív igazsághoz (ld. nr. 34).
Ezzel  párhuzamosan  a  szaktudományok  is  elkezdtek  foglalkozni  az
igaznak tartás, igazként elfogadás kérdéskörével: Miért fogadjuk el az
egyik ember szavait,  s  utasítjuk el a másikét? Milyen alapon hozunk



Új ateizmus – új apologetika? 151

pártoló vagy elutasító döntést akkor, amikor valaki másnak a tanúság-
tételével találkozunk (azaz az igazságot nem pozitív-természettudomá-
nyos forrásból, teljességgel racionálisan igazoltan merítjük)? Két jelen-
tős szempontra mutathatunk rá:

– Őszinteség (honesty): a tanúságtétel célszemélyének (a kedvezménye-
zettnek) azt kell vélelmeznie, hogy a tanú tisztességesen jár el. Min-
den  olyan  szempont,  ami  a  tisztességtelenség,  érdekvezéreltség,
manipuláció vagy egyéb hasonló benyomását kelti, aláássa a tanú-
ságtétel elfogadását. Ez természetesen azt is jelenti, hogy a tanúnak
számolnia kell a ténnyel: önmaga személyes hitelességével kell jót-
állnia a tanúsítottért. Ily módon a tanúskodó személy tekinthető a
tanúságtétel szubjektív garanciájának.

–  Kompetencia (competence):  ahhoz,  hogy  egy  tanúságtétel  tartalmát
igaznak tartsa a kedvezményezett, arra van szükség, hogy a tanú
adott területen való jártassága, szakértelme, tudása ne képezhesse
vita tárgyát. Ez alapvetően fontos akkor, amikor el szeretnénk külö-
níteni a hiteles, valódi tanúskodást a személyes vélemény, szubjek-
tív meggyőződés vagy érzelmi állapot közlésétől. A kompetencia je-
lenti a közölt tartalom objektív garanciáját.35

E két szempontot a szeretet alapelve összegzi: nem más ez, mint „kedve-
ző hozzáállás, amellyel vélelmezzük az igazságot a másikban, s amely
meghaladja  a  puszta  racionalitás  alapelvét.  Így  lehetővé  teszi,  hogy
megértsük  minden  konkrét  tanúságtétel  »performatív«  erejét,  vagyis
hatékony dinamizmusát”.36

Mi adódik mindebből? Korunk apologétájának mindenképpen töre-
kednie kell arra, hogy a felmerülő  kérdésekben kompetensnek mutat-
kozzon (vagyis járatosnak kell lennie azon szaktudományokban, ame-

35 Ld.  PIÉ-NINOT, S.,  La teología fundamental.  „Dar razón de la esperanza” (1Pe 3,15)
(Agape 7.), Secretariado Trinitario, Salamanca 20014, 655; vö. AUDI, R., Epistemology. A
Contemporary Introduction to the Theory of Knowledge,  Routledge, London–New York
1998, 129–148 (Sources of justification, knowledge and truth: Testimony).

36 PIÉ-NINOT, S., La teología fundamental, 655; ld. még: COADY, C. A. J., Testimony. A
Philosophical Study, OUP, Oxford 1992, 21.155–168.176.



152 Török Csaba

lyeknek eredményeire az új ateizmus előszeretettel támaszkodik),37 ezen
felül mindenképpen őszinte módon kell megnyilvánulnia (vagyis a sze-
mélyesség felvállalása elengedhetetlen az apologetikában). Ezen felül a
brüsszeli iskola, az új retorika irányzata38 világosan rámutat: mondan-
dóját meggyőzően és a hallgatók számára nyomon követhető  érvelési
logikát követve kell  előadnia,  tudva, hogy ma más mércéi  és normái
vannak a hitelesnek tartásnak, mint egykor. Nem elég, ha mi, „bensők”,
úgy érezzük: üzenetünk világos és megalapozott, koherens – ha a hall-
gatóban más benyomás éled, szavaink nem fognak célt érni.

Ezen a ponton – és mintegy zárásként – utalnunk kell még a „vonzás
teológiájára”, amely tematika többször felbukkant az elmúlt évtizedek
tanítóhivatali megnyilatkozásaiban. XVI. Benedek pápa a brazíliai Apa-
recidában,  a  CELAM kongresszusának  résztvevői  előtt  mondotta:  az
egyház nem prozelitizmussal,  hanem vonzás  által  növekedik.39 Ezt  a
gondolatot idézve Ferenc pápa pedig ekként fogalmazott: „Végül hang-
súlyozzuk, hogy az evangelizáció lényege szerint kapcsolódik az evan-
gélium azoknak szóló hirdetéséhez, akik nem ismerik Jézus Krisztust vagy
mindig elutasították. Közülük sokan titokban keresik Istent, mert az ő ar-
cának nosztalgiája mozgatja őket; még az ősi keresztény hagyományok-
kal bíró országokban is. Mindenkinek joga van megkapni az evangéliu-
mot.  A  keresztények  kötelessége  hirdetni  az  evangéliumot  anélkül,
hogy bárkit kizárnának, de nem mint akik új terhet raknak rájuk, hanem
mint akik megosztanak egy örömöt, szép távlatot mutatnak és egyfajta
vágykeltő  lakomára hívnak. Az Egyház nem prozelitizmussal,  hanem
»vonzással« növekszik” (Evangelii gaudium, nr. 14).40

Arra van tehát szükség, hogy nyíltan és bátran szembenézve az új
ateizmus kihívásával, úgy legyünk képesek felmutatni a kereszténysé-

37 Hozzátesszük: ez nem jelentheti azt, hogy a teológusnak az összes kortárs termé-
szettudományban szakemberré  kell  válnia,  hiszen ez lehetetlen  elvárás lenne.  Ám
igenis elengedhetetlen, hogy eleven párbeszédben álljon a tudományosság köreivel,
olyan szakemberekkel, akik segíthetik őt abban, hogy álláspontját hitelesen fejtse ki.

38 Ehhez ld.  ACZÉL, P.,  Új retorika.  Közélet, kommunikáció, kampány, Kalligram, Po-
zsony 2009.

39 XVI. BENEDEK, Homília a Latin-Amerikai és Karibi Püspökök V. Általános Konferenciá-
ja nyitó szentmiséjén „La Aparecida” kegyhelyen (2007. május 13.), in AAS 99 (2007), 437.

40 Szent István Társulat, Budapest 2014.



Új ateizmus – új apologetika? 153

get, mint érvényes és hiteles alternatívát, „eszes ajánlatot”,41 amely nem
csak  a  „szívhez”,  de  az  értelemhez,  a  teljes  emberhez  szól,42 amely
ugyanakkor soha nem tisztán elméleti kérdés, hanem mindig egziszten-
ciális-közösségi karakterrel bír.

41 PIÉ-NINOT, S., i.m., 225.
42 Ehhez ld. FERENC, Lumen fidei, SZIT, Budapest 2013, nr. 4: „A hit világosságának

az a sajátossága, hogy képes megvilágítani a teljes emberi létet”.



PERENDY LÁSZLÓ

A II. századi görög apologéták istentana

Quadratus

A  keresztények  ellen  már  igen  korán  megfogalmazott  vádak  egyike
volt,  hogy istentagadók (ἄθεοι),  vagyis  nem hajlandók részt  venni  a
görög és a római istenek nyilvános kultuszában, és ezzel az állam lété-
nek alapjait veszélyeztetik. A keresztény apologetika a II. században in-
dult virágzásnak, és egyik fontos célkitűzése volt az ateizmus vádja el-
leni  védekezés.  Az  első  általunk  ismert  apologéta  Quadratus  volt,
akinek  művéből  Euszebiosz  Egyháztörténetében  találunk  egy  idézetet
(IV, 3.1–2), amely Megváltóként említi Krisztust. 

Arisztidész

A Quadratustól származó idézet után Euszebiosz így folytatja: „Így be-
szél Quadratus, Ariszteidész1 pedig, aki hűséges, vallásunk iránt buzgó
férfi volt, Quadratushoz hasonlóan maga után hagyott egy Hadrianus-
hoz címzett, hitről szóló védőiratot. Ezt az írást szintén sokan őrzik má-
ig is maguknál.”2 Ebből a műből azonban nem idéz Caesarea püspöke,
sőt az is kétséges, hogy birtokában volt-e Euszebiosz. Ennek a műnek
később nyoma veszett, és csak 1878-ban került elő az Apológia szír nyel-
vű változata a Sínai-hegyen található Szent Katalin kolostorból. Hama-
rosan fény derült  arra  is,  hogy a bizánci  korból  származó  Barlaam és

1 Tanulmányunkban  nem  az  Ariszteidész,  hanem  az  Arisztidész  névváltozatot
használjuk.

2 BAÁN, I. (ford.), Euszebiosz Egyháztörténete, Budapest 1983, 147.



A II. századi görög apologéták istentana 155

Joaszaph c. regény 37. fejezetében valójában fennmaradt a görög szöveg-
nek egy változata. Az eredetiből később találtak két fragmentumot egy
papiruszon, és előkerült az első két fejezet egy – meglehetősen szabad –
örmény fordítása. Euszebioszhoz hasonlóan az örmény verzió szerint is
Arisztidész Hadrianushoz intézte védőbeszédét, aki 117-től 138-ig ural-
kodott. A szír címzésben is szerepel Hadrianus neve, de ezt követi Titus
Hadrianus Antoninusé (138–161), akit inkább Antoninus Piusként ismer
az utókor. Elképzelhető, hogy valaki egy átdolgozott verziót terjesztett
Hadrianus utóda elé.3

Arisztidész hangsúlyozza, hogy a világban levő rendből egy egyete-
mes mozgatóra következtethetünk, vagyis Istenre. Az emberiség nem-
zetségei eredetileg ugyanazt az Istent keresték, de sokan közülük elté-
velyedtek. A szír és az örmény változat szerint ebből  a szempontból,
vagyis istenképük alapján négy csoportba sorolhatók az emberek: bar-
bárok, görögök, zsidók és keresztények. A fennmaradt görög változat
beosztása:  a  politeisták  csoportja  (alcsoportok:  barbárok,  görögök  és
egyiptomiak), zsidók és keresztények. 

Alexandriai Kelemennél maradt fenn egy Praedicatio Petriként ismert
rövid apologetikai  mű,  amely szintén az egyistenhit  védelmében író-
dott. Ehhez hasonlóan Arisztidész a zsidókkal szemben is megfogalmaz
bizonyos kritikát: szemükre hányja az angyalok túlzott tiszteletét és az
ünnepek rendjéhez való görcsös ragaszkodásban megnyilvánuló forma-
lizmust. Arisztidész szerint egyedül a keresztények hite felel meg telje-
sen a józan értelem követelményeinek, mivel nemcsak abban hisznek,
hogy egy Isten van, hanem a kozmoszt az ő  teremtményének tartják,
életvitelüket pedig a hitükhöz igazítják. Az apologéta szerint a kereszté-
nyek nem jelentenek veszélyt az állam rendjére, sőt hozzájárulnak a tár-
sadalmi  rend és  stabilitás  fenntartásához,  hiszen viselkedésük fontos
jellegzetessége közismerten a szolidaritás.4

Mind a szír, mind a görög változat Istennek az emberi értelem által
felismerhető  tulajdonságainak  ismertetésével  kezdődik.  Erre  a  kvázi-
definícióra támaszkodva állítja szembe Arisztidész a pogány vallásokat

3 MORESCHINI, C. -  NORELLI, E.,  Early Christian Greek and Latin Literature: A Literary
History, Peabody/Mass. 2005, 196–197. 

4 Uo. 197.



156 Perendy László

a judaizmussal és a kereszténységgel. A görög verzió részletesen kifejti,
hogy  csak  a  zsidók  és  a  keresztények  imádják  megfelelő  módon  az
egyetlen Istent. A politeizmus elfogadására a káldeusok, a görögök és
az egyiptomiak tanították a többi népet.

Arisztidész leírása a vallásokról azt a jelenséget tükrözi,  hogy a II.
század elején nagyon megnőtt az érdeklődés a vallástörténeti kérdések
iránt. Egy Bübloszi Philón nevű szerző görögre fordította a föníciai San-
chaniathon nagyon régi művét, amelynek számos, a vallásokról szóló
megállapítása jól összecseng az Ugaritban talált leletek alapján kirajzo-
lódó vallástörténeti képpel. Éppen Hadrianus idejében egyébként igen
nagy volt az érdeklődés a keleti vallások iránt. Ő maga is beavattatta
magát az eleusziszi misztériumokba. Ekkor írta Plutarkhosz az Íziszről
és Oziriszről c. nagysikerű művét. Egy bizonyos Pallasz nevű szerző  a
Mithrász-misztériumokról  írt  egy könyvet,  ami  azonban nem maradt
fenn.  Hadrianus  Tivoliban  épített  villájában  egyébkén  számos  olyan
motívumot  találunk,  amelyek  az  egyiptomi  vallás  ismeretéről  tanús-
kodnak. 

Arisztidész részletes beszámolója szerint a káldeusok az eget vagy a
földet,  a vizet,  a tüzet,  a szeleket,  a Napot,  a Holdat és a csillagokat
imádják. Azután a görögök nyolc istenéről ír, akik tökéletlen és erkölcs-
telen, ember-formájú lények. A téves istenkultusz művelőinek harma-
dik csoportját az egyiptomiak képezik, akik nemcsak Íziszt és Oziriszt,
az ő fiútestvérét (aki egyben házastársa is) imádják, hanem még sok, ér-
telem nélküli állatot is.

Robert M. Grant vetette fel az a hipotézist, hogy Antoninus Pius ural-
kodása elején az  Apológia szövege minden bizonnyal revízión esett át,
amit a felirata is mutat. A szír verzió kiegészítése szerint Istennek való-
di név nem adható, ő mindent átfog és mindent összetart. Az Istenre vo-
natkozó  kifejezések  egyértelműen  a  középső  platonizmus  teológiai
meglátásaival rokoníthatók, de talán a Kolosszeiekhez írt levél Bölcsesség-
krisztológiáját is idézik (Kol 1,17).5

A következő szemelvények jól illusztrálják, hogy ebben a műben mi-
lyen részletes istentan található. Számos olyan kérdésre is kitér, amelye-

5 GRANT, R. M.,  Greek Apologists of the Second Century,  Philadelphia/Pennsylvania
1988, 37 és 45.



A II. századi görög apologéták istentana 157

ket a későbbi  apologéták is tárgyalnak. A kiemelések tőlem származ-
nak. Azt a célt szolgálják, hogy az olvasó könnyebben tájékozódhasson
Arisztidész (és a többi apologéta) istentanának fő jellegzetességeiről. 

A görög töredékek szerint6

„Király, én Isten gondviselése folytán jöttem erre a világra, és szemlél-
tem az eget, a földet, a tengert, a Napot, a Holdat, a többi csillagot, s
megcsodáltam rendjüket.  Miután  láttam,  hogy  a  világot  és  mindent,
ami  benne  van,  a  szükségszerűség  mozgatja,  megértettem,  hogy  aki
mozgatja és fenntartja, az az Isten.

Azt magát mondom Istennek,  aki a mindenséget összerendezte és
uralkodik fölötte, akinek nincs kezdete és örök, halhatatlan és nem
szorul semmire, mentes minden túlzástól és hiánytól, haragtól és fele-
déstől, tudatlanságtól és a többi ilyen dologtól.

Miután ezeket mondtam Istenről,  amennyire  nekem lehetséges be-
szélnem róla, térjünk át az emberi nemre is, hogy lássuk, abból kik ré-
szesednek az igazságban és kik a tévedésben? Számunkra – ó, király! –,
nyilvánvaló,  hogy háromféle  ember van a világon,  közöttük azok is,
akik az általatok isteneknek nevezett lényeket tisztelik, valamint a zsi-
dók és a keresztények. A sok istent tisztelők ismét három csoportra osz-
lanak, a káldeusokra, a görögökre,  és az egyiptomiakra. Ezek a többi
nép irányítói és tanítói lettek a sokféle néven nevezett istenek szolgála-
tában és tiszteletében.” (I. 1–II.)

„Beszéljünk immár – ó király! – magukról az elemekről, hadd mutas-
suk ki azokról, hogy nem istenek, hanem romlandók és változékonyak,
a semmiből jöttek létre az igaz Isten parancsára, aki romolhatatlan, vál-
tozatlan és láthatatlan, ő maga mindent lát és megváltoztat, átalakít,
olyanra, amilyenre akar.” (IV. 1.)

„Fiad tehát jól megértette és méltán tanulta meg, hogy az élő Isten-
nek kell szolgálni, s a jövendő világkorszakban van az üdvösség. A ke-

6 A görög és a szír verziók magyar fordítása megtalálható: VANYÓ, L. (szerk.), A II.
századi görög apologéták (Ókeresztény Írók 8), Budapest 1984. A többi apologéta műve-
inek magyar fordítását is ebből a kötetből  vettem. A kötet vonatkozó oldalszámait
külön nem tüntettem fel. 



158 Perendy László

resztények nagy és csodás dolgokat visznek végbe, nagy és csodás dol-
gokról beszélnek, mert nem emberi szavakat, hanem Isten igéit hirdetik.
(XVI.)

A szír szöveg szerint

„Isten kegyelméből  jöttem én erre a világra – ó, király! Miután szem-
ügyre vettem az eget, a földet, a tengereket, és megfigyeltem a Napot és
a  teremtés  többi  részét,  elámultam a világ  szépségén.  S  észrevettem,
hogy ezt a világot  és mindazt,  ami ebben van, egy másik világ ereje
mozgatja. Megértettem, hogy az, aki mozgatja az egeket: az Isten, aki
el van rejtve bennük és el van fátyolozva általuk. […]

Azt mondom tehát, hogy  Isten nem születik, nem teremtetik, egy
öröktől fogva fennálló természet kezdet és vég nélkül, halhatatlan, tö-
kéletes és felfoghatatlan.  Amikor azt mondom, hogy „tökéletes”, ez
azt jelenti: nincs benne semmi hiba, s nincs szüksége semmire, de őrá
mindennek szüksége van. Amikor pedig azt mondom, „kezdetnélkü-
li”, ez arra utal, hogy minden olyan dolognak, melynek kezdete van,
annak vége is van, s aminek vége van, annak véget is lehet vetni. Nincs
neve, mert aminek neve van, az rokon a teremtett dolgokkal. Nincs for-
mája és nem részekből épül föl, hiszen az, aminek alkotórészei van-
nak, az a létrehozott dolgokkal rokon. Nem hímnemű és nem is nőne-
mű.  Nem  az  egek  tartják  fenn  őt,  hanem  ő  tartja  fenn  az  egeket,
minden láthatót és láthatatlant. Ellensége nincs, mert nincs senki nála
hatalmasabb.  Nem ismer haragot és felháborodást, mert nincs semmi
olyan, ami képes lenne neki ellenszegülni. A tévedés és feledékenység
természeténél fogva hiányzik belőle, hiszen ő maga tökéletes bölcses-
ség és a teljes megértés, és benne áll fenn szilárdan minden, ami léte-
zik.” (II.)

„Szenteljünk most figyelmet – ó, király! – a zsidók történelmének, s
lássuk, mit tartanak ők Istenről! A zsidók azt tanítják, hogy Isten egy,
ő teremtett mindent, mindenható, és egyedül Istent illeti meg az imá-
dás. Úgy tűnik, minden nemzetnél jobban megközelítik az igazságot,
kiváltképpen azzal, hogy Istent imádják és nem az ő alkotásait.” (XIV.)



A II. századi görög apologéták istentana 159

„A keresztények  viszont  –  ó,  király!  –  bolyongásaik  és  kereséseik
közben megtalálták az igazságot, és ezt írásaikból világosan fel lehet is-
merni. Az összes nemzetek közül ők jutottak legközelebb az igazsághoz
és a legtisztább ismerethez. Felismerték Istent és hisznek benne, mint
az ég és föld Teremtőjében, akiben, és aki által létezik minden, ami
csak van, és aki mellett nincsen társisten.” (XV.)

Jusztinosz

A legjelentősebb keresztény apologétának tekintett Jusztinosz 100 körül
a szamariai Flavia Neapolisban született, amely a Titus által lerombolt
Szichem közelében épült. Saját elbeszélése szerint fiatal korában számos
filozófiai irányzattal (sztoicizmus, arisztoteliánizmus, pitagoreizmus és
platonizmus)  ismerkedett  meg.  Az igazi  filozófiát  azonban  a  keresz-
ténységben találta meg. Utazásai során megfordult Efezusban is, végül
pedig Rómában telepedett le és alapított iskolát. Számos tanítványával
együtt 165 körül ott szenvedett mártírhalált. 

A II.  századi görög apologéták közül az ő fennmaradt műveinek a
terjedelme a legnagyobb,  azonban sok műve veszett el,  például Isten
egyeduralmáról szóló munkája (Peri monarkhiasz). Három ismert művé-
ben  számos  helyen  foglalkozik  istentani  kérdésekkel.  Az  I.  Apológia
megírására valamilyen keresztényellenes támadás késztethette a szer-
zőt. Azt hangoztatja Jusztinosz, hogy a rómaiak igazságtalanul bánnak
a keresztényekkel. Az első 13 fejezet az ellenük felhozott vádakat ismer-
teti,  melyek szerint istentelenek, erkölcstelenek és ellenállást tanúsíta-
nak a római államhatalommal szemben. 

A 15 fejezetből álló II. Apológia feltehetően 155–160 között íródott. Az
I. Apológiával ellentétben címzettje nem a császár, hanem Urbicus római
prefektus. Jusztinosz felháborítónak tartja egy keresztény asszony elíté-
lését. Teológiailag legfontosabb a 6. fejezet, amelyben Krisztus istenfiú-
ságáról szól. A keresztények ellen felhozott vádakat a 9–10. fejezetekben
utasítja el, és arra mutat rá, hogy az üldözések legfőbb oka az esztelen
gyűlölet.

A  Párbeszéd  a  zsidó  Trifónnal  az egyetlen  II.  századból  fennmaradt
írás, amely a keresztények és zsidók közötti vitás kérdésekről szól. Mi-



160 Perendy László

vel a CXX. fejezete utalni látszik az  I. Apológiára, megírása 160 körüli
időpontra tehető. Az az eszmecsere azonban, amely Efezusban két na-
pon keresztül számos érdeklődő jelenlétében zajlott Jusztinosz és a cím-
ben említett Trifón között, nem sokkal a második zsidó háború utáni
időpontra, vagyis 135 utánra datálható. Számos kétely merült fel azon-
ban azzal kapcsolatban, hogy ez a dialógus ténylegesen lezajlott volna,
és nemcsak irodalmi fikcióról van szó. A Párbeszéd bevezetése és a LX-
XIV. fejezet nagy része sajnos elveszett. A mű egyik érdekessége, hogy
számos olyan ószövetségi  idézet  található  benne,  amelyek eltérnek a
többi ismert görög fordítástól. Úgy tűnik, hogy Jusztinosz nagyon ősi
szövegeket használt. Különösen elgondolkodtató, hogy a tizenkét prófé-
tától  (ún.  „kispróféták”) vett  idézetek feltűnő  rokonságot mutatnak a
Qumranban megtalált görög recenzióval.

Jusztinoszt  tekinthetjük  az  első  olyan  keresztény  teológusnak,  aki
teológiáját nagymértékben alapozza filozófiára. Istentana jóval kimun-
káltabb, mint Arisztidészé. Isten transzcendenciáját ő is elsősorban a kö-
zépső platonizmus fogalomkészletével fejti ki, de emellé helyezi az Is-
tenről  alkotott  bibliai  alapú zsidó és  keresztény  eszméket  is.  Ezek  a
gondolatok elsősorban akkor jelennek meg, amikor Platónnak a világ
keletkezéséről  alkotott elbeszéléséről  azt állítja,  hogy a korszak legte-
kintélyesebb  görög  filozófusa  a  Teremtés  könyvéből  vette  át  eszméit.
Jusztinosz filozófiai nyelvezetet használ akkor is, amikor a keresztények
által  imádásban részesített  Istenről  azt  állítja,  hogy „valóban igaz,  az
igazságosságnak, a megtartóztatásnak és minden más erénynek az aty-
ja, aki minden bűntől mentes.” Az igazságosság és a megtartóztatás eré-
nye a négy kardinális erény közé tartozik, amelyeket mind a platoniku-
sok, mind pedig a sztoikusok nagyra becsültek etikai rendszerükben.

Isten tulajdonságait Jusztinosz nyomán így foglalhatjuk össze: örök,
változatlan, nem nemzett, messze az egek fölött lakozik, transzcenden-
ciája miatt nem léphet közvetlen kapcsolatba egyetlen teremtményével
sem. Alkotásai  szintén nem közelíthetik meg őt,  neki azonban mégis
gondja van rájuk. Istentanának ezek a vonásai nagyon közel állnak kor-
társának, Numéniosznak istentanához, aki szerint az Első Isten egysze-
rű,  önmagában  létező,  semmilyen  tevékenységben  nem  vett  és  nem
vesz rész, de ő a mindenség királya. Numéniosz szerint a Második Isten



A II. századi görög apologéták istentana 161

a  kozmoszt  megformáló  Démiurgosszal  azonos,  a  harmadik  pedig  a
megformált létezőkkel. Az Első  Isten mozdulatlan, a Második viszont
mozgásban van. Numéniosz triásza tehát az Atya, az Alkotó és a Te-
remtés, míg Jusztinoszé a Teremtő Atya, a Logosz és a Szentlélek. Az,
hogy Jusztinosz az Atyát Teremtőként mutatja be, valószínűleg a neves
alexandriai zsidó exegéta, Philón hatását tükrözi, és nem a némileg ha-
sonló sztoikus elképzeléseket, amelyeket Diogenész Laërtiosz ismertet.
Az az állítása, hogy Isten megnevezései (Atya, Isten, Teremtő, Úr) nem
Isten lényegét ragadják meg,  hanem tevékenységét jelenítik meg szá-
munkra, nem idegen sem a gnosztikus vallási áramlatoktól, sem pedig a
filozófiai rendszerektől.7

„[M]inket ateistáknak tartanak, mert mi az ilyenféleképpen munkálko-
dó istenekkel szemben bevalljuk, hogy ateisták vagyunk; de nem így az
Istennel kapcsolatban,  ki valóban igaz, az igazságosságnak, a megtar-
tóztatásnak és minden más erénynek az atyja, ki minden bűntől men-
tes.” (I. Apol., VI. 1.)

„Velük szemben mi olyan Istent fogadtunk el, akinek anyagi áldoza-
tot nem kell bemutatni, mert mi úgy tartjuk, hogy  ő az, aki mindent
adományoz. Mi úgy tanultuk, fogadtuk el és hisszük, hogy ő azokat is-
meri magáénak, akik őt követve jót cselekednek, mértékletesen, igazsá-
gosságban és emberszeretetben élnek, meg Istenünk más tulajdonságai-
nak megfelelően, kit semmiféle tőlünk származó névvel nem szólítunk.
Mi azt tanítjuk, hogy kezdetben, az alaktalan anyagból jóságában és az
emberért ő formált meg mindent.” (I. Apol., X. 1–2.)

„Mi nem tartjuk magunkat istenteleneknek (ateistáknak), mert meg-
adjuk a tiszteletet a világmindenség alkotójának, neki ugyanis nem vé-
res vagy illatáldozatra van szüksége…” (I. Apol., XIII. 1.)

„A mindenség Atyjának, mivelhogy  születetlen, nincsen neve,  de ha
valamiféle nevet mégis adnak neki,  ő mindig korábbi annál, mint aki
nevet ad neki. Az atya, az isten, a teremtő, az úr, az uralkodó nem ne-
vek,  hanem  jótéteményeiből  és  tetteiből  származó  elnevezések.”  (II.
Apol., VI. 1–2.)

7 GRANT, R. M., Greek Apologists, 59–60.



162 Perendy László

„[Trifón:] A filozófusok talán nem az Istenről beszélnek mindig – vála-
szolta, nemde mindenkor az ő egyetlen voltát és gondviselését kutat-
ták? Vagy talán a filozófiának nem az a feladata, hogy az isteni termé-
szetet kutassa? Valóban az – válaszoltam, magam is ezen a véleményen
vagyok. De  ezek közül sokan mit sem törődnek vele, hogy az Isten
egy-e vagy több-e, gondot visel-e mindegyikünkre vagy nem, mivel az
ilyen ismeret nem járul hozzá a boldogsághoz, sőt még minket is meg
akarnak győzni róla, hogy Isten gondviselője a mindenségnek, a nemek-
nek és a fajoknak, de veled, velem és az egyes dolgokkal már nem törő-
dik, ezért nem is kell imádkozni hozzá éjjel és nappal.” (Dialógus, I. 3–4.)

„Elmondom hát neked – válaszoltam –, hogy hogyan gondolkodom
ezekről. A filozófia valóban Istentől nekünk adományozott nagy, igen
értékes ajándék számunkra, hozzá vezet bennünket, egyedül csak ez
egyesít vele minket.” (Dialógus, II. 1.)

[A dialógus bevezetésében szereplő öregember, aki a kereszténységre vezeti
Jusztinoszt:] „Hogyan? Ugyanúgy ismerjük az Istent és az embert, aho-
gyan a múzsák tudományát, az aritmetikát vagy az asztronómiát meg
bármi más ehhez hasonlót?

– Semmiképpen sem – válaszoltam. […] – Akkor – mondotta – a filo-
zófusok hogyan gondolhatnak és mondhatnak bármi helyeset és igazat
Istenről, mikor nincs róla tudományuk, sohasem látták őt, és nem is hal-
lották?

– De atyám – fűztem hozzá –, ilyen szemekkel nem látható az isteni
lényeg,  egyedül csak az értelem számára  ragadható meg,  ahogy azt
Platón megmondotta, és én ezt helyesnek tartom.” (Dialógus, III. 6–7.)

„Az értelmünknek tehát van egy olyan képessége, és az olyan nagy,
nem az érzékeken keresztül ragadja meg a szemlélet tárgyát? De látta-e
valaha is Istent az emberi értelem, ha a Szentlélek nem készítette elő?

– Platón mondotta – feleltem –, hogy az értelem szeme ilyen, és azért
adatott meg nekünk, hogy vele világosan meglássuk azt,  aki minden
értelmes valónak az oka,  aminek nincs sem színe,  sem alakja,  sem
nagysága, semmi olyan tulajdonsága, amit a testi szem észlelni tud;
hogy mi is ez valójában? Az, ami  minden lényeg feletti – folytattam
tovább – nem beszélhető el, nem fejezhető ki, az egyedül szép és jó,



A II. századi görög apologéták istentana 163

jelen van a természeténél fogva jó lelkekben, a velük való rokonsága
és az őt látni akaró vágyódásuk révén.” (Dialógus, IV. 1.)

„Nem lesz sohasem más Isten, Trifón,  és nem is volt sohasem –
mint ahogy én is vallom ezt – rajta kívül, aki megteremtette és elren-
dezte a mindenséget. Nekünk sem más, és nektek sem más az Isten,
azt gondoljuk, ő volt az, aki atyáitokat kivezette Egyiptom földjéről,
hatalmas kezével és fenséges karjával.” (Dialógus, XI. 1.)

Tatianosz

Fennmaradt művében Tatianosz asszírnak vallotta magát, ami valószí-
nűleg azt jelenti, hogy Szíria keleti részén született. Ő is sokfelé megfor-
dult a világban. Jártasságra tett szert a görög műveltség (παιδεία) több
ágában. Bizonyára a grammatika tanáraként vagy rétorként dolgozott
egy ideig. Misztériumvallásokkal  is megismerkedett.  Rómában Juszti-
nosz tanítványa lett és megkeresztelkedett. Jusztinosz vértanúaktájában
nem  szerepel  a  kivégzett  tanítványok  között.  Euszebiosz  úgy  tudja,
hogy 172-ben szakított a római egyházzal. Szalamiszi Epiphaniosz sze-
rint (Panarion, 48.1) Mezopotámiában alapított iskolát. A Diatesszaron cí-
men ismertté vált evangéliumharmóniáját a szír egyház egészen az V.
század közepéig használta a liturgiában. Ebből számos nyelven marad-
tak fenn töredékek, teljes egészében azonban csak egy művét olvashat-
juk, a Beszéd a görögökhöz címűt.8

Istentani megállapításokkal számos fejezetében találkozhatunk. A 4.
fejezetben azt hangsúlyozza Tatianosz, hogy a tökéletes Isten szavakkal
le nem írható és fölötte áll annak a léleknek, amely az anyagot átjárja. Ő
a Teremtő, aki láthatatlan és érinthetetlen, és minden felfogható és lát-
ható dolog Atyja.  Az Ige az ő  elsőszülött műve,  aki az Atya erejéből
ered.  A 12.  fejezetben megállapítja,  hogy az emberek  vágyakoznak a
megismerésére. A 15.-ben és a 25.-ben kifejti, hogy Istennek semmilyen
értelemben nincs  teste.  A 17.-ben kijelenti,  hogy Isten  nem forrása  a
rossznak. Végül, a 32.-ben azt állítja a keresztényekről, hogy az „elpusz-
títhatatlan Atya törvényét” követik. Robert Grant felidézi, hogy néhány
évvel korábban a gnoszticizmus Valentinosz által képviselt  változatá-

8 MORESCHINI, C. - NORELLI, E., Early Christian Greek and Latin Literature, 204.



164 Perendy László

hoz tartozó Ptolemaiosz a Levél Flórához c. művében beszél a „tökéletes
Istenről és Atyáról”. Azt állítja róla, hogy ő a mózesi Törvénynek egyet-
len egy részét sem alkothatta meg. Ő lényege folytán jóságos, mivel a
mi megváltónk Atyja. Nem előzi meg senki, akitől származhatna és el-
pusztíthatatlan. Ptolemaiosz szerint ő a világot egy másik isten, a Logosz
segítségével alkotta meg,  aki igazságos,  gyűlöli  a gonoszt,  de alacso-
nyabb rendű a tökéletes Istennél. A Teremtő parancsolatai tökéletlenek,
amelyeket a Megváltónak kell tökéletesítenie, aki már eljött. Ezek a gon-
dolatok nyilván nem azonosíthatók Tatianosznak a  Beszéd a görögökhöz
c. művében fellelhető eszmékkel, aki ebben a művében azt hangoztatja,
hogy az Atya azonos a Teremtővel.9

„A mi Istenünk  nem időben keletkezett, egyedül ő  kezdetnélküli, ő
maga a mindenség eredete. Lélek az Isten, nem az, mely az anyagot át-
járja, hanem az anyagi természetű szellemek és a bennünk levő formák
alkotója, láthatatlan és foghatatlan, Atyja ő a látható és érzékelhető dol-
goknak.  Teremtése által ismerjük meg őt, teremtményeiben fogjuk fel
láthatatlan erejét (Róm 1,20). […] A meg nem nevezhető Istent azonban
adományokkal  sem kell  tisztelnünk,  hiszen aki  nem szorul semmire,
azt nem sérthetjük meg azzal, hogy rászorulónak tekintjük.” (4, 3–4.)

„Isten volt kezdetben (Jn 1,1), a kezdetet azonban az Ige erejének fog-
juk fel. A mindenség Ura maga volt a mindenség alapja akkor, amikor
egyedül volt  és a létesített  teremtés még nem volt  meg,  amennyiben
azonban a láthatók és láthatatlanok minden ereje vele együtt volt, a vele
együtt levő igei erejével mindent megszilárdított.” (5, 1.)

„Miközben azon elmélkedtem, mi a jó, barbár írások kerültek kezem-
be véletlenül, melyeknek tanai a görögökénél ősibbek voltak, s tévedé-
seiknél istenibbek voltak! És történt, hogy ezeknek az írásoknak egysze-
rű kifejezésmódja, keresetlen beszéde, a világ teremtésének jól érthető
bemutatása, a jövő ismerete, a parancsok kiválósága, a világ fölötti ha-
talom egy Úrra  való  visszavezetése,  mindezek meggyőztek  engem.”
(29, 2–3.)

9 GRANT, R. M., Greek Apologists, 129.



A II. századi görög apologéták istentana 165

Athénagorasz

Nevén kívül alig tudunk róla egyebet. A IV. században egyedül Olüm-
poszi  Methodiosz  említi  meg nevét  és  Kérvény  a  keresztények  ügyében
(Legatio pro Christianis) című írását. Az V. századi történetíró, Szidéi Phi-
lipposz feljegyzése szerint Athénagorasz az alexandriai iskola első veze-
tője volt Hadrianus (117–138) és Antoninus (138–161) uralkodása idején.
Ezek  az  állítások  azonban  nem egyeznek  meg  Euszebiosz  adataival,
azért  óvatosan kell  kezelni  őket.  Athénagoraszt  a feledés homályából
Arethasz, a kappadokiai Caesarea metropolitája hozta elő, aki 914-ben
másolta le azt a kódexet, amelyben olvasható a Kérvény. 

Athénagorasz Marcus Aureliushoz és fiához, Commodushoz fordul
kérelmével.  A címzésben  említett  „mélységes  béke”  kifejezés  alapján
arra következtethetünk, hogy 177-ben született ez a mű. A szerző elveti
az ateizmus vádját és a mű nagyobbik részében (4–30. fejezet) ennek cá-
folatára törekszik. Kifejti, hogy a keresztények nem ateisták, hanem a
monoteizmus követői, hasonlóan a legkiválóbb görög filozófusokhoz és
írókhoz. 

Robert  Grant  meglátása szerint  Athénagorasz  teológiáját  nagymér-
tékben befolyásolta  a  középső  platonizmus,  amelyet  kiválóan ismert.
Az irányzat egyik képviselőjéhez, Albinushoz hasonlóan ő is így jellem-
zi Istent: teremtetlen, örök, láthatatlan, külső hatásnak alá nem vetett,
felfoghatatlan és végtelen. Egyedül értelemmel fogható fel. Fény, szép-
ség, szellem és leírhatatlan hatalom a jellemzői. Ő teremtette, ékesítette
és uralja a mindenséget. Nem Athénagorasz volt azonban az első, aki
Értelemként  azonosította  Istent.  A teremtésről  szóló  művében  Philón
ezt  írja  Istenről:  tevékeny  ok és  a  legtisztább  szellem.  Felidézhetjük,
hogy Arisztidész is (Apológia, 1.5) teljes értelemben vett Értelemnek te-
kinti Istent. Alexandriai Kelemen véleménye szerint (Stromata, 4.155.1)
ez Platóntól eredő tanítás. Más ókori szerzők viszont nem fogadják el,
hogy helyes lenne Istent Értelemként megnevezni. A Corpus Hermeticum
szerint (2.14) Isten nem Értelem, hanem ő az értelem létezésének az oka.
Antiokhiai Theophilosz (Autolükoszhoz,  I,  3) így foglal állást a kérdés-
ben: „Ha Értelemnek hívom, csak szelleméről beszélek.”



166 Perendy László

Athénagorasz istentanának érvelése Isten egyetlensége mellett a 8. fe-
jezetben olvasható.  Ebben egy Szophoklésznak tulajdonított szövegen
kívül számos filozófusra hivatkozik. Gondolatmenetének az a lényege,
hogy az istenfogalommal összeegyeztethetetlen több isten létének felté-
telezése. A római korban keletkezett egy mű, amelyet Arisztotelésznek
tulajdonítottak (Melissus Xenophanes Gorgiasról). Ennek 3. és 4. fejezeté-
ben szerepel egy gondolatmenet, amelyet a mű összeállítója Xenopha-
nésznek tulajdonít. Eszerint egy isteni lénynek nyilvánvalóan a legha-
talmasabbnak  kell  lennie.  Ha tehát  kettő  vagy több  istenség létezne,
egyik sem lehetne a leghatalmasabb, hiszen korlátoznák egymás hatal-
mát.  Noha nem lehet maga a Xenophanész a szerző,  ez a hivatkozás
egyike azoknak, amelyek kapcsolatot próbálnak létesíteni a preszókrati-
kus filozófusok és a monoteizmusról szóló korai keresztény tanítás kö-
zött. Ennek a gondolatmenetnek egy egyszerűbb változata jelenik meg
Irenaeusnál (Adversus Haereses, 2.2.1–2) és Tertullianusnál is (Adversus
Marcionem, 1.3–11). Athénagorasznak ez a műve ezért is úttörő jelentő-
ségű, mert ebben találjuk a szentháromságtan első részletes kifejtését (6.
fejezet).10

A Kérvény 37. fejezetében Athénagorasz kijelenti, hogy a feltámadás-
sal kapcsolatban később egy másik művet is fog írni. Az Arethasz-kó-
dexben szerepel is egy másik mű a következő felirattal: „Ugyanattól [a
szerzőtől],  a halottak feltámadásáról”. A mű athénagoraszi szerzősége el-
len szól viszont az a tény, hogy Methodiosz IV. században írt hasonló
című műve éppen erről az írásról nem tesz említést, csupán a Kérvény-
ről.  R. M.  Grant figyelemre méltó érvek alapján tagadja Athénagorasz
szerzőségét. Tanítványa, W. R. Schoedel megfontolandónak tartja Grant
érveit, és további kételyeket fogalmaz meg. Nem tartja viszont kielégí-
tőnek ezeket az érveket a szerzőség elvitatásához L. W. Barnard. Példá-
ul a görög orvosi irodalom terminológiájának hatása sem teszi okvetle-
nül  szükségessé  a  III.  századra  történő  datálást.  A  hagyományos
szerzőség mellett szól továbbá az a tény, hogy nincs lényeges stilisztikai
eltérés a Kérvény és A halottak feltámadásáról között.11 Szemelvényeink azt
demonstrálják, hogy ebben a műben elsősorban Isten mindenre kiterje-

10 GRANT, R. M., Greek Apologists, 106–107.
11 VANYÓ, L. (szerk.), A II. századi görög apologéták, 358–360.



A II. századi görög apologéták istentana 167

dő gondviselését és hatalmát hangsúlyozza a szerző. A testből és lélek-
ből álló embert azért teremtette, hogy örök boldogságban legyen része.
Isten egyértelmű szándéka nem hiúsulhat meg a testi halál miatt, tehát
szükségszerű a test feltámadása, hiszen az emberi lét teljességéhez hoz-
zátartozik a testi lét is.

Kérvény a keresztények ügyében

„Mivel lehetetlen nevek említése nélkül kimutatni,  hogy  nemcsak mi
foglaljuk az egységbe az Istent, ezért ideje a véleményekhez fordulni.
Platón ezt mondja: »Ennek a világnak alkotóját és atyját megtalálni igen
nehéz, s a megtaláltat mindenkinek elmondani szinte lehetetlen.« Örök-
kévalónak és keletkezés nélkülinek gondolja Istent. Ha más dolgokat
is  isteneknek ismert  el,  mint  a Napot,  a  Holdat,  a  csillagokat,  ezeket
mégis létrejött valóságoknak gondolta. »Istenek az istenektől, mely mű-
veknek én vagyok alkotó atyja, nem múlnak el, ha én nem akarom, min-
den megkötött azonban elmúlhat.« Ha tehát Platón nem istentelen, ami-
kor a mindenség alkotójának a születetlen Istent tartja, akkor mi sem
vagyunk istentelenek, akik úgy tudjuk, hogy Isten Igéje által alkotott
és az ő Lelke tart össze mindent, s ural. […] A sztoa követői sok nevet
használtak az isteni lény jelölésére, a nevek a jelzett valóságoknak meg-
felelően váltakoztak, az anyagi valóság változásait az azt átjáró isteni
áramlatnak (pneumának) tulajdonították, igazában azonban azt gondol-
ták, hogy egy Isten van.” (6, 2–4.)

„Miután azok, akik visszamentek egészen a dolgok eredetéig, a leg-
többen – jóllehet akaratuk ellenére – arra az eredményre jutottak, hogy
az isteni valóság egy, mi pedig azt tartjuk, az az Isten, aki az egész vi-
lágmindenséget elrendezte, akkor mi az oka annak, hogy egyesek oly
szabadosan beszélhetnek, írhatnak Istenről, ahogyan csak akarnak, elle-
nünk viszont – akik helyesen tartjuk és hisszük, hogy az Isten egy, és
ezt igazi csodákkal és érvekkel igazoljuk – törvényt hoznak? A költők és
filozófusok – mint számos más kérdésre – erre is rásejtettek, mindenkit
saját lelke ösztönöz – az isteni lehelettel való rokonsága által – a kere-
sésre, hogy ha lehetséges, keresse és fogja fel az igazságot. Annyira ké-
pesek erre azonban csupán, hogy gondolatilag körüljárják, de nem talál-



168 Perendy László

hatnak rá a létezőre, mert Isten nem méltatta őket arra, hogy ő maga ta-
nítsa őket, hanem mindegyik önmaga mestere volt, ezért mind másként
és másként vélekedett Istenről, az anyagról, a formákról és a világról.
Amit viszont mi hiszünk és gondolunk, arra tanúink a próféták, akik
a Lélek sugallatára nyilatkoztak Istenről, a vele kapcsolatos dolgokról.
(7, 1–3.)

„Fontoljátok meg ti is, hogy kezdettől fogva egy ennek a világmin-
denségnek alkotó Istene, hogy osszátok ti is a mi hitünk érvét. Ha kez-
dettől fogva két vagy több isten volt, vagy azonosak voltak, vagy külön-
bözők. Nem tartozhattak azonban ugyanabba a kategóriába.” (8, 1–2.)

„Eléggé bizonyítottam nektek, hogy istentelenek nem vagyunk, vall-
juk az egy, keletkezésnélküli, örök, láthatatlan, szenvedélyektől men-
tes, felfoghatatlan, fénnyel és szépséggel, Lelkével és kimondhatatlan
hatalmával körülvett Istent, aki a tőle származott Ige által rendezte el
és tartja fenn a világmindenséget.” (10, 1.)

„Mivel  azok  többségének,  akik  minket  vádolnak  istentelenséggel,
még csak  halvány  sejtelmük sincs  Isten  természetéről,  sem teológiai,
sem természetes alapon nincs betekintésük az Istenre vonatkozó taní-
tásba, az áldozati törvényekkel mérik a vallásosságot. […] Ha mi Iste-
nünkről azt tartjuk, hogy a világmindenséget tudással és hozzáértéssel
kormányzó és fenntartó Teremtő, aki felügyel rá, és akihez jámbor ke-
zünket emeljük, akkor milyen hekatombára lenne szüksége?” (13, 1.3.)

„Aki tehát az örökkévaló, szellemmel és értelemmel felfogható is-
tenről beszél, felsorolja tulajdonságait, hogy ő az igazi létező, akinek
egyetlen természete van, aki kiárasztja önmagából a jót, aki az igaz-
ság, s a legfőbb erőről beszél, hogy minden a mindenség királya kö-
rül  forog,  minden érette  van,  aki  mindennek az  oka,  foglalkozik  a
»másodikkal« és »harmadikkal» – a második a másodrendű dolgokra, a
harmadik a harmadrendűekre felügyel aki azt gondolja, hogy a lét igaz-
ságának megismerése meghaladja erejét, az tán azt gondolja, hogy az is-
tenek az ég és föld érzékelhető valóságából jöttek létre? Ezt nem mond-
hatja.” (23, 7.)

„Amennyire képességem engedte, kifejtettem, hogy mi nem vagyunk
istentelenek, ennek a világmindenségnek Teremtőjét és Istenét tisztel-



A II. századi görög apologéták istentana 169

jük, valamint a tőle származó Igét, bár ezzel nem foglalkoztam annyit,
amennyit megérdemelt volna.” (30, 6.)

A halottak feltámadásáról

„Akik így érvelnek – nekem úgy tűnik –, először is nem ismerik a min-
denséget kormányzó és teremtő erőt, azt a bölcsességet, mely minden
egyes élőlény természetével és nemével összhangba hozta az alkalmas
táplálékot.” (5, 1.)

„Ha tehát ennek a világmindenségnek a Teremtője azért alkotta meg
az embert, hogy az értelmes élet legyen a része, az ő fenségét szemlél-
je,  megmaradjon  mindent  felülmúló  bölcsességének  szemléletében  –
szándékának megfelelően –, ennek megfelelő természetet kapott az em-
ber. Az ember teremtésének oka biztosítja örök fennmaradását, a fenn-
maradásba vetett hitet, a fennmaradás pedig a feltámadást, mely nélkül
az ember nem maradna meg. A mondottakból eléggé világos, hogy a lé-
tesítési okkal és a Teremtő szándékával beláthatóan bebizonyosodott
a feltámadás.” (10, 2.)

„Akik elfogadják, hogy Isten ennek a világmindenségnek a terem-
tője,  az  ő  bölcsességének  és  igazságosságának  megfelelően  azoknak
mindenre kiterjedő felügyeletét és gondviselését is állítaniuk kell, ha
hűségesek  akarnak maradni  elveikhez,  és  ezekről  így gondolkodnak,
azt is tartaniuk kell, hogy sem a földön, sem az égben nincs olyan do-
log, ami ne tartozna eme irányítás és gondviselés alá, el kell ismerni:  a
Teremtő  gondviselése mindent áthat,  egyaránt kiterjed a látható és
láthatatlan dolgokra, kicsikre és nagyokra.” (18, 2.)

Antiokhiai Theophilosz

Euszebiosz (Egyháztörténelem, IV, 20–24) számol be arról, hogy Theophi-
losz pogányságból tért keresztény hitre és Antiokhia püspökeként szá-
mos művet írt. Ezek közül csak Autolükoszhoz c. művének három köny-
ve  maradt  fenn.  A  III.  könyv  már  halott  császárként  említi  Marcus
Aureliust, tehát – legalábbis ez a könyv – 180 után kellett, hogy íródjon.
A címben szereplő Autolükosz máshonnan nem ismert személy, való-



170 Perendy László

színűleg magánember,  aki arra szólítja fel  a püspököt,  hogy mutassa
meg  neki  a  keresztények  Istenét.  Válaszában  Theophilosz  hosszasan
foglalkozik istentani kérdésekkel, mégpedig elsősorban az I. könyvben. 

Theophilosz művének egyik jellegzetessége, hogy szentírási szövege-
ket használ abból a célból, hogy filozófiai következtetéseket vonjon le
belőlük. A már korábban említett Praedicatio Petri c. mű szerzőjéhez ha-
sonlóan Theophilosz  olyan hagyományos,  ún.  negatív attribútumokat
használ Istennel kapcsolatban, amelyek ebben a műben is megtalálha-
tók. Azt állítja, hogy magáról Istenről soha nem beszélhetünk, csak az ő
attribútumairól  és  tevékenységeiről.  Például  nem  állíthatjuk,  hogy  ő
Ige, Értelem, Lélek vagy Bölcsesség. Ezek a terminusok Isten tevékeny-
ségeinek módozatait fejezik ki, de sohasem Istent magát (I, 3). Hasonló
gondolatokat találhatunk a  Corpus Hermeticumban (2:14) és Jusztinosz
II. Apológiájában (6, 1). Theophilosz Isten Logoszáról állítja, hogy ő Érte-
lem, Lélek, Bölcsesség és Gondoskodás (I, 7; II, 22). Irenaeushoz hason-
lóan Theophilosz azt is tagadja, hogy Isten belső életében megkülönböz-
tethetnénk különböző szellemi tevékenységeket. Mindketten bizonyára
eleve azt akarják kizárni, hogy a gnosztikusokhoz hasonlóan emanációk
sorozatáról beszélhessünk Istenben. 

Az I. könyv 3. fejezetében kerül elő az a kérdés, hogy beszélhetünk-e
Isten  haragjáról.  Theophilosz  szerint  igen,  hiszen  ő  az  értéktisztelő
és igaz emberek Atyja, de a vallástalanok bírája és büntetője is. Ennek a
kijelentésnek biztos alapjai vannak a Bibliában és a sztoicizmusban egy-
aránt. Plutarkhosz is említi, hogy a sztoikus nézet szerint Isten megbün-
teti a gonoszokat. Grant véleménye szerint Theophilosz tehát szembe-
megy  a  korabeli,  a  platonizmussal  szimpatizáló  keresztény  nézettel,
amelyet Jusztinosznál és Athénagorasznál is kimutathatunk, miszerint
Isten impasszibilis,  vagyis nem hatnak rá külső létezők és érzelmeket
sem tulajdoníthatunk neki. Theophilosz inkább Szent Pál nyomán ha-
lad, aki a Galatákhoz írt levélben (2,20) ezt írja Krisztusról: „Szeretett en-
gem és feláldozta értem önmagát.” Antiokhiai Ignác beszél „az én Iste-
nem  szenvedéséről”  (Róm  6,3),  Tatianosz  pedig  „Istenről,  aki
szenvedett” (Oratio, 13). A kortársak közül Aulus Gellius arról számol
be, hogy Herodes Atticus is elvetette Isten impasszibilitásának tételét.



A II. századi görög apologéták istentana 171

Meg kell azonban jegyeznünk, hogy a fenti idézetek alanya Isten Fia, és
nem az Atya.

Az I, 4-ben Theophilosz a  θεός etimológiájával foglalkozik. A  θεός
szót Hérodotosz próbálta levezetni a τίθημι (tesz, helyez, alapoz, gon-
doz) igéből. A θέειν (futni) igéből való levezetési kísérlet Platón Kratü-
losz c. dialógusában található (397D), ahol ő az örökké mozgásban levő
csillagistenekről beszél. A keresztény vélemény Isten transzcendenciájá-
ról egybeesik Theophilosz pogány ellenfelének véleményével, és lehető-
séget teremt ahhoz, hogy elvesse a görög mítoszok történeteit a görög
istenekről.

Robert  Grant  mutatta  ki,  hogy Theophilosz  istentanának fő  tételei
ugyanabban az öt pontban foglalhatók össze, mint Philóné, akinek a Te-
remtésről c. művében olvasható ún. credo-jában állítja az  Autolükoszhoz
III, 9-ben olvasható tételeket: egy Istent (1) és csakis egyet (2) fogadnak
el a keresztények is, aki alapítója, alkotója és Démiurgosza (3) az egész
világnak (4), akiről tudjuk, hogy ő egyedül igazgat mindent gondviselé-
se révén. Grant szerint Theophilosz a hellenisztikus judaizmus örököse
és valószínűleg tükrözi is a judaizmus Kr. u. II. századi fejlődésének bi-
zonyos vonásait.12

Autolükoszhoz

„[H]a ezt mondod: »Mutasd meg nekem Istenedet!«,  én a következő-
képp felelek: »Mutasd meg nekem az emberedet, s én is megmutatom
Istenemet.« Mutasd csak be, lelked szeme lát-e, szíved füle hall-e! Mert
miképp a szemükre látó emberek figyelni tudják a földi élet eseményso-
rát, s rögtön megkülönböztetik a fényt és homályt,  fehéret és feketét,
formátlant és szépet, meg ami harmonikusan összeülik, s ami harmónia
híján aránytalan, ami bő és kurta; s hasonlóképpen a hallást illetően a
magas, mély és kellemes hangokat: nos, ugyanígy juthat a szívnek füle
és a léleknek szeme oda, hogy szemlélje Istent. Abban az esetben pil-
lantják meg Istent, kik képesek látására, ha nyitva tartják lelki szemü-
ket.” (I, 2.)

12 R. M. GRANT, Greek Apologists, 167–168.



172 Perendy László

„Azt  mondod  nekem:  »Te,  aki  látod,  mutasd  be  Isten  ábrázatát!«
Halljad hát, ember: az Isten ábrázata kimondhatatlan és kifejezhetet-
len, a testnek szemével nem látható. Mert dicsőségére nézve határta-
lan, a nagysága felfoghatatlan, fönsége el nem gondolható, ereje mér-
hetetlen,  bölcsessége  hasonlíthatatlan,  jósága  utánozhatatlan,  s
jótékonysága elmondhatatlan.

Ha fénynek hívom őt, teremtményéről beszélek; ha Igének hívom,
az elvét nevezem meg, ha értelemnek hívom, gondolkodásáról beszé-
lek, ha pedig léleknek, akkor leheletéről. Amennyiben bölcsességnek
hívom, ivadékáról beszélek; ha viszont erőnek, akkor uralmáról; ha ha-
talomnak, akkor tevékenységéről,  ha  gondviselésnek,  akkor a jóságá-
ról, ha királyságnak, akkor dicsőségéről. Ha úrnak hívom, bírónak tar-
tom;  ha  bírónak  hívom,  igazságosnak  tartom,  ha  atyának nevezem,
mindennek tartom őt; ha pedig tűznek hívom, haragját említem meg.

Kérdezed  tőlem:  „Haragvó-e  Isten?” –  Igenis. Haragszik  azokra,
akik rosszat tesznek,  de  jóságos, kegyes és könyörületes azok iránt,
kik  őt  szeretik  és  félik.  Az  istenfélők  nevelője  ő  s  az  igazak  atyja,
ugyanakkor pedig bírája és büntetője a gonosznak.

Kezdetnélküli ő,  hiszen nem keletkezett;  változhatatlan,  minthogy
halhatatlan. […] Úr, mert uralkodik a mindenségen;  atya, mert létében
mindent megelőz.  Alkotónak meg  Teremtőnek hívják őt, minthogy ő
hozott létre és alkotott mindent.  Fönségesnek nevezik, mert fölötte áll
mindennek, s Mindenhatónak, mivel megtartja s átfogja a mindenséget.
Az égboltozat magassága s a mélység feneketlensége, meg a földkerek-
ség összes határa az ő kezében van, s nincs olyan hely, hol megszűnne
tevékenysége. […] Mindent Isten hívott létre a semmiből, hogy műve-
iből megismerhető legyen, s így elgondolhassuk az ő nagyságát.

Amint az emberben a lélek nem tapintható meg, hiszen láthatatlan az
emberek számára, ám a testek mozgása által mégis fölismerhető; hason-
lóképp  Isten  sem  látható  emberi  szemmel,  gondviselése  és  művei
alapján mégis megpillantható és elképzelhető.[…]

Mikor még a napra, a picinyke égitestre sem tekinthet az ember, ret-
tenetes hősége és ereje miatt,  mennyivel kevésbé nézhet rá halandó
ember Isten kimondhatatlan dicsőségére!” (I, 3–5.)



A II. századi görög apologéták istentana 173

„Ő hát az én Istenem: a mindenség Ura, ki egyedül terjesztette ki az
eget, és állapította meg szélességét a földnek. Ő kavarja fel a tengerek
öblét, ő zendíti meg annak hullámait: uralkodik az ereje fölött, s a habok
háborgását lecsillapítja. Ő szilárdította meg a földet a vizeken (Ter 1,1;
Zsolt 23,12), s adta neki tápláló lelkét.  Az ő  lehelete kelt életre min-
dent, s ha lelkét visszatartaná, megsemmisülne a mindenség. (Jób 34,14)
[…]

Ha ezt végiggondolod, ember, és életed tisztává, istenfélővé s igazzá
lesz, megláthatod az Istent. Ám mindenekelőtt juttasd szívedbe a hitet
és istenfélelmet, s majd akkor érted meg ezeket. Miután leveted azt, mi
halandó, s a halhatatlanságba öltözködsz, akkor majd érdemed sze-
rint megpillanthatod Istent. […]

Ha  már  egyszer  ezt  mondottad  nekem:  »Mutasd  meg Istenedet!«,
nos, ez az én Istenem! Javaslom neked, hogy tarts tőle és higgy benne!”
(I, 7.)

„Először is teljes egyetértésben arra tanítottak [Mózes és a többi próféta]
bennünket, hogy  Isten semmiből alkotta a mindenséget. Mert semmi
sem létezett Istennel egyidejűleg, hanem ő maga volt önmagának helye;
szüksége semmire sem volt, s minden időt megelőzően létezett, és épp
ekkor akarta ő megalkotni az embert, ki majd megismerheti őt: számára
rendezte be tehát a világot. Tudniillik  a teremtett lény rászorul a má-
sikra, csak a teremtetlennek nincs szüksége semmire.” (II, 10.)

„Mikor aztán Isten így szólította meg őt: »Ádám, hol vagy?«, nem tu-
datlanságból tette ezt az Isten, hanem hogy türelmesen alkalmat adjon
számára a bánatra és bűne megvallására. (II, 26.)

„Mi szintén elismerjük Istent: de csak az egy Istent, aki Teremtője, Al-
kotója és  elkészítője az egész világnak; szintén tudjuk, hogy mindent
gondviselés irányít: de csakis az ő gondviselése; szintén ismeretet sze-
reztünk egy szent törvényről: de a mi törvényhozónk az igaz Isten, aki
egyaránt oktat mindnyájunkat az igazságosság és vallásosság gyakorlá-
sára, meg a jó cselekedetre.” (III, 9.)



TÓTH BEÁTA

Isten szenvedésmentessége és/vagy 
szenvedése: egy rejtélyes isteni tulajdonság 
nyomában

„Tudod te, milyen a vércukorszint süllyedése?
Tudod te, milyen a leukoplákia halvány kicsi
foltja növőben? Tudod te, milyen a félelem?
A testi kín? A becstelenség? Tudod-e, hány
wattos fényerővel tündöklik a gyilkos?

Úsztál folyóban? Ettél citromalmát? Fog-
tál-e körzőt, téglát, cédulát? Van körmöd?
Élő fára vésni véle, kriksz-krakszokat hámló
platánra, míg

megy odafönt, megy-megy a délután? Van
odaföntöd? Van neked fölötted?”

Nemes Nagy Ágnes: Istenről

A mai  ember különösen érzékennyé válik a szenvedés kérdése iránt.
Művek egyre növekvő sokasága foglalkozik az emberi szenvedés és Is-
ten viszonyával egyrészt a szenvedés okát és értelmét kutatva, másrészt
magyarázva  Isten  magatartását,  viszonyulását  a  szenvedő  emberhez.
Szinte szállóigévé vált a megoldásként kínált mondás: Isten nem szen-
ved,  de  együttérez/együttszenved  velünk.  A  napjainkban  megjelenő
ilyenféle írások, az egzisztenciális kiindulóponton túl, elméleti hátterü-



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 175

ket tekintve egy korábban, a 19. században kezdődő teológiai vita örö-
kösei, amely a szenvedésmentesség vélelmezetten metafizikai gyökerű
isteni tulajdonságát veszi célba, megkérdőjelezve annak teológiai létjo-
gosultságát vagy ellenkezőleg, a hagyomány nevében elszántan védel-
mezve azt. A szenvedésmentesség-pártiak és szenvedés-pártiak küzdel-
me  olykor  állóháborúnak  látszik,  eldönthetetlen  küzdelemnek,  ahol
nem szívesen csatlakoznánk egyik táborhoz sem, hiszen nem tűnik von-
zó megoldásnak sem egy olyan isten, akit tulajdonképpen nem érint a
világban lévő  szenvedés, de egy olyan sem, aki hasonlóképpen szen-
ved, mint mi.

Mit is ért valójában a teológiai hagyomány Isten szenvedésmentessé-
gén? Először is pontosítanunk kell, hogy milyen kérdést kívánunk meg-
vizsgálni. Mit jelöl ez a magyarul kissé idegenül hangzó szó? Az impas-
sibilis/impassibilitas (latin)  és  az  apathes/apatheia (görög)  fogalma  a
hagyományban nem csupán a mai  értelemben vett  szenvedéstől  való
mentességet jelent, hanem egyben, és elsősorban, a szenvedélyektől va-
ló mentességet is. A passio, illetve a pathos az ókortól kezdve a külső ha-
tásoknak való kitettséget jelenti,  amelyeket akaratunk ellenére kell el-
szenvednünk, így a két jelentés – „szenvedély/érzelem” és „szenvedés”
– közös gyökere a kívülről jövő, akaratlan vagy az akaraton felülkereke-
dő testi-lelki felindulás, fájdalmas változás képzete. A szenvedély ilyen
értelemben egyben szenvedés/elszenvedés is,  a szenvedés pedig mint
fájdalom a szenvedélyek egy fajtája. 

Isten szenvedésmentessége  fogalmában  tehát  benne  van a  negatív
szenvedélyektől/érzelmektől való mentessége is, amelyet azonban nem
tudunk egyetlen magyar szóval visszaadni. A szenvedésmentesség iste-
ni tulajdonsága ugyanakkor egy tágabb kérdéskör, Isten változhatatlan-
sága (immutabilitas/incommutabilitas/immobilitas) kérdésének részévé vált
a teológiai fejlődés során, ezen belül nyert metafizikailag kidolgozott ér-
telmet. A szenvedésmentességről tehát nem beszélhetünk az isteni vál-
tozhatatlanság fogalmának megértése nélkül.1 Végül pedig látnunk kell,

1 A IV. Lateráni zsinat és az I. Vatikáni zsinat is „változatlan/változhatatlan”-ként
beszél Istenről,  a szenvedésmentességet külön nem említi: „Erősen hisszük és nyílt
szívvel megvalljuk, hogy egy igaz Isten van, aki örökkévaló, mérhetetlen és változat-
lan, felfoghatatlan, mindenható és kimondhatatlan, az Atya, a Fiú és a Szentlélek.”



176 Tóth Beáta

hogy kérdésünk mélyén Isten és a világ viszonya és a Szentháromságos
egy Isten valóságának titka húzódik: számít-e Istennek a teremtett világ
és benne az ember; érinti-e mindaz, ami velünk történik; lehet-e valódi
kölcsönösség Isten és ember között oly módon, hogy Isten transzcen-
denciája, világtól való különbözősége és teremtői  nagysága nem csor-
bul,  hanem Teremtő  és teremtmény aszimmetrikus viszonya megma-
rad?  A  válasz  a  Szentírás  kinyilatkoztatása  alapján  egyértelműnek
tűnik, de vajon képes-e mindezt megfelelően fogalmi keretbe önteni a
teológiai gondolkodás?

A napjainkra szinte áttekinthetetlenül nagyra duzzadt szakirodalom-
ban fogódzópontokat keresve három átfogó tanulmányt választottunk
kalauzul,  amelyek  a  kérdéskör  három állomását  segítenek  felvázolni
előttünk: a patrisztikus kor vitáit, Aquinói Szent Tamás rendszerezését
és Hans Urs von Balthasar hagyományt megújító intuícióit. S bár a kér-
dést  időrendi  sorrendben  fogjuk  tárgyalni,  fontos  tényező,  hogy  az
atyák teológiáját számba vevő és a tamási tanítást vizsgáló rendszerezé-
sek egyaránt a balthasari felvetések nyitotta vitatérben születtek, ezen
az optikán keresztül olvassák újra a hagyomány válaszkísérleteit.2 Ve-
gyük tehát először szemügyre, hogy az egyházatyák korában mi módon
válik fontossá a szenvedésmentesség problémája.

DH 800; “[…] egy igaz és élő Isten van, aki mennynek és földnek teremtője és ura,
mindenható, örökkévaló, mérhetetlen, fölfoghatatlan, értelemre és akaratra és min-
den tökéletességre nézve végtelen; akit, minthogy egyesegyedül való, egészen egy-
szerű és változhatatlan szellemi szubsztancia, a világtól tárgyilag és lényegileg külön-
bözőnek, önmagában és önmaga által legboldogabbnak és mindenek fölött, ami csak
kívüle van és elgondolható, kimondhatatlanul fölségesnek kell vallanunk.” DH 3001.

2 GAVRILYUK, P., The Suffering of the Impassible God. The Dialectics of Patristic Thought,
Oxford University Press, Oxford/New York 2004; DODDS, M. J., O.P., The Unchanging
God of Love. Thomas Aquinas and Contemporary Theology on Divine Immutability , The Ca-
tholic  University  of America Press,  Washington,  D.C.  2008 (A könyv első  kiadása
1986-ban jelent meg, és a kérdés növekvő aktualitását jelzi, hogy 2008-ban megjelent
a második, átdolgozott kiadás, amely számot vet az újabb fejleményekkel, Dodds utal
mind Gavrilyuk, mind O’Hanlon könyvére); O’HANLON, G. F., S.J., The Immutability of
God in the  Theology of  Hans Urs von Balthasar,  Cambridge University  Press,  Camb-
ridge/New York 1990.



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 177

1. A kérdés kibontakozása az egyházatyák korában: 
szenvedésmentesség és szenvedés szoros összetartozása

A kulturális közeg, amelyben az első évszázadok keresztény gondolko-
dói nézeteiket megfogalmazzák, az értelem stabil és relatíve független
erejét szembehelyezi az érzelemvilág, a szenvedélyek világának instabi-
litásával, idegen külső erőnek való alávetettségével.3 E szembeállítás te-
hát  meghatározza  az  atyák gondolkodásmódját  is,  azonban  éppen  a
szentírási kinyilatkoztatáson alapuló keresztény tanítás lesz az, amely
jelentős pontokon módosítja ezt a keretet. S bár az érzelemvilág státu-
szának megítélése a kor különböző  szellemi áramlataiban alapvetően
negatív, mégsem állja meg a helyét az a nézet, hogy a keresztény gon-
dolkodás kritikátlanul átvette volna a hellén filozófia által mintegy ké-
szen kínált, ám a bibliai gondolkodástól idegen apatheia fogalmát. Paul
Gavrilyuk  átfogó  munkájának  egyik  célja,  hogy  megcáfolja  az  általa
’a hellén filozófiai gondolkodásnak behódolt teológia elméleté’-nek ne-
vezett közkeletű mai nézetet, rámutatva arra a tényre, hogy a kor filo-
zófiai iskolái között mennyire eltérő vélemények uralkodtak azzal kap-
csolatban,  hogy  mi  az  érzelmek/szenvedélyek  szerepe  az  ember
felépítésében, az emberi kapcsolatokban, a jellem formálásában és az is-
tenek világában. 

A sztoikusoknál elsőként szakkifejezéssé vált apatheia pontos jelenté-
se is vitatott az ókortól kezdve, vajon minden érzelem teljes kiiktatását
jelenti-e vagy a sztoikusok által később módosított értelemben a jó szen-
vedélyek (eupatheiai,  például az öröm, vágyakozás, óvatosság) jelenléte
összeegyeztethető-e vele? A sztoikus rendszeren belül az isteni szenve-
désmentesség eszménye azonban értelmetlen volna, hiszen a sztoikus
személytelen istenség,  a világlélek a világgal  együtt  változik.  Először
Arisztotelésznél jelenik meg az isteni szenvedésmentesség gondolata: a

3 Vö.  MILBANK, J., Immutabilité divine/Impassibilité divine, in Dictionnaire critique
de théologie, ed. LACOSTE J-Y., Quadrige/PUF, Paris, 2002, 561-563. Milbank Frohnhofen
tanulmányára támaszkodik, lásd FROHNHOFEN, H., Apatheia tou Theou. Über die Affekt-
losigkeit Gottes in der griechischen Antike und bei den griechischsprachigen Kirchenvätern
bis zu Gregorios Thaumaturgos, Lang, Frankfurt 1987. A kérdés tárgyalását elsősorban
Paul Gavrilyuk könyvére alapozzuk: The Suffering of the Impassible God, 1-36.



178 Tóth Beáta

mozdulatlan mozgató változhatatlan, hiszen nem mozgatja semmi,  és
így  apathes, szenvedésmentes is. Míg a preszokratikusoknál,  Platónnál
és  a  sztoikusok isten fogalmából  hiányzik,  Plótinosznál  a  szenvedés-
mentesség a mindenek fölött álló Egy apofatikus tulajdonsága, a transz-
cendens Egyről  csak negatív állításokat tehetünk, mivel meghaladja a
szenvedőképes-szenvedésmentes  fogalompár  által  jelölt  valóságokat.
Az egyházatyák tehát semmiképpen sem vehettek át a kor filozófiáiból
egy készen kapott, kidolgozott tanítást Isten szenvedésmentességéről, s
ráadásul maga a bibliai kinyilatkoztatás is tartalmaz mind Isten állan-
dóságára és  transzcendenciájára,  mind pedig az emberrel  való  érzel-
mekkel teli viszonyára vonatkozó utalásokat, s az Ószövetség szövegei
arról is tanúskodnak, hogy az antropomorf elképzeléseket igyekeztek
korrigálni is. Nem lehet tehát pusztán a görög filozófiák hatásának tu-
lajdonítani az Isten szenvedésmentességéről szóló tanítás kialakulását.

Gavrilyuk következő fontos megfigyelése, hogy a szenvedésmentes-
ség témája nem központi jelentőségű az atyáknál, nem dolgoznak ki ró-
la egységes tanítást, elejtett megjegyzések alapján kell összeillesztenünk
egy átfogóbb képet. Amit e tanítással közölni akarnak, annak hármas
funkciója van. Először is elhatárolni igyekeznek a teremtő Istent a míto-
szok változó, szenvedélyek vezette, ingatag isteneitől. Isten ilyen érte-
lemben szenvedésmentes, mivel nincs külső erők hatása alatt, nem vál-
tozik  és  nincs  kitéve  az  érzelemvilág  változásainak.  Az  így  értett
apatheia azonban nem jelent közömbös érzéketlenséget, s ebben rejlik a
fogalom második funkciója: a keresztény isteni  apatheia összeegyeztet-
hető  az isteni szeretetről  szóló tanítással,  és annak hangsúlyozásával,
hogy Istenben vannak érzelmi vonások, szeretet, irgalom, együttérzés,
sőt olykor még üdvös féltékenység és harag is.4 Isten érzelmei azonban
sohasem  irracionálisak,  mindenestül  megbízható  és  hű,  mindenható
szeretete megnyilvánulásai. Harmadszor pedig a fogalom a negatív teo-
lógia kontextusában értendő, Isten teremtőként különbözik az embertől
és a teremtett világtól. Negatív határozmányként tehát nem jelenti Isten
teljes elkülönülését, indifferenciáját vagy a teremtett világgal és az em-

4 Az isteni harag kérdése különösen sok fejtörést okoz az egyházatyáknak, és kü-
lönféle megoldásokat kínálnak e látszólag negatív érzelem meglétének lehetőségére
Istenben. Lásd GAVRILYUK, The Suffering of the Impassible God, 51-60. 



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 179

beri történelemmel való kapcsolata hiányát. Nem is elszigetelt isteni tu-
lajdonság, hanem több más fogalommal való összefüggésében válik ért-
hetővé, ilyenek a változhatatlanság, láthatatlanság, testetlenség, osztha-
tatlanság, romolhatatlanság, felfoghatatlanság.

A patrisztikus gondolkodásnak tehát egyrészt választ kellett keresnie
arra  a  kérdésre,  hogy  Istenhez  milyen érzelmi  dimenzió  illik  (amely
transzcendensen elkülönül az emberi érzelemvilágtól és mégis megra-
gadja a keresztény üzenet szerető Istenének tulajdonságait),  másrészt,
hogy Isten hogyan viszonyul  a  megtestesülés  tanításának tükrében a
világhoz és benne ember voltunkhoz. Gavrilyuk elemzésének érdekes
következtetése, hogy bár a szenvedésmentesség témája nem áll a közép-
pontban, mégis kulcsként szolgálhat a krisztológiai és szentháromságta-
ni  ortodox  és  eretnek álláspontok  jobb  megértéséhez.  Ezen a  szűrőn
keresztül szemlélve újfajta összefüggések válnak láthatóvá, és az eret-
nekségek hagyományos kategorizálása is átalakul. Ezekben a vitákban a
pathos kifejezés sokféle valóságot jelöl: változást, keletkezést, emberi ta-
pasztalatot, valaminek az elszenvedését, érzelmeket, a nemi aktust kísé-
rő impulzusokat.5 A tét pedig Isten természetének, Krisztus valóságos
istenségének és valóságos emberségének, s e kettő viszonyának a helyes
megértése. Az eretnekségek közötti kapcsolatok ilyen szempontú feltér-
képezése arra is rámutat, hogy a határ korántsem a szenvedésmentes-
ség-pártiak és a szenvedés-pártiak között húzódik, hiszen a vitákban a
szenvedésmentesség mellett kardoskodók nem mind az ortodox tanítás
hívei, a szenvedést hangsúlyozók pedig nem mind eretnekek. A döntő
különbség inkább a radikális szenvedésmentességet vagy éppen kvalifi-
kálatlan szenvedést és a megszorításokkal érvényes szenvedésmentes-
séget vallók között mutatkozik: előbbiek eretnekségbe esnek, az utóbbi-
ak pedig a helyes tanítás alapjait fektetik le. 

A dokéták, ariánusok, nesztoriánusok gondolkodásmódja közös ab-
ban, hogy Isten transzcendenciáját túlságosan féltik a teremtett világgal
való kapcsolattól, annak anyagi-emberi tényezőitől, s ezért a megteste-

5 A legutolsó jelentés a Fiú egylényegűségének tisztázásakor játszik szerepet: vilá-
gossá kellett tenni ugyanis, hogy a Fiú születése az Atyától kizárja a pathos-t, a testi
nemzéssel  járó érzéki impulzusokat.  GAVRILYUK, The Suffering of  the Impassible God,
114-121.



180 Tóth Beáta

sülést is csak ebben a keretben tudják elgondolni. Egyrészt állítják Isten
teljes transzcendenciáját és  pathos-tól való tökéletes mentességét, más-
részt Krisztus emberi valóságát különféle módokon elkülönítik Isten va-
lóságától: narratíváik lényege, hogy Istentől távol tartsák az emberlét ta-
pasztalatait, az anyagi világ változásait és szenvedéseit. A másik véglet
a  patripassziánus-modalista  változat,  amely  tulajdonképpen  összeve-
gyíti az isteni transzcendenciát az emberi valósággal, azt állítva, hogy
az Atya szenvedett a kereszten.6 

Az ortodoxia képviselőinek ebben a bonyolult helyzetben kellett utat
találniuk, és megfogalmazniuk a megtestesülés valódi jelentőségét két
kibontakozó  alaptétel  mentén:  1)  Krisztus  valóban  szenvedett;  2)  az
Atya nem szenvedett.  Pusztán annak állítása azonban,  hogy az Atya
szenvedésmentes, a Fiú pedig szenvedőképes nem oldotta volna meg a
kérdést, amint ezt mutatja az a példa is, hogy a 4. században az Aquilei-
ai hitvallás első cikkelyébe betoldott, az Atyára vonatkozó „impassibili”
kifejezést Szent Ambrus problematikusnak találta, azt a veszélyt látva
benne,  hogy  az  ariánus  értelmezésnek  adhat  támpontot:  ha  az  Atya
szenvedésmentes, és a Fiú szenvedett, akkor a Fiú kisebb az Atyánál –
érvelhetnének az ariánusok. A betoldás pedig éppen az ellentétes, patri-
passziánus álláspont ellen született. A két véglet között így nehéz volt a
kifejezések terén ortodox megoldást találni.7 

Felismerik ily módon, hogy a megtestesülés vonatkozásában szenve-
désmentesség és szenvedés szorosan összetartoznak, csak együtt tudják
megvilágítani  e  központi  hittitok  mélységét.  A  nesztoriánusok  ellen
folytatott vitában világossá válik, hogy nem megoldás a megtestesült
Logosz  isteni  és  emberi  dimenzióját  biztonságos  távolságban  tartani

6 Gavrilyuk beszámolója szerint a patripassziánus álláspontnak többféle változata
volt, amelyeket azonban csak nehézségek árán lehet kikövetkeztetni a fennmaradó
források alapján. Kallisztosz például valószínűleg úgy gondolta, hogy az Atya csak
együttszenvedett a Fiúval (Pater compassus est Filii) egy test-lélek krisztológia kereté-
ben, ahol a lélek maga az Atya, míg a test a Fiú. E szerint a verzió szerint a lélek nem
ugyanúgy szenved, mint a test, hanem a saját maga szellemi természete szerint követi
a test szenvedéseit. Lásd GAVRILYUK, The Suffering of the Impassible God, 91-100. 

7 Az Aquileiai hitvallás az Atyáról így szólhatott (Aquileiai Rufinus 5. század eleji
rekonstrukciója  alapján):  „Credo  in  Deo  Patre  omnipotenti  invisibili  [et]  impassibili.”
GAVRILYUK, The Suffering of the Impassible God, 103.



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 181

egymástól (két cselekvő alany módja szerint): a kettő megkülönbözteté-
sére szükség van, ám egymással szoros egységet alkotnak, hiszen a tét a
megváltás (amit nem vesz föl, nem váltja meg), a Logosz valamiképpen
részt vesz az emberi szenvedésben anélkül, hogy az úrrá lenne rajta, és
anélkül, hogy a test szenvedését mintegy lemásolná. Nesztóriosz annyi-
ban követi az ariánus irányvonalat, hogy – bár a megtestesülést nem ta-
gadja – két személy elképzelésében pusztán egyirányú a kommuniká-
ció:  az  isteni  közli  a  tulajdonságait  a  változó  emberséggel,  míg  az
emberi nincs semmilyen hatással az istenire. Kiindulópontja Isten radi-
kális szenvedésmentessége és világfölöttisége, és célja, hogy megtisztít-
sa a teológia nyelvét az Isten szenvedését sugalló állításoktól.

Nem véletlen tehát, hogy a nesztoriánusok éppen azzal vádolják meg
Cirillt,  hogy feladva az Isten szenvedésmentességéről  szóló tanítást, a
theopatheia (Isten szenvedése) modalista gyökerű irányvonalának csap-
dájába esik, amikor úgy fogalmaz, hogy az Ige „szenvedés nélkül szen-
vedett” (apathósz epathen).8 Az ő logikájuk szerint szenvedésmentesség
és szenvedés nem férnek össze egymással, míg Cirill számára a kettő (a
kinyilatkoztatás tanúsága szerint) szorosan összetartozik. Paradox meg-
fogalmazásának célja, hogy egyrészt megmutassa, aki megtestesült va-
lóságos Isten, és így szenvedésmentes, a megtestesülés viszont valóban
érinti Istent, aki így bizonyos megkötéssel szenvedőképes lesz. Tulaj-
donképpen Cirill formulája a személyi egységet is hivatott érzékeltetni
a nesztoriánus két cselekvő  alany elképzeléssel szemben, mivel nála a
szenvedés alanya nem emberi  személy,  hanem a Logosz,  aki felvette
emberi  természetünket:  aki  szenvedett,  nem más,  mint  a  szenvedés-
mentes  Isten.  Az  emberség  nem csupán  összekapcsolódott  az  Igével
(nesztoriánus módon), hanem az Ige valóban leereszkedett-belépett az
emberség korlátai közé anélkül, hogy isteni mivoltát elvesztette volna,
ezt hivatott megvilágítani Cirill kenózis értelmezése is. Míg Nesztóri-
osznál az önkiüresítés alanya a szolga alakja, lényege pedig az ember-
ségből való kiüresítés, addig Cirill számára a kenózis alanya az Ige, aki
önkiüresítésében  megmarad  isteni  státuszában,  miközben  szabadon

8 A  nesztoriánusok  és  Cirill  bonyolult  vitájáról  lásd  a  könyv  hatodik  fejezetét.
GAVRILYUK, The Suffering of the Impassible God, 135-171.



182 Tóth Beáta

korlátozva magát belép az emberi lét korlátai közé, és szenvedőképessé
válva emberi tapasztalatok részese lesz.

Szenvedésmentesség és szenvedés e különleges cirilli egysége meg-
mutatja, hogy van középút a radikális szenvedésmentesség és a patri-
passzianista álláspontok között, sőt ez az egyetlen járható út a megteste-
sülés titkának helyes értelmezésére,  amelynek kényes egyensúlyt  kell
megvalósítania: egyrészt el kell kerülnie annak tagadását, hogy Istent
valóban érinti Krisztus emberi tapasztalata, másrészt meg kell őriznie
Isten szenvedésmentes transzcendenciáját. A szenvedés tehát csak meg-
szorításokkal, csak a megtestesülés keretei között állítható Istenről. Rá-
adásul e vitákban az is világossá válik, hogy a megtestesült Ige szenve-
dése bár valóban emberi szenvedés, mégis bizonyos módon különbözik
a miénktől, mivel szabadon vállalt szenvedés. Cirill szerint az isteni Ige
személye ellenőrzése alatt tudta tartani a szenvedélyeket, amelyek nála
akaratlagosak voltak (a bűnös szenvedélyektől  pedig mentes volt):  el
tudta kerülni őket, ha akarta, előre ismerte szenvedését, és az emberi
nemmel való együttérzésből szenvedett.

Mi tehát a patrisztikus kor e vitáinak jelentősége? Gavrilyuk beszá-
molójának  tanulságait  levonva  talán  két  ponton  ragadhatjuk meg az
előrelépést. Először is az atyák teológiája éppen Istennek a világgal való
kapcsolatát, a megtestesülésben való valódi érintettségét elgondolva fo-
galmazza meg a szenvedésmentesség és a megszorításokkal értett isteni
szenvedés jelentőségét,  amelyeknek célja e kapcsolat  tulajdonképpeni
kétirányúságának, kölcsönösségének feltételezése. A szenvedésmentes-
ség isteni tulajdonságának funkciója tehát nem Isten teljes elkülönülésé-
nek vagy érzéketlenségének állítása. A második fontos mozzanat szoro-
san  kapcsolódik  az  elsőhöz.  Ahogyan  Gavrilyuk  is  hangsúlyozza,  a
szenvedésmentesség az atyáknál nem zárja ki Isten szeretetként való el-
gondolását, hanem teljességgel összeegyeztethető azzal a kinyilatkozta-
tásbeli tapasztalattal, hogy Isten szeretete gyengéd, együttérző és irgal-
mas. Az emberi érzelemvilág pozitív megítélése és az Istenben meglévő
analóg érzelmek állítása éppen a hellén kor zavaros, ám alapvetően ne-
gatív hozzáállásával szemben alakul ki a kinyilatkoztatáson alapuló ke-
resztény teológiában. A pathos/passio fogalma immár nem csupán rossz-
ként elszenvedett fájdalmas változás képzetét foglalja magában, hanem



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 183

a szeretet keresztény felfogása nyomán kibontakozik annak pozitív di-
menziója is, az érzelmek e szeretetet szolgálhatják és annak velejárói, a
szenvedés pedig Krisztus megváltó szenvedése tükrében nem elkülönít,
hanem bensőséges módon kapcsol Istenhez. Ráadásul Krisztus legna-
gyobb tette, szeretetének legnagyobb jele éppen szabadon vállalt szen-
vedése és a halál teljes passzivitását is vállaló önátadása. Végső soron
tehát a passzivitás-receptivitás fogalompár újfajta jelentése kibontako-
zásának is tanúi lehetünk, ahol a passzivitás nem tehetetlen inaktivitás,
hanem aktív el/befogadást is jelenthet.9 

2. Aquinói Szent Tamás rendszerezése: változhatatlanság és mozgás 
összefüggései

Míg az egyházatyák teológiájában a szenvedésmentesség fogalmának
kibontása hozza magával a változhatatlanság gondolatát, Aquinói Szent
Tamás rendszerében a változhatatlanság lesz a kiindulópont, és ennek
egyik logikus következménye a szenvedéstől való mentesség. Megfor-
dulni látszik tehát a perspektíva, immár nem elsősorban a krisztológia
vagy a szentháromságtani reflexió adja a kérdés elsődleges kontextusát,
hanem az egy isteni természet tulajdonságainak metafizikailag megala-
pozott elgondolása. A kérdés jelen van Tamás minden fő művében és
sok más kisebb írásában pályája minden szakaszán, és bár apróbb mó-
dosítások  megfigyelhetők,  álláspontja  alapvetően  nem változik.10 Mi-
chael J. Dodds nagyívű rendszerező összefoglalásának csak az általunk

9 Erről az átalakulásról lásd MILBANK, J., Immutabilité divine/Impassibilité divine,
561-563. Milbank rövid áttekintése arra a tényre is felhívja a figyelmünket, hogy a cre-
atio ex nihilo teológiai fogalma is átalakítja a passzivitás-receptivitás jelentését, ameny-
nyiben azt tételezi, hogy a teremtett világ abszolút receptivitása egyben az Isten által
adományozott lét aktív megvalósítását is jelenti. Gavrilyuk könyve nem tér ki a te-
remtés teológiai vonatkozásokra. Az érzelmek megítélésének keresztény átalakulásá-
hoz Szent Ágoston teológiájában lásd TÓTH, B., Megjegyzések a szeretet természetraj-
zához, in Az ember krízise. Vágyódás és megkísértettség között (Varia Theologica 4), szerk.
PUSKÁS, A. – PERENDY, L., Szent István Társulat, Budapest 2013, 227-252.

10 Dodds könyve második fejezetében átfogó elemzést ad minden tamási szöveg-
részről, amelyben a kérdés szerepel. V.ö. DODDS, The Unchanging God of Love, 46-104.



184 Tóth Beáta

legfontosabbnak ítélt tanulságait kísérelhetjük meg itt röviden felvázol-
ni, egyben rámutatva azokra a pontokra, ahol e kiváló munka további
kiegészítése lenne kívánatos. 

Szent Tamás patrisztikus forrásait megvizsgálva Dodds megállapítja,
hogy  a  két  leggyakrabban  előforduló  szerző  Tamás  hivatkozásaiban
Szent Ágoston és Areopagita Dénes. Kettejük közül pedig Ágostonra hi-
vatkozik a legtöbbször, és az is megfigyelhető, hogy módosítja, új keret-
be  helyezi  Ágoston  alapvető  belátásait.  E  módosítás  érdekes  eleme,
hogy a Kivonulás  könyve névkinyilatkoztatását  („Én vagyok,  aki  va-
gyok” Kiv 3,14), amelyet Ágoston kulcsként használ Isten változhatat-
lanságának kifejtéséhez, és amely az ő hatására a középkorban általános
bizonyító erejű szentírási szakasszá vált e tekintetben, Tamás nem hasz-
nálja e téma kibontásához.11 Míg Ágostonnál Isten változhatatlansága
és örökké való létezése jelenti tökéletességét, addig Tamás számára a
változhatatlanság egy mélyebb tökéletesség felé mutat, a tiszta létezés,
tiszta aktus tökéletességére, amely a változhatatlanság forrása.  Tamás
eltérő létfelfogása tehát a változhatatlanság fogalmának mélyebb meg-
értéséhez  és  dinamikusabb  elképzeléséhez  vezet,  egyszersmind  meg-
őrizve az ágostoni  alapbelátásokat,  amelyek közül  az egyik legfonto-
sabb,  hogy  az  immanens  Szentháromságban  lévő  megismerés  és
akarás/szeretet aktusai mozgásnak nevezhetők.12

E dinamikus felfogás gyökereit Szent Tamás Areopagita Dénesnél is
megtalálni véli, és – amint arra Dodds rámutat – felerősíti a dionüszio-
szi tendenciát.13 A De divinis nominibus-hoz írt kommentárban hangsú-
lyozza, hogy Isten túláradó szeretete és gondviselő jósága mintegy kilé-
pés  önmagából  és  a  dolgok  felé  való  haladás  (moveri  et  ad  omnia
procedere); az Ő mozgása, a szeretet mozgása (a világhoz való viszonyá-
ban) stabil kijövetel (processus stabilis) és létrehozó állandóság (status ge-

11 Ágoston Isten létének lényegét a változhatatlanságban látja: „Esse nomen est in-
commutabilitatis”. Szerinte az „én vagyok, aki van” kijelentés azt jelzi, hogy Isten nem
tud változni, mivel ami változik, az megszűnik az lenni, ami volt, és elkezd az lenni,
ami nem volt, Isten pedig az örök létezés (SZENT ÁGOSTON, Sermo VII., 7.). DODDS, The
Unchanging God of Love, 120.

12 DODDS, The Unchanging God of Love, 119.
13 DODDS, The Unchanging God of Love, 116-119.



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 185

nerativus). A dénesi szöveget magyarázva Tamás saját véleményét is az
olvasó tudtára adja, amikor megjegyzi, hogy nemcsak más teológusok
beszélnek mozgásról Istennel kapcsolatban, hanem ő is megengedhető-
nek és illőnek tartja a mozdulatlan/változhatatlan Isten mozgását (mo-
tum Dei immobilis) dicsérnünk, s nem véletlen, hogy Dodds e kijelentést
mindvégig kulcsként használja elemzésében.14 

Isten változhatatlansága tehát nem zárja ki a mozgást, s e kettő egy-
ségét Szent Tamás a Szentírásban is felfedezi, majd Isten tulajdonságai-
ról való gondolkodásának alapkövévé teszi. Isten a lét teljessége, a tiszta
aktus  dinamikus  tökéletessége,  s  ennek  következtében nem változik,
nem nyer újabb, és nem veszít el meglévő tökéletességet, nélkülöz min-
den korlátot és végességet. Változhatatlansága tökéletességéből fakad, s
a változhatatlanság következményei pedig az örökkévalóság és – lévén
tiszta megvalósultság – a passzív potencia hiányaként a szenvedélytől
és a szenvedéstől való mentesség. A változhatatlanság fogalma egyúttal
pozitívan állítja Isten jóságát, igazságát, boldogságát és végtelen életét. 

Milyen mozgást tulajdonít Szent Tamás Istennek? Arisztotelész nyo-
mán kétfajta mozgást különböztet meg, amelyek mindegyike mondható
Istenről (természetesen a teremtett világban megismert tökéletlenségek
nélkül): 1) tág értelemben vett mozgás, amely a cselekvőben marad, ké-
sőbbi elnevezése szerint immanens (bennmaradó-befelé irányuló) moz-
gás; 2) szűk értelemben vett mozgás, amely átmegy a cselekvőből befo-
gadóba,  ezt  Szent  Tamás  későbbi  kommentátorai  tranziens  (átmenő,
kifelé irányuló) mozgásnak nevezik. Isten immanens mozgása az isme-
rés és akarás Szentháromságon belüli tevékenysége, korlátlan életteljes-
ségének tökéletes megvalósultsága, amelyben nincs potenciából aktusba
való átmenet és így változás nélküli. Istenhez köthető tranziens mozgás
pedig  egyrészt  a  teremtés,  fenntartás  és  gondviselés  tevékenysége,
amely egyúttal benne is marad, mivel ugyanazzal az aktussal akarja sa-
ját jóságát, mint amellyel a teremtényeket részesíti abban. Isten oldalá-
ról e mozgás nem jár változással, csak a teremtményekben, amelyek e
tevékenység  által  létrejönnek  és  céljuk  felé  haladnak.  Másrészt  Isten

14 Szent  Tamás így  ír:  „Et non solum theologi  motum Deo  attribuunt,  sed  et  nobis
permittitur ut decenter laudemus motum Dei immobilis.” In de div. nom. IX., lect. 4. (§ 841.)
DODDS, The Unchanging God of Love, 117., 243. jegyzet.



186 Tóth Beáta

tranziens  mozgásaként  értelmezhetők  a  szentháromsági  küldések,  a
Szentlélek elküldése és a Fiú megtestesülése. Szent Tamás hangsúlyoz-
za, hogy ezek esetében sem kell változással számolnunk Istenben.

Az Istenhez köthető mozgás így semmilyen formájában nem jár vál-
tozással, Isten változhatatlan és egyben dinamikus életteljesség.15 Dodds
hangsúlyozza, hogy Szent Tamás teológiájában mind a mozgás, mind a
változatlanság  állítható  az  Istenről  való  beszéd  minden  Tamás  által
megkülönböztetett módján: az okságén (Isten mind a teremtményi moz-
gás, mind a relatív változhatatlanság létesítő oka), a tagadás útján (a te-
remtményi tökéletlenségek kizárásával), és a fokozás útján (mozgás és
változatlanság emberi megértésünket és képzeletünket meghaladó mó-
don). Ráadásul a fokozás útján leírt mozgás és változatlanság igazak le-
hetnek valójában (proprie) vagy metaforikusan is Istenre (bár Szent Ta-
másnál mindkettő a szó szerinti értelemhez tartozik, ez utóbbi esetben
az Istenre alkalmazott teremtett dolog neve csak bizonyos vonásában
emlékeztet Isten egy tulajdonságára, például: „Isten kőszikla”).

Milyen tehát a tökéletlenség nélküli mozgás és a tökéletlenség nélkü-
li változatlanság? Mivel ezek a tulajdonságok teremtményi képzeletünk
számára végső  soron kifürkészhetetlenek, hangsúlyoznunk kell,  hogy
Isten  változhatatlansága  olyan  tulajdonság,  amelyre  nincs  megfelelő
szavunk és fogalmunk, Isten túl van mind a mozgáson, mind a változat-
lanságon. Mégis az így felvázolt dinamikus változhatatlanság fogalma
Dodds szerint alkalmasabb Isten minden mástól különböző transzcen-
denciájának kifejezésére.

Felmerül azonban a kérdés, hogy Szent Tamás jól kidolgozott rend-
szerében van-e tere a világ és Isten valamiképpen kölcsönös viszonyá-
nak, s benne az ember-Isten kapcsolatnak? Hat-e Istenre a világ léte és
benne  az  emberi  szeretet/szenvedés?  S  bár  Dodds  mindent  megtesz,
hogy e kölcsönösség gazdag lehetőségeit felvázolja, beszámolója alapján
mégis kirajzolódni látszanak a szent tamási szintézis korlátai. E rend-
szerben a világ léte vagy nemléte tulajdonképpen nem érinti Isten töké-
letesen teljes benső életét, nem ad hozzá semmit Isten léttökéletességé-
hez.  A  megtestesülés,  a  Fiú  küldésének  tranziens  mozgása,  amely
legnagyobb kifejezése Isten teremtményeket megajándékozó jóságának,

15 DODDS, The Unchanging God of Love, 134-160.



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 187

amint már láthattuk, Istenben nem hoz létre változást. Hatással lehet-e
akkor Istenre a megtestesülés, Krisztus földi tapasztalata és szenvedése?
Maga az emberré levés ténye nem jelent-e természeténél fogva válto-
zást? 

Dodds kiemeli,  hogy Szent  Tamás is  tudatában van azon vélemé-
nyeknek,  amelyek  változásként  értelmezik  a  megtestesülést  (például
Eutükhész, Apollinárisz), és látja a veszélyt is, amely fennáll, ha a vál-
tozhatatlanságot túlhangsúlyozza.16 Megoldásként ugyanazt az elvet al-
kalmazza, amelyet Isten és a világ viszonyára alkalmazott: mivel Isten a
világ transzcendens létesítő-, minta- és céloka, s mint ilyen mindenestül
függ Istentől,  ezért valós reláció van a világ és Isten között, ám Isten
csupán elvi relációban (ratione) áll a világgal, minden változás tehát a
világ oldalán áll fenn, Istenben azonban nem (ezt nevezi vegyes reláció-
nak). Ennek mintájára képzeli el a megtestesülés valóságát is, mint ve-
gyes relációt. Isten valóban emberré lesz, ilyen értelemben valamivé vá-
lik,  ám e  változás  csupán  a  teremtményt  érinti,  Istent  azonban  nem.
Nem Isten, hanem az emberi természet változik, amelyet felvesz, azál-
tal,  hogy egyesül Istennel. Mindez persze nem csorbítja a khalkedóni
dogma igazságát, a két természet változás és keveredés nélküli valódi
egységét.17

A legszembetűnőbben azonban akkor érezhetők a nehézségek, ami-
kor Dodds Isten szeretetének együttérző jellegét és a szenvedés problé-
máját tárgyalja könyve záró fejezetében.18 Arra a kérdésre, hogy a meg-

16 Dodds  könyvének  rövid  része  foglalkozik  a  megtestesülés  kérdésével,  v.ö.
DODDS, The Unchanging God of Love, 198-203.

17 Szent  Tamás  hivatkozik  a  kenózis  szentírási  gondolatára,  ám sajátos  módon
értelmezi azt:  „Sicut enim descendit de caelo,  non quod desineret esse in caelo,  sed quia
incepit esse novo modo in terris, sic etiam se exinanivit, non deponendo divinam naturam,
sed  assumendo  naturam  humanam  […]  Dicit  ergo  exinanivit,  quia  naturam  humanam
assumpsit” Super ad phil. II, lect. 2 (§ 57.), v.ö.: Super ad hebr. II, lect. 2. (§ 109.)

„[E]t  ideo  esse  hominem  praedicatur  de  novo  de  Deo  absque  eius  mutatione,  per
mutationem humanae naturae, quae assumitur in divinam personam. Et ideo, cum dicitur,
‘Deus  factus est  homo,’  non intelligitur  aliqua mutatio  ex parte  Dei,  sed solum ex parte
humanae naturae” STh III, q.16, 6, ad 2. Dodds felsorol még több párhuzamos helyet is
Szent Tamás műveiben.  V.ö.  DODDS, The Unchanging God of Love,  201. oldal 175, 176.
jegyzetek.

18 DODDS, The Unchanging God of Love, 204-240.



188 Tóth Beáta

testesült Ige szenvedése mit jelent az isteni természetre nézve, Szent Ta-
más egyrészt a szenvedés valódiságát és az isteni szeretetet legkézzel-
foghatóbban kifejező erejét hangsúlyozza, másrészt, a már ismert meg-
különböztetést alkalmazza: Krisztusban Isten szenvedett, de nem isteni,
hanem emberi természete szerint. Ezért beszél ő is a szenvedésmentes
Isten szenvedéséről  és  haláláról.19 Az isteni  Ige  személyében valóban
megvalósult a két természet egysége, ám Krisztus szenvedése nem Isten
szenvedését fedi fel, hanem szeretete mélységét, amely nem szenved,
hanem legyőzi a szenvedést. Bár a szenvedés állítása az isteni Igén ke-
resztül Istenre vonatkozik, mégis a szenvedésben csupán az emberi ter-
mészet vesz részt, az isteni természetet nem érinti.

Milyen értelemben beszélhetünk akkor Isten együttérző szeretetéről?
A választ  Dodds Szent Tamás szeretet felfogásának rövid ismertetése
után jórészt elejtett tamási megjegyzések alapján rakja össze.20 Isten sze-
retete a szentháromságos isteni akarat  immanens mozgása,  amelyben
másodlagos módon benne van a teremtéshez való viszony is: „azt kell
mondanunk, hogy az Atya nemcsak a Fiút szereti a Szentlélekkel, ha-
nem önmagát is, és szeret minket is”.21 Isten önmaga iránti szeretete a
saját jóságával való teljes egység, az örök birtoklás öröme. Ez a legma-
gasabb rendű szeretet, amely egységre/egyesülésre törekszik, nyilvánul
meg Isten baráti szeretetében, amellyel az embert szereti, felemeli az is-
teni  életbe  és  kölcsönös  szeretetközösségre  lép vele.  Ebben a  szerető
egységben a barát a másik fél örömét és bánatát a sajátjának tekinti (tan-
quam aliquid sui). Ily módon Isten örül a mi örömünkben, de vajon mi
módon szenved szenvedéseinkben?

Dodds válasza a megtestesülés esetében látott logikát követi: Isten-
ben nincs  külön szenvedés a mi  szenvedésünkön kívül,  hanem a mi
szenvedésünk valamiképpen Isten szenvedése,  mivel Isten a szeretet-

19 „[I]mpassibilis Deus patiatur et moriatur” Super I ad cor. XV, lect. 1 (§ 896.), DODDS,
The Unchanging God of Love, 232., 132. jegyzet.

20 A tamási szeretet  koncepció ismertetésekor Dodds láthatólag figyelmen kívül
hagy több fontos, a kérdést hosszabban tárgyaló szöveget mint például: STh I, 20; STh
I-II, 26-28; STh II-II, 23-27; De caritate.

21 STh I, 37, 2, ad 3. DODDS, The Unchanging God of Love, 207, 18. jegyzet. (A magyar
szöveget lásd AQUINÓI SZENT TAMÁS, A teológia foglalata, Első rész, Gede Testvérek Bt.,
Budapest, 2002 281. ford. TUDÓS-TAKÁCS, J.)



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 189

ben azonosul velünk. Az ő szeretete nem tartalmazhat szenvedést, mi-
vel a szenvedés tökéletlenség és egyfajta rossz. Együttérzése azt jelenti,
hogy szeretettel  megszünteti  a  szenvedést,  és  legyőzi  a  rosszat,  nem
más tehát, mint jóakarata. A példák, amelyekkel Dodds a szent tamási
együttérző isteni szeretet működését igyekszik megvilágítani, különös,
és véleményünk szerint nehezen értelmezhető különbségtételen alapul-
nak,  bár  szükségszerűségük az angyali  doktor rendszerén belül  nyil-
vánvaló.  Azt  a  tételt  hivatottak  alátámasztani,  hogy  Istenben  nincs
külön, mintegy önálló szenvedés, csak a teremtményekkel való egysé-
gében szenved, benne nem részvét ébred, mint bennünk egy szomorú
film láttán, amikor szomorúság tölt  el  minket,  hanem olyan,  mint az
anya, aki gyermeke fájdalmát a sajátjaként éli meg, s ily módon empati-
kus együttérzése nem gyermekétől külön születik meg lelkében, hanem
vele egyesülve szenved. Részvét és együttérzés eme szétválasztásának
létjogosultsága,  és  különbségük  pszichológiai  oldala  kevésbé  világos
számunkra, az viszont nyilvánvaló, hogy Szent Tamás mindenképpen
el szeretné különíteni az egy isteni természettől  a szenvedést, szenve-
délyt, tökéletlenséget, s ezért igyekszik hangsúlyozni Isten szeretetének
szenvedésmentes  aktívan  szabadító  voltát.  Logikája,  hogy  az  emberi
együttérző szeretetből el kell venni a tökéletlenséget, a szenvedés-pasz-
szív elviselés-fájdalom-rossz mozzanatait,  s így megmarad a szeretet,
amely a másik javát akarja, s amelyre nincs is megfelelő emberi kifejezés
Istenben.

Láthatjuk, hogy Szent Tamás kiindulópontja, az Egy Isten változha-
tatlanként való meghatározása, hatással van egész teológiai rendszeré-
re, amelybe így nehezen illeszthető be a személyközi dimenzió és a sze-
retet  affektív  oldala.  Bizonyos  szempontból  ennek  az  irányvonalnak
rendeli alá krisztológiáját és szentháromság teológiáját is. Míg szeretet
felfogásában megtalálható a kölcsönösség mozzanata és az érzelmi di-
menzió  is,  ez  mégis  az  átfogóbb  metafizikai  keret  szorításába  kerül.
Nem véletlen talán, hogy Dodds beszámolója éppen ezeken a területe-
ken elnagyoltabb,  egyrészt,  mivel  ezek alaposabb vizsgálata még bo-
nyolultabbá tenné elemzését, másrészt, mivel itt további kérdések, el-
varratlan  szálak  tűnhetnének  elő.  Vajon  más  képet  kapnánk-e,  ha  a



190 Tóth Beáta

szeretetként elgondolt Hármas-Egy Isten immanens valósága felől kö-
zelítenénk meg a változhatatlanság hagyományos tanítását?

3. A hagyományos keret átalakítása: a szeretet változatlan változásai

A huszadik századi teológiában Karl Rahner és Hans Urs von Balthasar
is megújítani igyekszik a hagyományos kereteket, s érdekes, hogy min-
den különbségük ellenére, mennyire hasonló pontokon keresik a meg-
újulás lehetőségét. Rahner rövid elemzése (függetlenül kettejük tényle-
ges  egymásra  hatásának  mikéntjétől)  mintegy  előkészíteni  látszik  a
terepet Balthasar még messzebbre menő következtetéseinek. A hit alap-
jai krisztológiai  részében  Rahner  újra  felteszi  a  hagyományban  már
megválaszolt kérdést a megtestesüléssel kapcsolatban: mit jelent a jáno-
si állítás, hogy Isten valamivé  lett/vált.22 A rá jellemző finom iróniával
így foglalja össze a hagyományos teológiai megközelítésben rejlő nehéz-
ségeket:

„Tagadhatatlan, hogy ezen a ponton zavarba jön a hagyományos
iskolás teológia és filozófia. Először beszél a háromszemélyű  egy
Istenről (De Deo uno et trino), magasztalja változatlanságát, létének
végtelen teljességét, amelyet örökkön-örökké birtokol, magasztalja
Isten  actus purusát,  de ebben a fejezetben még nem gondol arra,
hogy később, a „Krisztus az Isten Igéje” és a „Krisztus az ember”
című fejezetben azt kell majd mondania: ’És az Ige testté lett’. Ami-
kor aztán a krisztológiának ezen a pontján szembekerül a látszólag
oly bosszantó problémával, hogy Isten valamivé ’lett’, akkor kije-
lenti, hogy a valamivé levés és a változás annak a teremtményi va-
lóságnak az oldalán van, amelyet felvesz a Logosz, nem pedig az
örök, változatlan Logosz oldalán. […] Hiába osztjuk el a két való-
ság (az isteni  Ige és  a teremtményi,  emberi  természet)  között  az
egymásnak látszólag ellentmondó állítmányokat – melyeknek egy
része mintha nem illethetné meg Istent –, ez sem feledtetheti ve-
lünk, hogy az egyik valóság, nevezetesen a teremtményi, változásá-

22 RAHNER, K., A hit alapjai. Bevezetés a kereszténység fogalmába, Agapé, Szeged, 1998,
181-188, ford. ENDREFFY Z.



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 191

val együtt magának az isteni Logosznak valósága. Miután mindent
megmagyaráztunk és elosztottunk, elölről kezdődik az egész kér-
dés.”23

Miben  látja  Rahner  a  továbblépés  lehetőségét?  Érvelésének  lényegét
úgy fogalmazhatnánk meg, hogy a változást, illetve a változás lehetősé-
gét valamiképpen Isten változatlansága mozzanatának kellene tekinte-
nünk, átgondolva szentháromságtani megalapozásának lehetőségét. Hi-
szen  ha  Isten  valamivé  válik,  akkor  ennek  lehetősége  kell,  hogy
meglegyen Isten titkában, Rahner híressé vált (és többek által enigmati-
kusnak tartott) megfogalmazása szerint „Maga az önmagában változat-
lan változó lehet a másikban”.24 Ez viszont csak úgy lehetséges, ha Isten
alaplehetősége, hogy „önmagát oda tudja adni annak, ami nem Isten.”25

A változás lehetőségének a kulcsa a kenózis – figyeljük meg, hogy Szent
Tamáshoz képest a Szentíráshoz mennyivel hűbb – rahneri értelmezése:
Isten tud kevesebbé lenni annál, ami, oly módon, hogy ezáltal nem szű-
nik meg Isten lenni, hanem éppen itt nyilvánul meg tökéletessége. Rah-
ner arról  beszél,  hogy a megtestesülés változása magának Istennek a
benső  eseménye és a kifelé  való cselekvés kenózisa annak kifejezése,
hogy „Ő maga, a magát odaajándékozó teljesség.”26 Számára tulajdon-
képpen a teremtés aktusában nyilvánul meg Isten kenózisa, amikor ki-
üresíti magát, hogy saját valóságaként létrejöjjön a megalkotott másik
önálló  valósága.  Csupán  pár  oldalas  eszmefuttatásában  felvázol  egy
nagyszabású programot, amelyet azonban itt nem valósít meg. Egyrészt
hangsúlyozza, hogy nem kívánja feloldani az Isten változatlanságának
dogmája  és  egyben változása tételezése között keletkező  feszültséget,
sőt világosan felmutatni és megőrizni kívánja azt még akkor is, ha a vál-
tozás szó nem teljesen elégséges e mozzanat (esemény, valamivé levés)
leírására. Másrészt azt is érzékelteti, hogy a felvázolt út szétfeszítené a
hagyományos ontológiai alapokat és újfajta ontológiát igényelne, ezért
elengedhetetlennek tartja annak belátását, hogy „[i]tt az ontológiának

23 RAHNER, A hit alapjai, 182.
24 Uo.
25 Uo. 184.
26 Uo.



192 Tóth Beáta

kell  igazodnia  a  hit  üzenetéhez,  és  nem  neki  kell  kioktatnia  az
üzenetet.”27 

Hans Urs von Balthasar teológiáját e vonatkozásban tekinthetjük úgy
is, mint amely következetesebben megy tovább a Rahner által is felvá-
zolt  úton. Míg Rahner éppen csak, hogy felvillantja  a szentháromság
teológiai megalapozás lehetőségét, Balthasar vállalkozásának súlypont-
ja az immanens háromságos szeretetből  való kiindulás  és a törekvés,
hogy Istent ne csupán a lét teljességeként, hanem azon túlmenően a sze-
retet teljességeként fogja fel, és biblikus alapokon belevágjon egy trinitá-
rius ontológia megalapozásába. Bár Isten változhatatlanságának kérdé-
se nem központi téma nála, mégis átszövi egész életművét az erről való
gondolkodás. Érdekes, hogy Gerard F. O’Hanlon, aki Balthasar teológi-
ai  munkásságának  angolszász  nyelvterületen  egyik  legkorábbi  kom-
mentátora-bemutatója, és véleményünk szerint máig is annak egyik leg-
világosabb elemzését adja, éppen a változhatatlanság kérdésében látja a
kulcsot Balthasar egész teológiai rendszerének megértéséhez.28

Mit vonhatunk le tanulságként O’Hanlon beszámolója alapján? Mely
pontokon módosítja a svájci teológus a hagyományos keretet? Először is
krisztológiája lép túl a Rahner által fentebb vázolt hagyományos korlá-
tokon azáltal, hogy a megtestesülés következményeit hangsúlyozza: a
megtestesülésben Krisztus embersége valódi kifejezése lesz istenségé-
nek és így a Szentháromságon belüli létének, mindhalálig való engedel-
messége, fiúi magatartása,  önzetlensége, önfeláldozása a Szenthárom-
ság  belső  életét  nyilatkoztatja  ki  számunkra.  A  megtestesült  Ige
kifejezése és egyben megvalósítója is az Atyával és a Szentlélekkel való
relációnak.  A személyi egységben is ez a dialogikus (bár aszimmetri-
kus) viszony érvényesül a természetek között.

A kenózis önkiüresítése és önkorlátozása pedig a szentháromságos
relációkban van megalapozva.  Eddigi elemzéseink alapján azt  mond-
hatnánk, hogy Balthasar szeretet fogalma nem eksztatikus – mint aho-

27 Uo. 183.
28 O’HANLON, The Immutability of God in the Theology of Hans Urs von Balthasar. Balt-

hasar teológiájáról lásd még Puskás Attila átfogó elemzéseit  Megismertük és hittük a
szeretetet. Metszetek Hans Urs von Balthasar szeretetteológiájából című kötetében (Szent
István Társulat, Budapest 2012.), kérdésünkhöz különösen is lásd: 87-104.



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 193

gyan azt Aquinói Szent Tamás esetében láthattuk, aki a szeretett féllel
való egyesülést látja a szeretet lényegének – hanem inkább kenotikus, ő
az önajándékozás és a szabad elfogadás-receptivitás kategóriái által ra-
gadja  meg  a  szeretet  mibenlétét.  Analógiájának  alapja  pedig  nem  a
szubjektum önismeretének és önszeretetének ágostoni-tamási felfogása,
hanem a szabad személyek közti interperszonális relációk komolyan vé-
tele, s végső soron e két modell meghaladása, a kettő előnyeinek ötvö-
zése. Ily módon új értelmet ad a Tamás által kiaknázatlanul hagyott in-
tuíciónak,  amely  szerint  a  szentháromságos  személyek  eredései
dinamikus benső élet mozgásai. Balthasar e mozgásokat a szeretet dina-
mikájaként fogja fel, a szeretet mibenlétének belső logikája felől magya-
rázza.  A kifelé való kenózis szentháromságos alapja a személyek ön-
ajándékozó  szeretete,  amely  szabadságot,  teret  ad  a  másiknak
(őskenózis), és amelyben a másik receptivitása nem pusztán passzív el-
fogadás, hanem teljességgel aktív viszont-ajándék. A receptivitás módo-
sított, analóg fogalmát beemeli Szentháromság-teológiájába, és így rá-
mutat annak isteni tökéletességére, a relácionális isteni szeretet alapjára
a kölcsönös adás-elfogadás örök dinamikájában, amely világossá teszi a
szeretet kölcsönösségének mibenlétét  is.  Mivel Isten természete inter-
perszonális valóság, így a hagyományos potencia-aktus tan alapján nem
ragadható meg kellőképpen annak valódi mélysége. 

Balthasar a változás, valamivé levés lehetőségének alapjait is a Szent-
háromságba helyezi. Számára az örök szeretet isteni eseménye a „min-
dig több” dinamikáját fedi fel,  amelyben megtalálható a mozgás és a
változás tökéletessége, a szeretet állandóságának szüntelenül új kifeje-
zése, a meglepetés, csodálkozás, várakozás, bizalom, kreativitás és nö-
vekedés. De vajon van-e szentháromságos alapja a szenvedésnek, érinti-
e Istent a teremtett világ léte és benne a rossz, a szenvedés és a bűn?
Összhangban  a  hagyományos  teológia  elképzelésével,  Balthasar  is  a
benső isteni élet mozzanataként látja a világ teremtését, ám attól eltérő-
en nála világosabbá válik, hogy a világ léte hogyan viszonyul Isten ön-
magában tökéletes teljességéhez. A világ az isteni örök eseményben rej-
lő  végtelen  lehetőségek  szabad  megvalósítása,  az  Atya  és  a  Fiú
viszonyának  újabb kifejeződése,  a  mindig nagyobb szeretet  gesztusa,
amely ugyan mennyiségileg nem ad hozzá semmit Istenhez, mégis e vi-



194 Tóth Beáta

szony részeként, létének elfogadásában és aktív megvalósításában utá-
nozza  a  Fiú  teljes  elfogadását  és  háláját  az  Atya iránt.  Minél  jobban
megvalósítja Istentől való függését, relációját, annál szabadabb. Ráadás
ajándék voltában tulajdonképpeni  „helye” a szentháromságos  szemé-
lyek egymás közötti kapcsolatában van, s mint ilyen, hatással van Isten-
re, anélkül hogy e hatás kívülről származna.

Balthasar  következetesen  végigvitt  szeretetteológiájában  a  szeretet
sebezhetőségének, szabad önkorlátozásának, a másikért való kockázat
vállalásának is van alapja a Szentháromság benső  életében. O’Hanlon
szerint Balthasar tartózkodik attól, hogy Isten szenvedéséről beszéljen,
ám rámutat az önajándékozás dinamizmusának arra a vonására, amely
a  szabadon  vállalt  nyitottságban,  megérinthetőségben,  lemondásban,
mintegy sebezhetőségben rejlik.  Az ajándékozás ingyenessége és sza-
badsága vállalja a visszautasítás kockázatát, anélkül hogy Istenben ez
hiány vagy rossz volna.  O’Hanlon hangsúlyozza,  hogy ezzel  elérkez-
tünk az emberi fogalmak végső határához, felsejlik egy olyan isteni tu-
lajdonság,  amely végső  soron ismeretlen és megnevezhetetlen marad
számunkra, hiszen hogyan is tudnánk elképzelni Isten szenvedésmen-
tes érintettségét, amely nem tökéletlenség vagy negatívum, hanem bol-
dogságának része? És mégis valamiképpen bizonyosak lehetünk annak
létezésében.29

29 Puskás  Attila  Balthasar  teremtés  teológiájáról  írt  tanulmányában megvilágítja
annak lehetőségét,  hogy a svájci teológus a teremtett lét negatív jellemzőit hogyan
tudja megalapozni a Szentháromság benső életének pozitív mozzanataiban. Balthasar
a mintaokság elvét véve alapul kimutatja, hogy a teremtményi határozmányok nega-
tivitásukban is hordoznak pozitív mozzanatot Isten létéből, ha az analóg beszédet rá-
juk is kiterjesztjük, a tagadás, állítás és fokozás módosított módján. Ily módon a vál-
tozás is teljességgel pozitív tökéletesség Istenben (amennyiben tagadjuk a változással
járó teremtményi tökéletlenséget, állítjuk, hogy Istenben a változás a túláradó felül-
múlás és örök beteljesedés mozzanata, és a fokozás módján az isteni létteljesség már
mindig  is  meglévő  gazdagságának  mindig  új  aspektusaként  képzeljük  el).  Lásd
PUSKÁS, Megismertük és hittük a szeretetet, 98-100.



Isten szenvedésmentessége és/vagy szenvedése … 195

4. Végkövetkeztetések: a változhatatlanság fogalmának változásai

Balthasar mindvégig hangsúlyozza, hogy az Isten változásáról és szen-
vedésen túli, analóg értelemben vett sebezhetőségéről szóló beszéd nem
hivatott nála a változhatatlanság hagyományos tanítását hatályon kívül
helyezni, hanem éppen annak megőrzésére, a megalapozatlan támadá-
sokkal szembeni megvédésére, és végső  soron pontosabb megértésére
irányul. Mégoly vázlatos áttekintésünk végére érve is láthatjuk, hogy a
változhatatlanság/szenvedésmentesség fogalma sem filozófiai sem teo-
lógiai szempontból sem készen kapott merev tanítást takar, hanem ru-
galmas keret, amely maga is változik, fejlődik a teológiai gondolkodás
során, egyre több mozzanatot foglalva magába (Isten szeretete, érzelem-
világa, mozgás, változás, receptivitás), és változik a kontextus is, amely-
ben tárgyalásra kerül (krisztológia, szentháromságtan, az egy Isten tu-
lajdonságai,  trinitárius  ontológia).  Természetesen  a  fejlődés  akkor
tekinthető legitimnek, ha organikusan nő ki a korábbi korok által már
megművelt talajból. Változása, növekedése, gazdagodása azonban min-
denképpen a mindenkori teológiai reflexió előnyére válik. E tanítás te-
hát  nem kiiktatandó vagy legyőzendő  akadályként  áll  előttünk (aho-
gyan  azt  számos  mai  próbálkozás  szélmalomharca  sugallja),  hanem
inkább  fontos  útjelzőként  szolgál,  amelynek  iránymutatását  követve
gazdagíthatjuk, elmélyíthetjük hitünk értelmet kereső vizsgálódását.

Mindezeken túl az is világossá válik, hogy a változhatatlanság/szen-
vedésmentesség  kérdése  nem  alapaxióma  vagy  elsődleges  kiinduló-
pont, hanem inkább következmény, a szeretetként elgondolt Szenthá-
romság  Egy  Isten  természetének  és  relációinak,  magának  az  isteni
szeretetnek egyre gazdagabb megértése vezérli és alakítja. Talán nem
véletlen, hogy egyik általunk vizsgált szerzőnél sem áll a vizsgálódás
előterében, hanem inkább rejtett vezérfonálként van jelen, hiszen önma-
gában nem központi témája hitünknek, nélküle viszont összekuszálód-
na a központi igazságok rendszere. S vajon milyen irányban tudna mai
teológiánk  továbbmenni  a  kérdés  vizsgálatában?  A  sokak  által  várt,
ígért trinitárius ontológiák, és az isteni szeretet biblikus alapokon álló
még mélyebb fenomenológiai megértése vezethetnének talán tovább a
nagy elődök által megnyitott úton.



VISKY S. BÉLA

A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch 
metafizikájáról

Vladimir Jankélévitch, három évtizeden keresztül a Sorbonne morálfi-
lozófusa (1951—1979), az ateista egzisztencializmustól áthatott Párizs-
ban meglepő módon Istenről beszél. Az orosz zsidó családból szárma-
zó  francia  gondolkodó  a  mózesi  örökség,  a  klasszikus  görög
bölcsesség, az egyházatyák és a modern orosz vallásfilozófiai irányza-
tok sajátos ötvözetét jeleníti meg gondolkodásában. Istenképe sokkal
inkább Plótinoszé, semmint Ábrahámé, Izsáké vagy Jákobé. Morálfilo-
zófiája ugyanakkor elképzelhetetlen a Názáreti Jézus, Pál vagy János
apostol tanítása nélkül. Az előadás a gondolkodó istenképét, emberké-
pét és erkölcsbölcseleti alapszempontjait vázolja fel.

Vladimir Jankélévitch1 1903. augusztus 31-én született a franciaor-
szági  Bourges-ban,  ahová szülei  a  19.  század végén vándoroltak  ki
Oroszországból. „Anyám révén félzsidó vagyok”,2 vallja származásá-
ról.3 Az apa, Samuel Jankélévitch, neves orvos, aki mellékesen Hegelt,

1 HANSEL, Joëlle, Vladimir Jankélévitch. Une philosophie du charme. Éditions Manuci-
us, Paris 2012. A gondolkodó első  magyarul megjelent műve:  Az irónia.  Typotex,
Budapest, 2018. Ford. Mihancsik Zsófia. Megjelenés előtt áll a kolozsvári EXIT ki-
adónál a Le pardon (1967) és a L’imprescriptible (1971), saját fordításban.

2 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Correspondence. Une vie en toutes lettres, 265.
3 Jankélévitch  portréjához  ld.  még  LUBRINA,  Jean-Jaques:  Vladimir  Jankélévitch.

Les dernières traces  du maître.  Éditions du Félin,  Paris 2009. Szintén részletes élet-
rajzi  adatokkal  és  teljes  Jankélévitch-bibliográfiával  szolgál  SCHWAB,  Françoise  –
BOURATSIS,  Sofia  Eliza  –  BROHM,  Jean-Marie,  Présence  de  Vladimir  Jankélévitch.  Le
Charme et l’Occasion. Beauchesne, Paris 2010, 437–461.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 197

Schellinget, Freudot fordít franciára.4 Miután a család Párizsba költö-
zik, 1922-től Vladimir a rangos École Normale Supérieure hallgatója,
ahol két év múlva a jeles filozófusnál,  Émile Bréhier-nél diplomázik
Plótinoszból, és ahol közeli kapcsolatba kerül a kor legnevesebb két fi-
lozófusával, Léon Brunschvicggel és Henri Bergsonnal. Az előbbi „szé-
les horizontú pályát” jósol neki, az utóbbi pedig a húszéves diák első
szakcikke után megállapítja: 

„Vagy nagyon tévedek, vagy ez az első munka olyan művek hír-
nöke, melyek lényegesen hozzájárulnak majd a filozófiai gondol-
kodáshoz.”5

Húsz  évvel  később  Bergson  Jankélévitch-hez  írott  egyik  levelében
(1939.  szeptember  10.)  saját  próféciájának  beteljesedését  elégtétellel
nyugtázza: „Nem tévedtem.” A fiatal filozófus 1931-ben jelenteti meg
Bergson címmel  máig  is  referenciaértékű  munkáját  mesteréről,  aki
nagy elismeréssel fogadta azt.

Másik tanítójának, Brunschvicg-nek a szigorú racionalizmusa nem
elégíti ki, sokkal inkább a kortárs orosz vallásfilozófia foglalkoztatja,
Léon Chestov, Vladimir Soloviev és Nicolas Berdiaev, akiket az apa
fordít oroszból franciára. A kortárs szellemi mozgások két nagy vonu-
lata, a transzcendens nyitottságú és etikai irányultságú spiritualizmus
(Bergson, Martin Buber, Jean Wahl, Gabriel Marcel, Levinas), valamint
az orosz misztikus létértelmezés találkozik a charme6 filozófiájában, és
teszi életre szólóan termékennyé azt.

A harmincéves fiatalember doktori tézise (1933-ban, Hitler hatalom-
ra jutásának esztendejében!) a kései Schellingről szól, jól jelezve a szer-
ző irracionális tendenciák iránti affinitását, ugyanakkor azt is, hogy a

4 Az apa-fiú kapcsolatáról ld. LÉ, Linda: Jankélévitch père et fils. In: Critique. Revue
générale des  publications françaises et étrangères.  Tome XLV. No. 500–501 (Janvier –
Février 1989), 42–46.

5 HANSEL, Joëlle, Vladimir Jankélévitch. Une philosophie du charme, 22. Az idézett szö-
vegeket magam fordítottam franciából – V.S.B.

6 A Jankélévitch filozófiájára alkalmazott charme fogalmához ld. APTER, Émily S.,
Le charme philosophal. In: Critique. Revue générale des publications francaiçes et étrangè-
res. Tome XLV. No. 500–501 (Janvier – Février 1989), 12–20.



198 Visky S. Béla

Hegel-reneszánsz idején vele foglalkozni egyfajta állásfoglalás; a nem-
divatosak, a marginalizáltak társaságát, ahogyan azt Xavier Tillette is
megállapítja,7 mindig  jobban  kedvelte  a  mainstream-embereknél.
Örömmel fedezi fel a német idealista mester és Bergson rokonságát,
egy 1931-ben kelt levelében így ír erről:

„Úgy vélem, elég otthonosan mozgok Schelling filozófiájában. Ki-
elégíti érdeklődésemet, csillapítja nyugtalanságomat, hozzáfűzött
reményemet messze meghaladva. A bergsonizmussal való rokon-
sága szorosabb a vártnál. Ennek a gondolkodásnak a fókusza, vé-
leményem szerint azon valóságok intuíciója, melyek mindig totá-
lisak és teljesek.”8

Abban a korszakban, amikor Husserl fenomenológiájának és Heideg-
ger ontológiájának sodrása olyan gondolkodókat ragad magával, mint
az  ifjú  Levinas,  Sartre  vagy  Merleau-Ponty,  Jankélévitchet  –  Georg
Simmel és az említett kortárs spirituális áramlatok mellett – az egyház-
atyák érdeklik (különösen a kappadókiai  atyák és Alexandriai Kele-
men),  továbbá  Pascal,  La  Rochefoucauld,  Fénelon,  Kierkegaard,9

Tolsztoj. Az intuitív-totális gondolkodásnak az a mélyárama vonzotta,
mely, ha nem is divatos, mindig aktuális. „A huszonegyedik század-
nak dolgozom”, írta egyik levelében.10 Nem áll be – noha baloldali el-
kötelezettségű – sem a marxisták közé, sem a pszichoanalitikusok, sem
az egzisztencialisták, sem a neotomisták, sem a strukturalisták csapa-
tába; leginkább talán egzisztenciális spiritualistának tekinthető.

A húszas  évek végétől  1933-ig  a  Prágai  Francia  Intézetben tanít,
majd Caen,  Lyon,  Besançon,  Toulouse  és  Lille egyetemein.  Ebben a
korszakban megjelent munkái egyértelműen jelzik, hogy gondolkodá-
sa középpontjában a moralitás kérdése áll:  Valeur et signification de la

7 TILLETTE, Xavier, Une Kitiège de l’ame. L’éthique de Vladimir Jankélévitch. In: L’Arc,
No. 75 (1979), 66.

8 JANKÉLÉVITCH, Vladimir,  Correspondence. Une vie en toutes lettres.  Éditions Liana
Levi, Paris 1995, 194.

9 Vö. POLITIS, Helène, Jankélévitch kierkegaardien. In: L’Arc No. 75 (1979), 76.
10 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Correspondence. Une vie en toutes lettres, 331. Barátjának,

Louis Beauducnak írt leveléből, 1954. augusztus 17.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 199

mauvaise conscience (1933), L’ironie ou la bonne conscience (1936), L’Alter-
native (1938).

Jankélévitch életművének – mintegy ötezer oldal! – közel harmadát
muzikológiai írások képezik. Az Alternatíva megjelenésének évében –
a fogalomba az ember egzisztenciális döntéskényszerének drámaisá-
gát sűríti – publikálja első zenei tárgyú művét, melyet a rajongásig sze-
retett szerzőnek, Gabriel Faurénak szentel.

A háború traumája valóságos vízválasztó az életút vonalán: „A há-
ború kettétörte az életemet. Semmi sem maradt az 1940 előtti egzisz-
tenciámból, sem egy könyv, sem egy fotó, sem egy levél.”11

Katonának sorozzák be a francia hadseregbe; a törésnek ebben az
évében a német megszállás alatt megsebesül, két hónapot a kórházban
tölt. Minthogy szülei nem francia állampolgárok, elveszíti tanári állá-
sát,  majd, miután rövid időre visszanyeri,  1940 decemberében ismét
megfosztják munkájától Vichy zsidó-törvénye értelmében.

Toulouse-ban, a szabad zónában tartózkodik, ahol a város kávéhá-
zaiban illegálisan tanít csoportokat és egykori diákjai segítségével je-
lenteti meg írásait. Ezekben a zaklatott időkben publikálja a Le malen-
tendu (1941),  Du mensonge  (1942),  Le  nocturne  (1942)  című  munkáit.
Miután Franciaország szabad zónájába is benyomulnak a német tan-
kok, még zaklatottabb két esztendő következik, hajszálon múlik, hogy
a Gestapo le nem tartóztatja. 1944. augusztus 19-én a város felszabadí-
tását alig hihető csodaként éli meg; egész életében végigkíséri a túlélők
alapélménye:  saját léte fönnmaradásának végtelen – és érthetetlen –
esetlegessége.

Terjedelmében is monumentális munkáját, a Traité des vertust 1946-
ban fejezi be, mely – kiadói huzavonák miatt – 1949-ben jelenik meg.
1947-ben házasságot köt egy Algériában szolgáló katonatiszt lányával,
Lucienne-nel,  ötvenévesen születik egyetlen gyermekük, Sophie (ho-
gyan is nevezhette volna a görögöket mindig eredetiben olvasó filozó-
fus?).  1951-ben nevezik  ki  a  Sorbonne  morálfilozófia  professzorává,
ahol mintegy három évtizeden keresztül, nyugdíjazásáig töretlen ener-
giával  oktat,  ír,  publikál.  A kortárs  erkölcsfilozófia  olyan klasszikus
művei születnek tolla alatt, mint a charme bölcseletének kulcsfogalmait

11 POLITIS, Helène, Jankélévitch kierkegaardien, 12.



200 Visky S. Béla

címében jelző Le je-ne-sais-quoi et le Presque-rien12 (1957), az erkölcsi cse-
lekvés tisztaságát taglaló Le Pur et l’impur (1960), a halál-problémával
szikár reménytelenséggel szembenéző  La Mort (1966), melyet azonnal
követ a  Le Pardon  (1967), az időfolyam visszafordíthatatlanságának a
zenével rokon nosztalgiáját megidéző L’irréversible et la nostalgie (1974),
a Béatrice Berlowitzcel készített beszélgető-könyve, a Quelque part dans
l’inachevé  (1978), végül – a hetvennyolc esztendős mester testamentu-
maként – a Le paradoxe de la morale (1981). Eközben tucatnyira rúg a fi-
lozófiaival  egyenértékű  muzikológiai  munkásságát  jelző  köteteinek
száma: mindenekelőtt Fauré, Ravel, Debussy, Chopin és Liszt13 a vá-
lasztottai.

Népszerű rádió- és tévészerepléseknek köszönhetően egyre inkább
kilép a kezdeti mellőzöttség árnyékából; az aktív közéleti személyiség-
nek és az egyik legismertebb és leghitelesebb francia gondolkodónak
kijáró tisztelet övezi élete végéig. Utolsó leírt sora is arról  szól,  ami
szüntelenül  foglalkoztatta:  a  történések  lélegzetelállító  egyszerisége
(semelfactivité) a visszafordíthatatlan idő sodrában: „a legmegragadha-
tatlanabb minden megragadhatatlan közül”.14 1985. június 6-án hunyt

12 E  fogalmak  értelmezését  ld.  MONTMOLLIN-ROULET,  Isabelle  de,  Vladimir  Jan-
kélévitch, philosophe du voyage. These présentée à la Faculté des lettres de l’Université de
Lausanne pour obtenir le grade de docteur en lettres. Lausanne 1999, 78–83.

13 Vö. JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Liszt. Rhapsodie et Improvisation. Flammarion, Paris
1998, 168.: »La rhapsodie lisztienne est toute prélude, et prélude perpétuel. S’étant
trouvée elle continue de se chercher. Mais la vie entière, mais la vie de l’homme en
général, dont cette rhapsodie nous est le sublime raccourci, qu’est-elle d’autre qu’un
prélude, et le prélude de tous les préludes?«

14 Idézi Clément Rosset, in: Critique. Revue générale des publications francaises et ét-
rangéres.  Tome XLV. No. 500–501 (Janvier – Février 1989), 10. »Le temps n’est pas
seulement le plus insaisissable d’entre les insaisissables puisqu’il  est, en tant que
devenir, le contradictoire même de l’être: à peine avons-nous fait mine de définir le
devenir, le devenir est déja un autre que lui-même: le devenir est essentiellement in-
stable. Tout ce qu’on peut dire est encore trop appuyé, trop brusquement marqué
pour ne pas immobiliser le temps dans sa détermination la plus trivialement gram-
maticale. Avant tout: le temps n’est pas une chose, res, un ceci ou cela; il ne répond
pas à la question: qu’est-il en soi? Et encore moins à la question, en quoi consis-
te-t-il? Il sert a comparer entre elles les durées commensurables, à les évaluer l’une
par raport à l’autre, sur une commune échelle, mais il reste muet quant à leur na-



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 201

el,  nyolcvankét éves korában. „Olyan fiatal volt még!” – írja az ese-
mény kapcsán egyik méltatója.

1. Jankélévitch istenképe

Xavier Tillette frappáns megállapítása szerint Jankélévitch valamennyi
zsidó gondolkodó közül  a leginkább görög.15 Valóban így van,  hisz
Platón és Plótinosz erőteljesen meghatározza egész filozófiáját. Joggal
toldhatjuk meg ezt a jellemzést azzal, hogy ő a szövetség népének hu-
szadik századi gondolkodói közül nem csupán a leginkább görög, ha-
nem a legerőteljesebben keresztény is. Számtalanszor idézi a Bibliát, az
Újszövetséget lényegesen többször, mint az Ótestamentumot, az egy-
házatyákat is igen gyakran. Talán azoknak a gondolkodóknak a kö-
zösségébe lehetne elhelyezni őt, a mindig elhelyezhetetlent és betagol-
hatatlant,  akik  a  zsidó  és  a  keresztyén  identitás  között  valóságos
pontifexek  voltak  a  két  világégés  letűnt  századában.  Franz  Rosenz-
weighoz vagy Simone Weilhez hasonlóan ő maga sem lett soha kon-
vertita keresztény – gyanakvással tekintett az intézményesített vallás
valamennyi formájára –, ám morálfilozófiai életműve elképzelhetetlen
Krisztus  alakja,  a  Hegyi  Beszéd  etikája,  Pál  apostol  szeretethimnusza
vagy János apostol Isten-szeretet meghatározása nélkül. 

Társadalmi  elköteleződését  tekintve  kifejezetten  baloldali  gondol-
kodónk nem átallja Párizs – és híres egyeteme, a Sorbonne – szekulari-
zált,  ateista-egzisztencialista légkörében Isten nevét leírni.  Mégpedig
nem  alkalomszerűen,  elvétve,  periférikusan,  valamiféle  önfitogtató
szellemi dacból, hanem számtalanszor, mégpedig úgy, hogy az Isten-
kérdés  filozófiájának  szerves  részévé,  sőt  megalapozó  mozzanatává
válik.

ture intrinseque, quant à l’indéchiffrable énigme qu’elles représentent« – itt szakad
meg az életmű, pont sem kerül már a mondat végére. 

15 TILLETTE,  Xavier,  Préface.  La thèse  de  Jankélévitch.  In:  JANKÉLÉVITCH,  Vladimir,
L’odyssée de la conscience dans la dernière philosophie de Schelling. L’Harmattan, Paris–-
Torino–Budapest 2004, IX.



202 Visky S. Béla

Az említett barát, L. Jerphagnon Jankélévitchről írott könyvének be-
vezetőjében16 leszögezi, hogy a vizsgált életművön belül a metafizika,
etika és esztétika sorát a metafizikával kell kezdeni, hiszen a gondol-
kodó munkásságának súlypontja a  Philosophie  première,  a metafizika,
azaz, ez esetben a metaontológia. Aki ezen áttöri magát, annak a to-
vábbiakban már ismerős lesz az életmű valamennyi meghatározó té-
mája.

1.1. Isten mint Teremtő

Jankélévitchet – ókori görög mestereihez hasonlóan – a thaumadzein, a
létezés  felfoghatatlan  tényével  szembeni  döbbenet  teszi  filozófussá.
Tapasztalatból írja:

„A filozofálás lényegében azt jelenti: úgy viszonyulni az univer-
zumhoz és az élethez, mintha semmi sem volna magától értető-
dő.”17

A nem magától értetődő dolgok megértésére és kifejezésére tett törek-
vés rendjén, amelynek mindig el kell mennie a lehető legvégső határig,
Jankélévitch  élesen  megkülönbözteti  a  mindenség  létezésének  a  té-
nyét, azt, hogy a világ van – Quod –, attól a kérdéstől, hogy mi is az tu-
lajdonképpen –  Quid.  A valóság módját, mikéntjét, hogyanját, műkö-
désének belső  folyamatait  firtató kérdésekre adott  válaszok ugyanis
nem magyarázhatják meg a legszorosabb értelemben vett metaontoló-
giai problémát: Miért van inkább valami ahelyett, hogy semmi se volna? A
Quod kérdésére Jankélévitchnél csakis az Első filozófia, a Protológia vála-
szolhat, amely alapvetően a teremtésre vonatkozik. Hogyan fordul a
nemlét – akár csöndben, észrevétlenül, akár égzengéses robajjal – lét-
be? Csakhogy a fordulat pillanatában, e pillanat milliószor milliomod-
szori töredékében, ebben a majdnem semmi időatomban nyilván anak-
ronizmus égről beszélni, tehát égzengésről is, és ugyancsak az, amikor
hanghullámról vagy annak hiányáról, a csöndről képzelődünk. Ezt a

16 JERPHAGNON, L.,  Vladimir  Jankélévitch ou de l’Effectivité.  Présentation,  choix de
textes, bibliographie par Lucien Jerphagnon. Editions Seghers, Paris 1969.

17 La mauvaise conscience. Idézi uo. 80.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 203

vízválasztó időatomot azonban nem lehet eléggé komolyan venni! Eh-
hez képest az emberről  és minden egyébről  már csak a  Deuterológia
szólhat. Az emberi akarat moccanásának kémiai reakcióból, társadal-
mi folyamatból, kulturális mintából, vallási hagyományból, pszicholó-
giai alkatból vagy bármi másból  teljességgel soha le nem vezethető,
irreduktibilis valósága, illetve az ex nihilo teremtés analogikus viszony-
ban áll egymással:

„A relatív  kezdet  vagy a  kicsi  kezdet,  amely az  emberi  akarat
döntésében minden pillanatban megszületik, utal valamire: a kez-
detek kezdetére, arra az origóra, amely valóban radikális.”18

Gondolkodónk számára a metafizika a létezés megalapozását jelenti el-
sősorban, emellett ugyanakkor, mint látni fogjuk, az értékek megalapo-
zását is. A teremtő Fiat szóba sűrített metafizikai origó úgy jelenik meg
nála, mint ami nemcsak hogy nem igényel semmiféle megelőző filo-
zófiai vagy fundamentális teológiai felvezetést vagy igazolást, hanem
ami eleve kizár és  kudarcra  ítél  minden ilyen próbálkozást.  Le kell
szögeznünk: Jankélévitchnél a metafizika deklaratív módon a metafi-
zikával kezdődik; itt nem lehet szó semmiféle fokozatos átmenetről.19

„Vajon milyen hullámhosszon váltana át, kérem szépen, a fizika me-
tafizikává?” – kérdezi szerzőnk, nem leplezett malíciával.20

Térnek és időnek ez az abszolút nullpontja, illetve a valóság egésze
– amely teljesen más léptékű, és egészen más rendből való, mint a rész
szerint való – túl van a Pascal-féle ésprit géometrique illetékességi körén;
ezt csakis az intuíció, az esprit de finesse képes megragadni.

„Az intuitív szellem, miközben a kimondhatatlant és a tapintha-
tatlant keresi, magukban a létezőkben igyekszik megragadni vala-
mit, ami egy más rendből való, mint az adott létező maga.”21

18 JANKÉLÉVITCH, Vladimir,  Philosophie première.  Presses Universitaires de France,
Paris 2011, 174.

19 Uo. 12, JERPHAGNON, L., Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 23.
20 JANKÉLÉVITCH,  Vladimir,  Philosophie  première, 3.  JERPHAGNON,  L.,  Vladimir

Jankélévitch ou de l’Effectivité, 21.
21 JERPHAGNON, L., Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 22. Uo. 101: JANKÉLÉVITCH,

Vladimir, Le Je-ne-sais-quoi et le Presque-rien. PUF, Paris 1957, 16–18.



204 Visky S. Béla

Ez az egészen más rendű és léptékű valóság filozófusunk számára a
Numinózum, a Titok, a Misztérium világa, a rejtőzködő Isten, a Deus
absconditus birodalma, akiről Ézsaiás próféta, Nüsszai Gergely, Augus-
tinus, Angelus Silesius, Luther, Pascal, Kierkegaard és Karl Barth be-
szél. Ám rögtön pontosítanunk kell, hisz szerzőnk részben úgy beszél
a nem-tudom-mi valóságáról, mint e derék férfiak, másrészt pedig egy-
általán nem hozzájuk hasonló módon. Jankélévitch úgy szól Istenről,
hogy  minden  egyes  mondata  elolvasása  után  hallanunk  kell  kissé
éneklő, érces, figyelmeztető szavát: ezt az állítást azonban pontosíta-
nunk kell. És a pontosító állítást ismételten kiegészíteni, ellensúlyozni,
csiszolni, azaz újból pontosítani kell – és így tovább a végtelenségig.
Az infinitezimális árnyalatok körülírásának mesteréről ebben az érte-
lemben éppúgy kell beszélnünk, ahogyan ő nyilatkozik Istenről: min-
den egyes róla szóló jogos állítást felülbírálva, pillanatig sem sugallva
azt a hamis érzést, hogy íme, megragadtuk őt, hogy lám a gyermekhez
hasonlóan,  akiről  Augustinus beszél,  csigahéjjal kimerítettük az óce-
ánt! Jankélévitch  Deusa nem azonos a katekizmusok Istenével. Joggal
állapítja meg L. Jerphagnon:

A mintegy ötezer oldalas életmű olvasása során soha nem találkoz-
tam azzal a Jankélévitch-csel, aki az Atya Isten nézőpontjából szemlél-
né a világot, vagy aki arról elmélkedne, hogy milyen a világ önmagá-
ban,  amikor  az  ember  éppen nem figyeli.  Ennek a  „teológiának”  a
levegője  nem alkalmas a megnyugtató  csevegésre.  Arról  az Istenről
van-e itt szó, akiben sokan hisznek? Mindenki döntse el maga.22

Miben más, és miben azonos szerzőnk szemlélete ezen a téren a ha-
gyományos,  Biblián  tájékozódó  istenképhez  viszonyítva?  A  párizsi
gondolkodó  számára  Isten  mindenekelőtt  végtelen  teremtő  energia,
akinek  tulajdonítható  az  az  egyszeri,  megismételhetetlen  esemény,
amely  kezdetben – böresit  –  végbement a Genézis könyve elbeszélése
szerint.

Isten maga hívja létbe a létezést: ám Isten semmiképpen sem meg-
határozásként az,  aki létbe-hívja-a-létezést. Ez azt jelenti: Isten „cselek-

22 JERPHAGNON, L., Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 16.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 205

szik”, Isten a tiszta cselekvő alany, aki teljességgel kifejezést nyer cse-
lekvő szavában.23

Úgy tűnik, Jankélévitch beemeli a maga istenfogalmába a skolaszti-
ka meghatározását, amely szerint Istenben együtt van a lehetőség és a
megvalósulás: ő maga az actus purus. Ez a „tiszta kezdeti pozíció” nem
azonos Plótinosz archéjával: a Cselekvő nem használ semmiféle preeg-
zisztens adottságot teremtő munkája során; alkotása valóban – ezúttal
a  katekizmusokkal  összhangban  –  creatio  ex  nihilo.24 Gondolkodónk,
akinek platonikus-neoplatonikus vonzalma kétségtelen, ezen a ponton
elhatárolja magát Platón Timaioszának a szemléletétől is. Itt ugyanis az
alapvető kérdésre: „miért a teremtés?”, a válasz ez: mert a demiurgosz
az örökkévaló modellnek megfelelően „jó volt” (agathos én).25 Jankél-
évitch szemléletében viszont a teremtés ex nihilo módja olyan radikális,
hogy az „első akarat” esetében nem beszélhetünk semmiféle azt meg-
előző, örökkévaló modellről, sőt ennek az akaratnak előzetesen adott
„természetéről” sem. Erre a kérdésre azonban még vissza kell térnünk.

Míg a világ részelemeinek és belső mozgásának a fentiek értelmé-
ben Quiddel jelölt területe számtalan fokozatról tud, addig a Quod csak
a lét vagy nemlét igenjét vagy nemét ismeri. Szerzőnk a létegész tényét
a „kezdeti parancs” Fiatjának eredményeként értelmezi:

A Fiat  […] teszi lehetővé a  Quodot, amely egyidejű a már létbe hí-
vott  léttel,  a  megvalósult  határozattal,  a  megválasztott  választással,
amely opus operatum és electio electa. A Quod immár nem az ősi és kiku-
tathatatlan  imperativusra  vonatkozik,  hanem a  megvalósultra,  amit
immár a múlt idejű melléknévi igenév ír le, és amely a kezdeti parancs
eredménye: az engedelmes alkotásra, amely az első akarat hatékony-
ságáról tanúskodik.26

Később pedig kijelenti:

„Dixit: Fiat lux. Et facta est lux.” […] Az átmenet a Fiatból a factum
estig majdhogynem azonnali  egybeesés és  kvázi  szimultaneitás.
[…] Genetheto fósz! Kai egeneto fósz… Az imperativus és a perfec-

23 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 182.
24 Uo. 195.
25 Uo. 229.
26 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 176.



206 Visky S. Béla

tum azonossága vajon nem éppen a teremtés  mysterium maximu-
mát jelenti?27

Az imperativus ősi és kikutathatatlan ugyan, ám azzal, hogy Jankél-
évitch kifejezetten a bibliai teremtés igéivel írja le a létezés létbe szólí-
tását, vajon nem arra utal-e, hogy azt az Istent, akinek ez az imperati-
vus  tulajdonítható,  ő  maga  is  a  Szentírás,  vagy  legalábbis  a  Tóra
összefüggésében értelmezi? A helyzet azonban nem ilyen egyszerű, és
további  vizsgálódást  igényel.  Mielőtt  azonban  pontosabban  körülír-
nánk szerzőnk istenfogalmát, állapítsuk meg ennek – a teremtéssel va-
ló kétségtelen összefüggése mellett – másik, szintén sajátosan biblikus
jellegzetességét, amelynek értelmében Isten a szeretet.

1.2. Isten a szeretet

Jankélévitch  teljes  etikai  univerzumát  a  20.  század szörnyűségeinek
kohójában edzett, letisztult, józan misztikának nevezhető szemlélet hat-
ja át, amelyen belül Erénytanának az agapéről szóló tanítása valóságos
modern  szeretethimnusz.  Hiperbolikus  erkölcstanának  kétségtelenül
bibliai gyökerei vannak, és ezeket gyakran tételesen idézi is. Ebben a
filozófiában a szeretet – az ember kérészéletű szeretetét mérhetetlenül
megelőző  és felülmúló módon – ugyanaz a teremtő  hatalom, amely
Dante látomásában „mozgat Napot, s minden csillagot”. Nem az em-
beri szeretet megistenítéséről van itt szó, annak a feuerbachi értelem-
ben vett kivetítéséről a végtelenség vásznára, nem is a jóság preegzisz-
tens-platonista  fogalmáról  vagy  annak  modern  romantikus-
humanisztikus változatairól, hanem a keresztény istenszemlélet szívé-
ről, melyet szerzőnk az 1953-ban publikált  Alapvető filozófiában a pro-
testáns teológus Anders Nygren  Éros et Agapé  című, 1944-ben megje-
lent nagy hatású könyvére hivatkozva így fogalmaz meg:

„Isten nem jó, hanem ő maga a jóság, hisz a jóságnak csakis reá
nézve van értelme. Isten nem valamely preegzisztens lényeg ré-
szese,  amely a  jóság volna… Nem! Isten maga a  jóság;  Isten a
maga teljességében a teljes jóság, Isten nem más, mint jóság. […]

27 Uo. 186.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 207

Istenről  nem mondhatjuk,  hogy többek között  jó  is;  jósága épp
olyan,  mint  a  teremtés:  kizárólagos,  lényegi,  minden esszenciát
meghalad; ő az örökkévaló jó. Ez az értelme Isten és a szeretet-jó-
ság paradox azonosságának, amit János mond ki levelében: Isten
a szeretet, ho Theosz agapé esztin (1Jn 4,8.16). Isten ontológiai érte-
lemben szeretet, mert a szeretet semmi más, mint cselekvő jóság.
Isten nem úgy a szeretet Istene, ahogyan Érosz a szerelemé. Azt
sem mondhatjuk, hogy Isten némelykor szeret, máskor meg nem
szeret, mintha személyét megkülönböztethetnénk a cselekvő sze-
retettől […]. Szó sem lehet erről!28

Itt jutunk el annak a korábbi megállapításunknak az indoklásához, mi-
szerint Jankélévitch Istene (bárhogy is nevezzük őt meg) nem csupán a
létezés, hanem az értékek megalapozója is.

„Ez az abszolútum ruház fel értékkel valamennyi értéket, és ép-
pen ezért áll oly közel a szeretethez: mert a szeretet nem a javak
közül a legértékesebb, hanem az, amely nélkül minden értékte-
len.”29

Itt kapcsolódik össze az istenkérdés az etikával, hisz a közvetlen foly-
tatásban – és számtalan más helyen – arról olvashatunk, hogy „kegyel-
mi pillanatokban” az ember által gyakorolható szeretet egylényegű a
maga isteni alapjával. Így valójában mindkettőről elmondható, hogy 

„[…] a szeretet felcseréli  azt a jól  ismert  ontikus rendet,  amely
szerint a szeretetre méltóság vonzza a szeretetet […].”30

Nem a szeretetreméltóság előzetes minősége ébreszti fel, teremti meg
a szeretetet, hisz ez csak a természetes ösztönök moccanása volna, ha-
nem a mindent megelőző szeretet teremtőereje az, amely nem csupán
találja, hanem létrehozza a maga tárgyát, minőséget kölcsönözve neki
megteremti azt. Isten tehát Jankélévitch számára a mindenség  tényé-

28 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 233.
29 Uo. 221.
30 Uo.



208 Visky S. Béla

nek a szerzője: a kozmosz rendje éppúgy reá vezethető vissza, mint az
erény világának ragyogó teljessége.

„Isten nem erényes, mondja Angelus Silesius: belőle úgy buzog az
erény, mint sugarak a napból és víz a tengerből.”31

Apofatikus, negatív teológia

Úgy tűnik, Jankélévitch a hagyományos istenhit két legmeghatározóbb
vonását emeli metafizikája fókuszába: egyrészt az  ex nihilo teremtést,
másrészt pedig azt a meggyőződést, hogy ennek szerzője az a tökéle-
tes szeretet, aki – mint ilyen – minden néven nevezhető érték értékköl-
csönzője is egyben. De vajon így van-e ez? Egyrészt számtalan szöveg
beszél erről, akár tételesen, akár utalásokban, másrészt igaz marad az,
hogy szerzőnk számára Isten és az ő értékeinek a világa „megközelít-
hetetlen fenségben lakozik”. Az Istenre vonatkozó fenti két pozitív ki-
jelentésen túl – amelyben tulajdonképpen Jankélévitch teljes „dogma-
tikája”  sűrűsödik,  és  amelyben  ki  is  merül  –  sokkal  hangsúlyosabb
gondolkodásában az a fajta negatív teológia, amely inkább arról tud,
hogy kicsoda  nem Isten. Róla nem lehetnek szavaink, róla csak „da-
dogni” tudunk Keresztes Szent János szerint, és Jankélévitch nagyon
kedveli a spanyol misztikusnak ezt a balbutendo kifejezését.

„Akinek a teljes lényege az, hogy más, aki úgymond más önma-
gában  és  rendeltetésében,  mindig  más  és  abszolút  értelemben
más, mindörökre más, minthogy a végtelenségig más, mint bárki
vagy bármi  egyéb  […].  Ez  a  mindig-teljesen-más-mint-bármi-más,
mivel más valami, mint minden más valami, csakis anti-valami
vagy  nem-valami  lehet.  És  relációnak  sem nevezhető  […]:  ő  a
minden ismétlődésen túli megnevezhetetlen, az, aki mindig min-
den  megnevezetten  túl  van.  Merészeljük  végre  megnevezni  e
megnevezhetetlen nevet, amely, ahogyan Szent Pál mondja, meg-
határozás szerint „minden név fölött való”: egyszerűen csak azt
mondjuk, így alanyesetben, ő maga, Autosz.”32

31 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Traité des vertus II. Tome 2. Les vertus et l’amour, 7.
32 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 123.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 209

Isten  teljes  transzcendenciájának,  másságának,  elérhetetlenségének
hangsúlyozása  a  teológiatörténet  jól  ismert  motívuma,  ahogyan  ezt
fentebb a Deus absconditus tradíciójára utalva említettük. L. Jerphagnon
méltán helyezi ebbe a hagyományláncba szerzőnket, Nazianzoszi Ger-
gely rokonának nevezve őt, aki Isten-himnuszában így énekel: 

Te, aki mindenen túl vagy,
Ez minden, nemde, mi rólad mondható […].33

Van azonban Jankélévitch-nél ehhez képest egy igen lényeges különb-
ség. Szerzőnk előszeretettel hivatkozik János apostol megállapítására,
miszerint  „Istent  soha senki  nem látta”,  és  az  isteni  misztérium ki-
mondhatatlanságát hangsúlyozó apofatikus teológia hasonló kijelenté-
seire, ám nem veszi figyelembe, hogy keresztény teológiai kontextus-
ban ennek a tagadásnak egyértelműen korrelatív  jellege van:  csakis
Istennek teljességgel pozitív önkijelentése összefüggésében értelmez-
hető. Jánosnál ez nem az utolsó mondat, hanem csak az azt megelőző:
az ember szánalmasan korlátolt lehetőségeire utal az istenismeretet il-
letően; az ember mindaddig teljes sötétségben tapogatózik a láthatat-
lan valóságot illetően, amíg keresésének tárgya meg nem mutatkozik
önmaga leleplezésének a csodájában. Hisz nála ezt a negatív kijelen-
tést nem pont zárja le, hanem kettőspont követi, majd így folytatja: az
egyszülött Fiú, aki az Atya kebelében van, az jelentette ki őt. A tagadás itt az
ember lehetőségeire, míg az állítás Isten pozitív, önmagát kijelentő cse-
lekvésére utal. Ez pedig nem csupán elszigetelt mondat a Bibliában,
hanem annak egész alapszemléletét tükröző, lényegi megállapítás. En-
nek sajátossága az a paradoxon, hogy a kijelentés eseménye nem csök-
kenti,  nem oldja  fel  a  misztériumot,  hisz Isten  transzcendenciája  és
szentséges mássága továbbra is megmarad, sőt, ha lehet, még inkább
fokozódik ezzel; és fordítva: a misztérium nem homályosítja el a kije-
lentést, nem teszi bizonytalanná, nem vonja vissza azt, nem teszi szag-
gatottá, szikra-szerűen felvillanóvá és kihunyóvá annak evidenciáját.
Jankélévitchnél viszont éppen ez történik: az isteni valóság kimondha-
tatlansága és megragadhatatlansága nála olyannyira hangsúlyos, hogy

33 Uo. 117. JERPHAGNON, L., Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 33.



210 Visky S. Béla

kétségessé teszi az azzal való bármely pozitív kapcsolat lehetőségét.
„Relációnak sem nevezhető”, olvastuk fentebb.

„A legfőbb pozitívum” nála nem található meg, még csak nem is
kereshető.34

Számtalan változatban sorjáznak nála azok a megállapítások,  me-
lyek, úgy tűnik, nem csupán Isten misztériumát mélyítik, hanem a róla
szóló korábbi pozitív kijelentéseket is aláássák. Nehezen szabadulunk
attól az érzéstől, hogy szerzőnk dialektikája a mindenséget megalapo-
zó valóságra  vonatkozó állításokra és azok azonnali  visszavonására
épül. Ez a módszer kétségtelenül alkalmas arra, hogy örök őrködésben
tartson – nála a gondolkodói és egyáltalán a méltó emberi egzisztencia
metaforája ez –,  hogy ne hagyjon eltunyulni  a mások által  hirdetett
dogmatikai alapigazságok vánkosán; alkalmas arra, hogy a stílusnak
és a szövegnek ezzel a vibrálásával valamiképpen érzékeltesse, hogy
itt valóban az élet vibráló áramáról van szó, amely makacsul tiltakozik
az ellen, hogy végleges formulák kényszerzubbonyába szorítsák. Ám
annál,  amit  így  nyerünk  az  istenképre  vonatkozóan,  mérhetetlenül
többet veszítünk az ilyen kijelentéseknél: 

„Isten sem nem evidencia, sem apodiktikus bizonyosság, sem pe-
dig  valamilyen  megállapítható  tény  […].  Isten  egy  szép  foga-
dás.”35

Tudjuk, hogy Pascal fogadása és egész gondolatvilága szerzőnk szá-
mára mennyire meghatározó jellegű. És azt is, hogy Istenre, az ő létére
vagy nemlétére valóban fogadhat az ember. Ám nehezen gondolható
el, hogy ő maga – akinek szerzőnk a mindenség megalapozását és a tö-
kéletes szeretetet tulajdonítja – bármilyen értelemben is azonos volna
egy ilyen fogadással.

Szintén igen homályos és ellentmondásos az a mód, ahogyan szer-
zőnk a bibliai teremtés Legyen szavára, a Vulgata szerinti Fiatra hivat-
kozik. Egyrészt kijelenti, hogy ez alapozza meg és teszi lehetővé a vi-

34 JANKÉLÉVITCH,  Vladimir,  Philosophie  première, 117,  JERPHAGNON,  L.,  Vladimir
Jankélévitch ou de l’Effectivité, 33.

35 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort. Flammarion, Paris 1977, 396; JERPHAGNON, L.,
Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 35.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 211

lág létezésének tényét, ahogyan azt a teremtésről szóló pozitív megál-
lapítás bemutatásánál láttuk, másrészt viszont – ugyanabban a mon-
datban! – ezt olvassuk:

„A Fiat nem más, mint egy hipotézis az emlékezet hajnalába ve-
sző imperativusra vonatkozóan, és csak egy kifejezésmód a gon-
dolatok rögzítésére.”36

Hogyan? Egy hipotézis csupán az ember részéről? De hát egy feltétele-
zésnek, egy kifejezésmódnak vagy egy fogadásnak hogyan tulajdonít-
ható magának a mindenségnek, illetve valamennyi értéknek a megala-
pozása? És hogyan nevezhető mindez egyáltalán Istennek,  Dieux-nek
vagy  létforrásnak,  ahogyan  ezt  Jankélévitch  teszi?  A Biblia  szerinti
Fiat feltételez egy személyes, abszolút alanyt, aki ezt a teremtő szót ki-
mondja. Szerzőnknél ez nincs így: a Fiat csupán „mágikus szolilokvi-
um a tökéletes másság sivatagában”.37

2. Transzcendentális szkepticizmus

Jankélévitchnél  Isten személyességének kérdése  igen problematikus.
Rámutattunk  már,  hogy  számára  Isten  actus  purus,  merő  cselekvés.
Ám ez nála nem gondolható el az ember analógiájára, aki „először”
alanyként létezik,  „utána” pedig cselekszik.  Gondolkodónk számára
az  isteni  cselekvés  valóságos  harmadik  ontológiai  rendként  jelenik
meg:

„A lét és a semmi között ott van a cselekvés, mely sem nem lét,
sem annak a hiánya.”38

Ennek értelmében Isten neve szerzőnk metafizikájában a  Lét-nélküli-
Cselekvő, a Faire-sans-Etre. Isten, akiről nem lehet azt állítani, hogy „lé-

36 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 176.
37 JANKÉLÉVITCH,  Vladimir,  Philosophie  première, 228,  JERPHAGNON,  L.,  Vladimir

Jankélévitch ou de l’Effectivité, 39.
38 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 179.



212 Visky S. Béla

tezik”  –  ez  a  különböző  változatokban  előforduló  kijelentés  Jankél-
évitch-nél távolról sem ateista istentagadás, csupán annak az ismételt
hangsúlyozása,  hogy  a  lét  alapjára  vonatkozóan  nem  használhatjuk
adekvát módon ugyanazokat a megjelöléseket és kategóriákat, mint a
létezés megannyi tárgyára vagy adottságára nézve. Ez így érthető és
akár el is fogadható, csakhogy filozófusunk adós marad annak az egy-
értelművé tételével, hogy ez az isteni léttöbblet valóban többletet je-
lent, aminek a kifejezésére egyáltalán nem az „Isten nem létezik” for-
mula  a  megfelelő  választás  még  akkor  sem,  ha  mellékeli  a  fenti,  a
félreérthető kifejezést helyére tevő magyarázatot.

„Az  abszolútum,  amelyet  csak  valami  érzékelhetetlen  nem-tu-
dom-micsoda különböztet meg a semmitől (ám ez a nem-tudom-
micsoda hatalmas, mint az ég, és ez a majdnem-semmi maga a
mindenség), nem olyan dolog, ami létezik. Az  ő maga, aki tiszta
szubjektum, nem valamely dolog; nem ez vagy az, még csak nem
is az, aki a legsajátosabb módon létezik, és nem is minden dolgok
foglalata  […],  ám  nemcsak  hogy  nem  valamely  dolog,  hanem
egyenesen azt állíthatjuk, hogy ő nem létezik a létige ontológiai és
abszolút értelmében.”39

Istennek  ezzel  a  „nemlétezésével”  kapcsolatban  fontos  értelmezési
támpont, ha tudjuk, hogy szerzőnk hasonlóképpen az ember „nemlé-
tezéséről” is beszél. Amikor ugyanis az erkölcsi tűzpróbákban önmaga
megtagadásával életet fakaszt valaki, akkor tulajdonképpen minimá-
lisra szorítja vissza az önmagáról való gondoskodás természetes mér-
tékét, vagy éppen teljességgel felfüggeszti azt. Ebben a pillanatban tu-
lajdonképpen „nem létezik” – hisz a létezés, ha nem is mindig a test
önzésével,  de  legalábbis  annak  tehetetlenségével,  gravitációjával  jár
együtt. Nem létezik – csak szeret. De ennek a fordítottja is lehetséges,
és ez a gyakoribb: a test önsúlya a szeretet minden súlytalan szelleme
nélkül. 

„Nem lehet egyszerre szeretni és lenni: mert választani kell a sze-
retet nélküli létezés és a létezés nélküli szeretet között; az előbbi a

39 Uo. 181.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 213

fagyos tél, az utóbbi a tavaszi halál. Ám létezik egy érzékelhetet-
len pillanat, amikor ez a tragikus alternatíva csodálatos lehetőség-
gé változik. Űzőbe kell-e vennünk vajon ezt a nagyon is bizonyta-
lan esélyt? Végül is lehetséges élni a  nem-tudom-mi nélkül, aho-
gyan filozófia, szeretet, öröm nélkül is lehetséges. Ám nem olyan
jól.”40

Az ember esetében nyilván csakis jelképes módon beszélhetünk annak
„nem létezéséről”. Ennek analógiájára Isten „nem létezése” tulajdon-
képpen  a  tiszta,  akadálymentes  szellem  abszolút  cselekvését  jelöli
szerzőnknél – ám sajnálatos módon ez az erőteljes, oszcilláló, helyen-
ként költői stílus időnként a szabatos kifejezés, illetve a pontos megér-
tés lehetőségének a rovására megy, tág teret nyitva a félreértések előtt.
Jankélévitch  antropológiai  szemléletére  vonatkozóan  azonban  –
amelyre a következőkben még kitérünk – bizonyos gnosztikus szemlé-
letről  árulkodik  ez a  dualizmus,  mely szerint  „nem lehet  egyszerre
szeretni  és  lenni”.  Hiszen  éppen  ez  a  mindenkori  morális  parancs,
hogy űzőbe vegyük ezt az alig lehetséges esélyt, amelynek a megvaló-
sításán vagy elmulasztásán áll vagy bukik egész emberségünk: mind-
az, ami nélkül lehet ugyan élni, „ám nem olyan jól”. A bibliai szemlé-
let  Isten-  és  emberképe  erőteljesen  szembemegy  minden  ilyen
platonikus dualizmussal,  amikor azt hangsúlyozza,  hogy nem a ter-
mészeti létünkben,  hanem az istenellenesség talaján tenyésző  önzés-
ben és bűnben székel mindenféle létrontás.

Nos, ha Isten ily módon nem létezik, helyes-e, ha azt mondjuk, hogy
ő történik? Szerzőnk fejtegetései ilyen irányba mutatnak. Követi ugyan
a Genezis könyvének első két mondatát, a Kezdetben és a Legyen kezde-
tűeket, ám nem jut el a narráció végéig: hogy Isten megpihen a hetedik
napon. Ez az igen fontos kitétel nyilvánvalóan megkülönbözteti Isten
személyét, illetve  cselekvését;  e kettő természetesen összefügg, ám nem
azonos egymással. Jankélévitch istenképének ez már nem része, hisz
ily módon a cselekvéstől  valamiképpen függetlenül is  létező Istenről
kellene beszélnie. Ez azonban számára már túlzottan is a katekizmu-
sok és  a  kimerevített  istenképzetek terminológiáját  jelentené,  amitől

40 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 266.



214 Visky S. Béla

igencsak óvakodik. De meddig lehet elmenni ebben a szenvedélyes óva-
tosságban a lényeg megcsorbítása nélkül? Vajon a teremtés és az abszo-
lút szeretet fogalmai – amelyek alapelemei bármely katekizmusnak –
nem válhatnak-e avatatlan kezekben ugyanolyan üres formulává, mint
bármely pontosabb meghatározás? Jankélévitch Istene  pura operatio,41

olyan Lét-nélküli-Cselekvő, aki teremtve önmagát is teremti:

„Isten önmagát  teremti  és  a  létet  önmagával  együtt:  soha nem
avatkozik be a már megteremtett létezésbe, mert ő maga teljesség-
gel a teremtés. Bergson ezt így mondaná: az abszolútum nem egy
dolog, hanem tartam, szabadság és élet; az abszolútum nem vala-
milyen befejezett valóság, hanem teremtő  sugárzás. A teremtés-
nek  –  ennek  az  abszolút  megalapozó és  radikálisan  elsődleges
cselekvésnek – tárgya nem csupán a küszöbön álló mű,  hanem
magának a teremtőnek is a lénye.”42

Az abszolútum mint emanáció gondolati modellje Isten és a teremtés
kapcsolatának a leírásában éppen az említett személytelenséget sugall-
ja, amely sokkal inkább a hindu-buddhista vallásos szemlélet sajátos-
sága, semmint a zsidó-keresztény gondolkodásé; ez utóbbinak ugyanis
szerves  eleme a  Teremtő  és  a  teremtés  megkülönböztetése.  Enélkül
nem lehet szó sem teremtésről, sem az Alkotónak a maga alkotásához
való viszonyáról. Isten, aki örök cselekvőként önmagát teremti, és aki
„soha  nem  avatkozik  be  a  már  megteremtett  létezésbe”,  bizonnyal
nem Ábrahám, Izsák és Jákob Istene, hanem sokkal inkább Plótinoszé,
akire hivatkozva szerzőnk kijelenti:

„A gondolat, aki a gondolkodás ajándékát adja a gondolkodó lé-
nyeknek, maga nem gondolkodik; Isten – ez a tökéletesen ártatlan
és gyökeresen eredeti gondolat, ez a tiszta operatív gondolat, aki
maga a nem gondolkodó – oka az okozott gondolatnak.”43

Szerzőnk szándéka itt is nyilvánvalóan az, hogy Isten transzcendenci-
áját hangsúlyozza: az okra nem alkalmazhatjuk ugyanazokat a megha-

41 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 183.
42 Uo. 184.
43 Uo. 189.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 215

tározásokat, mint az okozatra. Ennek a veszélyét elhárítja ugyan, ám
annak, hogy a metaempíria „kívül esik minden lehetséges tapasztala-
ton”,44 túlságosan magas az ára: a forrás mindenféle vonatkozását és
kapcsolatát elveszíti a belőle eredő folyóval, az ég a földdel, avagy sze-
mélyes  képpel,  az  Atya  a  gyermekeivel.  A  személytelen  istenkép
könnyen olyan vak és süket ideológiai bálvánnyá változhat, amelyre
érvényes lehet Ézsaiás próféta dörgedelme: aki a szemet alkotta, vajon
nem lát-e, és aki a fület, nem hall-e? Aki a gondolat forrása, maga egy-
általán nem „gondolkodik” – vagy pedig minden értelmet meghaladó
módon teszi ezt? Ez utóbbi megfogalmazás kétségtelenül találóbb len-
ne a létezésnek arra a forrására nézve, aki maga a szeretet. E személy-
telenül sugárzó istenkép felől meglehetősen nehezen értelmezhető az
azzal azonosított szeretet; ugyanígy a neki tulajdonított öröm. „Isten a
csupa cselekvés, maga az öröm, laetitia ipsa.”45 Miért lehet inkább sze-
retetről vagy örömről beszélni Isten kapcsán, semmint „gondolkodás-
ról”? Miért kevésbé antropomorfizmus ez, mint amaz?

Pármenidésznél, tudjuk, nincsen radikális kezdet, csak örök folyta-
tás. A „teremtve önmagát teremtő Isten” képzete sem feltételez olyan
idő  előtti  időt,  amikor  Istenről  ugyan beszélhetünk,  ám teremtésről
„még” nem. Pedig a bibliai  böresit feltétlenül  ezt  jelenti.  A Teremtő
örökkévaló, a teremtés viszont nem. A „nyomorult imádsága” a 102.
zsoltárban ezt így vallja meg: Te vetettél hajdan alapot a földnek, az ég a te
kezed  alkotása.  Azok  elpusztulnak,  de  te  megmaradsz.  Mind  megavulnak,
mint a ruha, váltod őket, mint az öltözetet. Ők változnak, de te ugyanaz ma-
radsz, éveidnek soha sincs vége. (26–28. versek) Jankélévitch számára vi-
szont, aki nem különbözteti meg Isten személyét és cselekvését, „a te-
remtés  napjának és órájának” a meghatározása  „kreacionizmusnak”
minősül, „mintha valami már létezett volna a kezdet előtt”.46 Márpe-
dig, ha valóban teremtésről beszélünk, valaminek – pontosabban Vala-
kinek – bizonnyal léteznie kellett a „kezdet” előtt. Ezt az egyszerű bib-
liai  –  és  természetes  –  logikát  nem  lehet  elködösíteni  semmiféle
filozófiával anélkül, hogy súlyos ellentmondásokba és következetlen-

44 Uo. 4.
45 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 258.
46 Uo. 176.



216 Visky S. Béla

ségekbe ne keverednénk.  Jankélévitch szemléletében viszont  mintha
megmaradna a világ Parmenidész-féle örökkévalósága, hiszen számá-
ra felfoghatatlan a mindenség teljes megsemmisülése, ez a „spekulatív
nagypéntek”.47

Szerzőnk szemléletében az örökkévalóság, mint megalapozó-szere-
tő valóság és annak minden java, csupán érinti az időt: így jön létre az
a  minőségi,  kegyelmi  pillanat,  az  a  kiterjedés  nélküli,  matematikai
pont, amely mintegy tagolja a köznapi történések és események inter-
vallumát,  ugyanakkor  minőséggel  ruházza  fel  azt.  Pillanat,  intuíció,
megtérés,  kairosz,  alkalom,  katarzis48 – ezek az eszközei és móduszai az
abszolútum megragadásának; így érzékeljük Istent, a nem-tudom-mit,
nem-tudom-kit,  a lét nélküli cselekvőt,  a kimondhatatlant,  magát az
ineffabilitást.  A  találkozás  örömét  azonban  aligha  élvezhetjük.  Az
örökkévalóságnak nincs ideje arra, hogy átjárjon, hogy valamiképpen
részünkké,  netán második természetünkké váljon;  a csoda felvillanó
szikrájának sugara alighogy retinánkhoz ért, máris elnyelte e világ át-
hatolhatatlan sötétsége. Mintha a mirákulum magzatát valaki – Isten-e
vagy démon? – folyamatosan eleve halálra ítélné.

„Világra jövet meghalni, vajon ez nem éppen az abortusz megha-
tározása?”49

Jankélévitch  számára  ez  maga  az  istenismeret  drámája:  a  levitációt
minden pillanatban lehúzza a gravitáció. A pillanat az egyetlen mód,
amelyben az abszolútum közöltetik a teremtménnyel.

De hát miért van ez így? Vajon a mennyei adóban vagy a mi érzéke-
lésünk siralmasan gyenge rádió-vevőkészülékében van a hiba? Más
szóval az ember episztemológiai alkalmatlanságának, ismeretelméleti
nyomorúságának tulajdonítható-e mindez, vagy a transzcendens biro-
dalmából érkező jeleknek, magának a kijelentés természetének? Gon-
dolkodónk mindkét tényezőre utal szövegeiben. Tud egyrészt érzéke-
lésünknek  arról  a  bárdolatlanságáról,  amely  „a-majdnem-semmi

47 JERPHAGNON, L., Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 30.
48 Instant, intuition, conversion, kairos, occasion, katarsis.
49 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 240.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 217

ipszeitásával képtelen reális érzékelésbe jutni”.50 Azonban nem csupán
érzékeink korlátoltsága, hanem maga a kijelentés is vibráló, pillanat-
nyi, csalódást okozó esemény:

„Amikor azt állítjuk, hogy ő maga semmi, és még csak nem is ő
maga (és egyáltalán nem ő maga), és hogy éppen ez az, amiben
felismerhetjük őt, ha lehet ezt mondani, akkor ez azt jelenti, hogy
dialektikus módon fejezzük ki az ő kinyilatkoztatásának pillanat-
szerű, légies és csalódást okozó jellegét. Azt jelenti, hogy elfogad-
juk: alighogy megtaláltuk, abban a pillanatban újra el is veszítet-
tük, és hogy csak valamilyen akrobatikus mozdulattal ragadhat-
juk meg, amikor a más és az azonos szinte nem is létező küszöbén
egyensúlyozunk.  Az az  önmaga,  akit  végérvényesen és mintegy
alanyi jogon meghatároz, ez az »autista« jelleg, lehet-e vajon meg-
alapozó kezdet? Igen, így kellene hívni, névelő nélkül, hogy ön-
maga, azaz megszólítani, hogy megmaradjon a maga pneumati-
kus-légies sajátossága; hiszen az önmaga fogalomként körülhatá-
rolva épp annyira különbözik attól, akire mutat, mint amennyire
az általam kimondott »én« szó különbözik attól, aki valójában va-
gyok.”51

Hangsúlyozzuk: a zsidó-keresztény hagyomány kijelentésfogalma úgy
fogalmaz meg Istenre, illetve az ő személyére, akaratára és az emberrel
való találkozására vonatkozó markáns tartalmi állításokat, hogy ezzel
nem kisebbíti az Örökkévaló végső misztériumát, és fordítva: úgy be-
szél a Titok áthatolhatatlanságáról,  a csipkebokor szentségéről,  Isten
szeretetének és ítéletének a megközelíthetetlen tűzfészkéről, hogy ez-
zel nem bizonytalanítja el az arra vonatkozó pozitív állításokat. Jan-
kélévitch kijelentésfogalma nem ilyen: nem ennek a két alapvető szem-
pontnak a dinamikus tere. A kijelentés pillanatnyisága hangsúlyozásá-
nak megvan ugyan a maga megfelelője a hagyományos teológiai gon-
dolkodásban is, ott viszont csakis az ember korlátozott képességeinek
az állításaként szerepel. Funkciója az, hogy szüntelenül emlékeztesse
az embert: nem uralhatja Istent, nem veheti elő bármikor kedve sze-

50 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 192.
51 Uo. 125.



218 Visky S. Béla

rint,  nem idézheti meg mágikusan,  nem manipulálhatja  őt.  Emellett
persze Isten szabad marad arra, hogy az egyes emberrel való szemé-
lyes kapcsolatában szuverén döntése szerint akkor, ott és oly módon
jelentse ki önmagát, ahogyan ez neki tetszik. Ám Istennek ez a szabad-
sága nem jelenti az ő – Tórában, Izráel népe történetében, Krisztusban,
Szentírásban adott – történelmi kinyilatkoztatásának és ígéretének pil-
lanatonként való visszavonását, bizonytalanná tételét. A kijelentésese-
ménynek ez a fajta stabilitása, folytonossága, az ember hűségét meg-
alapozó  és  előhívó  állhatatossága  azonban  teljességgel  hiányzik
szerzőnk  felfogásában.  A  „megszólítani  kellene”  optatívusza  pedig
gyönge sóhaj csupán ebben az összefüggésben,  semmint az önmaga
személyességének az állítása, aki valóban meg is szólítható. Nem vél-
hetjük-e joggal azt, hogy filozófusunk gondolkodásának e sajátosságai
lényegesen befolyásolják a morális értékekről, így a megbocsátás ter-
mészetéről alkotott felfogását is?

Mindent egybevetve, nem véletlen, hogy az idézett barát és az élet-
mű  szakavatott értője, L. Jerphagnon is megfogalmazza az időnként
elbizonytalanodó olvasó kikerülhetetlen dilemmáját: végül is hitt Jan-
kélévitch Istenben, vagy sem? A kérdésre viszont kérdéssel válaszol:
milyen Istenre gondol ön, aki kérdez? Kicsoda pontosan az az Isten,
akiben szeretné, ha Jankélévitch hitt volna?52

3. Jankélévitch Jézusa

Filozófusunk számára a názáreti Jézus mindenekelőtt a passiótörténet
meggyötört és megalázott alakját jelenti, a fájdalmak férfiját, a Getse-
máne-kertben vért verejtékezve tusakodó Krisztust, aki nagypénteken
így kiált: „Én Istenem, én Istenem, miért hagytál el engem?” Az ő Jé-
zusa az az ember, aki Szókratésztől eltérően elhárítaná a keserű poha-
rat, aki nem kívánja oly derűsen fogadni a halált, mint a derék bölcs. E
fokozhatatlan metafizikai drámában az Atya tesz úgy,  mintha elhagy-
ná Fiát, nem pedig a Fiú kiált úgy, mintha elhagyatott volna. Mert ő va-
lóban az: a halállal szemben magára maradt ember. Jankélévitch Pas-

52 JERPHAGNON, L., Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 35.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 219

calt idézi: Jézus e pillanatban egyedül van, kiszolgáltatva az Atya ha-
ragjának.53

Gondolkodónk egyik első  munkájában,  a harmincesztendős  korá-
ban megjelentetett doktori disszertációjában a kései Schelling filozófiá-
ját elemzi; ezen belül igen fontos Krisztus személyének és a megváltás
drámájának a kérdésköre. Amikor Jankélévitch a német idealizmus e
kimagasló alakjának a tanait elemzi, jelesen ennek megváltás-értelme-
zését, parafrazálva mutatja be a vizsgált szerző Krisztus halála meg-
váltói jellegére vonatkozó kijelentéseit. Ennek értelmében 

„Jézus Krisztus a maga testében egy hamis uradalmat feszít meg,
azt a birodalmat, amely istenségének körén kívül esik.”54

Krisztus inkarnációja pedig „nem valaminek a felfüggesztése, hanem
abszolút pozitív és hatékony cselekvés”.55 Jankélévitch azonban gyak-
ran úgy szövi gondolatait, hogy nem lehet mindig egyértelműen elkü-
löníteni a szövegben a saját szemléletét tükröző kijelentéseket azoktól,
amelyek Schelling gondolatait közvetítik.

„Bacchusnak mindig újra kell kezdenie az áldozatát – állapítja meg
szerzőnk –, Krisztus azonban egyszer hal meg minden emberért.”56

Meglehetősen  kézenfekvőnek  tűnik  viszont,  hogy  Jankélévitch
maga egyet is ért ezekkel a megállapításokkal, hiszen – például – né-
met mestere szemléletét az értetlenkedő „moralistákkal” szemben ér-
telmezi és védelmezi.

„Isten halálának gondolata botránykő moralistáink számára (tud-
juk, hogy Nietzsche milyen rettenetesnek vélte), és sokkolja a ter-
mészetes értelmet. Valójában az, ami meghal a Jézus Krisztus ha-
lálával,  a lényegtelenség:  a halál  halála ez. Az atyai harag nem

53 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Traité des vertus II. Tome 2. Les vertus et l’amour, 369.
54 JANKÉLÉVITCH, Vladimir,  L’odyssée de la  conscience dans la dernière philosophie de

Schelling, 303.
55 Uo.
56 JANKÉLÉVITCH, Vladimir,  L’odyssée de la  conscience dans la dernière philosophie de

Schelling, 301.



220 Visky S. Béla

kérhet többet, mint a halál: Jézus azzal, hogy ennek aláveti magát,
megöli a halált.”57

Úgy tűnik, mintha Jankélévitch nemcsak hogy igen közel járna itt az
egyház tanításához, hanem annak a Krisztus megváltó haláláról szóló
leglényegesebb elemével azonosulna. És ez nem csupán a háború előtti
ifjú bölcselőre érvényes, hanem a holokauszt utáni érett gondolkodó-
ra, az Erénytan szerzőjére is. Ebben például arról ír, hogy Platón Lako-
májának lapjain a mania Diotima beszédében „egyféle pogány prelúdi-
um a kereszt bolondságához, amelyről Szent Pál beszél”.58 Mire utal itt
Jankélévitch? Nyilvánvalóan az apostolnak a Korinthusiakhoz írott el-
ső levele kezdőfejezetében foglaltakra: Mert a keresztről szóló beszéd bo-
londság ugyan azoknak, akik elvesznek, de nekünk, akik üdvözülünk, Istennek
ereje. […] Mert az Isten bolondsága bölcsebb az embereknél, és az Isten erőt-
lensége erősebb az embereknél. (1Kor 1,8.25)

Majd azt a Porciusz Fesztusz császári helytartót idézi szerzőnk, aki
cézáreai rezidenciáján tartott kihallgatáson Agrippa király jelenlétében
bolondnak nevezi Pált.

De hát mit is mondott Pál Fesztus előtt? Az apostolok cselekedetei-
ről szóló könyv 26,2–23. szakasza meglehetős részletességgel írja le ezt
a beszédet, amelyben az apostol beszámol arról, hogyan kereste halál-
ra a keresztényeket mindaddig, amíg a damaszkuszi úton „a nap fé-
nyénél is ragyogóbb világosságban” társaival együtt a földre nem ro-
gyott.  Saul,  Saul,  miért  üldözöl  engem?,  kérdezi  egy  hang.  Ki  vagy,
Uram? A döbbent kérdésre a hang gazdája bemutatkozik: Én vagyok Jé-
zus, akit te kergetsz. Új megbízással látja el a főpapok porba sújtott meg-
bízottját: Azért küldelek el, hogy nyisd meg a szemüket, hogy a sötétségből a
világosságra, és a Sátán hatalmából az Istenhez térjenek; hogy az énbennem
való hit által megkapják bűneik bocsánatát. Lendületes beszédében azt ál-
lítja a Saulusból lett Paulus, hogy  semmit sem mondok azon kívül, amit
Mózes és a próféták megjövendöltek: a Krisztusnak szenvednie kell, és mint
aki elsőnek támad fel a halottak közül, világosságot fog hirdetni a népnek és a

57 Uo. 305.
58 JANKÉLÉVITCH,  Vladimir,  Les  vertus  et  l’amour.  Traité  des vertus  II.  Tome  2.

Flammarion, Paris 1986, 309.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 221

pogányoknak. Ez már túl sok az előkelő füleknek! Fesztusz gúnyos fel-
kiáltása szakítja  félbe:  Bolond vagy,  te  Pál!  A sok tudomány őrültségbe
visz. (ApCsel 26,24) A replika nem marad el: Nem vagyok bolond, nagyra
becsült  Fesztusz… Agrippa  király  dohog:  Majdnem  ráveszel  engem is,
hogy kereszténnyé legyek. Adná az ég, hogy olyanok legyetek, mint én –
így a végszó. A humor toldaléka sem marad el az apostol részéről: ter-
mészetesen nem a bilincseimre gondolok.

Lényegében két dologról beszél tehát Pál: a végidőkben való feltá-
madásnak (amelyben a korabeli farizeusok, a szadduceusokkal ellen-
tétben, szintén hittek) a Krisztus feltámadásában elővételezett remény-
ségéről,  valamint  a  belé  vetett  hit  általi  bűnbocsánatról.  Ebben  az
összefüggésben meglepő Jankélévitch megállapítása:

„Mané  Paule!  Kiált  Fesztusz  az  apostolra:  Bolond vagy,  te  Pál!
Fesztusz kétségtelenül nevetségesnek tartotta azt, ami minden raci-
onalitás irracionális és minden legitimitás illegitim forrása, minden rend
forradalmi princípiuma, minden szeretet buzgó eredete: mert a Quod te-
remti meg a rendet és alkotja a törvényt.”59

Hogyan? Jankélévitch azonosítja végül a teremtő ősforrást azzal a tö-
viskoronással, akiről a kereszt bolondsága szól? A Philosophie première
lapjain is találunk hasonló utalást. Isten nevének kimondhatatlanságá-
val viaskodva – ősi zsidó tradíciója olvad itt össze neoplatonikus ha-
tással – erre a következtetésre jut:

„Merészeljük  végre  megnevezni  e  megnevezhetetlen  nevet,
amely, ahogyan Szent Pál mondja, meghatározás szerint »minden
név fölött való«: egyszerűen csak azt mondjuk, így alanyesetben,
ő maga, Autosz.”60

A minden név fölött való kifejezés viszont egyértelműen arról a Krisztus-
ról  szól a Filippi levél himnuszában,  aki  nem tekintette zsákmánynak,
hogy ő Istennel egyenlő, hanem megalázta magát, engedelmes lévén halálig,

59 JANKÉLÉVITCH, Vladimir,  Les vertus et l’amour.  Traité des vertus.  II. Tome 2.,  310.
Kiemelés tőlem – V.S.B.

60 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 123.



222 Visky S. Béla

mégpedig a keresztfának haláláig. Erre a felfoghatatlan isteni önkiüresítés-
re, kenózisra nézve pedig Isten is felmagasztalta, és ajándékozott neki oly
nevet, mely minden név fölött való, hogy a Jézus nevére minden térd meg-
hajoljon:  mennyeieké,  földieké  és  föld alatt  valóké,  és  minden nyelv vallja,
hogy Jézus Krisztus Úr az Atya Isten dicsőségére. (Fil 2,6–11)

Hogyan  értsük  ezt?  Vajon  Jankélévitch  egyszerűen  csak  kölcsön-
vesz egy kifejezést, miközben Isten apofatikus megnevezhetetlenségé-
ről beszél? Mindössze ennyiről volna szó? De akkor mégis miért ép-
pen egy olyan, Pál által idézett őskeresztény himnuszból kölcsönzi ezt,
amely a Krisztusról szóló keresztény tanítás szívét jelenti? Vagy mégis
többre utal ez? Vajon Jankélévitch rendszeres formában soha ki nem
fejtett Krisztus-képének a lényegét szabad-e látnunk a fenti mondatá-
ban és abban, amit a kereszt bolondságáról kijelent?

Nem adhatunk egyértelmű választ erre a kérdésre. Szerzőnk Plóti-
noszról szólva állapítja meg, hogy nála valamennyi apofatikus formu-
la annak a visszautasítását szolgálja, hogy az Egy bármit is állíthatna
önmagáról. Egyetértően idézi:

„Az egység nem beszélhet az Egyről; az Egy nem mondhatja: aga-
thon eimi, sem pedig azt, hogy  ego eimi – én vagyok a jó, én va-
gyok;  sem általánosságban  eimi  to  de – ez vagyok.  Ő  még csak
nem is tekinthető annak, »aki van«, eszti ou de to esztin, még kevés-
bé a »létezőnek« (on).”61

Jézus viszont János evangéliumában ugyanazt jelenti ki igen gyakran
önmagáról, mint az égő csipkebokor Istene: ani hu, ego eimi, én vagyok.
Akár a világ világosságaként, a jó pásztorként, a mennyei mannaként
vagy az igazi szőlőtőként mutatkozik be,  mindannyiszor önmagáról
beszél és arról, akit kijelent: mennyei Atyjáról.

A francia gondolkodó istene sötétben felvillanó és elhaló szikra. Hi-
vatkozik ugyan a kereszt bolondságára,  de annak az apostol idézett
védőbeszédében megjelenő két tartalmi jegye – a Krisztus-hitben nyert
bűnbocsánat és a feltámadás reménysége – egyáltalán nem játszik sze-
repet sem antropológiai,  sem pedig etikai  felfogásában.  Az Istenben

61 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 127.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 223

megalapozott embertársi szeretet és megbocsátás hagyományos teoló-
giai tanítása idegen marad számára; úgy véli, valamiképpen levon az
embertárs iránti szeretet feltétlenségéből, ha ezt Istenre nézve gyako-
roljuk „csupán”, ha nem önmagáért és önmagában szeretjük az em-
bert.

„Azt, aki »testvér az Úrban«, azaz egyszerűen csak testvér, köz-
vetlenül a maga személyében kell szeretnünk kitérő, magyarázko-
dás és közvetítő nélkül: a szerető fél közvetlenül jut el a szeretet-
hez, miért kellene hát az egyházon keresztülmennie? Nem Isten-
ben kell szeretni az embertársat, hanem Istent az embertársban,
hiszen éppen a  felebarát  egzisztenciája a  misztérium,  ami úgy-
mond természetfeletti.”62

Az Istenre való tekintet, egyáltalán az ő színe előtt való létezés, a  co-
ram Deo által meghatározott egzisztencia itt nem mindeneket lehetsé-
gessé tevő ontológiai alap és valamennyi erény kimeríthetetlen szere-
tetforrása,  hanem  –  furcsamód  –  mintha  konkurenciája  lenne  az
emberre  való figyelésnek és az iránta megnyilvánuló szeretetnek.  A
kereszt drámájában nem ismeri fel a minden meggyötört és megalá-
zott iránti szolidáris szeretet végtelen, isteni tárházát. Az imádságban
sem látja a Quoddal való személyes kapcsolat lehetőségét és kegyelmi
ajándékát, amely képes újratölteni az éhezők és üldözöttek iránti elkö-
teleződés oly könnyen kiürülő lelki tartalékait. A szellemi töltekezés és
az elkötelezett gyakorlat életadó szívverésének a dialektikája helyett
meglehetősen lapos egyoldalúsággal jelenti ki:

Nem azáltal szeretjük Istent, hogy a kereszt szögeiről elmélázunk,
hanem az embertárs szeretete révén, ha segítséget nyújtunk az éhezők-
nek és üldözötteknek, és ha ezt inkább tettekben mutatjuk meg, sem-
mint imádságban.63

Jankélévitch hiperbolikus etikája nem képes gyökeret verni az örök-
kévalóság talajába. 

62 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Les vertus et l’amour. Traité des vertus II. Tome 2, 209.
63 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Les vertus et l’amour. Traité des vertus. II. Tome 2, 209.



224 Visky S. Béla

De vajon képes-e az a hatalmasság, akit/amit Jankélévitch actus purus-
nak  nevez,  szembeszállni  azzal  a  rettegett  valósággal,  amelyet  Pál
apostol „utolsó ellenségnek” tekint? 

4. A teljesen-más-rend: Isten és a halál

Ha méltán jegyeztük meg korábban, hogy aligha van modern filozó-
fus, aki valamennyi vizsgált problémát olyan szenvedélyesen artiku-
lált volna az idő függvényében, mint Jankélévitch, akkor érvényes ez a
halál majdnem semmi, egyben irdatlan valóságára nézve is: ennek filo-
zófiai kifejtésében senki nem mélyült el úgy, mint ő.64 Gondolkodásá-
nak két koordinátatengelye valóban az idő és a halál. Igen tanulságos
lenne a Sorbonne filozófusának halálfogalmát összevetni Heideggeré-
vel. E dolgozat keretén belül nincs lehetőségünk ennek részletes kifej-
tésére.  Annyi  azonban  okkal  állapítható  meg,  hogy  felfogásukban
minden bizonnyal több a hasonlóság, mint amennyit Jankélévitch szí-
vesen elismert  volna  olyan közös elemként,  amely őt  a  német  honi
mesterrel  rokonítja.  A  Heideggerrel  való  bármiféle  összehasonlítást
ugyanis eleve kikérte volna magának, mint olyan lényekét, akik a ná-
cizmus okozta emberi és politikai törésvonal két különböző oldalának,
örökre áthidalhatatlan tartományának lakói. A Lét és idő  hatása azon-
ban kétségtelen. Heidegger következő mondatait akár Jankélévitchnél
is olvashatnánk:

„A semmi, amely elé a szorongás állít bennünket, leleplezi azt a
semmisséget, amely a jelenvalólétet  alapjában meghatározza, s ez
az alap maga a halálba való belevetettségként van. […] A halálhoz
viszonyuló létként meghatározott lelkiismerettel bírni akarás nem
jelenti azt sem, hogy menekülőn elvonulunk a világtól, hanem il-
lúziók nélkül a »cselekvés« elhatározottságához vezet.”65

A különbség talán csak abban van, hogy Jankélévitch nem fogalmaz
ennyire tételesen: nem tulajdonít a halálnak a jelenvaló létet alapjaiban

64 Uo. 28.
65 HEIDEGGER, Martin, Lét és idő. Osiris, Budapest 2001, 358–359.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 225

meghatározó olyan ontológiai jelentőséget, mint Heidegger. Nem ta-
nítja, hogy az emberi létezést éppen a halál ruházná fel bármiféle érte-
lemmel, és hogy az élet „erre a határszituációra elhatározottan nyeri el
tulajdonképpeni egész lenni tudását”.66 Nem tud olyan hatalmasságról
sem égen, sem földön, amitől az élet egyáltalán elnyerhetné „lenni tu-
dását”.67 Nála a halál pozitívuma mindössze annyi, hogy valóban egy-
szerivé teszi az életet. Jankélévitch, úgy tűnik, nem kívánja tételesen
„megadni a halálnak azt a lehetőséget, hogy a jelen való lét egzisztenci-
ája felett  úrrá  legyen”.68 Ezt a lélegzetelállító jelenséget ő  egyszerűen
szemléli, fenomenológiailag leírja, miközben végtelen rezignációja ar-
ról tanúskodik, hogy ő maga is a halálnak ebben a végső uralmában
hisz. Nem is hisz: kézenfekvőnek tartja. Mert mit is teszünk tulajdon-
képpen, amikor a halálról elmélkedünk? Beszélgetéseit rögzítő  késői
könyvében mondja:

„Odatekintünk,  ahol  nincs  több  látnivaló.  Afelé  hallgatózunk,
ahonnan nem jöhet hang többé, ott várakozunk, ahol már semmit
sem remélhetünk.”69

Az embert, aki a semmiből bukkan föl, semmi sem válthatja meg léte
abszurditásától – még maga a halál sem.

„Minden véges tartam a szinte semmi felé zsugorodik a végtelen-
hez képest; az örökkévalóság ölében a teljes élet csak egy nagy
pillanat: az egyszeri, utánozhatatlan, összehasonlíthatatlan és he-
lyettesíthetetlen létező átmeneti ideje ez, aki páratlanul és értel-
metlenül előbukkan az örök semmiből (néant éternel), és néhány
év múlva ugyanoda tér vissza – ez az átmenet valóban metafizikai
felbukkanás. Az élet mint immanens intervallum olyan értékekkel

66 Uo. 357.
67 Noha  olvashatunk  Heideggerrel  ilyen  téren  is  egybevágó  mondatokat.  Ld.

JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort. Flammarion, Paris 1977, 156.: »C’est donc la néga-
tivité et c’est l’invincibilité même de la mort qui donnent un sens, une vocation, une
direction définie à notre activité transformatrice et progressiste.«

68 Uo. 359.
69 JANKÉLÉVITCH, Vladimir – BERLOWITZ, Béatrice, Quelque part dans l’inachevé. Gall-

imard, Paris 1978, 199.



226 Visky S. Béla

teli folyamat, amelyen belül az egyes részek egymásra vonatkozó
értelmet nyernek.  Ám maga az élet  ténye – ez a pillanat  –  ab-
szurd, mivel ez alapoz meg minden jelentést, és mivel az értelem
teremtő forrásának magának nincs értelme; ahogyan a kicsi majd-
nem-semmi a másodperc milliomodrészének az érthetetlen felvil-
lanása, ugyanígy az élet nagy majdnemsemmije valóban nem ren-
delkezik sem fővel,  sem farokkal.  Honnan jövünk? Kik vagyunk?
Merre tartunk? Gauguin egyik híres festménye – Bostoni Múzeum,
1897 – ezt a címet viseli, amely Pascalra utal. Nyomok a hóban,
ezek vagyunk. Írás a homokban. Csillámló hullám, amely örökre
elhal az óceán sötétjében. Valaki élt (anélkül, hogy kérte volna),
valaki szenvedett, majd pedig eltűnt, s nem maradt belőle más,
mint egy kupac ásványi só és egy név nélküli sír. Miért bukkan fel
valaki? És miért éppen én egy másik lehetséges ember helyett?”70

Íme Jankélévitch embere! Csillámló hullám, homokba írt jel vagyunk,
véreim: szikrányinak is alig mondható idő alatt elnyel a sötétség, és el-
fúj a szél. Nem csoda, hisz ennek a kérészéltű lénynek a léte tulajdon-
képpen nem gyökerezik bele a minden létezőt létbe hívó és létét érte-
lemmel  felruházó,  örökkévaló  Vagyokba.  Ellenkezőleg:  értelmetlenül
bukkanunk elő  az örök semmiből.  Életünk egyes mozzanatai egymásra
vonatkoztatva értelmet nyernek ugyan, de életünk egészét már nincs
kire vonatkoztatnunk: árvaságban marad, örök abszurditásban. Jank-
élévitch összemossa azt,  amit  egyértelműen meg kell  különböztetni:
személyes életünk egészének a tényét és a mindenség ősforrását. Vagy
másképpen az ő terminológiájában: a kisbetűs  quodot és a nagybetűs
Quodot. Hisz nem „maga az élet ténye” alapoz meg minden jelentést,
hanem csakis az élet teremtő forrása! „Maga az élet ténye” csak akkor
és annyiban tölti be ténylegesen ezt az értelemközvetítő  szerepét, ha
ott van a Lét és a létező  között:  ha az élet-egész is értelmet nyert a
maga Teremtőjétől. Jankélévitch istene azonban – a Lét-nélküli-cselekvő
– nem tűnik alkalmasnak arra, hogy a létezést megalapozza, és érte-
lemmel ruházza fel. Megállapítja ugyan, hogy „a mindeneket megelő-
ző alapra – position prévenante – való tekintettel nyerik el magyarázatu-

70 JANKÉLÉVITCH, Vladimir: Philosophie première, 245.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 227

kat a létezés titkai”,71 de ez semmit sem változtat annak abszurditásán.
A létezők, a történelem quodjainak a milliárdjai végső soron nem ah-
hoz a személyes ősforráshoz viszonyulnak, aki kezdetben így szólt,  Le-
gyen!, akinek létük és egyben annak idői és örökkévaló értelme is kö-
szönhető  lenne –  hanem a Semmihez,  amelynek rettenetes  Moloch-
gyomra egyszer kiokádta, hogy egy pillanat múlva ismét elnyelje őket.
Szerzőnk univerzumában Isten és a halál rokonok.

„Isten és a halál: mindkettő csönd, mely elhallgattatja a lármázó
homo loquaxot; szentélyben és holttest mellett elhallgatnak a locso-
gók, és a bőbeszédűek megszakítják előadásukat.”72

Ám mintha rokonságnál is többről lenne itt szó.

„A halál éppoly kevésbé gondolható el, mint Isten vagy az idő, a
szabadság és a zene misztériuma.”73

Az itt felsoroltak valóban titkot rejtenek, és a megragadhatatlanság kö-
zös nevezőjük ugyan, ám korántsem egyformán rejtik ezt a titkot. A
zene nyelve csak elmélyíti a maga misztériumát,  a szabadság pedig
némán követeli az értéket, amely testet kíván ölteni. A halál azonban –
az időhöz némiképp hasonlóan: néma. A Biblia Istene viszont – aki a
Jankélévitch számára oly fontos  Fiatot kimondja – beszél. Gondolko-
dónknál viszont ez a Fiat sokkal inkább csak kimondódik, még inkább
megesik, megtörténik, semmint hogy ezt  valaki kimondaná. Személytelen
Istene ezért  kerülhet  oly közel  a halálhoz,  hogy valósággal  áthatják
egymást, egylényegűvé válnak, hisz mindkettő végső soron „semmi”.
A  teljesen-más-rend kifejezést  Jankélévitch  ugyanúgy  alkalmazza  az
örök értékek vagy a kegyelmi pillanatok tartományára, mint a halál bi-
rodalmára.  A  teremtés  és  a  halál  pillanata  pedig  „két  majdnem
semmi”;74 az egyik azonban termékeny talaj, míg a másik pusztaság.

71 Uo. 246.
72 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 84.
73 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 41.
74 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 215.



228 Visky S. Béla

„Isten és a halál nem úgy állnak egymással szemben, mint jó és
rossz, mint pozitív és negatív hatalmak. A túlzott egyszerűsítés
veszélye nélkül állíthatjuk mégis,  hogy ellentétben a termékeny
semmivel,  amelyben az elkövetkező  világ lehetősége csírázik,  a
halál a steril létnélküliséget jelenti.”75

Jankélévitch Istene tehát nem áll szemben a halállal, kettejük viszonya
pedig nem ragadható meg a jó és rossz fogalompárral. E két hatalom
közötti analógia feltérképezésében szerzőnk asszociációs készsége ki-
meríthetetlen.

„A halál tehát Pascal Istenéhez hasonlóan mintegy rejtve van: fere
abscondita.”76

A halál azonban minden idegensége ellenére mégis közelebbi ismerős,
mint Isten. Mert „míg Isten az abszolút távollévő, addig a halál egy-
szerre távoli és közeli”.77 E távoli Istennek pedig nem elég hosszú a
karja ahhoz, hogy a semmiből  felbukkanó,  értelmetlen életeket kira-
gadja a halálból. A halál ugyanis szerzőnk szemléletében „az ipszeitás
teljes eltűnése”, amelynek „negatív csodáját nem egyenlítheti ki a túl-
élés metaforikus fikciója”.78 Fölfoghatatlan dolog, hogy meghaljon az,
ami örök. Az emberrel mégis ez történik: ő maga, az-egy-örök-igazság-a-
ki-meghal-egy-napon,79 a végső bűnbocsánat, a kiengesztelődés, a meg-
békélés és az örök élet reménysége nélkül rója útjait e földön – ellenke-
ző esetben pedig ábrándképeket kerget, kimérákkal hadakozik.

„A halál egyáltalán nem átalakulás vagy metamorfózis, azaz át-
menet egyik létmódból a másikba, hanem megsemmisülés, tehát
átmenet egy adott formából minden forma hiányába. […] A halál
kiirtja a létező létét, mégpedig gyökeresen:  radicitus.  Egyedül az
ex nihilo teremtés tekinthető hasonló léptékűnek ezzel az  in nihi-

75 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 72.
76 Uo. 137.
77 Uo. 9.
78 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première, 217.
79 JERPHAGNON,  Lucien,  Vladimir  Jankélévitch ou de  l’Effectivité, 29.  JANKÉLÉVITCH,

Vladimir, Philosophie première, 51.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 229

lum dekreációval  […].  A  feltámadás  valamennyi  ábrándképe  –
chimère  – teremtő folyamatot feltételez […]. Ilyen az eszkatologi-
kus reménység, a dicsőséges jövendő, amelyet a Jelenések könyve
csillant fel a horizonton, amikor új eget és új földet ígér számunk-
ra: kai ho thanatosz ouk esztai (1), hoti kronosz uketi esztai (2). Mert az
»örök élet« teljesen más rendből való, mint valamilyen végtelen-
ségig  hosszabbított  földi  élet:  az  örök  élet  mennyei  ajándék
lesz!”80

Lesz hát örök élet, vagy sem, számolhatunk-e vele, vagy sem, és min-
denekelőtt: van-e ennek a reménységnek legalább annyi jogosultsága,
tapasztalati alapja, egzisztenciális racionalitása, mint e reménység ta-
gadásának – ez itt a kérdés. A platonizmus és neoplatonizmus lélekfel-
fogása szerint, amely a hagyományos keresztény szemléletet is átha-
totta,  a  lélek  mintegy  önmagában  hordozza  halhatatlanságát:  az
emberi lélekszikra egylényegű annak teremtőjével. Ezt az autonóm-a-
utomatikus halhatatlanságot azonban az antropológiai dualizmus el-
utasításával és az ember személyi egységének a hangsúlyozásával erő-
teljesen megkérdőjelezte a 20. századi keresztény teológusok többsége,
hisz „egyedül Istené a halhatatlanság”.81 Az ember testének-lelkének
egyetlen porcikájában sem birtokolja ezt. A halál cezúráját nem hidal-
hatja  át  semmiféle  lelkünkbe  kódolt  „természetes”  halhatatlanság:  a
halál valóban kiirtja a létező létét, mégpedig gyökeresen. Jankélévitch-
nél  itt  írmagja  sem marad  a  számára  egyébként  oly  fontos  platóni
szemléletnek. Ez egyértelmű a fenti idézet első részében. De mit kezd-
jünk annak a második felével, amely a keresztény reménységet, a „di-
csőséges jövendőt” villantja fel, az új eget és új földet, az örök életet,
amely mennyei ajándék lesz? Az említett – gondolkodónkkal kortárs –
teológiai  szemlélet  korántsem azért  tagadja a lélek halhatatlanságát,
hogy megmaradjon a tagadásnál, hanem hogy annál kizárólagosabban
hagyatkozzék egyedül az Isten újjáteremtő  munkájára:  mindent tőle

80 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 169–170.
81 1Tim 6,16. Vö. Karl Barth előadásaival, amelyet 1957-ben tartott Bázelben Nor-

bert M. Luyton, Adolf Portmann és Karl Jaspers társaságában. Idézi SZATHMÁRY Sán-
dor, Antropológia dióhéjban, Református Zsinati Sajtóosztály, Budapest 1990, 39. skk.



230 Visky S. Béla

várunk, semmit sem a magunk törékeny cserépedényétől vagy annak
finomabb, szellemi részétől. Az előzetes nem a maga radikalitásában is
eszközi, előkészítő jellegű csupán: a még erőteljesebb igen a feltámadás
és az új teremtés előfutára.

Jankélévitch-nél ez azonban nincs így. Ez a perspektíva nem hatja át
ember- és világszemléletét. Igaz ugyan, hogy a jó és gonosz harca itt e
földön örök körforgás, de nála nincs szó arról, hogy az eszkatologikus
igen a végső szó lenne. Az „örök élet mennyei ajándékának” remény-
sége semmiben sem hat vissza a jó erőforrásaként ebben a küzdelem-
ben.  Az  említett  teológiai  szemlélettel  összhangban  –  a  korai  Karl
Barth hangsúlyozta erőteljesen Isten valóságának és az örök életnek a
földihez képest teljesen más (ganz andere, totaliter aliter) rendjét – szer-
zőnk is kijelenti, hogy az az élet nem a felfokozott és a végtelenbe nyúj-
tott evilági élet. Nincs fokozatosság e kettő között, mert „maga az örök-
kévalóság  minden-vagy-semmi”.82 Úgy  tűnik  azonban,  hogy  Janké-
lévitch számára inkább semmi, mint minden. Ablak-e a halál – teszi fel
a kérdést a Béatrice Berlowitz-cal készült beszélgetőkönyvben –, ame-
lyen keresztül egy új birodalomra tekinthetünk? Szó sincs róla, vála-
szolja. Ezen az ablakon keresztül csakis a semmi sivatagát látni.

„Azért, hogy megszabaduljanak ettől a semmitől, az emberek ki-
találták a túlvilágot.”83

Megvillan ugyan az örök élet lehetősége, de tulajdonképpen nem szá-
mol ezzel; ez semmit sem jár át, és semmit sem határoz meg: ennek a
reménysége egyáltalán nem úgy jelenik meg nála mint legitim – vagy
legalábbis lehetséges – antropológiai tényező.

„A halál elleni harc ellenség nélküli hadakozás, és a győzelemnek
vagy a vereségnek a gondolata sem több, mint metafora.”84

82 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 170.: »[…] car l’étérnité elle-même est un tout-
ou-rien.«

83 JANKÉLÉVITCH, Vladimir – BERLOWITZ, Béatrice, Quelque part dans l’inachevé, 203.
84 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 171.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 231

Az a nem-tudom-mi pedig, amely „nem több mint metafora”, aligha al-
kalmas arra,  hogy élő  és éltető  reménységgel töltse el az embert,  és
hogy valós segítséget nyújtson az önnön egzisztenciális gravitációjával
vívott sziszifuszi harcában, amikor a tét az a fajta öntranszcendencia,
amely nélkül gondolkodónk szerint lehetetlen bármiféle önzetlen tet-
tet – például a megbocsátás önpusztító és felszabadító gyakorlatát –
végrehajtani.85

Mors certa, hora incerta. A halál bizonyos, órája bizonytalan – vissza-
térő  motívum ez a  filozófus  halálértelmezésében.  A szentencia  első
tagjának zártsága,  kérlelhetetlensége,  börtöne  elviselhetetlen lenne a
véges időbe rekesztett létező számára. Az a körülmény viszont, hogy
nem tudjuk, mikor is következik be a halál, a hora incerta lélegezni en-
ged.86 A lélegzetvételre csak ez a csalóka remény nyújt némi alapot, az
irracionális remény, hogy nekem talán mégsem kell meghalnom – aho-
gyan azt Ivan Iljics gondolta egy ideig. Az újjáteremtett ég és föld láto-
mása azonban sohasem jelenik meg úgy szerzőnknél, mint ami „léle-
gezni enged”. Különös ez. Moralistánk szerint a hora incerta hullámain
lebegő  vagy  éppen  hánykolódó  embertársunknak  nincs  jogunk  azt
mondani,  hogy  meghalsz,  hisz  ez  kegyetlenség  lenne.  Megkímélni  a
szenvedőt a még nagyobb szenvedéstől pedig nagyobb igazság, mint
maga a tényszerű igazság.87 Jankélévitch azonban nem csupán annyit
mond ki a mindenkori ember felett, mint orvos a diagnózist, hogy meg
fogsz halni. Ő egyenesen azt deklarálja: örökre meg fogsz halni. És fel-
tűnik bár ennek az áthatolhatatlan sötétségnek a peremén az örök élet
valamiféle  ígérete,  ahhoz mégsem lehet  úgy viszonyulni,  hogy szá-
molhatnánk vele, és hogy az meghatározhatná az életünket. A hori-
zont végtelenségében feltűnő szikra vajmi kevés ahhoz, hogy felszakít-
sa ezt a sötétséget, elnyelje, és örök világossággá változtassa azt.

85 JANKÉLÉVITCH, Vladimir – BERLOWITZ, Béatrice, Quelque part dans l’inachevé, 156:
»Il ne suffit  pas de dire que le méchant ne mérite pas le pardon, car on lui par-
donne, au prix d’un effort surhumain, justement parce qu’il ne le mérite pas.« (Kieme-
lés tőlem – V. S. B.)

86 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 156.
87 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Traité des vertus II. Tome 1. Les vertus et l’amour. Champ-

sessais, Flammarion Paris 1986, 249.



232 Visky S. Béla

Pedig a zsidó–francia gondolkodó jól ismeri a belső dinamikáját az
Ábrahám-féle magatartásnak, aki „reménység ellenére is reményked-
ve  hitt”.  A  francia  ellenállás  irracionális  hősei  és  hőstettei  kapcsán
jegyzi meg:

„Ők valamilyen abszurd reménységgel reménykedtek, minden ta-
pasztalat ellenére: a sötétbe ugorva választottak. Amikor a tények
tragikus evidenciája, a nyomasztó bizonyosság a lemondást és a
kapitulációt követelte, az őrült reménység, amely nemet mond a
sorsra, lehetővé teszi a lehetetlent és ésszerűvé az irracionálist: a
nevetséges látomás igazabbnak bizonyul itt az abszurd igazság-
nál.”88

Joggal csodálja azokat, akik az „őrült reménység” fiaiként és leányai-
ként egy adott történelmi helyzetben lehetővé tették a lehetetlent. Mi-
ért ne volna jogos akkor azok reménysége, akik a kapitulációt követelő
halálnak dobnak kesztyűt az új teremtésre tekintők lovagi gesztusá-
val? Jankélévitch azonban nem mer végigmenni ezen az úton.

Ha elfogadjuk azt, hogy az isteni kijelentéstől eltekintve csupán ta-
pasztalati-racionális alapon semmit sem tudhatunk a halál vonalán tú-
li felségterületről,  akkor komolyabban kellene ragaszkodnunk ehhez
az állításhoz. Jankélévitch azonban itt nem következetes: szövegeiben
sajnálatos módon nem ez az ismeretelméleti alázat vagy a szigorú ag-
noszticizmus a hangsúlyos, hanem annak az állítása, hogy a halál ha-
tárán túl márpedig a semmi van. A létezés alfája – a termékeny semmi
–, valamint annak ómegája – a steril semmi – között feszülő emberi eg-
zisztenciára mégiscsak ez utóbbi nyomja rá a maga bélyegét; ezért tér-
het vissza nála mindegyre az élet inherens abszurditásának a motívu-
ma, amely a megélt idő előrehaladtával csak egyre súlyosbodik.

„Az  élet  szerves  abszurditása,  amit  elméletileg  már  fiatalon  is
meg lehet ragadni,  az öregedés folyamatában egyre erőteljeseb-
ben megmutatkozik.”89

88 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 57.
89 Uo. 188: »l’absurdité intestine de la vie«.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 233

Az időben egyre inkább szűkülő alagút, amelyben halad az ember, és
amelynek a végén akkora nyílás sincs már a személyes egzisztencia
számára, mint a tű foka, megfoszt minden lehetséges céltól és értelem-
től. A cél hiánya pedig megsemmisíti az élet mozgását.

„A halál  nem egy akadállyal  szembesít  bennünket  (ha lehet  itt
egyáltalán szembesítésről beszélni), hanem a semmi elgondolásá-
val, amely ugyanakkor a gondolat semmissége is: a semmi tárgya
visszavág az azt vizsgáló gondolatra, és megsemmisíti azt.”90

Itt  bizony  végérvényesen  bezárulni  látszik  a  kör.  Az  embermonád
sorsa pedig, a Prédikátor nyelvén szólva,  felette nagy hiábavalóság,
vanitatum vanitas, végső soron az örök semminek rendelve.91 A végső
rendeltetés tehát nem az új teremtésre, hanem a semmire néz! A halál
felé közeledő embert úgy látja, mint akinek törvényszerűen beszűkül
az  életértelemszférája,  és  amelynek  „utolsó  foszlányai  a  nonszensz
óceánjába vesznek”.92 Miért nem az értelembeteljesülés óceánjáról be-
szél inkább Jankélévitch, vagy miért nem jelzi legalábbis, hogy ez filo-
zófiailag éppoly legitim lenne, mint az ő ezzel ellentétes opciója? Ájult
madárként kering fölöttünk a megválaszolatlan kérdés az idők vége-
zetéig:

„Megérte-e végül a gyötrelem, hogy megszülessünk, hogy betölt-
sük ideiglenes megbízásunkat e földön, hogy berekesszük ezt az
abszurd utazást azzal, hogy ide – a semmibe – érkezünk?”93

Miféle  folytatásban reménykedhetünk akkor?  Jankélévitch az ember
halál  utáni  egzisztenciájának  tulajdonképpen  egyetlen  létmódjáról
tud: a mások emlékezetében való továbbélésről.

„Az emlékezés hűségének köszönhetően az, ami egyszer történt
meg, periodikussá válhat […]; a keresztények így ünneplik min-

90 JANKÉLÉVITCH, Vladimir – BERLOWITZ, Béatrice, Quelque part dans l’inachevé, 202.
91 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 189: »vouée en definitive au néant éternel«.
92 Uo. 188.
93 Uo.: »[…] les dernières traces de sens qui achèvent de se perdre dans l’océan

du non-sens.«



234 Visky S. Béla

den nagypénteken Krisztus utolsó sóhaját, majd pedig a feltáma-
dását.”94

Csakhogy ebben a liturgiában az emlékezés révén megvalósuló folyto-
nosság nem helyettesíti azt a transzcendens-személyes örökkévalósá-
got, amelyre nézve Krisztus feltámadása jelenti az „első zsengét”, ha-
nem éppen arra mutat: ezt idézi fel újból és újból. A jel itt nem váltja le
a jelzett dolgot. Ezzel ellentétben Jankélévitch-nél a periodikus emlé-
kezés rítusa mindössze ennyi, ami megmarad. Ezért beszélhet az emlé-
kezés kötelezettségének arról a felfokozott imperatívuszáról, amelyre
hiperbolikus, teljesíthetetlen feladat hárul: megmenteni az egykor vol-
takat az emlékezet immanens örökkévalóságának, miután a transzcen-
dens  örökkévalóság  képtelen  megmenteni  őket  a  maga  számára!
Mindezt  persze  kétség  nélküli  eltökéltséggel  kell  tenni,  ám  közben
tudjuk:  szánalmas  kompenzációja  ez  az  elveszített  paradicsomnak,
olyan „örökkévalóság”, amely az egymást váltó nemzedékek sorában
számottevőnek is  alig mondható,  hát  még örökkévalónak!  A holtak
iránti eme kötelezettség etikai parancsa viszont drámai konfliktusba
kerül gondolkodónknál az élők – adott esetben az egykori hóhérok –
iránti emberségesség vagy megbocsátás imperatívuszával.

De mi történik azzal a szeretettel, amely ezt a menthetetlenül véges
lényt választja tárgyául, aki előbb-utóbb a nonszensz óceánjába vész?
Lucien Jerphagnon pontosan fogalmaz arra vonatkozóan, hogy a sze-
retett lény végső semmisége hogyan hat vissza, és hogyan itatja át ezt
a szeretetet.

„Az a szeretet, amelynek egyetlen tárgya ez az alanyiság, az em-
ber, és amely szó szerint ok nélküli szeretet, a halál visszavonha-
tatlansága  révén  tiszta,  kétségbeesett  szeretetté  válik,  tiszta  vi-
gasztalhatatlan  bánattá.  […]  Ez  az  egyszeriség  azonban  vajon
nem a teljesség teljességének a tűhegynyi végpontja-e?”95

Tovább kell azonban kérdeznünk: a kétségbeesett szeretetnek marad-e
ereje a szeretethez, a vigasztalhatatlan bánat tud-e vigasztalni? És le-

94 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, La Mort, 225.
95 JERPHAGNON, Lucien, Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 43.



A filozófusok Istene: Vladimir Jankélévitch metafizikájáról 235

het-e egyáltalán a teljesség teljessége tűhegynyi végpontjának tekinte-
ni az embert, ha ez a teljesség tulajdonképpen maga a semmi? Jelent-
het-e számára ez a vonatkozás bármiféle méltóságot? Vajon nem nyeli-
e el ez a végső nonszensz-óceán azt a minőséget is, amit az ember –
minden ember – megismételhetetlen és lélegzetelállító egyediségének
tekintünk?

Mennyire más az a perspektíva, amit Dietrich Bonhoeffer villant fel
egyik londoni beszédében Hitler hatalomra jutásának esztendejében,
huszonhét esztendős korában (amikor Jankélévitch-nek a Schellingről
írott tézise jelenik meg)!

„A halál pokol és sötétség és hideg – ha nem alakította át a hi-
tünk. De pontosan ez az, ami olyan csodálatos; az, hogy át tudjuk
alakítani a halált.”96

Jankélévitch istene és a belé vetett hit viszont nem alakítja át a halált.
Teremtő energia ugyan, örök, cselekvő jóság és szeretet, de nem sze-
mélyes  valóság,  és  nem  ismeri  személyesen  a  teremtményeit;  nem
uralkodik, nem köt szövetséget, nem ítéli meg a bűnöket és nem bo-
csátja meg azokat; nem szól, nem ad törvényt, nem győzi le a halált:
nem támasztja fel a holtakat, és nem ad örök életet. Pedig Pál apostol
Agrippa király előtt elmondott beszédének bolondságát minden böl-
csesség megalapozó forrásával  azonosította.  Abban viszont  ez is  el-
hangzott: „Miért tartjátok hihetetlennek, hogy Isten halottakat támaszt
fel?” Filozófusunk nem ad választ erre a kérdésre, noha megállapítja:

„Az egyetlen gyógyszer, amely orvosolhatna, pontosan az, amit
senki sem adhat meg e világon. […] Éppen ezért egy halott feltá-
madása lenne a tulajdonképpeni csoda, a csoda teljessége, a cso-
dák csodája.”97

96 London: 1933–1935. CLEMENTS, Keith (Ed.):  Dietrich Bonhoeffer Works. Trans. Isa-
bel Best. Dietrich Bonhoeffer Works. Volume 13. New York, Fortress Presss 2007,
331. Idézi METAXAS, Eric: Bonhoeffer. Pásztor, mártír, próféta, kém. Ford. Berényi Gy. -
Kriszt É. Immanuel, Budapest 2014, 536.

97 JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Traité des vertus II. Tome 2. Les vertus et l’amour. Champ-
sessais, Flammarion Paris 1986, 228.



236 Visky S. Béla

A  halál  gondolkodónk  szerint  mindent  megsemmisít  –  kivéve  azt,
hogy járt itt egy élet.98 Vagy mégsem? Miért ne értelmezhetnénk úgy
Jankélévitch negatív teológiáját, mint amely előkészíti és üresen hagy-
ja a csoda helyét? Mert amit senki sem adhat meg „e világon”, talán
mégis megadhatja a világ Ura.

98 JERPHAGNON, Lucien, Vladimir Jankélévitch ou de l’Effectivité, 79.



ANDRÁS SZABOLCS

A Filioque mint a teológia és a politika 
konfrontációja – megoldási kísérletek
az ökumené szolgálatában

Bevezető

A Filioque-kérdés már évek óta foglalkoztat, mert megragadott a foga-
lom teológiai, történelmi, kulturális gazdagsága, sokrétűsége. Mindany-
nyiunk számára ismerős, hogy a Szentlélek származásáról szóló vita a
hitvallásról  szól:  elég annyit  kifejezni,  hogy Ő  az Atyától  ered,  vagy
fontos hozzátenni, hogy a Fiútól is származik?1 Közismert, hogy ebben
a kérdésben több mint ezer éve komoly nézeteltérés, sőt dogmatikai né-
zetkülönbség van a nyugati keresztények és az ortodox egyház között,
mint ahogy az is, hogy a különböző, térségbeli birodalmak versengése
politikai  színezetet  adott a vitának.2 Katolikus teológiai  műhelyekben
viszonylag elterjedt nézet, hogy a 15. századi firenzei zsinat eredménye-

1 Itt az ún. Nikaia-Konstantinápolyi Hitvallásra kell gondolni, amelynek fejlődés-
történetéről  lásd  PÁSZTORI-KUPÁN I.,  Az  úgynevezett  Nicea-Konstantinápolyi  Hitvallás
dogmatörténeti  háttere,  in  Studia Doctorum Theologiae Protestantis,  szerk.:  ADORJÁNI Z.,
Kolozsvári Protestáns Teológiai Intézet, Kolozsvár, 2010. 195-218. 205.

2 Hajlamosak vagyunk ezt a kérdést csupán egyház- vagy teológiatörténeti téma-
ként kezelni, de ennek a megközelítésnek az abszolutizálása tévútra vezethet minket.
Példaként Peter Gemeinhardt csupán egy történeti problémaként tekint a Filioquére,
és arra a következtetésre jut, hogy itt csupán a katolikus egyházon belüli nézeteltérés-
ről  van szó. Ez a következtetés természetesen nem helytálló.  GEMEINHARDT, P.,  The
Dynamics of Mutual Condemnations in the Filioque Controversy, in Ephemerides Theologi-
cae Lovanienses, 2015/91. 2., 201-222.



238 András Szabolcs

ként a Filioque-vita nagyjából rendeződött, és már nem tekinthető víz-
választónak a kereszténység két nagy ága között.3 Viszont az ortodox
teológiai  és  társadalomtudományi  műveket  olvasva  azt  tapasztaltam,
hogy a Filioque újra és újra napirendre kerül, mint egy eretnek tanítás,
illetve mint a terjeszkedő nyugati politika jelképe. Ezért kutatásom arra
irányult, hogy megértsem, miért fontos az ortodoxiának napjainkban ez
a kérdés, és milyen politikai megfontolások játszanak szerepet a Filio-
quére irányuló ökumenikus párbeszéd megakadásában.

A jelenkori Filioque-vita patrisztikai forrásai

Ennek megfelelően kutatásom címe A Filioque mint a teológia és a politika
konfrontációja.  Megoldási  kísérletek az ökumené szolgálatában.  A cím tulaj-
donképpen magába foglalja  a  kutatási  hipotézisemet  is,  miszerint  ha
összevetjük a Filioquére vonatkozó jelenkori teológiai irodalmat a poli-
tikai folyamatokkal és forrásokkal, különösképpen a nacionalista szak-
irodalommal,  akkor  megérthetjük  a  felekezetközi  párbeszédet  akadá-
lyozó politikai tényezőket, és újabb lehetőségeket körvonalazhatunk az
ökumené számára. Tehát nem egy Filioque-monográfia megalkotására
törekszem,  hiszen  különböző  nyelveken  több,  nagyszerű  ilyen  kötet
született4 (kivéve magyarul, sajnos), és nem is a teljes dogmatörténeti
fejlődést  kutatom,  hanem  elsősorban  a  20.  századra  összpontosítok.
Ugyanígy járok el a politikai vetülettel is, amelyet a jelenkori délkelet-e-
urópai térség nacionalizmusára szűkítek, hiszen itt ez az ideológia ját-
szotta,  játssza  a  legmeghatározóbb szerepet.5 Előzetesen mindenképp

3 Ez leginkább abban mutatkozik meg,  hogy a jelenkori katolikus teológia csak
érintőlegesen foglalkozik ezzel a kérdéssel, az ortodox és protestáns gyakorlattól elté-
rően alig jelenik katolikus kiadótól Filioque-monográfia vagy tanulmány. 

4 A Filioque-monográfiák közül alapműnek tekinthetjük: SIECIENSKI, A. E., The Filio-
que: History of a Doctrinal Controversy, Oxford University Press, Oxford, 2010. Szintén
alapos munkaként megemlítem a román nyelven megjelent  MOGA, I.,  Sfânta Treime,
între Apus şi Răsărit. Despre Filioque şi alte dileme teologice, Eikon, Cluj-Napoca, 2012.

5 Bibó István már félévszázaddal ezelőtt kimutatta a nacionalizmus arculatformáló
szerepét, amely mindmáig meghatározza Közép- és Kelet-Európa sorsát: ebben a tér-
ségben nyelvi nacionalizmusról beszélhetünk, ami nem esik egybe az állami és vallási



A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja 239

szükséges volt megvizsgálnom azokat a patrológiai forrásokat és kér-
désfelvetéseket, amelyek a 20. századi Filioque-teológiát is foglalkoztat-
ják.

A patrológiai források közül csak azokat vizsgáltam, akikre rendsze-
resen hivatkoznak a 20. századi szerzők, pl. a kappadókiai atyák, Szent
Ágoston, Hitvalló Szent Maximosz és mások, hozzájuk társítottam a ké-
ső középkori Palamasz Szent Gergelyt6 is, mint a jelenkori ortodox teo-
lógia egyik fontos irányvonalának forrását.  Elsőként azt néztem meg,
hogy ezen szerzők szerint miről szól a Szentlélek származásáról szóló
tan, és azt állapítottam meg, hogy a kappadókiaknál egy pneumatológi-
kus választ  kapunk7,  míg Ágostontól  egy krisztocentrikusat.8 Viszont

keretekkel, ezért konfliktusok forrása és mozgatóereje.  BIBÓ I.,  A kelet-európai kisálla-
mok nyomorúsága, Kriterion, Bukarest – Kolozsvár, 1994. 18.

6 Palamasz Szt. Gergely 14. századi Athosz-hegyi ortodox szerzetes volt, aki Kalab-
riai Barlaámmal folytatott istenismereti vitát. Ennek során felhasználta a kappadókia-
iak, Pseudo-Dionüsziosz, Hitvalló Szt. Maximosz munkásságát, valamint a Jézus-ima
tapasztalatát. Álláspontja szerint a Szentlélek az Atyától származik, és a Fiútól sugár-
zik ki, de mi valójában az isteni teremtetlen energiákat tapasztaljuk meg. Azért veti el
a Filioquet, mert az ember rendelkezhet az immanens isteni életre vonatkozó ismeret-
tel. Ma Gergely az ortodoxia egyik legnépszerűbb tanítója. Lásd:  MEYENDORFF,  J.,  O
introducere în studiul vieții și operei Sfântului Grigorie Palama, ford. Alexandrescu, M. și
A., Nemira, București, 2014. 49-53.

7 Fontos megjegyezni, hogy ez egy összegző jellegű kijelentés, hiszen a kappadóki-
ai atyák álláspontja sem egységes. Nagy Szt. Baszileiosz liturgikus gyakorlatból átvett
formulával  fejezte  ki  a  Szentlélek  istenségét,  ez  került  be  a  hitvallásba  is.  Abban
egyetértettek Nazianzoszi Szt. Gergellyel, hogy a Jn 15, 26-on túlmenően nem rendel-
kezünk az eredetre vonatkozó ismerettel, viszont Gergely fontosnak tartotta volna a
harmadik személy egylényegűségét is kimondani.  Nazianzoszi Szent Gergely búcsúbe-
szédje a konstantinápolyi zsinaton, 16. In: VANYÓ L., A kappadókiai atyák, Szent István Tár-
sulat, Budapest, 1983., 410.

8 Természetesen az is általánosító kijelentés, hogy Ágoston származástana kriszto-
centrikus.  A  latin  egyházatya  rendszerének  célja  a  szentháromságos  személyek
egyenlőségének  kimutatása  az  arianizmussal  szemben,  és  ez  számára  feltételezte,
hogy az egységben a születetlenségen kívül mindent birtokol a Fiú, a származtatást
is. A Szentlélek közvetlen eredetkapcsolata a két másik személlyel megerősíti az ő is-
tenségének kifejezését. (AURELIUS AUGUSTINUS, A Szentháromságról, (ford. GÁL Ferenc),
Szent István Társulat, Budapest, 1985. 207.) Nem Ágoston volt az első, aki erről be-
szélt, hiszen úgy Keleten, mint Nyugaton korábban másoknál is megtaláljuk ezeket a
gondolatokat. Ennek ellenére az ortodoxia Ágostonnak tulajdonítja a Filioque-tan ki-



240 András Szabolcs

közös  mindkettőben  a  szótériológikus  jelleg:  az  Atyától  származó
Szentlélekben maga Isten cselekszik tevékenyen az üdvösségünk útján.9

Itt máris adódik a második kérdés: milyen szerepe van itt a Fiúnak? A
válaszkeresést az egyházatyák nem korlátozzák a Jn 15, 26-ra, és mind-
annyian beszélnek arról, hogy a Szentlelket a Fiútól kapjuk. Ágoston itt
túllép a szótériológiai kereten, amikor ezt a Fiú – Szentlélek üdvtörténe-
ti viszonyt az isteni immanencia síkján is alkalmazza10, ezzel is cáfolva a
korabeli ariánus tanokat. Ez elvezet minket a harmadik, nagyon fontos
kérdéshez: milyen viszony van az immanens és üdvtörténeti szenthá-
romságtan között, azaz milyen istenismerettel rendelkezünk? Úgy talál-
tam, hogy itt  Nüsszai Gergely adott áthidaló választ,  amikor az  és  –
vagy dilemmáját emelte ki, azaz rávilágított arra, hogy nem két egymást
kizáró fogalomról, istenismereti rendszerről van szó. Nüsszai rendsze-
rében az isteni dinamizmus képviseli azt az elemet, ami az immanens-
ből halad az üdvtörténetbe, és úgy kapcsolja össze a két síkot, hogy köz-
ben nem sérül Isten felfoghatatlansága.11 Ezzel mintegy választ ad arra a

alakulását. (Pl. CIORBA, T., Filioque – despărţirea Apusului de Ortodoxie, Oradea, 2002. 7-
19.)

9 A Gergely és Baszileiosz által felvázolt Lélek – Fiú viszony hangsúlyozottan szó-
tériológiai értelmezést nyer Maximosz  Thalassziosznak írt válaszában  található Szent-
írás-értelmezésben, a híres lámpás hasonlatban. A Hitvalló megállapítja, hogy a Lel-
ket  birtokló  Fiú  az  Egyház  feje,  aki  megváltásunkért  lett  emberré.  Ebben  az
önátadásban a Lelket adja, aki lényege szerint az Atyáé és a Fiúé, az Atyától a Fiú ál-
tal származik, adja át erejét (energiáját) az Egyháznak, mint ahogy a lámpás is átadja
fényét. MAXIMI AD THALASIUM: Scripturæ Sacræ Quæstionibus ac Dubiis, in Jacques Paul
MIGNE, Patrologiae cursus completus, Series Graeca 90, Paris, 1865.412.

10 Ágoston számára a származásnak csak akkor lehet önmagában megváltástani és
antropocentrikus irányultsága, ha a krisztológia fényében értelmezzük, vagyis a Fiú,
mint az egy isteni lényeg Atyával egyenrangú birtokosa, részt vesz a származtatás-
ban.  AURELIUS AUGUSTINUS:  De Trinitate,  in: Jacques Paul  MIGNE, Patrologiae Cursus
Completus, Series Latina, 42., Paris, 1865. 819-1100. 921

11 Nüsszai Szt. Gergely az isteni dinamizmus beemelésével oldja fel a tapasztalható
feszültséget, ugyanakkor a nyugati megközelítéshez közelebb álló rendszert vázol fel.
A szentháromságos dinamizmus az Atyától indul ki, a Fiú által a Szentlélekben hat a
világban. Ez egy belső  dinamizmus is. Így a Filozófus egyszerre őrzi meg az Atya
monarchiáját, nem zárja ki a Fiú szerepét a relációkból, egyidejűleg kifejezi a Szentlé-
lek kötelékszerepét is. Nüsszai vezet el minket Maximosz és Palamasz szenthárom-
ságtanához is. GREGORIUS NYSSENSIS: Oratio Catechetica Magna, in Jacques Paul MIGNE,



A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja 241

negyedikként megfogalmazott kérdésre is, hogy lehet-e Istenről pozitív
jellegű kijelentéseket megfogalmazni? A sokszor említett Jn 15, 26 egy
pozitív  kijelentés  a  Szentlélek Atyától  való  származásáról.  Maximosz
ezt összekapcsolja a megtestesüléssel (amely szintén katafatikus állítás),
azaz csakis az emberré lett Fiú által tudunk beszélni a Szentlélek erede-
téről, miközben az emberi megismerés továbbra is az isteni immanenci-
án kívül maradt.

A vita jelenkori teológiai kérdései

Ugyanezt  a  négy kérdést  vizsgáltam a jelenkori  teológia  esetében is,
ahol  elsősorban  az  ortodox  szakirodalmat  elemeztem,  pl.  Dumitru
Stăniloae,  Vladimir  Szolovjev,  George  Florovsky,  Vladimir  Lossky,
Christos Yannaras, Aristotle Papanikolaou és mások műveit. A nyugati-
ak közül főleg Karl Rahner, Karl Barth, Thomas F. Torrance hozzászólá-
sait emeltem be az elemzésbe. Az első megállapításom, hogy a jelenkori
teológiát igencsak foglalkoztatja a származás kérdése, a Filioque nem
veszítette el aktualitását.

A jelenkori teológusok a korszellemből  adódó antropocentrikus ér-
deklődés miatt  a  személy fogalmát  vizsgálják az egyéni  önállóság  és
szociális beágyazottság összefüggésrendszerében.12 Visszaköszön a pat-
rológiából megismert kappadókiai-ágostoni párhuzam, amely arra ke-
res választ, hogy milyen viszonyban áll a személy a létét biztosító lé-
nyeggel,  azaz  mi  a  hiposztázis  és  a  természet  viszonya.  A  személy
legfontosabb tulajdonsága nem az egyéni megnyilvánulása, hanem szo-
ros kapcsolata természetével, amit ebben az esetben azonos módon má-
sik két személy is birtokol.13 Úgy gondolom, hogy az antropomorf kife-

Patrologiae cursus completus, Series Graeca 45, Paris, 1863. 15.
12 A kérdés antropocentrikus megközelítése vádként is megfogalmazódik a nyuga-

ti teológiával szemben, miszerint emberi modellek alapján magyarázza a személy, a
lényeg és  az  egység  fogalmát,  ezzel  eltorzítja  a  szentháromságtant.  ROMANIDES,  I.,
Dogmatica patristică ortodoxă. O expunere concisă, ford. DÂSCĂ, D, Ecclesiast, Sibiu, 2010.
41.

13 Rahner szerint a teológia az üdvtörténeti kinyilatkoztatás reális szentháromsági
jellege alapján fogalmazhat meg ilyen következtetéseket, mert az istenismeret terüle-



242 András Szabolcs

jezésmódtól való tartózkodás motiválja ezt a nyugati szemléletmódot,
így akarván elkerülni, hogy a szentháromságtan a pszichológia alá ren-
delődjön. Viszont ez számos ortodox teológus számára messze áll attól
a kappadókiai gyökerű paradigmától, amelyben a személyt a saját meg-
nyilvánulása alapján ismerjük meg anélkül, hogy be tudnánk hatolni lé-
nyegének tartalmába.14 Így továbbra is a hiposztázis alkotja az istenis-
meret biztos, de üdvtörténeti forrását.

Az isteni személyfogalom alapján alkotott szemléletmódok határoz-
zák meg, ki hogyan értelmezi és aktualizálja a Szentlélek származásáról,
a Fiú szerepéről szóló egyházi tanítást. A katolikus szerzők nagy része
jogosnak tartja, hogy az egyház kritikával tekintsen saját korábbi gya-
korlatára, azaz valamiképp vissza kell térni a konstantinápolyi megfo-
galmazásra. Ez viszont egy formális lépés, amely nem jelenti a tartalom
feladását.15 Egyértelmű,  hogy nincs szó az egyházi tanítás feladásáról.
Az ortodox teológusok fontosnak tartják, hogy folyamatosan újra ele-
mezzék a nyugati származástant, kiemelik annak pozitív hozadékát (pl.
hogy választ ad a Keleten alig tisztázott Fiú-Szentlélek viszonyra), de
hangsúlyozzák, hogy továbbra is fogalmi pontatlanságokra épül a Filio-
que.16

tén nem az immanens és ökonómiai önközlés között van különbség, hanem a terem-
tetlen és a teremtmény közti létbeli különbség között, azaz az apofatikus és katafati-
kus kijelentések különbsége Istenben nem okoz semmiféle változást.  RAHNER, K.,  A
Szentháromság.  Az üdvtörténet  eredendő,  transzcendens  alapja,  ford.  GÖRFÖL T.,  L’Har-
mattan, Párizs, 2007. 43.

14 A pszichológiai szentháromságtan túlzott antropocentrikus jellege azt sugallja,
hogy az emberi tapasztalat alapján leírható Isten a maga teljességében, ami ellent-
mond egyrészt a teózis tannak (azaz a szótériológiának), másrészt szükségessé teszi a
kappadókiaiakhoz való visszafordulást.  ZIZIOULAS, I., Lectures in Christian Dogma-
tics, T&T Clark, London – New York, 2008. 70.

15 Congar szerint a katolikus egyház ezzel a gesztussal alázatot tanúsítana, előtérbe
helyezné a testvéri szeretetet, és ökumenikus szellemben járna el. CONGAR, Y.,  Credo
nello Spirito Santo, ford. CRESPI, P., Queriniana, Brescia, 1998. 645.

16 Az ortodox szerzők fontos előrelépésnek tartották a Keresztények Egységét Elő-
mozdító Pápai Tanács 1995-ös nyilatkozatát, de továbbra is fenntartják, hogy nem he-
lyes az üdvtörténeti fogalmakat az immanencia síkján alkalmazni, mint ahogy azt a
katolikus teológia továbbra is teszi. LARCHET, J.-C., La Question du Filioque. À propos de
la récent ’Clarification’ du Conseil Pontifical Pour la Promotion de l’Unité des Chrétiens, in



A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja 243

Az elutasítás legfontosabb indoka, hogy a Filioque-tan szoros össze-
függést feltételez az immanens és üdvökonómiai szentháromságtan kö-
zött.  A nyugati  teológusok  általában egyetértenek abban,  hogy bizo-
nyos  üdvtörténeti  eseményekben  egyértelműen  feltárulkozott  a
szentháromságos Isten, mint például a megtestesülésben vagy a Szent-
lélek küldésében.17 A keleti teológia számára ez a kérdés nagy kihívást
jelent, és a származástan kérdéskörében ez a téma foglalkoztatja legin-
kább. Mivel a Filioque elutasításának fő érve, hogy megengedhetetlen
módon üdvtörténeti eseményből von le az immanens Istenre vonatkozó
következtetéseket, fenn kell, hogy tartsa azt az álláspontját, miszerint ez
az eljárás nem helyes. Másrészt viszont azt a veszélyt is el kell kerülni,
hogy a radikális elválasztás következtében az ember elszakadjon üdvös-
ségének forrásától.  Ezért  az ortodox teológusok jelentős  része a neo-
palamizmust  tekinti  megoldásnak, amely feltételezi,  hogy maga Isten
sajátos módon, teremtetlen energiái által tevékenyen jelen van az üdv-
történetben.18 Azok a teológusok,  akik nem vallják az energiatant, in-
kább arra hajlanak, hogy szótériológiai síkon reális kapcsolat van az im-
manencia  és  ökonómia  között,  de  ez  nem  tárja  fel  az  eredések
misztériumát. Ennek megfelelően a nyugati teológia bizonyos esetekben
feltételezi a katafatikus beszéd helyességét még az eredések kérdésében
is, míg az ortodox teológia hagyományosan az apofatikus teológia ha-
táskörébe utal minden olyan témát, amely túllép az üdvtörténeten.

ΘΕΟΛΟΓΙΑ, 1999/70.4, 762-764. 781
17 „Az üdvtörténeti  Szentháromság maga az immanens Szentháromság.” – hangzik

Rahner axiómája, az istentan és szentháromságtan dogmatikai traktátusok radikális
szétválasztásának kritikája alapján állította fel ezt a „diagnózist”. A megtestesülésben
elválaszthatatlanul összefonódik az immanens és üdvtörténeti sík, mert az immanens
Fiú ugyanaz a személy, mint az üdvtörténeti Jézus Krisztus. Ez akkor is igaz, ha a ki-
jelentést  az  immanens Szentháromság szintjén fogalmazzuk meg:  a  nemzésben az
Atya teljesen magát adja a Fiúnak, következtetésképpen a származásban az Atya és a
Fiú (az Atyától nyert képessége alapján) teljesen önmagát közli, „azaz mint Szentlé-
lek közlik magukat.” RAHNER, K., A Szentháromság, 41.

18 Vladimir Lossky szerint a Háromság nem eredések eredménye, hanem az arkhé,
az Atya monarchiájának ajándéka. Amit az üdvtörténetben megtapasztalunk, az a há-
rom személy közös életéből forrásozó, az Atyától kiinduló, a Fiú által a Szentlélekben
adott  teremtetlen  energia.  LOSSKY,  V.,  Orthodox  Theology:  An  Introduction, ford.
KESARCODI-WATSON, I. and I., St. Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, 1978. 48.



244 András Szabolcs

Összességében megállapítható,  hogy napjainkban  is  fontos  téma a
teológiában a Filioque, különösen az ortodoxia számára. A nyugati teo-
lógusokat elsősorban az a dilemma foglalkoztatja, hogy miként alakít-
hatnak ki ökumenikus álláspontot úgy, hogy ne szakadjanak el az egy-
házi tanítástól. Az ortodoxia számára sokkal több kérdés vetődik fel az
egyházi hagyományokon túl: az Istenről szóló beszéd jellegétől egészen
a magáról a szentháromságos Istenről, üdvözítő tevékenységéről szóló
beszédig minden válaszra vár, és nem utolsó sorban magáról az ortodo-
xiáról szól.

A politika mint a Filioque-értelmezés szempontja

Számos ortodox teológus állítja, hogy a Filioque-vita több mint egy dog-
matikai különbség, hiszen létében fenyegeti az ortodoxiát:  az ortodox
nem csak egy felekezeti közösség, hiszen azon túl nemzeti, kulturális,
politikai köteléket is jelent.19 Hogy pontosan megértsem az ortodoxia és
a nacionalizmus összefonódását, illetve a Filioque-tétel szerepét ebben
az összefüggésben, a Rogers Brubaker által javasolt négy modellt hasz-
náltam útmutatóul.20 A szerző jól ismeri az érintett térséget, évtizedekig
tanulmányozta Magyarország, Románia és más országok etnikai-demo-
gráfiai,  szociológiai  folyamatait.  Arra a következtetésre jutott,  hogy a
politikai-társadalmi folyamatokat elsősorban a nacionalizmus alakítot-
ta, amely felhasználta eszközül a vallást, azaz a nacionalizmus nem sze-
kuláris ideológia, hanem mélyen összefonódik a vallásos érzülettel. En-
nek  magyarázatául  négy  modellt  javasolt,  ezeket  követtem  én  is  a
hipotézisem igazolásához.

Brubaker első modellje szerint a vallás és a nacionalizmus analóg je-
lenség. A valláshoz hasonlóan a nacionalizmus az emberben a tisztelet
és  áhítat  érzelmeit  váltja  ki,  szertartásaival,  jelképeivel,  a  nemzetbe,

19 Romanides szerint a Filioque nem csupán két egyház vitája, hanem a görög és a
latin kultúrkör konfrontációja. Az ortodox teológusok a tan cáfolatával nemzeti, kul-
turális küldetést is teljesítenek. ROMANIDES, I., Dogmatica patristică ortodoxă. 44-45.

20 BRUBAKER, R., Religion and Nationalism: Four Approaches, in Journal of the Associati-
on for the Study of Ethnicity and Nationalism, Nations and Nationalism, 2012/18. 1, 2-20.



A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja 245

mint magasabb rendű erőbe, a nemzet örök hivatásába vetett hitet fejezi
ki. Úgy a vallás, mint a nacionalizmus egy társadalmi rendszer, amely
segít a közösségi önkifejezésben és önszervezésben. Az átpolitizált val-
lás azt a célt tűzi ki, hogy saját elvei alapján formálja újra a magán- és
társadalmi életet. Az analógia három módon valósul meg: mint identifi-
káció, mint szervezési mód, és mint a politikai jogigény formálása. Néz-
zük meg mindhárom esetben, miként jelenik meg a Filioque, mint szim-
bólum.

Stăniloae azt mondja, hogy az ortodox román ember az egyház min-
tájára látja a társadalmat, azaz a közösségi jelleg dominál mindkettőben.
A Filioque viszont a nyugati társadalmakban az individualista, egoista
gondolkodás kialakulásához vezetett, mert a közös származtatásban a
hiposztázisok valójában egy személybe olvadnak össze, így a katolikus
és protestáns ember csak egyénben tud gondolkodni, ezáltal megrom-
lott úgy az egyházképe, mint a társadalomfelfogása.21 A megkülönböz-
tetésen és szembeállításon alapuló identifikáció során a Filioque, vagy
az általa fémjelzett konfliktusforrás többrétű alkalmazást tesz lehetővé a
látszólagos szemben álló felek között, ez viszont azt is jelenti, hogy a
szakadék sokkal mélyebb egy teológiai vitánál. Ugyanis itt nem csak fi-
lioquisták és antifilioquisták állnak szemben egymással, hanem a foga-
lom alkalmazható a Kelet – Nyugat területi alapú szétválasztásra, az or-
todoxok és heterodoxok azonosítására. Ebben az esetben a „Kelet” és a
„Nyugat” az igazhitűek és az „új ariánusok” jelképei és szinonimái.22

21 „Mindezek a tulajdonságok az ortodox egyháztanban találják meg reflexiójukat,
mivel ezek a dolgok hiányoznak a katolikus egyháztanból, és általában véve a nyuga-
ti kereszténységből a Filioque miatt. Nyugaton az egyháztan személytelen, jogi rend-
szer lett, miközben a teljes nyugati kultúra szigorúan racionálissá vált.” – STĂNILOAE,
D.,  Theology and the Chruch, ford.  BARRINGER, R., St. Vladimir Seminary Press, Crest-
wood, 1980. 107. 

22 A kijelentés  igazolására érdemes megemlíteni  Christopher  Catherwood angol
történész megállapítását, miszerint a 20. századvégi balkáni konfliktusok retorikájá-
ban is megjelent a Filioque, mint az ellenség megbélyegző jegye. A fogalom teológiai
tartalma játszott  szerepet,  csupán szimbólumként használták azt.  CATHERWOOD,  C.,
Nationalism, ethnicity and tolerance: some historical,  political and biblical perspectives,  in
Transformation, Gospel tothe Nations: reflections on Christian political praxis, 1997/14.1, 10-
16. 14.



246 András Szabolcs

Az analógia, mint társadalmi szervezés módja kapcsán George Flo-
rovsky pszeudomorfizmus-elméletét említem meg: szerinte a sajátos ka-
tolikus tanok, mint amilyen a Filioque is, hatással voltak az ortodox tár-
sadalomelméletre  és  teológiára,  ezek  következtében  eltorzulások
alakultak ki  a kelet-európai  közösségekben.23 A gondolatot  leginkább
Christos Yannaras fejti ki, aki szerint a filioquista társadalomszervezés
idegen a görögségtől,  hiszen eltávolodást jelent a hellenista gyökerek-
től.24 Az analógiának ezen módja arra világít rá, hogy a társadalomban
különböző csoportok divergens fejlődési utat járnak be arra törekedve,
hogy mindegyikük megőrizze sajátosságait. Ide kapcsolhatjuk a politi-
kai jogigénylés formálását is, hiszen a konkurens csoportok rendszere-
sen elvitatják ellenfeleiktől a társadalom formálásának, azért mert a kü-
lönböző  kisebbségi  csoportokat  vallásilag  és  etnikailag  idegennek
tartják. Egy példát említve, Nikolaj Velimirović a délszláv térségben a
szerb népet kiválasztottnak tekintette ortodox hite és demográfiai túlsú-
lya miatt.25

Brubaker második modellje a vallást, mint a nacionalizmus magyará-
zatát  kezeli,  és  elsősorban a nyugat-európai  protestáns  konfessziona-
lizációt magyarázza itt. A reformáció hozzájárul a nemzeti nyelvek el-
terjedéséhez, amelynek következtében a nemzeti egyházak is megszü-

23 FLOROVSKY,  G.,  The  Ethos  of  the  Orthodox  Church,  in  The  Ecumenical  Review,
1960/12.2, 191. Dumitru Stăniloae felsorol néhány pszeudomorfizmust, amelyek köz-
vetlenül  a  Filioque-tan következményei:  A katolikus  egyház  a  személyek összeol-
vasztásával és a Szentlélek lefokozásával az egyszemélyű kormányzást alapozta meg
teológiailag, ami a társadalmi életben a monarchikus – arisztokratikus vezetés mellet-
ti elköteleződést jelenti. A protestáns teológia tovább fokozta a személyfogalom teo-
retizálását, ami a társadalmi kapcsolatok kiüresedéséhez vezetett, azaz megalapozta
azt  az  individualista  liberalizmust,  aminek  már  semmilyen  kapcsolata  nincsen  a
Szentháromság-képűséghez.  STĂNILOAE D.:  Scurtă  interpretare  teologică  a  naţiunii,  in
Ortodoxie şi românism, Sibiu, 1939. 44.

24 Yannaras Nyugat-ellenessége odáig megy, hogy az Európai Unióban is a terjesz-
kedő katolicizmus veszélyét véli felfedezni.  YANNARAS,  Ch.,  Orthodoxy and the West,
ford. CHAMBERAS, P. – RUSSEL, N., Holy Cross Orthodox Press, Brookline, 2006. 24.

25 Velimirović álláspontja nem koherens ebben a témában, mert egyik alkalommal
eretnekségnek nevezi az egyház és társadalom hasonlóságáról szóló gondolatokat,
máskor ő maga beszél arról, hogy az államot az ortodox egyház mintájára kell meg-
szervezni. VELIMIROVIĆ, N: Capete, trad. GURGU, I., Predania, București, 2015. 151.



A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja 247

lettek.  Vagyis  Nyugat-Európában  egy  adott  nyelv  és  egyház  határai
egybeestek az adott állam kereteivel. Itt felidézhetjük Bibó István fontos
megállapítását, hogy ugyanez a progresszív nacionalizmus a térségünk-
ben más következménnyel járt, mert a nyelv, a nemzetiség, a vallás és
az állam határai nem estek egybe.26 Esetünkben a modell jól rávilágít a
görögkatolikus egyház esetére:  Stăniloae és több más ortodox teológus
mindmáig úgy tekint a görögkatolikus egyház létrejöttére, mint külső
politikai nyomás eredménye, amely megbontotta úgy a vallási, mint a
nemzeti egységet.27 Habár a román nemzeti ideológia kiformálása épp
az  erdélyi  görögkatolikus  értelmiség  munkájának  köszönhető,  mégis
mindmáig vita övezi az egyház helyét, létjogosultságát a nemzeten be-
lül.  Ezt  pontosabban  a  harmadik  modell  segítségével  érthetjük  meg,
amely szerint a vallás és a nacionalizmus összefonódik, határaik egybe-
esnek, kölcsönösen használják egymás szimbólumait és nyelvezetét. Ez
a modell  arra  keresi  választ,  hogy kik  vagyunk mi?  Kik tartoznak a
nemzethez, illetve az egyházhoz?28 Erős összefonódásról beszélhetünk
akkor, ha a vallás és a nemzet határai egybeesnek, azaz csak az tartozik
a nemzethez, aki a meghatározott felekezet tagja. Itt folytathatjuk a gö-
rögkatolikusok kapcsán korábban elkezdett gondolatsort: Nae Ionescu
román vallásfilozófus szerint, egy görögkatolikus is lehet jó román ha-
zafias cselekedetei által, de egyszerűen létében román csak az ortodox
lehet, mert ez a két fogalom szervesen összetartozik.29 Ezt az elméletet

26 Bibó István álláspontja szerint a nacionalizmus kezdetben egy kimondottan terü-
lethez kötődő ideológia volt, a francia nyelvhasználatot volt hívatott kiterjeszteni az
állam határáig. Amikor viszont Kelet-Európában is megjelent ez a modernkori eszme,
itt még soknemzetű birodalmak voltak, és épp a saját állammal nem rendelkező nyel-
vi közösségek emancipációját szolgálta. BIBÓ I., A kelet-európai kisállamok nyomorú-
sága, 18.

27 Stăniloae számára egyértelmű, hogy a görögkatolikus egyház létrehozása nem-
zetidegen elemek közös akciója volt, hogy megbontsák az ortodox románság nemzeti
és hitbeli egységét. Ez a törekvés eleve kudarcra volt ítélve, mert az ortodox egyház a
nép felekezete,  megbonthatatlan  egység van közöttük.  Késői  műveiben  egyenesen
szektának nevezi a görögkatolicizmust, mert nemzetellenes, és liturgiája megrontja a
keleti rítus misztériumhordozó képességét.  STĂNILOAE,  D.,  De ce suntem ortodocși,  in
Teologie și viața, Serie noua, 1991/ I, LXVII/4-8, 187.

28 BRUBAKER, R.: Religion and Nationalism: Four Approaches. 8.
29 IONESCU, N., Îndreptar ortodox, Artemis, București, é.n. 88-93.



248 András Szabolcs

Stăniloae teológiai tartalommal töltötte meg, amikor azt mondta, hogy a
Filioque  következtében  a  nyugati  ember  racionalista,  individualista
gondolkodású lett,  ami megszünteti benne a nemzethez való tartozás
lelki struktúráját.  Ezzel szemben az ortodox ember a Szentlélekre ha-
gyatkozik, általa a teózis útján bekapcsolódik a Szentháromságba, így
közösségi lelki alkata van, ami alkalmassá teszi az egyház és a nemzet,
mint egy társadalmi alakulat építését. A Filioque miatt a katolikus és
protestáns ember csupán jogi rendszereket követ, de nincs morális érté-
ke cselekedeteinek.30

Ha a vallás és a nacionalizmus gyenge összefonódásával szembesü-
lünk, vagyis a felekezet túlterjed az államhatáron, akkor a vallási nyel-
vezet politizálódik, átveszi a nacionalista szólamokat. Ezt láthatjuk Yan-
naras  és  Florovsky  esetében,  akik  a  görög  nemzetnevet  az  egész
ortodoxiára  alkalmazzák,  ezáltal  az  egyetlen  igaz  kereszténység  az,
amely magában hordozza a hellenizált és bizánci hagyományokat. Ez a
hagyomány állandó veszélyben van a nyugatról érkező kulturális-poli-
tikai  hatások miatt,  amelyeknek egyik fontos jelképe az individualiz-
must  megtestesítő  Filioque.31 Ellenszimbólumként  Palamasz  Gergelyt
állítják a hívők elé, aki a retorika szerint a 14. században megvédte Bi-
záncot a pápaság hódító törekvéseivel szemben, holott jól tudjuk, hogy
valójában egy istenismereti vitát folytatott az amúgy antifilioqista Barla-
ámmal.32 Érdemes itt megjegyezni, hogy több ortodox teológus, mint pl.
Meyendorff elítéli a palamizmus politikai felhasználását, de Zizioulas

30 Stăniloae elutasítja azt a véleményt, miszerint a vallás nem tartozik a nemzettu-
dat lényeges alkotóelemei közé. Mivel egy nemzeten belüli ortodox-görögkatolikus
értelmiségi vitáról volt szó, a két felekezet tanításának összehasonlításából von le tár-
sadalomtudományi következtetéseket. Pl. az ortodoxia alkalmazkodik a helyihez, te-
hát megfelel egy nép lelki beállítottságának, míg a katolikus egyház egyetemességre
való törekvése háttérbe szorítja a személyes jellemvonások jelentőségét. STĂNILOAE D.,
Între ortodoxism și catolicism, in Telegraful român, 1930/LXXVIII/86. 1-2.

31 Florovsky  jelszava  („mindannyian  görögök  vagyunk”)  eredetileg  az  egyház-
atyákhoz való visszatérést jelentette, de a Yannaras fémjelezte új teológiai irányzat-
ban Nyugat-ellenességbe csapott át: úgy kezdték értelmezni a patrológiát, mint ami
elválasztja a Keletet Nyugattól. A nyugati hatásokat az ortodoxia babiloni fogságának
nevezték, mint ami alól fel kell szabadulni. (KALAITZIDIS, P., New trends in Greek Ortho-
dox theology: challenges in the movement towards a genuine renewal and Christian unity, in
Scottish Journal of Theology, 2014/67/2. 124-164. 131.



A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja 249

metropolita attól is óvakodik, hogy az ortodoxia elkötelezze magát ezen
irányzat mellett.

A harmadik modell elsősorban arra hívja fel a figyelmet, hogy maga
az ortodoxia vált szimbólummá, amely a nemzetállam kormányzására
hivatott  nemzetrészt  testesíti  meg. Ennek körülhatárolásához szükség
van az olyan konfliktusos múlttal rendelkező jelképre, mint a Filioque
vagy a pápaság, amelyek alkalmazásával el lehet különíteni az igazhitű-
eket a heterodoxoktól, a nemzet tagjait az idegenektől.

A teológia kérdés politikai értelmezésére vonatkozó következtetések

Mindezek alapján a negyedik modell azt hangsúlyozza, hogy a vallásos
nacionalizmus önálló ideológia, amely szimbólumai és vallásosan tor-
zult  nyelvezete  által  különbözik  a  szekuláris  irányzatoktól.33 Ennek
pontos  meghatározását  esetünkben  szintén  Stăniloae-nál  találjuk,  aki
szerint a vallásos nacionalizmus az új nacionalizmus, amely nem föld-
rajzilag és fizikailag határozza meg a nemzetet, hanem az Istenhez való
viszonya alapján. Ennek megfelelően a románság ekkleziológiai társa-
dalomképpel rendelkezik, mert úgy a család szintjén, mint a közéletben
az Atya monarchiájának modellje alapján hierarchiában gondolkozik. A
nyugati ember a Filioque miatt megveti az Atya monarchiáját és leala-
csonyítja a Szentlélek személyét, így számára a nemzet nem jelent érté-
ket, és csakis egyéni érdekekben tud gondolkodni.34

32 Barlaám sosem fogadta el a Filioque-tant, a 14. századi uniós tárgyalásokon is a
görög álláspontot képviselte. Habár élete végén névlegesen katolizált, de a Szentlélek
származásáról szóló felfogásán akkor sem változtatott. Viszont az Athosz-hegyi szer-
zetesekkel szembeni agresszív fellépése, a konstantinápolyi helyi zsinat általi elítélése
és késői  katolizálása miatt  ma az ortodoxia szemében a skolasztikus  katolicizmus
mintaképe lett. Lásd: BAÁN I., Útkeresés Kelet és Nyugat között. Kalábriai Barlaám (1290-
1348), in: Vigilia, 2003/6, 68. évf., 429-435.

33 BRUBAKER, R.: Religion and Nationalism: Four Approaches. 12-15.
34 Az új nacionalizmus a választott nemzet Istentől kapott egyetemes küldetéséről

szól. Ebben mindenki tudatában van annak, hogy egyéni akaratát alá kell rendelje a
nemzet érdekeinek, mert az Isten tervének megvalósításáért munkálkodik. A nemzet,
az állam és a társadalom az egyház szervezeti felépítését tekinti saját működési min-



250 András Szabolcs

Brubakers modelljeit felhasználva, azt sikerült megállapítani, hogy a
vallásos nacionalizmus olyan valós jelenség, amely közvetlen hatással
van a teológiára: felhasználja a vallásos nyelvezetet, szimbólumként al-
kalmaz hittani tételeket, amelyek elveszítik elsődleges teológiai monda-
nivalójukat, és csupán a nemzeti érzelmekre ható motivációs tényező-
ként funkcionálnak. Esetünkben, a nacionalizmust nem foglalkoztatja a
Filioque  Szentlélek  származásáról  szóló  tartalma,  hanem  egy  olyan
szimbólum ez, amely gazdag és konfliktusos múltja által képes megkü-
lönböztető elemként hatni: aki elutasítja, az ortodox és a nemzet tagja,
aki elfogadja, az idegen. 

Mindezzel  nem azt  állítom,  hogy  napjainkban  az  ortodoxia  csakis
identifikációs szimbólumként foglalkozik a Filioquével, hanem két fon-
tos következtetést vonhatunk le: egyrészt a Filioque továbbra is aktuális
kérdés az ortodoxia számára35, másrészt pedig a nacionalizmus jelenléte
a teológiai  gondolkodásban  akadályozhatja  az ökumenikus  párbeszé-
det.

Úgy gondolom, a 20. században három kiemelkedő felekezetközi do-
kumentum született  ebben a kérdésben:  a  Klingenthal  Nyilatkozat,  a
Keresztények Egységét Előmozdító Pápai Tanács 1995-ös tisztázó nyi-
latkozata és az észak-amerikai ortodox és katolikus püspöki karok kö-
zös nyilatkozata 2003-ban.  Hatásában és jelentőségében ide sorolható
Yves Congar javaslatcsomagja is. Mindezek leszögezik, hogy a nikaia-
konstantinápolyi hitvallás 381-es görög nyelvű szövege normatív jelle-
gű,  azaz  a  Filioque  kifejezés  utólagos  betoldás.  Azt  is  megállapítják,
hogy a nézetkülönbségek kialakulásához hozzájárult a görög fogalmak

tájának, mert ebben az ekkleziológiai társadalomszemléletben tükröződik a Szenthá-
romság. Senki nincs önmagában, hanem minden szinten a kommunió elve alapján le-
het haladni a boldogulás útján. STĂNILOAE, D., Un atlet al naționalismului creștin, in Te-
legraful român, 1934/LXXXII/14, 1.

35 Általában Vladimir Losskyt szokták megnevezni, mint aki a 20. században újra
az ortodox teológia érdeklődésének középpontjába állította a Filioque-kérdést, szoros
kapcsolatot állítva fel a tan és az ortodox identitás meghatározása között. Emiatt nem
csak a nyugati teológia helyezkedik tartózkodó álláspontra Losskyval szemben, ha-
nem számos ortodox teológus is kritizálja őt. I. Zizioulas szerint hibás lépés a Filioque
ilyen radikális ortodox kritikája, mert a vita túllépett a teológiai kereteken. ZIZIOULAS,
I.,  Prelegeri de dogmatică creștină, ford. CARAGIU, F., Sofia, București, 2014. 164



A Filioque mint a teológia és a politika konfrontációja 251

latin fordításából adódó eltérések, ugyanakkor Hitvalló Maximosz nyo-
mán fontos hozzátenni36, hogy a latin teológia az arianizmus elutasítása
miatt beszélt a Fiú származásbeli szerepéről, és nem volt az a célja, hogy
megkérdőjelezze az Atya monarchiáját, vagy a Szentlélek hiposztázisá-
nak valós jellegét. Az ökumenikus dokumentumok javasolják a hitvallá-
si betoldás elhagyását, amit a katolikus egyház részben már gyakorol a
keleti rítusú vagy ökumenikus jellegű liturgiák esetén.

Összegzés

Úgy gondolom,  sikerült  a  hipotézist  igazolni,  miszerint  az  ortodoxia
számára ma is aktuális kérdés a Filioque, viszont a párbeszéd során te-
kintettel kell  lenni arra,  hogy az ortodox keresztények számára nincs
éles határ a felekezeti és nemzeti identitás között, a kettő összefonódik.
Tehát az ökumenikus törekvés egyszerre kell, hogy tiszteletet tanúsít-
son a nemzeti, kulturális, felekezeti hagyományok iránt, és kell, hogy
megtalálja a valós teológiai problémát.  Ez utóbbi álláspontom szerint
már nem elsősorban a hitvallás formájáról vagy formulákról szól, mint
amilyen a Fiútól vagy Fiú által kifejezések, hanem főleg istenismereti
kérdés: tehet-e az ember pozitív kijelentést Isten immanens életéről? En-
nek megválaszolása legalább olyan nehéz feladatnak tűnik, mint ami-
lyen a hitvallás formájának kérdése volt az elmúlt századokban.

36 Egyetértés mutatkozik a különböző felekezetű keresztény teológusok között ab-
ban, hogy Hitvalló Szt. Maximosz munkásságának elemzése és alkalmazása hozzájá-
rulhat a teológiai nézeteltérés tisztázásához. Siecienski kiemeli, hogy a Hitvalló már a
7. században tisztázta az ekporeuszisz és a proienai fogalmak közötti különbséget, a
vita lezárásához ezt figyelembe kell venni. Lásd SIECIENSKI A. E.,  The Filioque, 84-85.
Az 1995-ös tisztázó nyilatkozat azt emeli ki, hogy Maximosz szerint nem volt ellentét
a görög és a latin álláspont között, csak megfelelően kell értelmezni mindkét fél mon-
danivalóját.  THE PONTIFICAL COUNCIL FOR PROMOTING CHRISTIAN UNITY , The Greek and
the Latin Traditions Regarding the Procession of the Holy Spirit,  in Information Service of
the Secretariat of The Pontifical Council for Promoting Christian Unity, 1995/89, II-III, 88-
92. 89.



GÖRFÖL TIBOR

A Szentháromság és a világvallások
Újabb fejlemények a vallások teológiai megközelítésében

Átrendeződések a vallásteológiában

Bár a mai napig könnyen az a látszat adódhat, hogy a múlt század hat-
vanas éveiben a kereszténység és a világvallások viszonyának proble-
matikájával  kapcsolatban  lefektetett  teológiai  elvek  végérvényesen
megválaszolták az idevágó kérdéseket, mivel az inkluzivizmusnak ne-
vezett  teológiai  álláspont  úgy tudja elismerni  a  vallásokban  meglévő
részleges igazságtartalmakat és a más vallásúak üdvösségének lehetősé-
gét, hogy közben az isteni kinyilatkoztatás teljességét és az üdvösség-
hez vezető biztos utat fenntartja a kereszténységnek, ez a látszat több
szempontból is csalókának mutatkozik. Sem az nem tekinthető magától
értetődőnek, hogy a vallásteológiai inkluzivizmus kielégítő választ tud
adni azokra a kérdésekre, amelyek legkésőbb a hetvenes évektől, John
Hick munkásságától fogva merültek fel a kereszténység és a vallások
kapcsolatának terén, sem abban nem lehetünk biztosak, hogy a katoli-
kus  tanítóhivatal  megnyilatkozásai  valóban  annak  feleltethetők  meg,
amit inkluzivizmusnak szokás nevezni. Éppen ezért az elmúlt években
mind a katolikus, mind a protestáns vallásteológiában kísérletek történ-
tek az úgynevezett vallásteológiai exkluzivizmus (a hiteles istenismere-
tet és az üdvösség lehetőségét kizárólag a kereszténységhez kapcsoló ál-
láspont) újraértelmezésére,1 egyesek pedig megpróbáltak rávilágítani a

1 D’COSTA, G., Christianity and World Religions. Disputed Questions in the Theology of
Religions, Wiley-Blackwell, Oxford, 2009; STRANGE, D., Their Rock Is Not Like Our Rock.
A Theology of Religions, Zondervan, Grand Rapids, 2014.



A Szentháromság és a világvallások 253

klasszikus inkluzív teológia belső ellentmondásaira (miközben gyakran
szintén ellentmondások közé kerültek).2 A Szentháromságról szóló tan
minden ilyen esetben kitüntetett jelentőségre tett szert, ezért nyugodtan
kijelenthető, hogy az újabb vallásteológia nagymértékben szenthárom-
ságtani horizontra helyeződött. 

A vallásteológiának ezek az újabb fejleményei ráadásul csak az egyik
területét alkotják azoknak a jelenségeknek, amelyek újszerűnek számí-
tanak a vallásokra  irányuló  teológiai  reflexió összefüggésében.  Nem-
csak a vallások jelenségének átgondolása  alakult  át,  hanem maguk a
vallások is új helyet kaptak a teológián belül. Egyre nagyobb szerepet
játszik a vallási hagyományok nem csupán vallástudományi és vallás-
történeti irányultságú, hanem kifejezetten teológiai igényű egybevetése,
s azzal az ígérettel lép fel, hogy a más hagyományok világába tett felde-
rítőutak a saját hagyomány mélyebb elsajátítását és megértését eredmé-
nyezhetik.3 E komparatív teológiának nevezett erőfeszítésen belül ismét
csak meghatározó szerepe van a szentháromságtannak, gyakran felbuk-
kan ugyanis az a kérdés, vajon Isten egységének monoteista megvallása
milyen színezetű a szentháromsági és a nem szentháromsági hagyomá-
nyokban, sőt az a probléma is, hogy a nem szentháromsági monoteiz-
musokban felismerhető-e rejtett trinitárius szerkezet (például az iszlám-
ban  az  isteni  kinyilatkoztatás  közvetítői,  a  Korán  és  Mohamed
feltételezett preegzisztenciája kapcsán).4 Arra is érdemes felhívni a fi-
gyelmet, hogy a vallások közötti mélyreható kapcsolat úttörői a 20. szá-
zadban  nem ritkán  pontosan  a  szentháromságtan  és  a  monista  vagy
nem teista hagyományok lehetséges összebékítésének szentelték egész
életüket, így például számos kérdőjelet maga után hagyó egész életmű-
vével a bencés Henri Le Saux.

2 E  törekvésnek  Jacques  Dupuis  nagyszabású,  de  kétértelműségeket  tartalmazó
vallásteológiája a legismertebb példája:  Towards a Christian Theology of Religious Plu-
ralism, Orbis, Maryknoll, 20023.

3 CLOONEY, F. X., Tanulhatnak-e egymástól a vallások? ford. Görföl Tibor, Jezsuita ki-
adó, Budapest, 2019.

4 STOSCH, K. v., Az iszlám mint kihívás, ford. Görföl Tibor, Magyar Kurír, Budapest,
2018; uő –  KORCHIDE, M.,  Der andere Prophet. Jesus im Koran,  Herder, Freiburg i. Br.,
2018.



254 Görföl Tibor

A „két part között” közvetíteni kívánó bencés szerzetes5 ugyanakkor
éppúgy felfedezésre vár még Magyarországon, mint az az egész proble-
matika,  amelyet  képvisel,  sőt  a  vallásteológia  teljes  területe  javarészt
terra incognitának számít azoknak a teológiai reflexióknak a világában,
amellyel a magyar olvasónak módjában áll megismerkedni. A vallások-
kal  kapcsolatban felmerülő  kérdések keresztény szempontú átgondo-
lása sokszor megáll a vallástörténeti áttekintéseknél és a keresztény fel-
sőbbrendűség apologetikus irányultságú hangoztatásánál,6 ami sajnála-
tos módon azt jelenti, hogy nem lépi át a ténylegesen teológiai tájékozó-
dás  küszöbét.  Alighanem  sokféle  oka  van  ennek  a  Magyarországon
megfigyelhető érdektelenségnek; közéjük tartozhat a nagyobb (főként a
távol-keleti és afrikai) vallási hagyományok történelmi jelenlétének hiá-
nya, a vallások alig észlelhető kulturális relevanciája, de akár a vallás-
teológia elsődlegesen angolszász művelésének a német és francia ha-
gyományok terén tájékozódó magyar tudományosság számára adódó
megközelíthetetlensége.  Éppen  ezért  a  következők  során  nem  a  leg-
újabb fejlemények áttekintése  tűnik kívánatosnak,  hanem azé az úté,
amely egyáltalán elvezetett ahhoz, hogy a vallásteológián belül előtérbe
kerüljön a Szentháromság valósága. Csak remélni lehet, hogy az egész
kérdéskör előbb-utóbb a mi tájékainkon is megkerülhetetlen lesz – ad-
dig azonban talán nagyon is értelme van úgy a mai probléma-összefüg-
gésekhez vezető tényezők számbavételének, mint a kortárs változások
szinte előzmények nélküli klasszifikálásának. 

A vallásteológiai reflexió elszegényedése

A vallásokra  irányuló  gondolkodás  különös  „elszegényedését”7 ered-
ményezte,  hogy  az  első  nagyobb  szabású  vallásteológiai  koncepciók

5 DAVY, M.-M., Henri Le Saux. Le passeur entre deux rives, Michel Albin, Paris, 1997.
6 Lásd erről például Kereszty Rókus könyvét:  A kereszténység más világvallások kö-

zött. Mai apologetika, ford. Rehák Aranka, Szent István Társulat, Budapest, 2011.
7 D’COSTA,  G.,  The  Trinity  and  the  World  Religions.  Perils  and  Promise,  in

CALAMET, CH. – VIAL, M. (szerk.), Recent Developments in Trinitarian Theology. An Inter-
national Symposium, Fortress Press, Minneapolis, 2014, 107–126., 108.



A Szentháromság és a világvallások 255

gyakorlatilag eltekintettek az Istent Szentháromságként felfogó keresz-
tény szemléletmód érvényesítésétől, vagy lényegében csupán egyetlen
isteni személyre korlátozták Isten valóságát. Valószínűleg nem tévedés
John Hick munkásságától eredeztetni a vallásokat érintő újabb elgondo-
lások történetét, bár tagadhatatlanul szerepet játszottak benne egyéb fej-
lemények is, gondoljunk csak például az extra ecclesiam nulla salus tételé-
nek leszűkítő és kizáró értelmezése miatt egyházi kiközösítéssel sújtott
jezsuita,  Leonard  Feeney  esetére,  aki  olyannyira  sokkolta  rendtarto-
mányát, hogy tagjai közül többen is behatóan vizsgálni kezdték az üd-
vösség lehetőségének és a vallások sokféleségének összefüggéseit.8 Min-
denesetre nem kisebb felfordulást eredményezett a teológiai gondolko-
dásban a presbiteriánus  Hick,  aki  több évtizedes  tevékenysége során
sokféle érvet igyekezett kidolgozni annak a pluralizmusnak a védelmé-
ben, mely szerint a jelentősebb vallások egyenrangú válaszok az önma-
gában véve megismerhetetlen végső valóságra, s a végső valóság és a
vallásokban tükröződő megjelenési formái között olyan nagy a különb-
ség, hogy az utóbbiak jellegzetességei nem is állíthatók az előbbiről.

A Hick-féle pluralizmus alaptételei viszonylag közismertek, részlete-
sebb felsorolásuk nem tűnik indokoltnak.9 Ugyanakkor érdemes meg-
említeni, hogy hátterükben kétségkívül humánus megfontolás áll, Hick
szerint ugyanis ha komolyan vesszük, hogy Isten kizárólag Jézus Krisz-
tusban testesült meg és csak rajta keresztül valósulhat meg az emberek
üdvössége, akkor az extra ecclesiam nulla salus értelmében az emberiség
nagy része kárhozatra jut. Pontosan ez a szótériológiai szándék indítot-
ta a brit gondolkodót arra, hogy a „krisztocentrizmus” és az „ekklezio-
centrizmus” helyett a „teocentrizmus” mellett tegye le a voksát, sőt ké-
sőbb  tovább radikalizálja  ezt  a  „kopernikuszi  fordulatot”,  és  már  ne
istenközpontúságról,  hanem  valóságközpontúságról  beszéljen,  annak
érdekében, hogy a nem teista vallásoknak is igazságot tudjon szolgáltat-
ni. Mind az istenközpontúság, mind a valóságközpontúság elve olyan

8 SULLIVAN, F.,  Salvation Outside the Church? Tracing the History of the Catholic Res-
ponse, Chapman, London, 1992.

9 Mindenre kiterjedő filozófiai és teológiai áttekintést nyújt a szerző An Interpretati-
on of Religion. Human Responses to the Transcendent  című könyvében (Palgrave Mac-
Millan, London, 20042), amely a hatalmas életmű összegzéseként is olvasható.



256 Görföl Tibor

vallásfilozófiai  és  teológiai  megközelítésmódnak  felel  meg,  amelyben
tulajdonképpen az Atya személyének kizárólagos elismerése ismerhető
fel – nyilvánvalóan nem véletlen, hogy Hick Jézus Krisztusról alkotott
nézetei megmaradnak annak az angol gondolkodás történetében gaz-
dag hagyományokkal rendelkező  inspirációs krisztológiának a keretei
között, amely nem tud éles különbséget tenni az isteni üzenetet közvetí-
tő prófétai alakok és a Jézus Krisztusban megvalósuló személyi egység
között.10

Ritkábban kerül szóba, de fontos tény, hogy a szentháromságtannak
ez a kiiktatódása együtt jár a szentháromsági istentan metafizikai hori-
zontjának eltűnésével. John Hick döntő vallásteológiai érvei szinte kizá-
rólag etikai természetűek. Arra a kérdésre például, hogy a végső való-
ság megismerhetetlensége esetén mégis miként ismerhető fel a létezése,
pusztán azt válaszolja, hogy a tagadhatatlanul létező vallási tapasztalat-
ból.11 Arra a kérdésre, hogy akkor tehát az összes vallási hagyomány
teljességgel egyenértékű-e, azzal felel, hogy nem, mert megítélésükhöz
etikai kritériumokat kell használnunk, vagyis azt kell megvizsgálnunk,
mennyiben segítik az embert abban, hogy az önközpontúságát valóság-
központúságra cserélje – és e téren nem beszélhetünk teljes egyenrangú-
ságról. A kereszténység abszolút igazságának tagadását pedig alapvető-
en azzal támasztja alá, hogy ha a kereszténység valóban kiválóbb lenne
más vallásoknál, erkölcsi gyümölcseinek is sokkal kiválóbbnak kellene
lenniük – ezt viszont nem tapasztaljuk. Ennek alapján jut el Hick ahhoz
a tételhez, mely szerint a megtestesülésnek és Jézus Krisztus istenségé-
nek csak mitikus értelmezése lehetséges. A mítosz ebben az esetben pe-
dig olyan történetet, gondolatot vagy képet jelent, amely összefüggés-
ben van valakivel, de nem szó szerint igaz, hanem sajátos magatartást

10 MENKE, K.-H., Inspiration statt Inkarnation. Die Christologie der Pluralistischen
Religionstheologie,  Internationale Katholische Zeitschrift Communio  36 (2007), 114–137.;
ennek az inspirációs krisztológiának a továbbélése jól megfigyelhető a kortárs Hick-
tanítványoknál, például Perry  SCHMIDT-LEUKELnél:  Gott ohne Grenzen. Eine christliche
und pluralistische Theologie der Religionen, Gütersloher Verlagshaus, Gütersloh, 2005.

11 HICK, J., The Rainbow of Faiths. Critical Dialogues on Religious Pluralism, SCM, Lon-
don, 1995.



A Szentháromság és a világvallások 257

alakít ki azokban, akik megismerik: „a mítosz igazsága egyfajta gyakor-
lati igazság, s az a lényege, hogy megfelelő magatartást vált ki”.12 

E vázlatosan ismertetett elképzelések és gondolati stratégiák tükré-
ben könnyen belátható, miért vádolható a teológiai reflexió elszegénye-
désével a vallásteológiai pluralizmus: a mintegy egyszemélyűként felfo-
gott  isteni  valóság,  a  már  csak  személytelennek  minősíthető  végső
valóság, az inspirációs krisztológia és az elsődlegesen etikai horizontú
érvelés még az egyetemes zsinatok örökségéhez képest is visszalépést
jelent, nem is beszélve a megértésére törekvő nagy teológiai hagyomá-
nyokról. 

Ha áttekintjük a sokrétű és szerteágazó pluralista vallásteológia kü-
lönböző válfajainak közös jegyeit, a nehézségek még világosabban meg-
mutatkoznak. Gavin D’Costa meggyőző  felsorolása szerint a pluraliz-
mus sokszor széttartó vonulatait a következő nyolc tényező elfogadása
kapcsolja össze:13 más vallások önmagukban véve utat nyitnak az üd-
vösséghez; más vallásalapítók és vallási iratok kinyilatkoztatást közvetí-
tenek, ugyanúgy, mint Jézus Krisztus és a Biblia; más vallásokkal szem-
ben nem szükséges missziót végeznünk, mert Isten eleve megváltotta
őket a saját vallásukon keresztül; a kereszténység új ontológiai igazsá-
gokat fedezhet fel más vallásokkal folytatott párbeszéde során; az egy-
ház olyan új korszakba lépett, amelyben szakítania kell az exkluzivista
és inkluzivista állásponttal, s békében kell élnie a vele egyenrangú többi
vallással;  nem fogadható el többé az  extra ecclesiam nulla salus  elve és
nem  alkalmazható  más  vallásokra;  nem  állítható  többé,  hogy  Jézus
Krisztus a szentháromságos Isten egyedülálló és kizárólagos kinyilat-
koztatója; a szentháromságtan felülvizsgálatra szorul a világvallások fé-
nyében. Az utolsó két vonás különösen is egyértelműen tanúskodik a
pluralista vallásteológia és a szentháromságtan belső feszültségéről.

Ezek a katolikus teológia talaján természetesen aligha elfogadható ál-
lítások azonban egységalkotó jellegük mellett is belső sokféleséget en-

12 HICK, J.,  The Metaphor of God Incarnate,  Westminster John Knox Press, London,
20062, 78.

13 D’COSTA,  G,  Pluralist  Arguments.  Prominent  Tendencies  and  Methods,  in:
BECKER, K. J. – MORALI, I. (szerk.), Catholic Engagement With World Religions. A Compre-
hensive Study, Orbis, Maryknoll, 2010, 329–344.



258 Görföl Tibor

gednek meg. Nem minden pluralistánál az Atya személyének abszoluti-
zálása figyelhető meg. Egészen máshogy vélekedik például Paul Knit-
ter, korunk minden bizonnyal legnagyobb hatású pluralista teológusa,
aki nem elégedett meg azzal, amit John Hick képviselt, mivel vélemé-
nye szerint presbiteriánus harcostársa tévesen beérte a vallások kérdé-
sének elméleti megvilágításával (jóllehet felszabadítási célú megközelí-
tésmódra  van  szükség)  és  a  vallások  közös  lényegével  számol  (ami
imperialista igényt jelent, hiszen valódi különbözőségük helyett egyfor-
maságot kényszerít rájuk). Knitter inkább abban jelölte meg a fő  kér-
dést, hogy mennyiben járulnak hozzá a vallások Isten országának elő-
mozdításához:  az  ország  ugyan  keresztény  gyökerű  fogalom,  de
valójában az igazságosságnak és a békének elkötelezett életstílust jelent;
Knitter szerint tehát nem az a fő kérdés, hogy a vallások milyen kapcso-
latban vannak Istennel vagy az egyházzal, hanem az, hogy mennyiben
mozdítják elő a szótériát, az igazságosságot és a szegények felszabadítá-
sát.14 Isten országának összefüggésében Knitternél pedig egyeduralom-
ra jut a Lélek, aki az ország egyetlen előmozdítójaként és letéteménye-
seként jelenik meg. Bár az amerikai szerző motivációi szintén tiszteletet
parancsolóan humánusak, óhatatlanul csökkenti értéküket, hogy Isten
országát  elszakítják Jézus  Krisztus  személyétől,  s  a  Lélek cselekvését
már-már függetlenítik a Szentháromság valóságától. Ezzel párhuzamo-
san Knitter a keresztény hit értékét is kizárólag a felszabadítási szándé-
kú társadalmi tevékenységhez köti (az elnyomottak felszabadításán fá-
radozó buddhisták közelebb vannak Istenhez,  mint  a formális  helyes
hitükben megmaradva az elnyomottak megsegítésében és a Föld védel-
mében nem jeleskedő katolikusok), amivel azonban fontos feladatot is
szegez annak a vallásteológiának, amely katolikus akar lenni: a szenthá-
romsági  horizontú  vallásteológiának  nemcsak  arra  kell  rámutatnia,
hogy a vallási meggyőződések és tételek súlyának tagadása a társadal-
mi  cselekvés  erejét  is  megtöri,  de  arról  sem  szabad  megfeledkeznie,
hogy nem hagyhatja figyelmen kívül a szenvedés és a szegénység való-

14 KNITTER, P. F., One Earth Many Religions. Multifaith Dialogue and Global Responsibi-
lity, Orbis, Maryknoll, 1995.



A Szentháromság és a világvallások 259

ságát, máskülönben nem tudja meggyőzően képviselni a teológiai gon-
dolkodás elengedhetetlen fontosságát.15

A Szentháromság érvényesítésének zsákutcái

Ha igaz, hogy ezek a kereszténység és a vallások között belső kapcsola-
tot kereső törekvések főként Karl Barth ellenében fogalmazódtak meg,
aki  éppen  a  Szentháromságra  és  a  Szentháromságot  kinyilatkoztató
Jézus Krisztusra hivatkozva húzott éles határvonalat a hiteles istenisme-
ret  egyetlen  letéteményesének  tekintett  kereszténység  és  az  istenis-
merettől  teljességgel megfosztott vallások közé, akkor paradox követ-
kezményt fedezhetünk fel a Szentháromságot háttérbe szorító pluraliz-
mussal  kapcsolatban.  A vallásokat  (elvi  szempontból  vagy gyakorlati
igényeknél fogva) egy síkra helyező  megközelítésmódokra már korán
olyan reakciók születtek, amelyek úgy maradtak pluralisták, hogy köz-
ben kitüntetett jelentőséget tulajdonítottak egyrészt az egymástól lénye-
gileg különbözőnek  tartott  vallások sokféleségének,  másrészt  az  egy-
mástól ténylegesen különböző  isteni személyek hármasságának.  Nem
szorul magyarázatra, hogy ez a „pluriform” pluralizmus mennyire más
természetű, mint fentebb körvonalazott „uniform” változata.

Főként két szerző érdemel figyelmet e szempontból, két olyan gon-
dolkodó,  akinek ugyan szerteágazó és  sokrétű  recepciótörténete  van,
ám magyar nyelven sajnálatos módon egyetlen írásuk sem olvasható: az
egyik S. Mark Heim, a másik Raimon Panikkar.

A  Szentháromság  és  a  vallások  kérdésével  kapcsolatban  teológiai
szempontból S. Mark Heim nyújtja „a leginnovatívabb és legújabb kele-
tű  megközelítést”,16 „talán a legárnyaltabb formáját annak a törekvés-
nek, hogy a vallások teológiája a szentháromságtanra legyen alapozha-

15 D’COSTA, G., The Trinity and the World Religions. Perils and Promise i. m. 110.
16 KÄRKKÄINEN, V.-M.,  Trinity and Religious Pluralism. The Doctrine of the Trinity in

Christian Theology of Religions, Ashgate, Aldershot, 2004, 134.



260 Görföl Tibor

tó”.17 A vallások teológiájáról szóló fő műve18 ugyan rendkívül szokat-
lan szemléletmódot tükröz,  annyi könnyen megállapítható róla,  hogy
tévesnek tartja a „klasszikus” (vagy radikális) vallásteológiai pluraliz-
must, mivel Hick és követői olyan vallásfeletti vallást kínálnak, amely
végső  soron felszámolja  a vallások között  található különbözőségeket
ahelyett, hogy elismerné az érvényességüket.19 Saját szentháromságtani
vallásteológiája pontosan a vallások önálló igényeinek gyökeres elfoga-
dására törekszik, mégpedig a vallások tapasztalatformáival és a végső
emberi sorsról alkotott elgondolásaival kapcsolatban.

Heim vallásteológiájának egész struktúráját az a véleménye biztosít-
ja, mely szerint a nem keresztény vallások üdvözítő jelentőségéről folyó
teológiai viták téves módon egységes üdvösségkoncepciót használnak,
vagyis olyan állapotnak tekintik az üdvösséget, amely minden ember
esetében csak egyetlen és egyforma lehet. Ezzel szemben Heim szerint a
teológiának el kell  fogadnia, hogy az emberiség vallástörténetében az
üdvösségnek vagy a végső  emberi  állapotnak különböző  értelmezései
alakultak ki, s ezzel párhuzamosan a vallások eltérő emberi végállapo-
tokhoz vezető eltérő utakat kínálnak, azaz a teológia ténylegesen külön-
böző  eszkatologikus  valóságokkal  számolhat,20 még  akkor  is,  ha  a
keresztény  üdvösséget  kell  a  legteljesebbnek  és  antropológiai  szem-
pontból  legkívánatosabbnak  minősítenie.  A  különböző  végállapotok
sokféleségét pedig pontosan a Szentháromság „generálja”, annak alap-
ján, hogy a teremtéssel Isten „visszahúzódott” attól, ami nem Isten, s

17 JOHNSON,  K.  E.,  Rethinking  the  Trinity  and  Religious  Pluralism.  An Augustinian
Assessment, Inter Varsity Press, Downers Grove, 2011, 46.

18 HEIM, S. M., The Depth of the Riches. A Trinitarian Theology of Religious End, Willi-
am B. Eerdmans Publishing, Grand Rapids–Cambridge, 2001.

19 Mindezt Heim már korábbi könyvében világosan kifejtette: Salvations. Truth and
Difference in Religion, Orbis Books, Maryknoll, 1995. A heimi trilógia első eleme ehhez
képest még szigorúbban exkluzivista álláspontot tükrözött:  Is Christ the Only Way?,
Judson, Valley Forge, 1985.

20 A Salvations lapjain Heim ezért éppúgy elutasítja a klasszikus exkluzivista állás-
pontot (amely nem fogadja el, hogy a vallások végcéljai ténylegesen elérhető pozitív
állapotot jelentenek), mint az (az üdvösség diffúz koncepcióját érvényre juttató) plu-
ralisták és (a vallások önálló értékét az eszkatológiájukat a jézusi üdvösséghez rende-
lő eljárással megsemmisítő) inkluzivisták elvi pozícióját (vö. Salvations i. m.).



A Szentháromság és a világvallások 261

„önkorlátozása” révén az ember „különbözőképpen viszonyulhat” hoz-
zá.21

Szentháromságtani  szempontból  mindenekelőtt  azért  érdekesek  a
meggyőződései, mert álláspontja szerint a keresztény üdvösségtől elté-
rő eszkatologikus állapotok között a Szentháromság biztosít összefüg-
gést, mivel a vallások végső állapotait a Szentháromság meghatározott
belső aspektusai és a Szentháromságnak a világhoz fűződő viszonyában
jelentkező dimenziók teszik lehetővé. Ennek értelmében a nem keresz-
tény eszkatológiák „izoláltan” ragadják meg a belső isteni élet és a vi-
lághoz fűződő isteni viszony egy-egy elemét, s abból kiindulva alkot-
nak  képet  az  ember  elérendő  végső  sorsáról.  Eszkatológiai  nézeteik
azonban óhatatlanul fogyatékosak, mivel meg vannak fosztva a Szent-
háromság ismeretétől, s ezért nem tűzhetik ki célul a legmagasabb ren-
dű állapotot: a szentháromságos Istennel nyert teljes közösséget. Elgon-
dolását  Heim  konkrét  vallási  példákon  keresztül  is  kifejti.  A  belső
szentháromsági viszonyokban érvényesülő „apofatikus dimenzió” sze-
mélytelenségét (az isteni személyek önkiüresítésének dinamikus kenó-
zisát)  és  a  „visszahúzódásként”  értelmezett  teremtéssel  együtt  járó
„ürességet” ragadja meg a buddhizmus, az isteni személyek tökéletes
perikhórésziszét és a világban megvalósuló isteni immanenciát a hindu-
izmushoz tartozó advaita védánta, az egységes isteni öntudatot és a vi-
lághoz fűződő  egységes, személyes isteni viszonyt az iszlám. Az már
más kérdés, hogy Heim szerint a keresztény eszkatológiától eltérő vallá-
si modellek – mivel a Szentháromság különböző dimenzióiban gyöke-
reznek – belsőleg nyitottak a szentháromságos Istennel való teljes kö-
zösségre,22 ahogyan  szintén  más  kérdés,  milyen  kinyilatkoztatás-
teológiai  és  krisztológiai  elgondolásokkal  (sőt  természettudományos
modellekkel) támasztja alá Heim egészen egyéni jellegű trinitárius val-
lásteológiai eszkatológiáját.23

21 HEIM, The Depth of the Riches i. m. 181–182.
22 Uo. 268–270.
23 Csak egyetlen utalás: „A Szentháromság arra tanít, hogy Jézus Krisztus nem le-

het kimerítő vagy egyedüli forrása az istenismeretnek, sem a kimerítő vagy egyedüli
üdvözítő  aktusa Istennek.  Ugyanakkor  a  Szentháromság  elkerülhetetlenül  kriszto-
centrikus, legalább két értelemben. Krisztocentrikus abban az empirikus értelemben,



262 Görföl Tibor

Bármily egyéni értelmezést fejtsen is ki S. Mark Heim a Szenthárom-
ság  és  a  vallások  eszkatológiái  közötti  összefüggéssel  kapcsolatban,
a  legösszetettebb  és  legsajátosabb  jellegű  teológiai  koncepcióval  alig-
hanem Raimon Pannikkar szolgál a Szentháromság és a vallások teo-
lógiai kapcsolatának kérdésében. A „proto-pluralistának” is nevezett24

Panikkar nem mindig diszkurzív felépítettségű, hanem intuíciókon ke-
resztül előrehaladó, leíró jellegű,  s ezért időnként meglehetősen nehe-
zen követhető eszmefuttatásait mindenekelőtt az teszi összetéveszthe-
tetlenül  egyedivé,  hogy  a  vallási  hagyományok  teológiai  igényű
értelmezése során nem csupán utal egyéb hagyományokra és nemcsak
kívülről szemlél vallási hagyományokat, hanem konstruktívan felhasz-
nálja a hindu és a buddhista tradíciókat egyedi színezetű világképének
megfestéséhez,  mégpedig oly  módon,  hogy közben  belső  elvvé  teszi
meg a szentháromságtan struktúráját, mindamellett radikálisan egyéni
értelmezéssel.

A hat ortodox (vagyis a Védák tekintélyét a legmagasabb rendűnek
elismerő) hindu filozófiai iskola között számon tartott védánta Sankara
nevéhez fűződő advaita ágát a keresztény szentháromságtanok között
egészen egyedülálló formában felhasználó Panikkar „az a kivétel,  aki
erősíti a szabályt, olyan pluralista, aki komolyan veszi a Szentháromsá-
got és úgy véli, hogy az összes emberi vallás belső középpontjában he-
lyezkedik el, […] s meggyőződése, hogy a keleti gondolkodás […] job-
ban  összeegyeztethető  a  keresztény  szentháromsági  gondolkodással,
mint az ókori görögök dualista filozófiája”.25 Gondolkodásának genezi-
sét gyakran szokás a hinduizmus ismeretlen Krisztusáról írt korai mű-
vének két  kiadása26 közötti  változásokkal  illusztrálni:  míg az első  ki-

hogy az Isten trinitárius természetéről szóló tanítás történetileg a Jézus Krisztusba ve-
tett hitből alakult ki. És krisztocentrikus abban a szisztematikus értelemben, hogy Is-
ten  személyes  jellegénél  fogva  a  kinyilatkoztatásnak  a  részlegesség  a  legmélyebb
módja” (uo. 134.).

24 SCHMIDT-LEUKEL, P., Gott ohne Grenzen i. m. 296.
25 VANHOOZER, K. J., Does the Trinity belong in a Theology of Religions? On Ang-

ling in the Rubicon and the „Identity” of God, in uő (szerk.), The Trinity in a Pluralis-
tic Age i. m. 41–71., 58.

26 PANIKKAR, R., The Unknown God of Hinduism. Towards an Ecumenical Christophany,
Darton,  Longman and Todd,  London,  1964  és  Orbis  Books,  Maryknoll,  1981  (Pa-



A Szentháromság és a világvallások 263

adásban Panikkar még jellegzetesen inkluzivista szemlélettel közeledett
a szentháromságos Isten cselekvését a maga módján pontosan tanúsító
hinduizmushoz, a második kiadásban már különbséget tesz az egyete-
mes Krisztus és a részleges Jézus között, s Krisztust „a valóság teljessé-
gének: emberi, isteni, kozmikus [dimenziójának] élő szimbólumaként”27

fogja fel.  Mivel „átdolgozott krisztológiája  szerint egyetlen történelmi
forma sem lehet teljes és végső kifejeződése az egyetemes Krisztusnak,
[…] s ezért az egyetemes Krisztus és a történelmi Jézus teljes azonosítá-
sa  a  historicizmus  valamiféle  bálványimádó  formájába  torkollna”,28

Krisztushoz inkább az isteni és az emberi valóság belső és teljes egysé-
gének megjelenítését kapcsolja. 

A  Szentháromság  keresztény  eszméjét  Panikkar  az  egész  valóság
strukturális elvévé nyilvánítja, a kozmosz, Isten és az ember szétválaszt-
hatatlan  egységének  (kozmoteandrizmus)  szimbólumaként  fogja  fel.
Ezért nevezhető egész gondolkodása összefoglaló jelleggel „advaita tri-
nitarianizmusnak”.29 Panikkarnál lényegében azzal kell szembesülnünk,
hogy „a Szentháromságról alkotott felfogásának legfontosabb aspektusa
[…] nem más, mint egy  alakzat,  amelynek az a funkciója, hogy össze-
kapcsolja egymással Istent és a világot. Az alakzatként kezelt Szenthá-
romság Panikkar gondolkodásának fokozatos kibontakozása során egy-
re  inkább  eltávolodik  a  Szentháromságról  alkotott  keresztény
felfogástól, azaz egyre könnyebben boldogul az Atya, a Fiú és a Szent-
lélek  […]  üdvrendje  nélkül.”30 Olyan  vallásteológiával  állunk  tehát
szemben, amelynek keretében ugyan középponti szerepet kap a Szent-
háromság, de inkább egy előzetesen kialakított világkép utólagosan al-

nikkar persze támaszkodhatott gondolati hagyományokra, különösen a protestáns J.
N. Farquhar nagy sikert arató, 1913-ban megjelent The Crown of Hinduismjára).

27 PANIKKAR, The Unknown God of Hinduism i. m. 27.
28 KÄRKKÄINEN, V.-M., Trinity and Religious Pluralism i. m. 121.
29 COUSINS, E. H., Panikkar’s Advaitic Trinitarianism, in PRABHU, J. (szerk.), The In-

tercultural Challange of Raimon Panikkar,  Orbis Books, Maryknoll, 1996, 119–130.; vö.
KÄRKKÄINEN,  V.-M., The  Trinity.  Global  Perspectives,  Westminster  John  Knox  Press,
Louisville, 2007, 336–345.

30 SINNER, R.  V.,  Reden vom dreieinigen Gott in Brasilien und Indien. Grundzüge einer
ökumenischen Hermeneutik im Dialog mit Leonardo Boff und Raimon Panikkar, Mohr, Tü-
bingen, 2003, 282–283.



264 Görföl Tibor

kalmazott magyarázóelvének tűnik, mint önmagáért  jelentős teológiai
valóságnak.31 A strukturális elvként alkalmazott szentháromságtan pe-
dig lépten-nyomon alkalmat ad Panikkarnak arra, hogy megfeleléseket
állítson fel a világról szerzett tapasztalat és Isten immanens élete között,
példának okáért abban a formában,  hogy az isteni,  a kozmikus és az
emberi dimenzió hasonló – egyszerre hierarchikus és mellérendelő – vi-
szonyban áll egymással, mint a három isteni személy. És ezért állíthatja,
hogy a vallások nem egyformák, mint valójában Hicknél, hanem mind-
egyikre  szükség  van  az  istenismeret  teljességéhez:  a  vallások  nem
egyenrangú utak, amelyek a tőlük független Istenhez vezetnek, hanem
a hegycsúcs, amelyhez elvezetnek, magukból a vallások alkotta utakból
épül fel.

Továbbvezető szempontok

Úgy tűnik, hogy a szentháromságtan komolyan vételétől eltekintő és a
Szentháromság valóságát aligha elfogadható módon érvényre juttató el-
gondolások nélkül nem következett volna be a vallásteológia szenthá-
romságtani fordulata, amely 1990-ben a pluralista nézetek cáfolására ki-
adott tanulmánykötettel kezdődött.32 Nem véletlen, hogy a fordulathoz
kapcsolódó felismerések átfogó kifejtése javarészt ahhoz a Gavin D’Cos-
tához kötődik,  aki  annak idején Birminghamban John Hick  egyetemi
előadásain találkozott először a vallásokhoz fűződő keresztény viszony
kérdéskörével. 

Az elmúlt bő három évtized során D’Costánál a vallásteológián belül
újszerűnek számító katolikus hang jelent meg: már nem a keresztény-

31 Panikkar előszeretettel mutatja be a világ és a világról szerzett tapasztalat egye-
temesen észlelhető triadikus struktúráit a Szentháromság gondolati alakzatán keresz-
tül, lásd például Cosmic Evolution, Human History and Trinitarian Life, in Teilhard
Review 25 (1990), 62–71., 70. („létezik Isten, forrás, eredet, mélység, csönd, semmisség,
nemlét; szintén létezik képmás, eredmény, könyv, világ, utód, nép, lét; létezik továb-
bá visszatérés, szeretet, mindent átható energia, lélek; létezik menny, föld és ember
stb.”).

32 D’COSTA, G. (szerk.),  Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of a Pluralistic
Theology of Religions, Orbis Books, Maryknoll, 1990.



A Szentháromság és a világvallások 265

séghez nem tartozó emberek üdvösségének és a kereszténység határain
kívül  észlelhető  kinyilatkoztatásnak  a  problematikája  foglalkoztatja,
hanem főként az exkluzivizmus és az extra ecclesiam nulla salus újraértel-
mezésére törekszik, oly módon, hogy miközben tagadja a vallások ön-
magukban vett üdvözítő erejét, fenntartja a megváltásban való részese-
dés  egyetemes  lehetőségét  („egyetemesen  nyitott  exkluzivizmus”)  és
végtelenül érdekesnek tartja a vallások konkrét életösszefüggéseit. Csak
sajnálni lehet, hogy a vallásokról  gondolkodó katolikus teológiát Ma-
gyarországon mindeddig csak kevéssé termékenyítették meg az elgon-
dolásai – noha a világegyház egész teológiai kontextusában a legátfo-
góbb,  legortodoxabb  és  legnyitottabb  szemléletmód  bontakozott  ki
immár hatalmasra bővült életművében. 

Végezetül már csak három egyszerűnek tűnő, de jelentős következ-
ményekkel  járó  tételét  szeretném  megemlíteni  abból  a  könyvéből,
amelyben pontosan a Szentháromság és a vallások lehetséges összefüg-
géseit  igyekszik  megvilágítani,33 egy  olyan  reflexiósorozat  keretében,
amely a János-evangélium Szentlélekre vonatkozó szakaszaiból von le
vallásteológiai következtetéseket. Az egyszerűség kedvéért pusztán fel-
sorolom a három tételt. 

1. A Szentlélek vallásokban megvalósuló jelenlétének észlelése figyel-
men kívül nem hagyható felhívást  intéz az egyházhoz,  amelynek
ugyanúgy ítélettel és irgalommal kell viszonyulnia a vallásokhoz,
ahogyan Jézus Krisztus viszonyult a teremtett világhoz. Ugyanak-
kor az egyháznak azt is tudnia kell, hogy az igazságot és Istent a
mindenkori  másiktól  is  megkaphatja,  s  ezért  az  igazságtól  akkor
sem szabad félnie, ha történetesen saját határain kívül jelentkezik.

2. A Szentlélek cselekvésének észlelésével párhuzamosan szentéletű
emberek életét is észre kell vennie más vallásokban, ami rendkívül
fontos számára, mivel egyszerre közvetít ítéletet és ígéretet. Szent-
életű emberek élete ítélettel szembesíti az egyházat, mert azt a kér-
dést szegezi neki, nem áll-e ellen annak az új világnak, amelyet pe-
dig  hirdetni  és  képviselni  kíván.  Egyidejűleg  azonban ígéretet  is

33 D’COSTA,  G.,  The Meeting of  Religions and the  Trinity,  Orbis Books,  Maryknoll,
2000.



266 Görföl Tibor

nyújt, mert arra ad reményt a kereszténységnek, hogy a másutt ész-
lelt életszentség révén el tudja mélyíteni saját tanítványságát.

3.  Harmadsorban  pedig a misszió jelentőségének kidomborítását  is
előmozdíthatja a Szentlélek nem keresztény jelenlétének észlelése,
mivel rámutat, hogy nem elegendő a párbeszéd és az inkulturáció
szorgalmazása,  amellyel  a  vallások  iránti  érdeklődés  horizontján
egyre többen hajlamosak beérni.



KRÁNITZ MIHÁLY

A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, 
és hatása napjainkig

1.A hit és az értelem kapcsolatának sajátos szempontjai

A hit és az értelem kapcsolata állandó Szent II. János Pál pápa megfo-
galmazása  szerint,  mert  mint  két  szárny  együtt  emelkedik  fel  Isten
misztériumának  a  szemlélésére.1 A  Dei  Filius (1870)  páratlan  módon
mutatta be a hit és az értelem kapcsolatát. Ennek folytatása a modern
világ kialakulása folyamán átívelt a II. Vatikáni Zsinatig a  Dei Verbum
konstitúcióval (1965), sőt újabb utak felé vezetett tovább.

Talán banálisnak hangzik,  hogy az ember test és lélek egysége, és
hogy a léleknek van egy felsőbb fakultása, amely a szellem. Ez külön-
böztet meg bennünket minden más létezőtől, legfőképpen az állatoktól.
Míg a növény és állatvilág a beleépített „program” szerint él, természet-
szerűen vagy ösztönszerűen, addig az ember esetében megkülönbözte-
tő specifikumként jelenik meg az értelem használata.

Több ezer évre vissza tudunk tekinteni az emberiség történelmében,
és láthatjuk, hogy az ész használatával építettek fel népek és közösségek
társadalmakat, kultúrákat, és így haladt előre korok és nemzedékek fo-
lyama. Az emberben lévő  Istenre való ráhangoltság egész személyisé-
günk és lelkiismeretünk lényegi része, mely sajnos a civilizáció fejlődé-
sével egyre kevesebb hangot kapott a közéletben.

1 II. JÁNOS PÁL pápa, Fides et ratio, bevezetés, Szent István Társulat, Budapest 1999,
9.



268 Kránitz Mihály

Már a pogány és a keresztény ókor is megállapította, hogy az ember
természeténél fogva vallásos lény. Ehhez az adottsághoz, a capax Deihez
kapcsolódik a  homo sapiens, a gondolkodó ember, és amellett, hogy ez
két különböző  megnevezés,  mégis ugyanarról az egyedről  beszélünk,
akinek különféle adottságai vannak. Ha pedig valljuk, hogy az ember
lelkében és személyiségében Isten képét is hordozza, akkor ebből az is
következik,  hogy  nem  lehet  ellentmondás  az  emberen  belül.  Vagyis
szellemi tágassága, kreativitása nem választható el az Istenre való nyi-
tottságától. Ez egyébként nem is volt kérdéses egészen a modern korig.
És ma is jobbára ott kérdés, ahol a technikai civilizáció egy magas fokot
ért el,  mely egyoldalúvá tette az emberi  gondolkodást,  a személynek
csak az értelmi oldalát erősítette, s figyelmen kívül hagyta „szívének ér-
zéseit”, mert végső soron az istenképiség a helyes szeretet megnyilvá-
nulásában áll.

A zsidó-keresztény kinyilatkoztatásra alapuló egyházi tanítás egyál-
talán nem valamiféle misztika vagy mese, hanem a teljes ember adottsá-
gaival számolva az Istenhez való eljutás lehetősége. A hit megkerülhe-
tetlen Istennel szemben, a hit kifejtésében viszont nélkülözhetetlen az
értelem használata.2

Természetesen okoskodhatunk, mint akár Pelagius, a Kr. u. 360–427
között élt ír szerzetes, aki az értelem önrendelkezését, valamint az em-
beri szabadság képességét nagyobbra tartotta Isten kegyelménél. Véle-
ménye szerint ahhoz, hogy az ember jótetteket vigyen végbe, elég a sza-
badság használata. Ferenc pápa ettől az önteltségtől óv minket nemrég
kiadott írásában, melyben e magatartás modern változatát új pelagia-
nizmusnak nevezi (Gaudete et exsultate, 2018). Ezzel párhuzamosan óv
minket az új gnoszticizmustól is, mely megint csak egyedül az önálló
értelemre való hagyatkozás régi gnosztikus formájának újraélesztése.3

Ferenc  pápa  „ideiglenes  kultúrának”  nevezi  azt  a  környezetet,
amelyben a ma embere él. Itt már egyre kevésbé számít az értelmi dön-
tés, egy bizonyos jólét miatt nincs vallási érdeklődés, és az egyén egyre

2 Zsid 11,6: „Hit nélkül pedig nem lehet senki sem kedves, aki ugyanis az Istenhez
járul, hinnie kell, hogy Ő van és megjutalmazza azt, aki Őt keresi.”

3 FERENC pápa, Gaudete et exsultate 35–62, Szent István Társulat, Budapest 2018, 23–
37: Az életszentség két rejtőző ellensége.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 269

jobban  magára  marad,  elszigetelődik,  és  ezáltal  irányíthatóvá  válik.
Ami pedig őt vezeti, az nem lesz más, mint a fogyasztói társadalom igé-
zete, amelyben abban a vélekedésben él, hogy akkor boldog, ha minde-
ne megvan. Ám ezzel együtt tulajdonképpen falakat épít maga köré, és
még a lehetőségét sem adja meg annak, hogy egy fogyasztásra és szóra-
kozásra épült életvitelbe valami természetfölötti beszüremkedjék.

Ferenc pápa II. János Pál pápa Fides et ratio körleveléhez kapcsolódó-
an kimondja, hogy „aki nem fél az észtől, az keresi azt, és bízik benne,
mert az ész és a hit világossága egyaránt Istentől ered, és nem mondhat-
nak ellent egymásnak. A hit új horizontokat nyit a gondolkodás előtt, és
kiteljesíti az ész lehetőségeit.”4

Idézzük fel a remény evangéliumáról szóló keresztény tanúságtételt
az újszövetségi kinyilatkoztatásból: 1Kor 1,18–25:

„A  keresztről  szóló  tanítás  azoknak,  akik  elvesznek,  balgaság
ugyan, de nekünk, akik üdvözülünk, Isten ereje. Hiszen az Írás így
szól: Lerontom a bölcsek bölcsességét, s az okosak okosságát meg-
hiúsítom. Hol marad a bölcs? Hol az írástudó? Hol az e világi tudás
szószólója? Nem megmutatta Isten, hogy a világ bölcsessége balga-
ság? Mivel a világ a maga bölcsességével nem ismerte fel Istent is-
teni bölcsességében, úgy tetszett Istennek, hogy balgaságnak látszó
igehirdetéssel üdvözítse a hívőket. A zsidók csodajeleket kívánnak,
a  görögök  bölcsességet  követelnek,  mi  azonban  a  megfeszített
Krisztust hirdetjük. Ő a zsidóknak ugyan botrány, a pogányoknak
meg balgaság, a meghívottaknak azonban, akár zsidók, akár görö-
gök: Krisztus Isten ereje és Isten bölcsessége. Hiszen Istennek a bal-
gasága bölcsebb az embereknél, és Istennek a gyöngesége erősebb
az embereknél.”

A XX. század második felétől a posztmodern szellemi irányzat megjele-
nésével az emberiség történelmének sajátos korszaka köszöntött be. A
nyugati világ társadalmait a szekularizáció és az individualizmus szel-
lemi eszméi és gyakorlati megvalósításai határozták meg. Maga az egy-
ház is átélte és átéli a mindenkori emberrel  együtt azokat a gyökeres
változásokat,  melyek még napjainkban is meghatározzák az emberek

4 FERENC pápa, Evangelii gaudium 242, Szent István Társulat, Budapest 2013, 137.



270 Kránitz Mihály

gondolkodását és tevékenységét. Az elmúlt ötven évet fény és árnyék
egyaránt jellemzi. Az egyház küldetése, hogy a remény evangéliumát
hirdesse, ám a nagykorúvá lett „modern” ember nem tart igényt részle-
tes útmutatásra vagy célkitűzésre.5

A szellem és a művészet világának képviselői és szereplői alkotásaik-
ban a saját útjukat járják, és úgy érzik, hogy nem szorulnak rá az egyház
tanácsaira vagy gyámkodó eligazítására. És mégis nagyon sokszor még
a mai kultúra is a vallási témákból él, mert vagy parodizálja, meghami-
sítja vagy nevetség tárgyává teszi, vagy azt igyekszik bemutatni, hogy
helytelen a hívő  magatartás. A II.  Vatikáni Zsinat fél évszázaddal ez-
előtt nyitást jelentett a világ felé, és önmeghatározást az egyház belső
élete számára. A zsinat tiszteletben tartja a kultúra bármely ágának ki-
bontakozási  szabadságát – beleértve a filozófiát is –, és az I.  Vatikáni
Zsinat  tanítására  támaszkodva  kijelenti,  hogy  a  megismerésnek  két
rendje van: a hité és az értelemé. Ugyanakkor, amint a Gaudium et spes
konstitúció  megfogalmazza,  „az  egyház  semmiképpen  sem  tiltja,
hogy… az értelmességet kutató és kereső  ember, valamint a tudomá-
nyok a maguk határai közt a saját elveiket és módszerüket kövessék”.6

Teszi ezt a zsinat azzal a tudattal, hogy a művészet, a gondolkodás és a
kultúra bármely ága nem állhat igazi ellentétben a hittel, mert a földi
valóságok és a hit valóságai ugyanattól az Istentől erednek.7

2. A keresztény filozófia és a kortárs emberi életérzés

A hit és a vallás szempontja egyre inkább kikerül az általános gondol-
kodásból, és közömbös, néha pedig ellenséges környezet veszi körül. A
modernitás egyre erősödött az elmúlt századokban, és mára a társada-
lom szinte minden területet átjárva kihívást jelent az egyház számára.

5 Az emberi gondolkodás XX. századi fejlődését és a keresztény hit megnyilvánulá-
sát kiválóan elemzi  BERNARD SESBOÜÉ jezsuita fundamentálteológus:  La théologie au
XX.e siècle et l’avenir de la foi, DDB, Paris 2007 (chap. VIII: Avenir de la foi et avenir de
l’homme), 291–359.

6 Vö. GS 59.
7 Vö. GS 36.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 271

Korunkban természetesen gyakori, hogy valaki egyáltalán nem hisz, de
az is, hogy kész szinte bármiben hinni. Ebben a helyzetben az egyház-
nak arról kell tanúságot tennie, hogy van értelme az ember életének, s
hogy éppen ez az értelemkeresés adja számára az igazi boldogságot.8

Ugyanakkor a keresztény hit jövője az emberiség jövője számára is egy
nagy kihívás. Ez a kihívás még soha nem volt ilyen nagy jelentőségű,
mivel az emberiség szabadsága és felelőssége is együtt haladt a megis-
merés fejlődésével. A ma élő emberek sem jobbak vagy rosszabbak a
korábbiaknál, de a rendelkezésünkre álló eszközök végtelenül nagyob-
bak a jóra és a rosszra egyaránt. Erős a remény, hogy a modernitás eljut
arra a bölcsességre, melyben maga is képes lesz a megtérésre.9

A svájci származású jezsuita filozófus és nyugalmazott püspök, Peter
Henrici (1928–) szerint az egyház és a modernitás összetartozása még
mindig nyitott kérdés az I. és a II. Vatikáni Zsinat összefüggésében is.
2011  novemberében  a  Gregoriana  egyetemen  a  modernitásról  tartott
kongresszuson ennek tisztázására Henrici „blondeli” értelemben három
„nyitott következményt” határoz meg elvégzendő feladatként. Az első,
hogy  a  modernitás  a  modern filozófiából  ered,  mely  nagymértékben
tartalmaz kinyilatkoztatott  és  keresztény gondolatokat  is.  A második
megállapítás, hogy a modernitást nagyrészt protestánsok képviselték, s
így ez elsősorban ökumenikus kérdés lett. A harmadik nyitott következ-
tetés és feladat,  hogy ténylegesen szembe kell  nézni a modernitással,
nemcsak a tanítóhivatal, hanem az egész egyház, sőt az egyének szint-
jén is,  s itt  olyanokra gondolt,  hogy legyenek bár szentek, művészek
vagy gondolkodók, mégis hatottak koruk kultúrájára. Ebből fog szület-
ni Henrici reményei szerint egy igazi misszió, egy új, változatos, mo-
dern vagy még inkább posztmodern katolikus kultúra.10

Az ember önállóságával együtt járt a gondolkodás önállósága, mely a
két nagy világháború után a saját szétszakadozottságát is megélte. A II.
Vatikáni Zsinat szinte a korábbi filozófia nagy kérdéseit teszi fel újra,
amikor az emberiségre mint egyetlen közösségre tekint: Mi az ember?

8 SESBOÜÉ, B., La théologie au XX.e siècle et l’avenir de la foi, 334.
9 Az egyház és a modernitás kikerülhetetlen találkozásáról lásd: HENRICI, P., La filo-

sofia moderna, l’uomo e la chiesa, in Il Regno – Documenti (1/2012), 10–16.
10 HENRICI, P., La filosofia moderna, l’uomo e la chiesa, 16.



272 Kránitz Mihály

Mi az értelme és célja életünknek? Mi a jó és mi a bűn? Honnét van a
szenvedés és mi a célja? Melyik az igazi boldogsághoz vezető út? Mi a
halál? Miben áll a halál utáni ítélet és igazságszolgáltatás? Mi a létünket
körülölelő legvégső megnevezhetetlen titok, amelyből eredünk, és aho-
vá megyünk?11 Az egyház az ötven évvel ezelőtti nagy összejövetelein
mintegy az egész emberiség nevében tette fel ezeket a kérdéseket, a re-
mény kérdéseit, mert a kereszténység mindig előretekint.

Az elmúlt évtizedekben nemcsak az egyháztól, hanem gyakran a ko-
rábban kialakult gondolkodási rendszerektől is függetlenül járja a mo-
dern ember saját szellemi útját. Az evangélium hirdetése során az egy-
háznak új kihívásokkal kell szembenéznie, a pozitív kritikustól egészen
a gyűlölködő  ellenségeskedésig.  A hívő  ember  és  a  hívek közössége
sem tekinthet el a szembenézéstől,  a szellemi mérlegeléstől,  valamint
egyfajta szellemi-lelki útravaló megfogalmazásától. Miután a gazdasági
fejlődés az elmúlt években alábbhagyott, ma újra fennáll a lehetősége az
emberről  és  az  Istenről  szóló  nagy  kérdések  felvetésének,  az  ember
megszólítható lett. Az egyház arra törekszik, hogy a Krisztustól kapott
hivatását betöltse, mely abban áll, hogy minden emberhez személyesen
vigye el a remény üzenetét, mivel az ember kérdései továbbra is fennáll-
nak, és válaszra várnak.

3. A kereszténység elengedhetetlen szükségessége a szekularizált 
világban

Peter Berger (1929–2017) szociológus és kollégái a ’90-es évek végén a
világ „deszekularizációját” hirdették, felhívta a figyelmet a világvallá-
sok „újjáéledésére”.12 Megfigyelésük azonban nem teljesen helyénvaló.
A régi Európára nézve ez igaz lehet ugyan, mely az elmúlt kétszáz év-
ben szekularizálódott, és kisebb mértékben igaz az Egyesült Államokra,
de a világ többi része még nem szekularizálódott. Sok társadalomban,
főleg az ázsiai kultúrákban az emberek továbbra is a vallásból merítik

11 Vö. NA 1.
12 BERGER, P. et alii,  The Desecularization of the World: Resurgent Religion and World

Politics, Ethics and Public Policy Center, Washington 2008.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 273

életük értelmét, és a vallás jelenti számukra a társadalomba való beil-
leszkedés alapját is.

Joseph Ratzinger bíboros szerint a keresztény hit felébreszti a lelkiis-
meretet, és megalapozza az ethoszt. Tartalmat ad és utat mutat a gya-
korlati észnek. Korunk valódi veszélye, kulturális krízisünk magva az
ethosz destabilizációja, ami azon alapszik, hogy már nem tudjuk megér-
teni az erkölcsi valóság ésszerűségét, és az észt a kiszámíthatóra redu-
káljuk. Az a kísérlet, hogy az embert és az emberi dolgokat kívülről, a
mennyiségiből  és a megcsinálhatóból kiindulva próbáljuk meg stabili-
zálni vagy megszabadítani, lényege szerint balul fog elsülni.13

Nem kerülhetjük el a megtérést az ész nagyobb tágasságához, hogy
az erkölcsi észt újból észként tanuljuk megismerni. Az önmagába záruló
ész nem marad ésszerű, hasonlóképp, mint az az állam, amely tökéletes
akar lenni, zsarnoki lesz. Az észnek szüksége van a kinyilatkoztatásra,
hogy észként tudjon működni – érvel Joseph Ratzinger bíboros.14

Az I. Vatikáni Zsinat Szent Pál tanítása alapján kifejtette, hogy van-
nak természetes úton, azaz filozófiailag megismerhető igazságok. Ezek
ismerete szükségszerűen megelőzi Isten kinyilatkoztatásának elfogadá-
sát. Szent Pál a rómaiakhoz írja: „Ami megtudható Istenről, az világos
az emberek előtt, mert maga Isten tette számukra nyilvánvalóvá.”15 Ez
a belső  ismeret és tudás az apostol szerint Istentől  ered. Vagyis a te-
remtettségünk már biztosít a szellemi képességek alapján egyfajta ter-
mészetfölötti  vagy istenismeretet.  Az indoklás szerint:  „Ami Istenben
láthatatlan: örök ereje és isteni mivolta, arra a világ teremtése óta műve-
iből következtethetünk.”16 Már az Ószövetségben szerepelt, hogy „Isten
a saját szemét helyezte az ember szívébe”,17 és hogy „a teremtmények
nagyságából és szépségéből összehasonlítás útján meg lehet ismerni te-

13 Vö. RATZINGER, J. (XVI. BENEDEK pápa), Keresztény orientáció a pluralista demokráci-
ában, in A közép újrafelfedezése. Alapvető tájékozódások, Szent István Társulat, Budapest
2008, 275.

14 Vö. RATZINGER, J. (XVI. BENEDEK pápa), Keresztény orientáció a pluralista demokráci-
ában, in A közép újrafelfedezése, 276.

15 Róm 1,19. Fides et ratio, 67.
16 Róm 1,20.
17 Sir 17,8.



274 Kránitz Mihály

remtőjüket”.18 Pál  areioszpagoszi  beszédében  kimondja,  hogy  Isten
„nincs messze egyikünktől sem”.19 A kinyilatkoztatás e tételei alapján
Isten természetes ésszel való megismerése az egyház hittétele, az I. Vati-
káni Zsinat dogmája lett.20

Különösen a fundamentális teológiának a feladata, hogy a hívő meg-
ismerés  fényében kimutassa  azokat  az  igazságokat,  amelyeket az ész
már a maga autonóm kutatásaiban megtalált.21 Ez tehát az ember igazi
méltósága, amikor ráeszmél a természetfölötti valóságra, de keresztény
nézőpontból  el  kell  jutnia  oda,  hogy ne csak szemlélje  vagy csodálja
akár a természet, a világegyetem, vagy az ember mint mikrokozmosz
szépségét, hanem szükséges, hogy rádöbbenjen arra, hogy ezeknek az
igazságoknak  a  teljességét  éppen az Isten által  adott  kinyilatkoztatás
adja meg. Ez nem kisebb csodálattal töltheti el a gondolkodót, a tudóst
vagy a művészt, mert a felfedezett igazságok Isten feltárt titkaiban nye-
rik el végső céljukat.

Akár a természetes istenismeret, vagy a láthatatlanról és a természet-
fölöttiről való beszéd képessége egy előkészítő utat jelentene, mely rá-
vezet az Istentől származó és a Szentírásban megtalálható igazságok el-
fogadására,  anélkül  hogy az ember autonómiáját  veszélyeztetné.22 Az
elmúlt  két  évszázadban  Isten  elgondolása  az  ateizmus  támadásának
volt kitéve. „Isten halott” – hirdette Nietzsche, s ez az egyszerű, lapidá-
ris vélemény mindenfelé gyorsan elterjedt. Mit jelent ez valójában? Ha-
tását senki sem kétli. Isten már nem alkotja részét az emberek minden-
napjának,  s  egyre  kevésbé  veszik  számításba  az  egyes  napszakoknál
vagy egy döntéshozatalnál. Isten más értékeknek adta át a helyét: a jö-
vedelmezőség és a hasznosság szempontjainak.  Előfordul természete-
sen,  hogy mégiscsak  találunk utalást  Istenre  a kiélezett  helyzetekben
vagy megszokásból az élet nagyobb állomásain (születés, házasság, te-
metés),  ám ez pusztán egy szociológiai  túlélés – tartják egyesek. Ám
úgy tűnik, Istent sikerült kitörölni az emberek tudatából.

18 Bölcs 13,4.
19 ApCsel 17,27.
20 Vö. DH 3004.
21 Fides et ratio, 67.
22 Vö. Fides et ratio, 67.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 275

4. Az ész és a hit párbeszéde a keresztény gondolkodásban

II. János Pál pápa a Fides et ratio kezdetű körlevelében (1998) és XVI. Be-
nedek pápa a Spe salvi kezdetű enciklikájában egyöntetűen kimondják,
hogy „az észnek és a hitnek kölcsönösen szüksége van egymásra”.23 Ah-
hoz tehát, hogy az ész teljesen önmaga lehessen, szüksége van a hitre. A
hit ugyanis „utat tud mutatni annak az észnek, amely figyelmesen kere-
si az igazságot”.24

XVI. Benedek pápa a Spe salvi kezdetű körlevelében (2007) ismétel-
ten és újból felteszi a kérdést: „Mit remélhetünk? És mit nem remélhe-
tünk?” A válaszadásnál meg kell fontolni, hogy az állandóan növekvő
haladás csak anyagi téren lehetséges. Az erkölcsi tudat és az erkölcsi
döntés területén azonban ilyen folyamatosság nincsen, mert az emberi
szabadságnak mindig újra meg kell hoznia döntéseit. A döntések pe-
dig imperatívuszként, felhívásként állnak az emberi szabadság előtt. A
szabadságnak meggyőződésre van szüksége – vallja XVI. Benedek pá-
pa. A meggyőződést pedig közösségileg mindig újra meg kell teremte-
ni.25 A szentatya végül megállapítja, hogy az embert soha nem lehet
csak kívülről megváltani. Volt idő, amikor azt gondolták – Francis Ba-
con (1561–1626) és követői –, hogy az embert a tudománnyal fogják
megváltani. XVI. Benedek nagyon radikálisan fogalmaz, amikor kije-
lenti: „Ez az elvárás túl nagy volt a tudomány irányában: ez a remény
hazug. Az embert végső soron csak a szeretet válthatja meg.”26 Ez az
alapüzenete a keresztény reménynek a világ felé. Az emberi remény
ugyanis egyet jelent a megváltással. Az embernek igazi nagy és min-
den törésen átvezető reménye csak Isten lehet – az az Isten, aki „mind-
végig”, a „beteljesedésig” szeretett és szeret. XVI. Benedek pápa sze-
rint az életet is csak az ismeri fel igazában, akit megérint ez a szeretet.
A keresztény üdvprogramban ott visszhangzik a remény szava, hogy
van örök élet  és  egy találkozásra való felhívás,  ahol  azzal  vagyunk
kapcsolatban, aki nem halt  meg, mert feltámadt, Ő  maga az élet  és

23 Uo.
24 Fides et ratio, 67.
25 Spe salvi, 24.
26 Uo. 26.



276 Kránitz Mihály

maga a szeretet, akkor van reményünk, és valójában akkor van igazi
életünk is, mert így és ezáltal „élünk”.27

2006. szeptember 12-én XVI. Benedek pápa a regensburgi egyetemen
tartott előadást Isten és az értelem összefüggéséről.28 A pápa meghatá-
rozása szerint a bibliai hit és a görög filozófia eredményezte, hogy a Kö-
zel-Keleten született kereszténység létrehozta Európát. Ez döntő ténye-
ző az emberi élet és gondolkodás számára mind a mai napig. Mindez
nem volt véletlen – állapította meg XVI. Benedek, mert ez a közeledés
már régen elkezdődött. Egészen az ószövetségi égő csipkebokorig kell
visszamennünk, ahol elhangzott Isten titokzatos neve – az „én vagyok”
–, mely belső analógiában áll Szókratész (Kr. e. 470–399) kísérletével a
mítoszok legyőzésére és felülmúlására – vallja XVI. Benedek pápa.29

A IV. Lateráni Zsinat 1215-ben kimondta, hogy „Isten és köztünk, az
ő örök teremtő Lelke és a mi teremtett értelmünk között valóságos ana-
lógia van”, melyben „a különbözőségek végtelenül nagyobbak, mint a
hasonlóságok, de nem semmisítik meg az analógiát és az erről szóló be-
szédet”.30 XVI.  Benedek  pápa  szándéka,  hogy  párbeszéd  szülessen  a
kultúrákkal  és a vallásokkal.  Jóllehet a nyugati világban a pozitivista
gondolkodás és a belőle származó filozófiák Istent kizárják a gondolko-
dás egyetemességéből, de ezzel önmagát is kizárja a kultúrák dialógu-
sából. Az emberiség vallásos hagyományainak háttérbe szorítása főként
a keresztény hit  nagy tapasztalatainak mellőzése,  illetve elutasítása a
pápa szerint hallásunk és válaszunk elfogadhatatlan megcsonkítását je-
lentené. Ha elutasítjuk a beszélgetést, amely a létezésről szól, akkor a lé-
tezés igazságát, a reményt veszítjük el. Az értelem teljessége előtti meg-
nyílás  bátorsága  nem  az  értelem  nagyságának  elutasítása  –  ez  az  a
program, mellyel a bibliai hitnek elkötelezett teológia részt vesz a jelen
kor disputájában.31

27 Uo. 27.
28 Aki hisz, soha nincs egyedül. XVI. Benedek pápa németországi látogatása, 2006. szep-

tember 9–14, SZIT, Budapest 2006, 50–72.
29 Vö. Aki hisz, soha nincs egyedül, 50.
30 Vö. Aki hisz, soha nincs egyedül, 56.
31 Vö. Aki hisz, soha nincs egyedül, 62–63.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 277

Egy olyan gondolkodás, mely süket az isteni valóságra, alkalmatlan,
hogy részt vegyen a kultúrák dialógusában. A modern gondolkodásban
azonban van egy belső „platonikus” elem, mely biztosítja a gondolko-
dás becsületességét, és ez az a pont, amelynek alapján létrejöhet egy fel-
ismerés, hogy magában a gondolkodásban van egy olyan kérdés, mely
minden  módszerbeli  lehetőségével  együtt  meghaladja  magát  a  tudo-
mányt. XVI. Benedek pápa érvelése szerint el kell fogadni az anyag ész-
szerű  struktúráját  és a megfelelőséget a mi szellemünk és az ésszerű
struktúrák között. E kérdés megválaszolása a filozófiára és a teológiára
tartozik, nem pedig az egyes tudományokra, mivel azt egy másik szin-
ten kell megválaszolni. Éppen ezért jelent jelentős ismeretforrást a vallá-
si tradíció tapasztalata.32 A tudományok és a hit párbeszédében a mo-
dern kultúra bizonyos hozzájárulásáról lehet beszélni, mely az érvelés
segítségével „átgondolt  meggyőződés”-ként szeretné elfogadtatni ma-
gát.33

5. Az egyházi Tanítóhivatal útmutatásai

Az I. és a II. Vatikáni zsinattal újból hangsúlyozni kell – ahogyan ezt te-
szi XVI. Benedek pápa is –, hogy az ember gondolkodási képessége és a
vallásos hit nincs ellentétben. A homo problematicus éppen a kettő helyes
használatával  jut  el  az életével kapcsolatos  kérdések felismerésére  és
megoldására. Modern, szabadsággal átitatott és pluralisztikus társada-
lomban élünk, ahol megjelenik a „kritikus igény”, hogy akár valamivel
szemben vagy valami ellen szellemileg lépjen fel, illetve érvényesítse sa-
ját  elképzeléseit,  sokszor  lerombolva  vagy magára hagyva a  vallásos
gondolkodás megnyilvánulásait.34 A média területén az embert is for-

32 Vö.  Aki hisz, soha nincs egyedül,  62. Az evangélikus Dietrich Bonhoeffer (1906–
1945) ugyanakkor óvatosságra int a bibliai hit „hézagpótló” alkalmazásával szemben.
Vö. BONHOEFFER, D., Nachfolge, Chr. Kaiser, München 1949.

33 RAWLS, J., „considered conviction”, A Theory of Justice, HUP, Harvard 1971, 46.
34 Vö. KASPER, W.,  Egyház, merre tartasz? A II. Vatikáni Zsinat maradandó jelentősége,

in A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai negyven év távlatából, 1962–2002 (szerk. Kránitz,
M.), Szent István Társulat, Budapest 2002, 36.



278 Kránitz Mihály

máló ideológiák nagy teret kapnak, és akarva, nem akarva formálják az
emberek gondolkodásvilágát, öntudatát.35

Az európai helyzetre Walter Kasper bíboros a kereszténység új inkul-
turációját  ajánlja,  mivel  az  európai  keresztény kultúra  „egyre  inkább
szétmorzsolódik, a modern felvilágosodás és az új technikai-ipari kultú-
ra által”.36 Mintegy negyven évvel a zsinat bezárása után II. János Pál
pápa Ecclesia in Europa kezdetű apostoli buzdításában (2003) megállapít-
ja,  hogy a  keresztény  életfelfogást  állandó kihívások  és  fenyegetések
érik. Egyre nehezebb megélni a Jézusba vetett hitet.37 A jelen kultúra ni-
hilista, relativista és hedonista magatartását II. János Pál pápa „csöndes
aposztáziának” nevezi, mivel az önelégült ember úgy él, mintha Isten
nem létezne. Múltat és jövőt a kortárs gondolkodók és írók „a keresz-
tény örökségtől függetlenül próbálják bemutatni”.38 A posztmodern fi-
lozófia, a tömegtájékoztatás és akár a napi kulturális megnyilvánulások
tartalmaikban ellentétesek az evangéliummal, s így végső soron az em-
beri  személy  méltóságával,  jóllehet  éppen  ez  utóbbira  hivatkoznak.39

Míg a kortárs filozófia a szabadságra nyitott embert állítja középpontba,
vallási  agnoszticizmust  hirdet,  sajátos erkölcsi  és jogi relativizmussal,
amely nélkülözi azt az igazi emberfogalmat, mely szorosan hozzátarto-
zik egy reményteli jövő  megfogalmazásához.  A remény elvesztésének
aggasztó jelenségét II. János Pál pápa „a halál kultúrájának” nevezte.40

XVI. Benedek pápa a második körlevelét, a Spe salvit (2007) szentelte
a keresztény reménynek. Megállapítja, hogy a XIX. századi Európa és
civilizált társadalom még ragaszkodott a haladás-hithez. Vezércsillagai
az ész és a szabadság voltak. A pápa úgy látja, hogy a technikai fejlődés
állandó gyorsulása egy teljesen új társadalmi helyzetet teremtett. Min-
den azt hirdette, hogy változásra van szükség, egy forradalmi ugrásra.

35 A világi híveknek az egyház tanítása alapján lehetőségeik szerint részt kell ven-
niük a közélet formálásában. Vö. HITTANI KONGREGÁCIÓ, Katolikusok részvétele és maga-
tartása a politikai életben, 2003.

36 Uo. KASPER, W., Egyház, merre tartasz?, 36.
37 II. JÁNOS PÁL pápa, Ecclesia in Europa, 7, Szent István Társulat, Budapest 2003, 17.
38 II. JÁNOS PÁL pápa, Ecclesia in Europa, 9.
39 Uo.
40 Vö. XVI. BENEDEK pápa, Caritas in veritate 75.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 279

Ez együtt járt egy radikális kritikus szemlélettel, melyben nem maradt
helye a vallásnak, Istennek és a teológiának sem. A haladás fő irányítója
a politika lett. Ennek képviselői voltak a gyanú mesterei: Marx, Nietz-
sche és Freud. Náluk nem maradt helye az istenhitnek, melyet akadály-
nak gondoltak az ember szabadságának kibontakozásában. Így az isten-
tagadásból épp a XX. század nagy drámáinak következtében kialakult
az ember tagadása is.41 

Az ateizmussal párhuzamosan kialakult a teljes tévútnak bizonyult
Isten halála-teológia is. Maga a II. Vatikáni Zsinat egyébként tizenegyfé-
le ateizmust sorol fel a Gaudium et spes kezdetű konstitúcióban, kifejtve,
hogy „az ateizmus maga nem ősjelenség, hanem különböző okok szár-
mazéka”.42 Remény híján  Isten  helyébe  emberi  értékek  kerülnek,  ám
ezek egyértelmű meghatározása nem kerül kifejtésre. A II. Vatikáni Zsi-
nat megállapítja, hogy „éppen a mai civilizáció is megnehezíti az elju-
tást Istenhez”.43 A zsinati dokumentum tanítja, hogy „ha hiányzik az is-
teni  alap  és  az  örök  élet  reménye…  súlyos  kárát  vallja  az  emberi
méltóság”. Hiába teszik meg értéknek a szabadságot és más emberi jo-
gokat, mert „válasz nélkül marad az élet és a halál, a bűn és a szenvedés
rejtélye, és mindez nem egyszer kétségbeesésbe kergeti az embereket”.44

A vallás, a hit,  az egyház és Isten kizárása nem hoz megoldást, mert
„minden ember megoldatlan kérdés marad önmaga számára”.45 Az öt-
venöt évvel ezelőtti zsinat azonban a világ szerint berendezkedő ember-
nek visszaadja a reményt, azoknak, akik már hinni sem mernek egy ma-
gasabb rendű életben.46

XVI. Benedek pápa a keresztény reményről írt körlevelében hangsú-
lyozza, hogy az emberért végzett szellemi és fizikai küzdelem tévedése
nyilvánvaló,  mert  elfelejtette,  hogy  a  szabadság  mindig  szabadság  a

41  Vö. Henri de Lubac (1896–1991))  Az ateista humanizmus drámája című  művét,
LUBAC, H. de, Le drame de l’humanisme athée, Union, Paris 1944.

42 Vö. GS 19–21. Az ateizmus kérdéséről lásd: TONIOLO, A., Ricerca di Dio e l’ateismo,
due aspetti costitutivi dell’esperienza religiosa?, in Credere oggi 32 (1/2012), 7–18.

43 GS 19.
44 GS 21.
45 Uo.
46 Uo.



280 Kránitz Mihály

rosszra is.47 A kereszténység végső soron nem hátrál meg a kritikus kér-
dések elől, mert önmagának és kifelé is felteszi a kérdést: Mit remélhe-
tünk?48 XVI. Benedek pápa az újkor önkritikájával való párbeszédre hív,
ám felszólítja a keresztényeket, hogy pontosan legyenek tudatában an-
nak, hogy „valójában miben áll a reményük, mit kell adniuk, s mit nem
tudnak adni a világnak”.49 A racionális és emancipált gondolkodás vala-
mit  nagyon  eltévesztett,  ha  az  ember  szabadsága  melletti  küzdelme
mégsem hozta meg a jó gyümölcseit, mivel az úgynevezett „haladás”
Theodor W. Adorno (1903–1969) szerint nem volt más, mint „a parittyá-
tól a hidrogénbombáig való haladás”.50 XVI. Benedek pápa szerint en-
nek a korszaknak az igazság- és szabadságigénye a haladás kétarcúsá-
gát mutatta be.51 A jövő reménye, fogalmazza meg XVI. Benedek pápa –
s ez biztosítja a jövőbe vetett remény alapját –, hogy a haladáshoz az
emberiség erkölcsi jobbulása szükséges. Az anyagi lehetőségek és a szív
tanácstalansága jellemzi a mai kort, s ezzel a pápa megállapítása szerint
az ember fenyegetéssé válik önmaga és a teremtés számára. Nem lehet
emberi, boldog országot építeni a keresztény remény kizárásával, mert
éppen  az  újkor  eseményei  alapján  kimondható,  hogy  „az  embernek
szüksége van Istenre, különben nincs reménye”.52

A gondolat, hogy „posztmodern” világban élünk, annak a tendenciá-
nak a tartozéka,  hogy egyesek a Nyugat  modernizációs  tapasztalatát
egyetemes metanarratívaként értelmezték. Ez a gondolat azon a feltétele-
zésen nyugszik, hogy a nemzetek fejlődése azonos mintát követ, tudni-
illik azt a mintát, amelyet az északi országok már bejártak.53

47 Vö. XVI. BENEDEK pápa, Spe salvi, 21.
48 Uo. 22.
49 Uo.
50 Uo. 22.
51 Uo.
52 Uo. 23.
53 A társadalom, amelyben élünk, sem nem „posztkeresztény”, sem nem „posztsze-

kuláris” – vallja Melba Padilla Maggay Fülöp-szigeteki professzorasszony, az Ázsiai
Egyház- és Kultúraintézet tagja. „Az atyáinktól örökölt ősi vallásnak továbbra is erős
tudatalatti befolyása van népünk életére. A kereszténység, ami a spanyol conquistado-
rok megérkezésével jutott el hozzánk, nálunk nem ment keresztül a reformáció nyo-
mában járó felforduláson – a szekularizáción és az egyre nagyobb teret nyerő kételke-



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 281

6. Az emberi keresés kiindulópontja

Már Pál apostol az athéni filozófusokkal való találkozás során úgy fo-
galmaz, hogy „akit ti ismeretlenül tiszteltek, azt hirdetem nektek”.54 Az
ember és az emberi ész értelmességét az emberi szívbe elültetett vágy
igazolja, mely keresztény szempontból az istenkeresést és az Isten utáni
vágyat jelenti. A gondolkodási képesség pedig az a kezdet, amellyel az
ember a látható dolgok fölé tud emelkedni55 – amint azt az I. és a II. Va-
tikáni Zsinat is kijelentette. Az emberrel veleszületett és megfogalma-
zásra irányuló igazságkeresés különböző módokon jelent meg az iroda-
lom, a zene, a festészet, a szobrászat, az építészet vagy éppen a filozófia
eszközeivel.56

„Az egész látható teremtésben az ember az egyetlen lény – állapítja
meg  a  körlevél  –,  aki  nemcsak  képes  a  tudásra,  hanem  tud  is  e
tudásról.”57 Egy ember akkor számít felnőttnek, ha különbséget tud ten-
ni igaz és hamis között, s így saját ítéletet mond a dolgok hiteles igazsá-
gáról.58 Az emberi kérdések általában a jelenre és a jövőre vonatkoznak.
A két alapkérdés:  Van-e értelme az életnek? és  Hova vezet az élet? Itt na-
gyon sokszor a dolgok értelmét kereső drámai kérdésekkel találkozha-
tunk. Mindenki tudni akarja, és mindenkinek tudnia kell élete végének
igazságát. A Fides et ratio enciklika (1998) a legkézenfekvőbb megállapí-
tást teszi, amikor kijelenti, hogy minden ember „tudni akarja, hogy lété-
nek a halál végleges vége-e, vagy van valami, ami túlmegy a halálon;
remélhet-e továbbélésben vagy sem”.59

Ezeket a legelemibb kérdéseket valamilyen formában mindenki felte-
szi. Ám az értelem- és reménykeresés függ az ezekre adott válaszoktól.

désen, ami a felvilágosodás racionalista eszméiben kapott filozófiai keretet. Azon a
társadalmi individualizáción sem mentünk keresztül, amit a tudomány felemelkedé-
se, az ipari forradalom és az ezek talaján felnövő modern társadalmak hoztak maguk-
kal.” Vö. Theologiai Szemle (2011/2), 113.

54 ApCsel 17,23.
55 Fides et ratio, 24.
56 Fides et ratio, 24.
57 Fides et ratio, 24.
58 Fides et ratio, 25.
59 Fides et ratio, 26.



282 Kránitz Mihály

És egy újabb kérdés merül fel: Lehetséges-e az egyetemes és abszolút
igazság elérése, vagy sem? Ám az igazság keresésén túlmenően az em-
ber „még keres valami abszolút valóságot… egy végső  létezőt, amely
minden dolog alapja… s amin túl további kérdés vagy érv nincs és nem
is lehet”. A vélemények elbűvölhetik az embert, de meg nem nyugtat-
ják. A világban élő embert nemcsak a filozófiák segítik helyes életvitele
megtalálásában, hanem azok a személyes meggyőződések és tapasztala-
tok is, melyek a családi vagy a kulturális hagyományra épülnek, melye-
ken keresztül szintén el akar jutni az igazság bizonyosságához és abszo-
lút értékéhez.60

Előfordul, hogy bizonyos személyes érdekek elnyomják az igazságot,
vagy hogy az ember elkerüli, mert fél a következményeitől. Ennek elle-
nére az ember soha nem alapozhatja életét kétségekre, bizonytalanságra
vagy hazugságra. Az ilyen életre a szorongás és a félelem lenne jellem-
ző. Az ember új definíciója tehát az, hogy „igazságkereső lény”.61

A kereszténység úgy tekint az ember keresővágyára, mint egy lénye-
ges emberi vonásra, mert „maga a képesség az igazság keresésére és a
kérdezésre már önmagában az első választ jelenti. Csak a válasz remé-
nye tudja elindítani első lépteit.62 Az igazságra való szomjazás elhomá-
lyosítása vagy mellőzése az ember létét veszélyezteti. De ki kell monda-
ni, hogy az embernek nagy általánosságban megvan a képessége arra,
hogy eljusson az igazsághoz.63

Talán korábban még nem fogalmazta meg az egyház az alapvető em-
beri adottságokba vetett hitét úgy, mint most, ezzel a körlevéllel. A fel-
nőtt és egészséges ember gondolkodásába vetett optimizmussal a doku-
mentum kijelenti,  hogy bizonyos  módon minden ember  filozófus,  és
vannak filozófiai  fogalmai,  melyekkel  életét  irányítja.  A Krisztus-ese-
ményt követően fel kell tenni a kérdést, hogy milyen kapcsolat van a fi-
lozófiai-vallási igazságok és a Jézus Krisztusban kinyilatkoztatott igaz-
ság között.64

60 Fides et ratio, 27.
61 Fides et ratio, 28.
62 Fides et ratio, 29.
63 Fides et ratio, 29.
64 Fides et ratio, 30.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 283

Az ember tehát, és minden ember befejezetlen lény. Kutatja az igaz-
ságot, és keres egy személyt, akire rábízhatja magát. A keresztény hit és
remény felajánlja azt a konkrét lehetőséget, hogy az ember eljusson a
beteljesedéshez, és azt szemlélhesse is. Itt nem hiszékenységről van szó,
hanem tanulásról és új ismeretek életet átalakító befogadásáról. „Ezek
tárgya részesedés Krisztus misztériumában”, s a Szentháromság egy Is-
ten igaz és megfelelő megismerésre.

7. XVI. Benedek pápa párbeszéde a kultúra világával

XVI. Benedek pápa 2005. április 1-jén a Szent Benedek-díj Európáért át-
vételekor előadást tartott Subiacóban Mit jelent hinni? címmel.65 A pápa
kimondja, hogy a hit a keresztény lét alapvető aktusa. A hit aktusa pe-
dig nem más, mint emberségünk megvalósítása. Ez egy olyan cél, mely
a valláshoz való odatartozás nélkül minden ember sajátja. Az első kér-
dés, amelybe beleütközünk, mégis az: Vajon a hit méltó magatartás-e
egy modern és felnőtt  emberhez? A hitet azonban nevezhetjük olyan
alapmagatartásnak, mely része az általános és hétköznapi magatartás-
nak is. Nagyon sok dolog van – és a többségük ilyen, amit egyszerűen
elfogadunk. Használjuk például a technika termékeit, de tudományos
alapjait nem ismerjük. Olyan, számunkra átláthatatlan dolgok szövevé-
nyében élünk, melyekre az általában pozitív tapasztalatok alapján ha-
gyatkozunk. „Hisszük, hogy mindezek a dolgok nem alaptalanok.”66

Ez a fajta hit nélkülözhetetlen az élethez, ezt folyamatosan gyakorol-
juk, még akkor is, ha nem számolunk vele. Ennek hiányában ugyanis az
emberi élet válna lehetetlenné. Ezzel szemben azonban a tudományok a
hitet alacsonyabb rangú dolognak tartják, jóllehet ez az emberi lét alap-
ja, mely nélkül a társadalmi-közösségi élet szűnne meg létezni. A hit tu-
lajdonsága mégiscsak az, hogy valakire hivatkozik, aki „benne van” a
kérdésben, így egy bizalom születik a dolgok használatában, melyet sa-
ját tapasztalatunk is megerősít.  Természetesen ez a fajta alaphit vagy

65 Vö. RATZINGER, J., Mit jelent hinni?, in Benedek Európája a kultúrák válságában, Szent
István Társulat, Budapest 2005, 75–115.

66  RATZINGER, J., Mit jelent hinni?, 80–81.



284 Kránitz Mihály

természetes hit távlatot nyithat a vallásos hit felé is. Voltaképpen „hit”
által részesedünk mások tudásában is, de ez mindig megmarad az em-
beri tudás területén. A kinyilatkoztatásba vetett hit viszont azt jelenti,
hogy átlépjük a bennünket jellemző tudás határait, s bár a hit tudomá-
nyában Isten a „tudás” tárgya, de a kinyilatkoztatás, és amit tartalmaz,
csak a „hit” tárgya marad, mely tudásunk számára nem hozzáférhető.
Ez esetben nem hivatkozhatunk egy hozzáértő szakemberre, egy tudós-
ra, aki közvetlenül tanulmányozhatta volna, s így ismerné ezeket a va-
lóságokat.

XVI.  Benedek pápa gondolkodásában a  modern világgal  folytatott
párbeszédében felmerül egy másik kérdés, hogy a hit összeegyeztethe-
tő-e a modern kritikus megismeréssel. A még ismeretlennel szemben –
tartják egyesek– meg kell várni azt az időt, amikor a tudomány választ
tud adni a felmerült  kérdésekre.  Korunkban legtöbben inkább az ag-
noszticizmust választják, mint az ateizmust, mert vagy hiányzik a misz-
térium előtt való meghajlás, vagy – akár értelmi becsületességgel – a „je-
lenleg  meg  nem  ismerhető”  kategóriába  sorolja  a  hit  kérdéseit.  Az
emberi létnek, melyet adottságként kell felfognunk, korlátai is vannak,
mivel a condition humaine nem képes a lét teljességét és annak feltételeit
megragadni.67

Amint a teológus pápa fontosnak tart kimondani az európai értelmi-
ség hittől, Istentől, egyháztól eltávolodó magatartásához, az annak a be-
mutatásában áll, hogy az istenkérdést természete szerint nem lehet alá-
vetni a szó szoros értelmében vett tudományos kutatásnak.68 A végtelen
utáni vágy azonban alapjában tartozik hozzá az emberi természethez. E
nélkül nem lenne kultúra, nem lenne történelem, nem lenne gazdasági
fejlődés sem, mert az ember igyekszik megvalósítani a megálmodott jö-
vőt. Ez az adottság – a végtelenre való nyitottság – hozzátartozik az em-
ber természetéhez, sőt éppen ez a lényege. Határa nem lehet más, csak a
határtalan. És a tudomány korlátait nem szabad összekevernünk létünk
korlátaival.69

67 RATZINGER, J., Mit jelent hinni?, 85 (Az agnoszticizmus: lehet-e megoldás?).
68 RATZINGER, J., Mit jelent hinni?, 85.
69 RATZINGER, J., Mit jelent hinni?, 86–87.



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 285

Joseph Ratzinger II. János Pál pápa halálának előestéjén Subiacóban
ezt a kérdést tette fel: „Vajon a tetszetős agnoszticizmus összeegyeztet-
hető-e  nemcsak  a  tudománnyal,  hanem  az  emberi  élettel  is?  Ezzel
együtt felmerül egy másik kérdés, hogy megvalósítható-e a programja.
És valójában mellőzhetjük-e mi, emberek az istenkérdést eredetünk, cé-
lunk végső kérdését? Végső soron egyetlenegy ember sem maradhat kö-
zömbös  az istenkérdéssel  szemben.  Ez természetesen nem azt jelenti,
hogy az irracionalitás, vagyis az értelmetlenség területére tévedünk, ha-
nem épp ellenkezőleg, amire választ keresünk, az minden racionalitás
alapja.70

XVI. Benedek a természetes istenmegismerés lehetőségére kérdez rá.
A kereszténység kezdetén Pál apostol megtapasztalta, hogy mily valós
az, amikor az ember ellenáll az igazságnak, önzését, gőgjét, kényelmét
az igazság követelményei fölé helyezi.71 A kegyelem új szövetségébe va-
ló belépés első feltétele azonban az, hogy Ábrahám példáján kialakított
hite legyen valakinek,72 mert az evangélium jó hírére alapvetően a hit a
válasz. Senki sem üdvözülhet hit nélkül. De nem elég csak szellemileg
egyetérteni az evangélium tartalmával, mert a megváltás csak akkor ha-
tékony, ha új egzisztenciát szerzünk. A hívő felölti Krisztust, és az élet
újdonságában jár.73

Rendkívül érdekes találkozásnak lehettek tanúi azok, akik láthatták
és halhatták Jürgen Habermas (1929–) és Joseph Ratzinger 2004. január
19-én a Bajor Katolikus Akadémián folytatott párbeszédét a hívő  és a
nem hívő polgárok kapcsolatáról. A Hittani Kongregáció prefektusa ki-
jelenti, hogy „a hívőknek a nem hívőkkel és a más hitűekkel való érint-
kezésben ésszerű módon az egyetértés tartós hiányával kell számolni-
uk”. Véleménye szerint a hit és a tudás tartós diszharmóniájával kell
számolni, mert a vallási meggyőződésnek is rendelkeznie kell bizonyos
„ésszerűséggel”,  vagyis  hogy a  szekuláris  tudás nézőpontjából  se  le-

70 RATZINGER, J., Mit jelent hinni?, 87–90.
71 RATZINGER, J., Mit jelent hinni?, 95 (Isten természetes megismerése).
72 Vö. Róm 4,1–25.
73 NEMZETKÖZI TEOLÓGIAI BIZOTTSÁG, A megváltás teológiájával kapcsolatos néhány kér-

dés, Szent István Társulat, Budapest 1997, 51.



286 Kránitz Mihály

gyen mindenestől irracionális.74 Joseph Ratzinger korunk jelentős filozó-
fusának adott válaszában kifejti, hogy a mai életnek két jellemzője van:
az egyik egy világtársadalom kialakulása, a másik pedig az ember lehe-
tőségeinek megnövekedése. Ezek miatt is sürgető, hogy megtaláljuk azt
a választ és megoldást, mely az etikai alapokra épített helyes út, és me-
lyen a jövő emberisége felnőhet.75

8. Ferenc pápa a teológusokhoz és egy zárógondolat

Ferenc pápa az Evangelii gaudium kezdetű apostoli buzdításában hang-
súlyozza, hogy „az egyház becsüli és bátorítja a teológusok karizmáját
és erőfeszítéseit a teológiai kutatásban, mely elősegíti a párbeszédet a
kultúra és a tudomány világában” (Evangelii gaudium, 133.). Különösen
üzenetértékű Ferenc pápa szava, amikor kijelenti: „Felkérem a teológu-
sokat, hogy szolgálatukat az egyház üdvözítő  küldetésének részeként
végezzék. Ehhez azonban az kell, hogy szívügyük legyen az egyház és a
teológia evangelizáló rendeltetése, és ne elégedjenek meg az íróasztal-
teológiával.” (Evangelii gaudium, 133.)

Ferenc pápa a hit megtartásához szükségesnek tartja a pontos teoló-
giai tájékozódást, mely összefügg az élettel. A járványhelyzet megmu-
tatta, hogy az egyház tanítása biztos pont és kapaszkodó a hitükben bi-
zonytalanná váló embereknek. A hit forrása a Szentírás, ennek ismerete
nélkülözhetetlen  a  lelkiéletben:  „Meg  kell  tanulnunk  élni  egy  olyan
Egyházban,  amely a Szentlélek által  keltett  rendetlenség és  összhang
közötti feszültségben működik. Ha teológiai könyvet kér tőlem, mely
segíthetné megérteni ezt, az az Apostolok cselekedetei.”76

74 Vö. HABERMAS, J.–RATZINGER, J., A szabadelvű állam morális alapjai, Barankovics Ist-
ván Alapítvány–Gondolat Kiadó, Budapest 2007, 30–31.

75 Vö. HABERMAS, J.–RATZINGER, J., A szabadelvű állam morális alapjai, 35. Joseph Rat-
zinger ezen a ponton a Hans Küng által kidolgozott „Projekt-Weltethos”, világethosz-
tervezetre utal, melynek nemzetközi fogadtatása jelzi, hogy nagyon égető kérdésről
van szó.

76 IVEREIGH, A., (Commonweal Magazine) An Interview with Pope Francis (Ford. Tő-
zsér  E.),  vö.  https://www.magyarkurir.hu/ferenc-papa/-interju-ferenc-papaval-koro-
navirus-jarvanyrol (a kutatás ideje: 2020. április 10.)



A hit fejlődése az I. és a II. Vatikáni Zsinaton, és hatása … 287

Százötven éve jelent meg a  Dei Filius, ötvenöt éve pedig a  Dei Ver-
bum. A két dogmatikai konstitúció összekapcsolódik, mert az ész szere-
pét, mint az ember egyik alapvető képességét hangsúlyozzák a hitre va-
ló  eljutásban  a  Szentlélek  kegyelme  által  (DF  3004;  DV  5).  Nincs
szakadás a két nagyjelentőségű zsinat tanításában, csak fejlődés a sze-
mélyes befogadás irányába. A tanítóhivatali dokumentumok a hit tisz-
taságát őrzik számunkra, mely a mindennapokban útmutató és iránytű
a hívő, keresztény élethez.



SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.

Az igazság keresése és elfogadása mint 
egyházfegyelmi alapelv az I. Vatikáni Zsinat 
Dei Filius kezdetű konstitúciója fényében*

Bevezetés

„A szeretet világossága, amely a hit sajátossága, képes megvilágítani ko-
runk igazságra vonatkozó kérdéseit. (…) Mivel a hit világosság, arra hív,
hogy hatoljunk benne egyre előbbre,  hogy egyre többet fedezzünk fel
abból a horizontból, amelyet megvilágít, és egyre jobban ismerjük meg
azt, amit szeretünk. E vágyból születik a keresztény teológia (…), [ami]
osztozik a hit egyházias jellegében; világossága az Egyháznak mint hívő
alanynak a világossága.”1 A Katolikus Egyház, mint Isten újszövetségi
népe, alapításától fogva meghatározott tanbeli és fegyelmi keretek kö-
zött működik, melyek alapvetően és lényegileg Jézus Krisztus személyé-
hez, tanításához és az egyházat létrehozó tettéhez kötődnek. Az Egyház
vallja, hogy Istennek, a kinyilatkoztatásban meghatározott tartalmú ta-
nítását hirdeti, alapítójára visszanyúló szent hatalommal és küldetéssel
rendelkező apostolutódok, azaz a püspökök által, meghatározott közös-
ség számára.2 Ez az egyháztörténelem minden egyes korszakát jellemző
meggyőződés röviden az Egyház működésének doktrinális és diszcipliná-

* Készült  a  St.  Michael’s  Abbey  of  the  Norbertine  Fathers-ben  (Orange,  CA),  a
Christendom College-ban (Front Royal, VA), és az International Canon Law History Rese-
arch Center-ben (Budapest). A kutatás a KAP19-31008-3.6-JÁK projekt keretében való-
sult meg. 

1 FRANCISCUS, Enc. Lumen Fidei (29 iun. 2013): AAS 105 (2013) 555–596, artt. 34–36.



Az igazság keresése és elfogadása … 289

ris egységében foglalható össze.3 Az egyes időszakok mértékadó egyete-
mes zsinati vagy pápai állásfoglalásai, illetve az egyházatyák teológiai
elemzései,  tiszta  képet  adnak számunkra,  a  lelkek üdvösségének elő-
mozdítását  szolgáló  Egyház  működésének  sajátosságairól.  Az  egyes
dogmatikai  jellegű  állásfoglalások  mutatják  az  évszázadok  folyamán
egymásra épülő, és az adott kor kérdéseire a Szentírás és a szenthagyo-
mány fényében választ adó hitletétemény egységességét, melynek alapja
az egyház igehirdető és szentségkiszolgáltató élete. Ez tehát az a válto-
zatlanság, amely a változó keretek között is az állandóságot jelenti az
egyház történelme folyamán intézményesedett életében.4 A Szentírás, a
tradíció, a szentségek, a tanítói küldetés és a megszentelés egyéb formái
az egyház olyan alapadottságai, melyek lényegileg meghatározzák an-
nak működését, tevékenységét, és a tagjait összekapcsoló kötelékeket.5 A
Katolikus Egyház tehát, mint látható egység, intézményesen szervezett
formában jelenik meg. Ennek az egységnek a megőrzésére, és az Egyház
tanításának (doctrina) – hitének és életének – védelmére, vagyis Krisztus-
tól rendelt céljának az előmozdítására, az apostoli kortól kezdve, egy-
házjogi normák születtek. Ebből pontosan érthető, a tanbeli (doctrinalis)
és fegyelmi (disciplinaris) rend összhangja az Egyház intézményes életén
belül. Így az igazság keresése, a megtalált igazság elfogadása és az ab-
ban történő megmaradás, nem pusztán hittani alapelv a Katolikus Egy-
ház tanításán belül, hanem egyúttal az egyházfegyelem – azaz a kánon-
jogi előírások rendszerének – egyik legfontosabb pillére is.6 Mindez a
hatályos Egyházi Törvénykönyvben úgy kerül összegzésre, hogy „min-
den ember köteles keresni az igazságot Istennel és az Ő Egyházával kap-

2 Vö. SZUROMI, Szabolcs Anzelm, Authority and sacramentality in the Catholic Church
(A Canonical – Theological Schema), in  ARRIETA,  Juan Ignacio (a cura di),  Jus divinum
(XIII Congresso Internazionale di Diritto Canonico, 17–21 settembre 2008, Venezia),
Venezia, 2010, 1143–1163, különösen 1143–1144.

3 ERDŐ Péter, Az egyházjog teológiája (Egyház és jog II), Budapest 1995, 95.
4 Vö.  SEGALLA, Giuseppe,  Carisma e istituzione a servizio della carità negli Atti degli

Apostoli, Padova 1994, 13.
5 ERDŐ, Az egyházjog teológiája, 113–125.
6 DE PAOLIS, Velasio, Note di teologia del diritto (Facoltà di Diritto Canonico San Pio

X; Manuali 7), Venezia 2013, 167–174.



290 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

csolatban.” (748. kán. 1. §).7 Azt is szükséges rögzítenünk, hogy a tanítói
küldetés alanya az egész Egyház,  vagyis annak minden tagja.  Ezáltal
nem csak a Tanítóhivatal – mint a hitletétemény hiteles közvetítője és ér-
telmezője –, hanem minden megkeresztelkedett krisztushívő is köteles a
megismert igazság hűséges továbbadására. Ez kifejezetten is megfogal-
mazódik a krisztushívők kötelességeinek és jogainak tételes felsorolásá-
ban.8 Már az Egyházzal való közösség megőrzésének kötelessége9 is köz-
vetetten magában foglalja, hogy a cselekvésmódjukban is kifejezésre jutó
– az egyetemes és a részegyháznak az irányában megnyilvánuló – hívő
magatartáshoz hozzátartozik a megismert hittani igazságok hűséges to-
vábbadása szóban és életpéldával, azaz a tanítói tevékenység saját életál-
lapot szerinti,  és az egyházi Tanítóhivatallal összhangban lévő  megis-
mertetése.10 Mindez  egyértelmű  hangsúlyt  kap  a  világi  krisztushívők
egyes  kötelességei  és  jogai  között,  legelsőként  említve  az  üdvösség
örömhírének terjesztését, mind egyénileg, mind közösségileg, a CIC 225.
kán. 1. §11, valamint a Christifideles laici kezdetű apostoli buzdítás12 fényé-
ben.13 Azonban azt is szükséges kiemelnünk, hogy az igazság keresésé-
hez szorosan hozzátartozik, hogy az a szabad akarat tiszteletben tartásá-

7 CIC Can. 748 – §1. Omnes homines veritatem in iis, quae Deum eiusque Ecclesi-
am respiciunt, quaerere tenentur eamque cognitam amplectendi ac servandi obligati-
one vi legis divinae adstringuntur et iure gaudent.

8 Részletesen vö.  ERDŐ Péter,  Egyházjog (Szent István Kézikönyvek 7),  Budapest
2014.5 217.

9 Vö. CIC Can. 209 – §1. Christifideles obligatione adstringuntur, sua quoque ipso-
rum agendi ratione, ad communionem semper servandam cum Ecclesia. – §2. Magna
cum diligentia officia adimpleant,  quibus tenentur erga Ecclesiam tum universam,
tum particularem ad quam, secundum iuris praescripta, pertinent.

10 MONTAN, Agostino, Il popolo di Dio e la sua struttura organica, Roma, 1988, 561–562.
11 CIC Can. 225 – §1. Laici, quippe qui uti omnes christfideles ad apostolatum a

Deo per baptismum et confirmationem deputentur, generali obligatione tenentur et
iure gaudent, sive singuli sive in consociationibus coniuncti, allaborandi ut divinum
salutis nuntium an universis hominibus ubique terrarum cognoscatur et accipiatur;
quae obligatio eo vel magis urget iis in adiunctis, in quibus nonnisi per ipsos Evange-
lium audire et Christum cognoscere homines possunt.

12 IOANNES PAULUS II, Adhort. Ap.  Christifideles laici (30 dec. 1988): AAS 81 (1989)
453–459, nn. 33–35. 

13 Vö. ERDŐ, Egyházjog, 225.



Az igazság keresése és elfogadása … 291

val történjen. Ebből fakad a hatályos Egyházi Törvénykönyvben kifeje-
zésre jutó alapelv: „Az embereket a katolikus hit elfogadására saját lelki-
ismeretük ellenére soha senki nem kényszerítheti.”14 

1. A Dei Filius előzményei az egyházfegyelemben

Az igazság keresésének,  a megtalált  igazság elfogadásának,  az abban
történő megmaradásnak és átadásának kötelezettségét elemző szakiro-
dalom hajlamos megfeledkezni arról a tényről, hogy az említett alapelv
megszületése egyáltalán nem új, és nem a 20. század eredményeként –
konkrétan: nem a II. világháború borzalmainak szellemi ellenhatásaként
megfogalmazott, és az ENSZ által 1948. december 10-én elfogadott Em-
beri Jogok Egyetemes Nyilatkozatában rögzített elvek hatására15 – szü-
lettek meg. Sőt, az sem állítható, hogy előzményeként a felvilágosodás-
ban testet öltő új eszméket (18. század)16 és a francia forradalom (1789–
1799)17 vívmányait szükséges látnunk. Amennyiben alaposan megvizs-
gáljuk az ókeresztény írók munkáit,  vagy a középkor jelentős keresz-
tény gondolkodóit18, nem feledkezve meg az egyetemi oktatás megerő-
södésével  megszerkesztett  kánonjoggyűjteményekről,  különös
tekintettel a  Corpus iuris canonici anyagáról, akkor világossá válik szá-
munkra, hogy a történelemben – hangsúlyosan a zsidó-keresztény kul-
túrához kötődő – stabilan jelen lévő, az ember életét és gondolkodását
meghatározó elvről beszélünk. Ez az elv került különböző módon kifej-
tésre, az adott kor szellemi áramlatainak a függvényében a IV. Lateráni
(1215)19, a Trentói (1545–1563)20 és az I. Vatikáni Zsinaton (1869–1870)21,
számos pápai megnyilatkozásban; szekularizált megfogalmazásra a 18–

14 CIC Can. 748 §2.
15 Részletesen vö.  MORSINK, Johannes,  The Universal  Declaration of Human Rights:

Origins, Drafting & Intent, Philadelphia, PA. 1999.
16 BREWER, Daniel, The Enlightenment Past: Reconstructing Eighteenth-Century French

Thought, Cambridge 2008.
17 BÉTOURNÉ, Oliver – HARTY, Aglaï I., Penser l’histoire de la Révolution française, deux

siècles de passion française, Paris 1989.
18 Vö. POPE BENEDICT XVI, Great Christian Thinkers. From the Early Church through the

Middle Ages, Minneapolis, MN. 2011, 63–74, 207–210, 214–223, 236–239, 281–296. 



292 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

19. században, hogy a 20. század nagy kataklizmája után normaként ke-
rüljön  rögzítésre,  nemcsak  a  világi  társadalmon,  hanem  a  Katolikus
Egyházon belül is, a II. Vatikáni Zsinat (1962–1965) Lumen gentium, Dei
Verbum, és Dignitatis humanae kezdetű dokumentumaiban. Napjainkban
körültekintve, pedig szomorúan állapíthatjuk meg, ennek a biztos alap-
elvnek a fokozatos megkérdőjeleződését22: az objektív igazságba és an-
nak megismerhetőségébe vetett hit válságát.23

Az ókeresztény  szerzők  tekintetében,  mindenképpen ki  kell  emel-
nünk Órigenészt (†253) [Celzusz ellen, I, 11]24, Szt. Cipriánt (†258) [A ha-
landóságról]25, Aranyszájú Szt. Jánost (†407) [különösen a LXXXII. ho-
míliáját és a Máté Evangéliumhoz írt homíliáit]26, valamint Szt. Ambrust
(†397) [Ábrahámról, I, 3]27. Áttérve a kánonjogi kollekciókra, ehelyütt el-
sőként a  Decretum Gratiani-ról emlékezünk meg (1140 körül).28 A C. 25
q. 1 c. 6 ugyan Orbán pápa neve alatt szerepel a gyűjteményben, azon-
ban a pápai regiszterek áttekintése alapján sem I. (222-230) sem II. Or-

19 Conc. Lateranense IV (1215), Const. I:  Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna
1973.3 (továbbiakban: COD), 230. 

20 Conc. Tridentinum, Sessio IV (8 apr. 1546) – Decretum primum: recipiuntur libri sacri
et traditiones apostolorum: COD 663–664.

21 Conc. Vaticanum I, Sessio III (24 apr. 1870) – Dei Filius: COD 805–811.
22 COLLANTES, Justo, Fe y razon, in Justo Collantes, La fe de la Iglesia católica. Las ideas y

los hombres en los documentos doctrinales del Magisterio (Biblioteca de autores cristianos
446), Madrid 1986, 27–30.

23 SZUROMI Szabolcs Anzelm, Az objektív igazságba vetett hit válsága, in VINCZE Krisz-
tián (szerk.), Ars longa vita brevis: a hetvenéves Rokay Zoltán köszöntése, Budapest 2017,
234–243.

24 Vö. WILLIS, John R. (ed.),  The Teachings of the Church Fathers, San Francisco, CA.
2002, 8.

25 Uo. 8.
26 Uo. 8–9.
27 Uo. 9.
28 LANDAU,  Peter,  Gratian  and  the  Decretum  Gratiani,  in  HARTMANN,  Wilfried –

PENNINGTON, Kenneth (ed.),  The History of Medieval Canon Law in the Classical Period,
1140 – 1234 (History of Medieval Canon Law 6), Washington D.C. 2008, 22–54. VIEJO-
XIMÉNEZ,  Jose  Miguel,  Decreto  de  Graciano,  in  OTADUY,  Javier  –  VIANA,  Antonio  –
SEDANO,  Joaquín  (dir.),  Diccionario  General  de  Derecho  Canónico,  II.  Pamplona  2012,
954–972.



Az igazság keresése és elfogadása … 293

bán pápa (1088-1099) nem lehet a kánon tényleges szerzője. Mivel a kri-
tikai kiadás elkészítéséhez felhasznált korábbi gyűjteményekben – bele-
értve a Decretales Pseudo-Isidorianae-t – sem szerepel, így nagy valószínű-
séggel  II.  Orbán  pápát  jelölhette  tévesen  a  Decretum  Gratiani
szövegtanúinak egy csoportjában a szerző megnevezés.29 A C. 25 q. 1 c.
6-ban világos érvelést találunk amellett, hogy a lélek és az emberi ta-
pasztalat (a szöveg sajátosan a ’vér’ [sanguis] kifejezést használja az em-
ber testi – értelmi valóságának a jelölésére, a lelki valóság [anima] mel-
lett) képes arra, hogy felismerje az igazságot, amit az Úr, az apostolok
és az őket követő szentatyák kifejtettek, beleértve azoknak a római pápa
által alkotott újabb törvényekben történő megjelenését; ezáltal az Egy-
ház képes nemcsak kifejteni, hanem megőrizni és megvédeni is az igaz-
ságot.30 A második meghatározó gyűjtemény, amelyre utalnunk kell, a
Liber Extra (1234).31 A kollekció legelején olvashatjuk a IV. Lateráni Zsi-
naton (1215) elfogadott I. konstitúciót a katolikus hitről32: X 1. 1. 1:  De
fide catholica. A hitvallási formula szerkezetében és tartalmában követi a
korábbi zsinatok hasonló formuláit, ahogy abban is, hogy reflektál a ka-
tolikus hittől való kortárs elhajlásokra. Megjegyzendő, hogy a IX. Ger-
gely pápa által (1227–1241) 1234. szeptember 5-én, Rex Pacificus kezdetű

29 Az Emil Albert Friedberg (†1910) által hivatkozott kéziratok és a jelenleg legko-
rábbinak tartott (Barcelona, Archivo de la Corona de Aragón, Ripoll, Ms. 78; Paris BN
lat. nouv. acq., Ms. 1761; Firenze, BNC, Conv. Soppr. A. I. Ms. 402; Admont, Stiftsbib-
liothek, Mss. 23, 43; St. Gallen, Stiftsbibliothek, Ms. 673) szövegtanúk kritikai összeha-
sonlítását jelen sorok szerzője elvégezte. Az utóbbi – korai szövegváltozatot tartalma-
zó – kéziratokban nem találunk szerzőmegjelölést a C. 25 q. 1 c. 6-nál.

30 C. 25 q. 1 c. 6: FRIEDBERG, Aemilius (ed.)  Corpus iuris canonici, I-II. Lipsiae 1879–
1881 (repr. Graz 1955) [továbbiakban: FRIEDBERG], I. 1008.

31 KUTTNER, Stephan,  Raymund of Peñafort as Editor: The ’Decretales’ and ’Constituti-
ones’ of Gregory IX, in Bulletin of Medieval Canon Law 12 (1982) 65-86. BERTRAM, Martin,
Decretales de Gregorio IX, in OTADUY – VIANA – SEDANO (dir.), Diccionario General de De-
recho Canónico, II.  916–923. VIEJO-XIMÉNEZ, Jose Miguel, Raymund of Penyafort Decreta-
list, in Folia Theologica et Canonica VI (28/20) [2017] 119–147.

32 Részletesen vö. SZUROMI, Szabolcs Anzelm, Medieval Canon Law – Sources and The-
ory – (Bibliotheca Instituti  Postgradualis Iuris Canonici  Universitatis  Catholicae de
Petro Pázmány nominatae, III/12), Budapest 2009, 148–149. DUGGAN, Anne,  Conciliar
Law 1123–1215: The Legislation of the Four Lateran Councils, in HARTMANN – PENNINGTON

(ed.), The History of Medieval Canon Law, 318–366.



294 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

bullájával  kihirdetett dekretális-gyűjtemény33 ezzel olyan hagyományt
teremtett, amely az 1917. május 27-én kihirdetett első Codex iuris canoni-
ci-ben is tovább élt (vö. Professio catholicae fidei).34 A katolikus hit összeg-
zésének szentelt kánonban sajátos hangsúllyal szerepel a szilárd hit és
az igaz Isten egy és egyedülálló, örökkévaló és mérhetetlen, mindenha-
tó, változhatatlan, felfoghatatlan és kimondhatatlan voltának a megval-
lása, aki három személy (Atya, Fiú, Szentlélek), de egyetlen lényeg, léte-
ző  és  egészen  egyszerű  természet.35 A  szöveg  nemcsak  az  egy  igaz
Istennek a Katolikus Egyház által vallott jellemzőit tartalmazza, hanem
kihangsúlyozza, Istennek – mint minden dolgok teremtőjének – a mi-
voltát; a természetfeletti kinyilatkoztatás tényét; az Istenbe vetett hitet,
annak objektív alapját, valamint Istennek a hit elsajátításához adott kül-
ső és belső segítségét (vö. szentségek). A nagyon tömör világos kifejtés-
ből érthető, hogy miért kapott helyet a Liber Extra legelején, hiszen ez az
a hittartalom, amelynek megóvásának, kifejtésének, és gyakorlásának a
kereteit hivatottak biztosítani a gyűjteményben rendszerbe foglalt egy-
házfegyelmi normák. Hasonló megállapítást tehetünk akkor, ha a Trien-
ti Zsinat már említett, 1546. április 8-i „a szent könyvek és az apostolok
hagyományának  az  elfogadása”  címet  viselő  első  határozatának  (vö.
Sessio  IV)  szövegét  tanulmányozzuk.  A források között  ehelyütt  –  az
ószövetségi és újszövetségi hivatkozásokon túl – a Basel-Ferrara-Firen-
zei Zsinat (1431–1449) anyagából, a zsinat utolsó – firenzei – szakaszá-
ból származó, a koptokkal való egység kimondásának szentelt határo-
zat gondolatmenete ismerhető  fel.36 Az első  határozat  rögzíti,  hogy a
Szentírásból,  amelyet  megőrzött  az Egyház,  és az apostolok krisztusi
felhatalmazással minden népnek hirdettek, megismerhető az üdvösség
eléréséhez szükséges teljes igazság (azaz felismerhető). Ezt a kijelentést
a kinyilatkoztatás írott (Szentírás) és az íratlan hagyomány összhangjá-
ban szükséges értelmezni, amely utóbbi az apostolok Krisztusra vissza-

33 GREGORIUS IX, Bulla, Rex Pacificus:  AUVRAY, Lucien (ed.),  Les registres de Grégoire
IX, Paris,1896, I. num. 208; vö. FRIEDBERG II. 1–4.

34 MICHIELS, Gommarus, Normae generales juris canonici (Commentarius libri I Codi-
cis Juris Canonici), I. Parisiis – Tornaci – Romae 1949, 21–24.

35 FRIEDBERG II. 5-6.
36 COD 572.



Az igazság keresése és elfogadása … 295

nyúló szóbeli igehirdetésén alapul, amelyet maga a Szentlélek sugalma-
zott. Így egy töretlen és folyamatos hagyományról beszélhetünk a Kato-
likus Egyházon belül, Jézus Krisztus igehirdetésétől és közöttünk való
életétől fogva.37 Ezt követően találjuk az Ó- és Újszövetség kánonilag el-
fogadott könyveinek taxatív felsorolását.38 

A Trienti Zsinat pontos megfogalmazása után röviddel már megje-
lent IV. Piusz pápa (1559–1565)  Iniunctum nobis  kezdetű  konstitúciója
(1564. november 13.)39, hogy elősegítse a zsinati határozatnak az Egyház
mindennapos  hívő  életébe  történő  tudatos  átültetését.  Az  Iniunctum
nobis-t több, hasonló tartalmú dokumentum követte (vö. VI. Piusz pápa
[1775–1799] Auctorem fidei kezdetű konstitúciója (1794. augusztus 28.)40,
és XVI. Gergely pápa [1831–1846] Mirari vos (1832. augusztus 15.)41, va-
lamint  Commissum divinitus  (1835. május 17.)42 kezdetű enciklikája. Az
említett három megnyilatkozás kellően alátámasztja az Egyház legfel-
sőbb szintű válaszát az Istenre, a hitre és az igazság megismerésére vo-
natkozó, a felvilágosodás és a francia forradalom szellemi áramlatai ál-
tal felvetett kérdésekre. Azok a dokumentumok, amelyek még inkább
kihangsúlyozzák a teremtő, megváltó és éltető Istenről, a kinyilatkozta-
tásról, a hitről, továbbá a hit és az értelem kapcsolatáról szóló egyházi
tanítás folyamatos és különlegesen is aktuális kérdését, ugyanannak a
IX.  Piusz  pápának (1846–1878)  az 1846.43,  az  1849.44,  az  1863.45,  és  az
1864. évi enciklikái46, aki összehívta az I. Vatikáni Zsinatot, elfogadtatva
azon a  Dei Filius kezdetű konstitúciót (1870. április 24.).47 A felsorolás

37 Conc. Tridentinum, Sessio IV (8 apr. 1546) – Decretum primum: recipiuntur libri sacri
et traditiones apostolorum: COD 663.

38 Uo. 663–664.
39 GASPARRI, Pietro – SERÉDI, Jusztinián (ed.), Codicis iuris canonici fontes, I-IX. Romae

1923–1939, I. 193–195.
40 Uo. II. 682–688.
41 Uo. II. 744–752.
42 Uo. II. 762–768.
43 Uo. II. 807–817.
44 Uo. II. 837–850.
45 Uo. II. 976–979.
46 Uo. II. 990–993.
47 Conc. Vaticanum I, Sessio III (24 apr. 1870) – Dei Filius: COD 805–811.



296 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

kellően alátámasztja, hogy a katolikus hitről szóló rendelkezés – beleért-
ve az igazságnak a természetes ész és a hit által megvilágított ész által
történő felismerhetőségét – egyáltalán nem tekinthető az I. Vatikáni Zsi-
nat által teológiailag kidolgozott újdonságnak, hanem hosszú – az óke-
resztény korra visszanyúló – tradícióval rendelkezik, amely újra és újra
hangsúlyt kapott az Egyház tanbeli és fegyelmi megnyilvánulásaiban, a
felvilágosodás után pedig folyamatosan jelen volt – egyre letisztultabb
választ adva a 19. század kérdésfelvetéseire – az Egyház mindennapi ta-
nító  életében,  amely  részletesen  előkészített  állásfoglalás  a  Dei  Filius
szövegében kapott végleges – a kérdések teljes körét felölelő – választ a
Tanítóhivatal részéről.

2. A Dei Filius az igazság megismeréséről

A katolikus hitről szóló dogmatikus konstitúció világos szerkezetben és
tartalommal foglalta össze mindazt a hagyományt,  amelyet a fentebb
említett – az ősegyház időszakáig visszanyúló – források tartalmaztak.
Szembetűnő, hogy a szöveg – a II. Orange-i Zsinat (529)48, a IV. Lateráni
Zsinat (1215), és a Trienti Zsinat (1545–1563) kivételével – nem tesz kife-
jezett,  vagy közvetlen utalást  a  korábbi  tanítóhivatali  megnyilatkozá-
sokra, vagy egyházfegyelmi intézkedésekre és gyűjteményekre, hanem
közvetlenül a biblikus források gazdag anyagára épít  (az ószövetségi
könyvek közül egyedül a Bölcsesség49 és Izajás50 könyvére hivatkozik).
A konstitúció felépítése – a fejezetekre osztott belső  szerkezeten túl –
két nagy egységre bontható: a fejezetek (I–IV.)51 és az azokat követő ká-
nonok (a fejezetekkel megegyező címmel: I–IV.)52, amelyek a zsinat el-

48 MANSI,  Iohannes Dominicus  Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, I-
XXXI. Florentinae-Venetiis 1757-1798 (új kiadása folytatással: ed.  PETIT,  Ludovicus –
MARTIN, Iohannes Baptista, I-LX. Paris-Leipzig-Arnheim 1899-1927), VIII. 713.

49 Bölcs 8,1.
50 Iz 11,12.
51 Vö. I. De Deo rerum omnium creatore; II. De revelatione; III. De fide; IV. De fide et rati-

one: COD 805–809.
52 Vö. Can. I – De Deo rerum omnium creatore (1–5); Can. II – De revelatione (1–4);

Can. III – De Fide (1–6); Can. IV – De fide et ratione (1–3): COD 809–811.



Az igazság keresése és elfogadása … 297

méleti  kifejtéseiből  vonják  le  a  rövid  következtetéseket.  Ez  ebben  az
esetben az egyes elítélendő tételek rövid – egy mondatos – összegzését
jelenti, a kiközösítési záradék hozzáfűzésével.

A konstitúciónak az igazság megismerését tárgyaló vagy érintő  ré-
szei tekintetében a következő tartalmi egységeket szükséges megemlíte-
ni: a kinyilatkoztatásról (II.  De revelatione)53 [kiegészítve a Can. II, 1–4-
gyel]54; valamint a hitről és értelemről szóló szakasz (IV. De fide et ratio-
ne)55 [kiegészítve a Can.  II,  1–456;  a Can.  III,  1–657;  és a Can.  IV,  1–3-
gyel58]. A felsorolt helyek világosan kifejtik, egyúttal rögzítik az egyházi
tanítást, amely a következő tételekben foglalható össze: 1) az Isten léte a
természetes ész világánál felismerhető a teremtett világból; 2) az ember-
nek az Istenről szóló igazság megismerésére való törekvése egyúttal er-
kölcsi  kötelességet  is  jelent;  3)  létezik  hívő  tapasztalat,  amelynek  az
alapja a Szentírás és a szenthagyomány, amit a Tanítóhivatal értelmez;
4) a megismert és elfogadott hitet köteles a hívő megtartani, és hitelesen
– a megismert igazságnak megfelelően – továbbadni; 5) az Egyház tag-
jaként – azaz a felismert és elsajátított igazság ismeretében – nem for-
málható jog a „krisztushívői hivatással ellentétes cselekedetre”.

3. A Dei Filius hatása és a CIC (1917)

A Katolikus Egyház jogának első kodifikációja eredményeként megszü-
lető CIC (1917) és a  Dei Filius kezdetű  konstitúció kapcsolatánál min-
denképpen szükséges megemlékezni XIII.  Leó pápa (1878–1903) 1888.
június 20-án kiadott Libertas praestantissimum kezdetű enciklikájáról. Eb-
ben nemcsak az a szilárd tanbeli meggyőződés jut kifejezésre, hogy a hit
kérdésében létezik objektív igazság59, amit a Katolikus Egyház hordoz;

53 COD 806.
54 COD 810.
55 COD 808–809.
56 COD 810.
57 COD 810–811.
58 COD 811.
59 Vö. ERDŐ, Az egyházjog teológiája, 184.



298 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

hanem alapvető – mind a mai napig meghatározó jelentőségű – érvelés
olvasható az emberi szabadságról60, éppen a Dei Filius alapján.61 Aki te-
hát a Katolikus Egyház tagjává vált, és ezáltal feladatot kapott az Egy-
házra bízott  küldetés (missio)  teljesítésében való részvételre  (a megis-
mert igazságnak megfelelően)62, annak ebből fakadó joga van arra, amit
ez a sajátos hivatás megkíván, de csakis az Egyházon, vagyis az elfoga-
dott vallási közösségen belül. Krisztushívőként nem lehet joga arra, ami
ezzel a hivatással ellenkezik, azaz a katolikus hittől való elszakadásra.63

Amennyiben  mindezek  után,  megvizsgáljuk  a  CIC  (1917)  Can.  1322
§§1–264, jól látható, hogy annak közvetlen forrása a  Dei Filius kezdetű
konstitúció De revelatione és De fide et ratione fejezete, összhangban a ko-
rábbi jogalkotással. A szöveg utal az embernek a teremtett rendben be-
töltött  felelősségére,  amikor  biblikus  szóhasználattal  kihangsúlyozza
azt a kötelességét, hogy őrizze, felfedje és kifejtse a hitletéteményt. Ezt a
sajátos feladatot az Egyház – és az Egyház tagja – minden világi hata-
lomtól függetlenül,  isteni jog alapján köteles gyakorolni,  átadva min-
denkinek – vö. „hirdetve az egész világnak” – az evangélium tanítását.

60 LEO XIII, Enc. Libertas praestantissimum (20 iun. 1888): GASPARRI – SERÉDI (ed.), Co-
dicis iuris canonici fontes, III. 295–311.

61 Vö. PRIETO, Leopoldo, La revindicación del cristianismo como religión sobrenatural en
J. H. Newman, in ORIOL SALGADO, Manuel (ed.), El asentimiento religioso. Razón y fe en J.
H. Newman (Universidad San Dámaso; Presencia y diálogo 40), Madrid 2014, 95–120.

62 LEO XIII, Enc. Sapientiae (10 ian. 1890): GASPARRI – SERÉDI (ed.), Codicis iuris canoni-
ci fontes,  III.  325–340. Részletesen vö.  RATZINGER, Joseph,  The Nature and Mission of
Theology. Essays to  Orient Theology in Today’s Debates (transl.  WALKER, Adrian),  San
Francisco, CA. 1995, 61–69.

63 Részletesen vö. SZUROMI Szabolcs Anzelm, Bevezetés a katolikus hit rendszerébe, Bu-
dapest 2014.7 14–15.

64 CIC (1917) Can. 1322 – §1. Christus Dominus fidei depositum Ecclesiae concredi-
dit, ut ipsa, Spiritu Sancto iugiter assistente, doctrinam revelatam sancte custodiret et
fideliter exponeret. – §2. Ecclesiae, independenter a qualibet civili potestate, ius est et
officium gentes omnes evangelicam doctrinam docendi: hanc vero rite ediscere ve-
ramque Dei Ecclesiam amplecti omnes divina lege tenentur.



Az igazság keresése és elfogadása … 299

4. Az igazság keresése és elfogadása az új jogban

Hasonlóan a CIC (1917) tartalmi megértéséhez, az új Egyházi Törvény-
könyv  rendelkezéseinek  pontos  értelmezéséhez  is  szükséges  az  azt
megelőző tanbeli és fegyelmi álláspont ismerete. A hatályos CIC eseté-
ben a régi jog, a Tanítóhivatal állásfoglalásainak, és CIC (1917) kánonjai
ismeretének,  valamint  a  későbbi  források  köréből  kiemelkednek a II.
Vatikáni Zsinaton elfogadott dokumentumok. A Lumen gentium kezde-
tű  hittani  konstitúció egyértelműen leszögezi,  hogy mindenki  köteles
keresni az igazságot, majd annak felismerése után elfogadni és ragasz-
kodni hozzá.65 A Dignitatis humanae kezdetű nyilatkozatból pedig az is
nyilvánvaló, hogy mindennek külső kényszertől mentesen kell megtör-
ténnie66:

„Minden embert a maga méltóságának megfelelően (…) a saját ter-
mészete  ösztökéli  és  készteti  az  igazság keresésére,  elsősorban a
vallás  tekintetében.  A megismert  igazsághoz  ragaszkodni  kell,  s
egész életét az igazság követelményei szerint kell berendeznie. (…)
az emberek e  kötelességüknek (…) csak úgy tehetnek eleget,  ha
pszichológiailag is szabadok (…).”67

Így a hatályos CIC – két kánonra bontva a CIC (1917) Can. 1322 §§1–2-t
– megfogalmazása szerint, az Egyháznak joga van arra, hogy „(…) min-
den  emberi  hatalomtól  függetlenül  hirdesse  az  evangéliumot  (…).”
(747. kán. 1. §)68, továbbá: minden ember köteles az igazságot keresni,

65 LG 16:  Documenti il Concilio Vaticano II, Bologna 1967.5 154–156 (n. 326); vö. LG
12: Documenti, 146–147 (n. 317); 35d: Documenti, 198 (n. 377); és DV 7–10: Documenti,
501–504 (különös tekintettel a 10. pontra, amely a Szentírás, a Szenthagyomány és a
Tanítóhivatal megnyilatkozásainak egymáshoz való viszonyát fejti ki).

66 DH 2: Documenti 592 (n. 1046); 10: Documenti, 602–603 (n. 1070: A hitbeli cselek-
mény szabadságáról).

67 DIÓS István (szerk.), A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai (Szent István Kézikönyvek
2), Budapest 2000, 494–495 (ford. SEREGÉLY István).

68 CIC Can. 747 – §1. Ecclesiae, cui Christus Dominus fidei depositum concredidit
ut  ipsa,  Spiritu  Sancto  assistente,  veritatem  revelatam  sancte  custodiret,  intimius
perscrutaretur,  fideliter  annuntiaret  azque exponeret,  officium est  et  ius  nativum,
etiam mediis communicationis socialis sibi propriis adhibitis, a qualibet humana po-



300 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

azt elfogadni és megőrizni, azonban mindezt lelkiismeretének parancsa
alapján, azaz külső kényszer nélkül kell tennie (748. kán. 1–2. §§).69 A
két megalapozó kánont tartalmilag megvilágítja és kiegészíti, a krisztus-
hívők kötelességeit és jogait tárgyaló 209.70 és 229. kán. 1. §.71 Valójában
ezt veszi át a Katolikus Egyház Katekizmusának Kompendiuma, ami-
kor úgy fogalmaz, hogy „Minden személynek joga és erkölcsi kötelessé-
ge az igazság megismerése, különösen ami az Istenre és az Ő Egyházára
vonatkozik (…).”72

Összegzés

Amint azt John Henry Newman (†1890) megállapítja: ha létezik igazság,
az csakis egy lehet. Ezt az igazságot kutatja az ember, amelynek megis-
merése  lelkiismereti  kötelesség,  mégpedig  alázatosan  viszonyulva  az
igazsághoz, mert létezik egy legfőbb, tökéletes igazság.73 Ez a gondolat
pontosan kifejezi a Dei Filius konstitúcióban összegzett tanítás lényegét.
Egyúttal érthetővé teszi, hogy miért is állítható – nemcsak dogmatikai,
hanem egyházfegyelmi szempontból is – az igazság keresése és elfoga-
dása minden ember számára, lelkiismeretben kötelező alapelvként.74 Er-
ről  tanúskodnak már a korai egyházi források, amelyek lényegi befo-
lyást gyakoroltak a közép- és modernkori szerzők műveire,  a legfőbb

testate independens, omnibus gentibus Evangelium praedicandi.
69 CIC Can. 748 – §2. Homines ad amplectandam fidem catholicam contra ipsorum

conscientiam per coactionem adducere nemini umquam das est.
70 CIC Can. 209; vö. CCEO Cann. 10, 12.
71 CIC Can. 229 – §1. Laici, ut secundum doctrinam christianam vivere valeant,

eandemque et ipsi enuntiare atque, si opus sit, defendere possint utque in apostolatu
exercendo partem suam habere queant, obligatione tenentur et iure gaudent acqui-
rendi eiusdem doctrinae cognitionem, propriae uniuscuiusque capacitati et condicio-
ni aptatam. Vö. CCEO Can. 404 §1.

72 A Katolikus Egyház Katekizmusának Kompendiuma, Budapest 2006, n. 444.
73 NEWMAN, John Henry, An Essay on the Development of Christian Doctrine, London

1845, 357.
74 Vö. ORIOL SALGADO, Manuel, La apertura de la razón en Newman, in ORIOL SALGADO,

El asentimiento religioso. Razón y fe en J. H. Newman, 57–92.



Az igazság keresése és elfogadása … 301

egyházi hatóság állásfoglalásaira és a mindennek a keretét képező egy-
házfegyelmi rendelkezésekre, valamint azok gyűjteményeire. Fontos ki-
hangsúlyozni, hogy az igazság elfogadásának feltételeként, mind XIII.
Leó pápánál,  mind a  Dignitatis  humanae-ban megtalálható elv – azaz,
hogy mindennek kényszertől mentesen, szabad akaratból kell történnie,
hiszen csak ekkor beszélhetünk tényleges emberi  cselekedetről  (actus
humanus) – már a jóval korábbi forrásokban is megtalálható. Ehelyütt
mindössze Aquinói  Szt.  Tamásnak  (†1274)  az  igazság megismerésére
vonatkozó gondolataira utalunk.75 Az igazság felismeréséhez és elfoga-
dásához tehát nélkülözhetetlen a konkrét emberi személy közreműkö-
dése,  amint  arra  Leo Scheffczyk (†2005)  rámutat.76 II.  János Pál  pápa
(1978–2005) pedig úgy fogalmaz, hogy az elfogadott igaz hitben való
megmaradás – éppen a tökéletes igazság felismeréséből fakadóan – nem
lehet erkölcsileg fakultatív.77 Jól látható tehát, hogy a Dei Filius konstitú-
cióban rögzített elvek szorosan hozzátartoznak az Egyház stabil hitbeli
és  fegyelemi  meggyőződéséhez,  a  hit  és  az  értelem kapcsolatának  a
megértéséhez, és a legtökéletesebb igazság megismerésére való törekvé-
sünk értelmezéséhez.78

75 I q. 12 artt. 2–3: S. THOMAE AQUINATIS, Summa Theologiae, I. (Biblioteca de autores
cristianos 77), Madrid 1994, 71–73; vö. III capp. 17-63: S.  THOMAE AQUINATIS,  Summa
contra gentiles, Taurini – Romae 1940, 236–289.

76 SCHEFFCZYK, Leo, A katolikus hit világa. Igazság és alak (ford. HEGYI Márton), Buda-
pest 2012, 220–221.

77 IOANNES PAULUS II, Enc. Redemptor hominis (4 mart. 1979): AAS 71 (1979) 257–324,
n. 19.

78 Vö. RATZINGER, Joseph, Benedek Európája a kultúrák válságában (ford. DIÓS István),
Budapest 2005, 101–105.






