
ZSOLTÁROK A BIBLIÁBAN, A LITURGIÁBAN,
A SZEMÉLYES IMAÉLETBEN ÉS A TEOLÓGIÁBAN



VARIA THEOLOGICA 13



ZSOLTÁROK A BIBLIÁBAN,
A LITURGIÁBAN, A SZEMÉLYES 
IMAÉLETBEN ÉS A TEOLÓGIÁBAN

„Egész életemben az Úrnak énekelek,
zsoltárokkal dicsérem, amíg csak vagyok.”
(Zsolt 104,33)

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA
BUDAPEST 2022



A KÖTETET SZERKESZTETTÉK

PUSKÁS ATTILA
GÁRDONYI MÁTÉ

A SZÖVEGET GONDOZTA

GÁRDONYI MÁTÉ

ISSN 2061-6244
ISBN 978 963 277 991 1

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
1053 BUDAPEST, VERES PÁLNÉ UTCA 24.
WWW.SZIT.KATOLIKUS.HU
FELELŐS KIADÓ: DR. RÓZSA HUBA ALELNÖK
FELELŐS KIADÓVEZETŐ: FARKAS OLIVÉR IGAZGATÓ



Tartalom

Előszó 7

SZATMÁRI GYÖRGYI

A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 11

MARTOS LEVENTE BALÁZS

„Áldjad, lelkem, az Urat!” Istendicséret és teremtés a 104. zsoltárban 32

RACS CSABA

Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai,
ÈɯÒÐÙâÓàÚâg és a templom teológiájának szerepe                                                         45

FRÖHLICH IDA

A Zsoltárok Qumránban 62

SIMON TAMÁS LÁSZLÓ

Amint meg van írva. Két zsoltárvers jelentése és szerepe a Róm 8-ban 80

KOCSIS IMRE

A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács kettős művében 111

GYURKOVICS MIKLÓS

A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen 
és az apostoli atyák tanításának a fényében 122

SOMOS RÓBERT

Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 151

OROSZ ATANÁZ

A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában.
„Használati utasítás” a Zsoltároskönyvhöz a IV. századi Alexandriában 191

VINCZE KRISZTIÁN

Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 210



LAURINYECZ MIHÁLY

A hét bűnbánati zsoltárról (6., 31., 37., 50., 101., 129. és a 142)
– Szent Ágostontól napjainkig 224

KAJTÁR EDVÁRD

A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása,
és szempontok a zsolozsma hitbéli és teológiai értékének
mélyebb megértéséhez 249

DOBOS ANDRÁS

A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 278

SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.
A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 300

BAÁN IZSÁK

A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya.
Az Opus Dei mint az imádság előszobája a korai szerzetességben 314



Előszó

„Zsoltárok a Bibliában, a liturgiában, a személyes imaéletben és a teológiában”
– ezzel a címmel szervezte a PPKE Hittudományi Kara a 2021-es Teoló-
giai Tanári Konferenciát (2021. jan. 21–22.), melynek szerkesztett anya-
gát szívesen adjuk most a kedves olvasó kezébe. A konferencia és a kö-
tet  alcímének is  a  104.  zsoltárból  vett  mondatot  választottuk:  „Egész
életemben  az  Úrnak  énekelek,  zsoltárokkal  dicsérem,  amíg  csak  vagyok”.  A
zsoltározó istendicséret  –  ha  a  legkorábban keletkezett  zsoltárokat  is
számba vesszük –  közel  háromezer  év  óta  folyamatosan  hangzik.  A
zsoltárokat énekelve tanult meg imádkozni a hívő ember az Ószövet-
ségben; a zsoltárokat imádkozták Jézus, az apostolok és az első Krisz-
tus-követők; a zsoltárokat imádkozza immár kétezer éve az egész Egy-
ház a szent liturgiában; a zsoltárokat imádkozzák az egész Egyházért és
a világért a papok és a szerzetesek a napi zsolozsmát végezve a nap hu-
szonnégy órájának különböző szakaszaiban. A zsoltárimádság azonban
nemcsak a szent kezdettel, a két-háromezer éves múlttal és történelem-
mel,  a  zsoltározók  nemzedékeinek  hosszú-hosszú  sorával  köt  össze
bennünket, hanem egymással is a jelenben. Ma is a zsoltárokat énekli,
imádkozza a katolikus, az ortodox, a protestáns Krisztus-követő, de a
hívő zsidó ember is. Ha a Zsoltárok könyve ennyire átszövi a hívő em-
ber személyes és Isten népe közösségi életét, s ha ilyen különleges erő-
vel köti össze a hívőket egymással, akkor illő és üdvös, hogy a teológiai
reflexiónak is kiemelkedő tárgya legyen. A konferencián elhangzott elő-
adások nyomán készült tanulmányok az Egyház szentírási imakönyvé-
nek teológiai és lelki gazdagságát igyekeznek feltárni, amikor biblikus,
patrisztikus, erkölcsteológiai, liturgiatörténeti, liturgiateológiai és lelki-
ségteológiai megközelítésekben gondolkodnak a zsoltárokról, illetve tá-
gasabb kitekintést is tesznek az imádság vallásfilozófiai és dogmatikai



8 Előszó

értelmezésének területén. A konferenciakötet tudatosan kapcsolódik a
tradícióhoz: felidézi és egyben folytatja azt a reflexiót, amelyet az egy-
házatyák kezdtek el a zsoltárokhoz írott kommentárjaikban.

Itt  elég  csupán  futólag  felidéznünk  Szent  Ambrus  gondolatait  az
Enarrationes in Psalmos című művéből. A milánói püspök a zsoltárokat a
„szenvedélyek okozta sebek gyógyszerének”, a „lelkek közös gyakorló
iskolájának”, az „erényekért vívott harc küzdőterének”, s mintegy az
„egész Szentírás kompendiumának” tekinti. Az egyházatya így elmél-
kedik a Zsoltárok könyvének a bibliai kánonban elfoglalt különleges he-
lyéről és rejtetten Krisztus életének misztériumaira utaló szerepéről:

„A történelem oktat, a törvény tanít, a prófécia hirdet, a feddés rend-
re utasít, a jó példa tanácsot ad: a Zsoltárok könyvében mindezt megta-
lálod, s  mintegy orvossága az ember üdvösségének. Bárki  is olvassa,
különleges gyógyírra lel, mely saját szenvedélyének sebeit gyógyíthatja.
Bárki is akarjon küzdeni a lelkek közös gyakorló iskolájában, az eré-
nyek versenypályáján a viadalok különböző fajtáit találván előkészítve,
azt válassza ki magának, amely neki jobban megfelel, hogy könnyebben
elnyerje a győzelmi koszorút. Ha valaki számba venni törekszik az elő-
dök tetteit,  és  utánozni  akarja  őket,  egy  zsoltáron belül  (Ps  77,8)  az
atyák történeteinek egész sorát kapja összefoglalva, hogy az emlékezet
kincstárát az olvasás révén nyerje el. Könnyebbnek is látszanak azok a
dolgok, melyeket rövidebben fejtenek ki. (…) Ha valaki a törvény erejét
kutatja, ami egészen a szeretet kötelékében van (aki ugyanis felebarátját
szereti, teljesíti a törvényt), a zsoltárokban olvassa, hogy az egész nép
elutasító  gyalázkodása  miatt  a  szeretet  mily  nagy érzésével  egyedül
száll szembe a súlyos veszélyekkel; melynek során a szeretet mindent
legyőző dicsőségét az erény győzelmével ismeri fel. Ha valaki megret-
ten a szigorú feddéstől, hallgassa meg azt, aki ezt mondja: ’Uram, ne
haragodban fenyíts meg engem, ne neheztelésedben feddj meg engem!’
(Ps 6,2), s tanulja meg, hogyan kell mérsékelni a haragos bíró ítéletét.
Ha valaki a türelem példáját akarja megismerni, olvassa a zsoltárokban:
’Ha  rosszul  bántam  jóakaróimmal  és  bántalmazóimmal’  (Ps  7,5),  és
ügyeljen, mert az evangéliumi parancsot lélekben előre látja, és erő sze-
rint elővételezi. (…) S mit mondjunk a prófécia erejéről? Amit mások
homályos talányokban hirdettek meg, az úgy tűnik, hogy egyedül itt



Előszó 9

szerepel nyilvánvalóan és nyíltan tett ígéretként, például hogy az Úr Jé-
zus az ő (Dávid) magvából születik. Amint az Úr szólt hozzá: ’Tested
gyümölcséből emelek (utódot) trónodra’ (Ps 130,11). A zsoltárok azon-
ban nemcsak arról beszélnek nekünk, hogy Jézus születik, hanem arról
is, hogy a test üdvösséget hozó szenvedését magára veszi, elnyugszik a
halálba, feltámad, mennybe megy, az Atya jobbján foglal helyet. Amit
az emberek közül senki előre nem sejtett és mondott,  azt egyedül itt
mondja a próféta, s később az evangéliumban maga az Úr prédikált (Lk
24,45). A zsoltárok összes további írói írásaikba a fentebbiek példaképe-
it vagy mondanivalóit helyezték el: A zsoltárokban semmi nincs azon
kívül, ami az övé.”1

A konferenciakötet tanulmányait olvasva igazolva érezhetjük a milá-
nói püspök szavait. A biblikus, patrisztikus, morális, lelkiség- és litur-
giateológiai reflexiók mintha csak a fenti mondatok sűrű tartalmát bon-
tanák  ki  részletesen  és  sokoldalúan.  Megerősítik  és  kifejtik  Szent
Ambrus alapgondolatait, hogy a Zsoltárok könyve a Biblia igazi kom-
pendiuma Krisztussal a középpontban; a félelmeivel, szomorúságaival
és sötétségeivel küzdő lélek gyógyító terápiája; a bűnbánat és az eré-
nyek begyakorlásának iskolája; valóságos lelki patika; a rendezetlensé-
geivel és belső hasadásaival szembesülő lélek harmóniáját helyreállító
imádság; ima, mely a zsoltározót a Szentlélek jól felhangolt hangszerévé
teszi. Ha figyelmesen olvassuk a tanulmányokat, akkor talán arra is ösz-
tönzést  kapunk,  hogy  ne  csak  személyes  lelkiéletünk  gazdagításáért
imádkozzuk buzgón a zsoltárokat, hanem lelkivezetői és lelkipásztori
szolgálatunkban is bátran használjuk őket, teológiai munkánkban pedig
bátran merítsünk belőlük, tanulva az egyházatyák roppant gazdag szel-
lemi örökségéből. Ebből az örökségből adnak ízelítőt a keleti és a nyu-
gati  tradíció  jeles  képviselőinek  –  Alexandriai  Kelemen,  Órigenész,
Athanasziosz, Ágoston – a zsoltárokat magyarázó munkáit értelmező
írások, ahogy a római szertartású és a bizánci rítusú zsolozsma teológiá-
ját bemutató tanulmányok is. A kötet arra is ráirányíthatja figyelmün-
ket, hogy az ima, kiváltképpen az Egyház imája, a teológiai reflexió ki-
tüntetett tárgya és forrása kell, hogy maradjon mindig. A „keresztény

1 Sancti Ambrosii,  Enarrationes in XII Psalmos davidicos. Enarratio in Psalmum I, PL
14, 739,7-740,9.



10 Előszó

teológia” névre méltó értelmi reflexió imádságból fakad, imába vezet és
valamiképpen mindig az ima közegében tartózkodik; szerves része an-
nak a szellemi hódolatnak, a „logiké latreiának”, melyre Szent Pál apos-
tol hív (Róm 12,1).

Szent Ambrusnak a zsoltárimádkozásra hívó ihletett  szavaival szólva
ajánljuk e kötetet kedves olvasóink figyelmébe azzal a reménységgel,
hogy a benne foglalt írások hasznos segítséget nyújtanak a zsoltárok vi-
lágának felfedezéséhez és elmélyült imádkozásuk vágyának megszüle-
téséhez.

„Mi van tehát kedvesebb a zsoltárnál? Szépen mondja ezért maga
Dávid: 'Dicsérjétek – kezdi –, mert jó a zsoltár, Istenünknek kedves és
szépséges a dicséret' (Ps 146,1). S valóban a zsoltár a nép áldása, Isten
dicsőítése,  a  nép  istendicsérete,  mindenki  tetszésnyilvánítása,  vala-
mennyiünk közös nyelve, az Egyház hangja, a hit zengő megvallása, a
parancshoz való teljes ragaszkodás, a szabadság öröme, a gyönyörűség
hangos kiáltása, az örvendezés visszhangja. A haragot mérsékli, az ag-
godalmat eltávoztatja, a rosszkedvtől felüdít. Éjjeli fegyver, nappali ta-
nító; pajzs a félelemben; ünnep a szentségben; a nyugalom képe; a béke
és az egyetértés záloga, a különböző és eltérő hangokból egyetlen dalt
szólaltat meg a lanton. Napkeltétől napnyugtáig hangzik a zsoltár.”2

Puskás Attila

2 Uo.



SZATMÁRI GYÖRGYI

A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája

1. Bevezetés – a zsoltárok iskolája?

Általános elgondolás, hogy az Istennel való kapcsolattartás alapvető
formája  nem az  imádság,  hanem az áldozatbemutatás  volt,  amíg  a
Templom létezett. H. Gunkel és S. Mowinckel az egyes zsoltárokat is
Izrael kultuszának keretein belül értelmezték.1 L. S. Flesher szerint is a
zsoltárok Izrael történetében bizonyos eseményekre adott, a dicséret
vagy a panasz rítusát követő válaszok. A dicséret rítusát öröm, lako-
ma, ünnepi öltözék és olajjal megkenés kíséri. A panaszét gyász, böjt,
megszaggatott ruha, hamuval hintett fej és szexuális önmegtartóztatás
jellemzi.2 Ugyanebbe a két alaptípusba sorolja a zsoltárokat Enzo Cor-
tese. Szerinte a dávidi zsoltárokban megjelenő „én” királyi imákról és
rítusokról árulkodik.3 Néhány zsoltár felirata kétségkívül őrzi a jelét
annak az ünnepi, liturgikus alkalomnak, amelyben imádkozták.4 Ha-
sonlóképpen a „karvezetőnek” szóló jelzés is lehet erre utaló jel. 

1 Vö. GUNKEL, H. – BEGRICH, J., Introduction to Psalms. The Genres of the Religious Ly-
ric of Israel, Mercer University Press, Macon, 1998, 7. MOWINCKEL, S., The Psalms in Is-
rael’s Worship, Abingdon, Nashville, 1962. Vö. HAHN, S., Istentisztelet a világban. Egy
liturgikus hermeneutika felé, in Studia Biblica Athanasiana 20 (2019), 3–39, 18–20.

2 FLESHER, L. S., Lamentation and Canonical Psalms, in The Living Pulpit 11 (2002/4),
36–37.

3 CORTESE, E., A zsoltárok történeti teológiája. Izrael hitének és imádságának története a
zsoltároskönyvben, in Studia Biblica Athanasiana 20 (2019), 41–104, különösen 59–71.

4 Kérdéses, hogy a felirat azt jelzi, hogy a zsoltárt kezdettől ebben a kultikus hely-
zetben imádkozták, vagy azt, hogy később ítélték erre alkalmasnak. Kultikus uta-
lás pl. Zsolt 30,1: ének a Ház [ti. a Templom] felszentelésére; Zsolt 92,1: zsoltárének



12 Szatmári Györgyi

A válasz nehézségére világít rá Martin Rose: „egy adott zsoltárban a
liturgikus elemek azonosítása és azok egymással való kapcsolata meg-
lehetősen hipotetikus marad,  mivel  a  bibliai  szövegek gyakorlatilag
nem adnak pontos információkat a monarchia korabeli Izraelben vagy
a fogság utáni kor zsinagógáiban zajló kultikus liturgiáról”.5 Emlékez-
tet, hogy egy eredetileg kultuszi zsoltárt újraértelmezhettek attól eltérő
közegben és viszont, egy nem kultikus zsoltár inspirálója lehetett a li -
turgia során mondott közösségi imádságnak.6

C. Westermann vitatja az istendicséret kultikus eredetét, s a panasz
kapcsán is  megemlíti,  hogy arra adott választ,  a  szabadítás ígéretét
nem igen találjuk meg a zsoltárokban.7 Voltaképpen a zsoltárimádság
két fő típusát, a dicséretet és a panaszt mint két pólust szemléli. Rész-
letes monográfiájában azt mutatja be, hogy a zsoltárok hogyan vezet-
nek a panasztól a dicséretig.8 Az eredetükre kérdezve a kapcsolatain-
kat jellemző, alapvető beszédformákra, a kérésre és a köszönetre utal.
Véleménye szerint ez érvényes akár a közösségi, akár az egyéni vallá-
sos életben is, így a zsoltárimádság nem szükségképpen kötődik litur-
giához.9 Gordon Wenham és Németh Áron a zsoltárok liturgikus hasz-
nálatát  nem  vitatva  kiemelik,  hogy  memorizálva  tanult,  végső

Szombat napjára; Zsolt 100,1: zsoltár hálaadásra; Zsolt 102,1: A szegény imája, ami-
kor bajban van és JHWH színe előtt kiönti imáját; Zsolt 120–134: a felmenetel éne-
kei. Ilyennek véli még Zsolt 56,1 megjegyzését (a galamb röptére) WENHAM, G., The
Psalter Reclaimed. Praying and Praising with the Psalms, Crossway, Wheaton, 2013, 15.
Ugyanott  emlékeztet  a Jeruzsálemben újjáépült  városfal megszentelésében közre-
működő két kórusra (Neh 12,31–43). 

5 ROSE, M., Salmi, in  Guida di lettura dell’Antico Testamento,  a cura di Römer, T. –
Macchi, J-D. –Nihan, C., Dehoniane, Bologna, 2007, 447–462, 448. 

6 Uo. 450.
7 Szerinte amennyiben a panasz próféta vagy pap által közvetített válaszra talál

Istentől, és ehhez a válaszhoz hozzákapcsolják a panaszt, akkor többé nem imád-
ságról, hanem liturgiáról van szó. WESTERMANN, C., Praise and Lament in the Psalms,
John Knox Press, Westminster, 1981, 64. Ezzel ellentétben a panaszok végén hirtelen
megjelenő örömteli és bizakodó hangvételt egy, a zsoltárszövegben meg nem jelenő
orákulum jelének tartja CORTESE, A zsoltárok történeti teológiája 62.

8 Érvelésében nem csak ószövetségi imákat tart szem előtt. Vizsgál babiloni imád-
ságokat és egyiptomi szövegeket is. WESTERMANN, Praise 36–51.

9 Uo. 25–30.



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 13

formájukban az egyéni imádság, a személyes és családi jámborság cél-
ját is szolgáló darabok voltak.10 

Walter  Brueggemann  „posztkritikai”  közelítésében11 a  panaszok
anatómiája és a lélek anatómiája közötti szoros kapcsolat okán a gun-
keli műfajokkal jellemzett zsoltárokat az emberi élet három alapvető
szakaszához rendeli. Így a meggyőződés, elbizonytalanodás és új meg-
győződés zsoltárairól  beszél.  Olyan imádságokról,  amelyek Isten és
ember párbeszédének világra nyitott kérdésekkel teli megnyilvánulá-
sai.12 Westermann és Brueggemann, de akár Alberto Mello13 egyre in-
kább a Zsoltárkönyv egészére, s nem csak az egyes zsoltárokra tekinte-
nek értelmezendőként. 

Amikor a zsoltárokra mint az imádság iskolájára tekintek, azt nem
tehetem úgy, hogy azt feltételezném, maga a gyűjtemény ilyen tanítás
szándékával született. Mégis figyelemre méltó Wenham megjegyzése,
aki az énekekben, költeményekben rejlő erőre világít rá. Általuk meg-
ragadható és formálható egy nép életfelfogása. Így a zsoltárok egyéni
és közösségi etikát alakító szerepére hívja fel a figyelmet.14 A költészet-
ben rejlő ilyen erőre talán azért is érdemes odafigyelni, mert Izrael köl-
tészete – így a zsoltárok is – része az ókori Közel-Kelet költészetének.

10 Wenham feltételezi, hogy a Leviták feladata volt, hogy az emlékezetükbe vésett
bibliai könyveket ünnepi alkalmakon hirdessék, vagy akár falvakat járva recitálják.
Becslése szerint az egész Zsoltárkönyv recitálása mintegy 4,5 órát igényel. WENHAM,
The Psalter Reclaimed 18–23. Vö.  NÉMETH, Á., „Királyok zsoltára, zsoltárok királya”. A
72. zsoltár előállása és teológiája a Zsoltárok könyve redakciójának tükrében,  Exit Kiadó,
Kolozsvár, 2018, 269. 

11 Támaszkodik egyrészt Gunkel és Mowinckel, másrészt Westermann meglátá-
saira. BRUEGGEMANN, W., A hit a Zsoltárok könyvében, Kálvin, Budapest, 2008, 21–23.

12 Uo. 24–32; 96.
13 MELLO, A., A Zsoltárok könyve mint teológiai struktúra, in uő, Hárfa és lant pengeté-

se.  Válogatott tanulmányok a Zsoltárok könyvéhez,  Sapientia Főiskola – L’Harmattan,
Budapest, 2017, 155–177. A Zsoltárok könyvében három fogalom dominanciáját lát-
ja: Messiás, Sion és Tóra. Sion kiemelt szerepének egyik oka kultikus jelentősége le-
het. Azonban a Zsoltárkönyvben előre haladva ez a szerepe – a Sion névvel együtt –
eltűnik, a múlthoz tartozik. Ami messiási szerepet öltve újjáéledhet, az Jeruzsálem.
Az újjászületés pedig az istenszeretet útja, vagyis a Tóra iránti hűség által valósul-
hat meg. Uo. 164–169; 175.

14 WENHAM, The Psalter Reclaimed 13.



14 Szatmári Györgyi

A líra ereje részben éppen abban áll, hogy a legszemélyesebb tartalma-
kat és érzéseket – félelmet, reményt, fájdalmat, örömet… – általános,
számos kultúra és nemzedék számára kifejező nyelvi formába önti.15 A
Zsoltárok könyve darabjai mint költemények egy közösség életszemlé-
letébe engednek bepillantást, mint imádságok, az élet legmélyebb vá-
gyainak Istentől  ihletett  feltárulásai.  Ennek tudatában szeretnék né-
hány észrevételt tenni a Zsoltárok könyve és néhány zsoltár kapcsán.

1. A Zsoltárok könyve kapuinál

Közmegegyezés tárgya,  hogy közös szókincse és a keretező boldog-
mondás okán az első két, felirat nélküli zsoltár „kétszárnyú kapuként”
a Zsoltárok könyve bevezetése.16 Két központi téma, a Tóra tisztelete
és a messiási remény megalapozásával invitál a Zsoltárok világába. Az
utolsó két alleluja-zsoltár szintén kétszárnyú kaput formál. A haszid
lelkület lenyomatát őrző himnusz (Zsolt 149) egy nemzet újra felemel-
kedésének reményét táplálja. A záró himnusz (Zsolt 150) tágabb hori-
zontot nyit: tíz felhívása az istendicséret teljes és egyetemes dallamát
szólaltatja  meg. Így a Zsoltárok könyve az imádságban az engedel-
messég kötelékétől az öröm szimfóniájáig vezet.17 

E távlat kiegészítéseként a Zsolt  1  kapcsán érdemes még néhány
megjegyzést  tenni.  Döntéshelyzetből  indul:  egy személyről  van szó,
akit – mondjuk úgy –korszellemet képviselő sokaság vesz körül. Vá-
laszthat, és elkerülhetetlenül választania kell. Valamelyik csoporthoz
csapódik vagy az a meghatározó kapcsolat életében, amely JHWH-hoz
fűzi? Az imádság alapmagatartása tehát az élet reális szemléletét,  a
helyzet és az emberi kapcsolatok mérlegelését igényli. Egyéni, szemé-

15 Vö. ROSE, Salmi 450–451.
16 Luis Alonso Schökel megalapozottan vitatja azokat a felvetéseket, melyek sze-

rint a Zsolt 1 és Zsolt 2 eredetileg egyetlen zsoltárt alkotott volna. Azonban szándé-
kolt egymás mellé helyezésük mellett érvel. ALONSO SCHÖKEL, L. – CARNITI, C., I Sal-
mi, Vol. 1., Borla, Roma, 1992, 149–151; 160–162.

17 BRUEGGEMANN, W., Az engedelmesség és dicsőítés kötelékében. A Zsoltárok könyve
mint kánon, in Theológiai Szemle 58 (2015/1), 4–12, 5–6. Ha nem is utasítja el, de kriti-
kusan közelít ehhez a véleményhez CORTESE, A zsoltárok történeti teológiája 52.



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 15

lyes döntést feltételez. A Tórához való viszonyulást a kedv, gyönyörű-
ség, elbűvöltség főnév (ץ פץ -írja le (2a). Nem kemény emberi elszánt (חפ
ság az imádságba belépés kulcsa, hanem elbűvöltség és ebből az elbű-
völtségből eredő szenvedélyes, egész embert igénylő keresés: „nappal
és éjjel eszében forgatja ( ה)” ( גה 2הה b). A גהה -ige jelentése gazdag: átgon הה
dol, elmélkedik, elképzel, sóhajt, nyög, mormol, kiejt, harsogva kiált…
Egyetlen ige által azt nevezi boldognak a zsoltár, aki értelmet, érzést,
érzékszerveket bevonó odaadással csügg Isten akaratán. Olyan ragasz-
kodással, mely megszentel minden időt, a nappalt és az éjjelt.

Ez az alapmagatartás, mely akár a perifériára szoruló lét kilátásával
fenyeget (1. vers), e kockázatvállaláson keresztül ígéretet hordoz. Az
ítélet távlatában (5. vers) az „igaz” már nem magányos: felsejlő jövője
az „igazak gyülekezetében” van. A zsoltárok imaiskolájának „első lec-
kéje” tehát, hogy az ember vágyó és választás helyzetében álló sze-
mély. Szabadságában megszólított, Isten és az ő akarata melletti elkö-
teleződésre  meghívott  és  másokkal  közösségbe  tartozó  személy.
Brueggemann figyelmeztet, hogy a zsoltárokat azok tudják hitelesen
imádkozni, akik „az engedelmesség kötelékének örömmel tagjai. Akik
nem vallják ezt a makacs és magabiztos meggyőződést, a következő
énekekben kevés táplálékot és értéket fognak találni.”18

2. A zsoltárimádság mint a kinyilatkoztatásra adott, Istentől ihletett 
válasz

A Zsoltárok könyve öt gyűjteményre tagolása általánosan elfogadott,
összhangban  a  rabbinikus  értelmezéssel:  „ahogy Mózes  öt  törvény-
könyvet adott Izraelnek, úgy Dávid a Zsoltárok öt könyvét adta Izrael-
nek”.19 A héber Biblia Írásainak nyitánya nemcsak bevezető énekében,

18 BRUEGGEMANN, Az engedelmesség 5.
19 A 11–15. századra datált aggádikus  Midrash Tehillim  sorait idézi  ROSE,  Salmi

460. A szándékoltság jele lehet, hogy – vélhetően korábbi gyűjtemények további fel-
osztása miatt – igen eltérő terjedelmű az öt csoport. MELLO, A., A zsoltárok sorrendje,
in uő, Hárfa és lant pengetése. Válogatott tanulmányok a Zsoltárok könyvéhez,  Sapientia
Főiskola – L’Harmattan, Budapest, 2017, 17–48, 37.



16 Szatmári Györgyi

hanem formájában is a Tórára, Isten szavára irányul.20 Figyelemre mél-
tó, hogy a már említett ההגהה ige (Zsolt 1,2) gyakran éppen Isten művein
(Zsolt 63,7; 77,13; 143,5) vagy Isten igazságosságán (Zsolt 35,28; 71,24)
való elmélkedés a zsoltárokban. Így körvonalazódik a Zsoltárok köny-
ve újabb „leckéje”: az imádság válasz, amit Isten ébreszt választottjá-
nak az Ő akarata iránt nyitott szívében. Isten és ember közös műve. 

Az öt gyűjteményre tagoló négy doxológia és helyük figyelmet ér-
demel.21 A gyűjteményeket záró, közösségi, nemzeti jellegű doxológi-
ák  három azonos  elemet  tartalmaznak:  1)  Áldott  legyen  JHWH;  2)
örökké;  3)  Ámen!  (Zsolt  41,14;  72,18–19;  89,53;  106,48).22 Nemcsak a
zárlatukban  mutatnak  egyezést  e  zsoltárok,  hanem  abban  is,  hogy
mindegyik tartalmaz boldogmondást (Zsolt 41,1; 72,17; 89,16; 106,3). A
Zsoltárok  iskolájának  e  „pillérei”  és  boldogmondásuk  közelebbről
szemlélve felismerésekkel ajándékozhatnak meg bennünket az imád-
ságról.

2.1. Szegénnyé lenni az imádságban

Az első könyvet  (Zsolt  1–41) záró zsoltár  Dávid-zsoltár.23 Cziglányi
Zsolt a zsoltárok dávidi tulajdonítása kapcsán rámutat az egymásnak

20 Amint tartalmában is meghatározó a kivonulás-hagyomány és a sínai szövet-
ség visszhangja. Vö. HARMAN, A. M., The Exodus and the Sinai Covenant in the Book of
Psalms, in The Reformed Theological Review 73 (2014/1) 3–27.

21 Az ismétlődés és Zsolt 106,48 dicsőítő formulájának 1Krón 16,36-ban szereplő
idézete okán feltételezhető, hogy a zsoltárok végén a doxológiák használata a Kr. e.
4. században jelenhetett meg. MELLO, A zsoltárok sorrendje 34. 

22 A nemzeti jelleget nyomatékosító „Izrael Istene” egyedül a Zsolt 89,53 formulá-
jából hiányzik. M. Rose szerint a záró doxológiát nélkülöző ötödik gyűjtemény vé-
gén ilyen szerep tulajdonítható az utolsó zsoltárnak vagy – Zsolt 145,21 és Zsolt
150,6 párhuzama alapján – a Zsolt 145–150 zsoltárcsoportnak. ROSE, Salmi 461.

23 Az  első  dávidi  gyűjtemény  szinte  minden darabjában szerepel  a  Dávidnak
megjelölés (kivéve Zsolt 1; 2; 33). A „karvezetőnek” jelzet az első gyűjteményben
szintén meglehetősen gyakori. A Zsoltárkönyvben előfordulásának mintegy harma-
da itt található. A מור זמ -műfaji megjelölés itt szerepel leggyakrab (dallam, zsoltár) מז
ban. Zenei kísérettel recitált, énekelt jellegre utal. Vö. SZABÓ, M., A zsoltárok kincsei.
Zsoltárfordítás nyelvi-filológiai jegyzetekkel. Válogatás a Zsoltárok I. könyvéből, Szent Ist-
ván Társulat, Budapest, 2013, 31; 81. 



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 17

ellentmondó értelmezésekre. Míg egyesek Dávid király alakjában az
egyéni  imádság  modelljét  látják,  mások a  zsoltárok  kollektivizálása
eszközének tekintik: Dávid Izraelt képviseli, imája Izrael imája. Idézi
Norbert Lohfinkot,  aki emlékeztet rá, hogy egyén és közösség ilyen
éles szembeállítása idegen a szemita gondolkodástól: Izrael imádsága
minden közösségi és egyéni ima.24 Hogyan imádkozható hát ez a zsol-
tár?

Az egyéni könyörgés egy beteg ember – akár a beteg király – imájá-
nak tűnik. Betegsége terhét az emiatt ébredő megvetés, megszólás el-
lenséges  légköre  fokozza.25 A  Zsolt  41,2–4  a  JHWH-tól  támogatott
„boldog” portréját rajzolja meg. Egyetlen cselekedetét emeli ki a kezdő
boldogmondás: „Boldog, aki a szegénynek gondját viseli.” (2a)26 Míg
Zsolt  1,2  szerint  a  boldog  ember  JHWH  szaván,  Törvényén  csügg
szenvedéllyel (ץ פפ ”addig itt ugyanezzel a szó JHWH „lelkesedését ,(חה
jelzi az imádkozó iránt (12. vers). 

A 2b–4. versek már nem cselekvőként, hanem befogadóként jelení-
tik meg őt. Az ő nyomorúságáról, szegénységéről lesz szó, az őt elérő
gonoszság, rossz (ע .idejéről. E rászorultságra maga JHWH a válasz (רע
JHWH a tevékeny alanya ezeknek a verseknek hét gesztusával, amit
az ember iránt tanúsít: menekülést ad (2b); megtartja és élteti (3a); bol-
doggá  teszi  (3b);  nem szolgáltatja  ki  (3c);  megerősíti  (4a);  átalakítja
(4b). 

24 CZIGLÁNYI, ZS., Történeti feliratok a Zsoltárok könyvében, in Teológia 33 (1999/1–2)
6–13, 11–12. Már S. Mowinckel a Zsoltáros által képviselt királyi, a beteg, szenvedő,
üldözött egyénnél „nagyobb énre” mint korporatív személyiségre tekintett. Utal rá
MELLO,  A zsoltárok sorrendje 43. Cortese viszont a feliratok hitelességét hangsúlyoz-
za. CORTESE, A zsoltárok történeti teológiája 61–102.

25 Az első zsoltárgyűjtemény tartalmazza a legtöbb egyéni könyörgést: Zsolt 3; 5;
6; 7; 13; 17; 22; 25; 26; 27,1–14; 28;31; 35; 38; 39. Ugyanakkor H. Gunkel a Zsolt 41,5–
13  verseket  hálaadásként  azonosítja.  L.  Alonso Schökel  egy kegyes  beteg  ember
imájaként tekinti, aki gondoskodott a szegényekről, s ezért most Isten gondoskodik
róla. ALONSO SCHÖKEL – CARNITI, I Salmi, Vol. 1., 105–107; 693.

26 A két boldogság – már a 8. századi prófétáknál szorgalmazott szellemben –
komplementer. A Törvényen való elmélkedés és a szegényekről való gondoskodás
elválaszthatatlan egymástól. Vö. pl. Ám 2,6–8; 5,7.10–11; Iz 1; 4,8–24.



18 Szatmári Györgyi

Az 5. verstől az általános tapasztalat előbbi felidézése, szemlélése se-
gíti a Zsoltárost személyes fájdalmáról szóló vallomáshoz. Ő maga is rá-
szorulóként, vagyis szegénységében tekint önmagára. Ettől kezdve nem
JHWH-ról, hanem JHWH-hoz szól. Ebbe az én – te kapcsolatba helyezi
önmagát és gondját. A JHWH iránti bizalom és az őszinte önmagára te-
kintés együtt jár. Mindezt az imádság hiteles tükrében az eltorzított köl-
csönösség megvallásával fogalmazza meg: Te légy kegyes (חהנען) hozzám,
bár én vétkeztem (א טה .ellened. JHWH-tól kegyelmet, kegyet remél (5 (חה
és 10. vers), önmagát vétkesnek tudja (5. vers). A 13. versben mégis ár-
tatlanságával (ם ?érvel. Hogy lehet ez? Mi történt közben (תם

Aki Istennel szemben vétkesnek tudja magát, ebben az „önismeret-
ben” szemléli emberi kiszolgáltatottságát. Tapasztalata a JHWH-tól ol-
talmazott  boldog  ember  tapasztalatával  éles  ellentétben  áll.  Emberi
kapcsolatai  (6–10. vers) ellenséges közeggé lettek számára (6a: יפב  – אם
ami egy személy, de egy nemzet ellensége egyaránt lehet; 8a: – שהנפא 
gyűlölő). Még fájdalmasabbá teszi ezt az a tény, hogy a látogatás (8a),
és a barátság (10. vers) említése a várttól tragikusan eltérő helyzetet
sejtet. A szakaszt a gondolatban, szóban, tettben megnyilvánuló eluta-
sítás hatja át (6–7. vers): rosszat mondanak; a látogató hamisságot (שהומא)
beszél;  szívében gonoszságot .gyűjt; kilépve a házból kibeszél 27(אהוץן) 
Hazugság,  rágalmazás,  gyűlölet  elszenvedője  az  imádkozó.  Az אהוץן 
mellett a főnév28 éppúgy, mint a „kívül (hiábavalóság, hamisság) שהומא 
lét” a szövetséggel szembeni magatartás, a kívülállóság jelzője lehet.
Így az egyéni ima egy közösség helyzetét is tükrözheti: hűtlenségével
és annak következményével számot vető nép – vagy annak nevében
panaszkodó király – imája is lehet. A 8. és 10. versek az עהלעי emlegetésé-
vel  másoknak alávetett  helyzetet  tükröznek: ellene szövetkeznek (8.
vers), szinte lábbal tiporják őt (10. vers). A barátból lett ellenségek sza-

27 Az אהוץן földrajzi névként bálványimádással vádolt városokat jelöl néhány prófé-
tai szakaszban (Ám 1,5: valahol Szíriában; Óz 10,8: Bétel; Ez 30,17. Vö. [2021.01.14.]
https://www.sefaria.org/Psalms.41.7?lang=bi&with=all&lang2=en.

28 A inkább a prófétai irodalomra jellemző. Szociális igazságossággal nem שהומא 
párosuló, hazug áldozat (Iz 1,13; Óz 12,12), hazug beszéd (Iz 59,4), elutasított prófé-
tai intelem (Jer 2,30) vagy hamis prófétai beszéd, látomás (Ez 12,24; 13,7; 21,28) is le-
het.  A hamis istentisztelettel,  a bálványimádással  kapcsolatban is megjelenik (Jer
18,15).



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 19

vai (6. és 9. vers) nem hagynak kétséget afelől, hogy mit kívánnak az
egykori barátnak.

E helyzet fényében még erőteljesebb a szakaszt keretező,  én – te
ellenpólusban felhangzó könyörgés. Kegyet esedezve az 5a vers igéjét
נען) ismétli a „Te pedig” felütéssel ellenpontként szolgáló 11. vers. A (חה
kért „felemelés” (קום) Istentől remélt cáfolata az ellenfelek kívánságá-
nak (vö. 9. vers). A visszafizetés óhaja (שהלעם – Pu) nem személyes bosz-
szú vágya, „inkább az igazságosság helyreállítása, ami megfelel Isten
tetszésének, és megvalósul azáltal, hogy az ellenség nem diadalmasko-
dik”29 (vö. 12. vers). Helyreáll a rend.30 

Miben áll a remélt gyógyulás (5b)? Hogyan függ össze a később val-
lott  „ártatlansággal”  (13.  vers: ?(תםם   A  gyógyítás  (5b: (רהפהא   egyaránt
eredményezhet fizikai gyógyulást, egy személyes, kényszerként ráne-
hezedő állapotból való felépülést vagy egy nemzet újjászületése jelen-
tette helyreállítást,31 szabadulást a halál torkából, amit a ך מע (megtart) תה
ige is alátámaszt (13. vers). Ez utóbbi a Zsoltáros ártatlanságának iga-
zolása volna. Azonban ez feszültséget jelentene az 5. vers bűnbevallá-
sával. Tehát nem a teljes bűntelenségről van szó, hanem a konkrét el-
lenfelek  vádjaival,  rágalmaival  szembeni  ártatlanságról  és  arról  a
becsületességről, amit az imádság tesz lehetővé: az imádkozó őszintén
vallott önnön gyöngeségéről és feltárta helyzetét. Ebben áll az az ártat-
lanság, egyszerűség, amit néhány görög és latin fordítás is vélelmez:
ἁπλότηϛ (Aq, Sym); simplicitas (PsH). 

Mire tanít a Zsoltárok könyve első pillére az imádságról? Az imád-
ság a szegénység felfedezésének útja, melyben a szegény, rászoruló lét
más  perspektívában  jelenik  meg.  A szegénység  közösséget  teremtő
boldogságának, minden ember elidegeníthetetlen jogának a felfedezé-
sére hív. A kapcsolatok új megvilágításba kerülnek, az ember újra fel-
fedezi  az  élet  megújulásának  lehetőségét  ott,  ahonnan  az  egyedül
eredhet. Istenről, tetteiről elmélkedni ahhoz segít, hogy Istenhez for-
dulóként legyen jelen az imádkozó. Az én – te párbeszéd már az imád-

29 SZABÓ, A zsoltárok kincsei 400.
30 Amint azt a שהלעם ige alapjelentése sugallja: helyreállítani, békében lenni, békét

kötni. Uo. 400.
31 Vö. [2021.01.14.] https://www.sefaria.org/Psalms.41.7?lang=bi&with=all&lang2=en.



20 Szatmári Györgyi

ság által közvetlenné vált kapcsolatba helyez. A kért felemeltetés (11.
vers), és különösen az imádságot záró bizonyosság arról, hogy Isten
megtart, felkarol ( ך מע 13 –תה . vers) engem, jele annak, hogy az imádság-
ban személyessé vált a zsoltár elején felidézett általános meggyőződés:
Isten élteti ( יהה 3 – חה . vers) a szegényt, a rászorulót.32 Az önmagát, hely-
zetét és hagyományokból vett meggyőződését őszintén Isten színe elé
helyező ember számára az élet végső soron túllép(het) a jólét, jól lét fi-
zikai várakozásán. Ebben a jelenlétben felsejlik az Istennel való közös-
ség időtől nem korlátozott reménye.33 A szegénység boldogsága arra
tanít, hogy a szegényről ne azért gondoskodjunk, mert nekünk jobban
megy a sorunk, hanem mert a szegény mi magunk vagyunk: a testvér-
ség megtapasztalása ez.

A király imájaként, aki népe nevében szól, és akinek különös fele-
lőssége  a  szegényekről  való  gondoskodás  (vö.  Zsolt  72,4.12),  egy
olyan, gyöngeséggel „megáldott” királynak az alakja körvonalazódik,
aki népének szegénységét veszi magára.34

2.2. Isten művének cselekvői – az imádságban újra meglelt méltóság

A Zsolt  42–72 gyűjteményt záró zsoltár doxológiája az előzőnél bő-
vebb. Kiegészül a megállapítással, hogy egyedül JHWH tesz csodákat
אות) לה פמ és a szent Név dicsőségére, a dicsőség elismerésének távlataira ,(נז
tett áldó formával.35 A litániaszerű, legitimációs királyzsoltár36 az esz-
ményi uralkodó alakját és az ideális kormányzás alapjait rajzolja meg.

32 Vö. SZABÓ, A zsoltárok kincsei 400–402.
33 A szakasz lehetséges kultikus jelentéséhez – hálaadomány, fogadalmi szobor

templomi felállítása és hálaadó istentisztelet – lásd uo. 402.
34 Deutero-Izajás szenvedő Szolgájának alakja felé mutat. Vö. CORTESE, A zsoltárok

történeti teológiája 102.
35 A zsoltár héber szövegében egy kolofont is találunk, vélhetően a Zsoltárkönyv

korábbi formájának jeleként: „Dávid, Izáj fia zsoltárainak vége.” (Zsolt 72,20[TM]).
Talán nem a Zsolt 72 után állt, hanem egy, a Zsolt 42–72-től eltérő második dávidi
gyűjtemény lezárása lehetett. Ennek a korábbi gyűjteménynek a magját Paul San-
ders véleménye szerint a Zsolt 51–65 és Zsolt 68–70 alkotta. SANDERS, P., Five Books
of Psalms?, in ed. ZENGER, E., The Composition of the Book of Psalms, Peeters, Leuven –
Paris – Walpole, 2010, 677–687, 679.



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 21

A szegényekről gondoskodás témájával kapcsolódik előző zsoltárunk-
hoz (Zsolt 72,4.12). Ott – jóllehet felirata révén szintén vonatkozhat a
királyra – egyszerűen a boldog ember jellemzője volt a szegényekről
ל) -való gondoskodás, itt kifejezetten királyi erény (Zsolt 72,13a). Ural (דע
kodói feladat a gondoskodás a nép megalázott szegényeiről (4a; 12b),
a segítséget, támaszt nélkülözőről (12c), a szükséget szenvedőkről és
fiaikról (12a; 13bc; 4b), akik éppúgy lehetnek szabadulásra váró elnyo-
mottak, mint anyagilag nélkülözők. A zsoltár feltételezhető szövegtör-
ténetében a fogság tapasztalatában gyökerező újraértelmezés modell-
ként  adja  az  imádkozó királyt  (4.  és  14.  vers)  a  nép  elé.  Alakja  és
igazságossága reménnyel táplálja és imádságra ösztönzi a megpróbált
népet.37 Vélhetően a perzsa béke álmához igazodva a perzsa korban tá-
gul a horizont (15. és17. versben): a király alakja képviseli az ábrahámi
áldást annak egyetemes távlataival.38 Vélhetően a legkésőbbi átdolgo-
zással (3. és 7. vers) háttérbe szorul a dávidi királyság restaurációjának
reménye, s így az a gondolat is, hogy közvetlenül a király feladata vol-
na a gondoskodás a szegényekről. A felelősség – egyszersmind Isten
segítsége és az áldás – mindenkié. Istennek a királyság politikai intéz-
ményétől független uralma, mely áthatja az egész Zsoltárkönyvet, itt
különösen is hangsúlyt kap a doxológia révén.39 A zsoltárt imádkozó
ember pedig „királyi mivoltában”40 áhítja és Istennek tulajdonítja (1–2.
vers) a jogot, ítéletet (ט פה שמ ה) és igazságosságot (מז קה דה aki ajándékként e ,(צמ
kormányzói feladattal megbízza őt. Ez az igazság, amely a rábízottak-

36 Vö.  ALONSO SCHÖKEL – CARNITI,  I Salmi,  Vol. 1., 1051–1052. A királyzsoltárok
száma még a JHWH intronizációjának és uralma énekének tekintett, valamint Sion-
zsoltárokat  figyelembe  véve  sem  kiemelkedő  a  második  gyűjteményben.  Mégis
olyan téma, amely a zsoltárokban jelen van. Különösen, ha szem előtt  tartjuk az
imádkozó király, Dávid szerepéről korábban említett közelítéseket.  Vö.  MELLO,  A
zsoltárok sorrendje 43–44.

37 NÉMETH, Királyok zsoltára 267.
38 Uo. 268.
39 Uo. 268.
40 A fokozatosan minden ember modelljévé váló király témájához lásd MELLO, A

zsoltárok sorrendje 44–46. CZIGLÁNYI, Történeti feliratok 8–9.



22 Szatmári Györgyi

nak békét, jólétet biztosít, és egy erkölcsös társadalom, etikus együtt-
élés alapja.41

A zsoltár ilyen távlataiban néhány nyugtalanító mondat marad az
imádkozó előtt. Az igazságos ítélet – a prófétai hagyománnyal össz-
hangban – részrehajló a szegény javára. Az erőszakost sújtsa a retribú-
ció  szellemét  tükröző,  „megalázó” ítélet:  törje  össze  ( – דהכהא  4 .  vers).
Vagyis fossza meg erejétől, amit a magukat megvédeni képtelenekkel
szemben elnyomásra használ.42 Azonban az ige átvitt értelemben azt is
jelenti, hogy „tegye bűnbánóvá”.43 A 9b vers „nyalják a port” kifejezé-
se nem szépíthető: alávetettség jele. Nem segít a pontosabb behatáro-
lásban az ellenség megjelölése (יפב -egyaránt lehet a király személyé :(אם
ben  egy  népet  támadó  másik  nemzet  minősítése,  és  személyes
ellenség, politikai ellenfél. A kívánság – vagy prófécia – az uralkodó-
val, országgal szemben megnyilvánuló törekvés kudarcát célozza. A
zsoltár középpontja egy értelmezési – vagy horizontot tágító – kulcsot
kínál: „Hódoljon (ה חה Hitp.) előtte minden király, és minden nemzet– שה
neki szolgáljon ( ” (עהבעד .(11 .  vers)44 Mindkét  ige  – a politikai  jelentés
mellett  –  gyakran szerepel  vallási  tartalommal  az Istennel  szemben
szabadon vállalt magatartás megjelöléseként.

A zsoltár 17. versében, a doxológiát megelőző zárlatként hangzik fel
a boldogmondás: „Legyen a Neve örökkévaló, maradjon fenn Neve,
míg a nap [ragyog], benne nyerjen áldást minden nemzet, és mondják
boldognak [minden népek].”

Az imádság az Isten ügye,  Isten uralma / országa megvalósulása
melletti elköteleződést érleli. Azt, hogy szegénységet látva Isten gaz-
dagságára tekintsünk, amely „megöntözi”, javaiból részesíti  a földet
(vö. 6. vers). Olyan uralom megvalósulása és megvalósítása iránti vá-
gyat táplál,  amely a „föld végső határáig” ismert és elfogadott akar
lenni (8. vers) társadalmi helyzettől függetlenül (9–11. vers). Az Isten
képmására teremtett embernek a teremtett világban kapott méltósága

41 Vö. [2021.01.16.] https://www.sefaria.org/Psalms.72.1?lang=bi&with=all&lang2=en.
42 ALONSO SCHÖKEL – CARNITI, I Salmi, Vol. 1., 1057. Vö. Iz 11,4.
43 Vö. [2021.01.16.] https://www.sefaria.org/Psalms.72.1?lang=bi&with=all&lang2=en.
44 Vannak, akik a verset, illetve akár a 8–11. vers alkotta szakaszt egy messiási ér-

telmű kiegészítésnek tartják. Vö. NÉMETH, Királyok zsoltára 86.



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 23

tudatosítására, elmélyítésére vezet: az imádság és az imádságból táp-
lálkozó élet az Országnak, a Szent Névnek a szolgálata. 

„Mert a Névhez intézett imádság tanúsítja, hogy az imádkozó Tő-
le függ, szüksége van Rá és nem létezik Rajta kívül. Ebben áll az ő
istensége:  minden létezőnek szüksége van Rá és Tőle függenek
mindaddig, míg minden az ő Nevében – legyen áldott – lesz. […]
Ha pedig az ember függ Tőle, az olyan, mintha [az ember] áldoza-
tul felajánlott volna Neki, mert aki csak Tőle függ, mind Neki fel-
ajánlott és Neki szentelt. Ezért az imádság a Név – legyen áldott –
tökéletes szolgálata.”45

2.3. A semmivé lett ember – a gyász boldogsága

A harmadik könyvet (Zsolt 73–89) záró imádság doxológiája a legrövi-
debb: „Áldott legyen JHWH öröktől fogva örökké! Ámen és Ámen!”
(Zsolt 89,53) Szembetűnik, hogy az előbbi két zsoltárt jellemző nemzeti
karakter itt hiányzik. JHWH nevét nem kíséri az Izrael Istene kiegészí-
tés. Több szempontból is belehelyezkedik a 72. zsoltárral nyílt pers-
pektívába. Az uralom alapja (15. vers) az igazságosság (ק דץ és a jog (צץ
ט) פה שמ -JHWH uralmának hirdetése. Ez az uralom, és ez a Név a forrá .(מז
sa az ünneplésnek: „A te Nevedben ujjonganak, és a te igazságossá-
godban magasztaltatnak fel.” (17. vers) 

A Zsolt 1,1 azt nevezte boldognak, aki más közfelfogás közepette is
a Törvényhez igazodik. A Zsolt 41,1 szintén az általános alany egyes
szám harmadik személyét használta. A Zsolt 72,17 az uralmát felisme-
rő embert közvetlen módon remélte boldoggá válni a Név szolgálatá-
ban. Itt úgy tűnik, ugyancsak a Név szolgálata a boldogság oka, azon-
ban az alany a nép ( ם עה 16 – הה . vers): „Boldog az a nép, amely ismeri az
örömkiáltást ה)  רועה ,(תמ  JHWH,  a  te  arcod  világosságában  járnak”.  A
) egyrészt az ujjongás תמרועהה – גזיל  17 . vers) említése, másrészt az Isten
színe előtti jelenlét miatt tekinthető Szentélyhez kötődő ünnepi kiáltás-

45 A 16. századi zsidó misztikus,  Maharal  szavait  idézi  MELLO,  A., A zsoltárok
könyve mint az élet könyve, in uő, Hárfa és lant pengetése. Válogatott tanulmányok a Zsol-
tárok könyvéhez, Sapientia Főiskola – L’Harmattan, Budapest, 2017, 179–204, 194.



24 Szatmári Györgyi

nak.46 Különös öröm ez abban a zsoltárban, amelynek végszava egy
nép – és  egy király –,  valamint  Istenük gyalázata  (51–52.  vers).  Mi
több, látszólag ember és Isten teljes kudarca. Nem véletlenül nevezi
Alonso Schökel Isten hűsége paradox himnuszának, egy érthetetlen Is-
ten magasztalásának, mely szinte ellenpontja Isten hűsége litániaszerű
dicséretének  (Zsolt  136).47 Vád  az  elmúlással  visszavonhatatlanul
szembesülő ember részéről (48–49. vers): „milyen semmi életűnek te-
remtetted (בהרהא) az emberek fiait mind!” Isten lényegileg újat eredmé-
nyező tette, ami a világ és benne minden létező létének oka, ami cso-
dákat hoz, az ember fiainak ezt a hiú, semmi létet nyújtja. És vád az
elszenvedett, szívet-lelket terhelő megvetés, gyalázat (ה פה רמ –miatt (51 (חץ
53. vers; vö. 42. vers). Hisz ezt is JHWH szolgái miatt, JHWH felkentje-
ként, JHWH-t képviselve szenvedi el: JHWH és szolgái kudarcot val-
lottak sok nép előtt. 

Végül felhangzik a legmerészebb és legelkeseredettebb vád a jog és
igazságosság alapján uralkodó,  jóságos  kegyelméről ד)  סץ (חץ  és  szilárd
megbízhatóságot jelentő hűségéről (ת מץ -ismert (15. vers) Nagyobb Ki (אץ
rály felé: „Hol van korábbi kegyelmed (ד סץ Uram, amire Dávidnak ,(חץ
megesküdtél (ע בע ) Ni) hűségedben – שה 50).” (אמומונהה . vers) Isten esküsze-
gése még durvábbnak tűnik, mivel a 34–36. versben ugyanezzel a szó-
készlettel az érvényes esküt erősíti meg, annak visszavonhatatlanságát
garantálja, amit egykor megígért Dávidnak (25. vers). A 36. vers a hű-
ség és kegyelem ilyen esküjét egyenesen Isten szentségéből (קםדץש) faka-
dónak nyilvánítja. Isten lényege kérdőjeleződik meg, ha hűsége meg-
kérdőjelezhető (vö. 9. vers). Isten hűsége elsősorban a Dávid házával
kötött szövetségben (4.20–30.36–38. versek) nyilvánul meg. De a Zsol-
táros Isten csodáiban (6. vers), a Seregek JHWH-ja biztosította hadi si-
kerekben (23–24. vers) és a teremtésben (9–13. vers) is ezt a hűséget
látta feltárulni. Korábbi istentapasztalata és hagyományból merített is-
tenismerete látszik tehát meginogni. Megkérdőjeleződik mindaz, ami
oly biztosnak tűnt személyes hitében (1. vers) és az atyáktól kapott ha-

46 A közvetlen szövegkörnyezet (14–25. vers) militáris szókincse miatt az ige má-
sik  jelentését  is  érdemes  megemlíteni:  csatakiáltás,  harci  riadó.  Vö.  [2021.01.16.]
https://www.sefaria.org/Psalms.89.16?lang=bi&with=all&lang2=en.

47 ALONSO SCHÖKEL, L. – CARNITI, C., I Salmi, Vol. 2., Borla, Roma, 1993, 229–230.



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 25

gyományban. Ezt a meggyőződést a hűség gyakori ismétlése jeleníti
meg ( 2.3.6.9.25.34.50 – אמומונהה . vers). Ennek a hűségnek a hirdetése mel-
lett kötelezi el magát a Zsoltáros (2. vers). És most kérdő váddal vitat-
ja? 

Legfájdalmasabb kérdésként a nemzet és az ember „halálának” té-
nyével szembesül egy nemzet és az uralkodóház romjain48 és a szemé-
lyes élet  alkonyán az egykor volt  élet,  a Szentéllyel  eltűnt ünnepek
örömének hiányán keresztül. E kérdésekkel szemben megdőlnek a ha-
gyományos válaszok. Felmerül a kérdés, hogy a 16. vers boldogmon-
dása  a  fájdalmassá  lett  emlékekhez  köthető  keserű  panasz  (vö.  2–
19.20–30. vers), vagy az imádság táplálta boldogságot ígér. A zsoltár
doxológia előtti utolsó kifejezése a „Messiás léptei”, melyet most gya-
lázat ér (52. vers).49 Ezek a léptek vezetnek a záró doxológiához, mely-
nek címzettje a teremtő, ám most gyalázott JHWH. A gyalázott Úr, a
gyalázott Felkent és a gyalázott szolgák közösségéből (51–52. vers) fa-
kad fel az istendicséret szava. 

Isten hűségét látszott megkérdőjelezni a Zsoltáros. Van-e nagyobb
hűség, megbízhatóság, gondoskodó kegy, mint az, amelyik akkor is je-
len van és megszólítható, amikor a hűtlenség alaptalan vádjával néz
szembe. A vád, Istennel folytatott „vita”, az újra- és újra mérlegre tett
istenkép  imádságos  kanonizálása  a  zsoltár.  A  zsoltárok  iskolájának
újabb leckéje az az őszinteség, amely kész felvállalni egy olyan kapcso-
latnak a kockázatát, amelyben a jelenlét, a jövő és akár az élet értelmes,
célra irányított volta is megkérdőjelezhető. Ebben a Másiknak feszü-
lésben formálódik a hűség hitelesebb megértése. 

Alberto Mello  óva int  attól,  hogy a  zsoltárok kapcsán elsietetten
szóljunk  halálról  és  feltámadásról.  Azonban  több  példát  hoz  arra,
hogy mindennapi halálaink – veszteségeink – a zsoltárokban is meg-
jelennek. Általuk „tanuljuk, hogyan nézzünk szembe végső sorsunk-

48 A dávidi ház megrendülése és a törvénytelenségek említése miatt történeti hát-
térként két esemény jöhet szóba: Jozija meggidói halála (2Kir 23,28–30), illetve a fog-
ság. Vö. ALONSO SCHÖKEL – CARNITI, I Salmi, Vol. 2., 230.

49 A Tóra melletti elköteleződés negatív parancsa az úton járás képével (31–32.
vers), valamint a Messiás (52. vers) a beiktatási adopciós formula tükörképével (27.
vers) a Zsolt 1–2 témáit idézik. Így azokkal tematikus keretet alkot az első három
könyv körül. 



26 Szatmári Györgyi

kal.”50 Hasonlóan, a mindennapi feltámadások – gyógyulás, szabadu-
lás, visszanyert méltóság… – nyomok, bizonyos értelemben a feltáma-
dás előképei, ha nem is bizonyítékai.51 Halandóságunk tudatában és
mindennapi halálainkkal imádkozni azt jelenti, hogy egészen lecsupa-
szítva állunk a Teremtő elé. A hiány, veszteség, gyász imája segít az
élet imádsága felé. Aki ünnepelni tud, Isten arcának világosságában
jár. Aki a sötétségben ahhoz szól, akiről úgy vélte, magára hagyta, an-
nak szavainak címzettje van. A vádló szavak elől nem menekülő Isten-
re – épp a vádló szavak által – rátalál: felfedezi az ő világosságát, mely
nem fél a sötétségbe beleereszkedni. A király „gyalázata” nem bukást,
hanem lépteket jelent a mindenkor áldott Úr felé. Az életben megta-
pasztalt halál elveszti erejét, s a halál végső vereségének reménye felé
nyit  kaput.  A belépés  a  kapun Jézus,  az  új,  elsőnél  igazabb  Dávid
„megrövidített ifjúsága” (vö. 46. vers) által lesz lehetővé. Ő az, aki ha-
lált látva él és az önerejéből arra nem képes embert „megmenti az alvi-
lág kezéből” (49. vers). A reménytelenségben születő imádság az élet
ünneplésére nyit kaput. 

2.4. Hűtlenek reménye – az őszinte bánat felébresztése

Az Isten hűségének iménti paradox megvallása után a negyedik „pil-
lért” (Zsolt 106) a nép hűtlenségének témája uralja, ugyancsak a Név
szolgálatának jegyében: e Név a garanciája a kezdettől megjelenő bű-
nösség  ellenére  megnyilvánuló  szabadításnak  (8.  vers),  és  ennek  a
Névnek vágyik hálaimával áldozni a Zsoltáros (47. vers: יהדהה Hitp).

A doxológiához talán mintául szolgált az első könyvet záró dicsőítő
formula (Zsolt 41,32),52 amely itt kiegészül egy felhívással: „És mondja
az egész nép: »Ámen! Halleluja!«” (Zsolt 106,48).

50 MELLO, A zsoltárok könyve mint az élet könyve 201.
51 Uo. 201.
52 A 106. és 107. zsoltár közötti megegyezések és a zsoltár koncentrikus szerkeze-

te alapján Sanders úgy véli, hogy a doxológia a zsoltár szerves részét alkotja. Épp az
szolgálhatott alapul ahhoz, hogy a két rokon zsoltárt ezzel egymástól elválasztva a
negyedik zsoltárkönyv zárlatát itt határozzák meg. SANDERS, Five Books 686–687.



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 27

A Zsolt 106,3 boldogmondása: „Boldogok, akik megtartják a jogot
ט) פה שמ ה) és igazságosságot (מז קה דה cselekszenek.” Folytatódik a „királyi (צמ
méltóság” témája és a Zsolt 105 történelem fölötti elmélkedése. Szinte
válasz – vagy fokozás – a boldogmondás az ott megfogalmazott buzdí-
tásra, mely nemzeti hivatást jelöl: a földek, az egész föld azért adatott,
hogy megtartsák JHWH rendeleteit (ק  .(תורהה) és Törvényét (חם

Közösségi hangvétele a Zsolt 1 komplementere. Ott láttuk, hogy az
imádság által a közösséghez tartozás tudatosodhat. Itt egy közösség-
hez tartozás tudatában, a közösség történetéért, útjáért érzett felelős-
ség birtokában lépünk az imádság közegébe. Azzal a meggyőződéssel,
hogy népem – közösségem – útja az én utam, hogy nem lehetek szinte
kívülállóként  csak  kritikus  vagy  épp  csak  megelégedett  szemlélője
életterem történéseinek. Talmudi megfogalmazásban: „Izrael népének
egésze egymás társa.  Izrael  minden tagja  felelős egymásért.”  (Sanh.
27b)53

Isten nagyságának és jóságának hirdetése előzi meg (1–2. vers), és
dicséret keretezi a hosszú bűnbevallást (6–46. vers). A közösségi bűn-
bevallás már felütésében sokat mondó. A 6. vers három igéje a teljes,
minden módon megnyilvánuló bűnösség megvallása. Az igék szinte
„kibuknak” az imádkozó ajkán, és egyre sötétebb tónust öltenek. Fáj-
dalmasan mélyül a közösséggel felvállalt állapot súlyának felismerése.
Elhibázott tettek sorakoznak az imádkozó tekintete előtt: vétkeztünk
gyakran az előbbi szinonimája, ám עהוהה hibákat követtünk el. Az ,(חהטהא)
az „elhajlik, elgörbül, visszájára fordul” jelentéssel már egy céltévesz-
tést, elhibázott életutat, Isten akaratával összhangban nem álló szemlé-
letet fedeztet fel a tettek mögött. Végül a gonoszat tenni (רהשעע) ige Hifil
alakja által önmagát és közösségét etikai és vallási értelemben rossz-
nak, emberi és Istennel való kapcsolatban is gonosznak találja. Az elhi-
bázott tettek mögött álló hamis szemlélet gyökeréig lát az imádkozó
tekintet: bűnösök, lázadók vagyunk. Az „ahogy atyáink” fordulat által
a bűnben való szolidaritás tragikuma bukkan fel. „A nép szolidaritása
vezetőivel, és szolidaritás korszakokon átívelve az elődökkel. A bűnök
megvallásban egymással egységben és születéstől fogva – vagyis attól

53 Vö. [2021. 01. 19.] https://www.sefaria.org/Sanhedrin.27b?lang=bi.



28 Szatmári Györgyi

kezdve, hogy néppé születtek – bűnösnek érzik magukat.”54 A Deute-
ronomista szemléletében megszólaló zsoltár azt, hogy földjüket – Isten
ajándékát – elveszítették, bűneik következményének tudja be. A zsol-
tár „bűnlistája” ehhez, az elveszített földhöz kötődik és mindig éles
kontrasztban áll Isten feléjük tett gesztusával. A felütésben megvallott
„gonoszság” nyilvánul meg Egyiptomban és a szabaduláskor értetlen-
ségükben Isten tettei és irgalma iránt (7. vers): nem fogták fel (ל כע -Is (שה
ten csodáit, nem őrizték emlékezetükben (זהכער) szeretetteli jóságát, ke-
gyelmét (ד סץ  .(חץ

Az egyes szám második személyű megszólítás itt megtörik, a továb-
biakban (8–46. vers) nem Istenhez szól, csak róla beszél. Az atyák kez-
deti értetlensége és feledése eléri őt is: nem látszik tudatában lenni an-
nak,  hogy  megszólíthatóan,  közvetlenül  jelen  van  az  a  Jóság,  amit
„elfeledtek”. Számára is távoli emlék csupán. Ez az Istenről megfeled-
kezés kíséri egész történetüket: újra megfeledkeztek tetteiről a pusztá-
ban ( 13 – שהכעח a; 21. vers), nem vettek azokról tudomást. Több ez, mint
feledékenység: az Isten „gondolataitól” eltávolodó szemlélet, mely fi-
gyelmen kívül akarja hagyni a nagyobb tekintélyt. Kizárólag saját né-
zőpontjukból akarták szemlélni életük történéseit. Így távlatuk beszű-
kült,  céljukat  vesztették:  nem  bíztak  Isten  tervében  (13b),  földre
vonatkozó ígéretében (24b). Ezt az elfordulást nyolc mozzanattal idézi
fel az Egyiptomtól Kánaánig vezető korszakból, de nem történeti logi-
ka szerint.55 

Isten válasza mindig meglep. Az ellenállás és elutasítás gesztusaira
válasza, hogy „megment, megszabadít” (יהשעע – Hi). Így tett Egyiptom-
ban (8.  és 21. vers),  a  Vörös-tengernél  (10. vers),  történelmük során
gyakran megszabadította őket ( ל 43 – נהצע . vers) gonoszságuk, görbe út-
jaik (ן ום ellenére. A múltba tekintés utolsó szakaszában (43–46. vers) (עה

54 ALONSO SCHÖKEL – CARNITI, I Salmi, Vol. 2., 457.
55 1) Lázadás a Vörös-tengernél (7b; Kiv 12,8–10); 2) pusztai elégedetlenség (14.

vers; MTörv 8,2–3.6); 3) lázadás Mózes ellen (16. vers; Szám 16); 4) az aranyborjú
imádása (19. vers; Kiv 32; vö. Jeroboám és Jehu kritikája: 1Kir 12,26–33; 2Krón 13,8;
2Kir  10,28–29);  5)  az  ígért  föld  gyalázása  (24–25.  vers;  Szám 14,2–4.36.41–45);  6)
Baál-Peor imádása (28. vers; Szám 25,3–5; 31,16; MTörv 4,3; vö. Józs 22,17), 7) láza-
dás Meribánál (32. vers; Szám 20; 27,14); 8) engedetlenség Kánaánban (34–39. vers;
MTörv 7,1–5; 12,31; Bír 2,11–14; Jer 32; Ez 23,37). 



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 29

Isten szabadítása az eddigiektől eltérően nem a szóval, hanem a יהשעע 
igével jelenik meg. Míg az előbbi fogság, elnyomás, háború okozta נהצעל
veszélyekből,  akár halálveszélyből való szabadítást jelent,  az utóbbi
ezek mellett bűntől, vétektől megmentés jelentéssel is bír.56 Az „elfelej-
tett”, személytelenné lett, automatikus elgondolásokhoz rögzített „Is-
ten” bizalmatlanságra adott válasza e bizalmatlanság gyógyulásának
reménye. Az, akinek jóságára nem emlékeznek (7. vers:  ,ד סץ זהכערחץ ), nem
szűnik meg emlékezni jóságában (45. vers: ר  דזהכע סץ , חץ ) irántuk való el-
kötelezettségéről,  velük  kötött  szövetségéről.  Azonban  a  szabadítás
és megbocsátás nem magától értetődő, nem automatikus és oka is elté-
rő lehet: Isten „Neve miatt” menti meg őket az egyiptomiak kezéből
(8–11. vers); máskor Mózes közbenjárására (23. vers), vagy Fineesz íté-
lete okán (30–31. vers) kímél meg a büntető csapástól.57 

A zsoltár több „leckét” kínál. Az imádság az őszinte bűnbánat fel-
ébresztésének útja lehet. Tetteink számbavétele mellett a mögötte álló
szemlélettel szembesít. Végső soron a hűség kérdése elé állít. A bűnbá-
nó ima a hűség útja: hűtlenségeink tükrébe tekintve újra megláthatjuk,
hogy egyedül Isten vissza nem vont hűsége tart meg minket. Az őszin-
te bánat előítéletektől mentes: Isten irgalmát nem elvárja vagy automa-
tikusan feltételezi,  így azt  kész  ajándékként  fogadni.  Hűtlenségeink
miatt ítéletre, büntetésre méltók vagyunk: a „büntető istenképpel” szá-
molnunk kell, hogy az irgalomról ne tág lelkiismeretű vagy cinikus el-
képzeléseket ápoljunk. Ugyanakkor a Zsoltáros – és közössége – meg-
győződése, hogy Isten jósága minden emberi elképzelést felülmúl: „Ki
tudná elképzelni?” (1–2. vers)

A Név az atyák bűnére válaszul adott szabadulásban (8. vers), egy
nép születésében,  az  ígéret  földjének,  az  Országnak és örököseinek
történetében ismerteti meg magát. A már-már személytelen elbeszélés
a népe nyomorúságát megszánó Istenhez vezet (46. vers). Ezen a pon-
ton fakad fel a záró fohász, benne egy szétszórt, szétszakított nép re-
ménye: „gyűjts össze minket (קהבעץ) a nemzetek közül, hogy hálát ad-
junk (ה ,nevednek.” A zsoltárt – és a negyedik zsoltárkönyvet – záró (יהדה

56 Vö.  [2021.01.17.]  https://www.sefaria.org/Psalms.106.43?lang=bi&with=all&
lang2=en. 

57 ALONSO SCHÖKEL – CARNITI, I Salmi, Vol. 2., 457.



30 Szatmári Györgyi

az egész nép szavaként hangzó Ámen nem csak a dicsőítő formula
nyugtázása. A zsoltár egész tartalma, a bűnbevallás és Isten hűsége,
soha vissza nem vont szeretete megvallása.58 Egy megerősített – újra
elfogadott  –  szövetség  visszhangja,  ahol  „az  egész  nép”  mondta:
„megtesszük mindazt, amit JHWH mondott” (Kiv 19,6; 24,3.7). 

3. Az imádság boldogsága

A Zsoltárkönyv bevezetésének és négy pillérének boldogságai mentén
haladtunk, hogy az imádsághoz a zsoltárok által közeledjünk. A bol-
dogmondások  nézőpontváltást,  a  szemlélet  alakítását  célozzák.  A
Zsoltárkönyv  áttekintett  zsoltárai  is  tanítanak  boldogmondásaikkal.
Boldog, aki elbűvölt az őt megszólító Isten szavától. Boldog, aki Isten
szegényévé tud válni. Boldog, aki Isten akaratának szolgája lehet, tőle
kapott királyi méltóságát felvállalja. Boldog, aki nem sodródik a törté-
nelem eseményei között, hanem felelősséget vállal szűkebb és tágabb
közösségéért. Boldog, aki közösséget vállal minden bűnössel, hogy az
őszinte bűnbánat által Isten mindig meglepő jelenlétét újra felfedezze.

Az ima nem az áldozatbemutatás helye az elvesztett Templom he-
lyett. Az ima az áldozat. Nem állatot áldoznak fel, hogy Isten és népe
szövetségét annak vérével megpecsételjék, hanem az ima válik az em-
ber önmagát odaajándékozó áldozati aktusává.59 Egész élete válhat a
dicséret  és  hála  áldozatává,  ha  imádság  által  szívének  vágyát  Isten
akaratával egészen összhangba hozza.60 Cortese bár vitatja egy ilyen
közelítés létjogosultságát, de a יהדהה ige, és a todā kapcsán hangsúlyozza,
hogy az a kapott kegyelmek elismerése. Az asszír-babiloni hálánál kü-
lönbnek ítéli a zsidó gyakorlatot: monoteizmusa mellett lényeges vo-
nása, hogy míg az ókori Közel-Kelet gyakorlatában a kapott javakért,
dolgokért, tapasztalatokért kifejezett egyéni hála dominál, addig a vá-

58 SANDERS, Five Books 686.
59 BORSÁNYI SCHMIDT, F., A zsidó meditáció, az imádkozás és az ima pszichológiája, in

Magyar Zsidó Szemle 3 (2006) 29–63, 60.
60 HAHN, Istentisztelet a világban 20–21



A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája 31

lasztott nép gyakorlatát „a király végzi, [így] kollektívvá, és egyszerű-
en messiásivá teszi azt”.61

Jézus átadatása előtt elvonul imádkozni. A negyedik evangélium-
ban azokért könyörög, azokért imádkozik, akiket a Név megismerteté-
se után a világban hagy: hogy vele egy legyenek, ahogy ő egy az Atyá-
val (Jn17,9–26). 

„A Zsoltárok könyve nem vezet el minket az imádságnak vala-
mely titokzatos technikájába, sőt nem is próbál bennünk valami
titokzatos  lelkiállapotot  kelteni.  Elsősorban megtanít  bennünket
arra,  hogy mivé kell  válnunk,  sőt,  hihetetlen,  de valamiképpen
már  vagyunk  is.  Megtanít  bennünket  arra,  hogy  már  most  is
Krisztus vagyunk a világban, Ő él bennünk, és mindaz, amit róla
mondtak, beteljesült és még be fog teljesülni bennünk, és hogy az
utolsó, legtökéletesebb beteljesülés már most, ebben a pillanatban
a remény isteni erénye révén a kezünkben van. Így a földi liturgia
szükségszerűen egy az ég liturgiájával. Egyszerre vagyunk a földi
számkivetés sivatagjában és az Ígéret földjén. A zsoltárok a mi égi
táplálékunk exodusunk, vándorlásunk sivatagában.”62

61 CORTESE, A zsoltárok történeti teológiája 77.
62 MERTON,  T., A  pusztában  vándorlók  kenyere.  A  zsoltárok  misztériuma,  kézirat

(Pocsai Vendel OFM ford.).



MARTOS LEVENTE BALÁZS

„Áldjad, lelkem, az Urat!”
Istendicséret és teremtés a 104. zsoltárban

A héber számozás szerinti 104. zsoltárt gyakran nevezik a teremtés zsol-
tárának,1 illetve e zsoltárral kapcsolatban szívesen beszélnek a szemlélő-
désről, sőt, a szemlélődés költészetéről.2 Én is ezen a nyomon szeretnék
elindulni. Azt az imádságos tapasztalatot szeretném alapul venni, ame-
lyet e zsoltár szerzője e himnusz formájában rögzített szemlélődésével
nyitott meg olvasói számára.3

A 104. zsoltár másik jól ismert sajátossága, hogy motívumai számos
ponton hasonlóságot mutatnak a IV. Amenofisz fáraónak tulajdonított
Aton-himnusszal, amely a világot és sokféle lényét éltető Napot énekli
meg és dicsőíti. E hasonlóság pontos mibenlétét nem fogom részletesen
elemezni. Inkább az a kérdés foglalkoztat, milyen jelentősége van egy
ilyen irodalmi párhuzamnak, és hogyan értelmezhető mindez az imád-
ság, a mi imádságunk összefüggésében.

Ha e két szempontot – a szemlélődés költészetét és a himnuszkölté-
szet történetét – egymás mellé teszem, nagyszerű találkozás sejlik fel

1 Vö. BULLMORE, M.A., Te four most important Biblical passages for a Christian en-
vironmentalism, TRIJN 19NS (1998) 139-162, közelebbről 143-149.

2 ALONSO SCHÖKEL, L. – CARNITI, C., I salmi 2 (Commenti biblici), Borla, Róma 1993,
424–427.

3 A 104. zsoltárral kapcsolatban abban a szerencsés helyzetben vagyunk, hogy ma-
gyar nyelven is friss és sokoldalú tanulmányt olvashatunk róla: KARASSZON, I., Terem-
tés és bor, in Az ószövetségi teológia történetéhez, szerk. KARASSZON, I., L’Harmattan, Bu-
dapest  2020,  137–152.  Lásd  még  BEAUCHAMP,  P.,  A  zsoltárok  világa,  Bencés  Kiadó,
Pannonhalma 2003, 182–190.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 33

bennük: a szemlélődés jelen pillanata és a keletkezés története találko-
zik egymással. Tágabb értelemben azt is mondhatnánk, egymáshoz ér
az út és a cél. Ez pedig komoly ígéret.

Első áttekintés: a 104. zsoltár a zsoltárkönyvben, illetve a zsoltár 
felépítése

Bevezetésként szükséges lesz, hogy röviden rápillantsunk a zsoltár egé-
szére, illetve a zsoltárkönyv felépítésében a szerkesztők által meghatá-
rozott helyére. 

35 versével a 104. zsoltár a közepesen hosszú zsoltárszövegek között
foglal helyet. Terjedelmesebb mivolta mindenképpen kiemeli az alkal-
mi, rövid fohászok, sóhajtó panaszdalok vagy akár kiáltó himnuszok
közül.  Hosszát  tekintve illik  a következő,  105-106-os zsoltárokhoz is,
amelyekkel a héber szövegben található, záró „Halleluja” kiáltás által
kapcsolták össze a héber zsoltárkönyv szerkesztői. Frank-Lothar Hoss-
feld, a zsoltároskönyv felépítésének, a zsoltárok egymással való kapcso-
latának értelmező kutatója szerint a 104-106. zsoltárok együttese a te-
remtés – történelem – isteni irgalom hármasában szemléli a világot és
Izrael történetét, mégpedig a teremtés kezdetétől az ország korabeli je-
len pillanatáig.4 A 104-106. zsoltárok ezzel az alleluja-sorozattal, illetve a
106. zsoltár végén olvasható redakciós doxológiával lezárják a negyedik
zsoltárkönyvet, s egyben távolabbról előkészítik az egész zsoltárkönyv
allelujás zárását: az ötödik zsoltárkönyv végén ugyanis öt ilyen „allelu-
ja-zsoltárt” olvashatunk (Zsolt 146-150).

A Septuaginta az Alleluia feliratot a 104. zsoltár előtt tünteti fel, ezzel
az egyébként hiányzó feliratot is pótolva. A héberben ugyanis nincs fel-
irata zsoltárunknak. Ezzel szemben a megelőző, 103. zsoltárt Dávidnak
tulajdonítja a felirata. A 103. és 104. zsoltárt talán korábbi kötelék fűzi

4 Vö.  HOSSFELD, F. –  ZENGER, E.,  Psalmen 101-150 (HThAT), Herder Verlag GmbH,
Freiburg 2008, 71.; HOSSFELD, F., Eine poetische Universalgeschichte. Psalm 105 im Kontext
der Psalmentrias 104–106, in Neigt euer Ohr den Worten meines Mundes (Ps 78,1). Studien
zu Psalmen und Psalter. Herausgegeben von Christoph Dohmen und Thomas Hieke, szerk.
HOSSFELD, F. – ZENGER, E., Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2015, 196–197.



34 Martos Levente Balázs

egymáshoz, mint a 104-106. együttesét.5 Mindkettő keretet is kapott a
Bárakí nafsi et Adonaj! – „Áldjad, én lelkem az Urat!” felkiáltás által. Ez a
felszólítás hangsúlyosabb az előző szövegben, a 103. zsoltárban: ott a
bevezetőben kétszeresen is előfordul, a befejezésben pedig az égi lénye-
ket és minden teremtményt megszólító, áldásra hívogató szólítás tanúi
is  lehetünk,  háromszorosan.  Hossfeld  szerint  csak  a  Zsolt  103,1-be,
vagyis a két zsoltárból álló kisebb gyűjtemény első tagjának első versé-
ben eredeti ez az önfelszólítás. A többi a redaktorok munkáját, szándé-
kát tükrözi.

„Az áldjad én lelkem az Urat” felszólítás ilyen kiemelését mégsem te-
kinthetjük jelentéktelennek. A 103. zsoltár szerzője először is egyértel-
műen azért akarja áldani az Urat, amivel őt megáldja, a bűnbocsánatért,
a megtapasztalt irgalomért és könyörületért (vö. Zsolt 103,3.8.14). A 104.
zsoltár imádkozója azért áldja az Urat, amit maga körül lát, ami „lelké-
ben” tükröződik. Ez pedig nem egyszerűen a teremtett világ, hanem Is-
ten gondoskodása a teremtett világról.

Erről szól ugyanis a 104. zsoltár. Azt látjuk benne a zsoltáros leírása,
máskor meg Istent megszólító mondatai által, ahogy Isten megteremtet-
te, főleg pedig gondviselésével fenntartja a világot. A 104. zsoltár legin-
kább a creatio continua bemutatása által vált ismertté.6 

A zsoltár első egysége az 1-4. versben Istent mutatja be, amint ő a
mennyben van.7 Fényességbe és ékességbe öltözött,  neki engedelmes-
kednek a szelek és viharok.

Második egysége az 5-9. versekben világ teremtéséről beszél, amely-
ben Isten megszilárdítja a földet, és nem engedi, hogy a kaotikus őserők
elsodorják. Határt szab, mennydörgő hangon fenyeget, rendet csinál. A
szakasz valamelyest része lesz a szöveg keretének is, hiszen a zsoltár

5 A két zsoltár kapcsolatához lásd DION, P. E., YHWH as Storm-god and Sun-god. The
Double Legacy of Egypt and Canaan as Reflected in Psalm 104, in ZAW 103 (1991/1), 43–
44.

6 Vö. BEAUCHAMP, A zsoltárok világa 187.; HOSSFELD, Eine poetische Universalgeschichte
197.; KARASSZON, Teremtés és bor 145.

7 A felépítéshez lásd HOSSFELD, Psalmen 101-150: 71–72. Kissé eltérő beosztást kínál
DION, YHWH as Storm-god and Sun-god 45–48.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 35

végén újra arról olvasunk, hogy Isten „tekintetétől reszket a föld, érinté-
sétől füstölögnek a hegyek” (32. vers).

A 10-18. versekben újra Isten cselekvésének vagyunk tanúi, aki ez al-
kalommal elsősorban a vizek kiárasztásával életet ad az élőlényeknek.
A vadszamaraktól a madarakon át mindenre és mindenkire gondja van
Istennek, az embernek nemcsak kenyér, hanem bor és olaj is jut, az élet
bőségének jelképei. Az állatoknak fészek és menedék is jut a nagy fá-
kon, illetve a magas hegyekben. Később ezért lesz fontos a tenger emlí-
tése is: mint lakóhely és mint tágas tér, amely közlekedésre alkalmas.

A 19-23. versek, immár a zsoltár negyedik gondolatsora, az idő múlá-
sában érzékelik a világot, ahogy ez a teremtéstörténetből is ismert mó-
don a hold és a nap útja és illetékességi köre által meghatározható. Az
állatok éjszakai és nappali élete jól kiegészíti egymást,8 míg az emberé
jellemző módon a nappal: dolgozni indul.

A 24. vers csodálkozó felkiáltással szakítja meg a zsoltár szemlélődé-
sét, amely azonban a 25-26. versekben a tenger leírásával, majd a 27-30.
versekben a zsoltár teológiai összegzésével folytatódik: a teremtmények
Istentől várják és kapják meg az életükhöz szükséges javakat. Megindí-
tó képeket olvasunk az Istenhez eledelért kiáltó vadállatokról, illetve a
porba visszatérő, majd meg a porból újjáteremtett életről is. 

A költemény végén, a 31-35. versekben az imádkozó különféle meg-
nyilvánulásai kapnak helyet: dicsőítés, a dicsőítésre tett fogadalom, a
zsoltáros Istennek ajánlott szolgálata, végül még a gonoszokra mondott
rövid átok is – a keretező istendicséret előtt.

Szeretnék csatlakozni Thomas Krügerhez, aki 1993-ban megjelent ta-
nulmányában a zsoltárban megjelenő világképet magas szinten egysé-
gesnek és differenciáltnak mondja, amelyhez tisztelettel érdemes közelí-
teni, hogy tanítását ma is megérthessük és megfontolhassuk.9 Krüger a

8 A 20. vers mondatszerkesztésére hívta fel a figyelmet már JOÜON, P., Notes philolo-
giques sur le texte hébreu du Psaume 2, 12; 5, 4; 44, 26; 104, 20; 120, 7; 123, 4; 127, 2b, 5b;
132, 15; 144, 2,  in  Biblica  11 (1930/1),  81–85.,  itt  83. Az első félvers két  félmondata
együtt alkotja a következő félvers előtagját: előbb az éjszaka megérkezéséről van szó,
amely helyet készít az éjszaka aktív állatoknak.

9 Lásd KRÜGER, T., „Kosmo-theologie” zwischen Mythos und Erfahrung: Psalm 104 im
Horizont altorientalischer und alttestamentlicher „Schöpfungs”-Konzepte, in Biblische Noti-
zen 68 (1993), 49–74.



36 Martos Levente Balázs

szöveg első bemutatása és felépítésének meghatározása után négy pont-
ban foglalta össze meglátásait, amelyeket érdemes felidézni. A zsoltár
szerzője képes volt differenciált módon láttatni a világ és az emberi élet
jelenségeit.  Látásmódjának alapja olyan átfogó és rendszerezett világ-
kép, amelyben a valóság egyes részletei kapcsolatban állnak egymással,
mégpedig meghatározott rend szerint. Az Úr, a Teremtő Isten egyszerre
része ennek a világnak – legalábbis az imádkozó szerző látásmódjában,
érzékelésében –, ugyanakkor „szemben” áll vele, mintegy „felette”, hoz-
zá képest szuverén módon létezik. Istennek ezt a jelenlétét Krüger „im-
manens transzcendenciának” nevezi, amelynek jelentősége a világ szá-
mára,  hogy  ez  teszi  lehetővé  életét,  elevenségét.  A  valóságnak  ez  a
komplex,  rendezett,  Istentől  függő  és  éppen  tőle  szabadságot  nyerő
helyzete teszi lehetővé a zsoltáros – és nyomában minden imádkozó –
számára, hogy integrálja, értelmezhető egységbe fogja a világ ellentétes
jelenségeit is, amelyekre a zsoltár végén utal. 

Bibliai párhuzamok: hasonlóság és különbség

Egy ilyen első áttekintés során is feltűnnek hasonló motívumok a bibliai
irodalom más tájairól,  vagy, ha a zsoltár  szövegébe helyenként  bele-
olvasunk,  akár  jól  ismert  liturgikus szövegekből  vagy imádságokból.
A teremtés  témájával  kapcsolatban csatlakozni  szeretnék  Beauchamp
megállapításához,  aki  azt  mondja,  hogy zsoltárunk lényegét  tekintve
ugyanabban a sorrendben tekinti végig a teremtett világot, amilyenben
a Ter 1 teremtéstörténete beszél róla, ugyanakkor döntően megváltoz-
tatja ennek szemléletét azáltal, hogy a teremtéselbeszélés rendjéhez ké-
pest jóval korábban szerepelteti az élőlényeket, illetve a világban érzé-
kelhető mozgást.10 A 104. zsoltár szemlélődésének tárgya nem a világ,
mint statikus állandóság, hanem sokkal inkább a világ egésze és létezői
úgy, mint eleven lények, amelyek Isten gondoskodására szorulnak, és
abban részesülnek.11

10 Vö. BEAUCHAMP, A zsoltárok világa 186.
11 A Ter 1 és a Zsolt 104 kapcsolatához lásd még:  VAN WOLDE, E.,  Separation and

Creation in Gen 1 and Psalm 104, A Continuation of the Discussion of the Verb in ,ברא 



Bibliai teremtésteológia újratöltve 37

A teremtett dolgok közül az életadó víz, illetve a nap éltető fénye is
felülről érkezik, s ezzel mintha emlékeztetne Isten mindenek felett való
létére, amelyet a zsoltár kezdetén képzelünk el (a felhők felett, dicsőség-
be öltözötten). Az egész zsoltárt jellemzi a vertikális látásmód, a fent és
lent kettőssége, az égbolt fölötti lakhelytől a tenger színéig, illetve a ten-
gerben  lakó  Leviatánig  tekintve.  Ez  a  vertikálisan  rendezett  tekintet
egyébként a szintén jól ismert 8. zsoltárra is jellemző. A 8. zsoltár is ke-
retbe fogott – „Uram, mi Urunk, milyen csodálatos a te neved az egész
földön!” Ez is éppen az égitestek szemlélésétől indul, hogy néhány ver-
sen belül a „tenger útjait” járó halakhoz érjen el. Központjában viszont
sokkal meghatározóbb az ember, az ember különleges méltósága feletti
ámulat,  amely  Isten  kegyelmének  köszönhető.  „Mi  az  ember,  hogy
megemlékezel róla…?” Itt: „Mennyi mindent alkottál, Uram!” 

Még egy zsoltárt szeretnék kiemelni, amelyet ugyan nem sorolnak a
klasszikus teremtés-zsoltárok közé (8., 19., 104., 148. zsoltár),12 ám na-
gyon is jellemző hasonlóságot mutat szövegünkkel, illetve különbségeik
megfigyelése is tanulságos. A 65. zsoltárról van szó. „Téged illet a dicsé-
ret, ó Isten, Sion hegyén…” Ez a zsoltár a bűnbánat és engesztelés témá-
jával kezd, mégpedig a templom teológiájának összefüggésében. Ezután
azonban (a 7. verstől fogva) megjelennek benne a tenger megfékezésé-
nek, a bővizű, földet megöntöző folyóknak, a növekedő élőlényeknek a
képei, amelyek végül is maguktól dicsőítik Istent. Az a benyomásunk,
hogy a 65. zsoltár rövidebben mondja el azt, ami a 103-104. zsoltárban
külön-külön jelenik meg Isten irgalmáról a bocsánatban, illetve az élőlé-

Vetus Testamentum 67 (2017/4), 611–647. Van Wolde fejtegetései arra irányulnak, hogy
a héber ige alapjelentését a teremtés helyett a szétválasztásban mutassa meg. Értelme-
zése éppen a teremtéstörténet esetében meggyőzőbb, bár ott sem minden szempont-
ból világos: miért nem ugyanazt a szót használja a „szétválasztásra” a szöveg folya-
matosan,  ha  végig  ezt  akarja  hangsúlyozni?  Ha  viszont  a  Zsolt  104,30b  versét  a
dolgok újjáteremtése helyett a „szétoszlásukra” vonatkoztatjuk (a  bara  ige nifal for-
májában), akkor éppen úgy egyedi jelentést tulajdonítunk neki, mint a teremtés aktu-
sára tett utalásnál. Úgy tűnik, hogy a görög fordításban használt ktidzó ige sem ezt a
jelentést erősíti.

12 Vö. HOSSFELD, F., Schöpfungsfrömmigkeit in Ps 104 und bei Jesus Sirach, in Neigt euer
Ohr den Worten meines Mundes (Ps 78,1). Studien zu Psalmen und Psalter. Herausgegeben
von Christoph Dohmen und Thomas Hieke, szerk. HOSSFELD, F. – ZENGER, E., Katholisches
Bibelwerk, Stuttgart 2015, 177.



38 Martos Levente Balázs

nyekről való gondoskodásban. Előbbi szinte vázlata, forrása is lehetne
az utóbbi  kettősnek.  A 104.  zsoltár  részletesebb leírása  mindenesetre
arra is alkalmat ad, hogy a negatívumok, Isten esetleges visszahúzódá-
sának hatásai megjelenjenek benne. A 104. zsoltárban az imádkozó is
más, jelentősebb szerepet kap: a 65. zsoltárban a teremtett világ ujjong
Isten előtt (mint a 19. zsoltár szavak nélküli istendicséretében), a 104.
zsoltárban viszont az imádkozó gondolkozik, szemlél, beszél és dicsőít.
Itt lényegesebb az ember szerepe, aki a 65. zsoltárban csak bűnvalló-
ként, illetve bűneitől boldogan szabadulóként jelenhetett meg.

A 104. zsoltárt még egy bibliai szöveggel szokták párhuzamba állíta-
ni:  Jób  könyvének  azzal  a  teremtett  világra  mutató  költeményével,
amellyel az Úr kápráztatja el, szólítja csodálatra és újabb párbeszédre a
panaszában már-már megfáradt, sőt megkeseredett Jóbot (Jób 38-41).13

A Jób képzelete előtt felvonultatott példák között is több olyat találunk,
amely a zsoltárban ismerős: például az oroszlánkölykök étvágyát említ-
hetjük, amely felé mindkét szöveg nagy megértéssel fordul (Jób 38,39;
Zsolt 104,21). Természetesen nagy a különbség a két szöveg hangnemét
és célját illetően. A szemlélődő zsoltáros mintha olyasvalaki lenne, aki
már megszívlelte a Jóbbal tanító beszélgetést folytató Isten tanácsát, és
bölcsességgel szemléli ennek minden művét. 

Az Aton-himnusz és a 104. zsoltár

Jób könyvének e szakaszát az értelmezők későbbinek vélik a zsoltár köl-
teményénél. Michael V. Fox egyszerűen arra hivatkozik, hogy a zsoltár
korábbi keletkezését az Aton-himnusszal való rokonsága, sőt, attól való
függése teszi elfogadhatóvá.14 A Kr. e. 14. század derekára keltezhető
himnusz egy sírfelirat részeként maradt az utókorra. Aton himnusza is
az istenség szemléletével, himnikus leírásával kezdődik. 
Ezt a teológiai bevezetőt szeretném idézni:15 

13 Lásd ehhez FOX, M. V., God’s Answer and Job’s Response, in Biblica 94 (2013/1), 1–23.
14 Uo. 8.
15 A szöveget KARASSZON, Teremtés és bor 141–144 alapján idézem, aki Molnár Imre

fordítását közli.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 39

Tündökletesen ragyogsz fel az ég horizontján, 
eleven, tiszta korong! 
Amikor megkezded az életedet, 
feltűnve az ég keleti széle felől, 
gyönyörűséged betölti mindenhol a földet. 
Szép vagy te, hatalmas vagy, ragyogó vagy, 
minden földek fölött fenn állsz a magasban. 
Sugarad országok hosszú sorát foglalja magába, 
s mindazt a határt, ami tőled kapta létét, 
mert te magad vagy Ré, 
te elérsz a világ pereméig, 
s azt leigázod egyetlen drága fiadnak.

Ezt követi az éjszaka és a nappal váltakozásának leírása, előbbiben a ve-
szélyeket, utóbbiban a növények, állatok, hajók és halak, illetve az em-
ber ténykedését megközelítve. Külön szakasz szól az ember foganásáról
és születéséről, amelyhez a tojásból kikelő, kiszabaduló kiscsibe leírása
kínál párhuzamot, majd a sokféle ember és kultúra utalásos bemutatása
követ.

Ami az előbb idézett  teológiai  bevezetőt illeti,  látjuk,  ahogy a nap
egyértelműen megőrzi érzékelhető jellegét, reggel felkel az ég horizont-
ján, „megkezdi életét”. Másfelől azonos az istenséggel: „te magad vagy
Ré”. Ez a látásmód igen távol áll a zsoltártól. Ami az egyiptomi him-
nuszban a nap fénylő sugara,  amely fizikailag is  ráragyog a világra,
hogy éltesse és növelje, az a zsoltárban Isten jósága, amely erőt, progra-
mot, szabályt, sőt, tennivalót ad a sorban megfigyelt teremtményeknek,
amelyeken a zsoltáros is olyan szeretettel nyugtatja szemét, ahogy azt
Isten teszi.

Ez az alapvető különbség és egyben hasonlóság világos. De milyen
kapcsolatban van egymással a két szöveg, Aton himnusza és a 104. zsol-
tár? Pontosabban: függ-e a zsoltár a vélhetően sokkal korábbi egyiptomi
szövegtől? E rövid tanulmányban biztosan képtelenek leszünk pontot
tenni egy évszázados vita végére. Magát a kérdést mindenesetre három
szempontból is újrafogalmazhatónak tartom. 



40 Martos Levente Balázs

Az első a zsoltár szerkesztéstörténetére vonatkozik, és jól ismert a
kutatók között. A zsoltár felépítése a 24. vers felkiáltásánál megszakad-
ni  látszik,  a  31.  verstől  következő  befejező  gondolatok  pedig  kevés
szükségszerű logikát mutatnak. Ezek a jellemzők esetleg valamilyen ké-
sőbbi  betoldás  vagy szerkesztői  tevékenység  nyomai  is  lehetnek.  Az
Aton-himnusszal rokon motívumok csak a zsoltár bizonyos részleteiben
találhatók, mondják némelyek.16 Ez is a zsoltár összetett keletkezéstörté-
netének nyoma lehetne.17 Ha tehát a lehető legszorosabb irodalmi füg-
gést tételeznénk fel az Aton-himnusz és a 104. zsoltár között, akkor is
csak a zsoltár egy korábbi változatát, esetleg alapszövegét érintené fel-
tevésünk.

A második szempont,  amelyre figyelemmel kell  lenni,  a közvetlen
irodalmi függés, illetve a motívumkincs átvételének feltételezése közti
különbség. Itt is eltérnek a vélemények, de a többség inkább arra hajlik,
hogy ha már az egyiptomi himnusszal foglalkozunk, akkor ne csak ha-
gyományelemek „diffúz” keveredését vagy intertextuális áthallását fel-
tételezzük, hanem az egyiptomi szövegnek, mint  irodalmi egységnek
valódi hatását. A megfelelések száma és sorrendje is erre utal. Termé-
szetesen vannak különbségek, hiányzó motívumok is, illetve teljesség-
gel  világos,  hogy magának a napnak a különleges szerepe,  amely az
egyiptomi himnuszban megjelenik, a zsoltárban háttérbe szorul, hogy
az égitest a teremtéstörténetből ismert időmérővé és közvetítővé változ-
zon. 

Ehhez  a  témához  kapcsolható,  hogy  zsoltárunkban  nemcsak  az
egyiptomi, hanem a kánaánita eredetű, illetve távolabbról Mezopotámi-
ában igazolható mitikus istenkép nyomai is bőven felfedezhetők.18 Az
égi palota képzete; az őskáosz felett aratott győzelem, amelyet Isten a

16 Vö.  UEHLINGER,  Ch.,  Leviathan und die  Schiffe  in  Psalm 104,25-26,  in  Biblica  71
(1990/4), 501–505 a Zsolt 104,20-26 részletet emeli ki, amelyben a megfeleléseket való-
ban specifikusnak ismeri el annak ellenére, hogy a zsoltárnak az Aton-himnusztól va-
ló tényleges függését kétségbe vonja. 

17 SPIECKERMANN, H., Heilsgegenwart. Eine Theologie der Psalmen (FRLANT 148), Van-
denhoeck & Ruprecht, Göttingen 1989, 48–49 olyan szerkesztéstörténetet tételez fel,
amelyben a kezdeti teremtésre utaló bevezető rész másodlagos, ezzel szemben a zsol-
tárnak a teremtés fenntartására vonatkozó szemlélődése eredeti. Idézi HOSSFELD, Eine
poetische Universalgeschichte 197.



Bibliai teremtésteológia újratöltve 41

szárazföldet szilárd alapokra helyezve, a vizeket határok közé szorítva
vív ki; a „viharistenség” megjelenése a mennydörgésben – mind ide tar-
tozik. A teremtményeit vízzel itató, illetve étellel tápláló istenség, illetve
az ajándékából kapott kenyér és bor is megjelenik más szövegekben, a
Biblián kívül is. 

Ha tehát el is kell ismerni, hogy a zsoltár eredeti változatának szerző-
je valószínűleg ismerte a nagy Aton-himnusz szövegét, azt legalábbis jó
elmondani, hogy nem tulajdonított neki kizárólagos forrásértéket, nem
akarta egyszerűen lemásolni, legfeljebb többé-kevésbé tudatosan beépí-
tette abba a saját és önálló elképzelésbe, amelyet más korábbi és korabe-
li vallásos elképzelések ismeretében is saját maga alkotott, illetve imád-
ságban helyesnek felismert. 

A harmadik kérdés ezek után az, hogy mit árul el az imádságról, er-
ről a zsoltárról mint imádságos szövegről, hogy esetleg redakciós, ha-
gyománytörténeti  és  vallástörténeti  előzménye,  előtörténete  van.  Mi-
lyen összefüggésben akarunk beszélni erről a függésről? Miért tartjuk
fontosnak? Egy jó kutató esetében persze mindig szívesen feltételezünk
nagy adag gyermeki kíváncsiságot, a valóság megismerésének örömét
csak úgy, az érdeklődés okán, sine ira et studio. Egyesek mégis kezdettől
fogva mintegy leértékelésnek tekintik, ha egy szöveg nem előzmények
nélküli.

Erre a kérdésre kétféle választ szeretnék adni.  Vallástörténeti  érte-
lemben az izraelita kultúra és vallás erejét bizonyítja, hogy – bizonyára
nem a kegyelem hatása nélkül – képes volt más, anyagi és szellemi kul-
túrájukban egyébként  akár  nála  hatalmasabb  vagy gazdagabb  népek
szemléletét a sajátjába integrálni. Az Aton-kultusz és ennek himnusza

18 DION, YHWH as Storm-god and Sun-god 52–55 többek között az egekben lovagoló
Baal istenség képzetét, illetve a káosz ellen győztes harcot vívó istenség képét (Chaos-
kampf) említi.  Érdemes  KRÜGER, „Kosmo-theologie” zwischen Mythos und Erfahrung
61–70 gondolatait is megfontolni, aki az egyiptomi eredetű himnuszban és a mezopo-
támiai eredetű elképzelésekben megjelenő felfogás alapvetően eltérő jellegét is felfe-
dezni véli. Ekhnaton himnusza szerinte egyenesen szakít a mitikus világképpel, és a
vallásos szemlélés helyett a „magyarázat” lehetőségét nyújtja, míg a mezopotámiai
mítoszok a kozmoszban jelenlévő istenség, illetve az istenségben élő kozmosz hiedel-
méből indulnak ki. A zsoltár mindkettőtől eltér, de mindkettőből át is vesz: Isten kap-
csolatban van a kozmosszal, de attól lényegileg különböző is marad.



42 Martos Levente Balázs

jelentős lépésnek tűnik az abszolút monoteizmus felé vezető úton.  A
többi hasonlóság mellett ez a sajátos jegy is kapcsolódási pontot jelent-
hetett a művelt izraelita hívő számára. Egy így létrejött imádság pedig
könnyebben kínálhat kapcsolódási pontot a zsidóságon kívülről érke-
zőknek is.

A másik  válasz  nem  irodalmi,  nem is  biblikus,  hanem  inkább  az
imádság és az irodalom, illetve az imádság és a múlt kapcsolatára irá-
nyul. Amikor egy imádság keletkezésének történetét vizsgáljuk, olyan
tényeket keresünk, amelyeknek esetleg már az imádság első imádkozó-
ja, szerzője sem volt tudatában. Az imádság a jelenben valósul meg, de
mindig a múlt eredménye is. Akként imádkozunk, akivé a múltban vál-
tunk. Egy imádság szövegének az értelmezés- és hatástörténete az a tör-
ténet, amely hozzájárult, hogy ma így vagy úgy imádkozzuk, pl. a litur-
giában vagy a mindennapokban.

Imádság a 104. zsoltárral

A 104. zsoltárhoz ilyen értelemben is tudunk kapcsolódni. Pünkösdkor
például valószínűleg mindannyian hallottuk már a 30. verset, amelyet
most latinul idézek: Emitte spiritum tuum et creabuntur et renovabis faciem
terrae.  Hívő közösségekben a 27. vers is alighanem nagyon ismerősen
cseng: Mindenek szemei tebenned bíznak, feltárod kezeidet… Ezekkel a rész-
letekkel újra visszatérünk a zsoltárhoz, hogy néhány gondolattal össze-
gezzük, hogyan valósítja meg, illetve hogyan tanítja Isten dicséretét.

Mint már említettük, a 104. zsoltár imádkozója mozgásban látja a vi-
lágot.  Folyamatokat  lát  benne,  amelyek mögött  Istent  tudja  és  vallja,
mint ezek szerzőjét és irányítóját. A teremtett lények tevékenységei az
Isten által alkotott rendben, viszonylagos függetlenségben mennek vég-
be. „Az ember munka után lát, és dolgozik, míg nem jön az este.” Isten
jósága szavatolja számára a világ rendjét, az ő hiánya halálos veszélyt
jelent a zsoltár imádkozója számára, s csak Isten újjáteremtő aktusa ré-
vén látja újra egyensúlyban a teremtést. Paul Beauchamp jegyzi meg a
zsoltárunkra reflektálva: Isten képmásának lenni annyit jelent, mint tö-



Bibliai teremtésteológia újratöltve 43

rékenynek lenni.19 Isten képmása, a Teremtővel legszorosabb kapcsola-
tot ápoló teremtmény Isten kezéből fogadja önmagát állandóan, és en-
nek tudatában is van. 

Mindannyian  ismerjük  az  Arisztotelésztől  származó,  majd  meg
Aquinói Szent Tamás által többször is kommentált szentenciát: „Anima
est quodammodo omnia.”20 Ez a tétel a szellemi megismerés sajátosságára
utal,  miszerint a megismerő lélek potenciálisan bármit képes magába
fogadni. „A lélek valamiképpen minden.” Vajon a hívő ember tapaszta-
latát tekintve nem mondhatunk el hasonlót az imádságról is? Hiszen
éppen az imádság az a legsajátosabb vallásos tevékenység, amelyben az
imádkozó nemcsak önmagával, hanem potenciálisan az egész teremtett
valósággal, sőt annak Teremtőjével is kapcsolatban lehet, mégpedig sa-
játos tudatossággal, ahogy azt a szellemi megismerésről szintén állítjuk.

Az imádságnak ezt a lehetőségét, hogy mindent befogadjon, a zsoltá-
rok könyve sokszorosan példázza. Az imádkozó alany – legyen egyes
vagy többes számú –, a gyakran megszólított, máskor inkább tetteiben
vagy áldásaiban megjelenő Isten, illetve a harmadik személyű környe-
zet (teremtés, világ, ellenségek, más értelemben a közösség imádságba
beavatott  és  behívott  tagjai)  találkoznak  benne  egymással.  Ami  az
imádkozó alanyt, az embert illeti, a zsoltárokkal kapcsolatban gyakran a
nehéz érzések közvetlen kifejezése ragad meg bennünket, mai olvasó-
kat, amelyektől a zsoltárok nem ritkán mégis eljutnak Isten dicséreté-
hez.21 

Most elemzett zsoltárunk, a 104. szép példáját adja ennek a hármas
kapcsolatnak, illetve sajátos, új értelemben világít rá a „lélek” jelentősé-
gére is. Az „Áldjad én lelkem az Urat” az imádkozó buzdítása, amely
megvalósítja azt, aminek vágyát kimondja: Isten dicséretét, az áldásért
mondott hálás „viszont áldást”. Lényének legmélyét szólítja áldásra, ám

19 BEAUCHAMP, A zsoltárok világa 188.
20 Vö.: AQUINÓI SZENT TAMÁS, Summa Theologiae, I.q.14.a.1; I.q.16.a.3.; Sentencia libri

De anima, III, 8, 13;  Sent. XIX, 1, 1. Vö.  PUSKÁS, A.,  A teremtés teológiája, Szent István
Társulat, Budapest 2006, 135.

21 Ezt a gazdagságot szépen illusztrálja BRUEGGEMANN, W., A hit a zsoltárok könyvé-
ben, Kálvin Kiadó, Budapest 2008. Brueggemann az egyes érzéseken túllépve mintha
a „megküzdés” tematikájával foglalkozna, amikor a zsoltárokat a „meggyőződés”,
„elbizonytalanodás”, és „új meggyőződés” kategóriáival írja le.



44 Martos Levente Balázs

ezt, mint annyi más zsoltárban (pl. 36. zsoltár), vagy végső soron Jób
könyvében is, itt is úgy reméli, hogy a teremtésre tekint, amelyet Isten
ma is gondoz. 

A lélekben minden tükröződik: a megértett  világ, a már megértett
vagy még nem teljesen megértett, sőt, akár elfelejtett múlt is. Az imád-
ság keletkezéstörténetének fel nem tárt mélye arra emlékeztethet, hogy
az imádkozó számára is titok marad önnön lényének mélye, ahogy titok
marad, bár más értelemben, a szeretet és a hit titkaként a fenséges Isten
is. Éppen az ő szeretetének tapasztalata teszi elviselhetővé a világ titkait
– ahogy arra Jób könyvének már említett szakasza emlékeztet.

Harmadszor az is feltűnik, hogy a nefes éppen torkot jelent, vágyako-
zó ént. Nem állítjuk, hogy a szerkesztő erre gondolt, mégis sajátos rezo-
nanciát teremtett: azt kéri a zsoltár elején és végén, hogy Istenre utalt,
szükséget szenvedő és vágyakozó énje áldja őt. Nemcsak szemléli a vi-
lágot, és nemcsak társul Istenhez, hogy vele együtt örömét lelje művei-
ben (31b vers), hanem úgy akar célba érni, hogy lelke minden lehessen:
önmaga, világa, és Teremtője egyben. Aki mindenestül képes Istent di-
csérni, célba ért nála.



RACS CSABA

Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH 
királyságának zsoltárai, a királyság és a 
templom teológiájának szerepe

1. Kortörténeti kitekintés

A Kr. e. VI. század eleje és V. század vége közötti szűk két évszázadban
Izrael teljes társadalmi átalakuláson esett keresztül. A változás nagyság-
rendjéről sokat elárul, ha ennek az időintervallumnak a két végpontjára
tekintünk: 1.) A Kr. e. VI. század végén Izrael egy viszonylag szuve-
rén, működő államszervezettel bíró monarchia, Júda királysága, kerete-
in belül élt. 2.) A Kr. e. V. század végén viszont Izrael már egy kultusz-
közösség,  melynek politikai  kereteit a  Perzsa Birodalom délnyugati
csücskében fekvő Jehud tartomány képezte. Az elvesz- tett politikai szu-
verenitás helyébe a vallási és kulturális autonómia lépett. A társadalom
életében egyrészt a királyi tekintély örökébe lépő főpap és a papság, más-
részt a Tóra (Törvény) előírásai játszottak döntő szerepet.

A fenti változások fő kiváltó oka a babiloni fogság időszaka, illetve
azt megelőző eseménysor volt (Kr. e. 598-538), melyek végkimenetelü-
ket tekintve gyakorlatilag a felismerhetetlenségig eltorzították a monar-
chia időszakának izraeli társadalmát. E folyamat meghatározó periódu-
sa a babiloni befolyás, majd tartós megszállás Kr. e. 598-582 közötti, első
16 éve; mellyel kapcsolatban három lényeges szempontot emelhetünk
ki:

1.) Az izraeli politikai  önállóság, illetve  az államiság megszűnte,
melynek fontos állomásai: Jeruzsálem első, Kr. e. 598-as babiloni ostro-



46 Racs Csaba

mát követően a kiskorú trónörökös Jojachin  Babilonba deportálása.
Majd következő lépésben, Jeruzsálem második, Kr. e. 587/586-os ostro-
ma után az akkori júdai uralkodó Cidkija két kiskorú fiának kivégzése,
illetve a király megvakítása és Babilonba hurcolása. A dávidi uralkodó-
ház folyamatossága ezzel megszakadt, hiszen a még két  élő leszárma-
zott Babilonban, őrizet alatt élt, ráadásul az egyikük, Cidkija, uralkodás-
ra alkalmatlanná téve. A biblikus kutatás nem tartja kizártnak, hogy az
egyik júdai főember, Gedalja személyéhez kapcsolódóan babiloni rész-
ről még történt egy próbálkozás a királyság feltámasztására, de ez rö-
vid életűnek bizonyulhatott, mivel ő Kr. e. 585-ben merénylet áldozata
lett.1

2.) Kr. e. 587/586-ban Jeruzsálem és a templom, mint egyetlen legitim
izraelita áldozatbemutató hely, pusztulásával a zsidók számára meg-
szűnt a hivatalos, legitim templomi kultusz. Ugyanakkor nem kizárha-
tó, hogy a fogsági időszakban a jeruzsálemi templom területén vala-
milyen kultikus tevékenységet folytathattak.2 A Biblia azonban ebben a
vonatkozásban meglehetős bizonytalanságban hagy. A dávidi királyi
házhoz hű szemléletű Deuteronomisztikus Történeti Mű és Krónikás
Történeti Mű azt sugallják, hogy a fogsági időszakban a templom terüle-
tén véglegesen befejeződött a kultusz. A Jer 41,5 és a Zak 7,1-5; 8,18-19
viszont arra utalnak,  hogy bizonyos kultikus tevékenység mégiscsak
folyt a lerombolt templom maradványain.

A papságot illetően szentírási támpontjaink a 2Kir 25,18-21 és a Jer
52,24-27, melyek  arról tudósítanak, hogy az ostromot követően Nebu-
kadnezár Riblában kivégeztette Szeraja főpapot, helyettesét, Cefanját, és
a küszöb három őrét. A fenti két bibliai beszámoló valószínűsíti, hogy
az ostromot követő babiloni megtorlás megtizedelhette a papi hierar-
chiát. Ehhez járult még az újabb deportálási hullám, mely az egykori
Júdában és Jeruzsálemben nagyobbrészt megszüntette a szolgálati pap-
ság jelenlétét.

Igen valószínű, hogy fentebb említett szempontok miatt felértékelő-
dött a helyben maradt papság, illetve a leviták szerepe. Talán át is ve-

1 Júda államiságának végéről J. MAXWELL MILLER és JOHN H. HAYES kiváló összefogla-
lást ad (Az ókori Izrael és Júda története (Studia Orientalia, 3), Piliscsaba 2003, 388-406).

2 Vö. Uo. 407.



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 47

hették a salamoni cádokita papság bizonyos kultikus funkcióit, vala-
mint elbirtokolhatták vagyonukat. Mindez a babiloni fogságot követően
egy igen mély társadalmi, legitimációs konfliktus forrása lett. Valószí-
nű, hogy erre a konfliktusra is reagál Trito-Izajás igehirdetése. Mind-
ezen túl, mivel őket nem érintette az ostrom, illetve a deportálás, a sza-
maritánusok befolyása is megnőtt, mely a fogság utáni időszakban már
egyenesen azt a kérdést is felvetette, hogy ezentúl a zsidó ortodoxia irá-
nyát egyáltalán a zsidók vagy a szamaritánusok (!) határozzák meg.3

3.) Az ókori Izrael zsidó társadalma szempontjából a leginkább dön-
tő, hosszú távú következményekkel járó, eseménysor, a babiloni katonai
jelenlét  kezdeti  szakaszaihoz  köthető  három  deportálás:  Kr.  e.  598;
587/586; 582. Kutatók a deportálások által érintettek számát néhány ezer
és 20 ezer fő közé teszik, a Jeruzsálemet is magában foglaló teljes júdai
népesség 19-27%-át érinthette.4 A felsőbb, gazdagabb és kvalifikáltabb
rétegeknek  az  Újbabiloni  Birodalom  központi  részeire,  Babilonba  és
környékére, történő deportálásának célja egyrészt a birodalom központi
részének gazdasági erősítése, másrészt Júda társadalmának átalakítása,
a saját honos vezetőrétegétől való megfosztása, és meggyengítése volt.

Júdából tehát a babiloni hatóságok csak az „államot” távolították el.
Az állami felépítménytől függetlenül is létezni képes helyi, önfenntartó

3 Ide vághat HORACIO SIMIAN-YOFRE megállapítása a trito-izajási szövegekről (Iz 56-
66. fej.), miszerint ezek a „papok” és „leviták” csoportjai közötti fogság utáni ellentét-
re reflektál. A két csoport két egymással szemben álló közösségi és vallási irányt tes-
tesített  meg: a hierokratikus-monarchista „cádokita párt”; és a teokratikus-prófétai
„levita párt”. Ez utóbbi a társadalom szegényebb rétegéhez tartozott, és őket találhat-
ták szolgálatban a hazatérők. Vö. HORACIO SIMIAN-YOFRE, Testi isaii dell’Avvento, Bolo-
gna 1996, 161-163.

4 ISRAEL FINKELSTEIN és  NEIL ASHER SILBERMAN a fogságot közvetlenül megelőző idő-
szakban 75.000 főre teszi Júda lakosságát, akik közül nagyjából 20%, 15.000 fő élhetett
Jeruzsálemben (The Bible Unearthed. Archaeology’s New Vision of Ancient Israel and the
Origin of Its Sacred Texts, New York 2002, 306). ODED LIPSCHITS viszont 108.000 főre te-
szi Júda népességét,  akik közül Jeruzsálemben és környékén (a kettőt egybe veszi!)
25.000 fő élt. (Demographic Changes in Judah between Seventh and Fifth Centuries B.C.E.,
in ODED LIPSCHITS – JOSEPH BLENKINSOPP (szerk.), Judah and the Judeans in the Neo-Babylo-
nian Period, Winona Lake, IN 2003, 363).



48 Racs Csaba

vidéki mediterrán társadalom megmaradt. A babiloniak a terület gaz-
dasági működőképességének fenntartásában voltak érdekeltek.5

A fentiek azt eredményezték, hogy megnyílt az út a társadalom al-
sóbb rétegei számára a javak elbirtoklása felé. Ezt a folyamatot maguk a
babiloni hatóságok kezdték meg. A Jer 39,10; 2Kir 25,12 szerint a helyi
nincstelenek számára a testőrség parancsnoka, Nebuzaradan szőlőket és
szántóföldeket osztatott ki.6

Júda jelentősége az Újbabiloni Birodalom számára, földrajzi fekvésé-
ből kifolyólag, elsősorban katonai jellegű volt. Az Egyiptommal határos
tartomány a birodalom „pufferzónájává” vált: az északi, létfontosságú
kikötők,  illetve  az  odavezető  utak,  elsősorban a  Via  Maris  védelmét
szolgálta.  A némi gazdasági jelentőséget a Júda északi részén,  illetve
Benjámin törzsének területén termelt  bor  és  olaj  adhatta,  mivel  ezek
Mezopotámiában hiánycikknek számítottak.7

Júdát gyakorlatilag utolérte a környező kisállamok sorsa. Feltehető-
en, miután használható emberi és gazdasági erőforrásait kiaknázták, vi-
déki jellegű területté süllyesztve, mint „kiürült perifériát” magára hagy-
ták.

A fogság végével Izraelt csak mint az újjáépített jeruzsálemi templom
köré szerveződő kultuszközösséget sikerült helyreállítani a Perzsa Biro-
dalom részeként, Jehud tartomány keretén belül. A zsidók számára az
önálló állam létrehozásának, a monarchia helyreállításának a lehetősége
elveszett. Ennek ellenére Kr. e. 520-ban Babilonból a perzsa uralkodó hi-
vatalos  megbízásával  hazatérő  Zerubbábelhez,  Jojachin  unokájához,
még fűztek messiási reményeket (Agg 2,23: „pecsétgyűrű”). Végül a Kr.
e. V. században Ezdrás és Nehemiás reformja végleg kialakította a mo-
narchia nélküli Izrael életének kereteit.

5 Vö. HANS M. BARSTAD, After the „Myth of the Empty Land”: Major Challenges int
he Study of Neo-Babylonian Judah, in  ODED LIPSCHITS –  JOSEPH BLENKINSOPP (szerk.),  Ju-
dah and the Judeans in the Neo-Babylonian Period, Winona Lake, IN 2003, 3-4.

6 Vö. J. M. MILLER – J. H. HAYES, i. m., 405.
7 Vö. H. M. BARSTAD, i. m., 10-11.



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 49

2. JHWH királyságának zsoltárai

A Zsoltárok könyvén belül a 47.; 93.; 96; 97.; 98. és 99. zsoltárokat nevez-
zük JHWH királysága zsoltárainak. HERMANN GUNKEL8 klasszikusnak szá-
mító  besorolására  támaszkodva  az  úgynevezett  JHWH királyságának
zsoltárait,  dicsérő  hangnemük  és  teocentrikus  nézőpontjuk  miatt,  a
Zsolt legkönnyebben felismerhető műfajának, a himnuszoknak egyik al-
csoportját képezik.9 Közös alapgondolatuk: Izrael, a pogány nemzetek
és a világmindenség örömujjongással hirdetik a királyi trónján helyet
foglaló JHWH egész világot átfogó uralmát. Mindezt a korabeli világkép
elemeinek felhasználásával bemutatva.10 A himnuszok csoportján belül
három jellegzetességük teszi őket jól elkülöníthetővé: 1.) Fő vonásuk az
ingresszív,  duratív értelmű   („király az Úr”) akklamáció (93,1;
96,10; 97,1; 99,1),11 vagy ennek valamilyen változata. A Zsolt 47,9-ben a
 („Isten uralkodik”), a Zsolt 98,6-ban pedig a  („az Úr
[JHWH], a király”) kifejezést találjuk. Három esetben a  a hangsú-
lyosabb, verskezdő, úgynevezett sarok-pozícióban áll (93,1; 97,1; 99,1).12

2.) A rokon terminológia: Isten, teremtés (kozmosz), egyetemesség (né-
pek), uralom, ítélet, stabilitás, öröm. A 96. és a 98. zsoltárban találunk a
legtöbbet ebből a sajátos szókészletből.13 3.) Ugyanakkor, a héber Bibliá-
ban a JHWH királyságának zsoltárainak elején csak két zsoltár esetében

8 Munkáját  tanítványa,  JOACHIM BEGRICH fejezi  be:  HERMANN GUNKEL –  JOACHIM

BEGRICH, Einleitung in die Psalmen, Göttingen 1933 (19855).
9 A himnuszok műfaji  sajátossága,  hogy JHWH-tól semmit sem kérnek,  hanem

egyszerűen csak az Ő nagyságát hirdetik. Az ide tartozó zsoltárok lényegileg vála-
szok Isten nagy üdvtörténeti tetteire.

10 RÓZSA HUBA, Bevezetés az Ószövetség könyveibe (Szent István Kézikönyvek, 14), Bu-
dapest 2016, 656.

11 JHWH király lett (trónra lépett) és ettől a ponttól kezdve effektíve uralkodik. Vö.
RACS CSABA, Formai megjegyzések a 93. zsoltárhoz, in LUKÁCSI ZOLTÁN – MARTOS LEVENTE

BAlázs (szerk.), Apparatus biblicus. Tanulmányok a 70 éves Schmatovich János tiszteletére,
Győr 2012, 222.

12 Az  alany  kezdő  pozíciója  a  cselekvő  személyére  helyezi  a  hangsúlyt,  azaz
JHWH-ra és, királyként, az ő kizárólagosságára. Vö. Uo. 222.

13 A terminológiához lásd PHILIPPUS J. BOTHA, The ‘Enthronement Psalms’: claim to the
world-wide honor of Yahwe, in Old Testament Essays 11/1 (1998), 25-27. Részletesen lásd
a jelen tanulmány Függelékét.



50 Racs Csaba

találunk feliratot: a Zsolt 47 és 98. Emellett e zsoltárok héber szövege
Dávidot egyáltalán nem említi. Sőt, a 93. zsoltár kifejezetten személyte-
len, „kozmikus” jellegű. Csak a LXX-ban találunk a Zsolt 93; 96; 97; 98;
99 esetében Dávid személyét említő feliratot.

A JHWH királyságának zsoltáraival kapcsolatos fő kérdésünk: A zsol-
tárok e csoportja milyen vonatkozásban áll a fogság utáni Izrael megújí-
tásának kísérletével, hogyan tükrözi azt?

2.1. JHWH királysága zsoltárainak alapkérdése

JHWH és a királyi uralom összekapcsolása, valamint ennek nyelvi lecsa-
pódása, a   („királyi módra uralkodni”) gyök jelenléte és Istenre al-
kalmazása, JHWH mint „király” (), meglehetősen szokatlan jelenség-
nek  számított  az  izraelita  monarchia  időszakában.  Annak,  hogy  a
fogság előtt kerülték JHWH és a  gyök tulajdonítását három lehetséges
oka:14

1.) A Baal-kultusz, ahol az istenséget uralkodóként imádták, a mito-
logikus elképzelések fontos része volt az istenség kultikusan ünnepelt
halála és feltámadása. Izraelben az Isten haláláról és feltámadásáról szó-
ló bármilyen tanítás elképzelhetetlen volt, ezért kerültek minden ide vo-
natkozó szinkretista elképzelést (vö. 48. és 49. zsoltárok).

2.) A Kr. e. VIII-VII. században Izrael környezetében népszerű Mo-
loch kultusz, mely megkövetelte az emberáldozatot, pontosabban az el-
sőszülött gyermekek feláldozását, amit a Biblia kategorikusan elutasí-
tott és elítélt (2Kir 23,10; 16,13; 17,17; 21,6). Gondot okozhatott, hogy a
Moloch istennév a héber  (meleḵ; „király”) főnévre is asszociálhatott.

3.) A legfontosabb szempont azonban kétségkívül az izraelita monar-
chiával kapcsolatos negatív tapasztalatok sora lehetett, mely hosszú tá-
von a királyság intézményéből, pontosabban a dávidi dinasztiából való
kiábrándultsághoz vezetett. Elsősorban Proto-Izajásnál, illetve Mikeás-
nál, figyelhetjük meg ezt a feszültséget, illetve a királyi udvartól, ural-
kodóháztól való folyamatos távolodást. Az izajási „messiási triptichon”

14 Vö.  HORACIO SIMIAN-YOFRE,  La vocazione di Isaia (Is 6) (Studi sul libro di Isaia.
Dispense riservate ai partecipanti del corso EV 4230 del Pontificio Istituto Biblico II.
semestre 2006-2007), Roma 2007, 7-8.



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 51

(Iz 7,1-17; 9,1-6; 11,1-9) folyamatában mutatja be, ahogy a próféta egyre
inkább elfordul Dávid házától, mely egyre alkalmatlanabbnak bizonyul
Isten elvárásainak teljesítésére. Izajás. ugyanakkor a Nátán-orákulum-
ban (2Sám 7. fej.) tett ígéreteket is érvényesnek tartja: Dávid háza örök-
ké fennmarad; a dávidi uralkodó, aki konkrét személy, különleges kap-
csolatban áll Istennel, aki fiaként fog rá tekinteni.

A kiábrándulás végpontjának, de ugyanakkor az új kezdet reményé-
nek jellegzetes kifejezését találjuk az Iz 11,1-ben: „vessző kél majd Izáj
törzsökéből, hajtás sarjad gyökeréből”. A „törzsök” a kivágott fa élette-
len tönkje, melyből magából már nem, hanem csak a gyökeréből, sarjad
új élet. Izáj, a betlehemi pásztor Dávid király atyja. Izajás próféta szerint
az Isten által szándékolt új élet már nem a dávidi ház folytatásából, fog
sarjadni, hanem a gyökerekről, Izájtól. JHWH vissza fog térni a kezdetek-
hez.  A  kérdés  az  volt,  hogy  ez  milyen  formában  fog  megvalósulni.
Ugyanezt teszi Mikeás könyve a Dávid nemzetségére és származási he-
lyére való utalással (Efrata, Betlehem).

A monarchia időszakából származó szövegek között fontos kivételt
képez  az  Izajás  próféta  meghívástörténetének  részét  képező  Iz  6,5,
amely JHWH-t kifejezetten királynak nevezi:
 („a Királyt, a Seregek Urát”). Izajás, az udvari ember, éle-
tében a király helyére JHWH lép. A próféta meghívástörténetének termi-
nológiája JHWH királyságának zsoltáraiéra hasonlít:

 Zsolt 47; 93; 96; 97; 98; 99
 Iz 6,1.5→

„király”; „király módra ural-
kodik” (JHWH)

 Zsolt 47; 93; 96; 97; 98; 99
 Iz 6,3 [3x].13→

„szent (trón, ragyogás, név, 
kar, hegy)”; „szentség”

 Zsolt 47; --; 96; 97; 98; 99
 Eltérő értelemben, egyes→

számban, *: Iz 6,5.9.10

„nép[ek]”;   („nemzetek”)
és  (fordítása: „nemzete-
ket”)  egyaránt  előfordul  a
47., 96. és 98. zsoltárokban



52 Racs Csaba

 Zsolt 47; --; 96; 97; 98; --
 Iz 6,3.12→

„föld[terület]”; „ország”; 
„földkerekség”

 Zsolt 47; 93; --; 97; --; --
 Iz 6,1→

„trón[szék]”

 Zsolt 47; --; --; --; --; 99
 Iz 6,1.5.11→

„ül” ( JHWH a trónon)

 Zsolt --; --; 96; 97; --; --
 Iz 6,3→

„dicsőség” ( JHWH nevéé; 
JHWH-é)

2.2. A JHWH királysága zsoltárainak kontextusa

Kézenfekvő módon JHWH királysága zsoltárainak tágabb kontextusa a
Zsoltárok könyve, melyet hagyományosan 5 zsoltárkönyvre szoktunk
felosztani,  melyeket  egységesen doxológiák zárnak (Zsolt  41,4;  72,19;
89,53; 106,48; 146-150/150): 1-41.; 42-72.;73-89.; 90-106.; 107-150. A Zsol-
tárok könyvének végső kánoni formáját, a concatenatiok és iuxtaposi-
tiok segítségével, a könyv záró redakciója alakította ki a Kr. e.  IV-III.
században. A zsoltárkönyvek ötös száma egyértelmű utalás Mózes öt
könyvére. Ebben az értelemben, ahogy Mózes öt könyve a zsidó élet-
rend alapja; úgy a fogság utáni, elsősorban a diaszpórában élő, zsidóság
számára a Zsoltárok könyve is a zsidó életrend és jámborság egyik for-
rása lett.15

Ezen felül vizsgálódásunk szempontjából még fontosak a Zsoltárok
könyvének keretzsoltárai.16 A keret első részét az 1. és a 2. zsoltárok, a
második részét 146-150. zsoltárok alkotják. Az 1. zsoltár egy nagy bol-
dog-mondás,  mely a Törvény megtartására buzdít:  boldognak nevezi
mindazokat, akik JHWH törvényein elmélkednek és aszerint élnek. A 2.
zsoltár Isten egyetemes uralmáról szól, mely a Sionon uralkodó Messiás
révén valósul meg. E két zsoltár a zsoltároskönyv imádkozásának lelkü-
letét határozza meg: a zsoltárokat Isten Törvényére adott válaszként, az

15 Vö. RÓZSA H., i. m., 642.
16 Vö. Uo. 642.



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 53

Ő uralmának várakozásában kell imádkozni. E két zsoltárhoz kapcso-
lódnak a dicsőítő jellegű 146-150. zsoltárok, amelyek Isten végidőbeli
uralmáról szólnak.17 A Zsolt 149,2 Isten egyenesen a Sionon lakók, azaz
Izrael és népek, királyának () nevezi. Így Zsolt kerete tematizálja az
az egész könyvet, kiemelve a fogság utáni zsidó életrend két alappillé-
rét: a Tóra, és Isten egyetemes uralma, mely a Messiás eljövetelével fog
kiteljesedni.

A 47.  zsoltártól  eltekintve,  JHWH királyságának zsoltárai,  a  90-106.
zsoltárokat magában foglaló 4. zsoltárkönyvben találhatók. A 4. és az 5.
zsoltárkönyv úgynevezett  „teokratikus zsoltárkönyv”;  az 1-3.  zsoltár-
könyv „messiási zsoltárkönyvek”.18 Ez utóbbiak GERALD HENRY WILSON

szerint  a  Dávid  és  JHWH közötti  szövetségre  reflektálnak.19 Kiinduló-
pontjuk a 2. zsoltár, a tetőpont a Messiást a béke királyaként bemutató
72. zsoltár, a lezárás a fogságról szóló 89. zsoltár, melyben a 47-53. ver-
sek egy sor kérdést vetnek fel:

47 Meddig fordulsz még el teljesen, Uram, 
meddig ég haragod, mint a tűz?
48 Emlékezz meg arról, milyen rövid az én létem!
Milyen hiábavalónak alkottad az emberek fiait mind!
49 Ki az az ember, aki él, és halált nem látna,
és megmenthetné lelkét az alvilág kezéből?
50 Hol van, Uram, hajdani irgalmad, 
amellyel megesküdtél hűségedre Dávidnak?
51 Emlékezzél meg, Uram, szolgáid gyalázatáról,

17 A 146-149. zsoltárok dicsőítő formulával zárulnak; a 150. zsoltár önmaga teljes
egészében egy nagy dicsőítés, ahol minden mondat a dicsőítésre való felhívással kez-
dődik.

18 Vö. CHRISTOPH RÖSEL, Die messianische Redaktion des Psalters. Studien zu Entstehung
und Theologie der Sammlung Psalm 2–89* (Calwer Theologische Monographien. Bibel-
wissenschaften, 19), Stuttgart 1999; MARTIN LEUENBERGER, Konzeptionen des Königtums
Gottes im Psalter. Untersuchungen zu Komposition und Redaktion der theokratischen Bü-
cher IVV im Psalter (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments,
83), Zürich 2004.

19 GERALD HENRY WILSON, The Editing of the Hebrew Psalter (Society of Biblical Litera-
ture, Dissertation Series, 76), Chico 1985, 215.



54 Racs Csaba

amelyet keblemben hordok sok nemzettől,
52 amellyel gyaláznak téged ellenségeid, Uram,
és gyalázzák fölkented lépteit.
53 Áldott legyen az Úr mindörökké!
Ámen! Ámen!

WILSON szerint a 4. zsoltárkönyv e kérdésekre válaszol. Emellett a 89.
zsoltár felvázolja a földi király alternatíváját, akinek az égi király szol-
gálatában kellene állnia:  Isten a király,  aki  népének menedéke régtől
fogva (= a monarchia előttről); áldott mindaz, aki benne bízik. A fenti -
eknek megfelelően a Zsoltárok könyvének szerkezete:

I. könyv – „messiási” (J*): Zsolt 1-41 (41,14)
Zsolt 1 (1. keretzsoltár; „boldogmondás”): JHWH törvényei – Isten akarata
Zsolt 2 (2. keretzsoltár): a Sionon uralkodó Messiás – Isten egyetemes uralma

II. könyv – „messiási” (E*): Zsolt 42-72 (72,19)
Zsolt 47

III. könyv – „messiási” (E*): Zsolt 73-89 (89,53)
IV. könyv – „teokratikus” (J*): Zsolt 90-106 (106,48)

Zsolt 93; 96; 97; 98; 99
V. könyv – „teokratikus” (J): Zsolt 107-150 (Zsolt 150)

Zsolt 146-150 (záró keretzsoltárok): Isten végidőbeli egyetemes uralma

3. A 4. zsoltárkönyv összefüggése20

Áttekintve a 4. zsoltárkönyv fenti szerkezetét jól láthatjuk, hogy a 93. és
a 96-100. zsoltárok a zsoltároskönyv magjában, a 92. és a 101-102. zsoltá-
rok által közrefogott részben találhatók (C és C’), melynek központi te-
matikáját Sion és a templom, illetve a Messiás várása határozza meg.
Jellegüket tekintve a 92. zsoltár dicsőítő, hálaadó, a 101-102. zsoltár pe-
dig kérő jellegű.

20 E fejezet anyaga részben GIANNI BARBIERO 2008-2009-es tanév első szemeszteré-
ben a Pápai Biblikus Intézetben  Studio  esemplare  del  Sal  93 című szemináriumának
anyagán alapul.



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 55

A Zsolt 90 Mózes (Törvény – Isten akarata) – nép könyörgés

B Zsolt 91 egyén hit, bizalom

C Zsolt 92 Messiás (Isten uralma) dicsőítés, hálaadás

Zsolt 93-100 Isten egyetemes uralma – 93,1: 
93,5:    („házadat szentség illeti”)

95,1: „kerubok felett trónol”; 95,2: „Sion”;
95,5: „lábának zsámolya”; 95,9: „szent hegy”

Zsolt 99:
Mózes; Áron (99,6)  Törvény (93,5: → ; 94,2: )
Sámuel (99,6)  Próféták (→ )
   – a monarchia előtti időszak prófétizmusa

C’ Zsolt 101-102 Messiás (Isten uralma) könyörgés

B’ Zsolt 103-104 egyén hit, bizalom

A’ Zsolt 105-106 Mózes (Törvény – Isten akarata) – nép dicsőítés, hálaadás

3.1. Mózes, Áron, Sámuel: visszafordulás a monarchia előtti 
teokráciához

A 4. zsoltárkönyvben JHWH királysága zsoltárai Dávid nevét egyáltalán
nem említik. Ugyanakkor a Zsolt 99,6 három személy nevét hozza: Mó-
zes, Áron és Sámuel. A 99. zsoltár egyszerre ad egyetemes és izraelita
perspektívát: JHWH a Sionon uralkodó király. A papként említett Mózes
és Áron a Tórát testesítik meg, amivel egybecseng a 93,5-ben található
(:  „parancs”;  „törvény”),  illetve a 94,20-ban a   („szabály”;  „elő-
írás”). A papság fogság utáni egyik legfontosabb funkciójára utalnak, a
Tóra továbbadására. Sámuel alakja az izraelita monarchia előtti időszak
közösségének prófétai mozgalmait idézi (). Személyében egyesítet-
te a politikai és vallási hatalmat, átmenetet képezett a monarchia előtti
periódus és a monarchia között: egyszerre volt bíró, próféta és pap. A
99. zsoltár szerzője a monarchiát megelőző korra, Izrael eredetéhez nyúl
vissza, a papság és a Törvény uralmához, mely Isten uralmának reális
alternatívája Dáviddal és leszármazottaival szemben.



56 Racs Csaba

3.2. A templom központi szerepe

A 99.  zsoltár,  mely párhuzamokkal bír  a  templomba lépés liturgiáját
megörökítő 95. zsoltárral, közvetlen utalásokat tesz a jeruzsálemi temp-
lomra, JHWH lakhelyére és uralmának helyszínére: Sion (99,2); „kerubok
felett trónol” (99,1); „lábának zsámolya” (99,5); „szent hegy” (99,9). A
99. zsoltár 3 versszakát JHWH szentségét említő dicsőítés zárja ( 

[„Szent ő”]; 99,3.5.9). JHWH szentségének társítása a jeruzsálemi temp-
lomhoz két párhuzammal is bír. Az egyik a vele egy műfajhoz tartozó
93. zsoltár, ahol a záró, 5. versben a templommal kapcsolatban kijelenti:
„szentség illeti házadat” (   ). A másik, Izajás, már általunk
említett meghívástörténete (Iz 6,1-13), ahol a 6,3 JHWH-t, a Seregek Urát,
háromszor Szentnek nevezi, illetve a jeruzsálemi templomot, kissé szo-
katlan módon, szintén „háznak” () nevezi (6,4).

4. JHWH királysága zsoltárainak hagyományos értékelése

4.1. Feltételezett kultikus kontextus

A  JHWH királysága  zsoltárainak  nyelvezete,  képei  és  elsősorban  a
 akklamáció  a  király  beiktatásának  ünnepi  szertartására  (1Kir
1,39köv.;  2Kir  9,13  stb.),  azaz  egy  meghatározott  kultikus  ünnepre
(Zsolt 96,5-9; 99,5.9) engednek következtetni.

A JHWH királyságának zsoltárai mögött SIGMUND MOWINCKEL és PAUL

VOLZ, egymástól függetlenül JHWH trónfoglalásának, ciklikus, évenkénti
megünneplését feltételezik.21 Az analógiát szerintük az ókori Keleten a
babiloni főisten, Marduk káosz feletti győzelmének és trónfoglalásának
évenként megismétlődő ünnepe adja, melynek analógiája megtalálható
Baallal  kapcsolatban  az  Izraellel  szomszédos  északnyugat  szemita
nyelvterületen is. Úgy vélik JHWH trónfoglalásának ünnepében három
izraelita ünnep, az Újév, az Engesztelés napja és a Sátoros ünnep olvad

21 SIGMUND MOWINCKEL,  Psalmenstudien. II. Das Thronbesteigungsfest Jahwäs und der
Ursprung der Eschatologie, Kristiania 1922; PAUL VOLZ, Das Neujahrsfest Jahwes, Tübin-
gen 1912.



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 57

össze. Az ünnep menetét, főleg a 47. zsoltárt és vonatkozásait használva
támpontul,  így próbálják rekonstruálni:  JHWH felvonulása  (Zsolt  47,6:
„Fölmegy az Isten örömrivalgással, az Úr a harsona szavával”; vö. Zsolt
68,25-27); JHWH templomba való bevonulása (Zsolt 24,7a: „Emeljétek fel
fejeteket  kapuk,  ősi  kapuszárnyak táruljatok  fel”;  vö.  Zsolt  24,7b-10;
47,9). Kultikusan mindezt egy a Gichon forrástól a szentélybe vonuló, a
szövetség  ládáját  hordozó  „trónkocsi”  révén  jelenítették  meg  (Zsolt
65,12: „kocsid nyomában”; vö. Isten trónszekere: Ez 1. fej.; Zsolt 68,18).
Ennek az ünnepnek a bizonyossága az úgynevezett trónralépési zsoltá-
rokban, vagy JHWH királyságának zsoltáraiban, az ünnepen részt vevő
izraeliták felkiáltásaként értelmezve, a  akklamáció, illetve annak
variánsai.

HANS-JOACHIM KRAUS a 132. zsoltár alapján egy Sion ünnepet rekonst-
ruált, melynek központi tartalmi eleme Sion, és vele együtt Dávid házá-
nak  kiválasztása.22 Ezen  ünnep  során  a  szövetség  ládáját  (:  „pa-
rancs”; „törvény”) ünnepélyesen a jeruzsálemi templomba kísérték (vö.
2Sám 6. fej.; 1Kir 8. fej.; Zsolt 24,7-10). A KRAUS által rekonstruált ünnep
JHWH királyságának zsoltáraival a következő pontokon érintkezik: JHWH

istenek feletti uralma (96,4; 97,8; vö. 95,3); a népeket az istenek helyébe
helyezi (47,9; 99,2). Az ünnep eszkatológikus értelmet is hordozott, ami
talán Deutero-Izajás hatása: JHWH uralma (93,1.3; 98,2), mely a jelenben
alig érzékelhető, a történeti jövőben kiteljesedik.

4.2. A 132. zsoltár

A HANS-JOACHIM KRAUS által rekonstruált ünnep ráirányítja a figyelmet,
a 132. zsoltárra, mely, ahogy fentebb is kitűnhetett, számos kapcsolódá-
si ponttal bír JHWH királyságának zsoltáraival; így azok egyfajta értelme-
zési kulcsaként is tekinthető. A 132. zsoltár egy a jeruzsálemi templom
alapításához hieros logos, amely kifejezi a Dávid házához kötődő várako-
zásokat,  illetve  aláhúzza  JHWH folytonos  jelenlétét  Izrael  körében.  A
megelőző két tartalmi elem mellett megjelenik egy kateketikus tenden-
cia is. A zsoltár, a vonatkozó elemek aprólékos összegyűjtésével és be-

22 HANS-JOACHIM KRAUS, Psalmen.  II. Psalmen 60-150 (Biblischer Kommentar 15/2),
Neukirchen-Vluyn 19785.



58 Racs Csaba

mutatásával, elbeszéli a szövetség ládájának és JHWH lakóhelyének tör-
ténetét a kivonulástól kezdve egészen a salamoni templomig, Isten ural-
mának kiteljesedéséig. A 132. zsoltár által használt helynevek jól tükrö-
zik a fentieket:

1.) A Dávid nemzetségét  jelölő,  a  Mik 5,1-ben is  megjelenő,  
(„Efrata”; 132,6) a monarchiát megelőző időszak ősi tradíciójára utal.

2.) Kifejezetten beszédes a     kifejezés („rátaláltunk Jaar
mezején”; 132,6). A  („Jaar mezején”) nomen regens funkcióját be-
töltő  („Jaar”) feltehetően a Júda és Benjámin törzsi területének hatá-
rán fekvő Kirjat-Jearimot jelölheti. Az 1Sám 6,20-7,2 tanúsága szerint a
filiszteus fogság és egy rövid, bet-semesi tartózkodás után (1Sám 6,13-
19), Kirjat-Jearimban őrizték 20 évig a szövetség ládáját.  Dávid innen
vitte  a  szövetség  ládáját  Jeruzsálembe,  ahol  egy  sátorban  helyezi  el
(2Sám 6,17; vö. 2Sám 7,2; 2Krón 1,4). A  nomen rectumként funkcionáló
 valamilyen város környéki jól megművelt mezőre, földterületre utal
(;  Rut 1,1.2).  A     kifejezés történetileg két ponton sem
következetes. Egyrészt a szövetség ládáját nem megtalálták, hanem 20
évig Kirjat-Jearimban őrizték. Másrészt a  („Jaar mezeje”) helynév
meglehetősen eltér Kirjat-Jearimtól. Az 1Sám 6,13 elbeszéli, hogy a fi-
liszteusoktól visszatért szövetség ládáját Bet-Semes lakói találták meg,
akik gabonát arattak a völgyben (,  a  [„mező”] helyett). A fenti
szempontok alapján a   egyfajta szintetikus kifejezésnek te-
kinthető, mely, mely magában egyesíti a szövetség ládája történetének
két  fontos,  meghatározott  földrajzi  helyhez kötött  elemét:  Bet-Semes,
mint a megtalálás helye; illetve Kirjat-Jearim a szövetég ládájának őrzési
helye 20 évig.

Ha fenti állításaink helytállóak, akkor a szövetség ládájának szabad,
de tendenciózus kidolgozásával állunk szemben. A szövetség ládájának
történetével kapcsolatos földrajzi nevek megnevezésének pontatlansá-
gai  egy későbbi időszakból származhatnak,  amikor az eredeti  esemé-
nyektől az időbeli távolság és az írásos dokumentumok viszonylagos
hiánya miatt a pontos adatok elvesztek, illetve elfelejtődtek.

3.) Dávid jelenléte nyilvánvaló, de másodlagos, inkább paradigmati-
kus. A 132. zsoltár feltételezésével szemben nem ő építi a jeruzsálemi
templomot, inkább aktív előkészítő szerepe van az építkezésben (1Krón



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 59

22. fej.; 1Krón 28,2; ugyanakkor a 2Sám minderről nem tudósít). A zsol-
tár inkább a szövetség ládájának tartózkodási helyeire koncentrál: Siló,
Bet-Semes, Kirjat-Jearim.

4.) A   („Jákob erőse”; 132,3.5) JHWH ősi, összizraelita jelentés-
sel bíró epitetonja, mely Deutero-Izajásnál a teremtő és megszabadító
Isten megjelölése (Iz 40,27; 41,8; 42,24; 43,1).

5.) Általánosságban kiemelhetők a nyelvi, terminológiai párhuzamok
a  Krónikás  Történeti  Művel  (1-2Krón;  Ezd;  Neh),  ugyanakkor  az  1-
2Sám-től való eltérések.

Összefoglalva a fenti szempontokat feltételezhetjük, hogy a 132. zsol-
tár  feltehetően a  babiloni  fogság  előtti  és  utáni  Izrael  folytonosságát
akarja aláhúzni, azaz a fogság utáni izraelita közösség a dávidi király-
ság legitim örököse. Ezen felül legitimálni akarja a fogság utáni jeruzsá-
lemi szentélyt, mint a salamoni templom jogutódját.

5. JHWH királysága zsoltárainak feltételezhető háttere és szerepe

JHWH királysága zsoltárainak megértéséhez szem előtt kell tartanunk a
következő szempontokat:  1.) A fogság előtti Izrael folyamatos és foko-
zatos kiábrándulása a dávidi dinasztiából és vele együtt az izraelita mo-
narchiából. 2.) A babiloni fogság által okozott vallási és társadalmi törés
Palesztinában.  3.) A monarchia feltámasztásának utolsó, sikertelen kí-
sérlete Zerubbábel személyéhez kapcsolódóan (Agg 2,23).  4.) A fogság
utáni zsidó társadalom szembesülése a realitással. Ennek következmé-
nyei Ezdrás és Nehemiás reformjai, melyek a fogság utáni Izrael monar-
chia nélküli, teocentrikus helyreállítását eredményezték. Izrael, kultusz-
közösségként,  egyre  inkább  eltávolodik  Dávid  király,  illetve  az  ő
leszármazottainak, konkrét személyétől és Istent tekinti valóságos ural-
kodójának, tőle várja megváltását (Dán 7. fej.).

Ennek megfelelően Izrael  új  életrendjének két pillére JHWH egyete-
mes, a Messiás eljövetelével kiteljesedő, uralma és a Tórában megjelenő
akarata lett.  JHWH királyságának zsoltárai konzekvensen képviselik és
tanítják ezt a felfogást. A Zsolt Mózes öt könyvének megfelelő öt köny-
ve, illetve a keretzsoltárok tematikája (Tóra [Zsolt 1]; Messiás [Zsolt 2];



60 Racs Csaba

Isten egyetemes uralma [Zsolt  146-150]),  valamint,  a  JHWH királysága
zsoltárai többségének kontextusát képező, IV. zsoltárkönyv struktúrája
és a keretzsoltárokéhoz hasonló tematikája mindezt alátámasztja.23

Függelék
JHWH királysága zsoltárainak terminológiája24

 47; 93; 96; 97; 98; 99 „király”; „király módra uralkodik” (JHWH)

 47; 93; 96; 97; 98; 99 „szent (trón, ragyogás, név, kar, hegy)”; 
„szentség”

 47; --; 96; 97; 98; 99 „nép[ek]”;  („nemzetek”) és  (fordí-
tása: „nemzeteket”) egyaránt előfordul a 47.,
96. és 98. zsoltárokban

 47; --; 96; 97; 98; -- „föld[terület]”; „ország”; „földkerekség”

 --; 93; 96; 97; 98; -- „[száraz]föld”; „földkerekség”

 47; --; 96; --; --; 99 „nagyszerű”; „félelmetes”

 47; --; 96; --; --; 99 „nagy”; „nagyság” (Király [=JHWH], JHWH)

 47; 93; --; 97; --; -- „trón[szék]”

 --; 93; 96; --; --; 99 „erő”; „erősség”; „hatalom”

 --; 93; 96; --; 98; -- „tenger”

23 Hasonló jelenséggel az Újszövetségben is találkozunk, ahol Máté evangéliumá-
ban Jézus 5 nagy beszédgyűjteménye a Tóra 5 könyvére utal. Az evangéliumát a zsi-
dó-keresztényeknek író Máté úgy mutatja be a mi Jézus tanítását, mint az újszövetsé-
gi választott nép „új Tóráját”, amit az Úr, új Mózesként, a Hegyi beszéd révén az „új
Sínai hegyen” nyilatkoztatott ki. Ezen felül szintén Máténál a Miatyánkban Isten ne-
vének megszentelése (Mt 6,9; vö. Iz 6,3), illetve a két további kérés (Mt 6,10), „jöjjön el
a te országod” (Isten uralma), illetve „legyen meg a te akaratod” (Tóra), JHWH király-
ságának szintén ezt a fogság utáni szemléletet tükrözi, immár a Messiásban, Jézusban
beteljesedve.

24 Vö. P. J. BOTHA, i. m., 25-27.



Izrael fogság utáni restaurációja: JHWH királyságának zsoltárai... 61

 --; --; 96; 97; --; 99 „imádás” (teljes leborulás)

 --; --; 96; --; 98; 99 „egyenesség”; „őszinteség”

 47; --; --; --; 98; -- „örömkiáltás hallatszik”

 47; --; --; --; 98; -- „[zsoltárt] énekel”; „[húros] hangszeren ját-
szik”

 47; --; --; --; --; 99 „ül” (JHWH a trónon)

 47; --; --; 97; --; -- „magasságos”; „felmagasztalt”

 --; 93; --; 97; --; -- „erősnek / megerősítettnek / szilárdnak / 
stabilnak lenni” (JHWH trónja)

 --; --; 96; --; 98; -- „énekelni”

 --; --; 96; --; 98; -- „üdvössége”; „szabadítása”

 --; --; 96; 97; --; -- „dicsőség” (JHWH nevéé; JHWH-é)

 --; --; 96; --; 98; -- „csodatett” (JHWH-é; JHWH által cselekedett)

 --; --; 96; 97; --; -- „[meg]remeg”; „megretten”

 --; --; 96; --; 98; -- „ujjong”; „ujjongva dicsőít / magasztal”

 --; --; 96; --; 98; -- „jön” (JHWH ítélni a világot)

 --; --; 96; --; 98; -- „ítélni”; „jogot szolgáltatni”

 --; --; 96; --; 98; -- „igazságosság” (JHWH ítéletéé)

 --; --; --; 97; 98; -- „hegyek” (megolvadnak, énekelnek)

 --; --; --; 97; --; 99 „ítélet”; „jogszolgáltatás”; „ami jogos”

 --; 93; --; --; 98; -- „árad”; „folyik” (tenger, folyamok)



FRÖHLICH IDA

A Zsoltárok Qumránban

A  Qumránban  talált  kéziratok  közt  legnagyobb  példányszámban  a
Zsoltárok könyve kéziratai  szerepelnek, nem csak a bibliai  könyvek
között, de abszolút mértékben is.1 Zsoltárokat tartalmazó kéziratokat a
telephez tartozó különböző barlangokban összesen 39 példányban ta-
lálták.A legtöbb kéziratot, 23 példányt a 4-es barlang kéziratai között
találtak. Ez a helyiség volt egyébként az, amely a közösség körében ke-
letkezett  műveket  maradéktalanul  tartalmazta.  A  4-es  barlangban
minden bibliai  könyvből  (pontosabban:  a  maszoréta  kánon minden
könyvéből) találtak legalább 1-1 példányt. A 11-es barlangból a zsol-
tár-kéziratoknak 5 példánya került elő. A kis barlangok egy-egy zsol-
tár-kéziratot tartalmaztak. A Holt-tenger melletti Maszada erődjéből –
amely a zsidó felkelés résztvevőinek, a zélótáknak nyújtott menedéket
a felkelés leverése után egy ideig – két, zsoltárokat tartalmazó kézira-
tot ismerünk, egyet pedig a közeli Nahal Heverből.2 Valamennyi kéz-
irat – a qumráni, a maszadai és a Nahal Heverből származó példányok
– a zsidó háború idején kerültek lelőhelyükre.

A  zsoltár-kéziratok  korát  illetően,  a  Holt-tenger  vidékéről,  tehát
Qumránból és más lelőhelyekről ismert kéziratok két legkorábbi pél-
dánya (4Q83 és 4QPsw) a Kr. e. 2.század közepéről származik. 11 kéz-
irat (1Ql0, 4Q84. 4Q86, 4Q88, 4Q92, 4Q93, 4Q95, 4Q96, 4Q98d, 4Q522,

1 A Zsoltárok qumráni kéziratairól és kutatásukról összefoglalóan ld.  FLINT,  P.
W., The Dead Sea Psalms Scrolls and the Book of Psalms (STDJ 17) Leiden, Brill 1997. 

2 FLINT, P.W.,  Psalms, Book of: Biblical Text, in  Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls,
ed. SCHIFFMAN, L. H. and VANDERKAM, J. C., London, Oxford University Press 2000,
702-703.



A Zsoltárok Qumránban 63

Mas 1f) a Kr. e. 1. századból ered. Hat tekercs (1Q12, 2Ql4, 4Q90, 4Q94,
4Q97, 4Q98a) Heródes-kori, vagyis a Kr. e. 1. század második felétől –
a Kr. u. 1. század elejéig terjedő időszakból származik. Négy kéziratot
(11Qll, 3Q2, 5Q5, 8Q2) egészen bizonyosan a Kr. u. 1. századra datál-
nak, és még tízet a Kr. u. 1.század első felére (4Q87, 4Q89, 4Q91, 4Q98,
4Q98c, 11Q5, 11Q6, 11Q7, 11Q8, Mas 1e); négyet pedig a század máso-
dik felére (4Q85, 4Q98b, 11Q11, XHev/Se 4). A felsorolt kéziratok kö-
zül kettőt (Mas 1f és XHev/Se 4) nem a qumráni telepen, hanem a kö-
zeli  Maszada  erődjében  és  Nahal  Heverben  találták.  Maszadán
egyébként több más, qumráni típusú iratot is találtak, mint például a
Szombati égőáldozat dalai (4Q400-403, 4Q405), amely a qumráni kéz-
irathagyomány  alapján  is  a  telep  korai  hagyományához  tartozott.
Egyes művek qumráni és maszadai jelenléte nem föltétlenül közvetlen
kapcsolatot bizonyít egykori tulajdonosaik között, hanem valamilyen
közös eredetű hagyomány későig fennmaradt használatát mindkét kö-
zösségben. A Zsoltárok esetében nem különös jelenség a népszerűség
mindkét közösség körében, hiszen a későbbi és Qumránon kívüli zsi-
dó hagyomány is a mű rendkívüli népszerűségét és különleges helyze-
tét igazolja.

A qumráni zsoltár-kéziratok nem tartoznak a közösségben őrzött
legrégebbi kéziratok közé. A kéziratok között nincs olyan, amelyet bi-
zonyíthatóan „hoztak” volna, vagyis az elkülönült közösség létrejötte
(ez, a régészeti leletek tanúsága szerint a Kr. e. 2. század közepe) előtt
írtak volna, a telepen kívül. A telepen kívül írták, a Kr. e. 2. század kö-
zepénél korábbi időben a nagy Jesája-tekercset (1QIsaa), amelyet papi
írnokok  másolhattak,  és  nem  kizárt,  hogy  a  jeruzsálemi  Szentély
könyvtárából származik. Egészen más helyen, de ugyancsak a közös-
ségen kívül, és az elkülönült közösség létrejötte előtt, a Kr. e. 4-3. szá-
zadban írhatták az arámi Henok-gyűjtemény Qumránban fennmaradt
legrégebbi kéziratait és más, arámi nyelvű apokrif művek legrégebbi
példányait.3

3 A nagy Izajás-tekercs (1QIsaa) gondosan írt „díszkiadás” volt, és valószínűleg a
jeruzsálemi Szentélyből származhatott.  A 4. barlangban talált,  egy Henok-gyűjte-
ményt képviselő arámi töredékek nem csak nyelvüket, de anyagukat és írásukat te-
kintve is erősen különböznek az Izajás-tekercstől, de a többi „hozott” műtől is. Első



64 Fröhlich Ida

A zsoltár-kéziratok formáját illetően, legalább tíz példányában szticho-
metrikus  elrendezést  találunk.  Másokban  (11Q5)  a  szöveg  a  prózai
szövegek formáját követi, az akrosztikhonos 119. zsoltár kivételével.4

Tizenkét tekercs tartalmaz nagyobb eltéréseket a ma ismert maszoréta
szövegtől, ún. makro-variánsokat. Hét tekercsben a zsoltárok sorrend-
jében van különbség a maszoréta szöveghez képest. Két olyan tekercs
ismert, amelyek mind a kompozíciók sorrendjében, mind pedig a tar-
talomban mutatnak  eltéréseket  (11Q5,  11Q6).  Különösen figyelemre
méltó az előbbi, 11Q5 jelzetet viselő, ún. Nagy Zsoltártekercs, amely
100, sokszor jelentősen eltérő olvasatot tartalmaz, és a helyesírása is el-
tér a maszoréta szövegétől. Ez a kézirat tartalmaz olyan zsoltár-szöve-
geket  is,  amelyek  nem  szerepelnek  a  héber  maszoréta  szövegben,
azonban olvashatók a Septuaginta görög szövegében vagy szír zsoltár-
gyűjteményekben.5 A  Nagy zsoltártekercs  (11Q5)  kéziratában héber
szöveggel megtalálható a korábban csak a Septuaginta görög szövegé-
ből ismert 151. zsoltár két változata (151A, 15lB), valamint az egyes
szír zsoltároskönyvekből ismert, ún. öt szír zsoltár (Zsolt 151-155) kö-
zül kettő (Zsolt 154, 155). Ugyanitt a zsoltárok között olvashatók „Dá-
vid utolsó szavai” (2Sám 23:1–7, 11Q5-ben); és egy idézet-láncolat bib-
liai zsoltárokból, az ún. „Catena” (11Q5 és 11Q6 kézirataiban). 

A fentieken kívül több más kézirat tartalmaz ún. apokrif zsoltáro-
kat, vagyis olyan kompozíciókat, amelyek sem a Zsoltárok maszoréta
gyűjteményében, sem más gyűjteményében nem szerepelnek. Ezek az
Ének Sionhoz (Apostrophe to Zion,  11QPsa (11Q5) és 11QPsb (11Q6)

kiadójuk, Milik írásmódjuk alapján a kéziratokat szíriai eredetűeknek tartotta, ld.
MILIK, J.T., The Books of Enoch. Aramaic Fragments of Qumrân Cave 4, Oxford, Claren-
don 1976, 140, 273–4.

4 FLINT, The Dead Sea Psalms Scrolls and the Book of Psalms, 40.
5 Első kiadása:  The Psalms Scroll of Qumrân Cave 11: (11QPs.a), ed.  SANDERS, J. A.

(Discoveries in the Judaean Desert 4) London, Oxford University Press, Clarendon
Press 1965. A nyelvészeti sajátosságokról ld.  MURAOKA, T.,  Linguistically significant
variants in Qumran fragments of Psalms, in The reconfiguration of Hebrew in the Hellenis-
tic period, ed. JOOSTEN, J., MACHIELA, D., REY, J.-S., Leiden, Boston MA, Brill 2018, 158-
172; az apokrif kompozíciók jellegéről REYMOND, E.D., New idioms within old: poetry
and parallelism in the non-masoretic poems of 11Q5 (=11QPs) (Early Judaism and its Li-
terature 31) Atlanta GA, Society of Biblical Literature 2011.



A Zsoltárok Qumránban 65

kézirataiban), Eszkhatologikus ének (4QPsf =4Q88 kéziratában), Ének
Júdához (4QPsf = 4Q88 kéziratában), Himnusz a Teremtőhöz (11QPsa

=11Q5) kéziratában), Kérelem megmentésért (11QPsa =11Q5) és 11QPsb

=  11Q6)  kézirataiban),  az  ún.  Józsua-apokrifon  vagy  prófécia  (Mű
helynevekkel, 4Q522), valamint az Ének Jónátán királyért (4Q448) cí-
mű  költemény.  Ugyancsak  apokrif  zsoltárokként  azonosíthatók  a
4Q381  jelzetű  szövegben  rekonstruálható,  ismert  zsoltárok  idézeteit
tartalmazó nyolc kompozíciót, amelyek a kompozíciós technika szem-
pontjából konzisztens egészet alkotnak.6 Az önálló kompozíciókon kí-
vül számos ima és liturgikus szöveg tartalmaz idézeteket ismert zsol-
társzövegekből.7

A kutatás korábbi fázisaiban a zsoltárokat tartalmazó kompozíció-
kat első sorban a maszoréta szöveg szempontjából vizsgálták – vagyis
azt nézték, hogy a kézirat pontosan ugyanazt tartalmazza-e, amit ma a
maszoréta  szövegben  találunk.  A  vizsgálatok  alapján  meglehetősen
korán kiderült, hogy nem ez a helyzet, amint azt a fenti felsorolás is
tükrözi. A maszoréta szöveg 150 zsoltárából összesen 126 kompozíció
szövege (vagy azok részletei) ismertek a qumráni könyvtár kéziratai-
ból. Ezek között csak öt olyan kézirat (1Q10, 4Q87, 4Q88, 11Q6, 11Q8)
van, amelyekben a szöveg sorrendje követi  a  kánoni zsoltárokét,  és
amelyek ennek alapján beilleszthetők a Zsolt 1-89 vagy 90-150 gyűjte-
ményeibe.8 Mindezek viszont önmagukban nem jelentik azt,  hogy a

6 FLINT, P. W.,  Apocryphal Psalms in  Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, 708-710;
FLINT, P. W., Appendix I. „Apocryphal” Psalms in the Psalms Scrolls and in Texts Incor-
porating Psalms, in The Oxford Handbook of the Psalms, ed. BROWN, W. P., Oxford, New
York, Oxford University Press 2014, 621-629;  PAJUNEN, M. S.,  Land to the Elect and
Justice for All:  Reading Psalms in the Dead Sea Scrolls in Light of 4Q381,  Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht 2013. 

7 CHAZON, E., Psalms, Hymns and Prayers in Encyclopedia of the Dead Sea Scrolls, ed.
SCHIFFMAN, L. H. and VANDERKAM, J. C., London, Oxford University Press 2000, 710-
14 a zsoltárokat tartalmazó szövegek mellett meghatározott időkre szóló imákat, li -
turgiákat, eszkhatologikus imákat, mágikus ráolvasásokat (amelyek a maszoréta ká-
nonból  ismert  zsoltár  szövegével  együtt  szerepelnek),  a  Hálaadások  (Hodayot)
gyűjteményét narratív szövegekbe ágyazott imákat sorol fel, amelyek mind a zsol-
tár-műfaj hatását mutatják, vagy éppen ismert zsoltár-szövegek részletei olvashatók
bennük.

http://www.dovebook.com/bookdesc.asp?bookid=64024
http://www.dovebook.com/bookdesc.asp?bookid=64024


66 Fröhlich Ida

könyvtárban található lett volna akár egyetlen olyan példány is, amely
mind a 150 kompozíciót tartalmazta.

Qumránban tehát valószínűleg nem volt olyan gyűjtemény, amely-
nek tartalma pontosan megfelelt volna a ma ismert kánoni gyűjtemé-
nyeknek – de volt-e valamilyen saját kánonja a zsoltároknak Qumrán-
ban?  James  Sanders,  a11Q5  jelzetű  szöveg  (az  egyik  legkorábban
megismert  darab)  kiadója  cikksorozatban  értekezett  egy  qumráni
„Zsoltárok könyve” („Qumran Psalter”) meglétéről,  amely annak az
időpontnak az állapotát tükrözte volna, amikor a telep alapítói elhagy-
ták Jeruzsálemet és a telepen alakították ki központjukat – régészeti
adatok alapján ez Kr. e. 2. század közepén lehetett volna, amikor is a
qumráni telepet új  tulajdonosai birtokba vették. Sanders feltételezte,
hogy a qumráni zsoltár-tekercsek példányai egy kánoni stabilizációs
folyamatot tükröznek, és az egyes kéziratok a Zsoltárok könyvének
különböző kiadásait reprezentálják. Feltételezte azt is, hogy ezek mel-
lett voltak másodlagos gyűjtemények, amelyekben a sorrendet átren-
dezték. A modell arra az analógiára épült, hogy más bibliai könyvek
különböző,  Qumránban  talált  kéziratairól  is  kimutatták  már,  hogy
azok az adott mű különböző kiadásait reprezentálják. Ez azonban nem
feltétlenül érvényes minden kompozícióra. Sanders véleményét annak
idején sem mindenki osztotta. Shemaryahu Talmon és M. H. Goshen-
Gottstein már a 60-as években felvetették, hogy a kézirat nem a Zsoltá-
rok általunk ismert gyűjteményét tartalmazza, hanem liturgikus kom-
pozíciókból álló gyűjtemény lehet.9 Sanders feltételezését nem támasz-
tották  alá  a  Patrick  W.  Skehan  által  publikált,  a  4-es  barlangból
származó zsoltárgyűjtemény darabjai sem, amelyek a Zsoltárok köny-
véből ismert kompozíciókat tartalmaznak, de az ottanitól eltérő sor-
rendben.10 Mind a zsidó, mind a keresztény hagyományból mindmáig
ismertek olyan liturgikus gyűjtemények, amelyek nem nevezhetők a

8 Tehát egyes kéziratok a Zsoltárok könyve gyűjteményének régebbi részéből tar-
talmaztak anyagot, más kéziratok viszont a későbbi részből.

9 TALMON, S., Hebrew Apocryphal Psalms from Qumran, Tarbiz 35 (1966), 214-234; bő-
vebb  angol  változata:  TALMON,  S.,  Extra-Canonical  Hebrew Psalms  from Qumran  –
Psalm 151, in The World of Qumran from Within. Collected Studies, Leiden, Brill, Jerusa-
lem The Hebrew University, Magnes Press 1989, 244-72; GOSHEN-GOTTSTEIN, M.-H.,
The Psalms Scroll (11QPs.a): A Problem of Canon and Text, Textus 5 (1966), 22-33. 



A Zsoltárok Qumránban 67

Zsoltárok kánonikus könyvének, még ha anyaguk többségében vagy
akár egészében az ismert zsoltárokból áll is.11 A kérdést ezek után úgy
is fel lehet tenni, hogy nem definiálható-e inkább a kánoni Zsoltárok
könyve is egyfajta „liturgikus gyűjtemény”-ként, amely a későbbiek-
ben általánosan elfogadottá vált. Tudjuk azt is, hogy a Zsoltárok köny-
ve kánoniként elismert szövege sem tartalmazza az összes létező zsol-
tárt.  Csak  egyetlen  példát  említve:  a  Habakkuk  könyvének  3.
fejezetében olvasható kompozíció tartalmazza a zsoltárok műfajának
minden jegyét, beleértve a címet és kolofont is – a költemény mégsem
szerepel a kánoni zsoltárok szövegében.12 A mai kánon egy hosszú vá-
logatási  folyamat eredménye,  amelyet történeti  események (a Kr.  u.
66-73-as zsidó felkelés) és különböző szerveződésű vallási csoportok
szemlélete egyaránt alakítottak. A kereszténység alapítása és jelenléte
volt az a tényező, amely mindkét csoportot, zsidókat és keresztényeket
arra késztetett, hogy meghatározzák azt, amit a közös hagyományból
mérvadónak tekintenek. A Zsoltároknak a qumráni közösség irataiban
tehát nem volt a mai értelemben vett kánoni státusza, ugyanakkor vi-
szont óriási hatást gyakorolt a közösség szellemi életére és hagyomá-
nyának kialakulására.13

A Damaszkuszi Iratot nevezhetnénk akár folyondár–szövegnek is,
mivel a közösség rövid történetét követő, a közösség törvény-felfogá-

10 A legjobban kidolgozott munka, amely szerint a Zsoltártekercs egy liturgikus
gyűjtemény: SKEHAN, P. W., A Liturgical Complex in 1QPsPsA, Catholic Biblical Quar-
terly  34 (1973), 195-205. Hasonlóan WILSON, G.,  Psalms Scroll Reconsidered,  CBQ 47
(1985): 624-42. A Zsoltárok könyvét mint antológiát közelíti meg WILLGREN, D., The
Formation of the „Book” of Psalms. Reconsidering the Transmission and Canonization of
Psalmody in Light of Material Culture and the Poetics of Anthologies (Forschungen zum
Alten Testament, 2. Reihe 88) Tübingen, Mohr Siebeck 2016.

11 A szír keresztények körében ma is forgalomban van olyan gyűjtemény, ame-
lyet Dávid-zsoltárokból állítottak össze azzal a céllal, hogy a zsoltárokat imádkozó-
nak különböző bajok ellen védelmet nyújtson.

12 Egyes zsoltárok – mint a 18. zsoltár – más szövegekben (2Sám 22) is olvasha-
tók. Iza 2:2-4 zsoltár-verseit Míka 4:1-4-ben is olvashatjuk.

13 FLINT, The Dead Sea Psalms Scrolls, 220 negyven olyan, a közösség körében írt
szöveget – túlnyomórész imákat, liturgikus szövegeket – sorol fel, amelyek zsoltár-
idézeteket tartalmaznak, tehát tekintélyként ismerik el ezeket a szövegeket,  olya-
nokként, amelyek szavai örökre érvényesek, illetve teljesülnek.



68 Fröhlich Ida

sát és gyakorlatát kifejtő szöveg részeit egymásba fonódó prófétai és
zsoltár-idézetek kötik össze. Ezek nem föltétlen explicit és a maszoréta
szöveggel pontosan egybevágó idézetek, hanem egy szabadabb formát
képviselnek. A rövidebb részeknél sok esetben nem is dönthető el, idé-
zetről van-e szó, vagy a szerző egyszerűen a zsoltárok nyelvét, fordu-
latait használja. Egy dolog bizonyos: a szerző, ha idéz is, idézeteit nem
az írópadon másolta, kikeresve a mondanivalójához megfelelő idéze-
tet. A zsoltár-kompozíciók sorai és költői képei, metaforái elevenen él-
tek a szerző fejében, és ezeket valószínűleg szabadon, ám meglehető-
sen  pontosan  használta.  A  Damaszkuszi  iratot  a  Kr.  e.  2.  század
második felében írhatták, az elkülönült közösség történetének elején, a
mű tehát nagyjából egyidős a legkorábbi qumráni zsoltár-kéziratokkal.

A Hálaadások (Hodayot) címet kapott gyűjtemény egyéni szerző ál-
tal írt kompozíciók sorozata, mintegy két tucat himnusz, egyéni és kö-
zös  könyörgésekkel.  Szerzőjüknek  a  közösség  valamikori  vezetőjét
tartják. A Hálaadások kézirata (1QHa) a Kr. u. 1. századból szárma-
zik.14 A kompozíciók a Zsoltárok nyelvét, azok kifejezéseit, költői ké-
peit használják, és nem utolsó sorban egyes zsoltár-képek alaphelyze-
tét  idézik,  szembeállítva  az  igaz  és  az  őt  üldöző  gonosz  alakjait.
Ugyanúgy, mint a zsoltárok, ezek a költemények is az isteni igazsá-
gosságba vetett szilárd hitet tükrözik – és ugyanúgy, mint azok, medi-
tációk alapjául szolgálhatnak.

A Pesarim gyűjteménye jellegzetes qumráni mű-csoport. Elnevezé-
sét onnan nyerte,  hogy darabjai  prófétai  folyó szövegeket idéznek,
versenként, az egyes versek után álló interpretációkkal,  melyet „az
ige  interpretációja  (pešer),”  vagy  „interpretációja  arra  vonatkozik,
hogy … (pišro alՙ )” szavak vezetnek be. A prófétai szöveg közléseit,
képeit  a szerző saját  korának bizonyos eseményeivel,  személyeivel
azonosítja; a szereplőket azonban nem saját nevükön nevezi, hanem
bonyolult asszociációs eljárás eredményeként megalkotott álneveken.
Az álnevek egységes rendszert tükröznek, és a Pesarim-on kívül más
szövegekben is előfordulnak. A Pesarim interpretációi a bűnös isteni
megbüntetéséről beszélnek. Ahol ezek történeti személyekkel azono-

14 A szöveg más példányainak töredékeit az 1-es és 4-es barlangokban is megta-
lálták (1Q35, 4Q427–432).



A Zsoltárok Qumránban 69

síthatók, mint például a Habakkuk próféta könyvéhez írt interpretá-
ciókban (1QpHab), ott az utolsó hasmóneus uralkodókhoz, Alexand-
rosz Jannaioszhoz (Kr. e.103-76) és fiaihoz kötődnek, akik Isten ellen
elkövetett bűneikért, valamint a közösség és az őket jelképező Igaz
Tanító üldözéséért bűnhődnek a római hódítás csapásával. A pesa-
rim néhány töredékes kézirata azonban nem prófétai szövegre épül,
hanem zsoltár-szövegek interpretációit tartalmazza. Ezek ez értelme-
zések  viszont  –  akárcsak  a  prófétai  szövegekéi  –  írott  szövegekre
épülhettek,  ezek  lehetett  az  interpretáció  alapjai.  Nem  tudhatjuk,
mely zsoltárokhoz készült interpretációk, mivel csak néhány műhöz,
a 37, 127 és 68. zsoltárhoz írt interpretációk töredékei maradtak fenn.
Szerzőik bizonyára azért választották ezeket a szövegeket interpretá-
ciók tárgyául, mivel a zsoltároknak – ugyanúgy mint a prófétai szö-
vegeknek – kinyilatkoztató érvényt tulajdonítottak. A prófétai kinyi-
latkoztatás  értelmezése  Qumránban  a  prófétai  szövegek  ihletett
interpretációját jelenti, egy különleges ihletettséggel rendelkező sze-
mély által, akit a szövegek a közösség vezetőjével, az Igaz Tanítóval
azonosítanak.  Az interpretált  zsoltárokat  dichotóm szemléletük,  és
témájuk, az igaz és az őt üldöző gonosz ellentéte, az igaz jutalma tette
alkalmassá arra, hogy a fenti szellemben értelmezzék őket.

Hol lehetett még szerepük a zsoltároknak? Említettük, hogy 11Q5
kéziratát többen is „liturgikus gyűjtemény”-ként határozták meg. Álta-
lánosan feltételezik a kompozíciók esetleges liturgikus szerepét a jeru-
zsálemi szentélyben folyó kultuszban. A zsoltárok címfeliratai ugyanis
gyakran utalnak szerzőkre és a zsoltár előadásmódjára (kórusvezető,
hangszer, dallam). Ismeretes, hogy Qumránnak nem volt kapcsolata a
szentéllyel,  tagjai  az ott  folyó kultuszban nem vettek részt.  Számos
adat van viszont arra, hogy közösség tagjai, sőt, alapítói között is vol-
tak papok, mégpedig az előkelő cádoqi papságból.15 A közösség életé-

15 LIVER, J., The „sons of Zadok the priests” in the Dead Sea sect , Revue de Qumrân 6 no.
21 (1967), 3-30;  VERMES, G.,  The Leadership of the Qumran Community: Sons of Zadok –
Priests – Congregation in Geschichte – Tradition – Reflexion. Judentum. Festschrift für Mar-
tin Hengel zum 70. Geburtstag, ed. SCHÄFER, P., Tübingen, Mohr Siebeck 1996, 375-384;
BAUMGARTEN, A. I., Zadokite Priests at Qumran: A Reconsideration, Dead Sea Discoveries 4
(1997): 137-156;  FABRY, H.-J.,  Priests at Qumran: a reassessment, in The Dead Sea scrolls:
texts and context, ed. HEMPEL, Ch., Leiden, Boston, Brill 2010, 243-262.



70 Fröhlich Ida

ben nagy becsben tartott Templomtekercs (11QT), a Pentateuchus tör-
vénykező részeinek tematikus összefoglalása részletesen tárgyalja az
ünnepek és áldozatok rendjét (a mű erről a tematikus jellegzetességről
kapta a kutatók által általánosan használt címét is). A szöveg tartalmaz
ugyan kiegészítéseket a bibliai előírásokhoz képest, azonban liturgiáról
nem szól – egyébként is csak elméleti kézikönyvnek tekinthető, hiszen
a valódi szentélybe a qumráni papok nem léphettek be, az ott folyó li-
turgiában nem vehettek részt. A qumráni szertartások közül ismert li-
turgia az évenként tartott,  ünnepélyes belépési szertartás,  amelyet a
Közösség szabályzata (1QS I.1-IV.1) idéz. Ez a liturgia azonban nem
tartalmaz zsoltár-szöveget, és ilyenre nem is utal.

A qumráni lelőhelyen talált  szövegek használatára és funkciójára
vonatkozóan igen fontos részleteket tartalmaznak a lelőhelyükre vo-
natkozó adatok – az, hogy az adott szöveget melyik barlangban talál-
ták meg, hány példányban, és milyen iratok társaságában, valamint,
hogy maga a kézirat milyen minőségű. Közismert, hogy egyes barlan-
goknak különleges funkcióik voltak a bennük őrzött iratok szempont-
jából. A teleptől távolabb fekvő 1-es számú barlangban talált, gondo-
san edényekbe helyezett iratok olyan műveket tartalmaztak, amelyek
a közösség számára – tartalmuk és egyes kéziratok gondos írásmódja
okán – különös jelentőséggel  bírtak.  Izajás  könyvének két  példánya
(1QIsaa és 1QIsab),  a Habakkuk-peser (1QpHab), a Hálaadások (Ho-
dayot,1QHa), a Közösség szabályzata (1QS) és a Genesis Apocryphon
(1QapGen) példányai mellett nagyszámú töredék került elő a bibliai és
apokrif könyvek,  peser-ek, apokaliptikus és költői szövegek köréből.16

Ezek a szövegek a közösség számára legfontosabb kéziratok lehettek,
amelyeket elrejtettek a barlangban, amelynek bejáratát kövekkel zár-
ták el. A 4-es számú barlang volt az ún. „szektakönyvtár,” amelyben
minden bibliai  könyvből és minden, a közösség körében keletkezett
műből legalább egy példányt őriztek. A fenti, sajnos már meggyökere-
sedett elnevezés nem fejezi ki pontosan a barlangban talált kéziratok
tartalmának lényegét. A telephez igen közel eső, onnan jól megközelít-
hető barlang – amely természetesen sima padlózatával, ablakokként

16 FITZMYER, J. A., A Guide to the Dead Sea Scrolls and Related Literature. Revised and
Expanded Edition, Grand Rapids MI, Cambridge, Eerdmans 2008, 14-24.



A Zsoltárok Qumránban 71

szolgáló nyílásaival terem-szerű adottságokkal rendelkezett, amelye-
ket használói még tovább alakítottak, céljaiknak megfelelően. A bar-
lang egyfajta kutatókönyvtárként szolgálhatott, ahol legalább egy pél-
dányban  megtalálhatók  voltak  a  maszoréta  kánonból  ismert  bibliai
könyvek,  és  ugyanígy  legalább  egy  példányban  őrizték  a  közösség
számára fontos, de nem a telepen írt műveket, valamint a közösség kö-
rében keletkezett művek kéziratait. A könyvtár anyagát jó, de nem kü-
lönleges minőségű kéziratok alkották, és az itt talált héber szövegek
legtöbbje a qumráni írnokok jellegzetes kézírását tükrözik. A másik se-
gítő a mű helyének meghatározásában a kéziratok minősége, illetve az
azok alapján levonható következtetések:  az értékes anyag és az írás
gondossága jelzi a kézirat értékét a használó számára. A kézirat mére-
te a használat jellegéről tanúskodik. A nagy Jesája-tekercs nagyméretű,
pergamenre írt  „díszkiadás.” A kisméretű kéziratok más,  gyakorlati
célokra szolgálhattak, pl. felolvashattak belőlük valamilyen gyülekeze-
ti  liturgia  során.  Amint  azt  említettük,  zsoltár-szövegeket  nagyobb
példányszámban két barlangban, a 4-esben és a 11-esben találtak. A 4-
es barlangban talált 23 példány a szövegek aktív használatára utal. A
11-es barlang kéziratai más szempontból fontosak. Ez a teleptől távo-
labb és magasabban fekvő helyen levő barlang rejtekhely lehetett, és-
pedig  fontos  kéziratok  elrejtésének  helye,  akárcsak  az  1-es  barlang
(amelyben  egyébként  szintén  találtak  zsoltár-töredékeket).  A  11-es
barlangban találták  a  Templomtekercset,  amely  a  közösség  halákája,
vagyis a jogi értelmezések rendszere szempontjából alapműnek számí-
tott.17 Néhány gondosan és jó minőségű anyagra írt kézirat liturgikus
műveket tartalmazott,18 ezek egyike a Nagy zsoltártekercs-nek is neve-
zett  11Q5 zsoltár-gyűjteménye.  A tekercs végén, annak lezárásaként
egy unikális bejegyzést találunk a Dávid által írt zsoltárokról és egyéb
kompozíciókról (11QPsApa =11Q5, XXVII.4-10).

17 A Templomtekercs a Pentateuchus  törvénykező  részeinek harmonizálása és
összefoglalása.

18 TOV, E., The Special Character of the Texts Found in Qumran Cave 11  in Things
Revealed. Studies in Early Jewish and Christian Literature in Honor of Michael E. Stone ,
ed.  GLICKLER-CHAZON, E.,  SATRAN, D.,  CLEMENTS, R. A. (Supplements to the Journal
for the Study of Judaism 89) Leiden, Brill 2004, 187–196.



72 Fröhlich Ida

A bejegyzés szerint Dávid 3600 zsoltárt (tehillah) írt. További kom-
pozíciói:

360 ének (šyr) az év napjaira
52 ének (šyr) a szombatokra
30 ének (šyr) az ünnepnapokra
4 ének „’ráénekelni’ a csapással sújtottakra” (šyr lngn ‛l hpgw‛ym). 

A zsoltárok magas száma (3600) feltehetőleg nem valós és azonosítha-
tó kompozíciókat jelöl, hanem óriási mennyiséget jelölő kerek szám,
amely a dávidi kompozíciós munka nagyságát hivatott jelképezni. A
további  felsorolás  viszont  egy 364 napos (sematikus,  avagy ideális)
naptár rendszerét tükrözi, amelyből egy teljes évi rituális program, a
rituális idő sémája tárul elénk. A 364 napos ideális naptár a közösség
több iratában is megjelenik. A 364 (360+4) napos év a napév napjainak
megközelítő számával operál, és nem veszi figyelembe a hold mozgá-
sát. A 364 napos, ún. ideális vagy sematikus naptár előnye, hogy soha
nem változtatja a felosztását, és pontosan 52 hetet foglal magában. Eb-
ben a naptárban az újév és az ünnepnapok a hétnek mindig ugyanarra
a napjára esnek.19 Az év 12, egyenként 30 napos hónapra oszlik (ennek
összege 360). Minden évnegyed végén egy kiegészítő (epagomenális)
napot iktatnak be. Ezek azonosak a napéjegyenlőségekkel és napfor-
dulókkal; közülük pedig az őszi és tavaszi napéjegyenlőség azonos az
újévvel, illetve a  pészah (húsvét) kezdőnapjával.20 Az év csillagászati
fordulónapjait a kultúrák általában liminális, azaz határ-napoknak te-
kintik, amikor démoni támadások és csapások veszélye fenyegeti az
emberi közösségeket.21 A „csapással sújtottak” számára írt négy éneket

19 Az  ideális  naptár  –  amennyiben  rendszeresen  használták  a  gyakorlatban  –
időnkénti interkalációkra szorult.

20 A zsidó luniszoláris naptárban a rituális év kezdetét az őszi napéjegyenlőség és
az azt követő újhold határozza meg – az ideális naptár csak az előbbit veszi figye-
lembe, így ebben az újév az őszi napéjegyenlőségre esik. Ez azonos a nyári évne-
gyedhez hozzáadott  nappal;  a  többi évnegyedhez hozzáadott  napok pedig a téli
napforduló, a tavaszi napéjegyenlőség (az ideális naptárban azonos a pészah ünne-
pével), valamint a nyári napforduló idejére esnek.

21 Ezen napok speciális státusa tükröződik a 11Q5 heortológiájában is, amely a
négy napot a hónapok 360 napjához hozzáadva közli.



A Zsoltárok Qumránban 73

ezekre a liminális napokra írták. A kompozíciók megnevezése azon-
ban „ének” (šyr) és nem „zsoltár” (thlh) – hasonlóan a szombatokra és
ünnepnapokra írt kompozíciókéhoz.22 A „csapással  sújtottak” védel-
mére írt négy éneket, a zsidó naptár hagyományos őszi évkezdését fel-
tételezve, a következő sorrendben recitálhatták:  az 1. éneket az őszi
napéjegyenlőségkor; a 2. éneket a téli napfordulón; a 3. éneket a tava-
szi  napéjegyenlőségkor;  a  4.  ének  recitálásának ideje  pedig  a  nyári
napforduló volt. Ezt a feltételezést az énekek tartalma alátámasztani
látszik.

A négy epagomenális napra, a csapással sújtottak számára írt kom-
pozíciókat  azonosítani  lehet  a  11Q11 jelzetű iratban olvasható négy
kompozícióval, amelyek közül az utolsó a 91. zsoltár, a maszoréta szö-
veghez képest kis (de nem lényegtelen) eltérésekkel olvasható.23 Egyik
eltérés maga a címfelirat, amely szerint a kompozíció „Dávidé” (11Q11
VI.3). A 91. zsoltár – noha maga a kifejezés nem szerepel szövegében –
ún. ašrē-zsoltár, vagyis olyan kompozíció, amely különböző veszélyek
ellen deklarál védelmet az áldással rendelkezők számára.24 A 91. zsol-
tárban Isten nevei között a Magasságos mellett a Mindenható (šaddaj)
megnevezés is szerepel. A veszélyeket a szöveg három (3, 4, és 5 tagot
tartalmazó) sorozatban sorolja fel, kimondva, hogy a megnevezett csa-
pásoknak nincs hatása azon személy fölött, „aki a Fölséges védelmé-
ben lakik” (Zsolt 91:1), és angyali segítséget kap (Zsolt 91:11).25 A fe-
nyegető veszélyek:

22 A Zsoltárok maszoréta szövegében a šyr „ének” terminus 30 címben szerepel,
különböző összetételekben is: šyr mizmor (pl. Zsolt 3, 48, összesen 13 előfordulás; Iza
23:16-ban is);  syr yedidot „szerelmes ének” (Zsolt  45);  zarándokének (szó szerint:
„ének a felmenésre”), Zsolt 120-134; a csak  maszkíl-nak címzett tanítóköltemények
(Zsolt 32, 42, 44, 45, 52-55, 74, 78, 88, 89, 142) két esetben a sír megjelöléssel is (Zsolt
45, 88).

23 11Q11 kézirata a heródesi korból származik. Négy kompozíciója közül három
(1-3. ének) a közösség hagyományában alapvetőnek számító Henok-gyűjtemény ha-
gyományának (a Virrasztók bukása és a bajokat okozó gonosz szellemek működése
a világban) ismeretét tükrözi.

24 Az ún. boldogmondások alanya az áldással rendelkező, Isten különleges ke-
gyelmével és védelmével rendelkező személy, aki védve van a bajoktól, csapások-
tól. Az elnevezés eredetéről ld.  RUBIN, A.D.,  The form and meaning of Hebrew ’ašrê,
Vetus Testamentum 60 (2010), 366-372.



74 Fröhlich Ida

Első sorozat, 3 tétel:  pḥ yqwš („a madarász kelepcéje”);  dbr („pestis,
ragály”); ḥwwt („pusztítás”) (Zsolt 91:3)

Második sorozat, 4 tétel: pḥd lylh („éjszakai félelem”); ḥṣ y‛wp ywmm
(„nappal repülő nyilak”) (Zsolt 91:5); dbr b’pl yhlwk („a sötétben közel-
gő ragály”); qtb yšwd sḥrym („a délben taroló pusztítás”) (Zsolt 91:6)

Harmadik sorozat, 5 tétel: ’bn „kő” (Zsolt 91:12); šhl „oroszlán”; ptn
„vipera”; kpyr „fiatal oroszlán”; tnyn „kígyó” (Zsolt 91:13)

A „sötétben terjedő ragály (deber) – fényes nappal kitörő dögvész (keteb)”
a pestist vagy járványt megszemélyesítő démoni lények.26 A két helyen
említett, nappali és éjszakai nyilak támadása ugyanezt a csapást jelení-
ti meg, különböző időkben. Az éjszakai rettegés egyébként a hirtelen
halál előjele is lehet.27 A kő fizikai sérülések veszélyét, az állatnevek ál-
lati támadások veszélyét jelentik (a szövegben említett oroszlán és kí-
gyó ugyancsak démoni asszociációkkal rendelkeznek).28 A szöveg vé-
gén a  qumráni  szöveg  utal  a  közös elmondásra:  „És válaszoljanak:
Amén, amén, szelah” (11Q11 VI.14). A zsoltár hangos recitálása a meg-
határozott alkalom során a különleges isteni védelem megerősítését je-
lenti azok számára, akik fölött mondták – ebben az esetben bizonyára
az egész közösség fölött. A recitálás ideje a nyári napéjegyenlőség le-
hetett. Mezopotámiai összehasonlító példák mutatják, hogy ez az idő –
lévén a nyár a pestis támadásának legfőbb időszaka – különleges kö-

25 A három sorozat számai egy tudatos szám-szimbolikát valósítanak meg. A csa-
pások három sorozata (3+4+5=12) növekvő rendben összesen 12 tagot ad. A célt úgy
éri el, hogy az egyes terminusokat különböző szinonimák és metaforák segítségével
ismétli.  A Zsoltárokban egyedülálló  az  angyal  említése:  „Mert  elküldi  angyalait
hozzád, hogy védelmezzenek minden utadon.”

26 CAQUOT,  A.,  Sur quelques démons de l’Ancien Testament  (Reshep, Qeteb, Deber),
Semitica 6 (1956), 53-68.

27 Ehhez ld.  FRÖHLICH, I., „Rettegés”,„megrettenés” (paḥad) az ókori zsidó szövegek-
ben, Magyar Orvosi Nyelv 15 (2015), 107-113.

28 A Jubileumok könyve szerint az áldás védelmet biztosít a démoni támadások
ellen (Jub 10:1-4). A mű záró fejezetében a pészah előírt időben és módon való meg-
ünneplése védelmet ad a démoni támadások ellen a következő évben (Jub 49).



A Zsoltárok Qumránban 75

nyörgések ideje volt a perzselő nap hevét megjelenítő, íjjal és nyilakkal
ábrázolt Nergál istenhez, a pestis csapása ellen.29 A 91. zsoltár YHWH
áldását tartalmazza, azét az istenét, aki egyedül képes hatékony védel-
met nyújtani a csapások és a pestis, valamint az egyéb veszélyek és tá-
madások ellen. A zsoltár egyébként a bizánci keresztény hagyomány-
ban is pestis-elhárító imaként szerepelt,30 és talán nem véletlen, hogy
rögtön a Covid–19 járvány kezdetén – ha magam éppen nem gondol-
tam volna erre – interneten több helyről is megkaptam szövegét mint
járvány idején hatékony imádságét.

A három másik kompozíciót, saját címfelirataik laḥaš-nak, azaz ráol-
vasásnak nevezik, a kompozíciók célját megjelölve, amely azonos a 91.
zsoltár itteni alkalmazásának céljával: elhárítani azokat a bajokat, ame-
lyek az év fordulónapján veszélyeztették az iratot használó közössé-
get. A három kompozíció célja tehát azonos a maszoréta kánonból is
zsoltárként ismert kompozícióéval: ezek ugyanúgy különböző csapá-
soktól  célozzák megszabadítani  a szenvedőket  (feltehetően az iratot
birtokló közösség tagjait), mint amaz. A segítő erő forrása is ugyanaz:
Isten – akit itt a Tetragrammatonnal, YHWH néven említenek, ugyan-
úgy, mint a 91. zsoltárban.31 A három szöveg szerkezete viszont nem a

29 Hasonló  imákat  mondtak a téli  napforduló  idején,  ezek  kiadása  ld.  E.  VON

WEIHER,  Der babylonische Gott Nergal (AOAT 11) Neukirchen-Vluyn, Verlag Butzon
& Bercker,  Neukirchener Verlag 1971.  Mezopotámiában a  nyíl  Erra,  Ninurta,  és
Nergal isteneket szimbolizálta, ld. VON WEIHER, Der babylonische Gott Nergal, 71; G. J.
BOTTERWECK, G. J.,  RINGGREN, H.,  Theological Dictionary of the Old Testament, Grand
Rapids MI,  Eerdmans 1986,  120.  A bibliai  hagyományban a pestis  másik jelképe
YHWH angyalának kardja.

30 Ehhez ld. KRAUS, T. J., Greek Psalm 90 (Hebrew Psalm 91): the most widely attested
text of the Bible, Biblische Notizen 176 (2018), 47-63. A zsoltár szövegét bajelhárító cél-
lal  számos késő-ókori  karkötőn olvasható felirat  idézi,  ld.  KRAUS,  T.  J.,  „He that
dwelleth in the help of the highest”: Septuagint Psalm 90 and the iconographic program on
Byzantine Armbands = Jewish and Christian scripture as artifact and canon, ed. EVANS, C.
A. and ZACHARIAS, H. D., London, New York, T&T Clark 2009, 137–147;  BENOVITZ,
N., Psalm 91,1 and the rabbinic shema` in Greek on a Byzantine amuletic armband , Textus:
Studies of the Hebrew University Bible Project 26(2016), 143–171.

31 A 91. zsoltár emellett  az istennév más formáit is használja,  többek között a
Saddajt. A ritka és különleges névhasználat az emberi élet védelmével, termékeny-
sége és jóléte biztosításával kapcsolatos, A Hatalmas (Saddaj) az, „aki megóv a halál-



76 Fröhlich Ida

zsoltárokból  ismert  valamelyik szerkezetet,  hanem az apotropaikus,
azaz bajelhárító kompozíciók általános szerkezetét követi. Ez a szerke-
zet jól ismert más kultúrák írott anyagából, főleg görögül írott szöve-
gek szolgálnak párhuzamul.32 Az apotropaikus szövegek először rend-
szerint  a  bajt  nevezik  meg,  amely  ellen  a  szöveg  védelmet  kíván
nyújtani, és amelyet valamilyen transzcendens, szellemi lény közvetít.
A három szöveg megnevezi a bajt,  amelyet valamilyen gonosz szel-
lemnek, démonnak (rwḥ, šd) tulajdonít. A bajelhárító szöveg következő
lényeges része a bajt elhárítani képes, ún. mágikus erőre való hivatko-
zás.  Az  idegen szövegekben  ez  a  háttérül  szolgáló  vallás  valamely
istensége vagy szellemi hatalma.33 A 11Q11-ben olvasható három kom-
pozícióban a baj elhárítója egyedül YHWH, akiről mint a világegye-

tól” (Zsolt 68:21); „aki megáld (bárák)” (Gen 49:25); aki különleges védelmet „bol-
dog”-ságot (’šr) képes biztosítani az embernek (Jób 5:17). Él Saddaj ígéri Ábrahám-
nak szövetségében, hogy megsokasítja, amennyiben „tökéletes” lesz (Gen 17:1), ő
teszi termékennyé Jákobot (Gen 28:3; 35:11; 48:3), és ezeket idézi fel Ex 6:3. Alakjáról
legújabban ld.  WILSON-WRIGHT, A.M.,  The helpful god: a reevaluation of the etymology
and character of (’ēl) šadday, Vetus Testamentum 69 (2019), 149-166.

32 A mágikus szövegek „nyelvtanához” ld. KNOX, W. L., Jewish Liturgical Exorcism,
Harvard Theological Review 31 (1938), 191–203; CAMPBELL, B., The Technique of Exorcism,
Harvard Theological Review 36 (1943), 39-9; KLUTZ, T. E., The Grammar of Exorcism in the
Ancient Mediterranean World: Some Cosmological, Semantic, and Pragmatic Reflections on
How Exorcistic Prowess Contributed to the Worship of Jesus, in The Jewish Roots of Christo-
logical Monotheism, ed.  NEWMAN, C. C., Leiden, Brill 1999, 156-165. 11Q11 elemzése:
FRÖHLICH, I., Incantations in the Dead Sea Scrolls, in Oral Charms in Structural and Com-
parative Light. Proceedings of the Conference of the International Society for Folk Narrative
Research (ISFNR) Committee on Charms, Charmers and Charming, ed. MIKHAILOVA, T. A.,
ROPER, J., TOPORKOV, A. L., Moscow, PROBEL–2000 2011, 22-27.

33 Egyiptomban rendszerint valamelyik segítő istenséget, például Íziszt idézik; itt
egyébként magának az eljárásnak külön istensége van Heka, a varázslat istennője
személyében. Mezopotámiában a segítségkérő Mardukhoz fordul, vagy éppenség-
gel Erra pestis-istenhez, a démonok urához, a betegségek okozójához, aki funkciójá-
ból fakadóan képes elhárítani a bajt. Az ókori keleti orvoslás alapjában mágikus or-
voslás. Az ókori zsidó mágikus gyakorlat alapvetően bajelhárítás céljait szolgálta,
ld.  HARARI, Y.,  Ancient Israel and Early Judaism, in  Guide to the Study Ancient Magic,
ed. FRANKFURTER, D., Leiden, Brill 2019, 139-174. A qumráni bajelhárító mágiáról ld.
GUERRA GUIMARAES DA SILVA, T.,  Encountering Evil:  Apotropaic Magic in the Dead Sea
Scrolls, Ph. D. University of Birmingham, 2017.



A Zsoltárok Qumránban 77

tem, föld és ég teremtőjéről szól a szöveg (a töredékes szövegben erre
utalnak a nevét követő „föld,” „ég” szavak). A betegséget egyedül az
az Isten képes elhárítani, aki az egész világ teremtője. Az istennév a
három lahaš-szövegnek kulcsfontosságú eleme: recitálásuk nem tiltott
mágiát jelent tehát, amelyre bibliai tilalom vonatkozik,34 hanem a saját,
teremtő és egyetemes istenhez való fohászkodást – ugyanahhoz az Is-
tenhez, akihez más, dicsérő és könyörgő zsoltárok szerzői is fordul-
nak. Ugyanehhez az Istenhez fordul a 91. zsoltár beszélője is. 

A bajelhárító szövegekben szerepelhet esetlegesen az ún.  historiola,
azaz utalás a baj eredetére vagy korábbi legyőzésére. Ennek megléte
vagy hiánya, a szövegek töredékessége miatt nehezen állapítható meg.
Salamon nevének említése a második ének elején (11Q II.2) minden
esetre ezzel lehet kapcsolatos, és bizonyára a bajelhárító szöveg haté-
konyságát hivatott bizonyítani. A bibliai Salamon legendás bölcsessé-
ge a későbbi hagyományban a vele kapcsolatos mágikus hagyomány
alapjául szolgált.35 Következő elem a démon távozásra való felszólítá-
sa, amely a szövegekben ismétlődően is megjelenhet. A három szöveg-
ben ezt a  mšbyՙ „kötelező érvénnyel felszólítalak” szó jelenti (11Q11
I.7; III.4; IV.1). A felszólítást követően a démon sorsáról értesülünk: el-
küldéséről és bezárásáról az alvilágba. A sötétség, mélység és a bronz
kapuk emlegetése a három szövegben (11Q11 IV.7, 10; V.9) az alvilág-

34 Általánosan idézett vélemény, hogy az ószövetségi hagyomány „tiltja a mági-
át.” A tilalom azonban nem a mágia mai értelemben vett fogalmára vonatkozik, ha-
nem a nem YHWH nevében végzett, idegen eredetű formákra, a halottlátás, jóslás
gyakorlatára  (Lev 19:31)  és  a boszorkányságra  (Exod 22:17).  A gyakorlat  művelőit
isteni büntetés is sújtja (Lev 20:6), és a halottjós asszonyhoz forduló Saul tette is isteni
büntetést von maga után (1Sám 28). Semmi sem tiltja azonban az áldás és a védelem-
keresést a saját istenségnél.  Ann  JEFFERS,  Magic and Divination in Ancient Palestine
and Syria, Leiden, Brill 1996, a tiltott és nem tilalmas mágikus technikák egész sorát
regisztrálja.

35 Salamon „Tudott beszélni a fákról, a Libanon cédrusaitól kezdve egészen a fa-
lon növő izsópig; tudott beszélni a négylábúakról és a madarakról, a férgekről és a
halakról” (1Kir 5:13). Bölcsességét bizonyítják a salamoni ítélet története (1Kir 3:16-
28), és találkozása Sába királynőjével, akinek rejtvényeit sorra megfejti (1Kir 10:1-
13). A Biblián kívüli irodalom Salamonnak mágikus tudást is tulajdonít, az ő nevét
idézi a Salamon Testamentuma című mágikus gyűjtemény. Az Ezeregyéjszaka me-
séiben a fogva tartott dzsinneket Szulejmán ibn Daud pecsétje őrzi.



78 Fröhlich Ida

ra, a gonosz szellem bezárásának helyére utal. A bajelhárító kompozí-
ciókat megerősítő formula (esetünkben amén, amén) zárja.36 

A listán említett többi ének (az ünnepiek kivételével) jól azonosítha-
tók: a szombatokra írt énekek a Szombati égőáldozat dalai-val (4Q400-
403, 4Q405), a mindennapi liturgia elemei pedig a Dibrē ha-Meorot „A
világítók szavai” (4Q504-506) című kompozícióval. A szombati és min-
dennapi énekek korábbiak a telepen élő közösség létrejötténél (Kr. e. 2.
sz. közepe). Nem sajátjuk a közösségre jellemző szókincs; a szombati
imák egy sajátos, új misztikus világképet tükröznek. A Dibrē ha-Meorot
imáit a hét napjaira írták. A cím és az imákban megnyilvánuló szemlé-
let az égitestek közvetítő erejében való hitet tükrözi.

A rituális kompozíciók elve a szerzők tér- és idő-felfogása alapján
ismerhető meg. Az idő-keretet az ideális naptár 364 napja adja. Ebben
az idő nem homogén, a tér pedig nem üres – ezeknek megfelelően az
emberi és égi szféra közötti kommunikáció adekvát útjai is különböz-
nek a különböző időszakokban. A köznapokon mondott könyörgése-
ket égi közvetítők továbbítják, míg a szombatokon emberi és angyali
karok  közösen mondanak áldást.  Az év fordulópontjai  liminális na-
pok, amelyeken különösen fenyegető a démoni támadások veszélye –
ezek elhárítására szolgálnak a bajelhárító szövegek, amelyek egyike a
91. zsoltár. A kéziratok kora alapján feltételezhető, hogy a hagyomány,
amelyen ez a gyakorlat alapult, legalábbis részleteiben létezett már az
elkülönült  közösség  története  kezdetén  –  és  kialakulása  talán  nem
annyira következménye, mint inkább egyik oka lehetett a jeruzsálemi
szentéllyel való szakításnak.

Összefoglalásunk  elején  ismét  feltehetjük  s  kérdést:  mi  számított
zsoltárnak Qumránban, és mire használták ezeket a műveket? Bizo-
nyára ide tartozott a ma a maszoréta szövegből és a Septuaginta gyűj-
teményeiből zsoltárként ismert 150, illetve 151 kompozíció nagy része.
Ezek mellett még jónéhány más kompozíció is része lehetett a qumráni
hagyománynak, még ha ezek száma nem érte is el a 11Q5 által említett

36 Zsoltárokban ilyen a kompozíciók végét – olykor a kompozíción belül egyes
szakaszokat is záró – „szela” formula (Zsolt 18:3=2Sám 22:2; Zsolt 31:4; 42:19; 71:3).
A szó, amelynek jelentése „szikla,” edomi helynévként is ismert. Istennel kapcsolat-
ban a gondoskodó védelem és biztonság jelképe (Iza 32:2; Zsolt 40:3).



A Zsoltárok Qumránban 79

3600-at. Nem voltak azonban a mai értelemben vett kánoni határok.
Arra, hogy milyen funkcióval, milyen célra vagy alkalomra használtak
egy kompozíciót, a zsoltárszöveg tartalma és formája, szerkezete alap-
ján következtethetünk.37 Az ismert adatok és idézetek alapján legtöbb-
jüket olvasásra, meditálásra használták. Az, hogy szövegüket, fordula-
taikat  beleszőtték  a  közösség  alap-műveibe,  mutatja  rendkívüli
hatásukat. A Damaszkuszi irat (CD) visszatekintés a közösség történe-
tére és alapelveik kifejezése – gyakran a zsoltárszövegek fordulataival.
A Hálaadások (Hodayot) a közösség ember-képét fogalmazza meg, a
könyörgő zsoltárok mintáját és szókincsét követve. A sokszor olvasott
és megtanult szövegek beépülnek a későbbi kompozíciókba, a zsoltár-
ban leírt alaphelyzethez hasonló szituációt a zsoltár szavaival fejezik
ki. Másfajta használatot jelent, amikor az írott zsoltár-szöveget mint a
kinyilatkoztatás letéteményesét értelmezik a Pesarim különleges qum-
ráni műfajába és mű-csoportjába sorolható szövegekben. Az interpre-
táció közvetítőn, egy ihletett interpretátoron keresztül történt, és leírt
szövege ugyanúgy kinyilatkoztatásnak számított mint maga a prófétai
vagy a zsoltár-szöveg. Az interpretációk tárgya olyan zsoltár, amely az
üldözött igazról, és ellenségei bűnhődéséről szól. 

A zsoltárok alkalmazásának különleges módja, amikor bizonyos tí-
pusú zsoltárokat bajelhárításra, gyógyításra használnak – mint a 91.
zsoltárt a 11Q11 jelzetű qumráni szövegben. Megjegyzendő, hogy ezt a
művet, valamint a funkcionális párhuzamait jelentő szövegeket sem a
gyógyító kompozíciókat említő 11Q5, sem pedig a szövegeket tartal-
mazó 11Q11 nem nevezi „zsoltár”-nak (tehilla),  hanem más neveken
(šyr,  lḥš) említi azokat. A „gyógyító zsoltárok,” vagyis bajelhárításra
használt zsoltár-szövegek és hasonló kompozíciók, valamint ezek hát-
terének és más szövegekkel való kapcsolatainak kutatása a keresztény
hagyományban a kutatás további izgalmas feladatát jelenti.

37 Ehhez ld. a Functions of Psalms and Prayers in the Late Second Temple Period, ed.
PAJUNEN, M., and PENNER, J., Berlin, de Gruyter 2017 tanulmányait. 



SIMON TAMÁS LÁSZLÓ

Amint meg van írva
Két zsoltárvers jelentése és szerepe a Róm 8-ban

A probléma: egy idézet és egy allúzió

Az A-év 18. vasárnapjának szentleckéje a Róm 8-ból való, de különös
módon a liturgikus használatra kijelölt szakaszból (vv. 35-39) a v. 36 –
„Amint meg van írva: Miattad gyilkolnak minket egész nap. Annyira becsül-
tek,  mint a vágójuhokat” – kimarad. Mivel  magyarázható  ez? Talán az
idézet nyelvezetét ítélték vaskosnak az olvasmányoskönyv szerkesztői?
Nemcsak a vasárnapi lectionarium ugorja át a Róm 8,36-ot1. A reformá-
ció óta a kommentárok többsége is vagy ignorálja, vagy épphogy csak
említést tesz róla2. Ez annál is feltűnőbb, mivel a Róm 4,25-8,39 részben
az imént említett versen kívül mindössze a 7,7-ben találunk ószövetségi
idézetet3. Ennek ellenére a 8,36-ban olvasható zsoltáridézetet (43,23LXX) a
kortárs kommentárok egy része szintén mellékesnek tartja a közvetlen
kontextusban kifejlő argumentáció szempontjából. Douglas Moo4 példá-
ul egyenes úgy véli, a 8,36 megszakítja Pál gondolatmenetét. Való igaz,

1 A hétköznapi misék olvasmányrendje nem bánik ilyen mostohán a 8,36-tal. Szent
Perpétua és Felicitász, valamint a római egyház első vértanúinak az emléknapján a v.
36 is szerepel a választható szentírási szövegben.

2 STEWART, T. A.,  The Cry of Victory: A Cruciform Reading of Psalm 44,22 in Romans
8,36, in Journal for the Study of Paul and His Letters 3 (2013/1) 25sk (25-45).

3 Rendkívül  elgondolkodtató,  hogy gyakorlatilag a levél  négy fejezetében (Róm
5-8)  mindössze két  idézetet  találunk,  jóllehet  a  Róm 57-szer  idézi  az Ószövetséget
(Izajást 18x, a zsoltárokat 13x, a Teremtés könyvét 8x, 18 idézet pedig máshonnét való).

4 MOO, D. J., The Epistle to the Romans, NICNT, Eardmans, Grand Rapids 1996, 543.



Amint meg van írva 81

első látásra a bizakodástól szárnyaló és a győzelem biztonságát hirdető
sorok (8,31-39) között idegenül cseng a panaszzsoltár hangja. De vajon
miért éppen ezt a zsoltárt5 választotta az Apostol? 

Szent Ágoston6 a De doctrina christiana című művében kétszer is szó-
ba hozza a Róm 8,31-39 szakaszt, s az Apostol szavainak súlyát és ele-
ganciáját dicséri: „a rómaiakat ugyancsak arra törekszik rábírni, hogy e
világi üldözéseket győzzék le szeretettel és az Isten segítségébe vetett
biztos reménnyel. Itt fenségesen és díszesen szól (agit autem et granditer
et ornate)7. A retorikailag is mesterien felépített bekezdés egyik sajátos-
sága, hogy a v. 36-ban található idézeten túl, Pál, úgy tűnik, a szókészlet
és az allúziók hálójával egyaránt az Írásokból merít ihletet. Az allúziók
közül a legtöbb figyelmet kétségtelenül a  sessio ad dexteram-ra történő
utalás (v. 34) kapott. Közel sincs azonban konszenzus azzal kapcsolat-
ban, hogy Pál itt valóban a Zsolt 110,1-et (=109,1LXX) szem előtt tartva fo-
galmazott. Egy idézet ugyanis, mondja Dietrich-Alex Koch8, csak akkor
tölti be a funkcióját, amennyiben a szerző számíthat arra, hogy az olva-
só számára egyértelmű az idézett szavak citátum jellege. Ennek fényé-
ben az 1Kor 15,25-ben olvasható allúzió – a Zsolt 110-re való legkorábbi
utalásként számon tartott szöveg az Újszövetségben – Koch szerint nem
tekinthető idézetnek. Egyrészt hiányzik az idézetet bevezető formula,
másrészt Pál azt sem feltételezhette, hogy a címzettek ismerték a Zsolt
110-et. Továbbá az sem mellékes, teszi hozzá, hogy a modern kiadások
által  utalásként  értelmezett  szintagma  teljesen  belesimul  az  Apostol
gondolatmenetébe: „mert addig kell uralkodnia, míg valamennyi ellen-

5 S. C. KEESMAAT (The Psalms in Romans and Galatians, in The Psalms in the New Testa-
ment, szerk. MOYISE, S. – MENKEN, M. J. J., T & T Clark, New York 2004, 151 [139-162])
úgy véli, a Róm 8,31-ben Pál a Zsolt 118,6-ot (LXX 117,6) „idézi”. Ezzel az észrevétel -
lel az a gond, hogy sem idézetet bevezető formulát nem találunk itt, sem elegendő
egyezést az említett zsoltárverssel. Kétségtelen, a Zsolt 118,6 sokkal jobban illeszked-
ne az egész bekezdés hangfekvésébe.

6 SZENT ÁGOSTON, De doctrina christiana, iii.3.6; iv.20.43.
7 E sorok után a Róm 8,28-39 szakasz egészét idézi Ágoston. A magyar szöveg Vá-

rosi István fordítása (SZENT ÁGOSTON, A keresztény tanításról, Keresztény remekírók 3,
Szent István Társulat, Budapest 1944, 261).

8 KOCH, D.-A., Die Schrift als Zeuge des Evangelium. Untersuchungen zum Verwendung
und zum Verständnis der Schrift bei Paulus, BHTh 69, Tübingen 1986, 11skk.



82 Simon Tamás László

ségét lába alá nem veti.” Lucas Bormann9 viszont úgy véli, akkor is idézet-
nek minősülnek a dőlt betűs mondatrészek, ha Pál argumentációjának a
szerves alkotóelemei. Martin Hengel10 pedig azt állítja, hogy a Zsolt 110
annyira  ismert  volt  címzettjei  körében,  hogy nem volt  szükség  arra,
hogy ezt akár az 1Kor 15-ben, akár a Róm 8-ban pontosítsa Pál. 

Ami a Zsolt 110-et illeti, alkalmasint Hans-Joachim Kraus-szal11 kell
egyetértenünk: nincs még egy olyan zsoltár, amelyik annyi hipotézist
hívott volna életre, és vitát váltott volna ki, mint ez12. A születő keresz-
ténység írásmagyarázatában a Zsolt 110 (= 109LXX) első és negyedik ver-
se különleges jelentőségre tett szert13. 

Az, hogy Jézus sorsa „az Írások szerint” alakult, általános őskeresz-
tény meggyőződés volt. Annak a zsidó kulturális emlékezetnek a talajá-
ba eresztette gyökereiket, amely a babiloni fogságtól kezdve alapvetően
meghatározta Izrael identitását. Jézus sorsa és az Írások értelmezése kö-

9 BORMANN,  L.,  Ps  110  im  Dialog  mit  dem  Neuen  Testamen”,  in  Heiligkeit  und
Herrschaft: Intertextuelle Studien zu Heiligkeitsvorstellungen und zu Psalm 110, BThS 55,
szerk. SÄNGER, D., Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 2003, 185skk (171-205).

10 HENGEL, M., Psalm 110 und die Erhöhung des Auferstandenen zur Rechten Gottes, in
Anfänge der Christologie. FS F. Hahn, szerk. PAULSEN, H. – BREYTENBACH, C., Vandenho-
eck & Ruprecht, Göttingen 1991, 55 (43-73);  UŐ.,  „Setze dich zu meiner Rechten!” Die
Inthronisation Christi zur Rechten Gottes und Psalm 110,1, in Le Trône de Dieu, WUNT 69,
szerk. Philonenko, M., Mohr – Siebeck, Tübingen 1993, 127 (108-194).

11 KRAUS,  H.-J.,  Psalmen,  BKAT XV/1-2,  Neukirchener,  Neukirchen-Vluyn  51978,
982.

12 Mivel a Zsolt 110,4-et csak a  Zsid idézi teológiai reflexiójának egyik kiinduló-
pontjaként, ezért a jelen tanulmány keretei között nem térünk ki erre a rendkívül iz-
galmas szövegre.

13 BONS, E.,  Die Septuaginta-Version von Psalm 110 (Ps 109 LXX), in  Heiligkeit  und
Herrschaft: Intertextuelle Studien zu Heiligkeitsvorstellungen und zu Psalm 110, BThS 55,
szerk.  SÄNGER,  D.,  Neukirchener,  Neukirchen-Vluyn  2003,  123  (122-145).  Kivált  a
Zsolt 110,3 vet fel szövegkritikai problémákat, melyek nem magyarázhatók pusztán
szövegromlás eredőjeként, hanem eltérő teológia megfontolások nyomaiként rajzo-
lódnak ki előttünk (vö.  SCHENKER, A.,  Textkritik und Textgeschichte von Ps 110[109],3:
Initiativen der Septuaginta und der protomasoretischen Edition, in La Septante en Allemagne
et en France – Septuaginta Deutsch und Bible d’Alexandrie, OBO 238, szerk. KRAUS, W. –
MUNNICH,  O.,  Academic  Press  –  Vandenhoeck  & Ruprecht,  Fribourg  –  Göttingen
2009, 172-190).



Amint meg van írva 83

zötti  kölcsönösséget  az  Újszövetséget  alkotó  dokumentumok  szerzői
természetesen más-más módon artikulálták. 

A főszereplő személyének páratlan jelentőségével a Mt Jézus nemzet-
ségtáblájának (1,1-17) a megkomponálása révén szembesíti az olvasót.
A Mk-ban a Jézus nyilvános működésének kezdetét jelentő teofániában
megszólaló  mennyei  szózat  (Mk  1,11)  is  a  Szentírás  nyelvét  beszéli,
ahogy Jézus utolsó szava (Mk 15,34) is az Írásokból való. „János evangé-
liuma” – mondja Michael Edwards14 – „az idézés könyve, mely a kezde-
tet a véggel úgy kapcsolja össze, hogy elbeszéli a Szó kalandjait”. Pál
egyik híres megfogalmazása szerint csak Krisztus fényében ragyog fel
az Írások értelme (2Kor 3).

Több  szakember15 arra  is  rámutatott,  hogy az  Újszövetség  szerzői
nem szent,  normatív  szövegek megformálásában látták a szerepüket.
Sokkal inkább az Írások értelmezőiként kívánták alakítani és megőrizni
új,  keresztény identitásukat.  Mondhatnánk, úgy állnak előttünk mint
Alttestamentler.

A Róm és az Írások

A Róm nemcsak utolsó levele, hanem Pál teológiájának az összefoglalá-
sa is. Többen arra is felhívták a figyelmet, hogy a  Gal fő vonalaiban a
Róm érvelését előlegezi16. Sőt vannak, akik azt is megkockáztatják, hogy
nemcsak a jeruzsálemi anyaegyház és  az efezusi  ἐκκλησία lehetett  a
Róm másodlagos címzettje (Nebenadressaten) 17, hanem a korintusi gyüle-
kezet is. Ez utóbbi hipotézis első hallásra paradoxonnak tűnhet, hiszen
Kr. u. 55-56 telén Pál éppen Korintusban dolgozik a Róm-en. Mindazon-

14 EDWARDS, M., Írás és újraírás, in UŐ., De poetica christiana, Hermeneutikai Füzetek
14, Budapest 1997, 76 (59-77, ford. Sümeghy Gy.).

15 HÜBNER, H., Teologia biblica del Nuovo Testamento, vol. I. Prolegomeni, Supplementi
al Commentario teologico del Nuovo Testamento 5, Paideia Editrice, Brescia 1997, 46.

16 THEISSEN, G.,  The New Testament: A Literary History, Fortress, Minneapolis 2012,
84.

17 HARTWIG, CH. – THEISSEN, G., Die korinthische Gemeinde als Nebenadressat des Röm-
erbriefs. Eigentextreferenzen des Paulus und kommunikativer Kontext des Längsten Paulus-
briefes, NT 46 (2004) 229-252.



84 Simon Tamás László

által Charlotte Hartwig és Gerd Theissen éles szemmel olyan szöveghe-
lyekre mutattak rá, amelyek arról tanúskodnak, hogy Pál sokat tanult a
korintusi  ἐκκλησία alapításával,  irányításával  telt,  feszültségekkel  és
félreértésekkel terhes évek alatt,  és tapasztalatait minden bizonnyal a
gyülekezet több tagjával meg is osztotta, miközben evangéliumát újra
fókuszálva a  Róm-en dolgozott,  amelyben már-már traktátusszerűen18

sorakoztatja föl érveit.
Alkalmasint Alfred Seeberg19 fogalmazta meg először 1903-ban, hogy

Pál a Róm 1,3sk-ben egy korábbi keresztény hitvallást épít mondandójá-
ba. Rudolf Bultmann20 is osztotta ezt a véleményt: Pál itt, írja, „nyilván-
valóan tradicionális megfogalmazást használ”. Többen arra is rámutat-
tak, hogy nemcsak az 1,3sk-ben találunk öt páli hapaxlegomenát, hanem a
levelet nyitó köszöntés egésze is tartalmaz több olyan kifejezést, ame-
lyik problematikusan illeszkedik az Apostol stílusába21. Ezek közé soro-
landó az ἐν γραφαῖς ἁγίαις szintagma is. Izrael írásos hagyományát Pál
rendszerint a „Törvény és a próféták” (Róm 3,21) szókapcsolattal vagy a
Törvény (1Kor  14,21)  szóval  jelöli.  Az  ἐν  γραφαῖς  ἁγίαις  szintagma
nem fordul elő a TaNaKban, de a judaizmus viszonylag korai időszaká-
ban már adatolható (1Makk 12,9; 2Makk 8,23). A fogalom, mondja Ul-
rich Mell22, egy új korszakot jelöl. Nevezetesen azt, amikor a judaizmus
egyre inkább a könyv vallása lesz,  s  a  Templomot,  illetve a kultuszt
megillető szentség fogalmát az írásos hagyomány bizonyos részére is
kiterjeszti. Ezt a kulturális emlékezetet a maga egészében érintő elmoz-
dulást jól szemlélteti már Izajás két szövege is, mutat rá Mell. Míg az
1,10-ben ez áll: „Halljátok az Úr szavát!”; a 34,16 így hangzik: „Keressé-
tek meg az Úr könyvében,  és  olvassátok!” Azt azonban fontos szem
előtt tartanunk, teszi hozzá, hogy „a szent iratokban” szintagma nem

18 THEISSEN, The New Testament: A Literary History, 89.
19 SEEBERG, A., Der Katechismus der Urchristenheit, ThB 26, Leipzig 1903.
20 BULTMANN, R., Az Újszövetség teológiája, Osiris, Budapest 1998, 38 (Koczó Pál for-

dítása).
21 MELL, U., Heiligende Homologie: Zur Anatomie des Evangeliums am Beginn des Röm-

erbriefes,  in  Heiligkeit  und  Herrschaft:  Intertextuelle  Studien  zu Heiligkeitsvorstellungen
und zu Psalm 110, BThS 55, szerk. SÄNGER, D., Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 2003,
75sk (65-93).

22 MELL, „Heiligende Homologie”, 83.



Amint meg van írva 85

egy lezárt kanonikus szövegkorpuszra vagy meghatározott szöveghe-
lyekre utal, hanem a vallást meghatározó médiumot jelöli, és annak a
meggyőződésnek ad hangot, mely szerint Isten tartja kezében a történe-
lem alakulását. A minden népnek szóló evangélium Izraellel kezdődik,
mert az Örökkévaló e nép Írásaiban adta, adja hívül szent voltát (Róm
3,2; 9,4). Úgy is fogalmazhatnánk, hogy a Róm 1,1-7 bekezdésben az el-
ső századi καθόλου keresztény és a sajátosan Pál által értelmezett evan-
gélium együtt áll előttünk.

Mark Andreas Seiler23 a Kr. e. harmadik század alexandriai költésze-
tét vizsgálva az intertextuális kapcsolatok értelmezését illetően arra a
következtetésre jutott, hogy ezekben a szövegekben a kvalifikált olvasó
egy-egy allúzió révén a felvillantott  szövegek egész kontextusát meg
tudta jeleníteni, és újra végig tudta gondolni. Más szóval egy valóságos
„esztétikai ideolektus” lépett itt működésbe. Christophe Cusset24 pedig
arra mutatott rá, hogy az alexandriai költészetben egy olyan társada-
lom- és kultúrtörténeti előfeltevésekkel rendelkező pars-pro-toto elv raj-
zolódik ki, amelynek a művelői a Museion, a könyvtár, illetve a királyi
archívum révén intézményi szinten is kapcsolatban álltak. A múzsák,
így Cusset, már nem a természetben, hanem a könyvtár, illetve a szöve-
gek terében keresik fel a költőt.

Kérdés, vajon az újszövetségi szerzők, illetve a Róm-lel kapcsolatban
beszélhetünk-e  egy  ehhez  hasonló  pars-pro-toto-elv  működéséről.
Charles Harold Dodd25 jóval az intertextualitás fogalmának a kidolgo-
zása előtt azzal a feltevéssel élt, hogy a születő kereszténység írástudói
már nagyon korán kiválogattak az Ószövetségből bizonyos szakaszo-
kat, melyeket krisztológiai reflexiójukban újra meg újra felhasználtak.
Következésképpen amikor az újszövetségi szerzők e szentírási szövegek
egy-egy részletét idézik, vagy rájuk alludálnak, akkor az egész kontex-

23 SEILER, M. A., Poiesis poieseos. Alexandrinische Dichtung kata lepton in strukturaler
und humanethologischer Deutung, Beiträge zur Altertumskunde 102, De Gruyter, Stutt-
gart 1997, 1sk.

24 CUSSET, C.,  La Muse dans la Bibliothèque. Réécriture et intertextualité dans la poésie
alexandrine, CNRS Éditions, Paris 1999.

25 DODD, C. H., According to the Scriptures. The Sub-Structure of New Testament Theo-
logy, Nisbet & Co., London 1952, 126sk.



86 Simon Tamás László

tusuk odaértendő, s érvelésük alapját is ez a tágabb szövegkörnyezet
adja meg. Richard B. Hays26 tovább vitte ezt a kutatást, s amit a korintu-
si gyülekezettel kapcsolatban megfogalmaz27, a  Róm-re is vonatkoztat-
ható. Pál azon fáradozott, hogy a keresztény közösségek identitását Iz-
rael  írásainak  a  fényében  alakítsa.  Hays  úgy  véli,  a  páli  levelek  az
ószövetségi szövegek nélkül is érthetők, de üzenetük teljes spektruma
csak akkor tárul fel, ha az olvasó következetesen szem előtt tartja, Pál
argumentációja dialógusban áll az Ószövetséggel. A párbeszédnek ezt a
mozgásterét Hays metalepszisnek nevezi28, és azt hangsúlyozza, hogy
az képes Pál szavainak a mélyére látni, aki meg tudja érteni ennek a me-
talepszisnek a működését, a páli szövegek és az Ószövetség dialógu-
sát29. Hays hasonlóan Dodd-hoz úgy véli, hogy egy adott idézet, illetve
allúzió eredeti kontextusának az egészét figyelembe kell vennünk ah-
hoz, hogy Pál argumentációjának az árnyalatait érzékelni tudjuk. Ab-
ban viszont tovább lép Dodd-nál, hogy véleménye szerint az ószövetsé-
gi  citátumok  és  echók  vissza  is  hatnak  Pálra:  szóválasztásait,
gondolatfűzését egyaránt  kondicionálják, s alakítják30. Más szóval ez a
szöveg-univerzumok közötti mozgás a metalepszis lényege.

Az Írások használatát illetően a Róm kiemelkedik Pál hitelesnek tar-
tott  levelei  közül.  Formula  quotationis-szal  bevezetett  idézetek31 száma
42. Három másik32 ennek hiányában is könnyen felismerhető. Ezen kí-
vül kilenc33 jelöletlen idézetet is azonosít a szakirodalom. Ez utóbbiak
nyilvánvalóan csak azok számára voltak felismerhetők, akik azonosítani

26 HAYS, R. B.,  Echoes of Scripture in the Letters of Paul, Yale University Press, New
Haven 1989.

27 HAYS,  R.  B.,  The  Conversion  of  the  Imagination.  Scripture  and  Eschatology  in  1.
Corinthians, in NTS 45 (1999) 394 (391-412).

28 A metalepszis fogalmát narratívákkal kapcsolatban Gérard GENETTE dolgozta ki
(Figure III., Seuil, Paris 1977, 243-246;  UŐ.,  Metalepszis. Az alakzattól a fikcióig, Kallig-
ram, Pozsony 2006).

29 HAYS, The Conversion of the Imagination, 406.
30 HAYS, Echoes of Scripture, 20.
31 1,17;  2,24;  3,4.10-18;  4,3.7-8.17.18;  7,7;  8,36;  9,9.12.13.15.17.25-26.27-28.29.33;

10,5.6-8.11.15.16.19.20.21; 11,3.4.8.9-10.26-27; 12,19; 13,9; 14,11; 15,3.9.10.11.12.21.
32 4,23; 9,7; 10,18.
33 2,6; 3,20; 9,20; 10,13; 11,2.34.35; 12,17.20.



Amint meg van írva 87

tudták az idézetek forrását. A levélben található zsoltáridézetek eloszlá-
sa nem egységes34: a legnagyobb koncentrációban a 3,3-20 szakaszban
vannak jelen (11 idézet). Ezt követi a Róm 11 három idézettel. A Róm
15-ben szintén három idézetet találunk. A Róm 1.; 2. és 10. fejezet két-
két idézetet tartalmaz. A Róm 4 és a Róm 8 pedig egyet-egyet. A Róm-
ben is találunk idézet-füzéreket35 (3,10-18; 15,9-12). Ezek jelenléte azon-
ban nem tekinthető perdöntőnek, mondja Joseph Fitzmyer36, a testimoni-
umok létét illetően (pace Dodd). Hays feltevésével kapcsolatban viszont
felmerül az a nehézség: a metalepszis mozgásterében milyen kritériu-
mok alapján dönthető el, hogy maga Pál vagy egy adott olvasó echóit
halljuk-e? Más szóval hogyan kontrollálható történetileg és filológiailag
az intertextuális olvasat? Hogyan különböztethető meg az esetleges for-
rások feltérképezése a hatástörténet kutatásától?

A Róm 8,31-39

Számos értelmező hangot adott annak a véleménynek, hogy a 8,31-39
egy feltételezett per részeként artikulálódik. A causa felvezetését (v. 31b)
a vád (v. 33), illetve az ítélet (v. 34) követi. De a per képtelenségnek mi-
nősül, ugyanis aki keresetet nyújthatna be, a vádlott pártján áll. Aki vá-
dolhatna, felmenti37 a vádlottat.  Aki ítéletet mondhatna, védőügyvéd-
nek38 bizonyul. 

34 BRIEN, M. T., The Psalter at Work in Paul’s Letter to the Romans, in The Letter to the
Romans, BETL 226, szerk. SCHNELLE, U., Peeters, Leuven – Paris – Walpole 2009, 475-
486.

35 FITZMYER, J. A., „4Q Testimonia” and the New Testament, in ThS 18 (1957) 534 (513-
537);  PULKKINEN, M.,  Paul’s Use of Psalms: Quotations, Allusions, and Psalm Clusters in
Romans and First Corinthians, Helsinki 2020, https://helda.helsinki.fi/bitstream/handle/
10138/314147/PAULSUSE.pdf?sequence=1&isAllowed=y  (a  kutatás  időpontja:  2020.
december 28.).

36 FITZMYER, „4Q Testimonia” and the New Testament, 515.
37 A  δικαιόω ige jelentése a 8,33-ban: ’nyilvánvalóvá tenni a vádlott igazát’  (vö.

LAGRANGE, M.-J., Saint Paul. Épître aux Romains, Gabalda, Paris 1916, 220).
38 C.-H.  CLOUTIER (Rm 8,31-39: Hymne ou plaidoyer? Étude sur le genre littéraire du

passage, ScEs 45 [1993] 329 [325-341]) szerint ebben az értelemben kellene fordítani az



88 Simon Tamás László

A levél érvelésének retorikáját vizsgáló szakemberek körében konszen-
zus tárgyát képezi: a 8,31-39 ünnepélyes záradék. De mit zár le? Ebben
a kérdésben megoszlanak a vélemények. Többen úgy vélik, a 8. fejeze-
tet. Mások szerint a Róm 5-8 szakaszt. S végül az a vélemény is többször
hangot kap, mely szerint a Róm 1,18-ban kezdődő argumentációt 39. Vi-
tathatatlan tehát, hogy egy  peroratio áll előttünk. Az antik retorika két
fontos célt jelölt ki a peroratio számára. Össze kellett foglalnia az elmon-
dottak lényegét, illetve hatnia kellett a hallgatóság érzelmeire40. Az előb-
bi funkció nem kap jelentős szerepet ebben a szakaszban, az utóbbi vi-
szont annál inkább hangsúlyos. Az ismétlés, az amplifikáció, valamint a
hüperbolé egyaránt ennek a szolgálatában áll.

Hogy miért hiányzik egy a szó szoros értelmében vett  recapitulatio,
annak alkalmasint több oka is lehetett. Pál ezen a ponton, úgy tűnik,
nem akar már érvelni, mondja Filippo Belli41. Felmerül azonban a kér-
dés, hogyan tekinthető a vv. 38sk-et az érvelés csúcspontjának, amint
azt maga Belli is hangsúlyozza, ha azt az állítást is elfogadjuk, hogy Pál
itt már nem akar érveket felhozni? Alkalmasint az lehetett inkább a re-
capitulatio hiányának az oka, hogy Pál a hellenista retorika elemeit a ju-
daizmus bizonyos hagyományaival ötvözte. Funkcióját tekintve a 8,31-
39 szakasz a zsinagógai homíliák befejezésével, a ḥatimah-val42 rokonít-
ható. Ami ez utóbbit illeti, nem tekinthető peroratiónak az antik retorika
értelmében, ugyanis az elhangzott érveket nem foglalja össze. Nem is a
meggyőzés a célja, hanem sokkal inkább a vigasztalás. Ezt rendszerint
az Írások tipologikus értelmezése által kívánja elérni. Az igehirdetés ki-
indulópontját jelentő Tóra-szakasz és a prófétákból vett perikópa segít-
ségével a már és a még nem reményteljes feszültségével teremt erőt adó
eszkatologikus távlatot a hallgatók számára43. Bár a Róm 8-ban nem ol-

ἐντυγχάνω igét.
39 Lásd pl.  DUNN,  J.  D.  G.,  Romans  1-8,  WBC 38A, Dallas 1988,  498sk,  valamint

ALETTI, J.-N., Israël et la loi dans la lettre aux Romains, LD 173, Paris 1998, 19sk.
40 QUINTILIANUS, M. F., Szónoklattan, Kalligram, Pozsony 2008, 6.1.1-53.
41 BELLI, F., Un’allusione a Is 50,8 in Rm 8,31-34, in RivBib 50 (2002) 165 (152-184).
42 Erről lásd pl. GRAVES, M., The Public Reading of Scripture in Early Judaism, in Jour-

nal of the Evangelical Theological Society 50/3 (2007) 467-487.
43 STRACK, H. L. – STEMBERGER, G., Introduction to the Talmud and Midrash, Minneapo-

lis 1992, 243-246.



Amint meg van írva 89

vasható Tórából vett idézet, a 8,14-18 szakaszban az exodus szókészlete
rajzolódik ki előttünk44.

A 8,31-39 szakasz jól elkülöníthető a közvetlen kontextustól. A kezdő
kérdés – Τί οὖν ἐροῦμεν – a Róm jellegzetes fordulata45. A szakasz végét
is világosan jelzi az Apostol. A v. 39b a v. 35-tel alkot inklúziót, a 9. feje-
zet kezdete pedig mind stílusában, mind témáját illetően jól elkülönül.
A következő három fejezetben (9-11) Pál azt tárja olvasói elé, hogy Izra-
el Isten választott népe, s az is marad; illetve, hogy az evangéliummal
szembeni elutasító magatartása ellenére Isten kegyelmébe fogadva él. A
8,1-30 résztől is jól elhatárolható a záradék. Szembeszökő a szókészlet-
beli különbség46, de ezen túl a szónoki kérdések, illetve a többes szám
első személy használata is a kontextustól  eltérő,  új  jelenség a 8,31-39
szakaszban.

Bár a 8,31-39 részben nincsenek jelentős szövegkritikai problémák47, a
vv. 31-34 a központozást illetően vet fel több kérdést. Kérdések és szó-
noki kérdések sora tagolja a szakaszt48. Számos kommentár, fordítás és
szövegkiadás is ezt a tagolást követi. Már Szent Ágoston49 felhívja arra a
figyelmet – mutat rá Belli50 –, hogy a v. 33a és a v. 34a, illetve a 33b, va-
lamint a v. 34b kérdései két különböző kategóriába tartoznak. Az előb-
biek a percontatio-hoz sorolandók: kiegészítendő kérdések. Az utóbbiak
viszont az interrogatio-nak tekintendők: eldöntendő kérdések. Az utób-

44 DE LA POTTERIE, I., Le chrétien conduit par l’Esprit dans son cheminement eschatologi-
que (Rom 8,14), in The Law of the Spirit in Rom 7 and 8, Monographic Series of Benedic-
tina 1, szerk. DE LORENZI, L., St. Paul Abbey, Rome 208-241; továbbá KEESMAAT, S. C.,
Paul and His Story. (Re)Interpreting the Exodus Tradition, JSNTS 181, Sheffield Acade-
mic Press 1999.

45 4,1; 6,1; 7,7; 9,14.30. Az Újszövetségben sehol másutt nem találkozunk ezzel a
kérdéssel. A 3,5-ben a τί ἐροῦμεν kérdést találjuk. A τί οὖν kérdés is többször elhang-
zik: 3,1.9; 6,15; 9,19; 11,7.

46 A Róm 8,1-30 részre jellemző szókészlet teljesen hiányzik a 8,31-39 részből (vö.
BELLI, Un’allusione a Is 50,8 in Rm 8,31-34, 155).

47 Három kisebb probléma: v. 34; v. 35; v. 38. A részletekről lásd: METZGER, B. M., A
Textual Commentary on the Greek New Testament, Stuttgart 21991, 458sk.

48 BELLI, Un’allusione a Is 50,8-9 in Rm 8,31-34, 155. A v. 33a – kérdés; v. 33b – válasz:
retorikai kérdéssel; v. 34a – kérdés; v. 34b – válasz: retorikai kérdéssel.

49 SZENT ÁGOSTON, De doctrina christiana, iii.3.6.
50 BELLI, Un’allusione a Is 50,8-9 in Rm 8,31-34, 156.



90 Simon Tamás László

biak szónoki kérdések:  ad absurdum érvet51 sugallva adnak választ az
előbbiekre. Többen arra is rámutattak, hogy az érvelésnek ez a módja –
nevezetesen, hogy egy kérdésre olyan szónoki kérdés felel, amelynek a
szerepe egyértelmű tagadás – Pál stílusának a része52. 

A szakasz dispositio-ját illetően szem előtt kell tartanunk a következő-
ket. A v. 31b fogalmazza meg mondandója alaptételét (propositio)53: „ha
Isten értünk, ki ellenünk?” Ezt követően Pál három különböző érvvel
alapozza meg állítását: a Fiú küldetése (v. 32), a megigazulás (v. 33b),
Jézus halála, föltámadása és a tény, hogy Isten jobbján van, és közbenjár
értünk (v. 34b). A v. 35-tel kezdődően egy fiktív dialógus bontakozik ki
előttünk, melynek a célja nem az, hogy új információval lássa el az olva-
sót, hanem sokkal inkább az, hogy abban legyen segítségére, hogy az el-
mondottak  alapján  egzisztenciális  bizonyosságra  találjon.  Végül  egy
zsoltáridézetet találunk, melyet egy záró kijelentés követ. Az idézetet az
teszi  különössé, hogy tartalma első látásra ellentmondani látszik a v.
31b-ben megfogalmazott tézisnek. A v. 37 azonban váratlan következte-
tésre jut: „de mindezekben diadalmaskodunk”. Úgy tűnik tehát, hogy a
vv. 36-37 a rövid argumentáció csúcspontja. A vv. 38sk-ban a  peroratio
jellemzői – érzelmi töltet és a summázás igénye – nyilvánvaló módon
vannak jelen.  Az egész  szakaszban található egyetlen első szám első
személyű igealak (πέπεισμαι – v. 38) a pathoszt erősíti. A v. 35 és a v. 39
közötti inclusio pedig a kifejtett téma összefoglalásának az eszköze. 

A szakasz tematikai alapon három részre tagolható. Az első (A – vv.
31b-34a) a többes szám első személlyel jelölt csoport és Isten kapcsolatá-
ra fókuszál; a második (B – vv. 34b-37) Krisztus és a keresztény közös-
ség viszonyára. A harmadik (C – vv. 38-39) ismét a „mi” és az Isten kö-
zötti kapcsolatra irányítja a figyelmet. Természetesen a három rész több
szállal kapcsolódik. Az A és a B Istenről, illetve Krisztusról szólva pár-
huzamos szerkezetet mutat54. A v. 31b-ben megfogalmazottakat három
szónoki kérdés (vv. 33a.33b-34a.34b-35a) mérlegeli. Ez a retorikai meg-

51 ACHTEMEIER, P. J., Romans, Atlanta 1985, 149. 
52 Pl. 1Kor 15,55; Gal 4,16; 2Kor 6,14-16.
53 ALETTI, J.-N.,  Comment Dieu est-il juste? Clefs pour interpréter l’épître aux Romains ,

Paris 1991, 261sk.
54 Ezt nyomatékosítja a kérdő névmás (τίς) ismétlődése is.



Amint meg van írva 91

oldás, mutatnak rá többen, egy az Ószövetségben jól ismert és számos
alkalommal  használt  formát  követ.  A  kommentárok  rendszerint  Iz
50,8sk-ra vonatkozó utalásként azonosítják az Apostol szavait (8,33sk).
A vv. 31-34 egy a peres eljárást imitáló érvelés. Emellett szól, mondja
Belli55, az Iz 50,8sk-re történő utalás, ugyanis a prófétai szöveg analóg
szituációt sejtet. Más szóval nem a filozófiai iskolákat idéző diatribével
van itt dolgunk, hanem egy, az Ószövetségből jól ismert műfaj, a rîb raj-
zolódik ki előttünk. De olyan rîb-ről van szó, amely azonnal mišpāṭ-ként
áll előttünk. Miről is van itt szó? Amikor két szembenálló fél nem képes
megoldani a közöttük támadt vitás kérdést (rîb), akkor egy bíró(ság)nak
kell ítéletet (mišpāṭ) mondania, és így kell helyreállítania a jog szerinti
igazságot56. Az látszik tehát valószínűnek, hogy Pál szabadon használ
különböző élethelyzeteket feltételező elemeket, és többféle műfaj szőtte-
sével zárja a Róm 1-8 szakaszt.

Milyen műfajba illeszkedik a 8,31-39? Korábban többen himnusznak
tekintették, illetve himnikus hangfekvést tulajdonítottak neki57. Ez a vé-
lemény a mai konszenzus szerint nem elfogadható. Kétségtelen, a sza-
kasz stílusa – Szent Ágoston szavaival:  granditer et ornate – himnikus
szárnyalást ad a szövegnek, azonban azt nem állíthatjuk, hogy ez a sza-
kasz  tartalmazná  a  himnusz  műfaj  formai  követelményeit.  Cloutier58

joggal kifogásolta ezt a műfaji besorolást, és rámutatott arra, hogy a bib-
liai himnuszok a következő elemekből épülnek fel: felhívás a dicséretre,
a dicséret motivációjának kifejtése, valamint a konklúzió, ahol ismét el-
hangzik a dicséretre való felszólítás. Ezek közül legfeljebb a második je-
lenik itt meg áttételes módon. Cloutier diatribének tekinti a szakaszt, de
a szót 'védbeszéd’ (plaidoyer) jelentésben használja. Azt az álláspontot is
kevesen osztják, amely szerint Pál egy korábbi, keresztény himnuszt59

55 BELLI, Un’allusione a Is 50,8-9 in Rm 8,31-34, 161.
56 Erről lásd:  BOVATI,  P.,  Ristabilire  la  giustizia.  Procedure,  vocabolario,  orientamenti,

AnBib 110, Roma 21997, 21-26.
57 A különböző elnevezésekről lásd:  WISCHMEYER, O.,  Beobachtungen zur Gedanken-

welt  von Römer 8,31-39,  in  The Letter  to the Romans,  BETL 226, szerk.  SCHNELLE,  U.,
Peeters, Leuven – Paris – Walpole 2009, 800 (799-800).

58 CLOUTIER, Rm 8,31-39: Hymne ou plaidoyer?, 331.
59 PAULSEN, H., Überlieferung und Auslegung in Römer 8, WMANT 43, Neukirchener,

Neukirchen-Vluyn 1974, 137skk.



92 Simon Tamás László

vagy kérdés-felelet struktúrát felmutató katekézis-formulát60 épített vol-
na  mondandójába ezen a  ponton.  Alkalmasint  nem is  doxológiával61

van dolgunk. Vélhetőleg Wolternek62 kell  igazat adnunk: Pál ebben a
szakaszban is érveket fogalmaz meg, és argumentációjában a hellenista
diatriba eszköztárával él. Az Apostol szavait átható pátosz pedig azzal
magyarázható, hogy ebben a szakaszban az egész levélben kibontakozó
érvelés egyik legjelentősebb – mások szerint a legjelentősebb – konklú-
ziójához értünk63.

Bár a szakaszt bevezető retorikai kérdés (v. 31a) korábban is felbuk-
kan a levél érvelésében, több korábbi előfordulásától64 eltérően, utána
nem egy hamis következtetés toppan elénk, amelyet aztán a cáfolat kö-
vet. Sokkal inkább a 4,1-hez, illetve a 9,30-hoz hasonlóan az argumentá-
ció tagolását szolgálja. A πρὸς ταῦτα szintagma világossá teszi, a koráb-
ban mondottak konklúzióját  fogjuk hallani.  A v.  31bc az „értünk” és
„ellenünk” szembeállításával indít.  A mondat elliptikus:  nem világos,
milyen igével, igékkel kellene kiegészíteni. Az általánosságok szintjén
maradó megfogalmazás okán akár az egész szakasz feliratának is tekint-
hetnék. A v. 32 azt részletezi, mit jelent: Isten „értünk” (ὑπὲρ ἡμῶν). A v.
32a-val kapcsolatban nem új keletű a kérdés, vajon Pál a Ter 22,12.16LXX-
ra alludál-e65. Emellett szól a φείδομαι ige, valamint a υἱός főnév jelenlé-
te. Ezek alapján többen arra a következtetésre jutottak, hogy Izsák felál-
dozása modell  gyanánt  szolgált  ahhoz,  hogy Krisztus áldozatát értel-
mezze. Ez a hipotézis azonban több nehézségbe ütközik. Ha valóban az
Akédára utalna, akkor elgondolkodtató, hogy nem időzik el a témánál,

60 VON DER OSTEN-SACKEN, P.  Römer 8 als Beispiel paulinischer Soteriologie, FRLANT
112, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1975, 35.

61 Így  BALZ,  H.  R.,  Heilsvertrauen  und  Welterfahrung.  Strukturen  der  paulinischen
Eschatologie nach Römer 8,18-39, BEvTh 59, Kaiser, München 1971, 116.

62 WOLTER, Der Brief an die Römer, 2014, 539; hasonlóképpen BULTMANN, R., Der Stil
der paulinischen Predigt und die kynisch-stoische Diatribe, FRLANT 13, Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen 1910, 19; SCHMELLER, Th., Paulus und die „Diatribe”, NTA NF 19,
Aschendorff, Münster, 1987, 407.

63 Már KÄSEMANN, E., An die Römer, HNT 8a, Herder, Tübingen 41980, 238.
64 3,5; 6,1; 7,7; vagy később: 9,14.
65 Erről lásd:  PENNA, R.,  Il motivo della  ‘aqedah sullo sfondo di Rom 8,32, in RivB 33

(1985) 425-460.



Amint meg van írva 93

egyáltalán nem részletezi. Nem is szólva arról, hogy a Ter 22-ben Izsák
nem hal meg; de még ha Ábrahám feláldozta volna is, akkor sem lehetne
halálát valakiért vállalt halálként értelmezni. Valószínűbbnek látszik te-
hát az a magyarázat, amely szerint a 8,32 is az Iz 53-ra alludál. Izsák
megkötözésének  a  jelenete  csak  távoli  párhuzamként  sejlik  föl  a
παρέδωκεν αὐτόν (vö. Ter 22,6.12), illetve a ὑπὲρ ἡμῶν πάντων (vö. Ter
22,4) jelenléte révén. Többek szerint viszont nincs a szövegben egyetlen
olyan részlet sem, amelyik akár az Ábrahám és Isten, illetve az Izsák és
Krisztus közötti tipologikus értelmezést valószínűsítené66. A φείδομαι és
a  παραδίδωμι ellentétpár, amellyel Pál a v. 32ab-ben érvel, egyáltalán
nem szokatlan, hangsúlyozza Wolter. Más szóval a v. 32a és 32b együtt
értelmezendő. A két mellékmondat között feszülő tartalmi ellentétet Pál
az ἴδιος, valamint a ἡμῶν πάντων betoldásával még fokozza. Jézus „át-
adatásá”-ról (παραδίδωμι) már volt szó a 4,25a-ban, ahol alkalmasint az
Iz 53,12LXX-re alludált a szöveg. Ott azonban az hangzott el, hogy „halál-
ra adatott bűneinkért”. Ezzel szemben a 8,32c nem a  παραδίδωμι okát
kutatja, hanem a célját tárja az olvasó elé67: „Aki tulajdon Fiát nem kí-
mélte, hanem mindnyájunkért odaadta,  hogy ne ajándékozna nekünk
vele együtt mindent?” Pál a 8,32-ben csak indirekt módon utal Jézus ha-
lálának üdvösséget illető következményére. Ezt a dimenziót – akárcsak
másutt68 – a ὑπὲρ ἡμῶν szintagmával jelöli. Vagyis arra invitálja olvasó-
it, hogy Jézus halálában Isten üdvöt jelentő cselekvését fedezzék föl, ami
a javukra történt. Más szóval a παραδίδωμι nem az ellenségnek való ki-
szolgáltatást jelöli, mint Izajásnál, hanem azt hangsúlyozza, hogy ebben
a gesztusban magának Istennek a tette nyilvánult meg69.

66 WOLTER, Der Brief an die Römer, 2014, 541. Mindazonáltal a kommentárok többsége
valószínűnek tartja az allúziót (WILCKENS, U., Der Brief an die Römer, EKK VI/I, Zürich –
Neukirchen-Vluyn 1978, 173;  DUNN,  Romans 1-8, 501;  MOO,  The Epistle to the Romans,
540). Mások a Pál előtti hagyomány részének tekintik az allúziót (PENNA, R., Lettera ai
Romani, Scritti delle origini cristiane 6, Dehoniane, Bologna 2010, 613). Többen viszont
kétségbe vonják (FITZMYER, J. A.,  Romans, AncB 33, Doubleday, London – New York
1993, 531sk; JEWETT, R., Romans, Hermeneia, Fortress, Minneapolis 2007, 537). 

67 Vö. Gal 2,20; Ef 5,2.25; 1Tim 2,6; Tit 2,14.
68 Róm 5,8; 14,15; 1Kor 8,11; 2Kor 5,21; Gal 3,13; 1Tessz 5,10.
69 A  Gal  2,20  és  az  Ef  5,2.25,  valamint  a  Róm  5,8  viszont  a  παραδίδωμι ὑπὲρ

szintagmával Jézus szeretetét állítja a figyelem fókuszába.



94 Simon Tamás László

A v. 31b-ben megfogalmazottakat a v. 33 konkretizálja. A jövő idő mo-
dálisan értelmezendő („ki emelhet”), s nem a végső ítéletre utal. Ez an-
nál is inkább valószínű, mert Pál a v. 35-ben ismét szónoki kérdéssel él,
de itt egyértelműen a keresztény közösség jelen tapasztalatait részletezi.
A jogi nyelvezet, akárcsak az Iz 50,8-ban, itt is metaforikus. Nem esik
szó konkrét vádlóról. Nem is eshet szó, hiszen aki mellett maga Isten áll
ki, az ellen senki nem emelhet vádat. Az „Isten választottjai” szintagmá-
val élve a választott népet jelölő fogalmat azokra vonatkoztatja Pál, akik
„Krisztus Jézusban” vannak (Róm 8,1). 

A v. 34a – τίς ὁ κατακρινῶν; – alkalmasint visszautal a fejezet kezde-
tére (v. 1 – katakrima). A vv. 34b-36 az előző vers (v. 33) tartalmát krisz-
tológiai hangfekvésben írja tovább. A v. 35b pedig hét περίστᾰσις felso-
rolásával él, amit aztán a Zsolt 43,23LXX idézésével teológiai távlatba állít
(v. 36). Jézus „értünk”, illetve „bűneinkért” való halálát Pál többször Is-
ten  szeretetének  a  megnyilvánulásaként  értelmezi  (Róm  5,8;  8,39).
Ugyanakkor nemegyszer70 Jézus szeretetének a megnyilatkozását látja
benne. Ez utóbbiakhoz sorolandó a Róm 8,34b.35a is. A v. 34d-e viszont
Jézus jelenlegi státuszát pontosítja. Csak e két mozzanat – Jézus Isten
jobbján van, és közbenjár a hívőkét – teszi egyértelművé a feltámadás
szotériológiai tartalmát71. A v. 35-ben olvasható felsoroláshoz hasonlót
másutt is találunk Pál leveleiben72. A 8,35-ben olvasható lista valameny-
nyi eleme megtalálható a másutt olvasható katalógusokban is73. Ilyetén
katalógussal a kortárs zsidó és pogány környezet is szolgál példákkal,
mutatnak rá a kommentárok. A Róm 8,35 azonban annyiban eltér a töb-
bi Pálnál előforduló felsorolástól, hogy nem az Apostol szenvedéseinek
a sorát idézi, hanem a keresztény jelen veszélyeivel szembesít. Követke-
zésképpen a nézőpont nem retrospektív. Múlt,  jelen és jövő egyaránt
helyet kap itt. A Róm 1,29-31 bűnlajstromához (Lasterkatalog) hasonlóan
a hét elemet tartalmazó felsorolással a Róm 8,35b a teljesség igényével
fogalmaz74.

70 2Kor 5,14; Gal 2,20; Ef 5,2.25; vö. 1Ján 3,14skk; Jel 1,5.
71 HENGEL, „Setze dich zu meiner Rechten!”, 297.
72 1Kor 4,11-13; 2Kor 4,7-12; 6,4-10; 12,10; Fil 4,12.
73 WOLTER, Der Brief an die Römer, 551.
74 WOLTER, Der Brief an die Römer, 550.



Amint meg van írva 95

A v. 36-ban olvasható idézet a θανατούμεθα révén közvetlenül kap-
csolódik a  μάχαιρα (v. 35b) szóhoz, hiszen a ’kard’ metonimikusan a
halálra utal. A zsoltáridézet75 szintaktikailag a τίς ἡμᾶς χωρίσει (v. 35a)
kérdésre utal vissza, a célja pedig az, hogy az imént elhangzottakat teo-
lógiailag értelmezze. A Zsolt 44/43 közösségi panaszzsoltár. Alkalma-
sint a fogság idejére datálandó76. Azért is szokatlan ennek a zsoltárnak a
hangfekvése, mert egyfelől Isten népének az ártatlanságát hangsúlyoz-
za, másfelől a szenvedés okozójaként magát Istent nevezi meg. Az idé-
zetben azonban a „miattad” nem Istenre,  hanem Krisztusra vonatko-
zik77.  A passzív  igealakok jelölik  az ágenseket:  a  zsoltárban a népek,
Pálnál az a pogány környezet, amelyben a keresztény közösségnek élnie
adatott.

Stewart78 is osztja azt a véleményt, mely szerint a Róm 8,31-39 a Róm
5-8 záradéka79, amely a négy fejezet egyik fő témáját, a részesedést (par-
ticipation) összegezi. Ezt a témát különbözőképpen taglalja a levél érve-
lésének ez  a  szakasza.  Egyrészt  utal  arra,  hogy a  hívők részesednek
Krisztus szenvedésében és halálában, másrészt arról is meg akarja győz-
ni a címzetteket, hogy feltámadásának és életének is a részesei. Vitatha-
tatlan, a Róm 6-8 egészét átjárja a Krisztussal való azonosulás, az ő sor-
sában való részesedés témája, amely a keresztséggel kezdődik (6,1-11),
az ádámi örökségből (7,7-18) a Fiú küldetésével (8,3) talált kiutat, és a
Lélek működése (8,2-17) révén lesz a mindenkori keresztény jelen alakí-
tója80.

75 Pál majdnem szó szerint idézi a zsoltárt.  Csupán az első szót változtatja meg
(ἕνεκεν a  ἕνεκα prepozíció  helyett).  Ehhez  hasonló  idézet-technikát  (καθὼς
γέγραπται + ὅτι recitativum) már korábban is használt a Róm-ben (3,10; 4,17).

76 HOSSFELD, F.-L. – ZENGER, E., Die Psalmen I, NEB.AT 29, Echter, Würzburg 1993,
272sk. Az ἐλογίσθημεν vélhetőleg ingresszív értelmű aorisztosz.

77 Vö. Mk 8,35 és a párhuzamos helyek; 13,9.13; Mt 5,11; 10,39; Lk 6,22; Jn 15,21;
ApCsel 5,41; 9,16; 15,26; 21,13; 2Kor 4,11; Fil 1,29.

78 STEWART, The Cry of Victory, 35.
79 Stewart mindenekelőtt az 5,8, valamint a 8,31.32.34-ben is ismétlődő ὑπὲρ ἡμῶν

szintagma jelenlétét tartja fontos érvnek.
80 THEISSEN, G. –  VON GEMÜNDEN, P.,  Der Römerbrief. Rechenschaft eines Reformators,

Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 2016, 267-271.



96 Simon Tamás László

Mi  lehetett  az  Apostol  célja  a  Zsolt  43,23LXX idézésével?  Charles
Cranfield81 magyarázata számos szakembernél egyetértésre talált. Esze-
rint az idézet célja az volt, hogy rámutasson, a keresztény ember számá-
ra a megpróbáltatás nem váratlan dolog, hiszen mindig is ez jellemezte
Isten népének a sorsát. Stewart82 rendkívül problematikusnak tartja ezt
az interpretációt. A Talmud többször idézett szövegei, mondja, sokkal
későbbiek, és nem is a mártírok szájába adják ennek a zsoltárnak a sza-
vait, hanem a leviták könyörgéseként citálják, akik azért fohászkodnak,
hogy Isten tegyen igazságot. A zsoltár összekapcsolása a 2Makk 7-tel
szintén jóval későbbi: csak a Babiloni Talmudból adatolható. Sőt, ha kö-
zelebbről szemügyre vesszük a 2Makk 7-et, akkor rá kell döbbennünk, a
zsoltárral homlokegyenest ellentétes vallomást találunk itt: „Mi bűneink
miatt szenvedünk” (v. 32 vö. v. 18), mondja a hetedik, mártírhalálra ké-
szülő ifjú. A zsoltáros Isten miatt (ἕνεκα) szenved, a makkabeus mártí-
rok  a  Mindenség  Királyának  a  törvényeiért  (ὑπέρ,  ill.  διά –  2Makk
7,9.11.23), és bizalom tölti  el a szívüket, hogy Isten feltámasztja majd
őket (7,6.9.11.14.23.29). A zsoltár viszont kétségbeesett kiáltással zárul.
Más szóval a Zsolt 43 Cranfield olvasatával szöges ellentétben nem tart-
ja a szenvedést Isten népe jellemzőjének. Ellenkezőleg, azért emel szót,
mert úgy érzi, Isten megmagyarázhatatlan módon nem tartja meg szö-
vetségi ígéreteit.

Cranfield interpretációjával  szemben alapvetően két  alternatív  ma-
gyarázat körvonalazódott. Richard Hays83 úgy véli, a zsoltáridézetnek
több funkciója is van. Mindenekelőtt egy olyan prófétai értelmezésnek a
példája, amely arra a szenvedésre reflektál, amely a megváltás teljessé-
gére  váró  hívők  tapasztalata.  Mindazonáltal  Cranfielddel  ellentétben
Hays nem elégszik meg annak a megállapításával, hogy Isten népének
mindig is része volt a szenvedésben, hanem úgy gondolja, hogy sokkal
inkább a Róm egészére jellemző teodicea84 taglalásának a része az idézet.
Arra keresi a választ, hogyan kell értelmezni a szenvedések között Isten

81 CRANFIELD, C. E. B.,  The Epistle to the Romans, ICC, I-II, T & T Clark, Edinburgh
1975-1989, 440.

82 STEWART, The Cry of Victory, 28.
83 HAYS, R. B., Echoes of Scirpture, 57-63.
84 1,16sk; 3,1-8; 3,21-26; 9,14.



Amint meg van írva 97

hűségét85. Hiszen másként hogyan illeszthető a panaszzsoltár a győze-
lem bizonyosságát hirdető szakaszba? Hays a Róm 11,2-ben azonosít
hasonló technikát, ahol Pál a Zsolt 94,14-re alludál. Hays, fogalmaztak
meg kritikát többen,  túlságosan könnyen azonosít  allúziókat86.  Ennek
ellenére  Hays fenntartja,  hogy a Róm 8,31-39 több olyan ószövetségi
szövegre is alludál87,  amelynek hasonló a funkciója a jelen kontextus-
ban, mint a v. 36-nak. Stewart viszont arra mutat rá, hogy Hays adós
marad azzal, hogy feltárja, miként minősülhet teodiceának a zsoltáridé-
zet a Róm e szakaszában. 

Robert Jewett88 szerint csak akkor nyer értelmet a zsoltáridézet, ha
azonosítani tudjuk azokat az érveket, amelyeket Pál cáfolni kívánt. A
Róm, mondja, azt az összeütközést dokumentálja, amelyben a Törvény-
től független evangélium (Law-free gospel) hirdetői a judaizálókkal (Juda-
izing) álltak szemben89. Jewett90 szerint az „erősek” – az előbbi álláspont
szószólói – diszkvalifikálni akarták a „gyengék”-et – az utóbbi csoport-
hoz tartozókat  – mondván,  sebezhetőségük annak a jele,  hogy isteni
átok alatt vannak. Pál pontosan ezzel a gondolkodásmóddal kívánta fel-
venni  a  harcot.  Stewart91 tanulságosnak tartja  ezt  az  olvasatot,  mert,
mint mondja, a római gyülekezet megosztottságára a levél többször is
utal92. Arra is joggal mutat rá Jewett, hogy kapcsolat van a próbatételek
(περίστᾰσις) felsorolása (v. 35) és zsoltáridézet (v. 36) között. Ezt a kap-
csolatot maga Pál teszi explicitté az idézetet bevezető formulával. Kö-

85 HAYS, Echoes of Scripture, 59.
86 PULKKINEN, M., Paul’s Use of Psalms, 35-40.
87 LXX  Iz  50,7sk;  Ter  22,1-12;  Iz  53,7.  Többen  kétségbe  vonják,  hogy  valóban

allúziókkal lenne itt dolgunk: STEWART, The Cry of Victory, 31sk.
88 JEWETT,  R.,  Impeaching God’s  Elect:  Romans 8,33-37 in Its Rhetorical  Situation,  in

Luke  and  the  Graeco-Roman World:  Essays  in  honour  of  Alexander  J.  M.  Wedderburn ,
JSNTS 217, szerk. CHRISTOPHERSEN, C., et al., Sheffield Academic Press, Sehffield, 2002,
37-58; UŐ., Romans: A Commentary, Hermeneia, Fortress, Minneapolis 2007, 548.

89 Hasonlóképpen LAMPE, P., From Paul to Valentinus: Christians at Rome in the First
Two Centuries, Fortress, Minneapolis 2003, 359sk.

90 JEWETT, Impeaching God’s Elect, 37.
91 STEWART, The Cry of Victory, 32.
92 3,29-31; 11,11-32; 14,1-15,7. Az természetesen más kérdés, hogy az erősek és a

gyengék ilyetén azonosítása távolról sem problémamentes.



98 Simon Tamás László

vetkezésképpen, mondja Jewett,  úgy is értelmezhetjük a zsoltárverset
mint a megpróbáltatások sorának a csúcspontját. Stewart93 azonban jog-
gal kifogásolja, hogy Jewett a „mirror-reading” hibájába esik, és figyel-
men kívül hagyja, hogy a próbatételek felsorolása bevett gyakorlat volt
az erényekben bővelkedő személy alakjának a megrajzolásában94 is.

A v. 37 az ἐν τούτοις πᾶσιν szintagma révén a v. 35b-re utal vissza, a
διὰ τοῦ ἀγαπήσαντος ἡμᾶς pedig a v. 35a-ra. A ὑπερνῑκάω ige haszná-
latát illetően kevés szövegtanú ismert. Seneca és Epiktétosz is használja
ezt a kifejezést95. Tőlük eltérően azonban Pált nem egy valaki/valami fe-
lett aratott győzelem foglalkoztatja, ugyanis a Róm 8,37-ben intranzitív
a  ὑπερνῑκάω ige. A jelen idő használatával pedig alkalmasint arra kí-
vánta felhívni a figyelmet, hogy a győzelem nem a szenvedés után kö-
vetkezik,  hanem magában a szenvedésben válik  megtapasztalhatóvá.
Talán a Róm 5,2c-4 szakasz fényében magyarázhatjuk az Apostol kije-
lentését. A meggyőződés, hogy keresztényeknek a szenvedésben válik
valóra a győzelme, abban találja meg alapját, hogy „dicsekszünk azzal a
reménnyel,  hogy részesülünk Isten dicsőségében.  3De nemcsak ezzel,
hanem  a  megpróbáltatásokkal  is  dicsekszünk,  mivel  tudjuk,  hogy  a
megpróbáltatás munkálja ki az állhatatosságot, 4az állhatatosság a pró-
bát kiállt jellemet, a próbát kiállt jellem a reményt.” Más szóval a győze-
lem Pál számára nem olyasvalami, amire még várni kellene.

A v. 38-ban a  πέπεισμαι γὰρ új gondolatot kezd. Pál itt személyes
meggyőződését osztja meg, és állítja az érvelés szolgálatába96.  Ezen a
ponton Pál  visszatér az argumentációnak arra a szintjére,  amely a v.
31b-34a részben rajzolódott ki. Ismét Istenről, illetve a hívők a hozzá va-
ló viszonyáról esik szó. Ugyanakkor itt újra a v. 35b-hez hasonlóan egy
listát olvasunk. Mindazonáltal a vv. 38sk-ban olvasható felsorolás nem
az egyéni próbatételekkel, szenvedésekkel foglalkozik, hanem a világot
veszélyeztető erők és hatalmak sorát állítja elénk. A lista kilenc elemet
tartalmaz. Ezek közül nyolc négy párt alkot. Az utolsó – κτίσις – vala-

93 STEWART, The Cry of Victory, 33.
94 FITZGERALD, J. T.,  Cracks in an Earthen Vessel: An Examination of the Catalogues of

Hardships in the Corinthian Correspondence, SBLDS 99, Scholars Press, Atlanta 1988, 43.
95 PENNA, Lettera ai Romani, 619-620.
96 Ehhez hasonló pl.: Róm 14,14a; 15,14a; 2Tim 1,5.12.



Amint meg van írva 99

mennyi addigit összefoglalja azáltal, hogy mindegyiket az őt megillető
helyre állítja. Valamennyiükre áll: Isten teremtményei, vagyis az ő ha-
talma alatt állnak.

Pál és a zsoltárok a Róm-ben

Az Újszövetségben található ószövetségi idézeteknek a negyede a Zsol-
tárok könyvéből való, jóllehet a Zsoltárok könyve az Ószövetség egészének
csak 6,4 százalékát teszi ki97. Az is érdekes tanulságokkal szolgál, mutat
rá Maren Niehoff98, ha összevetjük, minként használja alexandriai Phi-
lón és Pál a zsoltárokat. Ez az összehasonlítás ugyanis Pál exegetikai
módszerének a fejlődését is új  megvilágításba helyezi.  Természetesen
egyáltalán nem azt állítja Niehoff, hogy Pál írásértelmezői gyakorlatát
befolyásolta volna Philón módszere, hanem arról van szó, hogy mind-
ketten többször  a zsoltárok segítségével  magyarázzák a Tórát,  illetve
abbéli törekvésükben, hogy az Írások mélyebb, lelki értelmét feltárandó
kulcsszerepet  tulajdonítanak  a  zsoltároknak.  Nyilvánvaló,  Niehoff  a
kettőjük közötti különbségekre is rámutat, és felhívja a figyelmet arra,
hogy Pálnál egy látványosan új megközelítésnek lehetünk a tanúi. Pál a
rómaiakhoz szólva túllép a Philónnál azonosítható szentírás-magyará-
zat módszertanán. Ugyanakkor Niehoff nem osztja Sylvia C. Keesmaat99

értelmezését, aki szerint Pálnak a Róm-ban mutatkozó gyakorlata a zsol-
tárok kollázsszerű idézésével a prófétákkal rokonítja az Apostolt.

Eltérően a 4QMMT szerzőjétől, Philón nem beszél úgy Dávidról mint
a zsoltárok szerzőjéről100, jóllehet Mózest a Tóra szerzőjeként állítja olva-
sói elé. Amikor Philón a Tórából idéz, ismételten él a „Mózes mondja”,

97 TRUBLET,  J.,  1986, „Psaumes” in  Dictionnaire  de spiritualité  ascétique et  mystique,
XII/2, Beauchesne, Paris, 1986, 2553 (2504-2562).

98 NIEHOFF, M. R., Paul and Philo on the Psalms: Towards a Spiritual Notion of Scripture,
NovT 62 (2020) 394-415.

99 KEESMAAT, S. C., The Psalms in Romans and Galatians, 146.
100 4QMMT (= 4Q394-399). A 4Q394,19-ben ezt olvassuk: „megírtuk neked, hogy

értsd meg Mózes könyvéből, a próféták és Dávid könyveibő[l]”, in A qumráni szövegek
magyarul, Studia Orientalia 1, PPKE BTK – Szent István Társulat, Piliscsaba – Buda-
pest 22000, 420-425 (A bevezetőt írta, fordította, a jegyzeteket készítette Fröhlich Ida).



100 Simon Tamás László

„Mózes másutt mondja” formulával. Figyelemre méltó, teszi hozzá Nie-
hoff101, hogy Philón csak azokban a korai, allegorikus kommentárjaiban
idézi  a zsoltárokat,  amelyekkel  az  alexandriai  zsidó közösségben élő
írásmagyarázókhoz  fordult.  Ezekben az  írásaiban a  nem a  Pentateu-
chusból vett idézeteknek mintegy a fele a  Zsoltárok könyvéből való. Ez,
nyilvánvaló, annak a tanúja,  mennyire fontosak voltak Philón szemé-
ben. De ezen túl, teszi hozzá Niehoff, a zsoltárok hermeneutikai szerepe
is figyelemre méltó. Ugyanakkor az is szemet szúr, hogy Philón nem-
egyszer homályban hagyja a zsoltárokban megszólaló hang azonossá-
gát, s a λέγω passzív participiumával (λεχθὲν) elmossa a különbséget a
Tóra és a Zsoltárok könyve között. Továbbá az is tanulságos, minként ál-
lítja elénk Philón a zsoltárost. Van, hogy az „istentől ihletett férfiú” (ὁ
θεσπέσιος ἀνὴρ), van, hogy „Mózes bakkhoszi társa” (ὁ τοῦ Μωυσέως
δὴ θιασώτης) kifejezést használja, van, hogy „Mózes egyik tanítványa”-
ként (τῶν Μωυσέως γνωρίμων τις) állítja elénk, és az individuális val-
lásosság képviselőjét  látja benne. Ugyanakkor arra is találunk példát,
mondja Niehoff102,  hogy a zsoltárokból vett idézetek előtt a Pentateu-
chusból  vett  citátumokból  álló  formulákkal  találkozunk.  A Tóra és a
zsoltárok ilyetén közelítését Pál még tovább viszi.

A nála olvasható zsoltáridézetek közül a legtöbb – tizenhárom – a
Róm-ben található. Ezzel szemben az  1-2 Kor-ben mindössze négyszer
idézi őket, a többi levelében pedig egyetlenegyszer sem. Mivel magya-
rázható ez a szembeszökő érdeklődés a zsoltárok iránt Pál utolsó levelé-
ben? Még az idézetek vizsgálata előtt feltűnik, mondja Niehoff, a beve-
zető formula: „Dávid mondja” (Δαυὶδ λέγει). Ez pedig azt valószínűsíti,
hogy  Pál  éppúgy  szerzőnek  tekinti  Dávidot,  mint  Izajást  (Ἠσαΐας
λέγει)103. Ez a néven nevezés jelentős különbséget tár elénk. Philón csak
Mózesről beszél úgy, mint szerzőről. Pál viszont jóllehet a prófétának
tartott szerzőket – Izajás, Dávid – néven nevezi, Mózesről sohasem szól

101 NIEHOFF, Paul and Philo on the Psalms, 394.
102 NIEHOFF, Paul and Philo on the Psalms, 401.
103 Róm 15,12; lásd még:  POPKES, E. E.,  „Und David spricht”: Zur Rezeption von Ps

LXX 68,23 im Kontext von Röm. 11,1-10, in  Between Gospel and Election, WUNT 257,
szerk. F. WILK, et al., Tübingen 2010, 321-337.



Amint meg van írva 101

úgy, mint a Törvény szerzőjéről104.  Sőt gyakran ugyanúgy vezeti be a
zsoltárokból vett idézeteket, mint azokat, amelyek a Tórából vagy a pró-
fétákból vesz: „amint írva van” (καθὼς γέγραπται).

A Róm 3,10-18 különös figyelmet érdemel. Pál itt idézi először a zsol-
tárokat,  és  mindjárt  egy  olyan  idézetfűzérrel  szembesít,  amelyben  a
zsoltárokkal együtt Izajást, illetve a Prédikátor könyvét is idézi.  Pál nem-
csak különböző szentírási szakaszokat sző érvelésébe. Annak is tanúi le-
hetünk, hogy kreatív módon alakítja, módosítja az idézett szövegeket105.

Az viszont rendkívül elgondolkodtató, hogy amikor a Róm 4,3-ban a
Ter 15,6-ot idézi – látványosan figyelmen kívül hagyva a Ter 26,5-öt106 –,
meghökkentő, hogy Mózes megnevezése nélkül csupán ezt találjuk: „az
Írás mondja” (ἡ γραφὴ λέγει). Úgy is fogalmazhatnánk, hogy a Tóra
számára, érvelése szempontjából fontos és a zsidó identitást meghatáro-
zó kijelentését leválasztja Mózes alakjáról. A 4,6-ban pedig, amikor Phi-
lónhoz hasonlóan egy zsoltárt idéz mondandója alátámasztására, akkor
a καθάπερ καὶ Δαυὶδ λέγει formulával él. Ezzel szemben Philón hason-
ló szövegösszefüggésben a zsoltárok szerzőjét egyszerűen „himnuszok
énekese”  (ὁ  ὑμνῳδός)  titulussal  illeti.  Más  szóval  Dávid  prófétává
magasodik107 Pálnál. Azzal, hogy a Genezist idézve nem hivatkozik Mó-
zesre, a zsoltárt citálva viszont kiemeli, hogy Dávid „mondja valahol”,
arról tanúskodik, hogy példátlanul megnövekedett számára a zsoltárok-
nak mint az Írásokból vett érvnek az ázsiója.

Niehoff  arra  is  rámutat,  hogy  jóllehet  a  10,5-9  szakaszban  a  Lev
18,5LXX-ra  utalva  így  szól:  „ugyanis  Mózes  ezt  írja”  (Μωϋσῆς  γὰρ
γράφει), mindazonáltal kétértelművé teszi Mózes minősítését, és a Tör-

104 A 4QMMT szövege ezzel ellentétben csak „Mózes könyve” és a próféták után
említi.

105 Erről lásd legutóbb: PULKKINEN, M., Paul’s Use of Psalms, 105-142.
106 „[...] mert Ábrahám hallgatott szavamra, és megtartotta parancsomat, rendelke-

zésemet és utasításomat.”
107 Ennek a folyamatnak a kezdeteiről tanúskodik a 2Sám 23,1-7. Erről lásd: Simon T.

L., Sounding a Voice. The Remaining Validity of David’s Words: 2Sam 23,1-7 As a Key to the
Inner-Biblical Interpretation of the Psalms in Ancient Israel, in L’Azione: Atti della giornata di
studi interfacoltà Pontificio Ateneo Sant’Anselmo Roma 4 ottobre 2016, Studia Anselmiana
180, szerk. E. LÓPEZ-TELLO GARCÍA, E. – NOUZILLE, Ph. – SARR, O.-M., EOS-Verlag, Roma
2019, 93-151.



102 Simon Tamás László

vényről szólva negatív konnotációt teremt. Azáltal, hogy Mózesról szól-
va a γράφω  'írni’, és nem a λέγω ’mondani’ igét használja, Mózest a tá-
voli  múlt szerzőjeként állítja  az olvasó elé,  s  vélhetőleg azt  is sejteti,
hogy már nem szól közvetlenül a címzettekhez. Más szóval a „hit alap-
ján való megigazulás” alapvetően az evangéliumhoz kötődik. A MTörv-
ből  való  idézet  viszont  kihagyja  az  idézett  mondat  kulcsfontosságú
részletét,  nevezetesen  a  Törvény megtartására  vonatkozó  szavakat,  s
így azt sugallja, hogy Krisztus eljövetele beteljesítette a várakozást. A
Róm 10,18-21 részben a levél szerzőjén kívül több fontos bibliai szereplő
is szót kap: a zsoltáros, Mózes és Izajás. A zsoltároson kívül valameny-
nyiük mondandóját a  λέγω ige vezeti be. A Zsolt 19,5-ből vett idézet
azért is figyelemre méltó, mert Pál saját érveivel annyira szerves egysé-
get alkot, hogy a címzettek könnyen az Apostol szavaként azonosíthat-
ták a zsoltáros hangját. Pál tehát az Írások szerzőinek a társaságában áll
előttünk, és elmossa a határokat önmaga és a zsoltáros között. De ez azt
is jelenti, hogy a zsoltáros az evangélium szócsöve lesz108 számára.

Pálnak a Róm-ben kibontakozó, az Írásokat segítségül hívó stratégiája
az Apostol korábbi gyakorlatától is eltér, mutat rá Niehoff.  Jóllehet a
Gal tematikailag számos ponton hasonlít a Róm-hoz, ez utóbbitól eltérő-
en egyáltalán nem idézi a zsoltárokat. Igaz, az  1-2 Kor-ben is találunk
négy zsoltáridézetet, de csak az 1Kor 3,20 szolgál példával arra, hogy
több,  különböző bibliai  könyvből vett  idézetet  épít  érvelésébe.  De itt
még távolról sem bontakozik ki az az Írásokat az evangélium fényében
újra értékelő tendencia, amivel a Róm-ben találkozunk. Az Írások súly-
pontja tehát eltolódik. Már nem Mózes a centrum, hanem Izajás, és leg-
főképpen a zsoltárok. 

Miért éppen egy panaszzsoltár mélypontját választja a 8,31-39 érvelé-
séhez az Apostol? Alkalmasint segítségünkre lehet, ha felidézzük a Róm
keletkezésének a körülményeit.  Claudius császár haláláról  (Kr.  u.  54)
szólva Suetonius109 arról is hírt ad, hogy Nero Claudius „sok rendelke-
zését, intézkedését mint valami őrült vagy beszámíthatatlan ember uta-
sításait, érvénytelenítette”. Ezek között lehetett az a Kr. u. 49-re datált

108 A 15,1-6 szakaszban szintén tanúi lehetünk annak, hogy a zsoltáros közvetlenül
megszólítja a címzetteket. Ehhez hasonló a 15,7-13 is.

109 SUETONIUS, Caesarok élete, VI.33, Budapest 1961 (fordította Kis Ferencné).



Amint meg van írva 103

ediktum is, amellyel Claudius eltávolította a római zsinagógákban vi-
szályt szító zsidókat. A távozásra kényszerülők közül többen zsidóke-
resztények voltak. Ekkor kellett  elhagyniuk a fővárost Priscillának és
Aquilának is, akikkel Pál Korintusban találkozott110, majd Efezusban is
együtt dolgozott111, és akiket a Róm megírásakor már ismét az Urbs-ban
találunk112 vélhetőleg az Apostol érkezését előkészítendő. Amikor Clau-
dius halála után a korábban a római zsinagógák tagjaiból kialakuló ke-
resztény gyülekezetek tagjai visszatértek a Birodalom fővárosába, azzal
kellett  szembesülniük,  hogy  a  gyülekezetek  összetétele  gyökeresen
megváltozott. Míg az ediktum előtt többségben voltak a zsidókereszté-
nyek,  Claudius  halála  után  a  pogánykeresztények  számbeli  fölénye
szembeszökő lett113. 

Amikor Kr. u. 56/57 telén Korintusban a római keresztényeknek kül-
dendő levelén dolgozik, Pál nemcsak a pogányok és zsidók között vég-
zett  misszió megpróbáltatásainak az emlékét őrzi,  hanem testén hor-
dozza a pogányoktól elszenvedett megkövezés nyomait éppúgy, mint a
zsinagógai fegyelmi rendhez tartozó korbácsoláséit is (2Kor 11,24skk).
Jóllehet a Gal-et csak néhány év választja el a Róm-től, ez utóbbiban már
nem  találunk  utalást  a  zsidók  körében  végzendő  misszióra  (vö.  Gal
2,9sk). Csak annak a reményének ad hangot, hogy pogányokat megszó-
lító  küldetésének  közvetve  hatása  lesz  Izraelre:  „büszkén  teljesítem
szolgálatomat,  mert  ezzel  talán féltékennyé  tehetem véreimet,  és  így
megmenthetek közülük többeket” (Róm 11,14). E szemlélet- és straté-
giaváltás  mögött  alapvetően  nem  teológiai  megfontolások  húzódtak,
hanem a palesztinai  politikai  hangulat átalakulása114.  A Rómától való
függetlenség vágya egyre erősödött, egyelőre fojtva „mint a puskapor
és harag”. Ennek egyik megnyilvánulása volt, hogy a jeruzsálemi politi-

110 ApCsel 18,2.
111 1Kor 16,19.
112 Róm 16,3.
113 Claudius valláspolitikájának a kereszténység formálódásában betöltött szerepét

illetően az egyik legalaposabb monográfia:  ALVAREZ CINEIRA, D.,  Die Religionspolitik
des Kaisers Claudius und die paulinische Mission, HBS 19, Freiburg – Basel – Wien 1999.

114 Ennek részleteiről lásd: TOMSON, P. J., Sources on the Politics of Judaea in the Fifties
CE – A Response to Martin Goodman, in JJS 68 (2017) 234-259.



104 Simon Tamás László

kai elit egy része a körülmetélés pogányok általi elfogadását úgy értel-
mezte mint a zsidó hatalmi igény elfogadását, elismerését.  Jakab és a
jeruzsálemi ἐκκλησία vezetői a megmaradás és a békés együttélés érde-
kében indították útjukra küldöttjeiket a galaták között élő gyülekezetek-
hez, illetve Korintusba. Pál ezeket a pogányok körülmetélését szorgal-
mazó  (vagy  legalábbis  nem  ellenző)  keresztény  misszionáriusokat
„áltestvérek”-nek, „álapostolok”-nak minősíti.  A  Róm megírásakor vi-
szont arra jut, hogy a gyökereihez és az anyaegyházhoz való hűségéből
fakadóan nem tehet mást: Jeruzsálembe kell mennie.

Claudius császár halála után Pál számára végre felcsillant annak a le-
hetősége, hogy eljusson Rómába s onnét talán Hispaniába is. Újra át-
gondolja az általa hirdetett evangélium tartalmát és következményeit.
Kudarcaival számot vetve és reményeit latolgatva készül a Birodalom
fővárosába.  A  Róm-ben gondolatainak kifejtése közben nemcsak cím-
zettjeinek helyzetét, konkrét problémáit tartja szem előtt, hanem azokat
a minden  ἐκκλησία számára érvénnyel bíró felismeréseket,  melyek a
Krisztusban való hitből erednek. Számos tényező folyománya, hogy a
lehetséges veszélyekről általánosságban fogalmaz a Róm 8,31-39. Az ed-
digi argumentáció következményeit összefoglalva személyes meggyő-
ződéséről  is  számot  ad.  Tervek,  remények,  aggodalmak  és  félelmek
örvényei között önmagát is bátorítja, s ugyanakkor a zsoltáros segítsé-
gével a szenvedés és megpróbáltatás evangéliumi értelmezésében is új
távlatot nyit. A Zsolt 44 (43) ugyanis meghaladva azt az alapvetően de-
uteronomiumi, ill. deuteronomista álláspontot, amely kizárólag az áldás
és az átok pólusai között magyarázta a Jhwh-val kötött szövetség mi-
benlétét, azt tárja az olvasó elé, hogy a ḥeszed erőterében a gyötrelem és
a kiszolgáltatottság nem sodorja magával a hívőt a reménytelenségbe.
Ellenkezőleg, a panaszzsoltár mélypontján szikrázik fel a megingatha-
tatlan bizakodás. Így, amit a római útját előkészítendő mond, azt a biza-
kodását  is  magába  foglalja,  hogy  „nálatok  lévén  együtt  bátorodjunk
meg egymás hite, a tiétek és az enyém által” (Róm 1,12).



Amint meg van írva 105

A Zsolt 110,1 és a Róm 8,34

A Zsolt 110 az Újszövetségben leggyakrabban idézett ószövetségi szö-
veg115. Mindazonáltal az újszövetségi szerzők a zsoltárnak csak az első
és negyedik versét idézik. Sőt ez utóbbit kizárólag a Zsidóknak írt levél. A
Zsolt 110,1 nemcsak idézetként olvasható a keresztény biblia második
felében, hanem a zsoltárvers bizonyos részleteit is felhasználja a keresz-
tény Biblia második része.

Ha eltekintünk a Mt 22,44-től (és a párhuzamos helyektől), ahol nem
azon van a hangsúly, hogy Jézus az Isten jobbján van, hanem a κύριος
tituluson,  akkor  világossá  válik,  hogy csupán  két  olyan  újszövetségi
szöveghely van,  amelyik a maga egészében idézi  ezt  a  zsoltárverset:
ApCsel 2,34sk és Zsid 1,13. Az összes többi esetben csupán a zsoltárvers
részleteit  előhívó allúzióval  van dolgunk.  Vagyis,  úgy tűnik,  hogy a
szerzők és olvasóközönségük számára ismerős szövegnek számított a
zsoltárvers.  Ezt a benyomást erősíti  az a tény is,  hogy több szerző –
Róm 8,34; Kol 3,1; Ef 1,20; 1Pt 3,18-22 – az adott dokumentumnál koráb-
bi  hagyományban  már  formulává  kristályosodott  megfogalmazást
idéz116. Ez azonban nem jelenti azt, hogy ezek a szerzők szükségképpen
keresztény  testimoniumokat,  florilegiumokat használtak volna. Az is el-
gondolkodtató, hogy még abban az esetben is, amikor különböző újszö-
vetségi szövegekben az „(Isten) jobbján” kifejezést találjuk, a szintagma
azonossága egyáltalán nem jelenti azt, hogy a különböző szerzők azo-
nos  értelemben használták  a  kifejezést117.  A  „jobbján”  kifejezés  Jézus
húsvétjának – szenvedésének, halálának, feltámadásának, felmagaszta-
lásának – időbeli aspektusára éppúgy fényt vet, mint e történés követ-

115 Három locus a LXX-t idézi: Lk 20,42sk; ApCsel 2,34; Zsid 1,13. Kettő ettől eltérő
szövegváltozatot tartalmaz: Mt 22,44; Mk 12,36. Három allúzió használja különböző
alakban a  κάθημαι igét, valamint az  ἐκ δεξιῶν szintagmát (Mt 26,64; Mk 14,62; Lk
22,69). A Kol 3,1 csak az előbbit, a Mk 16,19 és az ApCsel 7,55sk viszont csak az utób-
bit. Az összes többi allúzió szinonimákkal vagy hasonló tartalmú kifejezésekkel él. Ez
a sokszínűség szintén a testimonium-hipotézis ellen szól. 

116 Hasonló jelenséggel találkozunk az ApCsel 2,33-36 szakaszban is.
117 GOURGUES, M., À la droite de Dieu: Résurrection de Jésus et actualisation du Psaume

110,1 dans le Nouveau Testament, Études biblique 66, Gabalda, Paris 1978, 224. 



106 Simon Tamás László

kezményeire. Jelesül arra, mi a következménye és a jelentősége a feltá-
madásnak Krisztus és a benne hívők számára.

Amennyiben a metafora használatának időbeli alakulását szemléljük,
akkor  az  látszik  valószínűnek,  hogy  a  rövid,  formuláris  kifejezés  –
„Krisztus Isten jobbján van” – Sitz im Lebenjét a liturgikus ünneplésben,
illetve hitvallásban azonosíthatjuk. A fejlődés következő fázisának a ta-
núi azok a szövegek, amelyek a föltámadt Krisztus misztériumát kíván-
ják föltárni. Nevezetesen azt, mit jelent, és mik a következményei an-
nak, hogy a Názáreti  Jézus példátlan és meghaladhatatlan módon az
Örökkévaló közelében van. Ennek az időszaknak a tanúi Pál levelei és
az 1Pt. A Zsid pedig arról az elmozdulásról vall, amely révén a zsoltár-
idézet elsősorban már nem a feltámadt Krisztus tevékeny jelenlétét hi-
vatott hangsúlyozni, hanem Jézus új és örök identitását próbálja feltár-
ni. Vagy ahogy Gourgues118 fogalmaz: a „funkcionális” perspektívát az
„ontológiai” váltja fel.

Az 1Kor 15,25 és a Róm 8,34 az első tanúi a zsoltár újszövetségi hasz-
nálatának. Mindkettő a Zsolt 110,1-nek csak egy rövid töredékét építi be
az adott kontextus érvelésébe. Más szóval, úgy tűnik, hogy egyik szö-
veg sem kívánja elmélyíteni a két szöveg közötti intertextuális kapcsola-
tot,  nincsenek  a  szövegben  jelzések  az  intertextualitásra  (Intertextua-
litätssignale), nem él sem a  pars-pro-toto elvével, és metalepszisnek sem
tekinthető119. A Róm 8,34 más újszövetségi szövegekkel120 együtt csupán
implicit intertextuális jelzéssel él. Ezt a funkciót „az Isten jobbján” szin-
tagma tölti be. A kifejezéssel együtt álló igék (’ül’,  ’áll’, ’van’, ’felma-
gasztal’) másodlagosak. Bormann121 szerint viszont öt tényező is amel-
lett  szól,  hogy  ezt  a  szintagmát  intertextualitásra  utaló  jelzésként
értékeljük. Az ószövetségi szövegekben „Isten jobbja” az erő és a hata-
lom képzetéhez kapcsolódik. A LXX számos szövegben a szabadítás, se-
gítség, illetve a védelem kifejezéseivel köti össze. A LXX ugyanazokat
az  igéket  használja  a  szintagmával,  mint  az  Újszövetség.  Akik  ἐκ

118 GOURGUES, À la droite de Dieu, 217.
119 BORMANN (Ps 110 im Dialog mit dem Neuen Testament, 193) arra is felhívja a figyel-

met, hogy Hays csak futólag említi a Zsolt 110 recepcióját Pálnál.
120 BORMANN (Ps 110 im Dialog mit dem Neuen Testament, 197) a következő szövegeket

sorolja még ide: ApCsel 5,31; 7,55b.56b; Ef 1,20; Kol 3,1; Zsid 1,3;8,1; 10,12sk.
121 BORMANN, Ps 110 im Dialog mit dem Neuen Testament, 199sk.



Amint meg van írva 107

δεξιῶν találhatók, kivételezett pozícióban vannak. A „jobb” összekap-
csolása a béke, a bizalom, az eskü fogalmával a hellenista háttérből ma-
gyarázható. Bormann122 végkövetkeztetése: a LXX-ban a Zsolt 110,1 az
egyetlen szöveghely, amelyik számításba jöhet az „Isten jobbján” szin-
tagma újszövetségi használatának az értelmezésében.
Már Ferdinand Hahn123 rámutatott arra, hogy az újszövetségi szerzők a
Zsolt 110,1 három aspektusát más-más módon használták fel. A  sessio
ad dexteram többször ott is felbukkan, ahol egyébként semmi más utalást
nem találunk a zsoltárra. Más szövegek a 110,1b-ét idézik, amikor arról
szólnak, hogy a megdicsőült Krisztus valamennyi ellenségét leigázza.
Néhány szöveghely pedig a 110,1a bevezető formuláját, a  κύριος-titu-
lust hívja segítségül krisztológiai mondandójának az artikulálásához.

Martin Hengel nyomán valószínűsíthető, hogy a sessio ad dexteram-ot
is tartalmazó liturgikus hitvallásformulának a legkorábbi124 előfordulása
a Róm 8,34. Míg a keresztre feszítés és a feltámadás felidézése, mondja
Hengel, a tanítványok emlékeire, illetve tapasztalataira épít, az ítélet és
második eljövetel várása pedig Jézus szavaiban találja meg alapját, ad-
dig a sessio ad dexteram egyedüli forrásaként az Írások125, nevezetesen a
Zsolt 110,1 azonosítható. Hogyan jutottak az első keresztény nemzedék
tagjai arra a botrányos következtetésre, hogy a keresztre feszített Messi-
ást, a Názáreti Jézust az Örökkévaló nemcsak feltámasztotta, hanem ön-
nön trónjára maga mellé emelte?

Feltűnő, hogy a Zsolt 110,1-re a hitelesnek tartott levelekben Pál csu-
pán kétszer utal. Ez jelentősen kevesebb, semmint azt Lk-ApCsel vagy a
Zsid teszi.  Vajon azt jelenti ez, hogy ennek az ószövetségi szövegnek
még nem volt nagyobb jelentősége az első század ötvenes éveiben? Ép-
pen az ellenkezőjéről van szó, mondja Hengel. A Zsolt 110,1-nek az új-
szövetségi  krisztológiát  alakító  hatása  már  megtörtént,  amikor  Pál  a
Róm-et (55/56-ban) és az  1Kor-et (mintegy másfél évvel korábban) írta.
Pál azért használja minden további magyarázat nélkül ezt a formuláris
kifejezést,  mert tudatában van annak, hogy Korintusban és Rómában

122 BORMANN, Ps 110 im Dialog mit dem Neuen Testament, 201.
123 HAHN, F., Christologische Hoheitstitel, FRLANT 83, Göttingen 21964, 127skk.
124 HENGEL, „Setze dich zu meiner Rechten!”, 117.
125 HENGEL, „Setze dich zu meiner Rechten!”, 119.



108 Simon Tamás László

egyaránt tudták a címzettek, hogy miről van szó. Hasonlóképpen érvel
M. Gourgues126. Mindkét helyen a gyülekezet számára ismert, már meg-
szilárdult formulával van dolgunk, mondja. A tény, hogy sem ő, sem az
1Pt szerzője nem látja szükségét annak, hogy a kifejezéshez magyaráza-
tot fűzzön, sem, hogy kifejezetté tegye a zsoltárral való kapcsolatot, azt
jelzi, hogy ez a formula már ismert volt a címzettek körében.

G. Lohfink127 értelmezése szerint a Róm 8,34 első két megállapítása –
„meghalt, sőt feltámadt” – az eredeti kérigma. Ezzel szemben a harma-
dik és a negyedik – „az Isten jobbján van, és közbenjár értünk” – egy-
szerűen a feltámadásra vonatkozó kijelentést fejti ki. Hengel128 szerint
viszont éppen a két utóbbi jelenti  a megfogalmazódó hitvallás csúcs-
pontját,  és e két utóbbi pontosítás által lesz egyértelmű a  μᾶλλον δὲ
ἐγερθείς szotériológiai jelentősége. Más szóval a hitvallás 3. és a 4. tag-
mondata arra vet fényt, mi a következménye Jézus Krisztus feltámadá-
sának a hívők jelenét illetően. Tehát a v. 34 ezáltal alapozza meg a vv.
35skk kijelentéseit. 

Az is amellett szól, hogy egy régebbi formulával van dolgunk, hogy
a negyedik tag a 8,34-ben, nevezetesen az intercessio Christi, a Zsid-ben is
visszatér129. Következésképpen e Pálnál szokatlan négy tagú kijelentés
(Róm 8,34) egy korábbi, valószínűleg a római gyülekezet számára meg-
határozó, krisztológiai  credo130. Nem meglepő, hogy a Zsolt 110,1-gyel,
illetve a  sessio ad dexteram-mal kapcsolatos kijelentések több, Rómával
kapcsolatba hozható dokumentumokban is felbukkannak131.
Gourgues132 is hasonló következtetésre jut. Mindenekelőtt azt kell meg-
vizsgálnunk, mondja, milyen formulákban rögzült elsőként a Jézus fel-
támadását valló hit. A Jézust  κύριος-nak hirdető formulákkal (Fil 2,11;

126 GOURGUES, À la droite de Dieu, 55sk.
127 LOHFINK, G., Die Himmelfahrt Jesu, StANT 26, Kösel, München 1971, 84sk.
128 HENGEL, „Setze dich zu meiner Rechten!”, 124.
129 Zsid 7,3.25.27.28.
130 A  μᾶλλον határozó,  valamint  a  nyomatékosító  kai,  a  hosz  kai kifejezésben

valószínűleg Páltól származik (HENGEL, „Setze dich zu meiner Rechten!”, 129.139).
131 HENGEL, „Setze dich zu meiner Rechten!”, 126. A Zsid, 1Pt, 1Kelemen, a deuteropáli

Kol, valamint a Péter-hagyománnyal összeköthető Mk.
132 GOURGUES, À la droite de Dieu, 55.



Amint meg van írva 109

Róm 10,8b-9; 1Kor 12,3) együtt, megjelennek olyan rövid hitvallások is,
amelyek a feltámadást is említik. Ezek közül némelyekben Isten a cse-
lekvés  alanya  (1Tessz  1,9sk;  Róm  10,9),  másutt  viszont  maga  Jézus
(1Kor 15,3-8; 1Tessz 4,14). Igaz, hogy másutt rendszerint a hitvallásra
jellemző ige – ’hinni’, ’továbbadni’, ’hirdetni’ – vezeti be a feltámadásra
vonatkozó kijelentést, mindazonáltal nem hagyhatjuk figyelmen kívül,
hogy a Róm 8,28-39 szakaszt is két olyan ige keretezi, amelyiknek a je-
lentése az előbb említettekkel rokonítható: oἴδαμεν δὲ ὅτι (v. 28), illetve
πέπεισμαι γὰρ ὅτι (v. 38). A v. 34 rendkívül józan, minden sallangtól
mentes  stílusa,  valamint  a  participiumok használata  szintén amellett
szól,  hogy  hagyományos  formulával  van  dolgunk.  Ennek  ellenére
Gourgues úgy véli, több olyan részlet is azonosítható, ami azt sejteti,
hogy a hagyományos elemeket a jelen kontextus igényeinek megfelelő-
en alakította Pál. E módosításnak a tanúja például a μᾶλλον határozó-
szó. Ami a participiumokat illeti, nem szükségképpen kell hagyomány-
ból  vett,  himnikus  anyagra  gondolnunk.  Az  is  elképzelhető,  hogy  a
közvetlen  szövegkörnyezet  stílusa  (v.  33b  –  δικαιῶν,  v.  34a  –
κατακρινῶν) miatt találunk a v. 34b-en is participiumokat. Az interces-
sio tétele mögött valószínűleg a Zsolt 110,4 áll, ahol a Melkizedekre tör-
ténő utalás jelentette annak az elképzelésnek a kiindulópontját, amely
szerint Krisztus mennybéli főpap. Vajon Krisztusnak a hívők érdekében
történő közbenjárása a keresztény jelent érintő valóság vagy eszkatoló-
gikus értelemben veendő? Ez utóbbi magyarázat képviselői133 egyrészt
arra hivatkoznak, hogy a 8,31-39 szakaszban több ige is jövő időben áll.
Másrészt arra mutatnak rá, hogy kivált a vv. 31-34 az „értünk”, illetve
„ellenünk” ellentétpárra  épül,  ami  a törvényszéki  értelmezési  keretet
nyomatékosítva az ítélet kontextusát valószínűsíti. Továbbá a vv. 33b-
34 szakaszban található allúzió Iz 50,8-ra, mondják, szintén eszkatológi-
kus konnotációval bír.  Ezzel szemben Gourgues134 a címzettek jelenét
tartja meghatározónak. A magam részéről némi fenntartással élek ezzel
a  hipotézissel  kapcsolatban.  Nem  valószínű,  hogy  a  római  kereszté-

133 Közéjük tartozik a Zsolt 110 újszövetségi recepciójáról szóló egyik jelentős mo-
nográfia szerzője is: HAY, D. M., Glory at the Right Hand: Psalm 110 in Early Christiani-
ty, SBLMS 18, SBL Press, Atlanta 1989, 131.

134 GOURGUES, À la droite de Dieu, 46.



110 Simon Tamás László

nyeknek  konkrét  próbatételekkel,  harccal,  külső  körülmények  szabta
nehézségekkel kellett szembenézniük. A Róm 8 az általános keresztény
létállapotra reflektál. Ezt erősíti a többes szám első személy használata
is. Azok a nehézségek és próbatételek, amelyekről Pál beszél, bármelyik
korabeli keresztény gyülekezet helyzetét jellemezhették.

A Rómában élő keresztény közösségek arcéle számos rekonstrukciós
kísérlet dacára nehezen fókuszálható. A gyülekezetek összetételének és
(együtt-)működésének a kérdése máig vita tárgya. Mi lehetett Pál célja a
levél megírásával? Erre választ keresve szintén hipotézisek széles skálá-
jával  szembesülünk.  Néhányan stratégiai  megfontolásokban látják  az
Apostol szándékát: segítséget keres és remél a hispániai misszió számá-
ra. A főváros, így a vélemény, az Apostol terveiben csupán Zwischensta-
tion, közbenső állomás. Mások szerint csupán be akar mutatkozni a cím-
zettek  előtt.  Többen  viszont  úgy  gondolják,  inkább  álláspontjáról
kívánja meggyőzni őket. Ismét mások pedig azon a véleményen van-
nak, hogy a feladóra árnyat vető hírek megelőzték a levél érkezését135.
Következésképp Pál célja: apologia pro vita sua, tisztáznia kell magát. Is-
mét mások a Róm 1,13skk-ben azonosítják a levél célját. Itt azt teszi egy-
értelművé, hogy azért megy Rómába, hogy az evangéliumot hirdesse.
Jóllehet az 1,15-ben nem a küszöbön álló, hanem a sokszor tervezett és
még meg nem valósult reményeiről szól, az εὐαγγελίζομαι, ‘hirdetni az
evangéliumot’, ige – bár magába foglalja a missziós munka egészét, le-
gyen az akár outsiderek, akár hívők között végzett apostolkodás – hasz-
nálata Pál autentikus leveleiben rendszerint a missziós igehirdetés kez-
detét136 jelöli.  Következésképpen,  úgy tűnik,  hogy az  Apostol  szerint
Rómában még nem hirdették az evangéliumot, a Krisztus-esemény di-
menzióit teljesen feltáró, azaz páli értelmezése szerint. Úgy is fogalmaz-
hatnánk, hogy maga a levél ennek az igehirdetésnek nemcsak az eszkö-
ze, hanem tartalmának az összefoglalása is.

135 Róm 3,8: „Vagy talán igaz az, amivel rágalmaznak minket, és amit állítanak né-
melyek? Hogy tudniillik így beszélünk: »Tegyük a rosszat, hogy a jó következzék be-
lőle«?”

136 Erről lásd: GAVENTA, B. R., „To Preach the Gospel”: Romans 1,15 and the Purpose of
Romans, in  The Letter to the Romans, BETL 226, szerk.  SCHNELLE, U., Peeters, Leuven,
2009, 183 (179-195).



KOCSIS IMRE

A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács 
kettős művében

Lukács evangéliumának egyik sajátossága abban áll, hogy az irat végén
a  feltámadt  Krisztus  írásmagyarázóként  jelenik  meg.  Először  az  em-
mauszi  tanítványok  előtt  vonatkoztatja  magára  mindazt,  ami  Mózes
könyveiben és a prófétáknál meg van írva, majd a 11 apostol előtt kije-
lenti: „Ezeket mondtam nektek, amikor még veletek voltam: Be kell tel-
jesednie mindannak, amit rólam Mózes törvényében, a prófétákban és a
zsoltárokban írtak” (Lk 24,44). Figyelemre méltó, hogy ez a mondat az
ószövetségi könyvek három csoportját említi: Mózes törvénye – prófé-
ták – zsoltárok. Ennek értelmezésekor a szentírás-magyarázók a zsidó
hagyományra utalnak, hiszen a zsidóság mind a mai napig három cso-
portra osztja a szent iratokat: Törvény (Tora) – Próféták (nebiím) – Írá-
sok (ketubím). A Lukács szövegében levő eltérést általában így magya-
rázzák:  a  Zsoltárok  voltaképp az  Írásokat  képviselik.  Bár  alapvetően
igazat  tudok  adni  ennek  a  magyarázatnak,  mégis  fontosnak  tartom
megjegyezni, hogy a harmadik csoportra az Újszövetség idején egyéb,
általánosabb megnevezés is létezett. A Jézus Sirák fia könyve görög vál-
tozatának  bevezetésében  például  ez  áll:  a  törvény,  a  próféták  és  az
atyáktól ránk maradt többi írás (Előszó 8–10). Az a tény, hogy Lukács a
bibliai könyvek harmadik csoportjaként a Zsoltárokat említi, azt sejteti,
hogy számára ez a gyűjtemény különös jelentőséggel bírt. 

Érdemes a már idézett mondat folytatását is figyelembe venni: „Meg
van írva, hogy a Messiás szenved, és harmadnap feltámad halottaiból,
és hogy nevében megtérést és bűnbocsánatot hirdetnek minden népnek
Jeruzsálemtől kezdve” (Lk 24,46). A törvény, a próféták és a zsoltárok



112 Kocsis Imre

tehát három tényezőt hirdetnek előre: a Messiás szenvedését, feltáma-
dását és a nevében történő igehirdetést. Értekezésemben azt szeretném
vázolni, hogyan jelenik meg Lukács kettős művében, az evangéliumban
és az Apostolok Cselekedeteiben ennek a három szempontnak zsoltár-
idézetekkel, illetve zsoltárhivatkozásokkal történő bemutatása. Másként
megfogalmazva: Lukács szemléletében hogyan jelzik előre a Zsoltárok
Krisztus szenvedését, feltámadását és az egyetemes missziót?

Jézus szenvedése a Zsoltárok tükrében

Magától értetődő, hogy figyelmünk mindenekelőtt a Lukács-féle szen-
vedéstörténetre irányul. Ám tudomásul kell vennünk, hogy a szenve-
déstörténet nem tartalmaz bevezető formulával (pl. „meg van írva”) el-
látott,  nyílt  idézetet  a  zsoltárokból.  Utalások,  rejtettebb  hivatkozások
persze felfedezhetők. Ilyen például a ruhák szétosztásának (Lk 23,34)
vagy az ecettel való itatásnak a motívuma (Lk 23,36)).  A legegyértel-
műbb  utalás  Jézus  utolsó,  halál  előtti  felkiáltásában  fedezhető  fel:
„Atyám, kezedbe ajánlom az én lelkemet” (23,46). Ez a mondat lényegé-
ben a Zsolt 31,6 idézete, az „Atya” (πάτερ) megszólítással kiegészítve.1

A szenvedéstörténeten kívül a lukácsi kettős mű más részeit is célsze-
rű figyelembe venni, már amiatt is, mert egyéb helyeken nemcsak utalá-
sok, hanem nyílt idézetek is olvashatók a szenvedésre vonatkozólag. Sza-
badjon először is  a  jeruzsálemi bevonulásról  szóló elbeszélésre utalni,
amelyben a tanítványok és a zarándokok így köszöntik Jézust: „Áldott a
király, aki az Úr nevében jön.” Ez a köszöntés a Zsolt 118,26-ot visszhan-
gozza, bár a „király” megnevezés nem szerepel az eredeti szövegben. A
118. zsoltár egy liturgikus keretben történő hálaadást tartalmaz, amely-
nek hátterében Istennek valamelyik szabadító tette áll.2 A zsoltárok gyűj-

1 Érdemes  megjegyezni,  hogy  Lukács  evangéliumában  Jézusnak  mind  az  első,
mind az utolsó kijelentése az Atyával való közvetlen kapcsolatát tudatosítja: „Nem
tudtátok, hogy nekem Atyám dolgaiban kell lennem?” (Lk 2,49). – „Atyám, kezedbe
ajánlom az én lelkemet” (23,46).

2 Hogy konkrétan melyik szabadító tettről van szó, és hogy az egyes szám első sze-
mélyben elmondottak kire vonatkoznak, azt nehéz teljes bizonyossággal megállapíta-
ni.  Nem lehetetlen, hogy a zsoltárban Izrael általános értelemben vett  történeti ta-



A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács kettős művében 113

teményébe az ún. Peszah Hallel csoport részeként került be, ami egyúttal
egy új távlattal is együtt járt. Már nemcsak a múltbeli szabadulásért ad-
nak hálát,  hanem előre tekintenek a  végleges szabadulásra, amelyet a
Messiás hoz el.3 Az „Áldott, aki az Úr nevében jön” üdvözlő formula el-
sősorban rá vonatkozik. Lukács szövegében is Jézusnak mint Messiáski-
rálynak szól a köszöntés. Persze ő nem diadalmas hadvezérként, hanem
a béke királyaként (vö. Zak 9,9), a rá váró szenvedések üdvtörténeti szük-
ségességének tudatában (vö. Lk 24,26) vonul be Jeruzsálembe.

A 118. Zsoltárra a gonosz szőlőmunkásokról szóló példabeszéd ösz-
szefüggésében is hivatkozás történik, sőt ott kifejezett idézetet találunk.
Jézus az alábbi kérdéssel fordul hallgatóihoz: „Mit jelent akkor ez az
írás: A kő, amelyet az építők elvetettek, szegletkővé lett?” (Lk 20,17). Jé-
zus itt a 118,22 mondatát idézi, amely eredetileg Izraelre, a választott
népre  vonatkozott:  bár kicsiny és  megvetett  volt  a  többi  nép között,
mégis Isten segítségével nagy tetteket vitt végbe.4 Az evangéliumi szö-
vegben a mondat nyilván Jézus halálára és feltámadására utal előre. 

Figyelemre méltó, hogy Jézus szenvedésére vonatkozólag az Aposto-
lok Cselekedeteiben is található egy zsoltáridézet. Azt követően, hogy a
főtanács Pétert és Jánost felelősségre vonja egy béna meggyógyítása mi-
att, a jeruzsálemi keresztény közösség imádkozni kezd: 

„Uram, te alkottad az eget, a földet, a tengert és mindent, ami ben-
nük  van.  Te  szolgádnak,  Dávid  atyánknak  szájával  mondtad  a
Szentlélek által: Miért háborogtak a nemzetek, és a népek miért ter-
veztek hiúságokat? A föld királyai fölkeltek és a főemberek össze-
gyűltek az Úr ellen és az ő Fölkentje ellen. Mert valóban összegyűl-
tek ebben a városban szent szolgád, Jézus ellen, akit fölkentél: He-

pasztalata tükröződik. Vö. ZENGER, E.,  Psalmenauslegungen 2: Ich will die Morgenröte
wecken, Herder, Freiburg – Basel – Wien 2003, 119; KOCSIS, I., Die christologische Interp-
retation von Ps 8 und Ps 118 im Neuen Testament, in You who live in the shelter of the Most
High (Ps. 91:1: The Use of Psalms in Jewish and Christian Traditions (Studien zur jüdisc-
hen Literatur und Kunst 16), szerk. FRÖHLICH, I. – DÁVID, N. – LANGER, G., Vandenho-
eck & Ruprecht, Göttingen 2021, 31–40, 36. 

3 Vö. RAVASI G.,  Il libro dei Salmi III, Dehoniane, Bologna 1988, 413; ZENGER,  Psal-
menauslegungen 2, 115.

4 Vö. DAHOOD, M.,  Psalms III (AB 17), Doubleday, New York 1970, 159; RAVASI,  Il
libro dei Salmi III, 428; ZENGER, Psalmenauslegungen 2, 122.



114 Kocsis Imre

ródes és Poncius  Pilátus  a pogányokkal  és Izrael  népeivel,  hogy
végrehajtsák azt, amit kezed és akaratod előre elrendelt, hogy meg-
történjék” (ApCsel 4,24-28).

Ebben az imában a jeruzsálemi hívek a 2. Zsoltár kezdősorait idézik. A
2. Zsoltárt általában intronizációs zsoltárnak tartják, amelynek tartalmát
eredetileg a király beiktatásakor vagy a beiktatás emlékünnepén recitál-
ták, a fogság után pedig a Messiásra vonatkoztatva reinterpretálták.5 A
zsoltárra az Újszövetség iratai  is gyakran hivatkoznak, de a figyelem
többnyire  a szöveg második felére irányul,  amely a Messiás uralmát
hangsúlyozza.6 A fentebb idézett mondatokban viszont a Messiás elleni
lázadás témája dominál. S éppen ez teszi lehetővé a Jézus szenvedésére
való vonatkoztatást. Igaz, ezekben a zsoltármondatokban – egyéb zsol-
tároktól eltérően – nem a bántalmakon van a hangsúly. Ugyanakkor ép-
pen ezek a mondatok teszik egyértelművé, hogy Jézus szenvedései nem
pusztán az „igaz ember” szenvedései, hanem a Messiásé. Az Apostolok
Cselekedetei szövegében a zsoltármondatok aktualizálása is igen szem-
betűnő. Ez az eljárás a qumráni peserekre emlékeztet.7 Az aktualizáló

5 Vö. DAHOOD, M.,  Psalms I  (AB 16), Doubleday, New York 1966, 7; KRAUS, H.-J.,
Psalmen 1–59 (BKAT), Neukirchener, Neukirchen-Vluyn 19785, 146; RAVASI G., Il libro
dei Salmi I, Dehoniane, Bologna 1986, 91. Mindazonáltal több exegéta a fogság utáni
időre datálja a zsoltár keletkezési idejét. Vö. DEISSLER, A., Zum Problem der Messianität
von Psalm 2, in Studien zum Messiasbild im Alten Testament (Stuttgarter Biblische Auf-
satzbände 6), szerk. STRUPPE, U., Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 1989, 319–330, 330;
ZENGER, E., Psalmenauslegungen I: Mit meinem Gott überspringe ich Mauern, Herder, Fre-
iburg – Basel – Wien 2003, 49.

6 Idézetek: ApCsel 13,33; Zsid 1,5; 5,5. Utalások: Zsid 1,2; Jel 2,26–27; 12,5; 19,15. A
2.  Zsoltár  újszövetségi  használatáról  bővebb tájékoztatást  nyújt  DUPONT,  J.,  „Filius
meus es tu”: L’interprétation de Ps II, 7 dans le Nouveau Testament, in RSR 35 (1948), 522–
543; RÓZSA, H., A Zsolt 2 és 110 krisztológiai értelmezése, in UŐ, Isten az Üdvözítő. Ószö-
vetségi tanulmányok, Szent István Társulat, Budapest 2014, 209–283, 213–252. Az első-
ként említett szerző hasznos tanulmányt írt arról is, hogyan jelennek meg a zsoltárok
az Apostolok Cselekedeteiben: DUPONT, J.,  L’interpretation des psaumes dans les Actes
des Apôtres, in UŐ, Études sur les Actes des Apôtres, Cerf, Paris 1967, 283–307.

7 A peserekről bővebb információt nyújt FRÖHLICH, I., A qumráni szövegek magyarul,
PPKE BTK, Piliscsaba 1998, 327–328; XERAVITS, G.,  Könyvtár a pusztában. Bevezetés a
Holt-tengeri tekercsek nem-bibliai irodalmába (Deuterocanonica 3), L’Harmattan, Buda-
pest 2008, 63–71. 



A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács kettős művében 115

értelmezés az eredeti szövegben található felsoroláshoz képest fordított
sorrendben történik. Ott a „fölkent” szerepelt utoljára, az értelmezésben
viszont az első helyen áll. Az alkalmazás konkrétan az alábbi formában
történik:

– fölkent: Jézus, aki Isten Fia
– főemberek (ἄρχοντες) ): Poncius Pilátus
– királyok: Heródes
– nemzetek (ἔθνη): a pogányok
– népek (λαοί): Izrael népei.8

Jézus feltámadása a Zsoltárok tükrében

Első helyen a 118. Zsoltár már idézett mondatára utalunk: „A kő, ame-
lyet az építők elvetettek, szegletkővé lett.” Miként szó volt róla, ez a
mondat, amelyet a Lk 20,17-ben maga Jézus idéz, egyszerre utal a szen-
vedésre és a feltámadásra. S ez utóbbi szempont a hangsúlyosabb. Jé-
zust,  az  „elvetett  követ”  Isten  „szegletkővé”  rendelte.  A „szegletkő”
(κεφαλὴ γωνίας) azt a sarokkövet jelenti, amely alapvető fontosságú az
épületben, mert a boltívnél összetartja a falakat. A zsidó vezetők által el-
vetett Názáreti Jézus a feltámadása után kulcsszerepet kapott Isten új
épületében, az egyházban. Erre a tényre az Apostolok Cselekedeteiben
is utalás történik, Péter és János apostolok főtanács előtti védekezésé-
ben. Ez utóbbi szövegre más összefüggésben még visszatérünk.

A feltámadás nyílt bibliai idézetekkel történő alátámasztása az Apos-
tolok Cselekedeteiben két beszéd keretében – Péter pünkösdi beszédé-
ben, valamint Pálnak a pizidiai Antiochiában elmondott beszédében –
történik. Ezekben a szövegekben mind a feltámadás ténye, mind annak
teológiai jelentősége a Zsoltárokra történő hivatkozásokkal nyer „igazo-

8 A λαοῖς Ἰσραήλ kifejezés eléggé szokatlannak tűnik. A többes szám bizonyára a
zsoltár  eredeti  szövegével  való  egyeztetés  szándékával  magyarázandó.  Vö.
SCHNEIDER, G., Die Apostelgeschichte I (HThKNT V/1), Herder, Freiburg – Basel – Wien
1980, 358 (35. lábjegyzet); MARGUERAT, D., Les Actes des Apôtres (1–12) (CNT Va), Labor
et Fides, Genève 2007, 155. Olyan nézet is megfogalmazódott, miszerint Lukács itt Iz-
rael törzseire gondolt. Vö. PESCH, R., Die Apostelgeschichte I (EKK V/1), Benziger/Neu-
kirchener, Zürich/Neukirchen-Vluyn 1986, 177; FITZMYER, J. A., The Acts of the Apostles
(AB 31), Doubleday, New York 1998, 310. 



116 Kocsis Imre

lást”.  Mivel  hosszasabb  idézetet  Péter  beszédében találunk,  ezért  fő-
képp arra irányul a figyelmünk. Az apostol először Jézus elutasításának
és keresztre feszítésének tényére utal, majd a feltámadás szükségességét
hangsúlyozza, úgy, hogy a 16. Zsoltárból idéz mondatokat:

„Az  Úrra  tekintettem  mindenkor,  ő  áll  jobbomon,  hogy  meg  ne
inogjak. Ezért örült a szívem és ujjongott a nyelvem, sőt testem is re-
ményben nyugszik. Mert nem hagyod a lelkem az alvilágban, s nem
engeded, hogy Szented rothadást lásson. Az élet útját mutattad meg
nekem, és örömmel töltesz el színed előtt” (ApCsel 2,25-28).

A 16. Zsoltár olyannyira mély és bensőséges tartalmú, hogy jellemzésé-
re  több  kutató  a  „misztika”  szó  használatát  is  helyénvalónak tartja.9

Mindazonáltal el kell ismerni, hogy az eredeti héber szöveg némileg el-
tér attól, amit az Apostolok Cselekedeteiben olvasunk. A héber szöveg
fordítása így hangzik: 

„Helyeztem az Urat magam elé mindenkor; mert a jobbomon áll,
nem ingadozom. Ezért örült a szívem és ujjongott a lelkem, sőt tes-
tem is biztonságban lakik. Mert nem hagyod a lelkem az alvilágnak,
s nem engeded, hogy igazad sírt lásson. Megismertetted velem az
élet útját, és örömök teljessége van színed előtt.”

Erich Zenger így összegzi a Zsoltár sajátos gondolatvilágát: „A zsoltárt
… olyannyira áthatja Isten jelenlétének éltető tapasztalata, hogy olyan
megfogalmazásokra vállalkozik, amelyek JHWH-t az egyén halálán túl
is az élet forrásaként mutatják be. Bár a zsoltár először »csupán« azt ké-
ri, hogy a halál ne »idő előtt«, illetve »időtlenül« fejtse ki romboló hatal-
mát, ám ezt mint az Úr védelmét kéri. Ahol ő van, a halál nem olyan ha-
talom, amely képes lenne megsemmisíteni. Aki közösségben él Istennel,

9 Vö. RAVASI,  Il libro dei Salmi I, 283; ZENGER, E.,  Psalmenauslegungen I, 212. Arról,
hogy konkrétan kinek vagy kiknek a tapasztalata tükröződik a zsoltárban, különféle
vélemények láttak napvilágot: kánaáni személy, aki az igaz Isten (JHWH) imádója
lett: DAHOOD, Psalms I, 87; pap vagy levita: KRAUS, Psalmen 1–59, 262; misztikus-kariz-
matikus mozgalom: ZENGER, E., Psalmenauslegungen I, 219.



A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács kettős művében 117

»biztonságban él«. Ezzel a hitvallással feltárul a kapu az Istennel való
lebonthatatlan közösség, vagyis az »örök« élet felé.”10 

A Szeptuaginta változatának még szélesebb a távlata, hiszen a test
feltámadásának reménye is megfogalmazódik. Főképp az alábbi változ-
tatások „árulkodóak”:  9b vers: ח  טע ט בץ helyett (biztonságban) לה  ἐπ’ ἐλπίδι
(reményben); 10b vers: helyett (verem, sír) שהטחעת   διαφθορά (romlás, rot-
hadás). Péter beszéde éppen erre a Septuagintában található megfogal-
mazásra támaszkodik. 

Kiemelendő,  hogy  Péter  nemcsak  a  test  feltámadására  vonatkozó
mondatokat idézi, hanem a megelőzőeket is, amelyek az Istenbe vetett
feltétlen bizalomról szólnak. Így voltaképp a szenvedéssel szembesülő
Jézus Isten-kapcsolata is kifejezésre jut. Az idézet kezdő mondata („Az
Úrra tekintettem mindenkor, ő áll jobbomon, hogy meg ne inogjak”) azt
a lelkületet tükrözi, amely Jézust jellemezte a passió idején.11

A zsoltáridézet után Péter azt tudatosítja, hogy az idézett mondato-
kat Dávid – akit az akkori felfogás a Zsoltárok szerzőjének tartott – nem
mondhatta saját magáról, hiszen ő meghalt, és sírját mindenki láthatja.
Prófétaként Dávid az egyik utódáról jövendöl, aki nem más, mint a Ná-
záreti Jézus.12 

A pünkösdi beszédben a feltámadás teológiai jelentősége is hangsú-
lyos,  s  ennek  kifejtése  is  zsoltárra  való  hivatkozással  történik.  Péter
apostol a 110. Zsoltár kezdősorait idézi:

„Mert Dávid nem ment fel az égbe, hiszen ő mondja: Szólt az Úr az
én Uramhoz: Ülj a jobbomra, amíg ellenségeidet lábad alá teszem
zsámolyul” (ApCsel 2,34). 

A 2.  Zsoltárhoz hasonlóan a  110.  Zsoltárt  is  intronizációs zsoltárnak
szokás tekinteni.13 Az idézett mondatok eredeti mondanivalóját Rózsa
Huba professzor így összegezi: „Az intronizáció rítusában a prófétai szó

10 ZENGER, E., uo. 215–216.
11 Daniel Marguerat svájci biblikus szerint az idézetet a „feltámadt Krisztus Mag-

nificatja” megnevezéssel lehetne illetni. Vö. MARGUERAT, Actes, 92.
12 A 16. Zsoltár őskeresztény használatához vö. BOERS, H. W., Psalm 16 and the His-

torical Origin of the Christian Faith, in ZNW 60 (1969), 105–110; SCHMITT, A., Ps 16,8–11
als Zeugnis der Auferstehung in der Apg, in BZ NF 17 (1973), 222–248.



118 Kocsis Imre

által  maga JHWH szólítja  fel  a  királyt:  »Jobbom felől  foglalj  helyet!«
(Zsolt 110,1) JHWH jobbján kell helyet foglalnia: ebben kifejezésre jut
helyzete és hivatalának jelentősége. Az intronizált király felmagasztalt,
részt vesz JHWH uralmában, ellenségei lába zsámolyául alázottak”.14

Péter beszédében nem az az igazi újdonság, hogy a mondatok a Mes-
siásra vonatkoznak – a messiási értelmezés a zsidóság körében is ismert
volt –, hanem az, hogy az Isten jobbjára való ülés egészen új távlatot
kap: arra az uralmi pozícióra vonatkozik, amelyet Jézus éppen a feltá-
madás által nyert el:

„Tudja meg hát Izrael egész háza teljes bizonyossággal, hogy az
Isten azt a Jézust, akit ti keresztre feszítettetek, Úrrá és Krisztus-
sá tette!” (ApCsel 2,36).15

Jól megmutatkozik itt az az a radikális reinterpretáció, amelyet a Pápai
Biblikus Bizottság egyik dokumentuma így jellemez: „A Messiásnak, »a
zsidók királyának« halála (Mk 15,26p) átformálta a királyzsoltárok és a
messiási  jövendölések  evilági  értelmezését.  Jézus  feltámadása  és  a
mennyben Isten Fiaként való megdicsőülése ugyanezeknek a szövegek-
nek  olyan gazdag jelentést  adott,  amely  addig  elképzelhetetlen  volt.

13 Vö. DAHOOD, M.,  Psalms III, 112; KRAUS, H.-J.,  Psalmen 60–150 (BKAT), Neukir-
chener, Neukirchen-Vluyn 19785, 930; RAVASI G.,  Il libro dei Salmi III, 264. E szerzők
magától értetődően a monarchia időszakára teszik a zsoltár keletkezési idejét. Ugyan-
akkor olyan exegéták is vannak, akik jóval későbbre, a fogság utáni korra gondolnak.
Vö. például HOSSFELD, F.-L. – ZENGER, E.,  Psalmen 101–150 (HThKAT), Herder, Frei-
burg – Basel – Wien 2008, 204.

14 RÓZSA, H.,  Üdvösségközvetítők az Ószövetségben, Szent István Társulat,  Budapest
20052, 61.

15 A Zsolt 110,1-nek ilyesfajta értelmezése az Újszövetség más helyein is kimutat-
ható. Idézetek:  Mk 12,36 és párh. (itt még nincs nyíltan szó a feltámadásról); 1Kor
15,25; Zsid 1,13. Utalások: Mk 14,62 és párh.; Róm 8,34; Ef 1,20–23; Kol 3,1; Zsid 1,3;
8,1; 10,12–13; 12,2. A zsoltár újszövetségi használatához vö. DUPONT, J., „Assis à la dro-
ite de Dieu”: L’interprétation du Ps 110,1 dans le Nouveau Testament, in UŐ,  Nouvelles
Études sur les Actes des Apôtres, Cerf, Paris 1984, 210–295; HENGEL, M., Psalm 110 und
die Erhöhung des Auferstandenen zur Rechten Gottes, in  Anfänge der Christologie (Fest-
schrift für Ferdinand Hahn), szerk. BREYTENBACH, C. –  PAULSEN, H., Vandenhoeck &
Ruprecht, Göttingen 1991, 43–73; RÓZSA, A Zsolt 2 és 110 krisztológiai értelmezése, 253–
283.



A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács kettős művében 119

Egyes kifejezéseket, amelyeket korábban képleteseknek tartottak, ettől
kezdve szó szerint kell érteni.”16

Érdekes, hogy Pál pizidiai Antiochiában elmondott beszédében is két
zsoltáridézetet találunk: az egyik a Zsolt 16,10 – „nem engeded, hogy
Szented rothadást lásson” – (ApCsel 13,35), a másik pedig a Zsolt 2,7:
„Fiam vagy te, ma nemzettelek téged” (ApCsel 13,33). Fentebb szó volt
már róla, hogy a 2. Zsoltár eredetileg a király trónra lépésének (introni-
zációjának) rítusához kapcsolódott, amelyben különös jelentőséggel bírt
az idézett mondat: „a királyt a prófétai mondás formájában kijelentett
jogi aktus Isten fiává nyilvánítja… A kiválasztott király az adopció ré-
vén Isten oldalára kerül: Isten uralmának képviselője és a hatalma alá
tartozó földi valóság örököse lesz”.17 

Pál beszédében a zsoltármondat sajátos értelmet kap. Azt tudatosítja,
hogy a feltámadás Jézusnak mint Fiúnak az intronizációjával egyenlő.18

Krisztusnak Fiúként való kinyilvánítása nyilván nem azt jelenti, hogy
ontológiai értelemben a feltámadáskor vált volna Isten Fiává – ez ellent-
mondana Lukács és a többi újszövetségi író szemléletének –, hanem azt,
hogy a Zsolt 2,8-ban levő ígéretnek megfelelően hatalmat kapott a nem-
zetek, sőt minden teremtmény felett.19 Ugyanaz a meggyőződés jut itt
kifejezésre, mint a 2,34-ben a Zsolt 110,1 idézésekor: a feltámadáskor
Krisztus egyetemes uralomra tett szert. 

16 PÁPAI BIBLIKUS BIZOTTSÁG, Szentírásmagyarázat az Egyházban, Szent Jeromos Biblia-
társulat, Budapest 1998, 58.

17 RÓZSA, Üdvösségközvetítők, 60.
18 Vö. DUPONT, J., „Filius meus es tu”, 528–535; UŐ, L’interpretation des psaumes, 294–

297; MARGUERAT, D.,  Les Actes des Apôtres (13–28) (CNT Vb), Labor et Fides, Genève
2015, 48.

19 Ugyanezt a szemléletet tükrözi a Rómaiaknak írt levél bevezetésében megőrzött
hitvallás:  „Ő  test  szerint  Dávid  nemzetségéből  született,  a  szentség  Lelke  szerint
azonban a halálból való feltámadása által az Isten hatalmas Fiává rendeltetett” (Róm
1,3–4).



120 Kocsis Imre

Az egyetemes misszió a Zsoltárok tükrében

A Lk 24,47 szerint a Krisztus nevében történő, minden népre kiterjedő
igehirdetés is úgy tekintendő, mint az Ószövetségben megírtak betelje-
sedése.  Ám ha a lukácsi  kettős művet áttekintjük,  rájövünk, hogy az
egyetemes misszió alátámasztásaként szerző főként prófétai szövegekre
hivatkozik. A Zsoltárok e tekintetben nem játszanak fontos szerepet. Az
egyetlen hely, amelyben közvetett utalás fedezhető fel a szóban forgó
témára, az Apostolok Cselekedeteinek 4. fejezetében található. Azt kö-
vetően, hogy Pétert és Jánost hivatalosan felelősségre vonják a temp-
lomban történt csoda, tudniillik a béna meggyógyítása miatt, az aposto-
lok így nyilatkoznak: „Ő az a kő, amelyet ti,  az építők elvetettetek, s
amely szegletkővé lett. Nincs üdvösség senki másban, mert nem adatott
más név az ég alatt az embereknek, amelyben üdvözülhetnénk” (Ap-
Csel 4,11).

Az  apostolok  érvelésében nagy szerepet  kap a  többször  is  idézett
zsoltárvers: „A kő, amelyet az építők elvetettek, szegletkő lett” (Zsolt
117,22). A zsoltármondatra való utalás – a 4,24–28-ban megfigyelt eljá-
ráshoz hasonlóan – aktualizáló formában történik: Jézus az elvetett kő, a
zsidó vezetők pedig az építők. Az apostolok mindenekelőtt azt tudato-
sítják, hogy egyedül Jézus nevében, vagyis a Jézusba vetett hit által le-
het üdvözülni. Ám az üdvösség lehetőségét egyetemes távlatban hirde-
tik.  Jézus  nevében  „az  ég  alatt”,  vagyis  az  egész  földkerekségen
elnyerhető  az  üdvösség.  Ez  persze  bennfoglaltan azt  is  jelenti,  hogy
Krisztus mint elvetett kő olyan épületben lett szegletkő, amely egyete-
mes kiterjedésű. Habár a szóban forgó szövegben misszióról nem esik
szó, az üdvösség egyetemességének hangsúlyozása mégis sejteti, hogy a
Krisztus által fenntartott „épületbe”, vagyis az egyházba minden ember
hivatalos.

Igen figyelemre méltó, hogy a Zsolt 118,22 mondata Lukács értelme-
zésében egyszerre utal  Jézus szenvedésére, feltámadására, valamint a
Krisztus által fenntartott, minden ember felé nyitott egyházi közösség-
re.20 

20 Kiegészítésképpen megemlítendő, hogy a 118. Zsoltárra az evangéliumokon és
az Apostolok Cselekedetein kívül Péter első levelében (2,4–8) is utalás történik. A



A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács kettős művében 121

Befejező gondolatok

Az eddig elhangzottak nem hagynak kétséget afelől, hogy a lukácsi ket-
tős műben fellelhető zsoltáridézetek és zsoltár-reminiszcenciák a krisz-
tológia  szolgálatában  állnak.  Mivel  azonban  a  zsoltárok  alapvetően
imádságok, feltehető a kérdés: vajon Lukács irataiban tükröződik-e ez a
szempont valamiképp? A kérdésre igennel válaszolhatunk. Jézus egy
zsoltárból kölcsönzött fohásszal fejezi be földi életét (Lk 23,46). Pünkös-
di beszédében Péter apostol úgy idéz a 16. zsoltárból, hogy az idézett
mondatok  imajellege  megmarad (ApCsel  2,25–28).  A jeruzsálemi  ke-
resztények pedig közös imádság keretében recitálják a 2. zsoltár kezdő-
sorait (ApCsel 4,24–28). Ennek vizsgálatakor – a korábban elmondotta-
kon  kívül  –  érdemes  arra  is  felfigyelni,  hogy  az  idézetet  és  annak
aktualizáló értelmezését sajátos tartalmú kérés követi:

„Most tehát, Urunk tekints fenyegetőzéseikre, és add meg szolgáid-
nak, hogy teljes bátorsággal hirdessék szavadat. Nyújtsd ki keze-
det, hogy gyógyulások, jelek és csodák történjenek szent szolgád,
Jézus neve által” (ApCsel 4,29–30). 

A magam részéről így összegezném a jeruzsálemi keresztények imájáról
szóló szakasz tartalmát: a 2. zsoltár segítséget nyújt az aktuális történé-
sek értelmezésében, s egyúttal imára, éspedig keresztény tartalmú imá-
ra ösztönöz. Úgy vélem, hogy mindez a Zsoltárok könyve egészére vo-
natkozólag  is  fontos  következtetést  tesz  lehetővé.  Ha  a  zsoltárok
Krisztusban nyerik el teljes értelmüket, akkor imádkozásuk is krisztusi
közegben,  vagyis  a  Krisztusba  vetett  hit  kifejezésre  juttatásával  kell,
hogy történjék.

zsoltár újszövetségi használatához vö. BERDER, M.,  La pierre rejetée par les bâtisseurs.
Psaume 118,22–23 et son emploi dans les traditions juives et dans le Nouveau Testament ,
Gabalda, Paris 1996; ZEMANEK, J., Psalmentheologie in den synoptischen Evangelienschrif-
ten, Be&Be, Heiligenkreuz 2011, 89–129.



GYURKOVICS MIKLÓS

A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai 
Kelemen és az apostoli atyák tanításának
a fényében1

1. Bevezetés és ajánlás 

Alexandriai Kelemen műveiből az I–II.  század keresztény tanításának
olyan korszakzáró dokumentációját  olvashatjuk  ki,  mely bár  kutatott
szerzőnk részéről nem feltétlenül volt szándékosan tervezett, szellemi
munkássága mégis a teológia tudományos alapjává vált. Kelemen teoló-
giai hatásáról Órigenész művei mellett a kappadókiai atyák és a keleti
misztikus, illetve aszketikus irodalom is tanúskodik. 

Ezért Kelemen műveinek a tanulmányozása több szempontból is idő-
szerű, mivel általuk a kereszténység hajnalát dokumentáló írott és írat-
lan teológiai  hagyomány gyűjteménye  tárható  fel.  Így  e  szövegekből
egyrészt az apostoli atyák ismert idézetei köszönnek vissza, másrészt
olyan kora-keresztény vagy hellén szövegtöredékek, illetve íratlan taní-
tások rögzítése is, melyeket más forrásokból nem ismerhetnénk. Ezen
antik tanítások megőrzésén túl Kelemen valódi célja az volt, hogy korá-
nak teológiai kihívásaira a „Nagy Egyház” hagyományának az autoritá-
sával reflektáljon.2 Ugyanakkor Kelemen a „hagyományos” tanítás „gé-

1 A tanulmány a NKFIH OTKA K 138280 azonosítószámú pályázat támogatásával
valósult meg.

2 A „Nagy Egyház” kifejezést dogmatörténeti fogalomként használjuk, mellyel az
első század végétől az első egyetemes zsinatig (325) tartó, az apostoli hagyományban
való hit egységében élő kereszténységet értjük. Nem földrajzi, hanem a keresztény



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 123

pies” ismétlésével nem elégedett meg, hanem a kor teológiai kihívásai
szerint aktualizálta a szent hagyomány szellemiségének a tovább örökí-
tését is. Elsősorban tehát nem a szavak ismétlésében, hanem az apostoli
kor szellemiségének a megtartásában látta az Egyház hitének és igazsá-
gainak a megőrzését és továbbadását. Alexandriai Kelemen egyházias
és egyben reform lelkülete több olyan modern teológus félelmeit is el-
oszlathatja, akik a patrológia művelésében csak úgymond muzeális lele-
tek konzerválást látják – ami egyébként rendkívül fontos feladat –, és at-
tól tartanak, hogy e „leletek” immár sohasem kelhetnek életre. 

Tanulmányomat Judith L. Kovacs emlékére ajánlom, aki Alexandriai
Kelemen egzegézisének korunk egyik legjelentősebb kutatója volt.3 Ju-
dith L. Kovacs szerint gyümölcsöző eredményekkel jár Kelemen Szent-
írás magyarázási módszerének az újra tanulmányozása, mivel a múlt
századi vizsgálódások óhatatlanul is az antik bölcselet, Órigenész vagy

teológiai hagyomány által körbe határolható fogalom, mely egyben azokra a teológiai
irányzatokra is rámutat, melyek e hagyománytól eltérnek, tehát az eretnek irányza-
tokra. Mindazonáltal e fogalom nem a kora kereszténység „uniform” jellegét hivatott
kifejezni, mivel a „helyi egyházak” kulturális és társadalmi sajátosságai miatt ezen
időszak  kereszténysége  összetett  jelenségként  tekinthető.  Leggyakrabban  tehát  az
apostoli hagyományt követő, és az „eretnekek” vitája kapcsán felmerülő dogmatörté-
neti fogalom a „Nagy Egyház”. Kelemen esetében két fontos vita témáját említhetjük
meg: 1) A gnosztikus mesterek teológiája. 2) A tudományok és főleg a filozófia szere-
pe a keresztény tanításában.

3 Judith Kovács művei között mindenképpen meg kell említenünk a következő nagy
hatású tanulmányokat: Clement of Alexandria and the Valentinian Gnostics, diss., Colum-
bia University, New York 1978; Concealment and Gnostic Exegesis: Clement of Alexandria’s
Interpretation of Tabernacle, in Studia Patristica 31, Peeters Publishers, Leuven 1997, 414–
437; Language of Grace: Valentinian Reflection on New Testament Imagery, in Radical Chris-
tian Voices and Practice, szerk. BENNETT, Z. – GOWLER D. B., Oxford 2012, 69–85; In Order
that We Might Follow Him in All Things: Interpretation of Gospel Texts in Excerpts from The-
odotus 66–86, in Studia Patristica 79/5, Peeters Publishers, Leuven 2017, 7–28; Reading the
„Divinely Inspired” Paul: Clement of Alexandria in Conversation with „Heterodox” Christi-
ans, Simple Believers, and Greek Philosophers, in Clement’s Biblical Exegesis. Proceedings of
the  Second  Colloquium on Clement  of Alexandria (Olomouc,  May 29–31, 2014)  (Vigiliae
Christianae Supplements 139), szerk. ČERNUŠKOVÁ, V. – KOVACS J. L. – PLÁTOVÁ, J., Lei-
den 2017, 326-343;  Participation in the Cross of Christ: Pauline Motifs in the Excerpts from
Theodotus, in Valentinianism: New Studies (Nag Hammadi and Manichaean Studies 96),
szerk. THOMASSEN, E. – MARKSCHIES, C., Brill, Leiden 2019, 457-477.



124 Gyurkovics Miklós

Alexandriai  Philón  árnyékába  szorították  Kelemen  egyedi  teológiai
meglátásait.4

2. A zsoltárok szerepe Alexandriai Kelemen műveiben

Jana Plátová 2018-ban közreadott tanulmányában Kelemen zsoltáridé-
zeteinek a revideált lajstromát ismertette, sőt a pontos idézetek mellett
még az egyes zsoltárokra való utalásokat is jelezte.5 Platová rámutatott,
hogy Kelemen a zsoltárokat leggyakrabban a LXX fordítás szerint idéz-
te, továbbá, amint látni fogjuk, nem ritkán más újszövetségi vagy apos-
toli hagyományból származó források idézetei által is idézte a zsoltáro-
kat;  tehát ezek a zsoltáridézetek más forrásidézetek által olvashatóak
kutatott szerzőnknél (idézetek az idézetben). Kelemen kb. 213 alkalom-
mal 176 zsoltár idézetet, illetve utalást írt le.6 Feltűnő, hogy különösebb
bevezetés nélkül 82 alkalommal szentírási vagy más idézetekkel együtt
„összevarrva” másolta be az egyes zsoltárverseket. E magas statisztikai
számok ellenére kevés modern kutató vállalkozott arra, hogy átfogóan

4 KOVACS, J. L., Clement as Scriptural Exegete: Overview and History of Research, in Cle-
ment’s Biblical  Exegesis.  Proceedings of the  Second Colloquium on Clement  of  Alexandria
(Olomouc, May 29–31, 2014) (Vigiliae Christianae Supplements 139), szerk. ČERNUŠKOVÁ,
V. – KOVACS, J. L. – PLÁTOVÁ J., Leiden 2017, 1—37; Uő, Echoes of Valentinian Exegesis in
Clement of Alexandria and Origen (Origeniana Octava), szerk. PERRONE L., Leuven 2003,
317–329;  Clement of Alexandria and Valentinian Exegesis in the Excerpts of Theodotus , in
Studia Patristica 41, 2006, 187–200.

5 PLÁTOVÁ,  J.,  Role  žalmů  v  díle  Klementa  Alexandrijského,  in  Studia  theologica 20
(2018/3), 25–48; Uő,  ‘Na slunci si postavil svůj stan.’ Nejstarší křesťanské výklady Žalmu
18 LXX, zvláště v. 5c, in  Studia Theologica 16 (2014/2), 70–81. Plátová tanulmányában
Stählin és Treu által szerkesztett regiszter adatait vizsgálta és pontosította: Clemens
Alexandrinus, Register, O. STÄHLIN, O. – TREU, U., Berlin 1980, 5—6. Továbbá Plátová
munkamódszere A. van den Hoek metódusát követi:  Clement  of Alexandria and the
Book of Proverbs, in Clement’s Biblical Exegesis, 181-216. 

6 A zsoltáridézeteket a következőképpen vezette be: Dávid vagy a zsoltáros Dávid
mondja (55 x); A próféta vagy a prófétai jövendölések mondják (24 x); Mondja (16 x);
Az Írás mondja (14 x); Amint mondva vagy írva van (18 x); Az Úr mondja (8 x); A
Szentlélek mondja (8 x). Vö. PLÁTOVÁ, Role žalmů v díle Klementa Alexandrijského, 25-35



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 125

rekonstruálja  Kelemen  teológiai  rendszerében  a  zsoltárok  szerepét.7

A szóban forgó hiány oka egyszerű,  míg például Órigenésztől  külön
zsoltár magyarázatokat olvashatunk,8 addig Kelemen minimális alka-
lommal magyarázta tételesen a zsoltárokat, inkább csak egy adott prob-
lematika  tárgyalása  közben mutatott  rá  az  egyes  zsoltárversek  örök-
érvényű és aktuális teológiai üzenetére. Alexandriai Kelemennek a leg-
többet kutatott,  és egyben a leghosszabb tételes zsoltármagyarázata a
Zsolt 18 értelmezése, továbbá még a Zsolt 82 értelmezése is aktuális volt
az átistenülés témáját kutatók körében. Plátová 2018-as tanulmányában
csak röviden tért  ki  az idézetekben lévő zsoltáridézetek vizsgálatára,
melyek ugyancsak kevésbé kelthették fel a kutatók figyelmét, hiszen el-
ső látásra egy ókeresztény idézettel átmásolt zsoltáridézet nem sok ori-
ginalitásra utalhat. Ilyen többször is citált zsoltár a hagyomány szerint
Dávid király bűnbánó imája, amit akkor írt, amikor Nátán próféta fölke-
reste, mivel együtt volt Batsebával, vagyis a LXX fordítás szerinti Zsolt
50,  melynek  jelentőségét  nem  szükséges  ecsetelgetnünk.  Kelemen  a
Zsolt 50 egyes verseit nyolc alkalommal idézte, ebből hétszer a Strom.-
ben és egyszer a Paed-ban,9 feltűnő, hogy az „idézetek az idézetben” jel-

7 Legfontosabb tanulmányok Kelemen Zsoltár értelmezéseiről:  CAMBE, M.,  Avenir
solaire et angélique des justes. Le psaume 19 (18) commenté par Clément d’Alexandrie  (Cahi-
ers de Biblia Patristica 10), Strasbourg 2009; NIGRO, G., Esultate giusti. Il Salmo 32 (LXX)
nell’esegesi patristica (Quaderni di "Vetera Christianorum” 31), Bari 2008, 37–40; JEAN-
MARIE AUWERS, J.-M., Une tente dans ou pour le soleil? Ps 18 (19), 5 dans la LXX et de MT,
in The Septuagint and Messianism, szerk. KNIBB M. A., Leuven 2006, 195—201; VAN DEN

HOEK A.,  ‘I Said, You Are Gods…’ The Significance of Psalm 82 for Some Early Christian
Authors, in The Use of Sacred Books in the Ancient World (CBET 22), szerk. RUTGERS, L. V.
– VAN DER HORST P. V., Leuven 1998, 203–219; NARDI C., Note di Clemente Alessandrino
al Salmo 18: EP 51–63, in  Vivens homo (1995/6), 9–42; GOUNELLE R.,  ‘Il a placé sa tente
dans le soleil’ (Ps 18(19), 5c(6a)), chez les écrivains ecclésiastiques des cinq premiers siècles ,
in  Le  Psautier  chez  les  Pères (Cahiers  de  Biblia  Patristica  4),  szerk.  J.  IRIGOIN,  J.  –
DORIVAL, G. – AUWERS, J. M., Strasbourg 1994, 197–212;  DORIVAL, G., Les heures de la
prière  (à  propos  du  psaume  118,  164),  in  Annales  de  Bretagne  et  des  pays  se  l’Ouest
(1976/83), 281–301.

8 Vö. Órigenész, Zsoltárhomíliák, ford. SOMOS R., (Catena, Fordítások 14), Kairosz Ki-
adó, Budapest 2020. Órigenész például a Zsolt 37-ról mondott első beszédében (3. be-
kezdés) említi a Zsolt 50,5 versét. 



126 Gyurkovics Miklós

legű konkrét citálásoknál és / vagy utalásoknál a Kelemen levél és a Bar-
nabás levél forrásai dominálnak.

3. A Zsolt 50 értelmezése Alexandriai Kelemennél az apostoli 
hagyomány fényében

3.1. Zsolt 50,3-6 in Strom. IV,17,107,2-4 

Könyörülj rajtam, Isten,
a te nagy irgalmasságod szerint,
és könyörületed sokasága szerint
töröld el gonoszságomat!
Moss meg engem mindinkább gonoszságomból,
és bűnömtől tisztíts meg engem!
Mert elismerem gonoszságomat,
és bűnöm előttem van mindenkor.
Egyedül ellened vétettem,
és gonoszt előtted cselekedtem,
hogy igaznak bizonyulj igéidben,
és győztesnek ítéletedben.10

Alexandriai Kelemen a Zsolt 50,3-6 vereseit a  Strom. IV,17,107,2-4-ben
idézte, méghozzá egy hosszú Római Kelementől származó idézetben, 1
Kelemen, 18,2.11 Alexandriai Kelementől szokatlan, hogy ilyen hosszan
idézzen a Szentírásból, mivel a terjedelmes biblikus idézetek helyett in-

9 Zsolt 50,3-6 (Zsolt 50,3-19 in 1Kelemen 18,2) in  Strom. IV,17,107,2-4; Zsolt 50,7 in
Strom. III,16,100,7; Zsolt 50,8 in Strom. V,10,64,2; Zsolt 50,9-14 in Strom. I,1,8,3-4; Zsolt
50,18-19 in  Strom. VII,3,14,1 [1Kelemen 18,2-17 (Zsolt  50,3-19),  1Kelemen  52,4  (Zsolt
50,19) és Zsolt 49,14-15, Barnabás 2,4-5 (Zsolt 50,18-19)]; Zsolt 50,19 in Paed. III,12,90,4;
Zsolt  50,19  in  Strom.  II,18,79,1;  Zsolt  50,19  in  Strom. IV,18,113,3  [1Kelemen  18,2-17
(Zsolt 50,3-19);  1Kelemen 52,4 (Zsolt 50,19) és Zsolt 49,14-15; Barnabás 2,4-5 (vö. Paed.
III,89-91); Barnabás 2,10 (Paed. III,90,4; Strom. II,79,1); (Zsolt 50,19)]. 

10 Zsolt 50,3-6. Jelen tanulmányban idézett zsoltárok fordítása:  Zsoltároskönyv, for-
dította:  OROSZ,  A.,  Hajdúdorogi  Egyházmegye  és  a  Miskolci  Apostoli  Exarchátus,
Nyíregyháza 2014.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 127

kább szentírási „kollázsokat” készített. E hosszú „idézet az idézetben” a
Strom. IV,14,95-17,117,5-ben olvasható, melyben a Zsolt 50,3-6 az egyik
központi  biblikus tanítás.12 A  Strom. IV,14,95-17,117,5  fő témája a ke-
resztény vértanú és az igaz gnosztikus jellemének az ismertetése.

Tudnunk kell,  hogy az „igaz gnosztikus” megnevezése ugyancsak
gyanúsan csenghetett a második századi „Nagy Egyház” képviselői fü-
lében, ezért Kelemen e helyen arra is rá akart világítani, hogy az ő taní-
tása eltér a gnosztikus eretnekek véleményétől. Ezért Alexandriai Kele-
men a szent hagyomány és a Szentírás autoritásával fogalmazta meg az
igaz gnosztikus keresztény ember anatómiáját. E vállalkozás két irány-
ból is meredek volt: egyrészt szándékosan szemben állt a művelt gnosz-
tikus mesterekkel; másrészt a hagyományos keresztény egyházi véleke-
déssel  is  szembement,  mivel  meglátásuk  szerint  a  „bölcselkedés”
felfuvalkodottá tette a gnosztikusokat,  így tehát akár Kelemennek az
„igaz gnosztikusról” szóló tanítását is előítéletekkel kísérhették figye-
lemmel.13 A Nagy Egyháznak a gnosztikusokkal szemben táplált gyanú-
ja nemcsak a személyekre terjedt ki, hanem a tudományokra is, amit az
esetünkben „teológiának” is hívhatunk. Mindezekért Kelemen a teoló-
gia tudományos művelését szinte úgy mutatta be, mint aminek az elmé-
lyítése nélkülözhetetlen a keresztény életcél eléréséhez, ami nem más,
mint az átistenülés.14 Szerzőnk, bár elhatárolódott a gnosztikus  meste-
rek tanításától,  azonban a hellén kultúrával és a bölcselettel  ötvözött

11 További megegyezések végett  vö.  1Kelemen 18,1-4 in  Strom. IV,107,4;  1Kelemen
21,2-4; 21,6-22,8 in Strom. IV,17,107,5-110,1.

12 A Strom. IV,14,95-17,117,5-ben Alexandriai Kelemen gyakorta idézett Páltól az 1-
2Kor-t és Római Kelemennek a Korintusi egyházhoz írt leveléből.  Vö.  Stromate IV,
MONDÉSERT, C. – VAN DEN HOEK, A., Sources Chrétiennes (= SC) 463, Paris 2001, 214–
251.

13 Vö. Judith Kovacs tanulmányait tovább: PROCTER E., Christian Controversy in Ale-
xandria:  Clement's  Polemic  against  the  Basilideans  and  Valentinians,  New  York  1995;
ASHWIN-SIEJKOWSKI,  P.,  Clement  of  Alexandria.  A  Project  of  Christian  Perfection,  T&T
Clark, London 2008; GIBBONS, K., The Moral Psychology of Clement of Alexandria: Mosaic
Philosophy (Studies in Philosophy and Theology in Late Antiquity), London – New
York 2017;  ČERNUŠKOVÁ, V.,  The Mystery of the Eucharist and Childhood in Clement of
Alexandria, in Eastern Theological Journal (2019/2), 219–236; HAVRDA, M., Two Projects of
Christian Ethics: Clement, Paed. I 1 and Strom. II 2, 4-6, in Vigiliae Christainae 73 (2019/2),
121–137.



128 Gyurkovics Miklós

teológiától nem. Így ő maga is, mint művelt és előkelő ember, akár még
gyanús is lehetett a Nagy Egyház vezetésének megítélésében. Tehát elő-
ször Alexandriai Kelemennek meg kellett győznie a Nagy Egyház kép-
viselőit és a gnosztikus irányzatok mestereit is arról, hogy az a keresz-
tény nem lehet „igaz gnosztikus”, aki szívében a tudományok ismerete
miatt felfuvalkodott lett, mivel a Szentírás és Római Kelemen tanítása
szerint (tehát a szent hagyomány szerint) a keresztények életcélja az Is-
ten iránti szeretetben való tökéletesedés, amit csak az alázatosak érhet-
nek el.15 A tudomány egzakt és áldozatos  művelése pedig alázatossá
tesz, szemben a tudománytalan gnosztikus bölcselkedők felfuvalkodá-
sával és szofizmáival. 

Alexandriai Kelemen arra is rámutatott, hogy a Szentírás és Római
Kelemen tanítása szerint a tudatlanság viszálykodást szül az Egyház-
ban, és ezért a keresztény teológiában való tudományos elmélyülés az
egyházi békét biztosítja. Mivel a pogányok és a gnosztikusok is azzal
vádolták a Nagy Egyház tagjait, hogy a műveletlen csőcselék gyüleke-
zete, ezért e vádra való reakcióként Alexandriai Kelemen azt írta, hogy
Krisztus  ellenségszeretetről  szóló  parancsa  az  idegen  bölcselettel  (a
vádlókkal) való kibékülésre is ösztönöz. Ahogy a Mt 5,25 szerint igaz,
hogy az életutunk során nem lerázni kell magunkról a vádlót (a pogány
tudományokat és a gnosztikus teológiát), hanem meg kell őket szelídí-
teni, hogy Urunk ítélőszéke előtt már ne vádolhassanak minket.16 A ke-
resztény  tudósokat,  hogy  ne  váljanak  felfuvalkodott  szívűekké,  arra

14 ITTER, A. C., Esoteric Teaching in the Stromateis of Clement of Alexandria , Brill, Lei-
den 2009; HAVRDA, M., The So-called Eighth Stromateus by Clement of Alexandria: Early
Christian Reception of Greek Scientific  Methodology (Brill  Bilingual Edition), Leiden –
Boston 2016 (hasznos olvasmány a bevezető tanulmány);  GYURKOVICS,  M., Az antik
„hit” bölcseleti fogalmának újraértelmezése Alexandriai Kelemen teológiájában, in Athanasia-
na 49 (2019), 32–57.

15 Vö. Strom. IV,15,97,2 (1Kor 8,1-11: tudjuk, hogy mindnyájunknak van ismeretünk. Az
ismeret felfuvalkodottá tesz, a szeretet pedig épít. οἴδαμεν ὅτι πάντες γνῶσιν ἔχομεν. ἡ
γνῶσις φυσιοῖ, ἡ δὲ ἀγάπη οἰκοδομεῖ); Strom. IV,100,5-6 – 1Jn 3,18-19; 4,16 és 18; 5,3;
Strom. IV,106,4 – Péld 3,34; 108,4-5; Strom. IV,18,111,1-114,1 – 1Kelemen 49,4-5; 50,1-2;
1Pét 4,8; 1Kor 13,3 és 1; 1Kor 13,3 és 2; 1Kelemen 50,3; Zsolt 68,31-33 + 49,14 + 50,17 in
1Kelemen 52,2-4; Róm 13,10; Kiv 20,14 és 17? 2Kor 2,9Mk 10,30.

16 Vö. Strom. IV,14,95,1-96,2; II,18,80,5-81,1; Mt 5,44-45; Lk 6,27-28.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 129

biztatta Alexandriai Kelemen, hogy mindenekelőtt igyekezzenek meg-
tartani az erkölcsi tisztaságot, és a tudományok egzakt művelésére töre-
kedjenek, kerülve a gnosztikusok parttalan bölcselkedő fantáziálásait.
Így az evangélium szellemiségét betartva a bölcs keresztények a tudo-
mányos ismeretek birtokában is szerények maradnak. Az igaz gnoszti-
kus (teológus) ismertető jegyei azok az alázatos cselekedetek, melyek a
Zsolt  50 értelmezése  szerint  tiszta  szívből/  értelemből fakadnak.17 Az
alázatosság szabálya ugyanannyira vonatkozik a teológus tudományos
munkájára, mint amennyire a hétköznapi életvitelére is. Ennek az aláza-
tos életnek az eredménye nem más, mint a hitből és szeretetből fakadó
alázatos szívben megjelenő „igaz gnózis”.

Egy másik szövegben, a Strom. IV,14,95-117,5-ben is megfigyelhetjük,
hogy Alexandriai Kelemen úgy sorakoztatta fel a szentírási verseket és
a Római Kelemen leveléből kimásolt idézeteket, hogy a szöveg korpusz
központjában a Zsolt 50-ből jól ismert emberi szív álljon, mely egyrészt
a vágyak és a szenvedélyek helye,18 másrészt a hit és a gondolkodás he-
lye,19 harmadrészt pedig a Szentlélek lakása is.20 Egy alaposabb értelme-
zés után felfigyelhetünk arra, hogy bár Alexandriai Kelemen szó szerint
idézte Római Kelemen sorait és a bennük idézett szentírási verseket is
(Zsolt  50,3-6),  mégis a két Kelemen végső szándéka eltért egymástól.
Míg Római Kelemen inkább az Egyházban felmerülő benső viszályok-
kal  szemben idézte  a Zsolt  50,3-6-t,  mely által  alázatosságra,  testvéri

17 A  Róm  8,38-38  a  keresztény  mártír  és  az  igaz  gnosztikus  mottója  in  Strom.
IV,14,96,1-2.

18 Vö. Strom. IV,97-98; 114,2-117,5.
19 Vö.  Strom. IV,16,99,1 – Iz 28,16; Róm 10,10-11;  Strom. IV,16,99,3 – 2Kor 1,12. Itt

Pál szavai által beszél Kelemen az áldozat és a szeretet cselekedeteiről. E sorok a ke-
resztény tanító felebaráti szeretetből való áldozatos tanításáról szólnak, mely a ke-
resztényüldözés idején még vértanúsággal is járhat. Még hasonló gondolatokat fejt ki:
1Kelemen 36,2; 40,1; 38,2 és 41,1 in  Strom. IV,17,110-111,1 melyek idézése után Kele-
men szó szerint azt írja, hogy a keresztény szeretet gyakorlása az írott és a szóban tör-
ténő tanításban és tanúságtételben mutatkozik meg (vö. még Strom. I,1,4,1). Valószí-
nű,  hogy Kelemen  egyfajta  „mártíromságként”  élte  meg a  hellén  kultúrából  való
keresztény hitre történő megtérést, és annak társadalmi következményeit is (alázatos-
ság, megtisztulás és áldozatvállalás), vö. Strom. IV,16.

20 Vö. Strom. IV,15,97,3; IV,17,107,5-8; 108,5.



130 Gyurkovics Miklós

szeretetre és békére ösztönzött, addig Alexandriai Kelemen a pogány-
ság és a hellén kultúrán művelődő gondolkodók szívének (értelmének)
a megtérésről írt: A szív megtérésének a külső jellegzetességei egyrészt
a  társadalmi  életvitel  és  a  házassági  kapcsolatnak az  átértékelésében
mutatkozik meg (etika),  másrészt  a  tudományok művelésében.  Kele-
men a  Zsolt  50  értelmezése  által  rámutatott,  hogy a  keresztvíz  és  a
Szentírás értelme által megtisztított szívből tiszta vágyak, tiszta cseleke-
detek és a Szentlélektől megvilágosított tiszta gondolatok sarjadnak. 

Immár tehát egyértelmű, hogy az Alexandriai Kelemen által megfes-
tett keresztény szív prototípusa Dávid megtért szíve: igaz (Zsolt 50,8),
tiszta (Zsolt 50,12), alázatos és töredelmes (Zsolt 50,19). Dávid megtisz-
tított szíve pedig Krisztus szívéhez vált hasonlóvá. Így válik Krisztus
szíve a keresztény teológus szívének az örök példaképévé. Mindez azt
jelenti, hogy a Zsolt 50 szó szerint és nem szó szerint is idézett versei -
nek az értelmezései Alexandriai Kelemennél túlmutatnak a Római Kele-
men leveléből átmásolt idézetek tanításán (Strom. IV,14,95-117,5).21 Az is
nyilvánvaló, hogy Alexandriai Kelemen a Zsolt 50 és Római Kelemen
autoritásán keresztül az „igaz gnosztikus” mesterről saját meggyőződé-
sét interpretálta a hagyományokat tisztelő, mindamellett a tudományo-
kat és a tudósokat gyanúsan szemlélő keresztények körében.22 

Hogy miért Krisztus szíve az igaz gnosztikus ember szívének a pro-
totípusa? A választ szintén Római Kelemennek a Zsolt 50 értelmezésén
keresztül tudhatjuk meg. Római Kelemen a Zsolt 50,3-19 verseit a Zsolt
88,21 szavaival vezette be: „Mit mondjunk Dávidról, aki igencsak szép
tanúságtételt  mutatott  nekünk?!  Őhozzá  így  szólt  Isten:  »Dávidban,
Jessze Fiában, szívem szerinti férfira találtam, örökkévaló olajjal kentem
meg őt«.23 Különös, hogy Római Kelemen a Zsolt 88,21-et nem a LXX fé-
le fordítás szerint idézte, és hogy e szövegvariánst követte Alexandriai
Kelemen is, mely egyben az ApCsel 13,22-ben olvasható zsoltáridézettel

21 Alexandriai Kelemen itt nem idézte, azonban mégis magyarázta a következő so-
rokat: Zsolt 50,8: „Íme, te a szív igazságát szereted”; Zsolt 50,12: Tiszta szívet teremts
bennem, Isten, s az erős lelket újítsd meg bensőmben!

22 Vö. 1Kelemen, XVIII,1; XXI,2-4; 6-XXII,8 in Strom. IV,107,1-110,5.
23 1 Kelemen. XVIII,1 (Kisebb eltéréssel idézem Ladocsi Gáspár fordítását: ÓÍ 3, 116)

in Strom. IV,17,107,1 – SC 463 (MONDÉSERT, C.– VAN DEN HOEK, A.), 232.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 131

egyezik meg.24 A Zsolt 88,21 eltérése a LXX fordításához viszonyítva fő-
leg egy többlet szó betoldásában mutatkozik meg, ez a betoldás pedig a
„szív” (καρδία), vagyis a két Kelemen szerint Dávid Isten „szíve” sze-
rinti férfi. Alexandriai Kelemen további értelmezéséből pedig egyértel-
művé válik, hogy ő nem Istenhez, mint a Mennyei Atya szívéhez hason-
lította Dávid szívét,  hanem Krisztus szívéhez:  A házasságtörés bűnét
megbánó Dávid szíve töredelmes és alázatos, melyet Isten irgalma meg-
tisztított, és ezek után belé árasztotta a Szentlelkét. Így immár a bűnbá-
nat után megújult Dávid szíve, Krisztus szívéhez vált hasonlóvá: Szent-
lélekkel eltelt és a Mennyei Atya akaratát alázatosan követő szív.25 

Alexandriai Kelemen nem választotta szét a tudományos teológiai is-
meretekben  való  előrehaladást  az  erkölcsi  életben  való  fejlődéstől.
Hangsúlyozta, hogy a keresztények szívében élő Szentlélek az ember
érzelmeit és gondolatait is megvilágosítja. Mivel pedig Dávid a házas-
ságtörés bűnétől tisztult meg, így Kelemen értelmezése szerint a keresz-
tény házas és tudós ember szívének a gondolatai és érzelmei sem lehet-
nek érzékiek, mivel  maga a Szentlélek ragyog át rajta, és tisztítja azt
meg. A Szentlélek e különös ajándékának köszönhetően a keresztény
teológus szíve sem ragad bele az érzékszervekkel megismerhető világba
(pl. természettudományokba), hanem tiszta szándékú vágyai a szelle-
miek felé emelik.26

Láthatjuk tehát, hogy a Strom. IV,14,95-117,5-ben a Zsolt 50,3-6 Ale-
xandriai Kelemen teológiai logikája szerint a keresztény teológus szívé-
ről szól, aki erkölcsileg nem az érzékiektől hajtott Dávid szívének a bű-
nös hajlamait követi, tudományos tevékenységében pedig nem ragad le
az  öt  érzékszervvel  megismerhető  világ  vizsgálódásánál.  A  teológus
szívének a vágyait nem az érzékszervei, hanem Krisztus szeretete és a

24 Zsolt  88,21  (LXX):  Rátaláltam szolgámra,  Dávidra,  szent  olajommal  kentem fel  őt
(εὗρον Δαυιδ τὸν δοῦλόν μου, ἐν ἐλαίῳ ἁγίῳ μου ἔχρισα αὐτόν) ford. Orosz Ata -
náz. Továbbá még vö. 1 Sámuel 13,14 (Ebben az idézetben a szív és Isten törvényének
a témája dominál) és Zsolt 77,70-72; ApCsel 13,22: Ennek elvetése után Dávid királyt tá-
masztotta nekik, aki mellett tanúságot is tett, mondván: „Szívem szerint való férfit találtam,
Jessze fiát, Dávidot, aki megteszi majd minden akaratomat”.

25 Az az alázatos és töredelmes szív, melyet Krisztus vére tisztított meg, vö. Strom.
IV,107,8; 108,5; 113,4 (1 Kelemen. 21,6; 52,2-4).

26 Vö. Strom. IV,107,7; 108,5.



132 Gyurkovics Miklós

benne lakó Szentlélek irányítja. A legfőbb vágya, hogy az Istentől ado-
mányozott gnózis és agapé által egyre közelebb kerüljön Isten titkainak a
feltárásához, amit maga Krisztus tár fel, mivel ő a Mennyei Atya gnózi-
sának és agapéjának is a megjelenítője:

A törvény teljessége az agapé” (Róm 13,10),27 mint ahogy Krisztus
maga az [a beteljesedett törvény és az agapé]. Amint erről a minket
szerető  Urunk jelenléte,  a  Krisztus  szeretete  által  átitatott  tanítá-
sunk és a polgári életvitelünk is tanúságot tesz.28

Hogy mire is vágyhat a teológus szíve? Erre a kérdésre Alexandriai Ke-
lemen két választ is adott, annak függvényében, hogy a keresztények
hite, ismerete és Isten iránti szeretete milyen mértékben mélyült el: A
Mk 10,30 szerint az „átlag” hittel  hívő keresztényeknek  Isten valami
olyat  adományoz,  amit  emberi  értelemmel  is  fel  lehet  fogni.  Tehát
mindannak a százszorosát, amit az Úrért elhagytak, mivel az „átlag”
keresztények vágya az emberi gondolatokkal gondolkodó szív vágya,
ezért a jutalom is olyan, amit emberi gondolatokkal is fel lehet fogni.29

Mindazonáltal azoknak, akik az „igaz gnózis” szerint hisznek és szere-
tik Istent, azoknak Isten a 1Kor 2,9 szerint azt készítette, „amit szem
nem látott, fül nem hallott, ami az ember szívébe föl nem hatolt”.30 Az igaz
gnosztikus (teológus) szívének a gondolatai nem az emberi „észjárást”
követik, hanem Krisztus elveit. Hisz az igaz gnosztikus szívében Krisz-
tus Lelke lakik,31 ezért az ő jutalma Isten titkainak, teológiai misztériu-
mainak a feltárása, látása és hallása.32 

27 Vö. Róm 10,4; Mt 5,17 in Strom. IV,21,130,3.
28 Strom. IV,18,113,5; SC 463 (MONDÉSERT, C. – VAN DEN HOEK, A.), 244. Alexandriai

Kelemen ezen a helyen nagyon tömören, szinte mottó-szerűen fogalmazott. E három
részre osztható mondat, három teológiai kijelentést közöl: 1) Krisztus maga a szeretet.
2) Krisztus szeretete jelen van a világban. 3) A keresztények életvitele Krisztus szere-
tetéről tesz tanúságot a világban. 

29 Vö. Mk 10,30 in Strom. IV,18,114,1.
30 Vö. 1Kor 2,9 in Strom. IV,18,114,1.
31 Vö. Strom. IV,18,116,2; 117,1.
32 A Zsolt 50,10; 16-ban az imádkozó azt kéri, hogy örömöt és vigasságot halljon.

Alexandriai Kelemenre e szöveg megfogalmazása közben a Zsolt 50-nek nem csak
egy részlete, hanem az egész teológiai üzenete hatott.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 133

3.2. Zsolt 50,7 in Strom. III,16,100,7

Mert íme, vétekben fogantattam, 
és bűnökben fogant engem anyám.33 

Az előző fejezet tárgyalásánál már az a különlegesség is megmutatkoz-
hatott,  hogy a Zsolt  50 Alexandriai  Kelemen értelmezésében kevésbé
kapott bűnbánati jelleget. Ennek a korántsem véletlen perspektívavál-
tásnak  az  okára  világít  rá  a  Zsolt  50,7  exegézise,  mely  a  Strom.
III,13,91,1-18,110,3-ból bontakozik ki. A Strom. III,13,91,1-18,110,3 fő té-
mája a szélsőséges enkratiták és az erkölcsi laxisták cáfolata.34 Kelemen
egyik  emblematikus  vitapartnere  a  szélsőséges  enkratiták  történelmi
képviselője, Iulios Kassianos, aki úgy vélte, hogy minden szenvedés és
szenvedély a bűnös természet és a testiség következménye. Kassianos e
feltevéséhez alakította krisztológiai tanítását is, miszerint Krisztus azért
nem szenvedhetett, mert nem volt bűne, és mivel nem volt bűne, ezért
nehézkes hús-vér teste sem volt. E logika mentén vált Kassianos a dok-
etista krisztológia és ugyanakkor a szélsőséges enkratiták antik képvise-
lőjévé.35 Nyilvánvaló, hogy e szélsőséges szellemi irányzat vélekedésé-
nek  a  következménye,  hogy  a  bűnt  a  test  kötelező  velejárójának
tartották. Elméletük szerint a bűn elleni küzdelem szinonimájává vált a
test elleni küzdelem is, sőt az új emberéletek nemzésének a tiltása is,

33 Zsolt  50,7  (LXX):  ἰδοὺ  γὰρ  ἐν  ἀνομίαις  συνελήμφθην  καὶ  ἐν  ἁμαρτίαις
ἐκίσσησέν με ἡ μήτηρ μου.

34 Vö. SC 608 (CASTER, M. – LE BOULLUEC, A. – DESCOURTIEUX, P. – TISSOT, Y.), 286–343.
35 Iulios Kassianos Kr. u. 174/200, az enkratita tanításáról vö. Clemente di Ales-

sandria, Gli Stromati, 361 o., 1 jegyzet. BRONTESI, A., La soteria in Clemente Alessandrino
(Analecta Gregoriana 186) Roma 1972, 127; ZAPPALÀ M., L’encratismo di Giulio Cassiano
e i suoi rapporti con il vangelo apocrifo secondo gli egeyiani , in Rivista trimestrale di studi
filosofici e religiosi 3 (1992), 414-435; BEATRICE. P. F., The Transmission of Sin: Augustine
and the Pre-Augustinian Sources, Oxford 2013, 188–205; Uő,  Tradux peccati: Alle fonti
della dottrina agostiniana del peccato originale (Studia patristica mediolanensia 8), Vita e
pensiero, Milano 1978, 222–234; DECONIK, A.D., The Great Mystery of Marriage. Sex and
Conception in Ancient Valentinian Traditions, in Vigiliae Christianae 57 (2003/3), 307-342;
GYURKOVICS, M., La santa prole. Il frutto del matrimonio cristiano nella teologia di Clemente
di Alessandria, in Augustinianum 58 (2018/1), 45–65.



134 Gyurkovics Miklós

mivel meggyőződésük szerint a testben született csecsemők világrajöve-
tele a bűn szaporodását is jelenti.36 

Kelelemen további értelmezésében Kassianos enkratita elveit Tatia-
nos tanításához, az  Egyiptomiak evangéliumának az értelmezéséhez és a
gnosztikus Valentinos által képviselt iskola elveihez csatolta. Alexandri-
ai mesterünk e teológiai irányzatok fúziója által immár nem csak a test
bűnös mivoltáról, hanem a bűnös emberi lélek eredetéről szóló elképze-
lésekről is szót ejtett. E gondolatok mindenképpen a bűn eredetének a
fogalomköréhez tartoznak. A fő kérdés pedig immár nem is annyira a
test önmagában való bűnössége körül forog, mint amennyire a született
csecsemők lelkének a tisztasága, illetve a csecsemők eredendően bűnös
mivolta feltételezés körül. Alexandriai Kelemen mindazoknak a tanítá-
sát, akik úgy vélték, hogy az emberi lelkek bűnnel születnek, Platón té-
ves elképzelésére vezette vissza. Ezen elképzelés alaptétele a lelkek pre-
egzisztenciájának  a  megvallásában  gyökerezik.37 A  platóni  tanítással
vegyített gnosztikus mítoszok szerint a gyermekek azért születnek bű-
nös lélekkel, mert a lelkeik korábban már léteztek, és a régebben elköve-
tett bűnök büntetéseként „testesültek” meg, vagyis jöttek az anyagi vi-
lágra.  Továbbá  arra  is  rámutatott  Kelemen,  hogy  egyes  gnosztikus
szerzők szerint nemcsak személyes bűnnel születnek a csecsemők, ha-
nem gonosz szellemekkel is, akik ily módon gyakorlatilag a bűn rab-
szolgájává taszítják az egész emberiséget. Immár tehát érthető, hogy a
Zsolt 50,7: „Mert íme, vétekben fogantattam, és bűnökben fogant engem
anyám” univerzálisan értelmezett bűnbánati jellegének a kidomborítása
miért szorult Kelemennél háttérbe. 

Alexandriai Kelemen a Strom. III,16,100,1-101,5-ben a fenti antropoló-
giai  tévedésekkel  szemben  szándékozott  állást  foglalni.38 E  témában
fontos szentírási helyként tüntette fel a Jer 20,14 és 18 értelmezését: „Át-
kozott  az  a nap,  amelyen születtem!  … ne legyen áldott!”.  A  Strom.

36 Kelemen a Strom. III,13,91-92,1-ben rámutatott, hogy Kassianos szerint az emberi
test nem Istentől származik, és ezért a szaporodásra alkalmas férfi és női nemi szer-
vek sem Isten művei, hanem a gonoszé. 

37 Vö. Platón, Phaed. 81C; Phaedr. 248c utalások in Strom. III,14,93,3. 
38 Jer 20,14; 18; ApCsel 7,52; Jób 14,4-5; Ter 3,17; Zsolt 50,7; Ter 3,20; Mik 6,7; Ter

1,28; 1Kor 15,34; Ef 6,12 (1Kor 7,5-6); 1Kor 9,27; 1Kor 9,25.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 135

III,16,100,1-2-ben, Kelemen meghatározása szerint, Jeremiás nem a há-
zassági nemzést ítélte el, hanem a nép bűne és engedetlensége miatti el-
keseredésében kiáltott fel. A próféta e megfontolásból írta le a követke-
ző szavakat: „Azért jöttem ki az anyaméhből, hogy nyomorúságot és
bánatot lássak, és szégyenben múljanak el napjaim”. Alexandriai Kele-
men úgy véli, hogy e sorok a bűnös nép gonosz magatartása által be-
szennyezett  közegre  mutatnak rá.  Sőt,  meglátása  szerint  egyértelmű,
hogy az ApCsel 7,52 is összhangban van ezzel a fenti értelmezéssel. 

A Jer 20,14 eredetileg a szélsőséges enkratiták érve lehetett, majd ké-
sőbb Alexandriai  Kelemen az ApCsel 7,52 fényében tette ugyanezt  a
szentírási helyet az enkratiták cáfolatává.39 A Jób 14,4-5 is egy ilyen sajá-
tos  történetű  idézet,  mely  bár  Alexandriai  Kelemennél  nem  teljesen
egyezik meg a LXX soraival, azonban a Római Kelemen által hozott idé-
zettel  igen (Jób 14,4-5 in  1Kelemen.  XVII,4):  „Senki  sem  lehet  tiszta  a
szennytől, még ha az élete egyetlen napig is tartana”.40 Amint már ko-
rábban alkalmunk volt kifejteni, Római Kelemen az egyházi feszültsége-
ket szító „pökhendi” lázadókkal szemben alázatosságra buzdította a ke-
resztényeket. Így az Isten előtt igaz és alázatos Jób szentírási példája jól
szolgálta Római Kelemen célját. Alexandriai Kelemen azonban a Strom.
III-ban nem is annyira az alázatosság mellett szóló érv miatt idézte e
szentírási verseket, hanem inkább azért, hogy a bűnös emberi környe-
zetre fordítsa az olvasója figyelmét:

Mondják meg azt nekünk, hogy miben bűnözött az épphogy meg-
született gyermek, vagy hogy eshet valaki úgy alá Ádám átkának,
hogy semmi cselekményt sem vitt végbe! Nyilvánvaló, hogy követ-
kezetesen csak annyit mondhatnak, hogy a nemzés bűn. Nem csak
a test nemzése, hanem a léleké is, ami miatt a test is létezik. És ami-
kor Dávid azt mondja, hogy „mert íme, vétekben fogantattam, és

39 Apcsel 7,52: Melyik prófétát nem üldözték atyáitok? Mind megölték azokat, akik az Igaz
eljöveteléről jövendöltek. S most ti lettetek árulói és gyilkosai. Ehhez az értelmezéshez kap-
csolódik még Ezdrás apokrif IV, 2 látomás 5,35. 

40 Jób 14,4-5 in Strom. III,16,100,4; 1Kelemen. 17,4. Továbbá még a következő párhu-
zamos helyeket is figyelembe vehetjük: Strom. IV,106,3; IV,83,1. Vö. Alain Le Boulluec
magyarázatával, aki e sorok értelmezését a Strom. IV,83-85 tanításával kapcsolta ösz-
sze, SC 608 (CASTER, M. – LE BOULLUEC, A. – DESCOURTIEUX, P.– TISSOT, Y.), 310-311. 



136 Gyurkovics Miklós

bűnökben fogant engem anyám”, prófétailag (Dávid) az anyát Évá-
nak mondja, azonban Éva az élők anyja volt, mondja az Írás (Ter
3,20); és ha (Dávid) bűnökben fogant, ez nem jelenti azt, hogy ő sa-
ját  maga bűnben lett  volna,  és  azt  már  végképp nem jelentheti,
hogy az ő léte bűn lenne. Arról pedig, hogy igaz, hogy bárki, aki a
bűnből áttér a hitre, az úgy válik le a bűnös szokásoktól, mint saját
anyjától, hogy beléphessen az életbe, a tizenkét apostol egyike is ta-
núságot  tesz,  amikor ezt mondja:  „Elsőszülöttemet  adom istente-
lenségemért,  ágyékom  gyümölcsét  lelkem  bűnéért”  (Mik  6,7).  A
próféta nem azt vádolja, aki azt mondotta, hogy „növekedjetek és
szaporodjatok” (Ter 1,28), hanem a születés utáni első indíttatáso-
kat (ὁρμή), amelyek miatt nem ismerjük fel Istent.41

Alexandriai Kelemen a bűnnek e lélektani értelmezése által mindazok-
kal a gnosztikus elképzelésekkel szemben foglalt állást, amelyek az em-
ber testben való születését egy korábbi kozmikus bűn büntetéseként ér-
telmezték, és ezért a teremtett materiális világot is megvetették, mint
ahogy e világ alkotóját is.42 A gnosztikusokkal szemben Alexandriai Ke-
lemen cáfolta, hogy a gyermekek bűnös lélekkel,  vagy gonosz szelle-
mekkel jönnének a világra. Ezért a Zsolt 50,7 versét Római Kelemen au-
toritására  támaszkodva  a  Jób  14,4-5-tel  értelmezte.  Tehát  alexandriai
gondolkodónk szerint nem az Isten által életre hívott gyermek a bűnös,
hanem a környezete, amelybe beleszületik, és amelynek kísértő ösztön-
zésére az ember akarata bűnre hajlik.43 Azt azonban nem szabad elfelej-
tenünk, hogy az Alexandriai Kelemen által megfestett világhoz a bűnre
ösztönző és kísértő gonosz szellemek is tartoznak. Mindezekért a bűnre
való csábítás erejét sosem kicsinyítette le, hanem ellenkezőleg, azt val-
lotta, hogy önerejéből senki sem küzdhet meg a kísértőkkel.44 Mégis a
kísértés e félelmetes erejének a számbavétele mellett is optimistán né-
zett a küzdelem elé. Optimizmusa abban mutatkozik meg, hogy bár egy

41 Strom. III,16,100,5-101,2; SC 608 (CASTER, M. – LE BOULLUEC, A. – DESCOURTIEUX,
P.– TISSOT, Y.), 310–312.

42 Vö.  Strom. III,16,103,1-2. A bűn erkölcsi vonatkozásairól vö:  Strom. II,51,3; 80,4;
118,4; III,97,3; IV,147,3; Paed. I,75,1; 100,2.

43 Vö. Prot. 118,1; 46,1; 62,4; 72,3; 45,4, 101,1-3; Paed. I,1,2; 4,2; Strom. I,9,3.
44 Vö. Strom. III,16,101,1-4.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 137

pillanatig sem akarta elbagatellizálni a gonosz kísértő erejét, szakadatla-
nul hitt a bűnösök megtérésében, ám nem csupán a saját erejükből kifej-
tett megtérésben, hanem a Krisztus erejével megszilárdított megtérés-
ben.45 

Láthatjuk tehát, hogy Alexandriai Kelemen a Zsolt 50,7-et egybeol-
vasva a Jób 14,4-5-tel egy olyan kinyilatkoztatott és az egyházi hagyo-
mány által hirdetett tanítást látott, mellyel mindazokat a mestereket cá-
folta, akik azt vélték, hogy a csecsemők már eleve bűnös lélekkel jönnek
a világra, és így ezáltal egyben azt is állították, hogy a bűn a házasság-
gal és a nemzéssel terjed. Továbbá az is nyilvánvaló, hogy e teológiai
vita légkörében Alexandriai Kelemen a Zsolt 50 minden olyan értelme-
zését is mellőzni kívánta, mely az emberi természet eleve elrendelt bű-
nösségére utalna, így bár kutatott szerzőnk minden bizonnyal osztotta a
Zsolt 50 bűnbánati jellegét, a 7 vers exegézisénél ezt a jelentést a fenti
okok miatt szándékosan nem kívánta túlfokozni.

3.3. Zsolt 50,8 in Strom. V,10,64,2

Mert íme, az igazságot szereted,
a te bölcsességed titkos és elrejtett dolgait
kinyilatkoztattad nekem.

A Strom. V,10,60,1-66,5 egy többszörösen is összetett fejezet, mivel e so-
rokban Alexandriai Kelemen az igaz gnosztikus keresztényről, sőt ma-
gáról  az  Isten által  kinyilatkoztatott  gnózisról  tanított.  Kelemen egy-
részt a szabad akarat, a hit és az állhatatos ima hangsúlyozásával cáfolta
a gnosztikus mesterek antropológiáját, melyben kevesebb szerepet ka-
pott a szabad akaratból való hit értékelése, és így a megtérés lehetősége
is. Másrészt, tisztán kiolvasható azon igyekvése is, mely a gnózis nélkü-
lözhetetlenségét hangsúlyozta a  keresztény élet Istenben való növeke-
dése szempontjából.46 Mint ahogy már a Strom. IV,17,107,2-4-vizsgálatá-

45 Alexandriai Kelemen szerint a bűntől elszakadt ember lelkébe a megváltó Krisz-
tus Szent Lelkét ajándékozza, aki által a megtért keresztény a gonosz támadásaival is
felveheti a harcot, vö. Strom. III,17,104,3-5.

46 Vö. Zsolt 50,3-6 in 1Római Kelemen 18,2 in Strom. IV,17,107,2-4 (Strom. IV,14,95-
117,5).



138 Gyurkovics Miklós

nál láthattuk, Kelemennek az álláspontja különbözik a gnosztikusok, és
némileg a Nagy Egyház tanításától is.

Szent Pál a Barnabás levél és érdekes módon még Platón idézetei ál-
tal  is  azt  bizonyította,  hogy  a  keresztények  mindannyian  meghívást
kaptak a tökéletesség beteljesítésére,  azonban azt is  leírta,  hogy nem
minden keresztény éri el a gnózis teljességét, mivel az igaz gnózis rejtve
van a beavatatlan szemek előtt,47 vagyis az igaz gnózis titkos és egyben
homályos is.48 Kelemen e fejezetekben sokkal többet mondott el az általa
képviselt „gnózis” természetéről, mint például a Paed-ban, ahol szintén
a  gnosztikusokkal  folytatott  vita  miatt  a  keresztények  méltóságbeli
egyenrangúsága és  az Isten által  kinyilatkoztatott  gnózis  növekedése
mellett érvelt.49 

Alexandriai gondolkodónk tanítása szerint az igaz gnózis Isten kinyi-
latkoztatott ajándéka, azonban nem olyan ajándék, amiért semmilyen
szellemi erőfeszítést sem kell tenni, hanem olyan ajándék, ami az embe-
ri erőfeszítést megkoronázza.50 Tehát az isteni gnózis az az ismeret, me-
lyet az ember, bár szellemi és lelki erőfeszítés által nyerhet el, mégsem
emberi természetű ismeret, hanem teljes mértékben isteni. Ez a kinyilat-
koztatott isteni igazság (Szentírás) legfontosabb alapvonása! Alexandri-
ai Kelemen érvelése szerint az igaz gnózis nem lehet az emberi értelem
terméke, hanem az isteni kinyilatkoztatás ajándéka, melyet csak azok
bírnak, akik életük folyamán állhatatosan arra törekedtek, hogy szelle-
mileg az isteni rejtett titkok befogadójává és értelmezőjévé váljanak. Te-
hát az emberi akarat törekvése nélkülözhetetlen, még ha a gnózis Isten
kegyelmi  ajándéka  is.  Kelemen  a  gnosztikusok  „titkos  tanításával”
szemben arra is rámutatott, hogy az Isten által kinyilatkoztatott gnózis
egyetlen forrása a Nagy Egyház Szentírása és annak az egyházi hagyo-
mány szerinti értelmezése, mely által egyre mélyebb igazságokat ismer-

47 Vö. Ef 3,3-5; Kol 1,9-11; 25-27; Ef 3,9; Róm 16,25; 1Kor 3,10; Zsid 6,1; Kol 1,28;
1Kor 8,7; Kol 2,2-3? 4,2-4; Zsid 5,12-6,1; Barnabás levél 6,5 és 8,10 benne idézve még: Ez
33,1 és 3; Iz 4,13; Péld 1,6; Mt 19,11. Továbbá még a Platónnak tulajdonított  Epist.
2,312d és 314bc. 

48 „Mert íme, az igazságot szereted, a te bölcsességed titkos/homályos és elrejtett
dolgait kinyilatkoztattad nekem” Zsolt 50,8 in Strom. V,10,64,2.

49 A tökéleteseknek szánt tanításról vö. Strom. V,10,60,2
50 Vö. Strom. V,10,60,1.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 139

het meg a Szentírás keresztény értelmezője.51 Mindez Kelemen számára
mégsem zárja ki a keresztény ismeretek fokozatos feltárását, melynek a
mélységei csak a szellemi életben előrehaladott keresztények számára
válnak nyilvánvalóvá. Kelemen tehát úgy érvel a gnosztikus teológus
életforma mellett, hogy közben élesen elhatárolódott a gnosztikusok tit-
kos, vagy az eleve elrendeltség szerinti feltárt tanítás elvétől. E érvelési
stratégia központjában Strom. V,10,64 fejezetében a Zsolt 50,8 értelmezé-
se áll, melynek körében még három másik szentírási idézet is olvasható:
Iz 45,3 + Zsolt 50,8 + Zsolt 18,3-4 + Jer 23,24: 

„Neked adom a rejtett, sötét, láthatatlan kincseket, hogy megismer-
hesd (ἵνα γνῶσιν), én vagyok az Úr Isten” (Iz 45,3). Dávid is e sza-
vakkal megegyezően azt énekli a zsoltárában: „Mert íme, az igazsá-
got szereted, a te bölcsességed titkos és elrejtett dolgait kinyilatkoz-
tattad nekem” (Zsolt 50,8). „A nappal a nappalnak adja át a hírt”
(Zsolt 18,3a), mely nyíltan le lett írva, „és az éj az éjnek hirdeti a
gnózist” (Zsolt 18,3b), a rejtett misztériumot, mely „nem olyan be-
szédek és szavak ezek, hogy ne hallatszana hangjuk” (Zsolt 18,4).
Isten mondja róla: „Cselekedhet -e valaki rejtekben, hogy én őt ne
lássam?” (Jer 23,24). Ezért a (keresztények) tanítását „megvilágosí-
tásnak” hívják, mivel azt tárja fel, ami el lett rejtve.52

E gazdag szentírási szőttesből látható, hogy Kelemen biblikus idézetek-
kel szándékozott bizonyítani, hogy maga Isten az, aki a gnózis keresésé-
re és elérésére buzdítja a keresztényeket. A valódi gnózis rejtett, sötét,

51 E téma olyannyira komplex kérdések vet fel, hogy a modern kutatók körében el-
terjedt az a vélemény is, hogy Kelemen tanítása szerint az igaz gnózis túlhaladja a
Biblia által közölt kinyilatkoztatást. Ez a feltételezés nem az allegorikus Szentírás ma-
gyarázási módszer létjogosultsága mellett, hanem inkább egy olyan feltételezés mel-
lett foglal állást, mely szerint a Biblia írott természete képtelen Isten legmagasztosabb
igazságait önmagába foglalni. E tézis képviselője: ALBANO, E., I silenzi delle Sacre Scrit-
ture. Limiti e possibilità di rivelazione del Logos negli scritti di Filone (Studia Ephemeridis
Augustinianum 138), Roma 2014; Uő, Dalla parola al silenzio: Le diverse forme della rive-
lazione divina. Un itinerrio all’Origene della Scuola di Alessandria, in  Eastern Theological
Journal 3( 2017/2), 183–255. A témában még vö. GYURKOVICS, M., La teologia „non scrit-
ta” in Clemente di Alessandria, in Eastern Theological Journal 3 (2017/2), 289–316.

52 Strom. V,10,64,1-4; SC 279, 130-132.



140 Gyurkovics Miklós

homályos, láthatatlan, titkos isteni bölcsesség, amelyet csak az arra mél-
tó  tiszta  lelkű/szívű/értelmű  keresztények  fogadhatnak  be.  E  tanítás
mottója egyértelműen a Zsolt 50,5: „Mert íme, az igazságot szereted, a
te bölcsességed titkos (homályos)  és elrejtett dolgait kinyilatkoztattad
nekem”. 

A titkos, sötét és homályos jelzők a Strom. V,10-ben nem negatív töl-
tetűek, hanem az isteni misztériumoknak az emberi értelem előtti rej-
tettségére, kiismerhetetlenségére utalnak. Mindazonáltal, arra is rá kell
világítanunk, hogy a sötétségnek ugyanez a pozitív értelmezése az Eclo-
gae propheticae (=  Ecl.) 53,1-4 magyarázatánál nem egyértelmű, mivel a
Zsolt 18,3 kijelentését – „éj az éjnek hirdeti a gnózist” – egyenesen a go-
nosz lelkekre vonatkoztatja.53 Az eltérés oka az lehet, hogy Kelemen az
Ecl.-ban a Zsolt 18 értelmezésénél egy hagyományosnak vélhető máso-
dik századi keresztény teológiai tanítást fejtett ki, hisz maga is megemlí-
tette,  hogy  Hermogenész  és  főleg  Pantainosz  tanítására  hivatkozik.54

Azonban Kelemen további műveiben azt is láthatjuk, hogy a „hagyomá-
nyos tanítás” reflexiók nélküli ismétlésével képtelen volt megválaszolni
a második század végére felerősödő gnosztikus mesterek által felvetett
teológiai kérdéseket. Ezért a Strom. lapjai immár arról a Kelemenről ta-
núskodnak,  aki  úgy őrizte  meg a  Nagy Egyház szent  hagyományát,
hogy közben a kor teológiai vitáinak a megoldása végett a múlt öröksé-
gét újraértelmezte. Vagyis Kelemen nemcsak a hellén bölcseletet és kul-

53 Ecl. 53,1-4: „A nappal a nappalnak adja át a hírt” (Zsolt 18,3a). Amint az „egek” szó,
úgy a „nappal” szó is több jelentéssel értelmezhető. A „hír” az Úr, akit több helyen „nappal-
nak” is hívnak. „És az éj az éjnek hirdeti a tudást” (Zsolt 18,3b). A Sátán tudta, hogy az Úr
eljön, de hogy pontosan Krisztus az, arról nem volt meggyőződve. Ezért ezt ő is tudni akarta,
és így megkísértette. A Szentírás azt mondja, hogy a Sátán „elvált tőle az adott időre”, mert
Jézus képes volt neki ellenállni (Lk 4,13). Vagyis a felismerést a feltámadásig elhalasztotta, mi-
vel tudta, hogy az az Úr, aki feltámad. Hasonlóan cselekedtek a démonok is, mert Salamonról
azt feltételezték, hogy ő az Úr. Azonban megtudták, hogy nem ő, mivel bűnt követett el. „Az
éj az éjnek” – minden démon megtudta, hogy az Úr volt az, aki a szenvedés után feltámadt.
Hasonlóképpen Hénoch szerint is, a bukott angyalok az embereket asztronómiára, jóslásra és
más mesterségekre tanították.

54 Hermogenészről azt tudhatjuk, hogy a második században azzal vádolták, hogy
túlságosan platonista értelemben magyarázta a Teremtés könyvét. Vö. Tertullianus,
Adversus Hermogenem; Ps. Hippolütosz, Elenchos VIII,17,3-4; Órigenész, Comm. in Ps.
18,5 in Pamphilosz, Apologia pro Origene, PG 17, 600D-601A.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 141

túrát reformálta és építette be saját  keresztény teológiájába,  hanem a
második századi keresztény irodalom hagyományát is. Ez utóbbi aspek-
tus csekély figyelmet kapott a múlt században zajló dogmatörténeti ta-
nulmányokban.

Figyelemfelkeltő, hogy Kelemen a Strom. V,10,63-64-ben nem csak a
Barnabás levél sorait közölte, hanem a Barnabás levélben olvasható szent-
írási idézeteket is. E szentírási idézeteket azonban immár nem a Barna-
bás levél szerzőjének a teológiai intenciója szerint értelmezte Kelemen,
hanem saját tanításának megfelelően. Így például a „tejjel és mézzel fo-
lyó ország”,  mely a hagyományos értelmezés szerint a kereszténység
beköszöntését  jelenti,  Alexandriai  Kelemennél  a  rejtett  és  magasabb
szintű teológiai gnózis allegóriájává formálódik át.55

A  Nagy  Egyház  szent  hagyományának  az  újraértelmezésére  szép
példa  a  vizsgált  fejezetünkben  olvasható  Barnabás  leveléből származó
idézet teológiai funkciója (Barnabás levél 6,5; 8-10 in Strom. V,10,63,1-6).
A Barnabás levél írója e sorokban Krisztus testének és lelkének az allegó-
riája alapján a zsidó vallás aktuális érvényességének az elvesztéséről és
a kereszténység felvirágozásáról írt. Krisztus emberi teste, mely a  Bar-
nabás levél szándéka szerint a zsidóságot jelképezi, a kereszten meghalt,
azonban a kereszténységben feltámadt. Kelemen anélkül, hogy ezt a ta-
nítást elvetette volna, egy másik teológiai aspektusra hívta fel az olvasó
figyelmét:  az isteni  ismeretekben felületes tudással  bíró  keresztények
csak a kereszténység alapjait ismerhetik meg, ami mögött még sokkal
több  ismeret  rejtőzködik.  Tehát  nem érdemes lehorgonyozni  az  alap
teológiai ismeretek mellett, azok megismerése után még mélyebbre is
lehet evezni.56 

A  Barnabás levél írója és Alexandriai Kelemen tanítása szerint is az
igaz gnosztikus ember allegóriája Krisztus. Kelemen arra mutatott rá,
hogy amint Krisztus teste meghalt, úgy a gnózisra vágyó tudós ember-
nek is túl  kell  lépnie a testen,  vagyis az empirikus ismereteken, és a

55 Vö. Kiv 33,1-3 in Barnabás levél VI,8 in Strom. V,10,63,4-5.
56 A Barnabás levél szellemiségében e ismeretelméleti tétel alapja a zsidóság és ke-

reszténység kapcsolatának a párhuzama. Hisz a zsidóknak kinyilatkoztatott ismere-
tek után a kereszténység számára kinyilatkoztatott ismeretek következnek, ahogy a
keresztény hit alapismeretei után a mélyebb ismereteknek a feltárása következik.  



142 Gyurkovics Miklós

szellemiek felé kell irányulnia, mint ahogy a feltámadt Krisztus is a föl-
di világot elhagyva a mennyekbe ment át.  Kelemen értelmezésében a
„tejjel és mézzel folyó országról” szóló Isteni ígéret, a gnózisra vágyó
teológus reményének a biztos alapja. Az az isteni ígéret, amelyből min-
den teológus meríthet, mivel a teológiai kutatások valódi célja azon iste-
ni  igazságok feltárása,  melyek rejtve  vannak az  emberek előtt  (ezért
szinte  megnevezhetetlenek,  homályosak),  mégis  feltárására  ígéretet
kapnak az Úrtól. Kelemen idézetében a Barnabás levél sorai és a Zsolt
50 szinte forradalmi új értelmet nyertek:

Miért mondja azt, hogy „a jó földre, a tejjel mézzel folyóra”? Dí-
csértessék, testvéreim, a mi Urunk, aki bölcsességet és titkai megér-
tését megadta nekünk. A próféta ugyanis az Úr hasonlatát beszéli
el. Ki érti meg, ha nem bölcs valaki, ha nem tudós és nem szereti az
Urát?57

Immár felismerhetjük, hogy e szavakkal Kelemen a Zsolt 50,8 versére
támaszkodva a keresztény teológia ápolása mellett érvelt.  Így a Zsolt
50,8 egy biztos és reményt adó ígéret mindazok számára, akik a szívük-
kel és értelmükkel túlhaladják a földieken való gondolkodást (az érzék-
szervekkel való megismerést), és a szellemi, sőt isteni rejtett igazságok
feltárására törekednek.

3.4. Zsolt 50,9-14 in Strom. I,8,3-4

A Strom. első könyvének az első fejezetében Kelemen hosszan idézte a
Zsolt 50,9-14-et.58 E bevezető sorokkal, melyekkel a Strom. megírásának
a legfontosabb motívumait  tüntette  fel,  elsőként  a  keresztény tanítás
írott formája mellett foglalt állást Kelemen, vagy jobban mondva igazolta
saját irodalmi elhatározását. Láthatjuk tehát, hogy a kereszténység egy
olyan időszakában vagyunk, melyben még nem volt teljesen egyértel-
mű a tanítás írásos formája.59 A második századi keresztények oldaláról

57 Strom. V,10,63,5; SC 279, 128 (vö. Barnabás levél 6,5; 8-10).
58 Strom. I,8,3-4.
59 LIMONE, L., Origen’s Use of Platonic Texts: A Study on the Reception of Platonic Texts

about the ‘Unspeakable’, in  Eastern Theological Journal 3 (2017/2), 317-339; M. Gyurko-



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 143

ez nem egy egyszerű titoktartási törvény, hanem az isteni misztériumok
védelmezésére szolgáló didaktikai szabály. Alexandriai Kelemen már a
Strom. első soraiban a Kor 8,7 idézetével tisztázta, hogy a gnózis nem le-
het mindenkié,60 mivel meglátása szerint a beavatatlan tömeg kezében a
teológiai írások olyanok, mint a szamárnál a lant.61 Nyilvánvaló, hogy
Kelemen nem tagadta meg az írást, hisz maga is feljegyezte a tanításait,
mégis gyakran utalt az íratlan teológia előnyeire is. Tény, hogy a Strom.
irodalmi zsánere Kelemen előtt nyitva tartotta annak a lehetőségét is,
hogy olyan rétegelt formában fejtse ki a teológiai misztériumokat, hogy
azok mélységeit csak a beavatott szemű olvasók hathassák át. E mód-
szernek köszönhetően a szerényebb képességű olvasók is gazdagodhat-
nak a szöveg olvasása által, mivel az írott szöveg értelmének az első ré-
tege kevésbé összetett információkat közvetít. 

A legfontosabb kritérium, amihez Kelemen a teológiai tanítás közlé-
sének a sikerét kötötte, az a hit, mely, amint írta, az ítélet készség racio-
nális kritériuma.62 Például a hitetlen és gőgös szofisták képtelenek a ke-
resztény  igehirdetés  igazságainak  helyességét  megítélni,  mivel  hit
nélkül vizsgálják azokat.63 „Ha nem hisztek, nem értitek meg”, idézte
Izajás szavait (Iz 7,9 in Strom. I,1,8,2). 

Kelemen a keresztény teológia tanítását a Strom. I,1-2-ben is az isteni
agapé által táplált szeretet cselekedetekhez és magához a mártírsághoz
hasonlította. Tehát a keresztény teológus szeretettől vezérelve áldoza-
tok árán tárja fel az isteni igazságokat. Ezen értelmezésben a teológusok
tanítása egyfajta szellemi alamizsnához hasonlít, amivel az isteni igaz-
ságok éhezőit táplálják. Mindezért az áldozatot követelő tanítást mártír-
ságként is lehet értelmezni. Így a teológus életében meghozott áldoza-
tok,  melyek  árán  egy-egy  misztérium  feltárul,  leginkább  a  mártírok
áldozatához hasonlít. Ahhoz, hogy az ember Isten szellemi gondolatait
fürkészhesse, önmaga után kell hagynia az anyagi világ szféráját. Így a

vics, La teologia „non scritta” in Clemente di Alessandria.
60 Vö. Strom. I,1,2,2.
61 Menandrosz, Misum. 89 Del Corno fr. 450 K. Gli Stromati, 9 oldal, 10 jegyzet. 
62 M. Gyurkovics, Az antik „hit” bölcseleti fogalmának újraértelmezése Alexandriai Kele-

men teológiájában, in Athanasiana 49 (2019), 32-57.
63 Vö. Strom. 1,1,8,1.



144 Gyurkovics Miklós

teológus mester az Isteni titkok feltárása érdekében egyfajta mártírként
áldozza fel  a  földi  javakban való előmenetelt  és a földi  tudományok
gyümölcseit. Hasonlóképpen áldozatos és lemondásokkal teli tud lenni
a teológiai igazságok továbbadása is. A hit igazságaira rászoruló keresz-
tények  kiáltását  Kelemen,  íme,  a  Zsolt  50,  9-14  soraival  illusztrálta,
Strom. I,1,8,3-4:

Hints meg engem izsóppal, és megtisztulok,
moss meg engem, és a hónál fehérebb leszek!
Add, hogy örömöt és vigasságot halljak,
és örvendezzenek megalázott csontjaim!
Fordítsd el orcádat bűneimről,
és töröld el minden gonoszságomat!
Tiszta szívet teremts bennem, ó Isten,
és az igaz lelket újítsd meg benső részeimben!
Ne vess el engem színed elől,
és Szent Lelkedet ne vedd el tőlem!
Add vissza nekem üdvözítésed örömét,
és uralkodó lélekkel erősíts meg engem!

Kelemen e helyen nem tér ki e sorok részletes magyarázatára, ami nem
azt jelenti, hogy a Szentírás kinyilatkoztatását el akarja hallgatni, hanem
éppen ellenkezőleg, e szavak az adott szövegkörnyezetben önmaguk ál-
tal válnak igazán beszédessé. Kelemen abban az esetben jár el így, ami-
kor úgy véli, hogy tanítását egy hosszabb szentírási idézet több réteg-
ben is képes kifejezni. Ebben az esetben a keresztény tanítót a Krisztus
példabeszédéből ismert magvetőhöz hasonlítja, akinek a személyét pár-
huzamba állította Platón Phaedroszából ismert magvetőjével64. E értelme-
zés szerint a hallgatóság szíve az a jó föld, amibe Krisztus tanításának a
magvai hullanak. A munkások áldozatos munkájáért járó fizetség örö-
me, mely a Zsolt 50,10 versében olvasható öröm, háromszoros üzenetet
ad tovább: a) A hallgatóság üdvösségéből fakadó öröm. b) A még isme-
retlen titkok feltárásából származó öröm. c) A teológus jövőbeli átiste-
nüléséből fakadó túlvilági öröm.

64 Vö. Mt 13,3-8; Phaedr. 275d-e; 276b-277a in Strom. I,1,9,1-3.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 145

3.5. Zsolt 50,18-19 in Strom. VII,3,14,1

Mert ha kedvelnéd, áldozatot adtam volna,
de az égőáldozatokban nem telik kedved.
Áldozat Istennek a töredelmes lélek,
a töredelmes és alázatos szívet, ó Isten, nem veted meg.65

A Zsolt 50 kapcsán eddig vizsgált értelmezésekkel teljesen összhangban
olvashatjuk a Zsolt 50,18-19 exegézisét, melyet Alexandriai Kelemen a
Strom. VII,3,14,1-ben idézett. Mint ahogy az egész hetedik könyv fő té-
mája az igaz gnosztikus keresztény megjelenítése, úgy a Strom. VII,3 is
az igaz gnosztikus legfontosabb erényeit mutatja be. Említésre méltó,
hogy a Strom. VII,3,13 első mondata a keresztény teológia titoktartásá-
val, vagy jobban mondva az úgynevezett íratlan teológia egyik explicit
utalásával  kezdődik:  „A többiről  hallgatok”.  E szófordulatot  a  görög
irodalomban az íratlan tanok formulájaként ismerik,66 a továbbiakban
Kelemen mégis folytatja a téma írásos kifejtését, azonban nem saját sza-
vaival,  hanem szentírási,  főleg páli idézetekkel kommunikál, melyek-
nek központjában a Zsolt 50,18-19 áll.  Tehát Kelemen hallgat is,  meg
nem is. Az igaz gnosztikus tanító, Kelemen jellemzése szerint, az az is-
teni szeretet által lángra lobbant lélek, aki Krisztus főpapi vezetésével
Isten szellemi szentélyébe lép, és ahogy Krisztus is, úgy ő is az emberek
üdvösségéért  fáradozva végzi  a  szellemi  áldozat  bemutatását.67 Kele-
men e szavak által a gnosztikus mester átistenüléséről és az Isten titkai-
nak az örvendetes szemléléséről írt. Az isteni igazságok megpillantása
minden esetben olyan kiváltság, mely a „boldogságok” szerint is csak a
tisztaszívűeknek van fenntartva (Mt 5,8 in Strom. VII,3,13,1).68

Amint már szó volt róla, Kelemen e fejezetekben az igaz gnosztikus
teológusok áldozatairól is megemlékezik. Az igaz gnosztikus, vagyis az

65 Zsolt  50,18-19:  ὅτι  εἰ  ἠθέλησας  θυσίαν  ἔδωκα  ἄν  ὁλοκαυτώματα  οὐκ
εὐδοκήσεις θυσία τῷ θεῷ πνεῦμα συντετριμμένον καρδίαν συντετριμμένην καὶ
τεταπεινωμένην ὁ θεὸς οὐκ ἐξουθενώσει.

66 Strom. VII,3,13,1, vö. Euripides, Iphigenia T. 37. 
67 Vö. Strom. VII,3,13,1-3.
68 A Zsolt 50-ben olvasható örömre, boldogságra és ujjongásra is gondolhatunk.



146 Gyurkovics Miklós

igaz teológus az Úrhoz hasonlóan emberszeretetből, nagylelkűen, áldo-
zatosan és könyörületesen tanít, hogy a rábízott lelkek az Úrral egyesül-
jenek, és hogy az Úrral éljenek (Strom. VII,3,13-14). Isten szemében ezt
az  áldozatos  tanítást  hívhatjuk  „elfogadott  áldozatnak  (θυσίαν
δεκτήν)” (vö. Filip 4,18). Ez az áldozat fennhéjázás nélküli, az igaz tu-
dománnyal telt szív áldozata, melyet az Írás egy másik helyen Istennek
ajánlott „teljesen elégő áldozatnak” (ὁλοκάρπωμα)” is hív (Zsolt 50,18;
Iz 56,7).69 Ez esetben a Zsolt 50,18-19 szavai a szenvedélyektől való meg-
tisztulásnak, az érzékszervek által irányított élet levetésének, a termé-
szettudományok elhagyásának, a szellemiek felé irányultságnak, az át-
szellemült  ember  szívének,  a  keresztény  teológus  önfeláldozó
tanításának váltak az allegóriáivá.70 E helyen is a keresztény mester ta-
nítását  a  mártírok  önfeláldozásához  hasonlította  Kelemen,  azonban
nem közvetlenül saját szavaival írta le e sokatmondó gondolatot, hanem
Pál apostoltól kölcsönzött fogalmak idézésével (2Kor 10,5; Ef 4,22 és 24):
fogollyá válni, hogy önmagunkat elnyomjuk, a régi embert magunkban
megöljük, hogy Krisztussal az újat, a bűn-nélkülit építhessük fel (Strom.
VII,3,14,2).  Bár a  Strom. VII,3,13 kritikai  kiadásában nem tüntetik fel,
mégis Alexandriai Kelemennek e sorai a Zsolt 50,18-19 értelmezése sze-
rint a  Barnabás levél  II,1-10 tanítására utalnak. A Barnabás levél szerzője
ezen sorokban nem csak a Zsolt 50,19-et idézte, hanem azokat a fogal-
makat is felsorakoztatta,  melyek nagyon közel állnak Kelemennek az
igaz gnosztikusról írt szövegéhez.71 További közös vonásra utalnak az
izajási idézetek, melyekkel Kelemen és a Barnbás levél szerzője is az Is-
tennek felajánlott áldozatról, égőáldozatról írtak.72 Ebben az esetben te-

69 Vö. Iz 56,7. Strom. VII,3,13-14 ezen sorai még beszédesebbé válnak akkor, ha egy-
beolvasztjuk őket az Ecl. 51-57 és az Excerpta ex Theodoto 27,1-3 tanításával. Az Ecl. 51-
57 a Zsolt 18 értelmezése által Krisztus megdicsőülését, vagyis a Mennyei Atyához
való dicsőséges felmenetelét és az emberiség átistenülését írja le; az Excerpta ex Theo-
doto 27 pedig a főpap szentélybe való bevonulása által az igaz keresztények átistenü-
lését magyarázza.

70 1Kelemen 18,2-17 (Zsolt 50,3-19); 1Kelemen 52,4 (Zsolt 50,19) és Zsolt 49,14-15
71 A következő fogalmakról van szó: tisztelet, kitartás, nagylelkűség, önmegtartóz-

tatás, bölcsesség, belátás, tudomány és a tudás.
72 Iz  1,11-13  in  Barnabás  levél  II,3;  Iz  58,4-5;  6-10 in  Barnabás levél III,1-5;  Strom.

VII,3,14,1-6.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 147

hát azt mondhatjuk, hogy bár Kelemen a Strom. VII,3,13,1-14,6-ban nem
idézte a Barnabás levéllel együtt a Zsolt 50,18-19-et, mégis e zsoltárversek
értelmezésénél erősen függött a Barnabás levél egzegetikai hagyományá-
tól. 

A Barnabás levéllel összeegyeztethető egzegetikai párhuzamról tanús-
kodik a Paed. III,12,90,4 is, ahol Kelemen szintén a Zsolt 50,19-et idézte,
ami után egy olyan szentírási versnek vélt sort másolt be, ami nem talál-
ható meg a Szentírásban, azonban a Barnabás levélben igen, méghozzá a
Zsolt 50,19 kíséretében. Azonban a Barnabás levél szerzője nem a töre-
delmes szellemet (πνεῦμα) idézte az Zsolt  50-ből,  hanem töredelmes
szívet.73 Azt  szintén  megfigyelhetjük,  hogy  Kelemen  is  a  Strom.
VII,3,14,1-ben a fennhéjázás nélküli „szívről” írt, mint ahogy a Barnabás
levél szerzője is, és nem pedig „lélekről”. Ez a csöppet sem véletlensze-
rű egybeesés is alátámasztja azt a feltételezésünket, miszerint Kelemen
a Strom. VII,3,13-14-ben, bár szó szerint nem idézte a Barnabás levelet,
azonban a Zsolt 50,18-19 teológiai üzenetét a Barnabás levél szellemisé-
gében fogalmazta meg.

Ugyanezt a feltevést támasztja alá a Strom. II,18,78,1-96,4-ben idézett
Zsolt 50,19 (in Strom. II,18,79,1).74 E szekció témája több esetben is egy-
becseng a Strom. VII,3-mal. Kelemen itt is az igaz gnosztikus erényeiről
írt  egybehangolva a keresztény erényeket  a  klasszikus görög erkölcs
erényeivel.  Központban az Istennek tetsző ember  életútja  áll,  mely a
„mindenség Atyjához” vezet, és így aki rajta halad, az Úrhoz válik ha-
sonlóvá.75 Az Istenhez való közeledés Kelemen szemléletében is, mint
ahogy a vallásos kultuszokat gyakorlók szemléletében is, elszakíthatat-
lan az áldozatoktól. A Strom. II,18-ban megjelennek előttünk a bálvány-
szobrokhoz járuló áldozárok, akiket azzal vádol Kelemen, hogy e kul-
tusz révén az anyagi világba ragadnak, így a szellemi szférában lévő

73 Vö.  Paed.  III,90,4:  „Áldozat az  Úrnak a  töredelmes  szellem (πνεῦμα)”  (Zsolt
50,19) + „Jó illat az Úr számára az alkotóját dicsérő szív (καρδία) (?)”. 

Barnabás levél II,10: „Áldozat az Úrnak a töredelmes szív (καρδία)” (Zsolt 50,19) +
„Jó illat az Úr számára az alkotóját dicsérő szív” (?). Továbbá még vö. Irenaeus, Ad-
versus haereses IV,17,1-2.

74 Vö. SC 38 (CAMELOT, P. TH –MONDÉSERT, CL.), 96-108.
75 Vö. Strom. II,18,78,3; 80,5.



148 Gyurkovics Miklós

istenséget  sohasem  közelíthetik  meg.  Amint  a  Strom.  III,16,100  és  a
Strom. V,10,63,1-6 az anyagiaktól való elszakadás motívumát nemcsak
erkölcsi, hanem ismeretelméleti, vagy inkább tudományelméleti szem-
pontból  is  bemutatta,  úgy  Kelemen  a  Strom  II,18,78,1-96,4-ben  is  az
„igaz gnosztikus” tanulmányaira is rámutatott, mely nem ragadhat le a
természettudományoknál. Ebben a teológiai közegben, vagyis az  áldo-
zatbemutatás és az anyagi kötelékektől való feloldozás kettős témájának
a függvényében kap különleges helyet a  Zsolt 50,19,  méghozzá az Iz
58,6,76 és a Barnabás levélből ismert enigmatikus idézet, a Péld 11,1 által
készített szőttesben77: 

Oldozd fel az igazságtalanság minden kötelékét, mert ez az Isten
által elfogadott áldozat (θυσίαν δεκτήν), a megtört és az alkotóját
kutató szív (Iz 58,6 + Zsolt 50,19 + ?). Utálja az Úr a hamis mérleget,
de kedvét leli az igaz súlyban (Péld 11,1), amint Pitagorasz is taná-
csolja: Ne mozdítsd el a mérleget.78 

Láthatjuk  tehát,  hogy  Alexandriai  Kelemen  a  Zsolt  50  exegézisénél
rendszeresen négy motívumot villantott fel: megtört szív, áldozatbemu-
tatás, a materiális kötelékektől való elszakadás és a gnosztikus mester
áldozatos tanítása. Az utóbbi téma kifejtésével zárul jelen vizsgálódá-
sunk alá helyezett fejezetünk is, a Strom. II,18,96,3:

A  dicséret  áldozata  többet  ér  a  teljesen  elégő  áldozatoknál
(ὁλοκαύτωμα).79 Írva van: Ő erőt ad neked, hogy gyakorolhasd a
hatalmat (MTörv 8,18). (Ha meg vannak világosítva a cselekedete-
id, amikor megkaptad és elsajátítottad az erőt, a hatalmadat a gnó-
zisban gyakorold.) Tudniillik e szavakban az válik nyilvánvalóvá,

76 Iz 58,6: „Íme, ez az a böjt, amely tetszik nekem: oldd le a jogtalan bilincseket, ol-
dozd meg az iga kötelékeit! Bocsásd szabadon az elnyomottakat, és minden igát törj
össze!”

77 Barnabás levél II,10: „Jó illat az Úr számára az alkotóját dicsérő szív”.
78 A továbbiakban Alexandriai  Kelemen kifejtette,  hogy az eretnekek tanítása a

Szentírás „kibillentése” miatt tért el az igazságtól. Strom. II,18,79,1-2; SC 38 (CAMELOT,
P. TH. –MONDÉSERT, CL.), 96. A pitagoreus tanítás egyik ismert szimbóluma a mérleg,
melynek allegóriáját Kelemen a Péld 11,1-gyel hozta kapcsolatba. 

79 Vö. Zsolt 49,23; 50,18.



A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen … 149

hogy a javak és az adományok Istentől  származnak, és hogy ne-
künk, miután az isteni kegyelem szolgái lettünk, Isten jótéteménye-
it szét kell hintenünk.80 Továbbá jóvá és becsületessé kell tennünk
azokat, akik hozzánk közelednek, hogy amennyire csak lehetséges,
a mértékletes tökéletessé tegye az enkratitákat, és a bátor a nagylel-
kűeket, a bölcs az okosokat, az igaz az igazságosokat.81 

A  Strom. II,18 fejezetének a sorai is azt bizonyítják, hogy Alexandriai
Kelemen a Strom-ben a Zsolt 50 értelmezését egy egységes és követke-
zetes  tanítás  szerint  fejtette  ki.  Ugyanerről  a  következetességről  és  a
Nagy Egyház hagyományához való hűségéről tanúskodik még a Zsolt
50,19 kapcsán a Strom. IV,18,113,3-4 is, mely Római Kelemen tanításával
összhangban a tökéletes szeretet fényében hirdeti a Zsolt 50-ből ismert,
Istennek  tetsző  áldozatot.82 Mindent  összevetve  tehát  elmondhatjuk,
hogy a töredelmes lelkű és alázatos szívű keresztény áldozata azért lesz
kedves Isten előtt, mert minden cselekedetével és gondolatával arra tö-
rekszik, hogy Istenre hasonlítson, aki maga a Szeretet.83 

Befejezés

E tanulmány rávilágított, hogy Alexandriai Kelemen számára a Zsolt 50
nemcsak egy bűnbánati zsoltár, hanem annál sokkal több. E teológiai
többlet üzenet gyökerei az apostoli hagyomány harmadik századi újra-
értelmezésére vezetnek vissza. Kutatott gondolkodónknál a Nagy Egy-
ház hagyománya nem az egyes tanítások szó szerinti és mechanikus is-
métlése  miatt  válik igazán fontossá,  hanem a Nagy Egyház teológiai
továbbadása végett,  mely egyrészt a keresztény hit  szellemiségének a
megőrzésében mutatkozik meg, másrészt e szellemiség adaptálásában
is. Kelemen a teológiai viták során az egyházi hagyomány feleleveníté-

80 A keresztény tanítóknak Isten jótéteményeit  és igazságait  kell  széthinteniük a
környezetükben. Kelemen a  Strom. I,1,8,3-4-ban is hasonló gondolatokat fejtett ki a
keresztény tanítóról a Zsolt 50 és magvető allegóriája kapcsán.

81 SC 38 (CAMELOT, P. TH. –MONDÉSERT, CL.), 107-108. 
82 Vö. 1 Kelemen 52,2-4.
83 Vö. 1Jn 4,8 és 16 in Strom. IV,18,113,4; IV,16,100,5.



150 Gyurkovics Miklós

sével úgy kínál korszerű megoldásokat, hogy közben nem akarja meg-
másítani a Biblia kinyilatkoztatásának az örökérvényűségét, ugyanakkor
mégsem szorítkozik a hagyományos tanítás lélektelen ismételgetésére.
Az is nyilvánvaló, hogy a Zsolt 50 Kelemen fohászai között is a bűnbánó
ember imája volt, azonban a világi tudományokból „megtért” és tudo-
mányos  igényességgel  munkálkodó  teológus  zsoltára  is.  Ugyanakkor
azon elhivatott teológusok imája is,  akik e zsoltárban megfogalmazott
ígéretek beteljesedése végett mártírok módjára mindenüket feláldozzák,
csak hogy az isteni misztériumok rejtett igazságait is megértsék. Továb-
bá a Zsolt 50 a keresztény nevelő imája is, aki önfeláldozó szellemi és
akár fizikai mártírsága árán is Isten útjaira vezérel és tanít  (vö. Zsolt
50,15).



SOMOS RÓBERT

Morálteológia Órigenész
Zsoltár-értelmezésében

Tanulmányomban azt szeretném megmutatni, hogyan jelenik meg egy
filozófiai  diszciplína,  az  etika  Órigenész  Zsoltár-magyarázataiban,  és
miképpen szervesül egy keresztény morálteológiai tanításban.1 Amíg az
első két évszázad során formálódó keresztény erkölcsi tanítás jórészt bi-
zonyos parancsok, elsősorban valláserkölcsi parancsok formájában léte-
zett,  addig Órigenész  szintetizálja  és átformálja  ezeket  az előírásokat
egy meglehetősen tagolt és koherens, bár nem szisztematikus elgondo-
lás formájában. Ennek során tekintettel van az antropológiai, morálpszi-
chológiai  alapokra,  absztrakt  filozófiai  szinten  is  önálló  keresztény
választ ad a jó és a végcél kérdésére, értelmezi az „erény” fogalmát, tár-
gyalja az egyes erények kérdését, különös tekintettel azok kiformálásá-
ra.  Átveszi  és átalakítja a korabeli  filozófiai  iskolák praxisából ismert
„spirituális  gyakorlat”  számos elemét.  Számára  a  zsoltárok  az  etikai
tanítás első számú terepe, amely etikai tanítás lényegi eleme az előreha-
ladás, fejlődés kérdésköre, és az előrehaladás végcélja abban az értelem-
ben teológiai, hogy a keresztény hívő tökéletesedésének célja a feltáma-
dás után bekövetkező Istennel  való együttlét,  az  átistenülés.  Ezért  is
helyeztem a „morálteológia” fogalmát a címbe. Ha a teológia az Istenről

1 Munkám során segítségemre volt az NKFI 128321 pályázat támogatása. Az idézé-
sek során a külön nem jelzett esetekben saját fordításomat közlöm. A Zsoltárok eseté-
ben a Septuaginta  számozását követtem. A  Zsoltárhomíliák  idézésekor a következő
munkámat  használtam: ÓRIGENÉSZ,  Zsoltárhomíliák.  Ford.  SOMOS.  R. Kairosz Kiadó,
Budapest 2020, a hivatkozáskor a zsoltár számát, a homília számát és a fejezetszámot
feltüntetve. A Hom és Com minden esetben homilia és commentaria.  



152 Somos Róbert

szóló  beszéd,  akkor,  amennyiben az  átistenülés kitágított  értelemben
vett isten-létet jelent, a gyakorlati élet célja, így az etikai diszciplína té-
mája. Az is indokolja a „morálteológia” terminus használatát –  bár első
látásra anakronisztikusnak tűnik, hiszen a patrisztikus korszakban nem
használatos ez a kifejezés – hogy elméleti szinten és részletességgel tár-
gyalja Órigenész a helyes élet témáját.

Órigenész oeuvre-jében kitüntetett szerepük van a zsoltároknak. A
Szentírás görög nyelvű szövegének megállapítása során megkülönböz-
tetett figyelemben részesítette a zsoltár-szövegeket: a négy ismert görög
fordítás  mellett  további  három fordításról  tesz  említést  Euszebiosz  a
Hexapláról szólva  Egyháztörténete hatodik könyvében.2 Euszebiosz szö-
vegéből az is kiderül, hogy Órigenész céltudatos nyomozást végzett a
szentírási szövegek helyes olvasatának megállapítása érdekében, és ez a
keresés a Zsoltárok esetén egyértelmű sikerrel járt.  A felfedezés nyil-
vánvaló egyik következménye az az ettől függetlenül is előálló helyzet
volt, hogy a Szentírás többi darabjához képest a zsoltárok esetében szö-
vegkritikai szempontból fokozott nehézségekkel kellett szembenéznie.
Teológusunk kommentárokat és homíliákat készített a Zsoltárok köny-
véhez, valószínűleg első, még Alexandriában készült műve volt az első
25 zsoltárhoz írt kommentárja. A kommentárok azonban, mind a koráb-
biak, mind a később, Kaiszareában kiadott művek, elvesztek. A homí-
liák közül kilenc Rufinus latin fordításában maradt ránk, és a közelmúl-
tig ez képezte az órigenészi zsoltármagyarázat vizsgálatának alapszöve-
gét. Ezen a helyzeten változtatott 29 görög nyelvű homília felfedezése
2012-ben. A Müncheni Könyvtár kézirati katalógusainak ellenőrzése so-
rán Marina  Molin  Pradel  végezte  a  Fugger-gyűjteményből  származó
314-es görög kódex anyagának feldolgozását. Feltűnt neki, hogy a kata-
lógus  által  névtelen  szerzőnek  tulajdonított  zsoltárhomíliák  közül  a
Harminchatodik  zsoltárról  –  a  katalógus  tévesen  a  harmincegyedik
zsoltárt jelöli meg – szóló beszédek Rufinus Órigenész-fordítására emlé-
keztetnek. Az ellenőrzés során kiderült, ezek azok az eredeti görög szö-
vegek lehetnek, amelyeket Rufinus fordított, a többi homília órigenészi
szerzőségét pedig jó néhány esetben a catenák szövegei valószínűsítet-
ték. A következő években Lorenzo Perrone több tanulmányban is bizo-

2 EUSZEBIOSZ, Egyháztörténet VI,16,1-3.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 153

nyította Órigenész szerzőségét, majd 2015-ben sor került a mű kritikai
kiadására. Ma már ez a szöveg a fő forrásunk. A Zsoltárhomíliák lejegy-
zésének időpontja a szövegben szereplő utalások alapján immár jobban
megadható. Lorenzo Perrone meggyőzően mutatta ki, hogy Órigenész
egyik utolsó, sőt, valószínűen éppen az utolsó munkája ez, amely 248-
249 körül készülhetett.3 A zsoltárértelmezés tehát végigkíséri Órigenész
életét, sőt ezen túl kronológiailag mintegy keretezi is az életművét.

1. Zsoltár és etika

A Zsoltár-caténák Órigenész nézeteként tartják számon azt a gondola-
tot,  hogy a zsoltárok témái morális  és  dogmatikus részre  oszthatók. 4

Ennek ellenére, a Harminchatodik zsoltár első homíliájának bevezető meg-
állapítása, miszerint ez a zsoltár etikai jellegű, továbbá a 118. zsoltárkom-
mentár bevezetőjének állítása, hogy az egész 118. zsoltár, valamint a 111.
és 112. is etikai tanításokat tartalmaz5 – némi megszorítással – érvényes
a beszédgyűjtemény egészére. Véleményem szerint az elveszett és Jero-
mos  által  latinra  lefordított,  radikálisan  átalakított,  kibővített  Zsol-
tár-Enchiridion címe is erre a funkcióra utal, a szentenciákat tartalmazó
kézikönyvecske ugyanis a morális élet útmutatója. Elsősorban az Isten-
hez vezető útról van szó, az egyre elmélyültebb keresztény vallásos ma-
gatartás kiformálása a fő cél. A misztikus tanítás vagy az elvontabb teo-
lógia jórészt egyfajta valláserkölcsi buzdítás szűrőjén keresztül jelenik
meg, és nem direkt formában jut szóhoz. A buzdítás tömör parancsok-
ban ölt  testet.  A  gnóma-szerű előírások,  szentenciák szerepe  jelentős
volt az ókori vallási-szellemi közösségbe történő személyes betagozódá-
si folyamat során. Órigenész maga is külön hangsúlyozza fontosságu-
kat. Ő a filozófia részét képező etika természetét gnóma-szerűnek tar-
totta,  és  a  salamoni  Példabeszédeket  tekintette  a  philosophia  moralis

3 PERRONE, L., The Dating of the New Homilies on the Psalms in the Munich codex: The
Ultimate Origen?, in Proch-Orient Chrétien, 67 (2017), 243-251. 

4 Fr. Ps Proleg. 9. Pitra J.,  Analecta Sacra II., Tusculum 1884, 438. (a továbbiakban
Pitra) 

5 Fr. Ps 118, (SC 189, 180).



154 Somos Róbert

diszciplínateremtő művének. Az Énekek éneke kommentár bevezetőjében,
ahol arról ír, miszerint a filozófia etikából, természetfilozófiából, az iste-
ni valóság szemléléséből és talán még az ezeket átszövő logikából áll
össze, három, Salamon által írt filozófiai jellegű szövegként tárgyalja a
Példabeszédeket, a Prédikátor könyvét és az Énekek énekét. A Példabe-
szédekről ezt írja: „Az elsőben tehát, vagyis a Példabeszédekben, az er-
kölcstant oktatta és életszabályokat adott rövid, tömör szentenciákban,
ahogy kell.”6 A három diszciplína sorrendisége világos: először az etiká-
val kell kezdeni. Mint mondja: „Annak tehát, aki a bölcsesség megisme-
résére törekszik, a mindenkinél bölcsebb Salamon ezen tanítása szerint,
az erkölcsi tanuláson kell kezdenie, s meg kell értenie, hogy ha a bölcses-
ségre vágysz, tartsd meg a parancsokat, és megadja neked az Úr.”7

Ez a sorrendiség egy sikerrel kecsegtető lélekvezetési módszert is je-
lent: először a rövid, szentenciaszerű előírásokat kell megismerni és be-
tartani, és a magasabb rendű tudás a tanulási folyamat későbbi szaka-
szától  várható.  Ráadásul  gyakran  egyugyanazon  szentírási  szöveg
interpretációs rétegeit is képezheti a morális, természetfilozófiai és teo-
lógiai  szempont.  Ennek a felfogásnak megfelelően Órigenész haszno-
sabbnak és praktikus szempontból eredményesebbnek tartja Epiktétosz-
nak  a  szentírási  mondásokhoz  hasonlítható  szentenciáit  a  platóni
dialógusoknál.8

2. A cél és a jó

A cél és a legfőbb jó legmarkánsabb megfogalmazását Órigenésznél a
Peri Arkhón harmadik könyvében találjuk. Ez a cél az értelmes természet
törekvésének tárgya, az üdvösség, mégpedig az Istenhez való hasonló-
vá válás, a zsidó hagyományra visszavezethetőnek ítélt platóni megha-
tározás. Amint mondja: 

6 ComCant praef. 3,6 (brevibusque sententiis vitae instituta componens).  Kommentár az
Énekek énekéhez, Atlantisz Kiadó, Budapest 1993. PESTHY, M. fordítása 47.

7 ComCant Praef. 3,14, (Sir 1,26) ford.: Pesthy, 49.
8 Contra Celsum VI,2.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 155

A legfőbb jót tehát, amelyre az összes értelmes természet törekszik,
és amit mindenek céljának is mondanak, a következőképpen hatá-
rozta meg számos filozófus: „a legfőbb jó abban áll, hogy lehetőség
szerint hasonlóvá váljunk Istenhez.”9 Úgy vélem azonban, ezt nem
annyira maguktól találták fel, hanem inkább az isteni Írásokból vet-
ték. Mindenkinél  korábban utalt  ugyanis  erre  Mózes,  amikor  az
ember első teremtését elbeszélve így szólt: Alkossunk embert a mi ké-
pünkre és hasonlatosságunkra.10 Ezután hozzáteszi: Megteremtette tehát
Isten az embert, Isten képére teremtette őt, férfinak és nőnek teremtette
őket és megáldotta őket.11 Azt mondja tehát: Isten képére teremtette
őt, és a hallgat a hasonlóságról: ez nem mást jelent, mint azt, hogy
az ember az első teremtéskor a kép méltóságát kapta, a hasonlóság
tökéletessége azonban a beteljesedésre van fenntartva számára. Ezt
ugyanis neki magának kell elnyernie Istent utánozva szorgos mun-
kálkodással.  A kép méltóságaként e tökéletesség lehetőségét kez-
dettől fogva megkapta, a tökéletes hasonlatosságot azonban csak a
végén, a cselekedetek teljesítésével neki magának kell megvalósíta-
nia.12

A hasonlóvá válás tehát a tökéletesedés folyamata, a folyamat végpont-
ja, és ennek megfelelően a Teremtés 1,26 szavainak, teremtsünk embert ké-
pünkre és hasonlatosságunkra az az értelme, hogy a kezdetben teremtett
szellemi létezők eredeti  eikón-jellegéből a végben Istenhez való homoió-
szisz válik.

A  zsoltárok  értelmezése  során  Órigenész  kevésbé  absztrakt  fogal-
makkal dolgozik, mint a  Peri Arkhón  lapjain. Nem foglalkozik azzal a
problémával, amelyet a Peri Arkhón az idézett szöveg folytatásában föl-
vet, vajon testi vagy testetlen ez a vég. Itt azonban különbséget kell ten-
nünk a kommentárok és a homíliák között is. A Zsoltár-kommentár elő-
szavában a  telosz kapcsán még Arisztotelészre és Hérophilosznak  Az
elnevezések sztoikus használatáról című munkájára is hivatkozik a definíci-

9 Platón Theaitétosz 176 b.
10 Ter 1,26.
11 Ter 1,27-28.
12 De principiis III,6,1. Isten utánzásához lásd HomPs 15,2,4.



156 Somos Róbert

óikat idézve,13 – mégpedig a platóni tartalmi meghatározás helyett for-
mális definíciót kínál – a homíliákban azonban nem bocsátkozik részle-
tekbe. Az arisztotelészi eredetűnek mondott definíciók a végcélra vo-
natkoznak: „Végcél az, amiért a többi van, ami azonban nincs semmi
másért. Vagy: amiért a többi van, ez azonban nem miattuk van. Vagy:
ami miatt a többit cselekszi valaki, de amit sohasem cselekszi a többi-
ért.”14 A Hérophilosz-féle A sztoikus szóhasználat című tankönyv hason-
lóképpen  formális  jellegű  meghatározást  kínál:  „Azt  a  predikátumot
mondják végcélnak, ami miatt a többi dolgot tesszük, azt viszont semmi
másért  sem.  Ugyanolyan összekapcsolódás van itt  a  céllal  (szkoposz),
mint a boldogság és a boldognak lenni esetében. Ez a törekvés legvégső
tárgya.”15

Órigenész egyedül itt, a Hérophilosz-idézetben használja az eudaimo-
nia kifejezést. Meglehetősen egyértelműnek tűnik, hogy a daimónra tör-
ténő jelentésbeli utalás miatt kerüli a filozófiai hagyományban egyértel-
műen a végső célt megjelölő eudaimonia szó alkalmazását. 

A telosz tartalmi meghatározását Órigenész ugyanitt a Peri Arkhón meg-
fogalmazásához  hasonlóan  az  értelmes  természetekre  vonatkoztatja,  és
a  következőképpen  jellemzi:  „Krisztusban  életet  nyerni”  (ἐν Χριστῷ
ζωοποιηθῆναι).16 

A később részletesebben kifejtendő „végcél” fogalmát a 38. zsoltár 1.
homíliájában az egész teremtés viszonylatában a következőképpen fo-
galmazza meg:

Vagy talán  úgy  tűnhet,  ezzel  azt  jelzi,  hogy  amiképpen minden
mesterségnek van valamilyen célja, például az építész célja a ház-
építés, a hajóácsé olyan hajó építése, hogy az a tenger hullámait ké-
pes  legyen  legyőzni  és  elviselni  a  szelek  nyomását,  és  minden
egyes mesterségnek van valamilyen célja, ami érdekében – úgy tű-
nik – feltalálták az illető mesterséget, ugyanúgy alighanem életünk-
nek és az egész világnak is van célja, amiért mindaz létrejött, ami

13 Fr. Ps Proleg. 8, Pitra II, 437.
14 Pitra II,  437. Az eszközjellegű cél és  a végcél  megkülönböztetése  a Negyedik

zsoltár-kommentár ránk maradt szövegében található (Philokalia 26,6.) 
15 Pitra II, 437.
16 Fr. Ps 4, Pitra II, 451.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 157

létrejött életünkben, vagy ami érdekében maga a világ is teremte-
tett és fennáll. Erre a célra emlékeztet az apostol, amikor így szól:
azután jön a vég, amikor majd átadja az uralmát az Atyaistennek .17 Nyil-
ván efelé a cél felé kell sietnünk, mert ez lehet fáradságunk jutalma,
amiért Isten megteremtett minket.18

A homíliákban a végcél mindig biblikus szövegösszefüggésben jelenik
meg.  Ez lehet  az  idézett  1Kor  15,24,  amikor  a  Fiú átadja  uralmát  az
Atyának, vagy éppen a jó föld, a szent föld, az ígéret szent földje annak
kapcsán, hogy a próféta tudni szeretné, mi a vég: 

Olyan ez, mintha azok, akik kijönnek Egyiptomból, így beszélné-
nek: „Add tudtomra, Uram, a végcélom, ami a jó föld, a szent föld,19 és
napjaim  számát, amelyben  járok, hogy  tudjam,  mi  van  még  hátra,
mennyi van hátra addig, míg el nem érkezem az ígéret20 szent föld-
jére.”21   

Lehet ez a cél a Mt 5,8 és a Zsolt 76,17 istenlátása:

Tehát miféle vizek azok, amelyek Istent látják,22 amely látást mint
célt az Írás eme megfogalmazása szerint az emberek sok fáradozás
nyomán érik el: Boldogok a tisztaszívűek, mert ők meglátják az Istent?23

Úgy tűnik ugyanis, hogy ezek a vizek vagy ugyanolyanok, mint az
Istent meglátó tisztaszívűek, vagy talán még kiválóbbak az Istent
meglátó, szívükben tiszta embereknél. Ha ugyanis egyfajta boldog
és isteni erők az Istent látó vizek, akkor szükségképpen kiválóbbak
az embereknél. És bizony úgy tűnik, erre utal a száznegyvennyol-
cadik  zsoltár,  ahol  azt  a  parancsot  kapja  Izrael,  hogy  himnuszt

17 1Kor 15,24.
18 HomPs 38,1,8. 
19 Vö. MTörv 1,25; 8,7; Kiv 3,5.
20 Vö. Zsid 11,9.
21 HomPs 38,1,8.
22 A zsoltár 76,17 szövegét magyarázza itt Órigenész: Megláttak téged a vizek, Isten.

Megláttak téged a vizek és féltek, és a mélységek összezavarodtak, telve a vizek zúgásával.
23 Mt 5,8.



158 Somos Róbert

zengjen Istennek. Így szól ugyanis: Istent magasztaljátok, egek egei, és
az egek fölötti vizek is magasztalják csak az Úr nevét!24

Az istenlátás és istennel való együttlét voltaképpen az átistenülés vég-
céljával azonos, amelynek előzetes formáját az egyházi gyülekezetben
átélhetjük a nyolcvanegyedik zsoltárhoz készült homília megfogalma-
zása szerint: 

A mi tanítónk pedig Jézus Krisztus Isten, és amennyiben elég a ta-
nítványnak, ha olyan lesz, mint a tanító, a tanítvány végcélja az, hogy
Krisztus révén fölkent legyen, és az Isten révén isten, és a világ vi-
lágosságától tanuljon.25 Hiszen mindannak nevezi az Üdvözítő a ta-
nítványait, ami ő: ti vagytok a világ világossága,26 mondja nekik ő, aki
korábban ezt mondta: én vagyok a világ világossága.27 És lévén Krisz-
tus, ezt mondja: Fölkentemhez ne nyúljatok, prófétáimat ne bántsátok!28

Tehát ez a gyülekezet, amennyiben méltó módon gyülekezünk, ha
nem ember módján viselkedünk, ha nem hústestnek vetünk, ami
kapcsán azt mondja az Isten, hogy „romlást arattok”,29 ha nem a
hústest műveit teremjük, hanem a szellem gyümölcseit, akkor nem
emberek gyülekezete, hanem istenek gyülekezete30 vagyunk.31 

A platóni – mégpedig az Órigenésznél szentírási  eredetűnek gondolt
platóni – homoiószisz tó theó mint végcél tehát az Istennel való együttlét.

Órigenész a filozófia absztrakciós szintjén is képes megfogalmazni a
keresztény tanítás lényegi etikai üzenetét. Ahogyan a Peri Arkhón II, 1, 4
helyén az anyag örökkévalóságát és Istennel való egyidejű örök voltát
azért tagadja, hogy a gondviselés hatalma alatt álló creatio ex nihilo esz-
méjét filozófiailag alátámassza, ugyanígy a „jó” fogalma kapcsán filo-

24 HomPs 76,3,1, Zsolt 148,4-5.
25 Vö. Jn 8,12.
26 Mt 5,14.
27 Jn 8,12.
28 Zsolt 104,15.
29 Vö. Gal 6,8.
30 Vö. Zsolt 81,1.
31 HomPs 81,1.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 159

zófiai kontextusban is kifejti keresztény álláspontját. A negyedik zsol-
tárról írt kommentárban, amelyből egy hosszabb töredék maradt ránk, a
Zsolt 4,6 sorát magyarázza: sokan mondják: ki mutatja meg nekünk a jót? A
problémát ekként fogalmazza meg:

Egyesek azt állítják, hogy a jó és a rossz nem tartozik az elhatározás
hatókörébe, mert a gyönyört nevezik jónak, a fájdalmat rossznak.
Mások szerint azonban kizárólag az elhatározás körébe tartozó dol-
gok közt van jó és rossz. Ők azt állítják, hogy az erények és az eré-
nyek szerinti cselekvések jók egyedül, a hitványság és a hitványság
mentén való tevékenykedés a rossz. A harmadik csoport egybekap-
csolja a kettőt és azt állítja, hogy mind az elhatározás körébe tarto-
zó,  mind  az  elhatározástól  független  dolgok  körében  van  jó  és
rossz.32

A  felosztás  bemutatása  után  szentírási  szövegekkel  bizonyítja,  hogy
vannak jók, amik az elhatározás körébe esnek. Tehát az a – nyilván epi-
kuroszi, illetve a viták során némileg eltorzított epikuroszi – nézet, mi-
szerint a jó független az elhatározástól,  elesik. A másik két lehetőség
kapcsán a jónak egy más típusú – azaz arisztotelészi eredetű – felosztá-
sából indul ki, eszerint léteznek lelki, testi és külső javak, amelyek fel-
osztása a következőképp néz ki: lelki jó az erény és az erényes cseleke-
det, testi jó az egészség, a jó testi erő és szépség, külső jó a gazdagság,
előkelő  származás  és  hírnév.  A hármas  felosztás  a  rossz  esetében is
fennáll. A jónak és rossznak eme hármas felosztása sokak szerint alátá-
masztható a Szentírás szavaival, amelyekből idéz is egy csokorral teoló-
gusunk. Fölveti azt az nehézséget, hogy miképpen rendelkezhettek a jó-
val  az  igaz  próféták,  hiszen  betegség,  nincstelenség,  azaz  –  ha
elfogadjuk a vitapartner álláspontját – rossz sújtotta őket. A megoldást a
szövegek átvitt értelmezése (anagógé) kínálja. Az „egészség” a lélek álla-
potát, a „gazdagság” a tudást jelöli, tehát nem testi és külső javakat. 

A gondolatmenet alapján azt várhatnánk, hogy Órigenész elkötelezi
magát ama sztoikus nézet mellett, hogy a kizárólagosan az elhatározás

32 Philokalia 26,1. Bugár M. István fordítása apró módosítással (BUGÁR, M. I., Szabad-
ság,  szeretet,  személy.  Az ókeresztény  teológia  antropológiai  vetülete,  Kairosz,  Budapest
2013. 153.)



160 Somos Róbert

körébe esik a jó. Ezzel szemben ő azt hangsúlyozza, hogy csak részben
függ elhatározásunktól a jó, mert Isten segítő, gondviselő közreműkö-
dése is szükséges a sikerhez. Mind a jó és szép eléréséhez, mind megtar-
tásukhoz  szükségünk  van  a  jóra,  mint  tőlünk  függetlenül  működő
gondviselő aktivitásra, amelynek ereje sokkal nagyobb, mint a miénk.33

A klasszikus szünergeia-eszme jelenik itt meg.
A  Zsoltár-kommentárban tehát  filozófiai  kontextusban,  de  szentírási

idézetek kikeresése és azok értelmezése nyomán bizonyított tétel formá-
jában  fogalmazódik  meg  az  a  keresztény  álláspont,  amelynek  etikai
alapeszméje az elérendő isteni tökéletesség mint végcél és a kontingen-
ciával terhelt emberi szabadság gondolata.34 Az órigenészi – és általában
keresztény – nézőpontból az ember, még ha meg is tette első lépéseit az
üdvösség felé, tökéletlen lény, számos esendőséggel terhelt.  Ahogyan
Órigenész fogalmaz: „A gyengéknek van szükségük megerősítésre. Vi-
szont minden ember gyenge, és minden ember elbukik, ha csak rajta
múlik.”35 „Amikor a lélek eléri az értelem beteljesedését, szükségképpen
bűnben leledzik, mert lehetetlenség, hogy az emberi természetes érte-
lem beteljesedése  ne  járna együtt  a  bűnnel.”36 A szentírási  szövegek,
köztük a  zsoltárok  ennek az  esendő embernek a  hangját  szólaltatják
meg gyakran. Órigenész értelmezésében a szent szólal meg a bűnös sze-
repében, azaz valamiféleképpen szerepet játszik.37 Az ilyen textusokat
magyarázó teológusnak számolnia kell ezzel az adottsággal, amely egy-

33 Philokalia 26,7; ComRom VII,14,3 (SC 543, 384-386.)
34 Az ókeresztény etika eme két lényegi elemét Eric  OSBORN emeli ki:  Ethical Pat-

terns  in  Early  Christian  Thought.  Cambridge  University  Press,  Cambridge-London-
New York-Melbourne 1976, 5.

35 HomPs 36,3,8.
36 Fr. Ps 118,128 (SC 394-396.).
37 A Római-levél kommentár hatodik könyvében beszél erről. Az Írásokban található

szent személyek tehát nem a saját bűneikről számolnak be. Órigenész szerint Dávid
esetében ezt még elgondolhatjuk – vétkeire céloz – de például Dániel esetében sem-
milyen vétkéről nincs információnk, holott többes szám első személyben szól bűnei-
ről (Dán 9,5) (ComRom VI,9,15 (SC 543, 188-190)). Az ötödik Jeremiás-homíliában a Jer
3,25 kapcsán – mert az Istenünk előtt vétkeztünk mi is és atyáink is – szintén említi a sze-
repjátszást (proszopopoia) és a Dán 9,5 sort, ám itt a múlt idejű igehasználat tényét
hangsúlyozza, mert a bűnös jelenidőben nem mond olyat, hogy „vétkezünk Isten el-
len.” (HomJer 5,10 (SC 232, 302-304)). 



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 161

fajta megkülönböztető jegy a korabeli filozófiai elméletek és morálfilo-
zófiai praxist leíró szövegekhez képest. A filozófiai morálfilozófiai ha-
gyomány egyik jelentős, arisztotelészi formája az erkölcsi habitus kifor-
málódását  az  emberi  természet,  sőt  a  természet  általános  kifejlődési
modelljébe csatornázza, így – mai szemmel nézve – olykor a szükséges-
nél elvontabban kezeli. Például Arisztotelész szerint az etikai, kulturális
és  politikai  élet  alapvetően  harmonikusan  illeszkedik  egymáshoz.  E
harmonikus  állapotokat  feltételező  magyarázattal  szemben  azonban
joggal merülnek fel kétségek.38 Már a császárkori filozófiának fel kellett
adni ezt a fejlődéstani koncepciót, és a politikai aktivitást kizárni a mo-
rálfilozófia köréből. Különösen nyilvánvaló volt a keresztények számá-
ra az, hogy az etika és politika összefonódott jellegének platóni és arisz-
totelészi  gondolata  képtelenség.  Az  I-II.  század  másik  jelentős  etikai
iránya, az újsztoa ugyan nem dédelget politikai ábrándokat, de hajla-
mos azt az embert, a filozófust, amelyről mondandója van, olyan auto-
nóm, tökéletes lénynek ábrázolni, amelyet fejlődése során már nem ter-
helnek bűnök. Ehhez képest Órigenésznél az előrehaladás nem egyenes
vonalú, sőt, néhány szövegben az út egyre nehezebben járhatóként ke-
rül  bemutatásra.  A  fölfelé  történő  haladást  a  Zsoltárok  lépcsőénekei
kapcsán spirálformájúnak tartja a János-evengélium kommentárban.39

3. Antropológiai és morálpszichológiai alapok

Az etikai tanítások mindig valamilyen emberkép talaján születnek meg,
és értelmezésükhöz elengedhetetlen a számvetés ezzel az emberképpel.
Jó esetben ez az emberkép teoretikus igényekkel fogalmazódik meg, és
tartalmaz egy elgondolást az emberi  cselekvés működéséről,  továbbá
morálpszichológiai  eszméket  is.  Órigenész  a  Zsoltár-kommentárjaiban
nyilvánvalóan viszonylag rendszeres formában szól  az emberről  és a
morálpszichológia  kérdéseiről,  ám ezekről  nem rendelkezünk  igazán
megbízható  szövegekkel.  A homíliák  viszont  csak  egy  meglehetősen

38 Ezekről a jellegzetességekről lásd: WILLIAMS, B., Ethics and the Limits of Philosophy,
Routledge Classics, London and New York 2011.

39 ComJo X,40,278.



162 Somos Róbert

vázlatos képet kínálnak, amelynek főbb elemei a következők: Az ember
test és lélek együttese, a lélek halhatatlan.40 A lélek preegzisztenciájára
nem történik kifejezett utalás, két megfogalmazás a Tizenötödik zsoltár
második homíliájában azonban csak a preegzisztencia-hipotézis alapján
értelmezhető megfelelő módon. Amikor Krisztus kapcsán úgy fogalmaz
teológusunk, hogy „akár minden teremtmény elsőszülöttjeként, akár a
testbe kerülése előtti lélekként mondja azt, hogy áldom az Urat, aki értel-
met adott nekem,41 az Atyát érti rajta”,42 és amikor arról beszél, hogy Jé-
zus  Krisztus  emberi  lelke  „az  égből  száll  alá”  (ὅρα τὴν ψυχὴν τοῦ
Ἰησοῦ καταβαίνουσαν ἀπὸ τοῦ οὐρανοὐ),43 ez nyilvánvaló módon a
léleknek a földi testbe való kerülése előtti állapotára vonatkozik. 

A  Zsoltárhomíliák szerint  a lélek vezérlő része az ész,  biblikus szó-
használattal „szív”,44 azonban ez nem tiszta racionalitás, hanem inkább
a „tudat”,45 az „öntudat” vagy a „szelf” szavak világítják meg a miben-
létét. Ő az, aki figyel, készenlétben áll,46 képes átadni helyét Istennek, az
igazi  vezérlőnek,47 a gonosz gondolat is belőle jön elő,48 nyugtalanná
válhat,49 a logosz, az értelem révén pedig birtokolhat egyfajta önkorrek-
ciós képességet, azt, hogy a szív mélyéről kibontakozó gondolatokat és
ösztönzéseket felülbírálja.50 Végeredményben a vezérlő lélekrész dönt
az elméleti és gyakorlati kérdésekben, a cselekvés kezdeményezője, va-
lamint voltaképpeni végrehajtója, amennyiben igénybe veszi céljai meg-
valósításához az eszköz-jellegű testet. A különböző típusú testek közül
a durva, nehézkes emberi test szolgálja is, de egyben hátráltatja is az ér-
telem működését. 

40 HomPs 15,1,9; 38,2,12; 77,4,6; 77,6,2.
41 Zsolt 15,7.
42 HomPs 15,2,2. 
43 HomPs 15,2,3.
44 HomPs 36,1,4.
45 HomPs 73,3,5; 76,3,15.
46 HomPs 67,2,2.
47 HomPs 73,2,4; 75,2.
48 HomPs 73,2,6; Fr. Ps 57,3 (PG 12, 1473 B).
49 HomPs 76,1,8.
50 HomPs 76,1,8.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 163

Az érzékelések, a jó és rossz erők hatnak a vezérlő lélekrészre, amely
így egyfajta küzdőtere a jó és rossz szellemi erőknek. Ha a vezérlő lélek-
rész szabadságát rosszul felhasználva bűnös módon dönt, az a hústest
vagy a föld gondolatának uralomra jutása. Ha helyesen jár el, a szabad-
ság itt is érvényre jut, ám a páli hagyománynak megfelelően jócseleke-
deteinkben nem annyira a mi jóságunk, mint inkább a gondviselő isteni
erő mutatkozik meg. A preracionális lelki működések közül a szexuális
ösztön témája az, amiben a Zsoltárhomíliák érdemlegesen bővítik ismere-
teinket az órigenészi elgondolásokról.51 Ráadásul, mivel az antik keresz-
tény emberkép az ember morális esendőségét erősebben hangsúlyozta,
mint a kor nem-keresztény filozófiai és tudományos irodalma, Órige-
nész személyén is túlmutathatnak a vele kapcsolatos megállapítások, és
ezért is érdemes nagyító alá venni, hogyan is néz ki nála a preracionális
ösztönök kérdése.

4. Az erények

Órigenész amikor az Énekek éneke kommentár bevezetőjében azt mondja,
hogy „erkölcstannak azt a tudományágat nevezzük, amelyik megmu-
tatja, hogyan kell becsületesen élnünk és megadja nekünk az erény el-
éréséhez szükséges útmutatást”,52 látható módon az „erény” fogalmát
állítja középpontba. Nem határozza meg az areté fogalmát, de nyilván-
való, hogy lelki  alkatként,  azaz valamiféle gyakorlással megszerezhe-
tő,53 viszonylag állandó karaktervonásként értelmezi, hiszen megkülön-
bözteti az erényt az erényes cselekedettől. Mint mondja: „… az erény
művei, az igaz cselekedetek.”54 Az erény szoros kapcsolatban van a tu-
dással. Ez a tudás része az erénynek, de nincs szó olyan értelemben vett

51 Erről lásd: Somos, R.,  Origen on the Kidneys, in Studia Patristica 81, Health, Medi-
cine, and Christianity in Late Antiquity. Edited by VINCENT, M., SECORD, J., MARX-WOLF,
H., MARKSCHIES, C., Peeters, Leuven-Paris-Walpole Ma 2017, 65-78.

52 ComCant praef. 3,3 (Pesthy, M. ford. 46.).
53 „Mindenki, aki az erény felé vezető úton jár, először előrehalad, majd utána ér-

kezik el az erényhez.” HomPs 36,4,1.
54 HomPs 77,9,6. Az erény és erényes cselekedet további megkülönböztetése: Philo-

kalia 26,1 és 2.



164 Somos Róbert

erkölcsi intellektualizmusról, amely szerint minden erény voltaképpen
tudás. Órigenész állítása a következő: „A bölcsesség és a tudás fontos
része az erényeknek.”55 

Órigenész viszonylag ritkán használja az areté kifejezést. A vallási, er-
kölcsi értelemben vett jó emberre a Septuagintában bevett dikaiosz (igaz)
szót használja. Ennek semlegesnemű formája, a to dikaion az areté szino-
nimájának tekinthető. A Hetvenharmadik zsoltárhoz készült első homí-
liában ez látható: „…  az igaz az igazságosság és erény szerint Istenhez
tapad: nekem viszont jó odatapadni Istenhez.”56 Az erények forrása az isteni
Ige. Ahogyan a Hatvanhetedik zsoltárhoz készült második homília zá-
rásaként mondja Órigenész:

Ezért számomra Isten Fia minden erény, és a sok erény nem sok va-
lóság, hanem az összes erény egy. És amíg a görögök szaporítják a
sok erényt, hogy részesedhessenek bennük, addig mindezzel szem-
ben nekünk elég Krisztus. Ő ugyanis az összes, hogy őt utánozva
egyenes lehessek, és az egyenesekkel együtt Isten házába költöz-
zek, Jézus Krisztusban, akinek dicsőség és hatalom mindörökkön
örökké, ámen.57

A Zsolt 22,3 sorban szereplő „igazságosság ösvényei” kifejezés kapcsán
egy figyelemreméltó órigenészi értelmezéssel találkozunk a catenákban.
Itt neki tulajdonított szövegként azt olvashatjuk, hogy „… az igazságos-
ság (dikaioszüné) az igaz ember cselekvő lelki  alkata (πρακτικὴ ἕξις),
amelynek a működéseikor van szó ösvényekről. Ha valaki nem-jellegű
erénynek (γενικὴ ἀρετή) mondaná az igazságosságot,  akkor ennek a
faj-szerű erényeit (τὰς κατ’  εἶδος ἀρετὰς) nevezné ’ösvényeknek’…”58

Ugyan kétséges a szóban forgó catena-részlet szerzősége, ám úgy gon-
dolom, hogy az alapgondolat, miszerint az „igazságosság” úgy viszony-
lik  a többi  erényhez,  mint  a nem a fajokhoz,  órigenészi  eredetű.  Ezt

55 HomPs 38,2,2,7. (sapientia et scientia pars est magna virtutum).
56 HomPs 73,1,2, Zsolt 72,28.
57 HomPs 67,2,8.
58 Fr. Ps 22,3 Pitra II, 479. A (héber számozás szerinti) 10,5 catenában Órigenész ak-

ként nyilatkozik, hogy „… az igazságosság befejezett lelki  alkatával (τελείαν ἕξιν)
rendelkezőt mondják ’igaznak’.” Fr. Ps 10,5 (PG 12, 1193 B).



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 165

megerősíti a 117. zsoltárhoz írt magyarázat töredéke: Itt Órigenész arról
beszél,  hogy  a  dikaioszüné  egyike  az  erényeknek,  ahogyan  a  belátás,
mértékletesség  és  bátorság  is  az,  majd  az  igazságosság  kapui  (Zsolt
117,19)  fordulatot  úgy  értelmezi,  hogy  az  erény  különböző  fajtái
(διαφόρους ἰδέας).59 A dikaioszüné kifejezésnek ez a kettős jelentése vég-
eredményben Arisztotelészre megy vissza, aki a Nikomakhoszi etika ötö-
dik könyvében beszél arról, hogy az „igazságosság” kifejezés egyik je-
lentése az embernek a többi ember viszonylatában megmutatkozó teljes
erényét jelöli, a másik jelentése pedig a javak szétosztásában megnyilvá-
nuló részleges erény.60 

Ami immár az egyes erények kérdését illeti, itt is megtaláljuk az eti-
kai irodalomból jól ismert erényfajtákat is és a szentírási szövegekből is-
merős erényeket, és a homília műfaji adottságának is betudható módon
jórészt az utóbbi hagyomány jelenik meg teológusunknál.

Az istenkeresés kapcsán a négy platóni kardinális erény, a mértékle-
tesség, bátorság, igazságosság és bölcsesség a Hetvenhatodik zsoltárhoz
készült első homíliában együtt szerepel:

Az keresi ugyanis helyesen, aki nem beszédecskékkel, hanem tet-
tekkel keresi. Hiszen így kereshetik Istent:  az igazságosság révén
kereshetik Istent, mert igazságossággal találhatják meg őt. Mérték-
letesség révén kereshetik Istent, mert mértékletességgel találhatják
meg őt.  Bátorság és szilárd lelkület révén kereshetik Istent,  hogy
megragadhassák. Bölcsesség révén kereshetik Istent, hogy bölcses-
séggel találja meg az Istent a kereső. Itt tehát joggal kívánta bemu-
tatni  a  próféta  azt,  miképpen  kell  keresni  az  Istent,  amikor  így
szólt:  Hangommal az Úrhoz kiáltottam, hangommal az Istenhez kiáltot-
tam, és ő odafigyelt rám. Szorongatásom napján az Istent kerestem.61

59 Fr. Ps 117,19 (PG 1581 B-C).
60 ARISZTOTELÉSZ, Nikomakhoszi etika V,2-5. Órigenész az igazságosság és jóság egy-

máshoz való viszonyát megvilágítandó a  Peri Arkhón II,5,4 részben is alkalmazza a
„nem” és „faj” fogalmait. „Igazságosság hirdetése egy bizonyos értelemben az, ha va-
laki az igazságosságról szóló egészséges tanítással rendelkezik, és erről beszél. Egy
másik értelemben hirdet igazságosságot az, aki  a lelkében bennelévő igazságosság
alapján beszél mindig. A kettő összekapcsolódásaként találhatjuk meg azt, aki az iga-
zi igazságosságot hirdeti.” Fr. Ps 57,2 (PG 1473 A).



166 Somos Róbert

Nem csupán kapcsolódik Istenhez a négy platóni erény, hanem kifeje-
zetten Krisztus műve, amennyiben megvalósul bennünk.

Ha pedig felfogod, hogy te, aki parázna voltál, házasságtörő voltál,
és nem csupán bálványimádó, hanem tolvaj is, és mások javát el-
rabló, most elnyerted a téged megtisztító tanításokat, melyek meg-
változtattak téged és átalakítottak ezekből a hatalmas bűnökből, és
már érzékeled, hogy megváltoztál, s hogy készülsz józanná, igazzá,
körültekintővé és férfiassá válni, bátran kijelentheted, hogy ezt Jé-
zus Krisztus művelte, és veled is csodákat tett és tesz.62  

Inkább csak az igazságosság, valamint a bölcsesség és tudás az, amely-
ről Órigenész bővebben szól. A „bátorság” (andreia) szó a föntebb emlí-
tett előfordulásoktól eltekintve hiányzik a homíliákból, jóllehet sok szó
esik az ellenséges erők és csábítások elleni harc során szükséges határo-
zottságról, szilárdságról és lelkierőről. A „mértékletesség” (szóphroszü-
né) kifejezés is alig fordul elő a Zsoltárhomíliákban. Órigenész szerint ter-
mészetes módon ez egy fontos erény az emberek közötti kapcsolatok
terén,63 gyakorlása még a földi életet követő állapotban is szükséges,64

de úgy véli, még az öt éve mértékletes embert is legyőzheti a parázna-
ság.65 

61 HomPs  76,1,4, Zsolt 76,2-3. A kardinális erények a 118,31 versének értelmezése
kapcsán kerülnek felsorolásra a biztosan órigenészi szöveget nyújtó catenákban (SC
189, 242.). Meglehetősen sok a hasonlóság a két szövegrészlet között. Mindenképpen
Krisztus ezeknek az erényeknek a forrása. Órigenész így szól: „Úgy vélem, hogy sen-
ki sem képes igazságosságot hirdetni, ha nem részesül Krisztusban,  aki Istentől való
bölcsesség, igazságosság, megszentelődés és megváltás lett számunkra  (1Kor 1,30).” Fr. Ps
57,2 (PG 1473 A). A platóni kardinális erények felsorolásához lásd még: Fr. Ps 117,19
(PG 12, 1581 B).

62 HomPs 76,2,6. 
63 HomPs 36,3,11. A Zsolt 118,55 kapcsán Órigenész megjegyzi, hogy a tisztátalan

vágyakozás felléptekor, a vezérlő lélekrész zavara esetén emlékeznünk kell a törvény
szavára, miszerint figyeljünk Isten törvényére. Ez a mértékletesség. (Fr. Ps 118,55 (SC
189, 276.); vö. még Fr. Ps 118,157,13 (SC 189, 436.)).

64 HomPs 81,7.
65 HomPs 36,4,2. 



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 167

A Zsoltár görög fordítási szövege jelöli ki lényegében azoknak az eré-
nyeknek a körét az igazságosságon és bölcs  okosságon túl,  amelyeket
Órigenész figyelembe vesz. Ilyen a vallásosság, a hit, az alázatosság,66 a
szelídség, a szeretet, az önuralom, szemérmesség, lelkiismeretesség, szi-
lárd magaviselet,  bűnbánat, nagylelkűség,  részvét, kedvesség.  Az igaz
ember ezekkel az erényekkel rendelkezik. A bűnös ellenben a következő
negatív lelki tulajdonságokkal terhelt: haragosság, tisztátalanság, paráz-
naság, szemérmetlenség, gőgösség, álnokság, igazságtalanság, istentelen-
ség,  kapzsiság,  hiú  dicsőségvágy, irracionális szomorúság,  hitetlenség,
irigykedés, viszálykodás, féltékenység, fegyelmezetlenség, gyávaság, kis-
hitűség. 

A császárkor  morálfilozófiai  hagyománya minden pszichológiai  és
antropológiai tárgyú iskolák közötti nézeteltérés mellett meglehetősen
egységes abban a tekintetben, hogy mi tekinthető erénynek és mi nem.
Abban az értelemben is létezett egyetértés, hogy az erényes élet kulcsa a
szabad döntéssel bíró és az értelem irányítását elfogadó lélek kiformálá-
sa és megőrzése, a hitványság fő oka pedig az irracionális, rendezetlen
szenvedélyek  uralmában keresendő.  Az  órigenészi  megfogalmazások
tartalmi értelemben a görög filozófiai erénykatalógussal nagyrészt össz-
hangban vannak,  ám a  keresztény valláserkölcsi  alapállás  folytán az
alázatosság, a bűnbánatra való készség, az ártatlanság habitusa erősebb

66 A tapeinotész „megalázás”, „megtörtség”, „alacsony sorban való lét” Órigenész-
nél egyfajta isteni próba, mert a világban „minden Isten ítélete folytán történik”, aho-
gyan a vonatkozó zsoltár-sor mondja az Úrról:  igazából megaláztál.  Fr. Ps  118,75 (SC
189, 310). Alázatos (tapeinosz) az, aki elfogadja a történéseket és megismeri, megta-
pasztalja a nehézségeket és bajokat. Isten „megalázza” a zsoltárost: nehézséget okoz
neki, átadja a kísértőnek azért, hogy harcoljon Fr. Ps 118,50 (SC 189, 270). Az alázatos-
ság ellentéte a kevélység (hüperéphania)  Fr. Ps 118,153 (SC 189, 430). A tapeinosz  Pla-
tón,  Arisztotelész  és  a  filozófusok szótárában egyszerűen  „alávaló”,  „nyomorult”,
„hitvány”, „aljas”. A filozófusok és a keresztények erénykatalógusa az „alázat” eseté-
ben különbözik a legnyilvánvalóbb módon egymástól. Órigenész arra is utal, hogy az
éles önkritika, az önmagunkra irányuló kíméletlen szemrehányás, szidás (loidoria) pa-
radoxnak számít  a görögök szemében (Fr.  Ps  118,161  (SC189,  444)).  Mindenesetre
Epiktétosznál megtaláljuk az önmagunknak tett szemrehányás ajánlását (Dissertati-
ones  III,22,10 és 13. Hasonlóképpen Musonius Rufusnál (fr. 10.), amint erre a Harl-
Dorival kommentár felhívja a figyelmet (SC 190, 754), aki a valószínűsíthető forrása
lehet az itt található paradoxonnak.     



168 Somos Róbert

hangsúlyt kap. Ezek a keresztény tulajdonságok nem szerepelnek a filo-
zófiai  erénykatalógusokban,  jelentőségük pedig abból az igényből fa-
kad, hogy belássuk, a megszüntethetetlen emberi gyöngeség folyamato-
san rászorul az isteni segítségre. Hasonlóképpen, az életveszélyt jelentő
ellenség iránti keresztényi szeretet parancsa jelentősen különbözik a gö-
rög igazságosság-fogalom által diktált viselkedésformáktól még akkor
is, ha a platonista elgondolás, miszerint jobb a bűnt elszenvedni, mint
elkövetni,  valamint  az újsztoa  apatheia-elve elmozdulást  jelent  attól  a
felfogástól és elvárástól, hogy az igazságosság alapja a cselekvés és el-
szenvedés  arányos,  szimmetrikus  jellege.  Az  arányos  viszonosságon
alapuló igazságosság egyik speciális esete a zsidó törvényi tradíció talio-
elve, ám Órigenész az ószövetségi zsoltárok esetében is ennek meghala-
dását várja el a keresztény embertől. A Zsolt 37,13-14 szövegét jellemző
módon a következőképpen kommentálja homíliájában:

Tehát: Akik rosszat akartak nekem, hiábavalóságokat beszéltek, és naphosz-
szat álnokságot fontolgattak. Én pedig, mint a süket, nem hallottam.67 Nem
találni ragyogóbb és kiválóbb erényt annál, mint amikor valaki min-
den egyes becsmérlőjét és ócsárlóját, aki rosszat mond róla vagy be-
léharap, szidalmazza, vádolja, meghallgatja, és elfordítja fülét, mint-
ha csak nem is hallotta volna, behunyja szemét, mintha nem is látta
volna, nehogy haragra gerjedjen, nehogy bosszúra törjön, ne köve-
teljen szemet szemért, szót szóért, becsmérlést becsmérlésért, hazug-
ságot  hazugságért,  bűnös cselekedetet  bűnös cselekedetért.68 Ilyen
tehát az igaz. Mert amint mondtam is, én már azt is „igaznak” neve-
zem, aki bűnei megvallása révén kihányja szenvedélyeit.69   

Órigenész nem foglalkozik a nem-szerű dikaioszüné közösségi aspektu-
sával. Ugyanakkor a homíliák a keresztény közösség erős vallási és er-
kölcsi azonosságtudatát próbálják erősíteni. Ez a törekvés egyfajta elzár-
kózó attitűdben jelentkezik, ahol az a csoport, amelyiktől elkülönülni
próbál,  szerinte erkölcsi  szempontból is elmarasztalható. Homíliáiban
teológusunk démonizálja az eretnekséget. A démonizálás kapcsán szép

67 Zsolt 37,13-14.
68 Vö. 1Pét 3,9.
69 HomPs 37,2,2.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 169

nagy csokrot állíthatunk össze Órigenész megfogalmazásaiból: Markión
és Valentinosz az ördög elsőszülöttje,70 az ördög használja  fel Marki-
ónt,71 a sokfejű sárkányként ábrázolt rossz különböző fejei az egyes eret-
nekségek,72 az egyiptomiak állatai voltaképpen az eretnekségek.73 Egye-
bekben  Órigenész  megjegyzi,  hogy  a  mítoszköltő  eretnekek  az  ő
ifjúkorában még sokan voltak és nagy befolyással rendelkeztek, mos-
tanra viszont számuk jelentősen lecsökkent.74 

Ugyanígy  a  keresztény  közösség  önazonosság-tudatát  erősítendő
biztatja  híveit  arra,  hogy  ne  a  zsidó  szokások  szerint  ünnepeljenek.
Ahogy van egy triumfáló karaktere az eretnekellenes megjegyzéseknek,
úgy ez a triumfáló karakter még inkább érvényes a keresztény-zsidó re-
lációra a  Zsoltárhomíliákban. Az ünnepek elkülönült keresztény formá-
ban történő megünneplésén van a hangsúly, azaz gyakorlati szempon-
tokon.75 

5. Az erényes habitus formálása

A szentírási  szövegekben nem találunk elemző jellegű útmutatást  az
erényes habitus kialakítása tárgyában. Órigenész egyik alapgondolata
azonban az, hogy az isteni Ige gondviselő tevékenysége mindig figye-
lembe veszi az őt befogadni kívánó lélek egyénileg adott képességét,
szellemi színvonalát, lelki diszpozícióját, és működését ehhez igazítja. A
szentírási szöveg értelmezése során, különösen a homíliák esetében teo-
lógusunk igyekszik ezt az elvet követni, és egyfajta morális célzatú lé-
lekvezetést kínálni. A morálpszichológiai témák kapcsán támaszkodik a
filozófiai hagyományra is, legfőképpen eme hagyomány azon vonulatá-
ra, amelyet Pierre Hadot a kutatásai során a „spirituális gyakorlat” elne-
vezéssel illetett. 

70 HomPs 77,7,7.
71 HomPs 77,8,6.
72 HomPs 73,2,6.
73 HomPs 77,7,6.
74 HomPs 77,2,3-4.
75 HomPs 77,1,4.



170 Somos Róbert

Ismeretes módon maga Hadot Paul Rabbow kezdeményezéseire hi-
vatkozik, azt viszi tovább, bontja ki és módosítja. Rabbow a Lélekvezetés
című munkájában azt mutatja meg, hogy az Ignác-féle lelkigyakorlatok-
nak megvan a maga előképe az antik filozófiai  iskolák tanítási  tevé-
kenységében.76 Összegyűjti és elemzi az erkölcsnevelés különböző tera-
peutikus  technikáit  bemutató  vagy  azokat  érintő  hellenisztikus
császárkori filozófiai szövegeket, párhuzamot von ezek és Loyolai Szent
Ignác  Lelkigyakorlatok  című munkája között.  Felhívja a figyelmet arra,
hogy az  etikai  irányultságú életfilozófia  a  keresztény hagyományban
egyértelműen vallási színezetűvé alakul. Hadot kiszélesíti a vizsgálódás
területét,  és  nem csupán  Ignácra  szűkíti  az  ide  vonatkozó  szövegek
vizsgálódását ebben a tekintetben, mint Rabbow, hanem az ókori ke-
resztény irodalom  filozófiai  jelleget  mutató  szerzőinél  is  kimutatja  a
szellemi gyakorlatok jelenlétét. Hadot az Exercices spirituels et philosophie
antique című munkájában rövid fejezetet szentel az antik keresztény lel-
kigyakorlatok kérdésének, de inkább csak mozaikszerűen villantja fel
eme örökség darabjait  a  görög patrisztikus szerzőknél,  Jusztinosznál,
Alexandriai  Kelemennél,  Gázai  Dorotheosznál  és  Evagriosz  Pontiko-
sznál.  Elsősorban  a  proszokhé  (odafigyelés),  másodsorban  az  apatheia
(szenvedélymentesség) terminusainak vizsgálatára fűzi fel mondandó-
ját.77 Természetesen egyéb munkáiban és felesége, Ilsetraut Hadot írása-
iban is sok szó esik egyéb szerzőkről és írásokról a lelkigyakorlatok vi-
szonylatában,78 mégis,  valahogy  kimarad  ebből  Órigenész.  Pedig  az
ókori iskolák terapeutikus technikái ismertek voltak az alexandriai teo-
lógus számára. Az ezekhez való kapcsolódás érdekében Órigenésznek
három okból sem kellett egy számára idegen tradícióhoz átlépnie. Egy-

76 RABBOW, P., Seelenführen. Methodik der Exerzitien in der Antike. Kösel Verlag, Mün-
chen 1954. Rabbow az „erkölcsi gyakorlatok” (sittliche Exerzitium) kifejezést használja
legtöbbször.

77 HADOT, P., A lélek iskolája. Lelkigyakorlatok és ókori filozófia. Ford. CSEKE, Á., Kairosz
Kiadó, Budapest 2010, 63-84.

78 Például HADOT, P., Die Einteilung der Philosophie im Altertum, in Zeitschrift für Phi-
losophische Forschung 36 (1982), 422-444,  HADOT, I., Arts libéraux et philosophie dans la
pensée antique, Institut d’Études Augustiniennes, Paris, 1984,  HADOT, I., Les introduc-
tions aux commentaries exégétiques chez les auteurs néoplatoniciens et les auteurs chrétiens,
in Les règles de l’interprétation, ed. TARDIEU, M., Cerf, Paris 1987, 99-120.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 171

felől ugyanis jelentős filozófiai képzettséggel rendelkezett, így például
ismeri annak az Epiktétosznak a morálfilozófiai munkásságát, aki nagy
súlyt helyezett a szellemi gyakorlatok kérdésére. Másodszor, saját ke-
resztény filozófiai iskolájában láthatólag felhasználta ezeket a techniká-
kat, amint ezt tanúsítja Thaumaturgosz Szent Gergely a Köszöntőbeszédé-
ben.79. Harmadszor, már a zsoltárhomíliákban többször utal – ha nem is
név szerint – Alexandriai Philónra, akinek a szövegeiben maga is olvas-
hatta és nyilván olvasta is a spirituális gyakorlat (aszkészisz) elemeinek
máig legismertebb listáját.  E  lista  elemei a következők: kutatás (zété-
szisz), vizsgálódás (szkepszisz), olvasás (anagnószisz), a tanítás meghall-
gatása (akroaszisz), figyelem (proszokhé), önuralom (enkrateia), a közöm-
bös dolgok közömbös voltának tudatosítása, gyakorlás, illetve meditá-
ció (meleté), emlékezés a jó dolgokra (mnémé), kötelességteljesítés.80 

Amikor az igaz keresztény ember habitusának formálásáról szólunk a
zsoltárhomíliák vonatkozásában, akkor tekintetbe kell vennünk, hogy a
homíliák hallgatói megkeresztelt személyek és katekumenek. Ők már túl
vannak azon a döntésen, ami a keresztény tanítás elfogadását jelenti, még
akkor is, ha hosszú tanulási folyamat vár rájuk a keresztelkedésig. Nem
is biztos, hogy mindannyiuk számára ez egy nagyjelentőségű és életükbe
hirtelen változást hozó döntés, valamiféle konverzió eredménye. Ennek
megfelelően a homíliák terepe nem azonos a missziós célokat szolgáló
keresztény filozófia propagálásával, amelyet Órigenész mind Alexandri-
ában, mind Kaiszareiában végzett. Így a homíliákban nem jelenik meg az
önálló kutatásra és vizsgálódásra való felhívás, legfeljebb a szentírási szö-
veg értelmezésének átgondolását kéri hallgatóitól Órigenész. Elsősorban
az etikai jellegű gyakorlatok és előírások kapnak szerepet.

Az olvasásra és a tanítás meghallgatására történő biztatás jelenléte az
órigenészi szövegekben kézenfekvő, hiszen a homíliákat felolvasás előzi
meg, azok meghallgatására is többször buzdít a teológus. A hívők egy

79 Lásd erről tanulmányomat: SOMOS, R., Filozófiai lelkigyakorlat Thaumaturgosz Szent
Gergely Köszöntőbeszédében, in  Teória és praxis. Az önformálás filozófiai-etikai dimenziói.
Acta Academiae Paedagogicae Agriensis Nova Series vol. 41 (2014), 25-36.

80 PHILÓN, Legum Allegoriae III,18-19, Quis rerum divinarum heres 253. Amikor Pierre
Hadot  a  szellemi  gyakorlatok  elemeiről  beszél,  ezekre  a  szövegekre  hivatkozik
(HADOT, P., A lélek iskolája, 63-84.)



172 Somos Róbert

része nyilván kívülről tudta a zsoltárokat, amelyek a mindennapi imád-
ságos rend részét képezték. Ez a mozzanat is jelzi azt, hogy nem szabad
a zsidó és keresztény előírásokat egyfelől, és a filozófiai szellemi gya-
korlatokat másfelől egymástól hermetikusan elválasztott életvitel-javas-
latokként felfogni. Jónéhány közös elemük van, még ha nem is ugyanaz
a jelentése például a  dikaioszüné  erény-megnevezésnek a keresztény és
filozófiai kontextusban, vagy éppen az éberség, önuralom és gyakorlás
(meleté) előírásainak. Az imádság és a liturgikus összejövetel formája is
fontos megkülönböztető jegye a keresztény vallási  gyakorlatnak,  ami
teológusunk munkáiban is hangsúlyos. Mégis, Órigenész tevékenységé-
nek egyik jelentősége többek között éppen abban áll, hogy a filozófiai
tradíció bizonyos elemeit beemelte a keresztény gyakorlatba.

A parancsokra, a különböző élethelyzetre történő figyelemfelhívás81

gyakori a Zsoltárhomíliákban:

Figyeljétek csak meg azokat, akik elmulasztják folyamatosan táplál-
ni a lelket.  Szégyenletesnek tűnik számotokra,  ha valaki naponta
kétszer, olykor háromszor is eszik – de mindenki legalább egyszer
eszik – viszont a léleknek nem adja meg a maga megfelelő táplálé-
kát. Az imádság a lélek tápláléka, és leginkább akkor, ha értelem-
mel imádkozik.82 A hallgatóhoz eljutó tanító beszéd, a bölcsesség
szava és a tudás szava83 a lélek tápláléka.84

A figyelemfelhívás legtöbbször szentírási szövegek vizsgálatára buzdít.
Ilyen az, amikor Pálnak a Korintusiakhoz írt első levelében szereplő, fel-
támadásra vonatkozó szavait kell megvizsgálni,85 vagy amikor a homá-

81 A figyelemfelhívás különböző nyelvi formában történik Órigenésznél. A „nézd”
vagy „hallgasd meg” felszólításokat itt mellőzöm, és csak olyan szövegeket idézek,
amelyekben a proszokhé vagy ennek igei formája szerepel.

82 Vö. 1Kor 14,15.
83 Vö. 1Kor 12,8.
84 HomPs 15,1,9. „Ha a Szentlélek elmédet átlelkesíti és inspirálja, kedvező és sike-

res úton hajózol, gondolatodban mindazon, ami látható, túlhaladsz, és azokat figye-
led, amik örökkévalók.” HomPs 36,5,5.

85 „Figyeljük meg ugyanis gondosan a boldog Pálnak a feltámadásról szóló szavait:
amit romlandóként vetnek el, nem romlandóként támad fel, hanem romolhatatlanságban, amit
megvetettként vetnek el, nem megvetettként támad fel, hanem dicsőségben.” HomPs 67,1,5.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 173

lyos értelmű szöveg figyelmes tanulmányozását kéri.86 A figyelés min-
denekelőtt Istenre irányul: 

És Izrael nem figyelt rám.87 Egyetlen bűnös sem figyel az Istenre. Le-
hetetlen ugyanis a bűn, hogy Istenre való figyelés közben történjen
meg a bűn, ellenben az Isten iránti figyelmetlenség alkalmával él a
bűn és  működik,  és  hatalmat  szerez  felettünk,  úgyhogy  hallgat-
nunk kell ezekre a szavakra:  ne uralkodjék tehát a bűn halandó teste-
tekben.88

A figyelem szellemi koncentrációt, folyamatos éberséget jelent:

Amikor tehát azt mondja: őrizd az ártatlanságot, épülésünkre azt pa-
rancsolja, hogy ne bántsunk meg senkit, és ne döntsünk romlásba
senkit. Ezt pedig akkor érjük el, ha figyelmes és éber lélekkel szem
előtt tartjuk az egyenlőséget. Az egyenlőséget tehát e szöveghelyen
úgy fogom fel, mint az igazságot, mint az igazságosságot, mint az
utat,  amely  Krisztus.  Mert  ezek  egyidejű  látása  során  meglátjuk
majd Istent is.89

86 „Fölolvasásra került tehát a hetvenharmadik zsoltár, amely feliratával arra biztat
minket, hogy figyeljünk, hiszen nem közvetlenül világos a zsoltár, és ezért igényli a
hallgató okosságát.  Ez más zsoltárok feliratában is  szerepel,  és  így hangzik:  Ászáf
okossága.” HomPs 73,1,1. 

87 Zsolt 80,11.
88 HomPs 80,2,6, Róm 6,12.
89 HomPs 36,5,6. Értelmi és érzelmi koncentráció a figyelem a Hatvanhetedik zsol-

tár  2.  homíliájában:  „Mert  amikor  az  elme  nem  disszonáns  módon  gondolkodik
Krisztusról, és nem ritmustalanul ragadja meg a mindenség Istenét, hanem arra figyel
vele kapcsolatban, amire kell, és olyan érzülettel beszél az Istenről, ahogyan szüksé-
ges, akkor – hogy úgy mondjam – szól, és az illető hasznára erősödik fel az Istenről
szóló hang szigorúságában, illetve halkul el kegyessége folytán.” HomPs 67,2,3. A 3.
zsoltár catenájában Órigenész az „álom” (hüpnosz) szó magyarázatakor arról beszél,
hogy a halált és a lélek figyelmetlenségét (ἀπροσεξία τῆς ψυχῆς) is jelenti, az utóbbi
ellentéte  pedig  a  figyelem,  amelyet  „éberségnek”  neveznek  (τῆς προσοχῆς
ἐγρηγορήσεως καλουμένης) Fr. Ps 3,6 (PG 12, 1128A).   



174 Somos Róbert

Az éberség összefügg a virrasztás gyakorlatával,90 a racionális önkont-
roll képességével, azzal, hogy nem hagyjuk el magunkat,91 hogy mindig
először alaposan átgondoljuk, mit is fogunk mondani vagy tenni.

Amíg ugyanis az ember folyamatosan ügyel a szájára, és vigyáz a
nyelvére, nehogy az előtt szóljon, mielőtt átgondolta és megvitatta
volna magában, vajon kell-e szólnia, olyan-e a beszéd, hogy azt el
kell  mondani,  olyan-e a személy,  hogy meg kell  vagy meg lehet
hallgatnia azt, megfelelő-e az időpont a megszólaláshoz, akkor, ha
mindezt  egyenként  mérlegeli,  kizár  minden  haragot  és  fellobba-
nást, az ellenőrizetlen düh késztetése lenyugszik, és az ember hatá-
rozottan minden további fontolgatást lezár és szól, ebben az eset-
ben végül mintegy a lélek nyugalma és higgadtsága folytán szelíd
beszéde a beszélő számára megbecsülést  hoz,  hallgatója  számára
pedig orvosságot kínál.92

A Rufinus latin fordításában szereplő inconsulti furoris impetus (ellenőri-
zetlen düh késztetése) alighanem a „düh” (orgé) szó ama jelentésaspek-
tusára  utal,  amelyet  Órigenész  a  Negyedik  zsoltár  magyarázatakor
„akaratlan dühnek” (aproairetosz orgé) nevez, s ami nem más, mint a pro-
patheia, azaz olyan akaratlan késztetés, ami nem számít bűnnek.93

A gyakorlás, a meditáció, a helyes dolgokkal való foglalkozás (meleté)
hasonlóképpen masszív módon jelen van az órigenészi  Zsoltárhomíliák-
ban.  Ez  a gyakori  előfordulás annak is  betudható,  hogy a  meleté szó

90 HomPs 36,3,2; 67,1,10; 67,2,5; 75,2.
91 És bizony nekünk is nagy szükségünk van az Úr óvására, és minden időben szüksé-

günk van rá. Ha nem vigyázunk magunkra, és még ha rövid ideig is, de elhagyjuk ma-
gunkat, rögtön kísértésekbe esnénk, és  rögtön elhagyottként azt érzékelnénk, hogy –
amint a minap szóltunk róla – megfeledkezett rólunk valahogy az Úr.” HomPs 15,1,4.

92 HomPs 38,1,3 (SC 338). Vö. HomPs 76,1,8.
93 Fr. Ps 4,5 (PG 12, 1141D).
94 A Zsolt 1,2 arról beszél, a boldog férfiú (makariosz anér) az Úr törvényével foglal-

kozik (meletészei) éjjel és nappal. Órigenész azt hangsúlyozza, hogy nem csupán arról
van szó, hogy a törvény szavait emlékezetünkbe idézzük, hanem arról, hogy a törvé-
nyeknek megfelelő cselekedeteket végrehajtjuk. (Fr. Ps 1, (PG 12, 1088 A), vö. Fr. Ps
118,16 (SC 189, 212.); Fr. Ps 118,77 (SC 189, 312-314)).



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 175

vagy ennek igei alakja a Szentírásban is számos alkalommal szerepel.94

A Zsolt 38,4 kapcsán így fogalmaz teológusunk: 

Én is elmélkedem az Úr szavain, és gyakran gyakorlom magamat
bennük, de nem tudom, vajon vagyok-e olyan, hogy elmélkedésem
során Isten minden egyes beszéde tüzet idézzen elő bennem, izzó-
vá tegye szívem, és lángra gyújtsa lelkem, hogy mindazt, amin el-
mélkedem, megtegyem.95

A gyakorlás mint az üres szóval szembeállított cselekvés Órigenész sze-
rint önmagában is boldogító.96 A  meleté fő formája a Szentírással való
foglalkozás, mégpedig elmélkedés és cselekvés. A Zsolt 80,11 enigmati-
kus megfogalmazását, miszerint nyisd ki a szádat, és én megtöltöm azt, teo-
lógusunk így kommentálja homíliájában:

Tehát kitátjuk a szánkat a szent szövegekkel való foglalkozással. És
ha kezdetben nem is tudjuk, mit mondanak a szövegek, ha foglal-
kozunk velük, elkezd megtöltődni velük a szánk, mert a szövegek-
kel való foglalkozás révén kívánunk emlékezni a törvényre, prófé-
tákra, evangéliumokra és apostolokra.97 

95 HomPs 38,1,7. A meditáció tárgya lehet Jézus Krisztus tanúsága (martüria), a ke-
reszthalál Fr. Ps 118,99 (SC 189, 350).

96 HomPs 76,2,4. „Isten parancsai gyakorlásának végcélja a parancsnak megfelelő
működés és  tevékenység.”  Ennek a gyakorlásnak az eredménye pedig az,  hogy a
gondolkodó cselekvés nem kényszerű és fájdalmas (vö. 2Kor 9,7), hanem örömmel
végzett tevékenység Fr. Ps 118,47 (SC 189, 268.).

97 HomPs 80,2,5. Órigenész meggyőződése, hogy a próféták közvetítésével gyako-
rolhatjuk a bölcsességet: „Nyilván nem szabad a bölcsességen kívül semmi másnak
az igaz szájából hangozni. Így aztán ti is, testvérek, még ha nem is vagytok elég gya -
korlottak, miután meghallgatjátok a próféta beszédét, tanulmányozzátok és gyakorol-
játok, és akkor az igazságos cselekedetekkel együtt a bölcsesség beszéde a ti szátok-
ból is előjön.”  HomPs 36,5,1. Még szorongattatások között sem szabad elhanyagolni
az isteni parancsokon való elmélkedést (Fr. Ps 118,143b (SC 189, 416). Minden cselek-
vésünket meg kell előznie az isteni parancsokat tartalmazó szavakon történő elmél-
kedésnek Fr. Ps 118,149 (SC 189, 424).



176 Somos Róbert

Hangsúlyoznunk kell, hogy Órigenésznél a meditáció folytonos, még a
túlvilági élet során is gyakorolnunk kell.98

A zsoltárokban előforduló ismétlés Órigenész szerint eleve a meditá-
cióra ösztönöz minket, mert folyamatosan emlékeztet arra, ki is a mi
üdvösségünk forrása.99

A rendszeres gyakorlás megjelölésére nem csak a meleté szót használ-
ja, hanem a gümnazó igét és származékait is. A harag megfékezéséről a
következőképpen szól a Hetvenhatodik zsoltárhoz készült első homíliá-
ban:

Harag  hatására  nyugtalankodsz?  De  figyelj,  ne  haragos  szóval
szólj,  hanem mint a jó kocsihajtó,  fékezd meg a fogaid közül ki-
szökkenni készülő szavadat. Egy beszéd hatására nyugtalankodsz?
De figyelj, ne haragos szóval szólj, hanem mint a derék és jó kocsi-
hajtó, amint az előbb mondtam, fékezd meg hangodat, hogy te is
elmondhasd:  Hangommal az Istenhez kiáltottam, hangommal az Isten-
hez kiáltottam, és ő odafigyelt rám.100 Bánat hatására nyugtalankodsz?
De figyelj, ne ejts ki szomorú szót! Hiszen gyakran bánat hatására
szórnak káromlásokat egyesek az istenségre és tagadják a gondvi-
selést. Te azonban csak mondd ezt, még ha tökéletlen vagy is, de
mégis előre haladsz: nyugtalankodtam, de nem szóltam.101 Ha ugyanis
az egyre több szenvedély miatti nyugtalankodás esetén sikerül be-
gyakorolnod, hogy ne szólj a nyugtalanság hatására, a mondás sze-
rint nem nyugtalankodsz többé, hanem békére lelsz: Isten békéje pe-
dig, ami meghalad minden értelmet, megőrzi szíveteket és gondolataitokat
Jézus Krisztusban.102 

A szellemi  küzdelem a  Sátán és  az  ellenséges  erők ellen a  zsoltárok
egyik fő témája. A harc és szellemi táplálkozás kapcsán Órigenész ek-
ként buzdít:

98 Fr. Ps 118,117 (SC 189, 378).
99 Fr. Ps 117,29 (PG 1585 B-C).
100 Zsolt 76,2.
101 Zsolt 76,5.
102 HomPs 76,1,8, Fil 4,7. 



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 177

Még nagyobb körültekintéssel hallgasd, hogy megtanulj atlétának
való táplálékkal táplálkozni, mert küzdelmed a gonoszságnak az ég
magasságaiban lévő szellemei ellen103 való. Így hát csak harcolj! Hisz
senki sem nyer koszorút, ha nem szabályosan harcol. A gyakorlá-
son túl pedig a szabályos versenyzés része az is, hogy atlétának va-
ló ételt kell magunkhoz venni.104

A rendszeres gyakorlás eredményeképpen az önuralom habitusa megszi-
lárdulhat bennünk. Még nem szűnnek meg teljesen a rossz vágyak, ám
felcsillan a szenvedélymentesség, azaz a hústest halálának lehetősége. 

Ezért mi magunk is fontoljuk meg, vajon erőtlen-e a hústestünk, va-
jon a gyönyörök és élvezetek nem bomlasztják-e meg, és így nem ke-
letkezik-e benne helytelen egészség. Nézd: Ha a mindennapos ön-
megtartóztatás  folytán  erőtlen  lesz  a  hústest,  ha  a  megtartóztatás
folytán a vágyak lecsökkennek, a szexuális vágy visszaszorul, a bű-
nök megszűnnek, akkor, jóllehet még nem válik holttá, hústestedben
nem lesz egészség, sőt, tagjaid már a jelenlegi földi élet során elhal-
nak.105

Már ebből a szövegrészletből is látható, hogy a külső dolgok semmissé-
gének folyamatos hangsúlyozása némileg más regiszterben szólal meg az
alexandriai mesternél, mint a filozófiai irodalomban. Nem csupán a hír-
név,106 a hatalom, a gazdagság, az élvezetek elutasítandók Órigenész sze-
rint, de voltaképpen az egész evilági, földi élet a jelentéktelenség,107 a mu-
landóság,108 a  hiábavalóság109 terrénuma,  nem  más,  mint  éjszaka.110 A
földi javak birtoklása nem valamiféle olyan többlet, ami szükséges az er-
kölcsi és észbeli erény mellett, hogy boldogságról beszélhessünk, és nem

103 Vö. Ef 6,12.
104 HomPs 77,4,4.
105 HomPs 37,1,2, (Kol 3,5).
106 HomPs 36,3,10; 38,2,9
107 HomPs 38,1,11; Fr. Ps 118, 84 (SC 189, 324).
108 HomPs 36,1,2; 36,5,5; 74,2; 76,1,5.
109 HomPs 38,1,11.
110 HomPs 76,1,5.



178 Somos Róbert

is pusztán erkölcsileg közömbös, ám előnyös és fölhasználható valami,
hanem éppenséggel hátrány a keresztény javak elérése szempontjából. 

Úgy kell gondolnunk, hogy ez a jelen világ azoké, akik nem remél-
nek másikat. Legyenek csak szerencsések ebben, és élvezzék vélel-
mezett  javaikat!  A mi világunk azonban nem ez.  Az életnek egy
másik világa felé hajózunk, reményünk az ezt követő világban van.
És nem lehetséges az ebben a világban birtokolt javakat abban is
birtokolni.  Ha ugyanis  van  valamid  ebben a  világban,  ez  abban
majd hátránynak fog számítani.111

Ugyanígy az emlékezés gyakorlata is mutat hasonlóságokat és eltérése-
ket a filozófiai etikákhoz képest. A sztoikus és epikureus bölcseletben
az emlékezés a tanok folyamatos észbentartását és a jó dolgokra való
emlékezést jelenti. Az előbbi tanács Órigenésznél is megtalálható a Zsol-
tárhomíliákban. Teológusunk több helyütt a tanítást közvetítő saját sza-
vaira történő emlékezést várja el hallgatóságától. Az emlékezésre és fi-
gyelésre történő felhívás együtt szerepel a Harminchatodik zsoltár 5.
homíliájában:

Gondolom emlékeztek arra, hogy a minap milyen magyarázatot ad-
tunk a „lépések” kapcsán.112 Az a dolgunk, hogy emlékezetbe idéz-
zük a mondottakat és lássuk, hogy egyes lépkedők miként botladoz-
nak és léptükben hogyan buknak el. Ha ezt emlékezetbe idézitek és
figyelmesen észben tartjátok, tudnotok kell, hogy ha szátok a bölcses-
séget gyakorolja, nyelvetek az ítéletről beszél, és Isten törvénye ott
van szívetekben, akkor sohasem fognak lépteitek botladozni.113

Jó, hasznos dolog emlékezni az Írás szavaira,114 és az Istenre való emlé-
kezés vigaszt nyújt, gyógyulást a szenvedélyből.115 A mindennapi emlé-
kezés Jézus Krisztus feltámadása a keresztény vallás lényegét jelenti.

111 HomPs 36,2,2, vö. 77,5,5-6.
112 Vö. HomPs 36,4,1.
113 HomPs 36,5,3,  vö.  36,5,7.  Az Isten  törvényére  történő  emlékezés  fontosságát

kommentárjában is kiemeli (Fr. Ps 118,55 (SC 189, 276)). Az isteni ítélet állandó emlé-
kezés tárgya: „Folyamatosan emlékezetbe idézem az isteni ítéletet.”  (Fr. Ps  118,102
(SC 189, 354)).

114 HomPs 38,2,6.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 179

Mint mondja: „…mintegy Jézus Krisztus feltámadására való visszaem-
lékezéssel isznak az ebből a sziklából fakadó, égi vízből az egyházak
nap mint nap, amely szikláról egyesek ezt mondják: látjuk őt, és egyálta-
lán nem volt szép alakja. Ő tehát az a szikla, ahogyan mondják: a szikla pe-
dig Krisztus volt.”116 Maga az imádság, a liturgia alapvető alkotóeleme az
emlékezés, mindenekelőtt pedig az Ige megtestesülésére, Jézus Krisztus
életére, halálára és feltámadására való emlékezés. Mégis, az emlékezés-
nek nem csak a jó dolgokra való emlékezés formájában van szerepe.
Sőt! Ha a spirituális gyakorlatról mint technikáról beszélünk, akkor a
legegyértelműbb módon a  bűnvallomással  kapcsolatos  emlékezés az,
ahol nem csupán elszigetelt szöveghelyekkel, az  aszkészisz  motívumai-
val találkozunk az órigenészi homíliákban, hanem egy tagolt, ismétlődő
és nyilvánvaló célt követő, lelki folyamatokat leíró és alkalmazó tera-
peutikus eljárásról. Mindenekelőtt a 37. és 38. zsoltárhoz készített homí-
liák szólnak erről. Az emlékezés témája magából a 37. zsoltár feliratából
adódik: Dávid zsoltára emlékeztetőül. A 37. zsoltár első homíliájának beve-
zetőjében Órigenész arról beszél, hogy amiképpen a Teremtő Isten előre
látta a test betegségeit és ennek megfelelően olyan növényeket terem-
tett,  amelyek orvosságul szolgálnak a testi  bajokra, ugyanúgy a lélek
számára is  előkészített  egyfajta  orvosságot.  Ez  az  orvosság  pedig az
imádság,117 pontosabban a bűnvallomás, amely értelemszerűen egyfajta
terapeutikus technika. Ebben a technikai értelemben mutat hasonlósá-
got a görög filozófiai hagyomány szellemi gyakorlataihoz, ugyanakkor

115 „Miután vonakodott megvigasztalódni a lelkem, megemlékeztem az Istenről és örven-
deztem (Zsolt 76,3-4). A válság idején az emberre leselkedő két szenvedélyt írja ez le,
hogy hasznos  tanulságot  szerezhessünk belőle,  mit  mondjunk először,  és  hogyan
gyógyuljunk ki  a  szenvedélyből,  amitől  szenvedünk.  Ha egyszer  valami szomorú
vagy olykor mindenféle szomorúsággal és szorongással járó dolog történne velünk,
ne hallgassuk meg azt, ami azt enyhébb színben tünteti fel, hanem mondjuk ezt: vo-
nakodott megvigasztalódni  a lelkem.  Ha pedig akarjuk,  mi, akik a szenvedély uralma
folytán  visszautasítjuk  a  vigasztalást,  utána  megvigasztalódunk  és  örvendezünk,
mert ehhez elegendő az, ha megemlékezünk Istenről. Hiszen ezt fűzi hozzá: megemlé-
keztem az Istenről és örvendeztem.” HomPs 76,1,6.

116 HomPs 77,3,3, 1Kor 10,4.
117 A 37. zsoltár imádság-jellegéről lásd:  PERRONE, L., La preghiera secondo Origene.

L’impossibilità donata. Editrice Morcelliana, Brescia 2011, 367-368. 



180 Somos Róbert

itt is megjelenik a keresztény etika sajátossága, a kontingencia tudata,
amennyiben a bűnt elkövető személy vallomásáról van szó, tehát olyas-
miről, amivel nem találkozunk a filozófiai irodalomban. 

A bűnvallomás technikája a következő lépésekre tagolódik:
1. A gonosz erők vagy a testies gondolatok ösztönzésére vétket köve-

tünk el. 
2. Meg kell vallanunk a vétket. 
3. Emlékezetünkbe kell vésnünk a bűnös cselekedetet.118

4. Több vétek esetén egyenként idézzük fel őket, mivel „… a bűnök-
nek is léteznek egyfajta arcai és … bizonyos színei és külső jellegze-
tességei,  amelyek  révén  általában  felismerhetők  és  emlékezetbe
idézhetők, amikor elkövetjük őket…. egyenként szemügyre vesszük
és emlékezetbe idézzük őket.”119

5. A koncentrált emlékezés nyomán „… elpirulunk és bánjuk, hogy
megtettük őket, és mivel nyugtalankodunk és rémüldözünk, joggal
mondjuk, hogy nincs béke csontjainkban bűneink színe előtt.”120 Ez
a  lelkiismeret-furdalás.121 A  lelkiismeret-furdalást  ekként  jellemzi
Órigenész: „Amikor tehát látod magadat, amint bűnöd után szíved-
ben ütleget kapsz, kínokat szenvedsz, és saját gondolataid vádol-
nak, amikor látod, amint lelkiismereted megró téged és ütlegeivel
ostoroz,  már  előre  reménykedhetsz  javulásodban és  üdvösséged-
ben.”122 Az önvizsgálatot  elősegítheti  például  a Pál  szavaira  való

118 „Végtére is ez a most felolvasott zsoltár is azt kínálja számunkra, hogy ha eset-
leg valamikor vétkeznénk, hogyan és milyen érzülettel kellene imádkoznunk és az
orvoshoz könyörögnünk fájdalmaink és bajaink miatt. Ha tehát az ellenség valamikor
hatalmat nyer felettünk és tüzes nyilaival megsebesíti lelkünket, először is azt tanítja
számunkra a zsoltár, hogy a vétek után meg kell vallanunk a vétket és emlékezetünk-
be vésni a bűnös cselekedetet…” HomPs 37,1,1.

119 HomPs 37,1,3.
120 HomPs 37,1,3, (Zsolt 37,4).
121 Az órigenészi „lelkiismeret” fogalmáról lásd: KRÁNITZ, M., A lelkiismeret fejlődése

Órigenészig. (Studia Theologica Budapestinensia 29), Márton Áron kiadó, Budapest
2002., STELZENBERGER, J., Syneidesis bei Origenes, F. Schöningh, Padernborn 1963.

122 HomPs 38,2,7.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 181

visszaemlékezés.123 A bűnökre történő visszaemlékezést könnyek és
jajgatás kísérjék.124

6. Megbánjuk bűnünket, önmagunkat gyötörve és megalázkodva. El-
sőként mi magunk vádoljuk önmagunkat, Isten előtt, vagy a gyüle-
kezet színe előtt,125 vagy az egyházi elöljárók előtt, mégpedig alapo-
san átgondolva a körülményeket.126 A vádló a lelkiismeret.127

123 „Ha tehát a meghallgatott beszéd tüzet lobbant benned, és megértetted, amit az
apostol mondott:  ugyan ki az, aki megörvendeztet engem, ha nem az, akit én megszomorí-
tok?(2Kor 2,2) – mivel beszédei tüzek voltak, és örvendezett az apostol, amikor látta,
hogy valaki, aki meghallgatta beszédét, elszomorodott és megbánást gyakorolt a hal-
lottak hatására, s a vétkére történő visszaemlékezése nyomán saját lelkiismeretének
tüze valahogy fellobbant, és ezért mondta: ugyan ki az, aki megörvendeztet engem, ha
nem az, akit én megszomorítok? – akkor bizony mi is tegyünk erőfeszítéseket, hogy el-
mélkedésünk során tűz lobbanjon,  amely először  kiéget  minket  a  vétkeinkre  való
visszaemlékezés és a lelkiismeret révén, miután pedig megtisztultunk bűneinktől, im-
már megvilágosít és ragyogóvá tesz minket.” HomPs 38,1,7.

124 „Hallgasd meg Uram imámat és könyörgésemet, fogd fel füleddel siránkozásomat (Zsolt
38,13). Ismételten sírva kell imát intézni Istenhez, és belső zsigereinket átható kéréssel
fordulni az Úrhoz, hogy az eljövendő ítéletben hívő értelem a maga vétkes cselekede-
teiről való megemlékezését ne könnyek és jajgatás nélkül végezze, hanem úgy, aho-
gyan az, aki sírásra fakadva így szól az Úrhoz:  Kiöntöm eléd imámat  (Zsolt 141,3).”
HomPs 38,2,10.

125 „Ha megemlékezik bűnös cselekedetéről, megvallja, amit elkövetett, emberi szé-
gyenében egyáltalán nem törődik azokkal, akik szemrehányást tesznek neki, amikor
vallomást tesz, ujjal mutogatnak rá vagy kicsúfolják. Ő viszont, mivel tudja, hogy ez-
által nyerhet bocsánatot, és vallomása miatt most ugyan szégyenben van az emberek
előtt, a feltámadás napján azonban Isten angyalai előtt meg fog menekülni a szégyen-
től  és  gyalázkodástól,  mert  nem akarja elrejteni és  titokban tartani hibáját,  hanem
nyilvánosan beszél bűnös cselekedetéről… Ha tehát valaki olyannyira hisz, hogy vét-
kének tudatában a nyilvánosság elé lép, az önmaga vádlójává lesz.” HomPs 37,2,1, vö.
73,3,8. 

126 „Csak igen körültekintően figyelj arra, kinek kell megvallanod bűnödet! Először
vizsgáld meg az orvost, hogy olyannak tárd fel erőtlenséged esetét, aki tud gyönge
lenni a gyöngével, sírni a síróval, aki ismeri a vigasztalás és együttérzés gyakorlását!
Végül pedig, ha úgy alakul, hogy amit mond, azzal előzőleg már kimutatja orvosi te-
hetségét és könyörületességét, és tanácsot ad neked, tedd meg azt és kövesd! Ha előre
látja, hogy olyan súlyos az erőtlenséged, amit az egész gyülekezet színe előtt kell be-
mutatni és gyógyítani – ami folytán esetleg mások is megerősödhetnek és te magad is



182 Somos Róbert

7. A bűnbánat során a jó keresztény eljuthat oda, hogy a rossz vágyak
lecsillapodnak, „… az összes jelen öröm iránti vágy semminek szá-
mít, mert a jövőben egyáltalán semmi sem lesz belőlük. Akikkel ez
megtörténik, elmondhatják azt is, ami utána következik:  Mert bűz-
löttek és elüszkösödtek sebhelyeim.”128

8. Javító isteni büntetés kérése.129 
9. Segítség kérése Istentől, hogy legyőzhessük az ellenünk támadó lát-

hatatlan erőket.130

10. „Ha a gonosz cselekedeteinket megbánjuk, és Istenhez fordulunk,
Isten elfogadja tőlünk megtérésünket, és megtérésünk mértéke sze-
rint adja meg a feloldozást vétkeinktől.”131

6. Az előrehaladás 

Az órigenészi exegézis egyik legfontosabb szervezőeleme annak meg-
mutatása a szent szövegekben, hogy az igaz ember Isten felé halad, őt
utánozza és követi.  Különösen érvényes ez a homíliákra, amelyek el-
sődleges célja a vallási, valláserkölcsi épülés elősegítése a hívő hallgató-
ságban. Az előrehaladás egyfelől a keresztény morális fejlődés lépései-
nek a megmutatásában áll a fokozatosság hangsúlyozásával, másfelől a
tiszta teória, Isten szemlélése szintjére történő eljutás lehetőségének és
állapotának elérését vagy annak megelőlegezését jelenti. Már kezdőként
megkapjuk az igazságot Istentől, de még szilárd bizonyítás nélkül. Ez
az igazság kezdet, még nem bölcsesség, ami majd a vég lesz.132

A zsoltározás és az ének értelmezésének kapcsán is látható, hogy a
morális szint a test és lélek együtteseként, az egyház tagjaként, cselekvő

könnyebben meggyógyulsz – a számos konzultáció és az orvos tanácsa és megfelelő
tapasztalata révén fel fogsz gyógyulni.” HomPs 37,2,6.

127 Vö. HomPs 38,2,7.
128 HomPs 37,1,4, (Zsolt 37,6). „Mert amint mondtam is, én már azt is ’igaznak’ ne-

vezem, aki bűnei megvallása révén kihányja szenvedélyeit.” HomPs 37,2,2.
129 HomPs 37,1,1.
130 HomPs 37,2,9.
131 HomPs 38,2,4.
132 Fr. Ps 118,160a 8-13 (SC 189, 438).



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 183

ágensként  felfogott  ember  világa,  aki  Jézus  Krisztust  követi,  míg  a
szemlélődés, epopteia a test terheitől és annak lelki hatásaitól megszaba-
dult elme Istenre irányuló tiszta, zavartalan kontemplációja. Az előre-
haladó, fejlődő ember a mennyek országát célozhatja meg, a testtől elol-
dozódott  lélek  pedig  Isten  országát.133 Ez  az  előrehaladás  nem
egyenesvonalú, mert a törékeny emberi természet olykor megbotlik. A
zsoltárok  egyik  fő  témája  éppen a  bűnbánó ember  fohásza Istenhez,
hogy segítsen kiegyenesíteni lépéseit.

Az előrehaladás Órigenész szerint értelmezhető úgy is, hogy az elő-
rehaladóban  fokozatosan  csökken  a  rosszaság  mennyisége.  Hangsú-
lyozza például, hogy az igazságosság tökéletes habitusával rendelkező,
„igaznak”  nevezett  ember  előrehaladása  akadálymentesen  történik.
Ugyanakkor a Példabeszédek 18,17 alapján, hogy  az igaz első szavával
önmaga vádlója, Órigenész fölveti a kérdést: „Ha igaz, hogyan vádol? És
ha vádló, egyáltalán nem tökéletesen igaz.” A megoldása az, hogy az
igaz ember, az előrehaladó ember Zsolt 138,22 megfogalmazása alapján
gyűlöletet kell, hogy érezzen a Sátán irányában.134  

A 36. zsoltár 4. homíliájában az Úr által egyenessé válnak az ember lépé-
sei135 sort értelmezve a botlásokat az isteni dolgok látványa felé haladás
közben elkövetett hibákként fogja fel Órigenész. Ezekben van egyfajta
sorrendiség: 

Mindenki,  aki  az  erény  felé  vezető  úton  jár,  először  előrehalad,
majd utána érkezik el az erényhez. Előrehaladása során mármost

133 „Az igazak üdvössége pedig az Úrnál van (Zsolt 36,39). Nem azt mondta, hogy az
égben van az igazak üdvössége, mert az is el fog múlni, és nem valamely teremt-
ménynél, hiszen egyik sem mozdulatlan, illetve változhatatlan, hanem az Úrnál van
az igazak üdvössége, aki örökké megmarad, örökké ugyanaz, örökké mozdulatlan, úgy-
hogy az ember üdvössége sehol sem lehet nagyobb biztonságban, mint az Úrnál. Ez
az én helyem, ez az én házam, ez az én lakásom, ez a nyugalmam és lakhelyem. Vé-
gül a Szentírás nem csak az egek országát hirdeti meg számunkra, hanem Isten orszá-
gát is. Ahogy emlékezhettek, már gyakran szóltam arról, hogy az egek országa azoké,
akik  még  haladók,  viszont  Isten  országa  azoké,  akik  már  eljutottak  a  tökéletes
végbe.” HomPs 36,5,7.

134 Fr. Ps 10,5 (héber szerinti) (PG 12 1193 B).
135 Zsolt 36,23.



184 Somos Róbert

mindig átlép, nekifeszülve az előtte lévőre és a háta mögöttit felejtve136,
átlépve és mintegy túllépve a korábbi bűnök árján, és amikor túllép
bizonyos vétkeken, amelyekben immár nem részes, az előtte lévőre
irányul, és kisebb vétkekben lesz részes – az érv kedvéért tegyük
fel, léteznek kisebb bűnök – kevésbé és kismértékben lesz bűnös…
Sokféle átlépés van tehát. Lépd át a bujálkodást, lépd át a házasság-
törést. Ha pedig boldogabb leszel, átléped a haragot, átléped a szo-
morúságot, és átléped a pénz iránti vágyat is.137

A súlyosabb vétkek láthatóan azok a bűnök, amelyeket a Törvény egy-
értelműen tilt: gyilkosság, lopás, házasságtörés. A morális szintet Órige-
nész gyakran, így a Zsoltár-értelmezések során is az előírásoknak való
engedelmességként fogja fel, ez pedig a jellem és a hit megerősítése.138 

Szintén a 36.  zsoltár  4.  homíliájában a birkózás példáján keresztül
mutatja be Órigenész, hogy más az elesés és más a vesztes bukása. A
birkózó verseny több fordulóból áll, és lehet, hogy elesünk az egyik for-
dulóban, végül mégis győztesek lehetünk. 

Ha tehát látsz elesés után fölkelőt, és fölkelése során helyreállót, aki
kész szégyenkezni elesésén, elesése után pedig rendbe jön és helye-
sen él, az igazat mondod róla, hogy mikor elesik, nem fog lezuhanni.139

Ha viszont olyat látsz, aki elesése után feladja és így szól: „elestem,
megsemmisültem, bűnökkel telve immár nincsen reménységem a
menekvésre”, az ilyen, Istentől elpártolóban láthatod meg azt, aki

136 Fil 3,13.
137 HomPs 36,4,1.
138 A jellem és hit megerősítését mulasztják el az eretnekek azelőtt, mielőtt a teoló-

gia kérdéseit tárgyalják: „Ha ugyanis helyesen vizsgálódtak volna, először a jellemü-
ket javították volna meg, először a hitet erősítették volna meg, azután pedig, a jellem
megjavítása után úgy haladtak volna előre, hogy elérkezzenek a teológiához és a mé-
lyebb és misztikusabb dolgok kutatásához. Most viszont nem alapozzák meg maga-
tartásukat, és így érkeznek a mélyebb dolog kutatásához, alkalmat nyújtva a gonosz-
nak,  hogy  hazug  beszédeket  hintsen  lelkükbe.”  HomPs 77,1,5.  Az  Írás  közvetlen
értelme segíti a jellem erősödését, amint a Jeroboámról és Roboámról szóló ama törté-
net is mutatja, miszerint a keménykezű Roboámtól elszakadtak Jeroboám hívei: „Az
olvasmányok eme történetei és szavai gyümölcsözőek lehetnek jellemünk számára.”
HomPs 77,2,2.

139 Zsolt 36,23-24.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 185

elesett és lezuhant. Szép dolog tehát olyan versenyzőnek lenni, aki
nem esik el, és szép dolog versenyzőnek lenni, akit – hogy a példá-
ból vegyem a kifejezést – nem gyűrnek le és dobnak el. Ha viszont
nem lehetsz ilyen versenyző, ellenben elestél, nehogy lezuhanj, ha-
nem kelj föl.140

A keresztény vallási-erkölcsi jellegű előrehaladás legfontosabb szubjek-
tív motorja a reménység (elpisz),  amely egy érzés,  ám lelki  alkatként
megszilárdulhat. A remény és az erényben való előrehaladás gondolata
összekapcsolódik a 118. zsoltár magyarázata során. A 114. vers: szavaid-
ban  megkettőződött  reménységem  értelmezése  során  azt  hangsúlyozza,
hogy „… akik reménykednek, nem maradnak meg reménykedésük kez-
deti  pontján,  hanem  ha  Isten  felé  haladnak  előre,  megnövekszik  re-
ménykedésük, és amilyen mértékben növekszik szeretetük, olyan mér-
tékben  növekszik  a  remény.”141 A  negyedik  zsoltár  magyarázatakor
Órigenész  a  filozófiai  hagyományból  a  pseudo-platóni  Definíciók „re-
mény” meghatározását is alkalmazza: „a remény javak várása” (ἐλπὶς
γὰρ προσδοκία ἀγαθῶν).142 Mi, törékeny emberi természettel bíró lé-
nyek, ha nem ügyelünk magunkra, elbukunk. Ez a jövővel kapcsolatos
bizonytalanság indokolja az Istenben való remény fontosságának hang-
súlyozását. A Harmichatodik zsoltár 5. homíliájában, Órigenész részletezi
az Istenben való reménykedés diszpozícióját. Összekapcsolja az egye-
dül  Istenben való  reménykedést  a  Máté  6,24  ama parancsával,  hogy
nem lehet két úrnak szolgálni. „Ahogyan senki sem szolgálhat két úr-
nak, úgy senki sem reménykedhet két úrban. Senki sem reménykedhet
a csalóka gazdagságban és az Úrban.”143 A további, részben a Szentírás-
ból vett antitézisek kicsengése az, hogy egyedül őbenne szabad remény-

140 HomPs 36,4,2.
141 Fr. Ps 118,114 (SC 189, 374). Az isteni ígéret szava szárnyakat ad az Istenbe ve-

tett reménynek és a jelenbeli dolgok megvetésének Fr. Ps 118,49 (SC 189, 270).
142 Fr. Ps 4,6 (PG 12, 1148B), PLATÓN, Definitiones 416 a 21. Az átvétel kapcsán lásd:

BARILLI, Ch., Elementi di filosofia nei Comenti di Origene ai Salmi in Adamantius 20 (2014),
150-151. 

143 HomPs 36,5,7, vö. 1Tim 6,17.



186 Somos Róbert

kedni, mert ő az, aki megváltja a benne reménykedőt, Jézus Krisztus ál-
tal.144 

A Tizenötödik zsoltár első homíliájához hasonlóan az imádsághoz kap-
csolódik a remény Hetvenhatodik zsoltár első homíliájában: „Ha tehát vala-
mi  szomorú  dolog  történne  veled,  és  egyházhoz  tartozó  emberként
imádkozol, és azt látod, a bánat hatása alatt elsötétülsz és legyőz ez a
bánat, emlékezz az ő szavaira, a remény, a Krisztusban való boldogság
szavaira, és rögtön elszáll a bánat.”145 

A gyöngeség, a bizonytalanság, a szenvedély a Krisztusban való bol-
dogság reményével viselhető el. Szenvedély és emlékezet viszonyát né-
mileg hasonlóan fogalmazza meg Órigenész, mint a korábbi filozófiai
hagyományon belül a reményt egyedül pozitív indulatként kezelő Epi-
kurosz a halál  és az öntudat viszonyát.  Teológusunk így nyilatkozik:
„Amikor itt van Isten emlékezete, a szenvedély már elmenekült. Ami-
kor pedig itt a szenvedély, nincs emlékezés Istenre. Ezért nincs senki a
halálban,  aki  emlékezik  rád,  s  az  alvilágban  ki  fog  magasztalni
téged?”146

A Krisztusban való boldogság reménye nem más, mint az üdvösség
reménye, a feltámadás, az örökségül kapott új föld, az istenként való
feltámadás, örvendezés Isten színe előtt, dicsőítés és gyönyör.

Az erények terén történő előrehaladás órigenészi gondolata leírható
a filozófiai irodalomból ismert, ám Alexandriai Philónnál és Alexandri-
ai Kelemennél is lényeges szerepet játszó metriopatheia és apatheia szint-
jeivel, jóllehet magukat a terminusokat teológusunk nem használja. Az
előbbi a szenvedélyek mérséklését és jó irányban való felhasználását je-
lenti, az utóbbi a szenvedélyek kiirtását. Az viszont, ahogyan az előre-
haladót és a tökéletest jellemzi Órigenész, lényegében megfelel ennek a
megkülönböztetésnek.147

144 Vö. Fr. Ps 60,3 (PG 12, 1481 B), vö. HomEz 4,8,28-36 (SC 352, 182). 
145 HomPs 76,1,6.
146 Zsolt 6,6. 
147 HomPs 36,2,3; 67,2,6. A Zsolt 54,3-6 szövege a gonosz ellenség támadása követ-

keztében föllépő félelem és harag lelki rezdüléseit ábrázolja:  haragra gerjesztettek en-
gem, szívem összezavarodott bennem, és megszállt a halálfélelem, félelem és reszketés fogott
el, sötétség borított be.  – Órigenész egyéb hasonló szentírási szövegeket is figyelembe
véve arról beszél, hogy amikor a rosszal találkozunk, az gyakran rossz hatást gyako-



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 187

A szenvedélyek mérséklése a harag megfékezésének esetében a legnyil-
vánvalóbb. A Harmincnyolcadik zsoltárhoz készített 1. homíliában ek-
ként nyilatkozik Órigenész arról, hogyan győzheti le a haragot az előre-
haladó, a harcban álló keresztény ember:

Tekints tehát arra, aki még harcban áll, s aki szeretné távol tartani
magát a dühtől és haragtól. Miközben ezen gondolkodik, a bűnös
iránti ellenérzés feltámad benne, s ez persze kínozza és nyomasztja.
Mégsem győzi le, de izgalomba hozza és válaszra készteti, s ő vé-
gül visszaveri a fájdalmát, megfékezi és feltartóztatja.148 

A  bűnös  provokációjára  adott  válasznak  három  fajtáját  különbözteti
meg Órigenész. Az első a gyermeki reakció, amikor szidalommal viszo-
nozzuk a szidalmakat. A második a fejlődő, ám még nem tökéletes sze-
mély, aki még fájdalmat és haragot érez, de legyőzi ezeket az érzéseket
és hallgat. A harmadik a tökéletes, aki a szidalmat áldással viszonoz-
za.149

rol ránk. „A bűn bűnre ingerel, az igaz pedig, amikor az igazzal van együtt, még iga-
zabbá válik.” A harag esetében a „gerjedés” (enkotein) a harag bennmaradását jelenti.
A derék ember tisztában van a gondolati vétség és a cselekvő vétség különbségével.
Ezért ha gondolatait tekintve háborgatás és csapás éri, nem szól, vétkét titokban tart-
ja. A más által okozott zavart önmagában tartja és nem ad neki hangot. Az érző, in -
dulatos és vágyódó erő benne van az emberben, és az erényben előrehaladó ember-
ben megtörténik az, hogy amikor nem semmisíti meg az érző- illetve szenvedélyes
képességet (pathétikon), bizonyos értelemben együtt érez vele. Fr. Ps 54,5 (PG 12, 1464
D–1465 C).

148 HomPs 38,1,5.
149 „Tökéletesnek tűnik az, aki így szól: Amíg a bűnös fellépett ellenem, elnémultam,

megalázkodtam, és hallgattam a jó dolgokról? (Zsolt 38,2-3) Vagy inkább, bár haladó, de
még nem tökéletes? Szerintem ugyanis az Írások eme szöveghelyén, ahol a próféta ar-
ról beszél, hogy kiáll ellene a bűnös, és olyan dolgokat mond a fülébe, amelyek oly-
annyira felháboríthatják és elkeseríthetik, hogy viszonozza őket, három szint jelzése
történhetett. Ha még kisgyermek vagyok, hasonlókat követelek, fogat fogért, szida-
lommal viszonzom a szidalmat. Ha viszont már valamennyire fejlődtem, bár nem va-
gyok még tökéletes,  hallgatok  és  türelmesen elviselem  a  sértéseket,  és  egyáltalán
semmit sem válaszolok. Ha pedig tökéletes vagyok, nem hallgatok, hanem amikor
szidalmaznak, áldást mondok, ahogyan Pál is mondja:  ha átkoznak minket, mi áldást
mondunk, ha üldözést szenvedünk, eltűrjük, ha gyaláznak minket, jó szóval felelünk  (1Kor
4,12-13).” HomPs 38,1,4.



188 Somos Róbert

A kérdést a Hetvenhatodik zsoltár első homíliájában is tárgyalja, még-
pedig a harag megfékezésére javasolt gyakorlat előírásával. Ezt a szöve-
get a gyakorlásról szóló szakasz kapcsán már idéztem.150

A félelem kapcsán merül fel az a probléma, vajon a tökéletes érezhet-
e félelmet.  A tökéletes szeretet kizárja a félelmet…  Aki fél, nem tökéletes.151

Órigenész megoldása az, hogy a „félelem” homonim értelemben veen-
dő. Létezik olyan félelem, amit mindig éreznünk kell, ez egyfajta óva-
tosság, ami azért aggódik, mert még a tökéletesekre is leselkednek a go-
nosz erők. A másik, szokásos értelemben vett félelemről így nyilatkozik:
„Ez a félelem mérséklő eszköz, amellyel már nem kell félnie annak, aki
a szeretet uralma alatt tökéletessé vált.”152

A tökéletes elvileg már nem érez szenvedélyt, helyesen cselekszik és
a keresztény tanítások mélyebb értelmezését is elsajátítja. A Hetvenha-
todik zsoltárhoz készült idézett 3. homília meglehetősen furcsa felvetése
az istenfélelem kapcsán az, hogy a tökéletesnek még több erőfeszítést
kell tennie, mint az előrehaladóknak, mert az ellenséges erők még na-
gyobb intenzitással ármánykodnak ellene: 

Többféle módon magyarázható tehát ez, hogy  megláttak téged a vi-
zek, Isten, megláttak téged a vizek és féltek.153 Hiszen mindenki féli az
Istent. Ha nincs velünk az Isten, még ha derekak is vagyunk, elve-
szünk. Azt mondja, ha elfordítod arcodat, megzavarodnak.154 Ezért nem
csak akkor van szükségünk Isten segítségére, ha vétkezünk, hanem
– merem állítani – még több segítségére van szükségünk, ha tökéle-
tesekké válunk. Miért is? Mert tökéletessé válva még több ellensé-
ges erő ármánykodik ellenünk. Tehát mivel több az ellenséges erő,
több szövetségesre van szükségünk, hogy soha ne bukjunk el a tö-
kéletesség során, és nehogy ez történjen meg velünk: hogyan hullot-
tál le az égből, te reggel felkelő hajnalcsillag?155 Sok szent elbukott. Az
Írások misztikus szavai ugyanis utalnak ilyesmire. Például:  gáncs-

150 HomPs 76,1,8.
151 1Jn 4,18.
152 HomPs 76,3,3, vö. HomPs 77,1,3; Fr. Ps 118,120 (SC 189, 380).
153 Zsolt 76,17.
154 Zsolt 103,29.
155 Iz 14,12.



Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében 189

talanul jártad minden utadat addig, míg igaztalanság nem találtatott ben-
ned.156 Tehát mindannyian féljük az Istent, a tökéletlenek is és a tö-
kéletessé váltak is.157 

Azt várnánk, hogy a szenvedélyek kiirtása után a nyugalom és a béke
vár a tökéletesre. Ilyesmiről Órigenész is beszél. „Akik vágyakoznak Is-
ten nevére, ismerik a nagy békét, nem annyira a külső békét, hiszen az
nem rajtunk múlik, hanem a gondolatokban lévőt, melynek révén bekö-
vetkezik a szenvedélymentességből  eredő zavartalanság és  háborítat-
lanság.”158 Ugyanakkor az „Istent látó vizek”, a Hajnalcsillag bukása a
preegzisztens lélek tanára utal, arra, hogy valamilyen véteknek abban
az eredeti, kedvező, Istenhez közeli állapotban is elő kellett fordulnia,
és azt megelőzendő, hogy ilyesmi velünk is megtörténjen, az istenféle-
lem sajátos formájára van szükségünk.    

Az előrehaladásnak nem csak erkölcsi, hanem intellektuális jellege is
van. Órigenész jól ismert metaforája az iskola. A Hetvennegyedik zsol-
tár-homíliában a következőképpen nyilatkozik: 

A mi tanítónknak és Urunknak annyi a tananyaga, hogy nem tíz
évig tart, amint azt az irodalomtanár ígéri, és mégsem tudja megta-
nítani, és nem annyi, mint a filozófusnak, aki azt hirdeti, amit ka-
pott, és már semmilyen új mondandója sincs, hanem Krisztus tan-
anyaga annyi, hogy az egész örökkévalóságig tart a hirdetése.159

Ebben a gondolatkörben mozog a 118. zsoltár 97. versének értelmezése,
amelyben az előrehaladás a zsoltárok gondolati egységét is igazolni kí-
vánja. A szöveg megmutatja a meleté jelentőségét is. Órigenész az egész
nap a meditációm sort szembesíti az első zsoltárnak a boldog emberről
szóló 2. sorával – az Úr törvényén meditál éjjel és nappal – és az eltérést az-
zal indokolja, hogy 

[A]míg tehát a kezdő, sőt az előrehaladó is éjjel és nappal meditál a
törvényen, a tökéletessé vált azonban már nem az éjszakában, ha-

156 Ez 28,15.
157 HomPs 76,3,3.
158 Fr. Ps 118,165,1-4 (SC 189, 452).
159 HomPs 74,6, vö. HomPs 76,2,1.



190 Somos Róbert

nem  örökké  a  nappalban  tartózkodik,  úgyhogy  akként  szólhat,
mint Pál: az éjszaka előrehaladt, a nappal pedig elközelgett, ahogy nappal,
járjunk tisztességesen160 és így is: nem vagyunk már az éjszaka sem pedig
a  sötétség  gyermekei,  ellenben a  világosság  és  a  nappal  gyermekei  va-
gyunk.161

A tudással kísért helyes erkölcsi magatartás magasabb rendű az enge-
delmes jó erkölcsnél, a tudás azonban önmagában, a helyes cselekvés
nélkül haszontalan. Az előrehaladás, illetve fölfelé haladás (anabaszisz)
az élet mindkét területén a lehető legfontosabb a keresztény hívő szá-
mára. Az út, amely maga az Ige, vagy éppen vezető az úton, utat muta-
tó világosság az úton,162 a vége pedig a tökéletessé válást, az égi valósá-
gokhoz történő fölemelkedést jelenti. 

160 Róm 13,12.
161 Fr. Ps 118,97,18-24 (SC 189, 344-346).
162 Az Órigenésznek tulajdonítható 118. zsoltár-catenában a következőt olvashatjuk

az Ige kapcsán: „Minden egyes hívő róla gyújtotta meg a maga fáklyáját és világossá-
gát anélkül, hogy az kisebbé vált volna, és így egyetlen világosság folytán sok fáklya
jött létre …” (Fr. Ps 118,105,11-14, SC 189, 358)) A tudásátadás és egyéb összefüggés-
ben is közhely a fáklya-képzet, amelyek előfordulásait a Fr. Ps 118 Harl-Dorival-féle
kommentárkötete regisztrál (SC 190, 691-692:  PLATÓN,  Epist. VII, 341 cd;  PHILÓN,  Gi-
gantibus 25; JUSZTINOSZ, Dialogus cum Tryphone 61 és 128, 4; TATIANOSZ, 5,2; NUMÉNIOSZ,
fr. 14.) Kiemelendő azonban az, hogy ezek közül a textusok közül messze Numéniosz
szövege a legközelebbi párhuzama a caténában szereplő mondatoknak, mind a képi
világot, mind az alkalmazott kifejezéseket tekintve. „Ez a szép kincs a szép tudás,
mely javára válik annak, aki befogadja, ám az sem veszíti el, aki átadja. Olyan ez,
mint mikor azt látjuk, hogy az egyik fáklya, melyet egy másikról gyújtottak meg, vi-
lágít, de a fényt nem rabolta el a másiktól, hanem csupán a benne lévő anyag gyulladt
meg annak tüzénél. Ilyesféle a tudás kincse is: mikor átadják és befogadják, ugyanaz
a tudás megmarad annál, aki adta, és annál is megvan, aki kapta.” Ford. BENE, L. apró
módosítással. (In Középső platonizmus. Szerk.: SOMOS R., ford.: Bene László, Betegh Gá-
bor, Böröczki Tamás, Bugár István, Lautner Péter, Somos Róbert, Szegedi Nóra. Osi-
ris Kiadó, Budapest 2005. 194.) 



OROSZ ATANÁZ

A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában
„Használati utasítás” a Zsoltároskönyvhöz a IV. századi 
Alexandriában

Az elmúlt évtizedek során Nagy Szent Athanasziosznak Markellinoszhoz
intézett levelében és Nagy Szent Baszileiosz zsoltárkommentárjaiban olyan
teológiai és lelki kincset találtam, amelyet érdemesnek találok nemcsak
a zsoltárkommentárok kedvelőivel, hanem elkötelezett keresztényekkel
is megosztani. Bizonyos értelemben bibliai anyagra is támaszkodom, mert
Szent Athanasziosz Markellinoszhoz intézett levele a zsoltárok értelmezéséről1

oly nagy tekintélynek örvendett a Biblia-kommentárok sorában, hogy
magában a Szentírásban maradt ránk. A görög Biblia V. századi Ale-
xandriai  kódexében  ugyanis  ez  a  levél  formában  megírt  traktátus  a
Zsoltároskönyv előszavát képezi.2 Az egyiptomi hitvalló egyházfő írása
tehát a legmagasabb megtiszteltetésben részesült: az egyházatyák mű-
vei közül ez az egyetlen, amely egyenesen a Szentírásba került be. Sze-
retném sorra venni a levelét már igencsak ősz fejjel – modern kutatók
szerint3 hatvannyolc éves korában – író alexandriai főpásztor szempont-

1 Epistula ad Marcellinum (PG 27,12). Magyarul: Szentek között élő Atanáz atyánknak,
Alexandria érsekének Markellinoszhoz intézett levele a zsoltárok értelmezéséről, in Hetvenes-
bibliás és patrisztikus tanulmányok, [szerk.] OROSZ, A., Nyíregyháza 2004, 29-48 = Lélek-
tan és spiritualitás (Sapientia füzetek 5), Budapest 2005, 153-186.

2 Vö.  GRABE, J. E. a  Codex Alexandrinus alapján készült szövegkiadása:  Septuaginta
interpretum tomus IV, Oxford 1709.

3 FERGUSON, E., Athanasius Epistola ad Marcellinum in interpretationem Psalmorum, in
Studia  Patristica XVI,  Berlin  1985,  295-308,  itt  296  feltételezi  komoly okok alapján,
hogy a mű vagy 361-ben, vagy Julianosz aposztata halála után (363) íródott.



192 Orosz Atanáz

jait, amelyek érthetőbbé teszik majd a sok utalással megtört művet. Egy-
úttal  elnézést  kérek  azoktól,  akik  ezen  a  konferencián  a  dogmatikai
viták során felhasznált zsoltárversek elemzését várták volna el tőlem.4

Miután az  Expositiones in Psalmos hitelessége fél évszázada már maxi-
málisan megkérdőjeleződött, az azokban olvasható érdekes magyaráza-
tokra sem szeretnék ma kitérni. Pillanatnyilag többre becsülöm a pasz-
torális és lelkiségi célokkal érett korban  Markellinosznak  megírt levelet,
amely lelkipásztori szempontból ma is használható. 

Minden jel arra vall, hogy a hitvalló érsek valamikor a 356 és 366 kö-
zé eső három utolsó száműzetése valamelyike során írhatta ezt meg,
amikor a sivatagi szerzeteseknél talált rejtekhelyet. Így a mű nemcsak
tartalmilag tükrözi az épp akkoriban kibontakozó monasztikus bibliás
lelkiséget, hanem formájában is: tudniillik Szent Atanáz az ókori retori-
ka egy közismert fogásával nem a maga nevében fejti  ki  a  Zsoltáros-
könyv használatának elveit, hanem minden mondanivalóját „egy öreg
szerzetes” ajkára adja, „aki alaposan tanulmányozta az Írásokat”, és így
akarja a fiaként megszólított, nemrég még beteg olvasóval is „közölni
azt, amit ő mondott el a kezében tartott zsoltároskönyvről”.

1. A III–IV. századi patrisztikus kommentárok és prológusaik: 
hermeneutikai módszerek

Konferenciánk előző előadásában Somos Róbert professzor úr szeren-
csés módon dolgozta fel Órigenész zsoltár-kommentárainak erkölcstani
vonatkozásait.  Ennek a  munkának folytatásaként  kereshetjük  most  a
közös jegyeket a következő egyházatyák nagy zsoltármagyarázat-proló-

4 Az  Ókeresztény Írók sorozat 13. kötetében (a továbbiakban ÓÍ 13) fellelhető több
mint száz zsoltáridézet is bizonyítja, hogy Szent Athanasziosz bőven kihasználta pél-
dául a 2., illetve a 44. zsoltárban rejlő lehetőségeket Jézus istenségének és a Szenthá-
romság teológiájának igazolására. Bizonyos zsoltárokban a Szentháromság személyei-
nek benső párbeszédeit fedezte föl és mutatta ki. Vö. A Nikaiai zsinat határozatairól 13:
„A Szentírás kinyilvánítja, hogy a Fiúról nem más, mint maga az Atya szól így: Mé-
hemből a hajnali csillag előtt szültelek téged (Zsolt 109,3) S ismét: Fiam vagy te, én
ma szültelek téged (Zsolt 2,7)” in Szent Athanasziosz művei (ÓÍ 13), szerk. VANYÓ, L.,
Budapest 1991, 339.



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 193

gusaiban. Hiszen kétségtelen, hogy az eltérő módon fejlődő hagyomá-
nyok közös gyökerének tekinthetők Órigenész allegorikus magyaráza-
tai5, amelyeket sokan olvastak, és amelyeknek későbbi használatát Cae-
sareai  Euszebiosz  reánk  maradt  kommentárja6 és  a  katénák  alapján
tudjuk fölbecsülni.

A III. század végén már Alexandriától Antiochiáig mindenütt megfi-
gyelhetők alkalmi vagy módszeres törekvések a zsoltárok magyarázásá-
ra.7 A IV. század első felétől nagyszerű gyöngyszemeket hagytak ránk az
egyiptomi (Szent Athanasziosz) és palesztinai (Euszebiosz) püspökök is,
akik a teljes üdvtörténetet szemlélve értelmezték a zsoltárokat.8 Néhány
évtizeddel később pedig a kappadókiai és szír (Theodórétosz) püspökök
homíliái és kommentárjai a zsoltárokra vonatkozó ismereteink szinte ki-
meríthetetlen kincsestárai lesznek. Valamennyien szilárdan meg voltak
győződve arról,  hogy Jézus Krisztusban beteljesült  a Zsoltároskönyv.
Ebben a szellemben olvasták a teljes Ószövetségi Szentírást, így értel-
mezték az Írással és a liturgiával keresztény imakönyvként a  Pszalté-
riont. A Szentírás – és ezen belül különösen is a Zsoltároskönyv – gyó-
gyító „terápiát” és „gondos lelkivezetést” biztosít minden egyes olvasó
számára – tudhatjuk meg Athanasziosz Markellinoszhoz írt leveléből.9

5 Vö. Ex commentariis in psalmos. Sajnos, Órigenész rengeteg zsoltármagyarázatának
csak töredéke maradt teljes szövegében ránk. A 36-38. zsoltárról szóló homiliák ki-
adása E. Prinzivalli kiadásában és H. Crouzel s. j. bevezetésével a Sources chrétiennes
411. köteteként jelent meg:  ORIGÈNE:  Homélies sur les Psaumes 36  à 38. A legfrissebb
magyar kiadás SOMOS, R. fordításában jelent meg:  ÓRIGENÉSZ,  Zsoltárhomíliák (Catena
14), szerk. HEIDL Gy., Kairosz, Budapest 2020.

6 EUSEBIO di Cesarea, Commenti ai salmi, I-II, (Testi Patristici 176), a cura di M. B. Ar-
tioli, Roma 2004.

7 Vö.  DEVREESSE, R., Les anciens commentateurs grecs des psaumes, (ST 264), Vatican
1970.

8 Összefoglaló tanulmány erről az egész kommentár-irodalomról  RONDEAU, M.-J.,
Les commentaires patristiques du Psautier (le-Ve siècles), I. Les travaux des Péres grecs et la-
tins sur le Psautier, Recherches et bilan (OCA 219), Roma 1982 és II. Exégése prosopologi-
que et théologie (OCA 220), 1985. 

9 Epistula ad Marcellinum 10, magyarul: Szentek között élő Atanáz atyánknak, Alexand-
ria érsekének Markellinoszhoz intézett levele …, in  Lélektan és spiritualitás (1. j.), 162-163:
„A Zsoltároskönyvben azonban nemcsak hogy ezeket megtanulhatja a hallgató, ha-
nem ezenkívül még a saját lelkének rezdüléseit is megfigyelheti és megismerheti. […]



194 Orosz Atanáz

Néhány hasonló gondolatot idézhetnénk Athanasziosz kortársának,
Caesareai  Euszebiosz  püspöknek  kommentárjából,  illetve  antiochiai
részről  Küroszi Theodórétosz  kommentárjából.  Közülük  Euszebiosz
püspök alkotása a korábbi, aki már 325-330 között – Órigenész helyben
őrzött hagyatékának felhasználásával – az egész zsoltároskönyvet ma-
gyarázta, s aki sokat közvetített az utókor felé az alexandriai allegórikus
exegézis felismeréseiből.10

Keleten Órigenész Palesztinában megőrzött öröksége alapjában véve
kétfelé ágazott.  Erről  a két irányról vagy „iskoláról” a legérdekesebb
összefoglalást  Küroszi Theodórétosz  kommentárjából kapjuk: „átolvas-
tam  ezeket  a  különféle  kommentárokat,  úgy  találtam,  hogy  egyesek
szinte telhetetlen vággyal allegóriákat gyártottak, mások viszont bizo-
nyos történelmi eseményekre alkalmazták a próféciát,  úgyhogy értel-
mezésük már inkább a zsidók mellett,  mint a hit  növendékei mellett
szól. Úgy gondoltam, hogy az okos ember kerülje el egyaránt ezeknek
és azoknak a végletét: Azokat a dolgokat, amelyek a múltbeli történe-
tekhez kapcsolódnak, ma is ezekre az eseményekre kell vonatkoztatni,
azokat a jövendöléseket viszont, amelyek az Úr Krisztusról vagy a po-
gány nemzetekből meghívott egyházról vagy az evangéliumi életmód-
ról, illetve az apostolok igehirdetéséről szólnak, nem szabad másra al-
kalmazni”.11 Tehát majd az antiochiai iskola V. századi képviselőjénél
fogjuk megtalálni azt a szintézist, amely Euszebiosz kommentárjai alap-
ján menti a „menthetőt” az órigenészi örökségből, de elszántan kerüli a
végleteket:  az  allegória  „hellenizáló”  túlerőltetését  és  a  keresztény
szempontból még inkább elfogadhatatlan puszta historicizmust. Ezt az
exegetikai egyensúlyt a IV. századi Egyiptomban talán még hiába ke-
resnénk, ellenben nagyszerű lelkiségi és erkölcstani harmóniát találha-
tunk Nagy Szent Athanasziosznál.

S így már […] megtanulja azt is, mit kell mondania, és hogyan gyógyíthatja meg a
szenvedélyét”.

10 CPG 3467. Sértetlenül  ránk maradt kommentárja az 51-95. zsoltárokhoz a PG
23,441-1221 kolumnákban olvasható.

11 Interpretatio in Psalmos, Praef. (PG 80, 860 CD).



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 195

2. A Zsoltároskönyv hasznossága és a zsoltáréneklés élvezete

Órigenész nyomában már Euszebiosz is azt ajánlotta olvasóinak, hogy a
lélek gyógyszereként használják a zsoltárt és az abban felajánlott bűnbe-
vallást és bánatot.12 Ezt a terapeutikus szempontot a pandémia évében
kötelességemnek is érzem kiemelni és Egyiptom fővárosában is kimu-
tatni.  Athanasziosz  Markellinoszhoz  intézett  levelének  bevezetésében  a
„lelki hasznosságot” (prodesse) hangsúlyozza: „az egész Szentírásunk …
Istentől sugallt és hasznos a tanításra”.13 Hiszen „az egész Szentírás ta-
nítómestere az erénynek és igaz hitnek, a Zsoltárok könyve viszont még
a lélek vezetésének a mintaképét is megadja”.14 Ugyanerre hivatkozik
néhány évvel később Caesareai Baszileiosz. 

Nagy Szent Baszileiosz az 1. zsoltárhoz írt előszavában ezentúl „reha-
bilitálja” a „gyönyörködtetés” (delectatio) elvét is, amelynek szerepére a
„gondos lelkivezetést” kiegészítő „kellemes hangzás” utal. A caesareai
metropolita a gyógyszer bevételéhez használt édességhez hasonlítja a
dallamok élvezetét, és kifejezetten a Szentlélektől származó pedagógiai
fogásnak találja az éneklést.15

Persze Athanasziosznak sem negatív a hozzáállása. Igaz, hogy órige-
nészi és platonikus öröksége kizárja azt,  hogy az érzéki élvezet miatt
énekeltessen bármit is. De alapvetően pozitívan szól az éneklésről: „Jó
az, ha a Szentírás szavai nemcsak folyamatos recitálással, hanem ének-
hangon is magasztalják Istent.” Ezt az állítást igazolja a platóni antropo-
lógiát fölelevenítő „pszichológiai” érv: „ahogyan a jól felhangolt fuvo-
lák teljes  összhangot adnak, ugyanúgy, mivel  a lélekben is különféle
rezdülések vannak, mint a gondolatok, vágyak, indulatok, és ezek mű-
ködéséből eredeztethetők a testrészek különféle tevékenységei…”, így a

12 A 37. zsoltárhoz fűzött magyarázatában azt is szóba hozza, hogy „arra vágyom,
hogy találkozzam veled,  megváltó  Istenemmel és  orvosommal” és  szól „a gyónás
gyógyszereivel”  végzett  orvoslásról  (Nagy Szent Bazil  művei között  maradt ránk:
Hom. In Ps. XXXVII – PG 30,88-93).

13 Epistula ad Marcellinum 2, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 153.
14 14. Uo. 167.
15 Zsoltárkommentárok,  [ford.:  OROSZ,  L.  Athanáz],  Nyíregyháza  1998,  34:  „…  a

Szentlélek […] a tantételeket gyönyörű dallamosságba illesztette be, hogy így a kelle-
mes hang hallatára önkéntelenül magunkba fogadjuk a hasznunkra váló tanítást is.”



196 Orosz Atanáz

Logosz sem az ember diszharmóniáját akarja, hanem a lelki harmóniát:
„hogy a lélek Krisztus szellemével rendelkezzen, ennek vezetése alatt
álljon”. Tehát „a zsoltárok dallamos felolvasása” egyáltalán nem idegen
az Isten akaratától, hanem „a gondolatok ilyen zavartalanságát és nyu-
godt állapotát juttatja képszerűen kifejezésre”16.

Alexandria nagy püspöke azért még nem aknázza ki a „gyönyörköd-
tetés” (delectare) sokat emlegetett retorikai elvét, hanem inkább csak a
„lelki hasznosságot” (prodesse) tartja szem előtt. „Akik tehát nem ilyen
módon olvassák fel  az isteni  énekeket,  nem értelmesen zsoltároznak,
hanem önmaguknak tetszelegnek”, azokra vonatkozik Sirák fia könyve
15,9 vádja17. „Akik viszont az imént bemutatott módon zsolozsmáznak,
úgy, hogy szavaik dallamosságát lelkük összeszedettségével és szelle-
mük összhangjával hangoztatják, az ilyenek nemcsak nyelvükkel zsol-
tároznak, hanem értelmükkel is zsolozsmáznak, és nem is csak maguk-
nak  vannak  nagy  hasznára,  hanem  azoknak  is,  akik  meg  akarják
hallgatni őket.”18 Tanítást is ad  a Zsoltároskönyv minden hallgató szá-
mára  „arról,  hogy milyen  szavakkal  lehetünk tetszésére  az  Úrnak,  s
hogy milyen mondatokkal léphetünk a javulás útjára”.19

3. A Zsoltároskönyv témái

„A Zsoltárok könyvével kapcsolatos első megjegyzésünk az, hogy van-
nak benne történeti jellegű zsoltárok, de vannak buzdító jellegű zsoltá-
rok is – fejti ki Athanasziosz  Markellinoszhoz intézett levelében – aztán
vannak prófétai zsoltárok, s vannak persze könyörgő vagy hálaadó jel-
legűek is.”20 „A próféták jövendöléseire szinte minden zsoltárban talál-
ható utalás”, és „a Zsoltároskönyv azt is tudatosítja, hogy aki eljövendő,

16 Epistula ad Marcellinum 28, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 180.
17 „Nem illik a dicséret a bűnös ember szájára.” Epistula ad Marcellinum 29, Lélektan

és spiritualitás (1. j.), 181.
18 Uo.
19 Epistula ad Marcellinum 15, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 169.
20 Epistula ad Marcellinum 14, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 168. 



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 197

az maga a fölkent Krisztus”, végül pedig „ebből a könyvből sokfelé ér-
tesülhetünk a [pogány] nemzetek meghívásáról” is.21

Az alexandriai érsek tehát felsorol erkölcsi és dogmatikus tanítást tar-
talmazó zsoltárokat, és ez utóbbiak közül különösen is kiemeli a messiási-
akat.22 Maga a megtestesült Ige áll ugyanis a Zsoltárok középpontjában,
s aki vele marad kapcsolatban, az nem vall szégyent. 

Arról, hogy a Megváltó eljön, és hogy maga Isten az, aki nálunk fog tar-
tózkodni, a 49. zsoltárban így szól: „Az Isten nyilván jő, a mi Istenünk, ő
nem hallgat”23, a 117. zsoltárban pedig: „Áldott, ki az Úr nevében jő, ál-
dunk titeket az Úr házából. Isten az Úr és megjelent nekünk”24. Arról pe-
dig, hogy aki eljövend, az Atya Igéje, a 106. zsoltárban énekel: „Elküldte
Igéjét és meggyógyította őket, kiragadta őket minden romlásukból.”25. Aki
eljön, az tehát maga Isten, mégpedig az Ige, aki elküldetik. A zsoltáros
tudja, hogy ez az Ige Isten Fia, s ezért így énekli meg az Atya szavait a 44.
zsoltárban: „Az én szívem jó Igét öntött ki”26. Aztán ezt így erősíti meg a
109. zsoltárban: „Méhemből a hajnalcsillag előtt szültelek téged”27. Mert
ugyan ki másról mondható el az, hogy az Atya szülötte, mint épp az Igé-
ről? [...]

A Zsoltároskönyv azt is tudatosítja, hogy aki eljövendő, az maga a fölkent
Messiás, sőt kifejezetten erről szól a 44. zsoltárban: „A te trónod, Isten,
örökkön-örökké áll, királyi jogarod igazság pálcája. Szeretted az igazságot
és gyűlölted a gonoszságot, azért kent föl téged Isten, a te Istened vigasság
olajával társaid fölé”28 – akárcsak ugyanezen zsoltár kapcsán a Szerapion-

21 Epistula ad Marcellinum 5-6 és 8, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 156-157 és
160. 

22 „Az Üdvözítőre vonatkozó jövendöléseket persze ugyanígy a többi könyv értel-
mezéséhez hasonlóan” kell értelmezni, és az olvasó „a szokásos módon csodálja meg
és hódol előttük”  (Epistula ad Marcellinum 11).

23 Zsolt 49 [50] 3. (Ebben a cikkben Athanasziosz és a Septuaginta számaival mindig
a régi számozással idézek.)

24 Zsolt 117 [118] 26-27.
25 Zsolt 106 [107] 20.
26 Zsolt 44 [45] 1. Athanasziosz itt a logosz szót krisztológiai értelemben veszi, ezért

nem beszédként, hanem személyes Igeként érti.
27 Zsolt 109 [110] 3.
28 Zsolt 44 [45] 6-7.



198 Orosz Atanáz

hoz írt 2. levélben vagy az Ariánusok elleni 1. beszédben, ahol ezt Atha-
nasziosz így értelmezi: „Mivel Isten vagy és király, ezért fel is kent, mert
nem mást illetett az embernek a Szentlélekkel való összekapcsolása, mint
Téged, aki az Atya képe vagy”29 vagy A Nikaiai zsinat határozatairól c.
írásában, ahol bizonyos zsoltárokban szerinte a Szentháromság személyei
szólnak egymáshoz.30

De térjünk vissza a Markellinosz-levélhez: S hogy senki se hihesse azt, hogy
csak látszatként jön el az Úr, a 86. zsoltár már arra is utal, hogy ő emberré
lesz, s hogy éppen ő ez, aki által mindenek lettek: „Sion Anya mondja: ember,
és  ember  született  benne,  és  maga  a  Fölséges  vetette  meg  alapjait”31 S  ez
ugyanannyit jelent, mint hogy „az Ige Isten volt. Minden általa lett, és az Ige
testté lett”32. Éppen ezért, mivel már tudott arról is, hogy Ő Szűztől fog szület-
ni, ezt sem hallgatta el, hanem tüstént valamiféle jelét adta ennek is a 44. zsol-
tárban: „Halljad, leányom, és lássad, és hajtsd ide füledet, felejtsd el népedet és
atyád házát! A király kívánja szépségedet”33. 

Ahol aztán [a Zsoltároskönyvben] arról  van szó, hogy Ő emberré lesz,  a
zsoltáros azt is következetesen megmutatja, hogy testileg szenvedésnek lesz alá-
vetve. A 2. zsoltárban pl. a zsidók összeesküvését előre látván így énekel: „…
Fölálltak a föld királyai, a fejedelmek egybegyűltek az Úr ellen és az ő Fölkentje
ellen”.34 A 21. zsoltárban pedig magának az Üdvözítőnek ajkára adva teszi is-
mertté halálának módját: „A halál porába vetettél le engem. Mert sok kutya
vett körül engem, a gonoszok gyülekezete bekerített engem. Átlyuggatták kezei-
met és lábaimat, megszámlálták minden csontomat. Ők pedig néztek és szem-

29 Szent Athanasziosz művei (ÓÍ 13), 221.
30 A Nikaiai zsinat határozatairól 13: „A Szentírás kinyilvánítja,  hogy a Fiúról nem

más, mint maga az Atya szól így:  Méhemből a hajnali csillag előtt szültelek téged (Zsolt
109,3) S ismét: Fiam vagy te, én ma szültelek téged (Zsolt 2,7)” in Szent Athanasziosz mű-
vei (ÓÍ 13), 339.

31 Zsolt 86 [87], 5.
32 Jn 1,1. 2.14.
33 Zsolt 44 [45],10-11. A 44. zsoltár „Halljad, leányzó…” verseinek mariológiai értel-

mezése kapcsán Athanasziosz a Markellinoszhoz intézett levelében már előrébb jár, mint
az ekkléziológiai magyarázatot folytató Caesareai Euszebiosz és Nagy Szent Baszi-
leiosz (Zsoltárkommentárok [ford.: OROSZ L. Athanáz]., Nyíregyháza 1998, 187).

34 Zsolt 2,1-2.



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 199

léltek  engem,  elosztották  maguk  közt  ruháimat,  és  köntösömre  sorsot
vetettek”.35 Az, hogy átlyuggatták kezeimet és lábaimat, mi mást fejezhet ki,
mint a keresztre feszítést?”36

Érdekes mégis, hogy bármilyen sokszor említi a szent püspök a zsol-
tárok kapcsán magát Krisztust, az Urat, de a 21., 68. és 87. zsoltár kivé-
telével nem sokszor hivatkozik olyan zsoltárokra, amelyeket Krisztus
szájába merne adni. Sokkal szívesebben vesz a saját szájába bizonyos
zsoltárverseket. S az általunk ismert 150 zsoltáron túl külön utal a görög
és kopt hagyományban nagy jelentőségű 151. zsoltárra is (amelyben a
kis termetű Dávid saját magáról szól) – ilyen formában alkalmazva ezt a
keresztény életre: „ha kicsiny létedre téged jelöltek ki testvéreid vezeté-
sére, ne fennhéjázz velük szemben, hanem dicsőítsd a téged kiválasztó
Urat”. Egyes kutatók szerint itt árulja el az alexandriai érsek, hogy ő
maga is alacsony termetű, s ebben az utalásban a saját maga hivatásáról
is tanúságot tesz.37

Athanasziosz tizenhat zsoltárt kifejezetten Krisztusra vonatkozónak
tekint.38 De sok más zsoltárban is utalást talál a Messiásra, noha ő az
alexandriai exegetikai hagyományokhoz híven ritkán azonosítja a zsol-
táros hangját közvetlenül a Krisztuséval39, hanem a Zsoltárok könyvét
elsősorban  a  „keresztények  hangja”-ként  (Psalmus  vox  christianorum)
hallgatja.40 Az alexandriai érsek szerint a szentírási minta és krisztusi
példa hatékonyságához nem elég azonban az exegetikai módszer: „Jó
élet és tiszta lélek kell az Írások kutatásához és igazi ismeretéhez, krisz-
tusi erény, hogy az értelem ezen az úton haladva megtalálja azt, amire
vágyik, és fel tudja fogni, amit az emberi természet képes tanulni Isten
Igéjéről”41.  A Szentírás Krisztusban teljesül be.  Ugyanő meg van győ-

35 Zsolt 21 [22],15-18.
36 Epistula ad Marcellinum 5-7.
37 Vö. FERGUSON, E., Athanasius Epistola ad Marcellinum (3. j.), 298.
38 Epistula ad Marcellinum 16.
39 Mint Szent Ágoston, aki számára az Enarrationes-ben Psalmus vox Christi.
40 Vö. B. FISCHER: Psalmus vox Christi patientis selon l’Épître à Marcellin de s. Athana-

se, Politique et Théologie chez Athanase d’Alexandrie, réd. par Kannengiesser, C., Paris
1974, 308-311. 

41 Az Ige emberré levéséről, 57. in Szent Athanasziosz művei (Ókeresztény Írók 13),
Budapest 1991, 161.



200 Orosz Atanáz

ződve arról, hogy bármilyen gyarlóvá vált is a bűnbeesés folytán emberi
természetünk42, a Zsoltároskönyv által elénk tárt tükörben még az eré-
nyes „földi és mennyei embert”43 szemlélhetjük, ahogy azt Üdvözítőnk
„saját magában kifejezésre juttatta”, példaként megmutatta.44 

4. A Zsoltároskönyv alkalmazása személyes helyzetekre

Az enyhe órigenészi hatás alatt is lévő alexandriai érsek felfogása szerint
a Zsoltároskönyvnek mint Krisztus kegyelmét közvetítő eszköznek az a
célja,  hogy a  lélek összeszedetté,  igazán egységessé  váljon,  és  főként
„Krisztus szellemével rendelkezzen”.45 

Az általa idézett szent agg szerzetes – vagy inkább maga Athanaszi-
osz – meggyőződése szerint „ennek a könyvnek az igéiben benne van
az ember egész élete, lelkének érzelmei, sőt gondolatainak menete is,
úgyhogy ennél több nincs is az emberben”.46 Így lesz ez az isteni ihleté-
sű könyv egyúttal az önismeret próbája is. 

Igen mély elemzésben bizonyítja a szent szerző azt, hogy az imádko-
zó ember a saját lelkének érzelmeit megismerve és szenvedéseit tudo-
másul véve hogyan válhat értékesebb és Istennel egyesült  emberré. S
ebből a szempontból felülmúlhatatlan az a számos utalása, amely egy-
egy zsoltár konkrét személyes élethelyzetben történő alkalmazására vo-
natkozik.47 Az üldözött embernek ajánlott zsoltárok alapján nemegyszer
született  már  kísérlet  arra,  hogy  maga  Szent  Athanasziosz  életének
egyes részleteire találjanak utalást a kutatók.48 Ahol arról ír, „hogy mi-

42 Vö. Epistula ad Marcellinum 24,1 és a 35. zsoltár ide vonatkozó magyarázata.
43 A 13. f.-nek ezen e pontján komoly szövegkritikai  problémákkal találkozunk,

ezért van, aki (mint például M.- Rondeau, J. vagy Fossas, I. M.) „tökéletes [s nem pe-
dig földi] és mennyei embert” olvas ezen a helyen.

44 Epistula ad Marcellinum 13,4.29, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 166.
45 Epistula ad Marcellinum 28, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 180.
46 Epistula ad Marcellinum 30, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 182-183.
47 Az Epistola ad Marcellinum 15-26 fejezete gyakorlatilag az egész zsoltároskönyvet

végigveszi ebből a szempontból, s minden zsoltárra talál megfelelő élethelyzetet.
48 Pl. SIEBEN, H.-J., Athanasius über den Psalter. Analyse seines Briefes an Marcellinus, in

Theologie und Philosophie 48 (1973), 157-173, itt 168.



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 201

lyen üldöztetés során éppen mit kell mondaniuk az üldözötteknek, és
hogy milyen szavakat kell fölajánlaniuk Istennek, miután megszabadul-
tak üldöztetésükből”,  nyomban eszébe juttatja  az olvasónak saját  há-
nyattatásait is: „Amikor tehát a 3. zsoltárt énekli, a saját gyötrelmeire
vonatkoztatja azt, s így tekinti sajátjának a zsoltár szavait.”49 „Hogyha a
tieid részéről üldöztetést szenvedsz, és sokan támadnak ellened, mondd
el a 3. zsoltárt! Ha pedig ilyen szorongattatás során segítségül hívtad az
Urat, és mivel meghallgatásra találtál, hálát akarsz adni, mondd el a 4.,
a 74. és a 114. zsoltárt!”50 Többször is utal implicit módon ilyen jellegű
személyes  tapasztalatokra:  „Az 53.,  55.,  56.  és  141.  zsoltárt  sem úgy
mondja el az ember, mintha más valaki volna az üldöztetés szenvedő
alanya, hanem saját magát éli bele a szenvedő helyzetébe, és saját sza-
vaiként zengi el ezeket az Úrnak.”51 Néhol viszont már szinte kikíván-
kozik belőle az a lelki élmény, amelyet menekülései során ő maga élt át:
„Akik pedig vadul támadnak ellened és életedre törnek, azokkal sze-
gezd szembe Isten iránti  engedelmességedet,  és bízzál!  Mennél heve-
sebben őrjöngnek, annál inkább vesd alá magadat Istennek, s mondd el
a 61. zsoltár szavait! Ha pedig üldöztetve a pusztába vonulsz vissza, ne
félj attól, hogy egyedül leszel ott, hiszen Isten ott van veled, s hajnalra
virradóra mondd el neki a 62. zsoltárt!”52 Ez utóbbi mondat mögött már
szinte érezhető, hogy ezt az az üldözött érsek írhatta meg, aki éppen a
sivatagi szerzeteseknél talált rejtekhelyet. Végül a Dávid hányattatásai-
ra vonatkozó bibliai  beszámoló (1Sám 22-28) kapcsán található újabb
utalás a saját megpróbáltatásaira is, amiket Nagy Konstantin idejétől Ju-
lianosz aposztatáig szenvedett el üldözőitől: „Ha meg üldöződ úgy ren-
delkezett, hogy felügyelet alatt tartja házadat, s ennek ellenére elmene-
kültél,  az  Úrnak  tulajdonítsd  ezt  a  kegyet,  s  lelkedbe  mint  valami
kőtáblára írd fel azt, hogy emléket állítson sértetlenségednek, s mondd
el az 58. zsoltárban szereplő verseket!”53 

49 Epistola ad Marcellinum 12. f, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 166.
50 Epistola ad Marcellinum 15. f, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 170.
51 Epistola ad Marcellinum 12. f, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 166.
52 Epistola ad Marcellinum 20. f, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 174.
53 Uo.



202 Orosz Atanáz

Érdekes még az utalás a 82. zsoltárra, amelynek szavai a mindenfelől
egybegyűlt mindenféle ellenfél és az Isten házát fenyegető, vallásellenes
koalíció láttán is megnyugtatnak: „ne nyugtalankodj azoknak nagy szá-
ma és hatalma láttán, mert a jó reménység horgonyául szolgálhatnak
számodra a 82. zsoltár szavai”.54 A lehangolt üldözött számára is – való-
színűleg saját tapasztalata alapján – nagyszerű zsoltárokat ajánl a sok-
szor száműzött alexandriai érsek a depresszió ellen.

De a Zsoltároskönyv nemcsak a bajokban szolgál támaszként, hanem
a lelki fejlődés kézikönyve is lehet, ahogy ezt a szerző a fölmeneteli-zsol-
tárok (graduálék) kapcsán fejti ki: „már azt is érzed, hogy cselekedeteid-
del  fölfelé  haladsz,  úgyhogy elmondhatod:  Feledve  azt,  ami  mögöttem
van, az előttem lévők után rugaszkodom. Előrehaladásod minden fokozatá-
hoz ott van egy-egy a tizenöt fölmeneteli (zarándok)ének közül.”55

Ezeknek a  személyes  élethelyzetekre  történt  alkalmazásoknak leg-
szebb összefoglalása a 30. fejezetben olvasható: „Ha valakinek bűnbá-
natra vagy gyónásra van szüksége, vagy szorongatott helyzetbe és pró-
batételbe  került,  vagy  ha  üldöztetést  szenved  vagy  éppen  most
szabadult meg valamilyen támadástól, illetve ha szomorú lett és hábo-
rog a lelke, … vagy ha dicsérni és áldani akarja az Urat, vagy éppen há-
lát akar adni neki, minderre a szent zsoltárokban talál tanítást. Ki-ki vá-
lasszon csak magának tetszése szerint az elmondott helyzetekre, s már
úgy olvashatja, mint amit épp róla írtak, s akkor úgy fordulhat velük az
Úrhoz, hogy érzései terén is egyet tud érteni a leírtakkal.”56

5. A Zsoltároskönyv gyógyító „terápiája” és a „gondos lelkivezetés”

A Zsoltároskönyv egyúttal terápiát és gondos lelkivezetést biztosít min-
den egyes olvasó számára – véli az alexandriai érsek. Tanítást is ad min-
den hallgató számára „arról, hogy milyen szavakkal lehetünk tetszésére
az Úrnak, s hogy milyen mondatokkal léphetünk a javulás útjára”.57

54 Epistola ad Marcellinum 22. f, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 175. 
55 Fil 3,13. Epistola ad Marcellinum 24. f. magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 177.
56 Uo. 30. Lélektan és spiritualitás (1. j.), 183.
57 Epistula ad Marcellinum 15. f, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 169.



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 203

A gondolat előzményeit megtaláljuk már egy évszázaddal korábban
is Órigenésznek a 37. [38.] zsoltárhoz fűzött magyarázataiban. Ő úgy
mutatta be a Zsoltároskönyv „terápiáját”, mint ami „medicinae discipli-
na”: A megfelelő lelki gyógymódot kereső hívőnek „megadta egyfajta
orvosi  mesterség tudományát,  melynek vezető orvosa az Üdvözítő”58

[…] „S ha egy bűnös egy napon Isten igéjének értelmét érzékeli, az égi
orvoshoz folyamodik, és elüszkösödött sebeit megmutatja neki …”59 

A gondolat újra megjelent már Athanasziosznál korábban, mégpedig
Caesareai Euszebiosznak a 37. zsoltárhoz fűzött magyarázatában is. Ő
azt ajánlja  olvasóinak,  hogy Dávidhoz hasonlóan a lélek gyógyszere-
ként használják a zsoltárt.60

Amint már a Zsoltároskönyv hasznossága kapcsán idéztük, az alexand-
riai mesterektől (főleg Athanasziosztól) származó szavakat Nagy Szent
Baszileiosz is teljesen magáévá teszi az 1. zsoltárhoz fűzött prológusában:
A Szentlélek által  sugalmazott  Zsoltároskönyv „mintha a lelkek közös
gyógyszertára lenne,  [hogy]  mi emberek mindannyian kiszemelgessük
belőle a saját bajunkra való gyógyírt”.61

Elsősorban a szerzetesek a címzettek. Athanasziosz idején a szerzete-
sek a Szentírásból elsősorban a Zsoltároskönyvvel foglalkoztak,62 hol a
meditatio,63 hol a recitatio, hol pedig – kicsit később – az éneklés szintjén.

58 Hom in Ps. 37,1. Kritikai kiadása: Origène:  Homélies sur les Psaumes 36 à 38 (SC
411), 260,  magyar kiadás  SOMOS, R. fordításában:  ÓRIGENÉSZ,  Zsoltárhomíliák (Catena
14), (5. j.) 133.

59 Hom in Ps. 37,4. Uo.  SC 411, 288. magyar fordítása:  ÓRIGENÉSZ,  Zsoltárhomíliák
(Catena 14), (5. j.) 145.

60 „A bűnvallomás gyógyszereivel orvosoltam kelevényemet” – írja Euszebiosz a
Nagy Szent Baszileiosz művei között ránk maradt homíliájában: „Megüszkösödött
sebeimtől meg akarok gyógyulni. Nem magamban bízva, hiszen nem volt számomra
más remény szemeim előtt, mint te.” (Hom. In Ps. XXXVII – PG 30,91-96).

61 Zsoltárkommentárok (15. j.), 33. 
62 Vö.  DAVID,  A.,  La Psalmodie  chez les Pères du Désert,  in  Collectanea  Cisterciensia

49 (1987) 132-139, főként a második része: La psalmodie occupation habituelle des
moines (133-135).

63 Vö. RUPPERT, R. OSB, Meditáció – rumináció, in Szerzetesség, monasztikum, bencésség,
Pannonhalma 1999, II/2 170–183. oldalán. Természetesen a görög „meleté” szerzetesi
alkalmazása nem mindig zsoltározást, hanem olykor inkább egyéb szentírási helyek
feletti elmélkedést jelentett. 



204 Orosz Atanáz

H.-J. Sieben64 épp ennek alapján osztja fel három fő részre Szent Atha-
nasziosz „használati utasítását”, vagyis a  Markellinosz-levél  bevezetése
és összegzése közötti 28 fejezetet: a 2–9 f. alaptémája a meditatio (a Zsol-
tároskönyv tartalmáról), a 13–26. f. középpontjában a recitatio, vagyis a
zsoltárok imádkozása áll, aztán pedig legvégül a 27–29. fejezetben az
éneklés technikai és lelkiségi kérdéseit veszi sorra a szent szerző. A ko-
rai szerzetességben ugyanis a zsoltározás egyfajta iskolává vált, amely-
ben ki-ki előrehaladhat és fölveheti a harcot a gonosz lélek ellen, hogy
végül is Krisztussal egyesülhessen. Iskolává vált különösen is azok éle-
tében, akik még nem tudtak olvasni, és csak néhány kedvenc zsoltáru-
kat tudták ismételgetni, amelyeket éppen meg tudták jegyezni.65 

Ehhez kapcsolódik még egy „apotropikus” gondolatmenet, amely sze-
rint  a zsoltározás az ördögűzés,  a  démonok elleni  küzdelem legfőbb
eszköze. „Amikor tehát most zsoltározunk, ki-ki bízzék abban, hogy Is-
ten ezek révén gyorsan meghallgatja a rászorulókat: s az Úr, aki megóv-
ta azt, aki ezeket elmondta, meg fogja óvni az illetőt is: a sátánt ezek ál -
tal lebuktatja, s az ő ördögeit is elriasztja.”66 Az Athanasziosz által már
korábban megírt Antal-életrajz szerint az első nagy remete szinte állan-
dóan imádkozott, és különösen sokszor mondott zsoltárokat.67 S amikor
ismerősei „már azt hitték, halottként bukkannak rá, ehelyett azt hallot-
ták, hogy a 67. zsoltár verseit énekli: „Keljen fel az Isten és széledjenek
el az ő ellenségei…”.68

64 SIEBEN, H.-J., Athanasius (48. j.), 158.
65 Vö. BAÁN, I., Hogyan imádkoztak az első egyiptomi szerzetesek? in Vigilia 68 (2003).
66 Epistula ad Marcellinum 32, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 184.
67 Amikor „a démonok okozta sebektől nem tudott kiegyenesedni, … a [26.] zsol-

tárt kezdte el mondani:  Még ha egy sereg támad is ellenem, akkor sem fél az én szívem
(Zsolt 26,3) – Athanase d’Alexandrie, Vie d’Antoine 9,3, SCh 400, 159. Magyarul: SZENT

ATHANASZIOSZ: Szent Antal élete, 9. f., ford. Vanyó L.; in A III-IV. század szentjei, Buda-
pest 1999.

68 Athanase d’Alexandrie, Vie d’Antoine 13,7, SCh 400, 172; magyarul Szent Atha-
nasziosz: Szent Antal élete, 13,7, VA.



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 205

Egyébként Órigenész69 és Athanasziosz óta a keresztény zsoltárma-
gyarázat egyik evidens kiindulópontja, hogy az ellenség a sátán, vagyis
hogy az átokzsoltárokat vagy az ellenségre vonatkozó indulatos szava-
kat sohasem emberi személyekre, hanem többnyire a sátánra kell vonat-
koztatni. Azóta a szerzetes atyák a zsoltárokban gyakran előforduló „el-
lenség” szón szinte minden esetben a láthatatlan ellenséget, a Sátánt és
csatlósait, a démonokat/ördögöket értik.

6. A húros hangszerek allegorikus értelmezése

Ha már a Zsoltároskönyv a „pszaltérion” nevű húros hangszerről lett el-
nevezve, végül erről is hangozzon el néhány szó az alexandriai egyház-
atya nyelvén!

Nála a zsoltározó hívő testi-lelki harmóniája a lényeg, erre vonatko-
zik minden hangszer metaforája. Athanasziosznak eszébe jutott a plató-
ni antropológiát fölelevenítő „pszichológiai” érv is ehhez: „a jól felhan-
golt  fuvolák  összhangjához”  hasonlóan  a  lélekben  is  „a  gondolatok,
vágyak,  indulatok  működéséből”  lelki  harmóniát  akar  teremteni  az
Ige70.

Athanasziosz egyébként többször is követi a görög Zsoltároskönyv-
nek azt a tendenciáját, amely a lehetséges „allegorizációkkal” lelki érte-
lemben veszi a hangszerre történő utasításokat is.71

De a harmónia zenei metaforájának további kiaknázására, a hárfa, ci-
tera és tízhúrú lant hagyományos képeire is ad példát az alexandriai ér-
sek idézett levele: „Az, hogy Istent hangos szavú cimbalmokon, citerá-
val  és  tízhúrú lanttal  dicsérték,  […] annak jelzése,  hogy a testrészek

69 Amikor emberek kiirtásáról van szó, nem az emberek leölésére, hanem a bűne-
ink kiirtására kell gondolni – vallotta Órigenész. A „Keljen fel az Isten és széledjenek
el az ő ellenségei…” zsoltárvers magyarázata a 67. zsoltárhoz fűzött első homíliában
magyarul ÓRIGENÉSZ, Zsoltárhomíliák (Catena 14), 195-205.

70 Epistula ad Marcellinum 27, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 179-180.
71 Vö.  DORIVAL, G.,  Autour des titres des Psaumes,  in Revue des sciences religieuses 73

(1999) 173-176. 



206 Orosz Atanáz

húrokhoz hasonlóan törvényes rendben vannak”.72 A hagyomány sze-
rint  a  Szentlélek  indíttatását  jelképezi  a  pengető,  amely  felülről  „az
összhangot hozza létre – ugyanígy az az ember is, aki lanttá vagy hárfá-
vá  válik,  teljesen  a  Lélekre  figyel,  s  minden  testrészében  és  minden
mozdulatában Isten akaratának szolgál”73. 

Amikor Athanasziosz a fuvolák teljes összhangjára hivatkozik, egyál-
talán nem hangszeres kíséretre gondol. Ez az ő korában keresztény is-
tentiszteleten  szóba  sem  jöhetett,74 ezért  vonatkoztatta  a  150.  zsoltár
hangszereit is allegorikusan a lélek képességeire: a hárfa húrjai a testré-
szek közötti összhangra utal, a cimbalom pedig a Szentlélek által vezé-
relt lélek indíttatásai és gondolatai közötti összhangot jelképezi.75 Egy
másik művében, Constantiushoz intézett Apológiájában is az összhangra
(szümphónia) hivatkozik az egy szívvel-lélekkel együtt éneklő hívő kö-
zösség kapcsán.76 Tehát jelkép marad a zene, akárcsak később újra az
ének:  „mivel  az  Úr  azt  akarta,  hogy  szavaink  dallamossága  lelkünk
szellemi összhangjának legyen a szimbóluma, úgy rendelkezett,  hogy
az énekeket dallamosan zengjük, s a zsoltárokat énekes módon olvas-
suk fel”.77 A lélek „zavartalan nyugalmának” eszménye fogalmazódik
itt  meg,  de  nem  pusztán  a  sztoikus  vagy  középplatonikus  filozófia
szempontjából, hanem ahogyan a sivatagi atyák tapasztalták meg azt a

72 Epistula ad Marcellinum 29, magyarul:  Lélektan és spiritualitás (1. j.), 182. A hang-
szereknek ez az allegorikus értelmezése teljesen megfelel a Kelementől és Órigenész-
től örökölt alexandriai exegetikai hagyományoknak. Vö. CUSTER, J. S.: A Biblical Image
and its Interpreters:  The Psaltery, the Harp ant the Fathers,  in  The Downside Review 103
(1996) 19-32.

73 Uo.
74 Egyrészt azért, mert a pogány áldozatbemutatásokat kísérték hangszeres zené-

vel, másrészt mivel az egyszerre megszólaló különféle hangszerek a maguk eredeti
hangján természetesen diszharmóniát (heterofóniát) mutattak,  s ez ellentétben állt a
keresztények alapeszméjével:  hogy Isten és a lelkek közössége között alapvető har-
mónia van. 

75 Epistula ad Marcellinum 29, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 182.
76 „Mert Isten ezt szívesebben hallgatja”.  Szent Athanasziosz művei (ÓÍ 13) (4. j.),

393-425.
77 Epistula ad Marcellinum 28, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 180-181.



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 207

lelki  „indulatok” és „gondolatok” zűrzavarától78 való  – nem pusztán
sztoikus – megszabadulásként: „Erre vágyik a lélek, hogy rendben le-
gyen”.79

Összefoglalás helyett

Szent Athanasziosz épp ebben az epistulában bizonyítja be, hogy meny-
nyire mestere nemcsak a szentháromságtannak, hanem a „tulajdonítás”
(appropriatio) elvének is. Megfogalmazása szerint a Zsoltároskönyv kü-
lönféle  szentek  történeteit  és  mondásait  írja  le.  A Biblia  olvasásakor
ezek a történetek, szavak és személyek általában idegenek maradnak az
olvasó vagy hallgató számára: „az adott helyzetre vonatkoztatva olvas-
sák, s akik ezt hallgatják, idegennek érzik maguktól azt, amiről az Írás-
ban szó van, úgyhogy az ott elbeszélt eseményeket legföljebb megcso-
dálják”.  A zsoltárokban viszont ehhez képest „van valami csodálatos
dolog”80: „Az Üdvözítőre vonatkozó jövendöléseket persze ugyanígy a
többi könyv értelmezéséhez hasonlóan” kell értelmezni, és az olvasó „a
szokásos módon csodálja meg és hódol előttük, ám a többi zsoltárt már
mint saját szavait mondogatja. Aki hallja és aki olvassa, egyaránt meg-
rendül, és úgy érez együtt az ódák szavaival, mintha azok sajátjai vol-
nának”, vagy mintha róla szólnának.81 Ehhez kapcsolja az  identificatiot.
Ezáltal azonosulhat az imádkozó ember teljesen a zsoltárokkal: „Nem
úgy fogadja és olvassa tehát ezeket az ember, mint amit mások írtak
vagy mint amik valaki másról szólnak, hanem úgy tesz, mint aki magá-
ról  beszél,  úgyhogy ami elhangzik,  mindazt úgy ajánlja  fel  Istennek,
mintha ő maga tette és mondta volna azokat.”82 Így valóban az imádság
iskolájává vált ez a könyv, amelyben ki-ki megtalálja saját szerepét, sőt

78 „Így csillapodik le benne mindaz, ami zavarosan háborgott, nyugtalanul hullám-
zott és rendetlen volt” – Epistola ad Marcellinum 29-30. f.; vö. még 12, 13. és 14. f. 

79 Epistula ad Marcellinum 28, magyarul:  Lélektan és spiritualitás (1. j.), 181.  S ehhez
kapcsolja még Jak 5,13 szavait: „Örül valaki közületek? Énekeljen zsoltárt!”.

80 Epistola ad Marcellinum 11. f. kezdete: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 164.
81 Uo.
82 Epistola ad Marcellinum 11. Lélektan és spiritualitás (1. j.), 165.



208 Orosz Atanáz

magára talál Isten színe előtt. [Hiszen a tükörben felismert mennyei esz-
ményképet, a Krisztus által képviselt istenképiséget83 kell előbb-utóbb
elsajátítania a zsolozsmázó szerzetesnek.84

Ezért is gondoltam, hogy e pandémia idején karanténba kerülő bará-
taimnak, híveinknek ma is elolvasásra ajánljam ezeket a fejezeteket. Lel-
ki patika ez a kis mű, amelyben kinek-kinek személyes imádságára is a
helyzetének megfelelő gyógyszerek találhatók. Ezentúl pedig a szerző a
zsoltárok közösségi használatára is gondol. Vagy több utalást tesz bizo-
nyos órákra és napokra, amelyeken a hívek akár egybegyűlve is énekel-
hetnek ugyanazon zsoltárt: reggelenként az 5. és 62. zsoltárt; hétfőn a
47.  zsoltárt,  vagy például  pénteken a  92.  zsoltár  dicséretét.85 Minden
napra és napszakra ki tud jelölni egy zsoltárt. 

Különböző ünnepekre, mindenekelőtt a húsvét feltámadási ünneplé-
sére86, s többek között még Urunk mennybemenetelére is talál megfelelő
zsoltárokat87.  A  31.  zsoltárt  a  keresztség  szertartására  vonatkoztatja,
amely alkalmazásra  ezen kívüli  bizonyítékaink is  vannak.  S  abban a
korban még nyilvánvaló ennek a szertartásnak közösségi jellege is. Sőt a
bűnbánati zsoltárok sem kizárólag egyéni imádságra íródtak.88

Vajon miért nem lehet „korszerűsíteni” ezeket az ősrégi imákat? Ezt
fejti ki a levelet záró 31. fejezet. Nem szabad világias, „elbűvölő szava-

83 Vö.  OROSZ,  A., Az istenképiség és -hasonlóság görög értelmezése,  in  Athanasiana 12
(2001), 23-43 és Az istenképiség és hasonlóság megkülönböztetése és összekapcsolódása a gö-
rög atyáknál, in Teológia 40 (2006) 27-44.

84 Epistola ad Marcellinum 11, Lélektan és spiritualitás (1. j.), 165. Vö. FOSSAS, I. M., L’
Epistola ad Marcellinum di Sant Atanasio, 55.

85 Ezek az azonosítások általában a zsoltárcímek alapján történtek. Pénteken pedig
„a kereszthalál után felépült Isten hajléka, bár az ellenség igyekezett megakadályozni
azt, s ezért illik ilyenkor Istennek győzelmi éneket zengeni, mégpedig a 92. zsoltár
szavaival” (23. f. Lélektan és spiritualitás, 176). Egyébként ez utóbbi mondattal a 92.
zsoltár utolsó versére utal a szent érsek.

86 A 65. zsoltárt alkalmazza erre a LXX-ban szereplő és a keleti egyházban mind-
máig a húsvéti liturgikus alkalmazást is meghatározó zsoltárcím alapján. De talán az
„együtt éneklendő” 80. és 94. zsoltárt is erre az ünnepre érti.

87 A 8. és 26. f.-ben szól a 23. és 46. zsoltár ilyen alkalmazásáról. De a 23. zsoltárt
vasárnapra is ajánlja.

88 Ezt Athanasziosz is érzékelteti,  amikor „az 50. zsoltárt úgy mondja el, hogy a
megtérés szavait sajátjának tekinti”.



A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában 209

kat” hozzátenni, „s ne is próbálja senki a zsoltárversek szavait se meg-
változtatni vagy módosítani, hanem olvassa vagy recitálja azokat ki-ki
olyan egyszerűen,  ahogy azok elhangzottak,  hogy azok az  emberek,
akik ezekkel a műveikkel szolgálatot vállaltak, felismerve bennük a sa-
ját szavaikat együtt imádkozzák velünk ezeket”.89 A zsoltárt imádkozó
emberben a szó szoros értelmében ott van a szentek „utánzásának” vá-
gya. Aztán pedig ez a ragaszkodás az eredeti szavakhoz indokolt „még
inkább azért, hogy a szentekben annak idején szóhoz jutó Lélek a saját
maga  által  ihletett  szavakat  visszhangozni  látva,  segítségünkre
siessen”.90 Az alexandriai érsek itt fejezi ki igazán a múlt és jelen, illetve
a küzdő és megdicsőült egyház közötti kapcsolatot és harmóniát.

Így lett a fiatalkori és dogmatikai művekben még inkább csak bizo-
nyítékokat szolgáltató Zsoltároskönyv az idősebb Athanasziosz számá-
ra már az együtt imádkozás Szentlélek által ihletett eszköze és tárháza.
Segítsen hozzá bennünket is a Szentlélek, hogy örömünkben-bánatunk-
ban, gondjaink-bajaink közepette bármilyen betegség idején is helyesen
használjuk azt!

89 Epistula ad Marcellinum 31, magyarul: Lélektan és spiritualitás (1. j.), 183.
90 Uo. Vö. Róm 8,26.



VINCZE KRISZTIÁN

Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében

Bevezetés

Jelen tanulmány célja, hogy négy olyan német katolikus szerző filozófi-
ai reflexiójába nyújtson rövid betekintést, akik az imádságról a 20. szá-
zadi  nyelvfilozófia  tükrében  is  gondolkodtak.  Egyikük  a  Freiburgi
Egyetem Keresztény Vallásfilozófia Tanszékét hosszú éveken keresztül
(1952-1973) vezető Bernhard Welte, a másik három személy pedig Welte
tanítványi köréhez tartozik. Klaus Hemmerle (1929-1994), Peter Hüner-
mann (1929-) és Bernhard Casper (1931-) elsősorban inkább teológus-
ként és nem filozófusként tevékenykedtek, mégis gyakran abból a szel-
lemből merítettek, amit ma freiburgi vallásfenomenológia, pontosabban
a freiburgi filozófiai vallásfenomenológia néven emlegetünk. Ha a frei-
burgi fenomenológiáról esik szó, akkor elsősorban Edmund Husserl és
Martin Heidegger gondolati örökségére,  továbbá annak egy bizonyos
katolikus  recepciójára  és  fejleményeire  gondolunk.  Bernhard Welte  a
mester,  s  tanítványai  Bernhard  Casper,  Peter  Hünermann  és  Klaus
Hemmerle azonban nem csak abban egyeznek meg, hogy gondolkodás-
módjuk  gyakran  vallásfenomenológiai  inspirációjú,  hanem  abban  is,
hogy élénk figyelemmel kísérték a múlt század nyelvfilozófiai fejlemé-
nyeit, s azoknak természetesen azon mozzanatait ragadták meg, ame-
lyek teológiai relevanciát is magukban hordhattak. Elsősorban Ludwig
Wittgenstein, John Austin és Ian Thomas Ramsey nyelvfilozófiájára hi-
vatkoznak, saját  gondolataikat e szerzők nyelvfilozófiai meglátásai és
felvetett kérdései mentén szőtték tovább. Igyekszem rámutatni azokra a
súlypontokra, amelyekből kiderül, hogyan indulhat el az imádságra irá-



Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 211

nyuló filozófiai reflexió, és hogyan folytathatja útját nyelvfilozófiai as-
pektusú ösvényeken. 

Herbert  Schnädelbach szerint  az  európai  filozófia  története  három
nagy paradigma mentén bontakozik ki.1 Egyik az ontológiai paradigma,
mely jelen van természetesen az ókori klasszikus görög filozófusok vilá-
gában, s keretét adja a keresztény középkor gondolkodóinak is,  aho-
gyan teszi ezt Martin Heidegger vagy Jean Paul Sartre filozófiája eseté-
ben is. A másik paradigma a mentális paradigma, amely a problémákat
nem lételméleti aspektusból közelíti meg, hanem az emberi tudat szint-
jén kezeli azokat. A következő fontos kérdésekre fókuszál: Vajon egyál-
talán mi lehet az emberi megismerés tárgya? Hol van az emberi megis-
merés határa, s melyek a megismerési folyamatok helyes módszerei? A
kétely, a szkepszis, mint e paradigma árulkodó jelei, megjelennek már
Protagórasznál, tetten érhetőek Szent Ágoston Dubito ergo sum elvében;
majd az emberi tudat strukturáltsága válik központi témává Immanuel
Kant és a német idealisták filozófiájában.

A filozófia harmadik, az ún. nyelvi vagy lingvisztikai paradigmája
Gorgiasz  filozófiájában adott  először  életjelet.  A  20.  században mar-
káns, kiforrott mivoltát mutatta meg, s ezt legegyértelműbben Ludwig
Wittgenstein filozófiáján keresztül tette. Az osztrák szerző állandóan je-
lenlévő kérdése ugyanis az, vajon a nyelvnek mi adja arra való alkal-
masságát, hogy az igazság médiuma lehessen. A filozófia nyelvi para-
digmájában  a  vizsgálat  tárgya  az  értelem  és  nyelv  nagyon  szoros
összefüggésének teljes problematikája. A Wittgenstein által fémjelzett
nyelvi fordulat (linguistic turn) után a filozófia elsősorban nem a világ-
ról akar ismereteket gyűjteni, hanem inkább a nyelv bizonyos korlátjai-
ra, olykor beszélt nyelvünk félrevezetéseire, vagy a beszélt nyelv mö-
götti  valós  tartalomra  akar  rámutatni,  arra  a  teljes  valóságra,  ami
számunkra minden esetben csak a nyelven keresztül adódhat.

A 20. század filozófiai gondolkodása a nyelvet, mint a minden való-
ságot áthatót fedezte fel. Ami létezik, az a nyelvben, a nyelv által mutat-
kozik meg. Hans Georg Gadamer tézise szerint „az a lét, amely érthető,

1 Vö.:  LIESSMANN, K. – ZENATY, G.,  Vom Denken. Einführung in die Philosophie, Brau-
müller, Wien 2004, 196-199.



212 Vincze Krisztián

az nyelv”.2 Wittgenstein is a nyelvben jelöli meg a filozófiai gondolko-
dás origóját, amikor Tractatus-ában leszögezi: „Minden filozófia nyelv-
kritika.”3 

1. Az ember dialógikus létszerkezete

Bernhard Welte Religionsphilosophie4 című szisztematikus művében több
fejezeten keresztül  foglalkozik a  nyelvvel,  s  vallásfilozófiájának bizo-
nyos pontjait nyelvfilozófiai aspektusból is tárgyalja. Kiindulópontja az
emberi személyi lét: az ember személy, az ember én, akinek feltétlenül
szemközt kell állnia a másik személlyel. Az  én elképzelhetetlen  te nél-
kül. Személyi létünk megnyilvánulásai, személyi létünk megvalósulása
és kibontakozása dialógikus létszerkezetünk okán a másik személy je-
lenlétét és megszólíthatóságát követelik meg. Személyi vonásaink, sze-
mélyi jegyeink éppen a te megszólításának beszédcselekményében mu-
tatkoznak  meg  leginkább.5 A  személy,  aki  önmagát  birtokolja,  aki
önmagát megvalósítja, a kommunikációban léphet színre, abban mutat-
hatja  meg  önmagát.  Ha  emberként  pusztán  csak  tárgyakkal  állnánk
szemben, egy személyek nélküli világban lennénk, úgy létmódunk defi-
ciens létmód lenne. A személy léttere ugyanis a dialógus. Antropológu-
sok  alátámasztják,  embert,  illetve  gyermeket  úgy  nevelni  úgy,  hogy
közben elszakítanánk a kommunikációt folytató emberektől, a szellemi
képességek, a beszéd, a kommunikáció kibontakozásának teljes meghi-
úsulását eredményezné. Másrészt a pusztán tárgyi világ is csak szemé-
lyi, kommunikáló lényeken keresztül válik megvilágítottá, csak általuk
nyerhet el értelmet, csak a kommunikáció közegében válhat ismertté,
tudottá. Egyáltalán mire lenne jó a pusztán anyagi, s tudattal nem ren-
delkező létezők fennállása olyan értelmes lények nélkül, akik számára

2 „Sein, das vertsanden werden kann, ist Sprache.” GADAMER, H. – G., Wahrheit und
Methode, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 21965, 450.

3 WITTGENSTEIN, L., Tractatus logico-philosophicus, 4.0031.
4 WELTE, B.,  Religionsphilosophie, in  Werke, Band III/1, Herder, Freiburg-Basel-Wien

2008.
5 Vö.: Uo. 113.



Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 213

ezek örömet, hasznot, hasznavehetőséget jelentenek? A pusztán anyagi
világ létének csak olyan lények tulajdoníthatnak jelentést és értelmet,
akiknek tudatuk van.6 Bernhard Welte így a világban való tudattalan,
anyagi létnek lehetőség szerinti bármely értelmét a kommunikációra ké-
pes lények meglétéhez köti.  Amennyiben pedig ember emberrel,  sze-
mély személlyel áll szemben, úgy a személy kibontakozását, önfeltárá-
sát  elsősorban  a  beszéd  teszi  lehetővé.  Beszédünkön,  odafigyelő
hallgatásunkon, dialógikus cselekményeinken keresztül nyerjük el sze-
mélyi mivoltunk kontúrját, profilját; s ezeken keresztül érkezünk el má-
sokhoz, s ezeken keresztül érkezik énünkhöz a te.7

Klaus Hemmerle  Begyakorlás az imádságba című könyve8 az imádság
értelmére  és  lehetőségi  feltételére  akar  rámutatni.  Hemmerle  öt  évig
volt Welte asszisztense, a habilitációs időszakot töltötte Welte tanszé-
kéhez rendelten 1961 és 1966 között. A később a Bochumi Egyetemen
fundamentális  teológiai  professzorátust  (1970-1973),  majd  1975-től  az
aacheni egyházmegye püspöki tisztségét betöltő teológus szerint az ima
kölcsönösségi játék, ember és Isten kölcsönösségének játéka. Az imád-
kozás első tényeként azt állapítja meg, hogy abban a hívő tapasztalata
az, hogy szavai meghallgatásra kerülnek. Isten, mint figyelő  Te áll az
imádkozóval  szemközt.  Szent  Ágostonnak a 148.  zsoltárhoz írt  kom-
mentárjában találkozunk az ágostoni megállapítással: „Isten fülei szíve-
den nyugszanak”. Az ima történése tulajdonképpen abban áll, hogy Is-
ten  füleit  szívünkre  helyezi,  s  ezzel  együtt  a  mi  szívünket  engedi
önmagához, saját szívéhez közel. Amikor a római katolikus szentmisén
– a főpapi ima bevezetéseként – azt imádkozzuk, „Emeljük föl szívün-
ket!”, akkor e felszólító mondatot azért mondhatjuk ki,  mert az Atya
halló, meghallgató füleit felénk, hozzánk, egészen pontosan szívünk fe-
lé a Krisztus-eseményben fordította. „Az Atya a Fiúra hallgat […] s mi-
közben Rá hallgat, egyben bennünket is meghallgat, hiszen Fiában let-
tünk megalkotva, benne hordoztatunk, Benne szeret és Benne fogad el
bennünket”.9 Az ima így válik az Istennel való kommunikáción túl egy-
ben a vele való közösségre lépéssé is. Aki imádkozik, Istennél marad, és

6 Vö.: Uo. 122.
7 Vö.: Uo. 128.
8 HEMMERLE, K., Dein Herz an Gottes Ohr. Einübung ins Gebet, Herder, Freiburg 1986.



214 Vincze Krisztián

ez a Fiún keresztüli imádságnak köszönhető, aki János evangéliumában
a következő módon fogalmaz: „Aki szeret engem, az megtartja tanításo-
mat, s Atyám is szeretni fogja. Hozzá megyünk és benne fogunk lakni.”
(Jn 14,23). Hemmerle e jánosi mondatok és Szent Ágoston kijelentése
tükrében így összegez: „Isten szíve füleden nyugszik, hogy füleden ke-
resztül szíve a te szívedbe hatoljon, s a te szíveddé változzon. Isten füle
szíveden, Isten szíve füleden: ez az imádság kölcsönös játéka.”10 

2. Az ember, a nyelv és az imádság transzcendálása

Klaus  Hemmerle  előbb  említett  könyvének  másik  fontos  mozzanata
szerint az imádság által az ember transzcendálásra képes. A transzcen-
dálás  fogalma  gyakran  van  jelen  az  egzisztencialista  filozófiában.  A
Weltére nagy hatást gyakorló Karl Jaspers szerint a határhelyzetek kö-
zepette kell, illetve lehetséges az embernek transzcendálnia. E fogalom-
nak azonban az ismeretelméleti aspektusa is jól ismert, hiszen a kanti fi-
lozófiából  merítő  Jaspers  szemmel  tartotta  a  königsbergi  filozófus
regulatív eszméin keresztül történő észbeli transzcendálást is.  E foga-
lom ugyanakkor megjelenik már a középkori keresztény filozófiában is
– szintén ismeretfilozófiai kontextusban –, amikor Szent Tamás az intel-
lektus transzcendálásáról beszél. Hogy gondolkodásunkban a végestől
a végtelenig, a földi létezőktől az Isten gondolathoz jutunk el, intellektu-
sunk transzcendálásának köszönhető. Ugyanakkor a nyelvben, a nyelv
működésében rejlő transzcendálásról ejtenek gyakran szót a nyelvfilo-
zófusok.  Hemmerle először  az egzisztencialista  filozófiai  szempontját
emeli ki e fogalomnak. Provokatívnak ható kérdése, hogy vajon a Mag-
nificat szövegében miért és hogyan mondhatja Mária, hogy „Magasztald
én lelkem az Urat”? (Lk 1,46). A görög szöveg - Μεγαλύνει ή ψυχή μου

9 A  megélt  istenkapcsolatunkban  jelenlévő  imádság  alapja  a  Krisztus-esemény!
Vö.: GÖRTZ, H.-J., Klaus Hemmerles „Einübung ins Gebet” – eine kleine „Phänomenologie
des Glaubens” in Phänomenologie und Theologie im Gespräch. Impulse von Bernhard Welte
und Klaus Hemmerle, (Hrsg) BAUSENHART, G – BÖHNKE, M. – LORENZ, D., Herder 2013,
266-283, 266, 270.

10 Vö.: HEMMERLE, K., Dein Herz an Gottes Ohr, 14.



Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 215

τον κύριον – szó szerinti fordítása egyértelműen Isten nagyobbá tételé-
re utal. Na, de éppen egy halandó, éppen a véges létű ember tehetné na-
gyobbá Istent? Hogyan lesz Isten nagyobb általunk, kicsi embereken ke-
resztül?  Hemmerle  e  kérdésekre  úgy  válaszol,  hogy  Isten  nagyobbá
tétele, tehát magasztalása csak az emberi önlealacsonyítás által történ-
het meg. Az ember e szavak kimondásában saját kontingenciáját meg-
élő alannyá válik, aki tudja, hogy léte a világ előzetes létére utalt, azt is
tudja, tehetetlenül áll szemben a jövővel, s eltörpül, amikor önmagát a
világhoz méri. Az embernek esetleges léte, teremtett, a világ megelőző
körülményeitől függő léte jelenti kicsinységét. Hemmerle, hogy megér-
tesse velünk az Istenszülő Máriának az Urat magasztalni szándékozó
gesztusát, a következő mondatokat intézi felénk: „Mondd meg, mi az,
ami számodra nagy, s megmondom, te mily’ nagy vagy. Amilyen mér-
tékben kicsinységedben tudsz naggyá lenni, oly mértékben lehet valami
más naggyá számodra. Abban áll az ember nemessége, hogy a nagysá-
got, az egyedüli  nagyságot képes felismerni, s  megengedheti,  hogy e
felismert nagyság lehessen szavainak, sőt teljes életének tartalma.”11

A gyerekek néha lábujjukra állnak, így mérik magukat a szülőköz.
Az imádságban ehhez hasonlóan méri magát az ember Istenhez. E hoz-
zámérés alapvető feltétele a saját  kicsinység fel-  és beismerése.  Ezzel
párhuzamosan azonban, az Istenhez szóló beszédünkön, a verbális oda-
merészkedésünkön keresztül – mégiscsak Isten szívéig, Isten szívébe ju-
tunk be! Az imádság megkezdését minden esetben saját léthelyzetünk
tisztázása teszi lehetővé, Isten nagyságához elérkezve azonban az általa
kínált üdvösségig is eljuthatunk. Ha lehetséges az ember számára a karl
jaspers-i értelemben vett a Transzcendenciához tartó transzcendálás, ak-
kor az Hemmerle szerint az imádság szavai által, az imádságos szavak,
az imádkozó ember habitusának közegében valósulhat meg. Az isteni
Te  számára  kimondott  szavainkban  egyrészt  kontingenciánkat  éljük
meg,  ugyanakkor  a  krisztusi  közvetítésnek  ajánlott  e  szavainkon ke-
resztül Istenhez érkezhetünk el.

Bernhard  Casper  három  éven  keresztül  (1956-1959)  volt  Bernhard
Welte asszisztense, majd Welte halála után a Freiburgi Egyetem Keresz-
tény Vallásfilozófia tanszékét vezethette 1978 és 1999 között. Jelen ta-

11 Uo. 102-103.



216 Vincze Krisztián

nulmány vizsgált tárgyának tükrében legfontosabb műve a Sprache und
Theologie című könyve, amely sorra veszi a jelentősebb nyelvfilozófiai
elméleteket, s ezeket igyekszik a teológiai gondolkodás szolgálatába ál-
lítani. A könyv egyik fejezete a nyelv transzcendáló mozgását mutatja
be. A szavak miden esetben magukkal hordják gravitációs erejük im-
pulzusát, amely egy lehetséges értelem-összefüggés gravitációs mezőjé-
be, egy újabb értelmes szintaktikai egységbe akar bevonni más szava-
kat. Az elhangzó vagy leírt mondatok esetében nem az egyes fonémák,
morfémák, lexikális egységek kötik le a figyelmünket, hiszen ha külön-
külön figyelnénk az egyes szavakra, nem juthatnánk el a teljes mondat
értelméhez. A szavak tehát mondatok, szövegrészek értelem-egészéhez
transzcendálnak, amely értelem egész természetesen nemcsak a szavak
egyszerű egymásra halmozásából áll, hanem használatuk adta jelenté-
sük egymásba szövődéséből. Az egyes szavak és egyes mondatok tehát
a nyelvjáték egy bizonyos értelméhez lépnek át. Másodsorban a nyelv
transzcendáló mozgása akkor is nyilvánvaló,  amikor tudjuk,  a nyelvi
cselekvésben a beszéd nemcsak önmagát akarja megérteni, hanem azt
akarja, hogy más értse azt meg. A beszéd cselekvése nem önmagában
nyugvó cselekvés,  hanem másnak ad megérteni,  meghallani  valót.  A
beszélő  célja  nem  egy  saját  privátnyelv  használata,  hanem  a  mások
nyelvi cselekvésének terében való nyelvi cselekvés, azaz hogy a mások
általi beszédaktusok közegében megértett legyen az ő nyelvi cselekvése
is.12

Casper későbbi műve (Das Ereignis des Betens)13 a nyelv egy másik
transzcendáló mozgását figyeli meg. Hétköznapi beszédünk, általában
gyakorolt  beszédaktusaink gyakran megnevező nyelvi  cselekmények.
Tárgyakat, jelenségeket nevezünk meg és azonosítunk általuk. Bizonyos
esetekben azonban a szavak felmondják szolgálatukat. Casper szerint,
ahol elnémulunk, ott olyasmire találunk, ami minden megjelenítő gon-
dolkodás alól kivonja magát. A nyugati filozófiai hagyomány, ponto-
sabban a metafizikai gondolkodás Platóntól fogva tisztában volt azzal,

12 Vö.:  CASPER,  B.,  Sprache  und  Theologie.  Eine  philosophische  Hinführung,  Herder,
Freiburg-Basel-Wien 1975, 99-100.

13 CASPER,  B., Das Ereignis  des  Betens.  Grundlinien einer  Hermeneutik  des  religiösen
Geschehens, Verlag Karl Alber, Freiburg-München 1998.



Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 217

hogy a legfőbb jó megfoghatatlan,  kifejezhetetlen,  hiszen nem  ouszia,
hanem minden megfogható dolgon túli (epekeina tesz ouszias,), mégpedig
„fensége és hatalma” okán.14

Casper tanszéki elődje és mestere, Welte az Istennel szembeni csend-
nek azért tulajdonít nagy jelentőséget, mert a véges emberi szavaknak a
végtelen  nagyságú  Istenre  irányuló  kifejezéspróbái  tulajdonképpen
szükségszerűen torkollanak abba bele. A véges szavak ugyanis méltat-
lanok a végtelen Istenhez, így az ember tulajdonképpeni leghitelesebb
Istennel  szembeni  magatartása  és  beszédmódja  az  elhallgatás.  Welte
szerint „az elnémuló hallgatás az imádság első alakzata”15. Mivel szava-
ink és beszéd lehetőségeink végesek, s mivel a szavaknak csakis egy vé-
ges állományát  vehetjük  igénybe,  így  beszédünkön keresztül  mindig
csak véges vonatkozásokat és elképzeléseket hozhatunk játékba. Bárho-
gyan szólítjuk meg Istent, legmagasztosabb és legalázatosabb szavaink
is zsugorítják Őt. A nyelvnek azonban megvan a hallgatáson, a csenden,
az  elnémuláson  keresztül  az  a  lehetősége,  hogy  túllépjen  önmagán,
hogy transzcendáljon úgy, hogy a kimondhatatlanra utal. Az ima Welte
szerint két szinten történik: egyrészt a közvetlen nyelvnek és végességé-
nek a szintjén, másrészt az e szinten keresztül közvetített kimondhatat-
lannak a szintjén. Az ima szavai tulajdonképpen e szempontból mindig
is magukban hordanak egy differenciát, amelyet „teológia differenciá-
nak” nevez el. Az imában ugyanis a nyelvi eszközök közvetlen végessé-
ge és az e végességen keresztül közvetített végtelenség az, ami egyaránt
szóhoz jut.16 A nyelv öntranszcendálásának legnemesebb formája a ne-
gáció,  a  tagadás.  Lényege abban áll,  hogy az ember  szólva,  beszélve
mondhatja, hogy már képtelen bármit is mondani. Az imában éppen azt
nem tudjuk még megszólítani sem, akit meg akarunk szólítani. A taga-
dás, a negáció segítségével fejezzük ki, hogy a kifejezésre szánt tartalom
a kimondásnak a lehetőségeit felülmúlja. Egy nagyon egyszerű weltei
példa ennek megértésre a következő: Ha valaki zenét hallgatott, ha egy
koncerten vehetett részt, szólhat így barátaihoz: „El sem tudom monda-
ni,  milyen  szép  volt!”.  Ebben  az  esetben  mond  valamit  a  zenéről,

14 VÖ.: PLATÓN, Az állam, 509b.
15 WELTE, B., Religionsphilosophie, 172.
16 Vö. Uo. 179.



218 Vincze Krisztián

ugyanakkor nem tudja tárgyszerűen, tételesen visszaadni, mit is jelen-
tett neki e zene. E ponton idézi fel Bernhard Welte Nazianzi Szent Ger-
gely invocatio-ját: „Ó Mindennevű, hogy nevezzelek téged, ki egyedül
vagy megnevezhetetlen!”17

3. Performativitás és imádság

A szavak és a tettek világa nem az élet két különböző szférája John Aus-
tin beszédaktus elmélete szerint. Filozófiájában elválasztja a konstatív
és performatív megnyilatkozásokat, s amíg az előbbiekre érvényes ma-
rad az igazság kritériuma, addig az utóbbiak jellemzője, hogy sikerül-
nek vagy sikertelenek maradnak, hiszen általuk cselekedni szeretnénk,
általuk a valóságot kívánjuk alakítani.18 A beszédaktus-elmélettel állít-
ható párhuzamba Wittgenstein nyelvjáték elmélete, hiszen ebben is az
tükröződik, hogy a leképezés-elméletekkel szemben nyelvet és valósá-
got nem szabad előzetesen két különböző módon adódó és egymással
szemben álló  ontikus  nagyságként  elképzelnünk.  A nyelv  és  a  világ
nem két dolog, amelyeket elkülönítetten, majd egymással összehasonlít-
va szemlélhetünk. Sokkal inkább egymásba kapcsolódnak oly módon,
hogy a nyelv mondja meg mi a valóságos; másrészt a valóság csak a
nyelvben juthat szóhoz. A performatív nyelvi cselekmények maguk is
valóságot alakítók, valóságot létrehozók. Bármi, ami van, ami történik,
a nyelvben, a nyelv által történik. Mindeközben természetesen nem azo-
nos a kettő, hiszen a nyelvi cselekvések zátonyra is futhatnak.

A performativitás szempontjait illetően mindenképpen figyelmet ér-
demelnek Klaus Hemmerlének a kérő imádságok gyakorlatára és a kérő
imádságok elméletére reflektáló gondolatai. Jól ismertek olyan szakiro-
dalmi felvetések, amelyek a kérő imádságok azon indítékait és céljukat
firtatják, amelyek elméleti problémákat, elsősorban teodiceai problémá-
kat generálnak. Ha egy-egy kérő imádság úgy kíván működni, hogy Is-
ten akaratát, Istennek a világra vonatkozó tervét és elhatározásait céloz-

17 Uo. 186.
18 PLÉH CS., A szaván fogott szó, in AUSTIN, J., Tetten ért szavak, Akadémiai Kiadó, Bu-

dapest 1990, 7-25, 7, 9.



Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 219

za megváltoztatni,  akkor Isten változékonysága és befolyásolhatósága
merül fel megoldandó problémaként. Tényleg emberi szavakra, könyör-
gés sorozatokra hallgatva változtatná meg Isten terveit, elhatározásait a
világ történéseit illetően? Az örök, mindenható Isten, akinek tökéletes-
ségét  változatlansága  is  kifejezi,  emberi  könyörgéseknek  engedne  és
avatkozna  be  hatásukra  emberi  életekbe,  természeti  folyamatokba?
Hemmerle  fontosnak tartja  leszögezni,  Isten nem az ember  nélkül,  s
nem is az ember ellenében akar cselekedni, hanem vele akar együttmű-
ködni. Innen nézve a kérő imádság nem olyan ima, amely az emberi
szabadságot túlhaladó csodás isteni intervenció előidézésére irányul. A
kérő imádság magvát sokkal inkább az alkotja, hogy a világ alkotóját és
fenntartóját szólítja meg, miközben annak a készségnek a kifejeződése,
hogy saját akaratunkat az isteni akarat tükrében akarjuk átalakítani.19

Az imádkozó emberek világszemléletében a ható okok kuszasága bizo-
nyos fokig egy az egészet, a teljességet átható szerkezetté strukturáló-
dik. Az imádkozó személy Istenre irányuló figyelme a pusztán evilági
összefüggéseket felszakítja, számításba veszi az isteni akaratot is, s így
alakul ki aktuális helyzet-látása. Az imádkozó ember világról alkotott
képének,  léte  értelmének az  isteni  szándék adja  strukturált  egységét.
Aki Istenhez imádkozik, az az imán keresztül egy strukturált világképet
vehet birtokba; továbbá az által hat a világra, úgy változtatja azt meg,
hogy az isteni akartnak való alárendeltségében önmaga kezd el változ-
ni. Márpedig aki önmagán változtat, az a világon is változtat. A világ
egésze azáltal is megváltozik, hogy az imádkozó önmagát, mármint sa-
ját létmódját, saját cselekedeteit változtatja meg. Hemmerle szerint, nem
imádkozhatom komolyan a békéért úgy, hogy közben semmit sem te-
szek a békéért. Nem imádkozhatom a nyomor és az éhínség megszűné-
sért komolyan, ha közben hagyom, hogy a dolgok a maguk megszokott
rendjében, ill. beavatkozásaim nélkül történjenek. Amikor az imádkozó
a világ tökéletlenségére hivatkozik, s közben Isten hatalmában bízik, ak-
kor  Isten akaratának nyitja  meg magát,  s  a  világ átalakításában akar
közre működni. „Az ima Isten keze után nyúl, amely egyedül változtat-
ja meg a világot. Az imában Isten a mi kezünk után nyúl, hogy a világot

19 Vö. FORNET-PONSE, T., „Gebet verändert die Welt”. Zur Theologie des Gebets bei Klaus
Hemmerle, in Geist und Leben 86/2 (2013) 116-127, 117.



220 Vincze Krisztián

megváltoztassa.”20 Isten után kiáltani azt jelenti,  hogy nem magunkra
koncentrálunk és figyelünk, hanem az istengyermeki szabadságra adjuk
magunkat. 

Az imádság Isten szeretetével kezdődik, amely az emberi szívet meg-
nyitja, azt üressé és szabaddá teszi, s mely által Isten az emberi szívben
lakhat. „Csak a szeretet tud igazán imádkozni.”21 A szeretet és szabad-
ság által hordozott imádságnak az a legfőbb gyümölcse, hogy általa Is-
tent fogadja szívébe az imádkozó. Minden kérő imához hozzáfűzendő:
„Uram, add meg nekem azt, amit kértem, vagy adj attól nekem valami
nagyobbat!”22 Ha az imában nemcsak a konkrét kérés hangzik el, akkor
elhárul a veszély, hogy közben Istent elveszítenénk akkor, amikor a dol-
gok nem vágyaink szerint alakulnak. A kérő ima lényege tehát Hem-
merle  szerint  ne  a  vágyott  isteni  intervencióra  irányuljon,  hanem az
imádkozóban bekövetkező változásra: például hogy vigaszra lelünk, a
magánytól vagy a gőgtől megszabadulunk, vagy erősödik készségünk,
hogy a saját akaratunk Isten akaratával összhangba kerüljön. Hemmerle
számára a kérő imádság egyik legfontosabb tulajdonsága,  hogy meg-
nyitja  az imádkozót Istenre.  A kérő imák lényegi tartalma kevésbé a
konkrét kérés, mint inkább maga Isten, ill. az Ő Országa kell, hogy le-
gyen.23 „Az ima megváltoztatja a világot”24 – mondja Hemmerle, hiszen
a performatív aktusoknak megfelelően, az imádkozó szavainak mondá-
sával egyidejűleg cselekszik is, hiszen önmagát alakítja.

4. Az imádság mint nyelvjáték és életforma

Az  imádságra  irányuló  nyelvfilozófiai  szempontú  reflexiónk  utolsó
mozzanata az imádságot a nyelvjátékok tükrében igyekszik megvilágí-
tani.  Wittgenstein  nyelvfilozófiájában  a  nyelvjátékok25 nem  objektum

20 HEMMERLE, K., Dein Herz an Gottes Ohr, 140.
21 Vö. Uo. 26.
22 Vö. Uo. 84.
23 Vö. FORNET-PONSE, T., „Gebet verändert die Welt”, 125-126.
24 HEMMERLE, K., Dein Herz an Gottes Ohr, 139.



Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 221

és tárgyként állnak előttünk, hanem ábrázolásra, láttatásra kerülnek.26 A
nyelvész szakemberek vizsgálódásai arra irányulnak, amit Wittgenstein
Oberflächengrammatiknak,  azaz  felszíni  grammatikának  nevez,  ezzel
szemben a filozófus a nyelv mélyszerkezetét vizsgálja, figyelme a  Tie-
fengrammatik-ra irányul. A felszíni nyelvtan azt fedi fel, „milyen a szó
használati  módja  a  mondatszerkezetben”,  amit  „az  ember  fülével  fel
tud fogni”. Az utóbbi pedig „az életforma, kultúra, a szokások és insti -
túciók rendszerei  – egész életünk, mely egy közleményt körülvesz,  s
melytől  így az végső soron jelentését kapja”.27 Egy nyelvjáték leírása
olyan, mint egy kultúrának vagy mint egy életformának a leírása, így
nyelvi  cselekvéseink  transzcendentális  előfeltétele  tulajdonképpen  az
életforma, nem pedig absztrakt fogalmak logikai összefüggése! Egy ki-
fejezésnek ugyanis csak „az élet áramában van jelentése”.28 A nyelv el-
sajátítása  egy világkép elsajátítását  jelenti.  Már a  Barna könyv29 egyik
központi gondolata, hogy a színnevek elsajátításán keresztül tanuljuk
meg  elkülöníteni  egymástól  a  színeket,  a  nyelven  keresztül  tanuljuk
meg egyáltalán látni őket.

Peter Hünermann30 a harmadik olyan szerző, aki a Freiburgi Egyete-
men zajló  habilitációs tevékenységén keresztül  került  közelebb Bern-

25 A nyelvjáték kifejezést nem definiálja Wittgenstein, hanem csak különböző pél-
dákat hoz fel arra. Vö.:  WITTGENSTEIN, L.,  Filozófiai vizsgálódások, 7§, 23§. Nyelvjáték
például a parancsadás, az ígéret,  egy-egy szöveg fordítása, egy kitalált  történet el-
mondása, külön nyelvjátéknak tekinthetők a matematika és minden egyes tudomány.

Maga az emberi nyelv pedig eleve olyan, mint például egy régi város: zegzugos
térséget utcácskákkal és terekkel, régi és új házakkal képzelünk el magunknak. Magát
a várost elővárosok ölelik körül, s a város belső részében kamra kamrához, ablak ab-
lakhoz,  lakás  lakáshoz,  utca  utcához,  negyed  negyedhez  kapcsolódik.  Vö.:
WITTGENSTEIN L., Filozófiai vizsgálódások, 18 §.

26 NEUMER, K., Határutak. Ludwig Wittgenstein késői filozófiájáról, MTA Filozófiai Inté-
zete, Budapest 1991, 13.

27 Uo. 17.
28 Vö.: WITTGENSTEIN, L., Zettel, in Werkausgabe, VIII., Frankfurt am Main 1984, 259-

443, 173§.
29 WITTGENSTEIN,  L., Das  Blaue  Buch:  Eine  philosophische  Betrachtung (Das  Braune

Buch), in Werkausgabe, V., Frankfurt am Main 1984.
30 Peter Hünermann, 1929-ben született, s tizenöt éven keresztül (1982-1997) a Tü-

bingeni Eberhard Karls Universität dogmatika professzora volt.



222 Vincze Krisztián

hard Welte-hez. A tárgyalt kérdéskörben számunkra releváns műve31 a
hitet, áthagyományozást, a teológiát szemléli és tanulmányozza nyelvi
és igazságtörténés gyanánt. Hünermann egy ponton lényegi összecsen-
gést állapít meg Ludwig Wittgenstein és Søren Kierkegaard filozófiája
között, amit így fogalmaz meg „Meggyőződésem szerint a következőt
mondja Wittgenstein, mint ahogyan azt Kierkegaard is állítja: Alapjá-
ban véve a vallási diskurzust csak akkor lehet megérteni, ha megértjük
az életformát, amelyhez hozzá tartozik. Ami ezen életformát jellegzete-
síti, az nem a hitnek a vele együttjáró megfogalmazása, hanem az az
életmód egy bizonyos formája,  amely szavakat és képeket is magába
zár, de messze nem csak szavakból és képekből áll.”32

Érdekes, hogy a 19. és 20. század nagy megtérői, mint például Edith
Stein, a Maritain házaspár, Paul Claudel, Charles de Foucauld, nem is-
tenérvek nyomán térnek meg, nem elméleti mérlegelések mentén vál-
toztatják meg életüket. Az Istenben való hit ugyanis feltételezi, hogy –
másképpen mint a tudományban vagy a filozófiában – az ember ne csak
mint gondolkodó, megfigyelő, reflektáló alany legyen mozgásban, ha-
nem önmagát életének minden eseményével  együtt  tekintve,  minden
erejével és minden képességével valósítsa meg. E megtérők az élet egy
bizonyos pontján egy-egy embertárs által, egy embertárs megélt hitének
mintázata alapján váltak végérvényesen megszólítottá és a keresztény
hit tartalmától elragadtatottá. Claudel a párizsi Notre Dame-ban a Mag-
nificatot éneklő közösség által lett a hit megérintettje, Edith Steint Avilai
Nagy Szent Teréz benső, lelki történései ragadták magukkal, Charles de
Foucauld hosszú és szkeptikus keresések, valamint egy hosszabban tar-
tó erkölcsi érlelődés után Huvelin Abbé által vezettetett végérvényesen
a keresztény hitre.33 A vallás bizonyossága – úgy tűnik tehát – nem a rá-

31 HÜNERMANN, P., Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube – Überlieferung – Theologie als
Sprach- und Wahrheitsgeschehen, Münster 2003.

32 Uo. 54.
33 Uo. 58.



Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében 223

cióé,34 hanem az egész emberé, mint érzéki, érző lényé.35 Wittgenstein
1950-es bejegyzései alapján, ha valaki meg akar győzni valakit Isten lé-
téről, akkor ezt „egyfajta nevelés útján teheti” meg, s talán egyedülálló-
nak nevezhető módon fogalmazza meg az osztrák szerző, hogy az „az
élet képes istenhitre nevelni”.36 

A különböző nyelvjátékok egy-egy világképet, a világ egy-egy bizo-
nyos látásmódját és megértésmódját feltételezik. A világkép átadása azt
jelenti, valakinek megtanítom, hogy másképpen szemlélje a világot.37 Ez
azt jelenti,  hogy valaki  egyik vonatkozási  rendszerből átkerülhet egy
másik vonatkozási rendszerbe tanításon, begyakoroltatáson keresztül.38

E fentebb említett megtérők Hünermann véleménye szerint úgy válnak
kereszténnyé és imádkozni képes emberré, hogy valaki a „hit nyelveze-
tének sajátos pragmatikáját,  grammatikáját és szemantikáját” tárta fel
számukra, ezzel együtt pedig választ kaptak a saját lehetséges „életkon-
cepció”, a saját lehetséges életmódot illető kérdéseikre.39 Az imádság,
mint nyelvjáték tehát csak annak lehetséges, aki egyben egy világképet,
egy szemléletmódot értett meg. Aki imádkozik, az egy konkrét világ-
képben,  egy  konkrét  szemléletmódban élve  és  cselekedve mondja  ki
szavait.

34 „a hit: abban való hit, amire a szívemnek, lelkemnek van szüksége, s nem amire
a spekulatív értelemnek. Mert a lelkemnek kell, szenvedélyeivel, mintegy húsával és
vérével együtt megváltódnia, nem pedig absztrakt szellememnek.” WITTGENSTEIN, L.,
Vermischte Bemerkungen, in Werkausgabe, VIII., Frankfurt am Main 1984, 445-573, 496.

35 NEUMER, K., Határutak. Ludwig Wittgenstein késői filozófiájáról, 185.
36 WITTGENSTEIN, L., Vermischte Bemerkungen, 571.
37 „Egy másik nyelvet,  igazságot megtanulhatok,  hosszú tapasztalat  – az életta-

pasztalat értelmében – oda juttathat, hogy megváltoztassam világképemet, a másik
világkép helyességéréről meggyőzhetnek, az új igazságra rávezethetnek, s ezáltal a
sajátommá válik.” NEUMER, K., Határutak. Ludwig Wittgenstein késői filozófiájáról, 149.

38 Ilyenkor, a begyakorlásban meg kell tanulnia az illető személynek, hogy miben
áll az új vonatkozási rendszer sajátossága. Ez történhet például ilyen mondatokon ke-
resztül: „Ezt a játékot játsszuk.” „Ezt a szabályt kell követned.” „Ez a hibás alkalma-
zás.” „Ezt tartjuk tévedésnek.” „Ez számunkra evidencia, megdönthetetlen hit.” Vö.:
UO. 80.

39 HÜNERMANN, P., Dogmatische Prinzipienlehre, 59.



LAURINYECZ MIHÁLY

A hét bűnbánati zsoltárról (6., 31., 37., 50., 101., 
129. és a 142) – Szent Ágostontól napjainkig

Bevezetés

Még 2019-ben kaptam egy könyvet A hét bűnbánati zsoltár magyarázata
címmel1, mely a JEL Kiadó gondozásában jelent meg 2016-ban (277 ol-
dallal). Akkor még nem tudtam szinte semmit a hét bűnbánati zsoltár-
ról mint kategóriáról. Annak idején, amikor teológiai tanulmányunkat
végeztük, talán hallottam egyszer vagy kétszer a kifejezést, de nem em-
lékszem részletekre. Amikor megkaptam a kis kötetet, csak éppen bele-
néztem, láttam, hogy Szent Ágoston zsoltármagyarázatai. Szépek, érté-
kesek. Épp nem foglalkoztam részletesen sem a Zsoltárokkal, sem Szent
Ágostonnal. Amikor a 2021-es Teológiai Tanári Konferencia témájaként
kiválasztottuk a Zsoltárokat, mindjárt eszembe jutott,  hogy utánanéz-
zek ennek a könyvemnek, és annak, hogy mik is a bűnbánati zsoltárok.
Már első internetes rákeresésre látható volt számomra, hogy ez alkal-
mas lesz a Konferencián arra, hogy a Zsoltárok erkölcsteológiai megkö-
zelítéséről beszéljünk. Be is jelentkeztem. Miután a témát a szervezők
befogadták, először is keresni kezdtem Szent Ágoston művei között „A
hét bűnbánati zsoltár” c. művet, de nem találtam. Ettől kezdve vált még
érdekesebbé számomra a dolog és bontakozott ki előttem az egész teo-
lógiatörténet, mely a cím mögött áll: Mi köze van Szent Ágostonnak egy
olyan témához, amelynek címével kapcsolatban kötetet adnak ki a neve

1 SZENT ÁGOSTON, A hét bűnbánati zsoltár magyarázata, JEL Kiadó, Budapest 2016.



A hét bűnbánati zsoltárról 225

alatt úgy, hogy igazában nem is írt ilyen művet? A kapcsolódás mégis él
a zsoltárműfaj és Szent Ágoston személye között, csak másképpen… 

I. Szent Ágostonra visszamenő hagyománytörténet

Szent Ágoston előtt egyáltalán nem találkozunk azzal a csoportosítás-
sal,  hogy „bűnbánati zsoltárok”. Erre majd a későbbiekben még kité-
rünk. Nevének összekapcsolása a bűnbánati  zsoltárokkal Possidiusra2

megy vissza, aki Szent Ágoston életéről szóló művében3 a XXXI. rész-
ben a halálos ágyán szenvedő beteg Ágostonnal kapcsolatban írja, hogy
a szent kérte, hogy a Dávid bűnbánati zsoltárai közül a legrövidebbeket
másolják ki a számára, függesszék a vele szemben levő falra, hogy azo-
kat tudja imádkozni és elmélkedni betegségében, szenvedése közepette
(ugyanis  senkinek  sem  szabad  bűnbánattartás  nélkül  meghalnia  vö.
uo.). Possidius használja Dávid bűnbánati zsoltárainak kifejezését, me-
lyek közül a „legrövidebbeket” kérte Ágoston. De hogy melyek azok,
arról Possidius nem ír. Ír viszont a Possidius kiadás angol nyelvű „láb-
jegyzete”, mind a hétről, illetve a legrövidebbekről: „5, 31, 129 and 142”,
ezeket sorolván föl legrövidebbekként:

„Quod et ipse fecit ultima qua defunctus est aegritudine: nem sibi
iusserat Psalmos Davidicos, qui sunt paucissimi de poenitentia (2.
lábjegyzet: Psalmos …de poenitentia: The seven penitential Psalms
are 6, 31, 37, 50, 101, 129 142 in the Vulgate. The „shortest” of these
are 5, 31, 129 and 1424) scribi, ipsosque quaterniones iacens in lecto
contra parietem positos diebus suae infirmitatis intuebatur et lege-

2 https://archive.org/details/sanctiaugustiniv00possrich/page/140/mode/2up
POSSIDIUS, Vita S. Augustini, Princeton University Press, Princeton 1919.

3 Az 1919-es kiadásban a 140. old. XXXI. fejezet
4 POSSIDIUS,  Sancti  Augustini  vita  scripta  a  Possidio  episcope,  Princeton  University

Press, Princeton 1919.  Sancti Augustini  vita scripta a Possidio episcope: Possidius,
Saint: Free Download, Borrow, and Streaming: Internet Archive (a kutatás időpontja
2021. január 15.)



226 Laurinyecz Mihály

bat, et ubertim ac iugiter flebat: et ne intentio eius a quoquam inpe-
diretur, ante dies feme decem quam exiret de corpore…”5

II. A bűnbánati zsoltárok fogalmának megjelenése és alkalmazása

Az nem kétséges, hogy számtalan olyan Zsoltár van, amelyeknek a tar-
talma bűnbánatról szól.  De ettől még nem válik kategóriává. Csupán
akkor, hogyha a Zsoltárok közös jegyei alapján kategóriába sorolja és
egyként kezeli valaki az adott Zsoltárokat. Elkülönítve azokat másoktól,
más csoportoktól.

Nem sokkal később Cassiodorus (†580) az Expositio in psalmum-ban
úgy utal a bűnbánati zsoltárokra, mint amelyek már léteztek korábban
is kategorizált csoportokként, írja róla egy bűnbánati zsoltárkiadvány
bevezetője6. Ő 12 csoportba sorolja a 150 zsoltárt, melyek között a hato-
dik csoport a „bűnbánati zsoltárok”. Erről számol be egy Cassiodorus-
tanulmány. A csoport nem feltétlenül zárt,  mivel  vannak átfedések a
„Dávid imádsága” feliratúakkal, mint például a 101. zsoltár esetében.7

Az  angol  nyelvű,  újszövetségre  vonatkoztatott  csoportosítása  a  150
Zsoltárnak a következő:

1. the carnal life of the Lord; – Az Úr testi élete
2. the nature of His deity; – Az Ő istenségének természet
3. the multiplied peoples who tried to destroy Him; – A népek sokasá-

ga, mely el akarja Őt pusztítani

5 Uo. 168. old.
6 CASSIODORUS, Expositio in psalmum, https://www.cathedralsaintpaul.org/sites/defa-

ult/files/files/Penitential%20Psalms%20Booklet(1).pdf „The first unequivocal referen-
ce to the seven „penitential” psalms as a group dates back to Cassiodorus (d. 580
A.D.), in his Expositio Psalmorum. In his masterful commentary on the last psalm
(143), he wrote of the „course of their blessed tears” that has just been completed,
noting that the journey that begins in affliction, leads us „to the hope of joys.” (a ku-
tatás időpontja 2021. január 15.)

7 O’Donnel, J. J., Cassiodorus, University of California Press, California 1979.
https://faculty.georgetown.edu/jod/texts/cassbook/chap5.html  (a  kutatás  időpontja
2021. január 15.)



A hét bűnbánati zsoltárról 227

4. that the Jews should cease their evil ways; – Hogy a zsidók hagyják
el gonosz útjaikat

5. Christ crying out to the Father in the passion, and being resurrected
from the dead; – Krisztus felkiált az Atyához szenvedése közepette
és feltámad a halálból

6. penitential Psalms; – Bűnbánati zsoltárok
7. the prayers of Christ, chiefly in His human nature; – Krisztus imád-

ságai, különösképpen is az Ő emberi természetében
8. parables, tropes, and allegories, telling the story of the life of Christ;

–  példabeszédek,  képek és  allegóriák,  melyek elbeszélik  Krisztus
életének történeteit

9. Psalms beginning with the exclamation  Alleluia; – Alleluja felkiál-
tással kezdődő Zsoltárok

10.  „gradual” Psalms,  fifteen in sequence;  –  „lépcsőimádságok”,  15
egymás utáni sorrendben

11. the praises of the Trinity; – A Szentháromság dicsőítései
12. seven Psalms of exultation at the very end. – A végső időket dicső-

ítő hét Zsoltár.

Segítséget jelenthet a Zsoltárok csoportosítása az olvasóknak. De követ-
kezménye Cassiodorus munkájának az is, hogy ennek kapcsán bontako-
zott ki „A hét Bűnbánati Zsoltár” kategóriája is.8 És a hozzá kapcsolódó
sok részből álló hagyománykör. Még akkor is fontos ez, ha egyes szer-
zők szerint maguk a Zsoltárok ellenállnak ezeknek a kategorizálások-
nak9. Ugyanez a forrás utal arra – nem idézve a konkrét helyet, hogy
Hermann Gunkel szerint is a Zsoltárok végső szerkesztői kevés figyel-
met fordítottak azok modern műfajok szerinti rendezésére.

8 A blog szerzői joga: KMR EDWARDS-é
https://psallamdomino.blogspot.com/2011/10/commentaries-on-psalms-cassiodo-
rus2.html „Particularly helpful, in my view, are some of his summations of the grou-
pings of psalms. His is the first text, for example, to list out what became accepted as
the Seven Penitential Psalms.” (a kutatás időpontja 2021. január 15.)

9  WHITING, M. J., The Seven Penitential Psalms
https://psaltermark.com/2019/04/18/the-seven-penitential-psalms/ (a kutatás időpont-
ja 2021. január 15.)



228 Laurinyecz Mihály

Arra viszont Cassiodorus csoportosítása jó volt, hogy a későbbiek so-
rán külön könyvekben is kinyomtatják azokat és kommentálták. Ennek
érdekes változata a JEL Könyvkiadóé, mivel korábban már adtak ki tel-
jes Szent Ágoston zsoltármagyarázatot (hat kötetben), de az Irgalmas-
ság évére kiadták külön is ezt „A hét bűnbánati zsoltár magyarázata”
címmel ezt a kiadványt. Nem csak ilyen módszerrel gyűjtötték ki ezeket
a Zsoltárokat, hanem voltak, akik kifejezetten csak ezt a hetet kommen-
tálták sajátos bűnbánati jellegük miatt. Jóllehet nem kizárólagos a bűn-
bánati téma mindegyikben.

Egyes gyűjtemények és azok elemzői a hét zsoltárt mint a bűnbánat-
tartás hét lépését mutatják be. Mint például Norman Snaith összefogla-
lója10 írja a lépésekről11:

1. lépés: A büntetéstől való félelem, Zsolt 6,1
2. lépés: Bánat a bűn miatt, Zsolt 31,5
3. lépés: A megbocsátás reménye, Zsolt 37,15
4. lépés: A megtisztult lélek szeretete, Zsolt 50,7‒8 
5. lépés: Vágyakozás a mennyei hazába, Zsolt 101,16
6. lépés: Az önmagunkba helyezett bizalom elvetése, Zsolt 129,6
7. lépés: Imádság a végső ítélettel szemben, Zsolt 142,2

A hét bűnbánati zsoltárnak a hét főbűnnel való összekapcsolásával is ta-
lálkozunk. Ez a csoportosítás jelenik meg Wilhelmus Nakatenus (1617-
1682) írásában.12 Nakatenus saját imádságokat fogalmaz meg (ezeket a
helyszűke miatt nem idézzük) a zsoltár alapján az adott főbűnnel szem-
ben:

6. zsoltár: Oratio contra superbiam (gőg)
31. zsoltár: Oratio contra avaritiam (fösvénység)
37. zsoltár: Oratio contra iram (harag)

10 Uo. Idézi: SNAITH, N., The Seven Psalms, London Epworth, 1964.
11 i. m.  WHITING, https://psaltermark.com/2019/04/18/the-seven-penitential-psalms/

(a kutatás időpontja 2021. január 15.)
12 A honlap szerzői joga: MICHAEL MARTIN-é, http://www.preces-latinae.org/thesau-

rus/Confessio/Septem.html (a kutatás időpontja 2021. január 15.)



A hét bűnbánati zsoltárról 229

50. zsoltár: Oratio contra luxuriam (bujaság)
101. zsoltár: Oratio contra gulam (torkosság)
129. zsoltár: Oratio contra invidiam (irigység)
142. zsoltár: Oratio contra acediam (lustaság)

Egyesek a hetes számot az Imaórák számához is igazították, mondván:
ahány óra, annyi bűnbánati zsoltár.

A  művészi  illusztrációkkal  gazdagon  díszített  Zsoltár-kiadványok
számára nagy vonzást jelentett a bűnbánati zsoltárok között különös-
képpen az ötvenedik. Természetesen nem a házasságtörő kapcsolatból
született gyermek halálát ábrázolják legtöbbször, hanem magát a házas-
ságtörő jelenetet. Ritka, mint például a XV. századból való 6. zsoltár il-
lusztrációja, amely éppen Dávid királyt bűnbánattartásában ábrázolja.

Sajátos  irodalmi  formával  –  parafrázissal  találkozunk  a  bűnbánati
zsoltárok megjelenésével egy vegyes vallásirodalmi műfajban, mégpe-
dig Richard Maidstone XIV. században élt karmelita Penitential Psalms
című folyamatos elmélkedésében, melyet a hét bűnbánati zsoltár para-
frázisaként  fogalmazott  meg.13 A  szöveg  hosszú,  kiadványban  több,
mint száz oldalas verses imádságformában megírt mű.

Látjuk tehát, hogy a hét zsoltár igen hamar megjelenik a kategorizá-
lás elterjedése után a kisebb gyűjteményekben, rövidebb lélegzetvételű
kiadványokban, de más hatásaiban is. Alábbiakban ezekből a kiadvá-
nyokból ismerünk meg néhányat.

III. Bűnbánati zsoltárgyűjtemények, kiadások, szövegmagyarázatok 

Mivel olyan bőségessé válik igen hamar a Zsoltár-csoport, hogy csupán
egy századnyiból, a XVII. századi kiadásokból adunk egy kis ízelítőt. A

13 EDDEN, V. J., Richard Maidstone's Penitential Psalms, Leeds Studies in English, n. s.
17  (1986),  77-9  http://digital.library.leeds.ac.uk/236/1/LSE1986_pp77-94_Edden_ar-
ticle.pdf  (a kutatás időpontja 2021. január 15.) Illetve: SHUFFELTON, G., (kiadó), Codex
Ashmole 61: A Compilation of Popular Middle English Verse 2008
https://d.lib.rochester.edu/teams/text/shuffelton-codex-ashmole-61-maidstones-seven-
penitential-psalms-introduction (a kutatás időpontja 2021. január 15.)



230 Laurinyecz Mihály

szerzők szerinti kiadásgyűjteményben egyes kiadások több szerző mun-
kájaként jelent meg, ezért többször is szerepelnek a listában:

  Leucht, Jacob (1695)
  Dieterich, Conrad (1624)
  Bergen, Gimel (1626)
  Bohemus, Joh. (1640)
  Brehme, Christian (1640)
  Böhmen, Martin (1640)
  Deucer, Johann (1624)
  Ebel, Johann Philipp (1624)
  Fabricius, Johann (1644)
  Heermannus, Johann. (1640)
  Henisius, Johann. (1624)
  Hoë von Hoënegg, Matthias (1626)
  Kegel, Philipp (1618)
  Lobwasser, Ambrosius (1644)
  Luther, Martin (1644)
  Sitzlinus, Nicodemus (1624)
  Theodoricus, Cunradus (1624)
  Torino, Giovanni (1619)
  Wielandus, Johan-Sebastianus (1624)

Ebből a listából a későbbiekben elemezzük Luther, Martin (Luther Már-
ton) egyik magyarra fordított írását14 és hasonlítjuk Szent Ágoston mű-
véhez.

De  találkozunk  a  legmodernebb  időkben  is  újabb  kiadásokkal  is,
mint például Fisher Szent János bűnbánati zsoltároknak legújabb kiadá-
sával is, 2019-ből.15

14 LUTHER M., http://real.mtak.hu/40966/1/LVM_5_beliv_nyomda _u.pdf (a kutatás
időpontja 2021. január 15.)

15 Commentary on the Seven Penitential Psalms, Wentworth Press, 2019. https://www.
catholicstore.com/browseproducts/Exposition-Of-The-Seven-Penitential-Psalms.HTML
(a kutatás időpontja 2021. január 15.)

http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Wielandus%2C%20Johan-Sebastianus%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Torino%2C%20Giovanni%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Theodoricus%2C%20Cunradus%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Sitzlinus%2C%20Nicodemus%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Luther%2C%20Martin%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Lobwasser%2C%20Ambrosius%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Kegel%2C%20Philipp%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Ho%C3%AB%20von%20Ho%C3%ABnegg%2C%20Matthias%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Henisius%2C%20Johann.%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Heermannus%2C%20Johann.%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Fabricius%2C%20Johann%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Ebel%2C%20Johann%20Philipp%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Deucer%2C%20Johann%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22B%C3%B6hmen%2C%20Martin%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Brehme%2C%20Christian%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Bohemus%2C%20Joh.%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Bergen%2C%20Gimel%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Dieterich%2C%20Conrad%22
http://digitale.bibliothek.uni-halle.de/vd17/search/quick?&query=busspsalmen&facets=name%3D%22Leucht%2C%20Jacob%22


A hét bűnbánati zsoltárról 231

Külön nem foglalkozunk a bűnbánati zsoltárok számának kérdésé-
vel. Úgy tűnik, hogy Cassiodorus óta a hetes szám nem kérdéses, illet-
ve, hogy melyek azok, az is elég egyértelmű, egyetlen, alábbiakban idé-
zett szöveg kivételével. 

IV. Liturgikus események és a bűnbánati zsoltárok (történeti 
visszatekintés)

A továbbiakban megvizsgáljuk, hogyan jelentek meg a bűnbánati zsol-
tárok akár név szerint, akár csoportosításuktól függetlenül a múlt szá-
zad liturgikus szövegeiben.

Müller Lajos Egyházi rend című könyvében (1927) az akolitusi rend
kiszolgáltatásakor írja a következőket: „A szentmise végén a püspök ál-
dást ad, leül az oltár előtt, s így szól a felszenteltekhez: „Legkedvesebb
fiaim! Fontoljátok meg a rendet, amelyet felvettetek s a terhet, amelyet
vállatokra helyeztek; igyekezzetek szentül s buzgón élni és a mindenha-
tó Istennek tetszeni, hogy kegyelmét megnyerjétek, amelyet nektek ir-
galmasan megadni kegyeskedjék. Mindnyájan, akiknek a hajkoronát s a
négy kisebb rendet feladtuk, végezzétek el a hét töredelmi zsoltárt a li-
tániákkal,  versekkel  s  imákkal.  És  a  mindenható  Istenhez  érettem is
imádkozzatok”. Valamennyien felelik: „Szívesen!”16 A szöveg tartalma
szépen kifejezi,  hogyan készüljön felelősen feladatára  a szent rendek
fölvevője a töredelem által. Ami még megjegyzendő az idézett részben,
az a „töredelem” szó használata a „bűnbánati” helyett. 

A Római Pontificale „septem Psalmos” kifejezést 6 alkalommal hasz-
nálja. Ezek a következők:

A kisebb rendek kiszolgáltatásakor:

„Sínguli  ad primam Tonsúram,  vel  ad quátuor  minóres  Ordines
promóti, dícite semel septem Psalmos Pœnitentiáles, cum Litániis,
Versículis, et Oratiónibus.”17

16 MÜLLER, L., Az egyházirend, http://www.ppek.hu/konyvek/Muller_Lajos_Az_egy-
hazirend_1.pdf 48. old. (a kutatás időpontja 2021. január 15.)



232 Laurinyecz Mihály

A templomszenteléskor:

„Tunc Pontifex cum clero, et populo accedit ad locum, ubi pridie
Reliquiae positae fuerunt, et ibi incipit, et dicit voce submissa cum
clericis septem Psalmos Poenitentiales cum Antiphona Ne reminis-
caris, Domine…”18 és: „Pontifex mane in suo habitu quotidiano ve-
nit ad Ecclesiam; et sedens in sede ad dexteram, vel in faldistorio
ad sinistram altaris consecrandi, incipit, et dicit voce submissa cum
clericis septem Psalmos Poenitentiales cum Antiphona Ne reminis-
caris, Domine.” 19

Zsinat előtti szertartás volt a Bűnbánók kitessékelése a templomból –
liturgia (De expulsione poenitentium ab ecclesia in feria quarta cine-
rum), nagyböjt negyedik hétköznapján (itt fel van sorolva a hét zsoltár
teljes szövegükkel):

„Et super faldistorium accumbit,  et  ministri,  et totus populus,  et
poenitentes prosternunt se in terram, et pro ipsorum poenitentium
absolutione dicunt septem Psalmos Poenitentiales alternatim: SEP-
TEM PSALMI POENITENTIALES…”20 

A harangszentelés témájához kapcsolódik az az forrás, mely a bűnbá-
nati zsoltárok számára vonatkozóan más felsorolást hoz, mint a szoká-
sos: Simándi Katalin néprajzkutató tollából:

„A szertartás a hét töredelmi zsoltár (50, 53, 56, 66, 69, 85, 129.) fel-
olvasásával kezdődik. Ezt követően a püspök szentelt vízzel mossa
meg a harangot. Ez az aktus jelzi, hogy a harang megtisztul, elvo-
natik a profán használattól és vallási szolgálatba lép.”21 A zsoltár-
számok  variálásának  a  hátterében egy szintén  harangszentelésre

17 XIV. BENEDEK ÉS XIII. LEÓ pápa: Pontificale Romanum, Laudate Dominum Liturgi-
cal Editions,  https://introibo.net/download/buecher/pontificale_romanum.pdf  (a ku-
tatás időpontja 2021. január 15.)

18 XIV. BENEDEK ÉS XIII. LEÓ pápa: Pontificale Romanum, https://documentacatholica-
omnia.eu/01p/1895-1895,_SS_Leo_XIII,_Pontificale_Romanum,_LT.pdf  220.  old.  (a
kutatás időpontja 2021. január 15.)

19 uo.
20 uo. 445. old. (a kutatás időpontja 2021. január 15.)



A hét bűnbánati zsoltárról 233

vonatkozó forrás lehet az apropó, mivel a szerző utal a Trial of cap-
tain Thomas Atchison szövegére, aki Pontificale Romanum-ra hi-
vatkozva hozza a harangszenteléskor éneklendő zsoltárokat (50, 53,
56, 66, 69, 85, 129.), melyek szám szerint megfelelnek Simándi Kata-
lin felsorolásával. De Atchison nem használja a „bűnbánati” kifeje-
zést, csupán a zsoltárokét – a harangszenteléssel kapcsolatosan.22

„Bell Christening: Bell-Christening. Pope John XIII blessed the new
bell of St. John Lateran A. D. 968 and named it »John.« This is the
first  instance  on  record  of  christening  bells.  The  ceremony  of
blessing, or, as it is often called, christening bells, is both interesting
and instructive. It sums up all the sacred ideas associated with the
use of bells in the liturgy and in Christian life. After the recitation
of Psalms 50, 53, 56, 66, 69, 85, 129, the bishop blesses the water to
be used in the christening. With this water he sprinkles the bell or
bells both within and without.”23 Simándi viszont már hozzáteszi a
harangszenteléskor  imádkozott  zsoltárokhoz  a  „töredelmi”  szót.
Így keveredik a harangszentelés és a töredelem kifejezésének kap-
csán egybe olyan zsoltár, mely eredetileg nem tartozott a bűnbána-
tiak kategóriája közé.

Anathema esetében a következőt olvassuk a Pontificaleban:

„Tunc Pontifex sedens cum mitra, dicit cum ministris septem Psal-
mos Poenitentiales.” 24

21 SIMÁNDI, K.,  Szentek a latin nyelvű harangfeliratok tükrében in:  BARNA, G., (szerk.),
Szenttisztelet – A szenttisztelet történeti rétegei és formái Magyarországon és Közép-Európá-
ban. A magyar szentek tisztelete SZTE Néprajzi Tanszék, Szeged http://acta.bibl.u-sze-
ged.hu/69944/1/szegedi_vallasi_008_166-181.pdf (a kutatás időpontja 2021. január 15.)

22 ATCHISON,  TH., Trial https://books.google.hu/books?id=krgNAAAAQAAJ&pg=
PA77&lpg=PA77&dq=%2250,+53,+56,+66,+69,+85,+129%22&source=bl&ots=
jV1Bhg48El&sig=ACfU3U2PhcjhnlnjQ5m6QDQg8sgptKP3pw&hl=hu&sa=X&ved=2a-
hUKEwjE_pPFrKvuAhVhwosKHXBhAJYQ6AEwAHoECAQQAg#v=onepage&q=
%2250%2C%2053%2C%2056%2C%2066%2C%2069%2C%2085%2C%20129%22&f=fal-
se (a kutatás időpontja 2021. január 15.)

23 American Ecclesiastical Review, 1955. https://archive.org/stream/americaneccle-
sia33cathuoft/americanecclesia33cathuoft_djvu.txt  (a kutatás  időpontja 2021.  január
15.)



234 Laurinyecz Mihály

A bűnbánati  zsoltárok  imádkozásához  búcsú kapcsolódik (ötven
napi búcsú):

„Psalmi Poenitentiales eo quia de poenitentia agunt, ita vocati sunt,
qui tamen ante D. Augustinum erant in vsu; Sanctus enim ille in
extremis laborans eos sibi legi iusserat. Innocentius III. tempore qu-
adragesimali recitari statuit Radulphus propos. 21. sed postmodum
praefatus Beatus Pius V. hanc ob ligationem tantum Chori esse sta-
tuit, et solummodo in qualibet feria sexta quadragesimali recitan-
dos  ordinauit,  in  quo  die  Adam  peccasse  dicitur,  et  secundus
Adam Christus eius pretiosissimo sanguine lapsos redemit. FR. si
hoc verum esset, sequeretur primos Parentes in gratia; ac innocenti-
ae statu per integram hebdomadem mansisse: Creator enim Mundi
die  septimo,  id  est,  sabbati  requieuerat  ab vniuerso opere,  quod
patrarat,  qui die antecedenti  eiusdem parentes creauerat;  ergo in
sequentis hebdomadis feriae sexta saltem Adam peccauerat. Itaque
psalmos poenitentiales in Choro, vel extra eum recitantibus praefa-
tus  B.  Pius  quinquaginta  alios  indulgentiae  dies  erogauit,  vt  in
praedicta Bulla. Numerus autem sptenarius psalmorum poenitenti-
ae remissionis symbolum est, in mosaica enim lege leprosi, qui pec-
catorum sigura  sunt,  septies  aspergebantur  ad obtinendam salu-
tem; leprosus Naaman syrus, vt ab eius lepra mundaretur, septies
in Iordane se lauare oportuit. In septimo mense concedebatur gene-
ralis remissio. In septima annorum hebdomada…”25

V. A bűnbánati zsoltárok mai alkalmazásai a liturgiában

A II. Vatikáni Zsinat után érdekes módon radikálisan csökken a bűnbá-
nati zsoltárokra való szó szerinti hivatkozás. Legtöbbször a Zsoltárok
imádságára  való általános utalással  találkozunk,  javasolva más lélek-

24 Pontificale Romanum i. m. https://documentacatholicaomnia.eu/01p/1895-1895,_SS
_Leo_XIII,_Pontificale_Romanum,_LT.pdf 483. old. (a kutatás időpontja 2021. január
15.)

25 MELITENSUS,  M., Psalmus in:  Hierolexicon,  sive  sacrum  dictionarium,  http://ma-
teo.uni-mannheim.de/camenaref/magri/magri1/Magri_hierolexicon_15.html  (a  kuta-
tás időpontja 2021. január 15.)



A hét bűnbánati zsoltárról 235

emelő szövegek éneklését, közös vagy egyéni imádságát a szertartások
előkészületeként. Talán azért is, mivel maguk a Zsoltárok nem kategori-
zálódnak eredetükben ebbe a hetes csoportba, illetve más szövegek is
színesíthetik a lelki fölkészülést.

A Római misekönyv 2009-es kiadása a következőket hozza a Zsoltá-
rokkal kapcsolatban általánosan:26

„39. Az Apostol figyelmezteti a keresztényeket, akik Uruk eljövete-
lét várva egybegyűlnek, hogy egy szívvel-lélekkel énekeljenek zsol-
tárokat, himnuszokat és szent énekeket (vö. Kol 3,16).”27

A Római misekönyv 1991-es kiadásában az egyes bűnbánati zsoltár al-
kalmazását a következő táblázatban foglaljuk össze:28

zsoltár szám liturgikus alkalom megjegyzés oldalszám
50. hamvazószerda 3. antifóna lehető-

sége
156.

37,22-23 nagyböjt II. hete szer-
da

kezdőének 172.

50,12 hamvazószerda utáni 
csütörtök

áldozási ének 158.

101,3 nagyhétfő áldozási ének 210.
129,7 évközi 20. vasárnap áldozási ének 346.
129,3-4 évközi 28. vasárnap kezdőének 354.
37,22-23 évközi 31. vasárnap kezdőének 355?
6,3-4 betegekért votív mise kezdőének 872.

A Bűnbocsánat és Oltáriszentség liturgikus kézikönyve ezeket a zsoltár-
alkalmazásokat ajánlja:29

26 Római Misekönyv általános rendelkezései http://tar.liturgia.hu/Dokumentumok/Ro-
mai%20Misekonyv/A%20romai%20misekonyv%20altalanos%20rendelkezesei.pdf  (a
kutatás időpontja 2021. január 15.)

27 Római Misekönyv általános rendelkezései (2009) 24. old. 
28 Uo.
29 Bűnbocsánat és Oltáriszentség, MKPK, Budapest, 1976



236 Laurinyecz Mihály

zsoltár szám liturgikus alkalom hely/old.
„énekelhető egy
zsoltár”

Több megtérő kiengesztelődésé-
nek szertartása egyéni bűnvallo-
mással – bevezetés

36.

„Megfelelő ének
eléneklése…”

Különböző 148. 156. 201.

50,34;5-6;18-19 Több megtérő kiengesztelődésé-
nek szertartása egyéni bűnvallo-
mással – válaszos zsoltár

45.

50,4-5 Szövegek egy megtérő kiengesz-
telődéséhez

71.

31,1-2;3-4;6-7;10-11 Kiengesztelődési szövegek – vá-
laszos zsoltárok

97.

50,3-4;5-6a;12-13;18-
19

Kiengesztelődési szövegek – vá-
laszos zsoltárok

98. 179.

142,1-2;3-4;5-7ab;8cd-
9;10-11

Kiengesztelődési szövegek – vá-
laszos zsoltárok

101.

31,1-7;10-11 Isten irgalmának dicsőítése 131.
129. 
50.

Bűnbánati liturgia betegeknek 
zsoltárajánlással

209.

A Betegellátás szertartáskönyvében ezeket találjuk:30

zsoltár szám liturgikus alkalom hely/old.
imádság a Szentírás-
ból, zsoltárokból

beteg látogatása 25.

zsoltárimádság haldokló Istennek ajánlása 75.
6,2-4a;4b-6;9-10 válaszos zsoltárváltozat 89.
101,2-3;24-25;26-
28;19,21

válaszos zsoltárváltozat 91.

142,1-2;5-6; válaszos zsoltárváltozat 92.

30 Betegellátás szertartáskönyve, MKPK Budapest, 1974



A hét bűnbánati zsoltárról 237

Az Áldások könyve31 javaslatai:

zsoltár szám alkalom oldalszám
„alkalmas ének után” harangszentelés 411.

A vasárnapi Olvasmányos könyvben a következőket olvassuk (érdekes
módon az A és B évben alig,  de a C évben egyáltalán nem találunk
egyetlen egy szövegrészt sem a hét bűnbánati zsoltárból):

zsoltár szám liturgikus alkalom
50,3-4.5-6a.12-13.14.17 „A” Nagyböjt 1. vasárnapja
129,1-2. 3-4ab. 4c-6. 7-8 Nagyböjt 5. vasárnapja
129,5 Évközi 19. vasárnap

31,1-2.5.6.7 „B” 5. évközi hét péntek
31,1-2.5.11 évközi 6. vasárnap

„C” évben egyikben sem található

Köznapok
50,3-4.5-6a.12-13.14 és 17 Hamvazószerda
50,3-4.5-6a.18-19 Péntek hamvazószerda után
129,1-2.3-4ab.4c-6.7-8 1. nagyböjti hét péntek
50,3-4.18-19.20-21ab 3. nagyböjti hét szombat
50,3-4.12-13.14-15 nagyböjt 5. vasárnapja
101,2-3.16-18.19-21 5. nagyböjti hét kedd
31,1-2.5.6.7 8. évközi hét hétfő
50,3-4.5-6a.6bc-7.12-13 18. évközi hét kedd
101,16-21.29 és 22-23 26. évközi hét hétfő
31,1-2.5.11 28. évközi hét péntek
129,1-4.7-8 27. évközi hét kedd
129,1-5 28. évközi hét csütörtök

31 Áldások könyve, Szent István Társulat, Budapest, 2012



238 Laurinyecz Mihály

Zsolozsma:

zsoltár szám liturgikus alkalom
37. nagypéntek olvasmányos imaóra (o. i.)
50. nagypéntek reggeli dicséret (r. d.)
142. nagypéntek esti dicséret (e. d.)
142. nagyszombat e. d.
6. I. hét hétfő o. i.
50. I. hét péntek r. d.
37. II. hét péntek o. i.
50. II. hét péntek r. d.
50. III. hét péntek r. d.
129. IV. hét vasárnap e. d.
101. IV. hét kedd o. i.
142. IV. hét csütörtök r. d.
50. IV. hét péntek r. d.
142. Befejező imaóra kedd
129. Befejező imaóra szerda

Az Enchiridion indulgentiarum 1999-es kiadásában a következőket ol-
vassuk  a  9.  fejezet  „Examen conscientiae  et  actus  contritionis”  címe
alatt:  „Partialis  indulgentia conceditur christifideli  qui,  praesertim ad
praeparandam confessionem sacramentalem,

1° suam conscientiam excusserit cum proposito se emendandi; 
2°  actum contritionis,  quavis  legitima formula,  pie  recitaverit  (e.g.

Confiteor; Ps De profundis; Ps Miserere; Ps Graduales; Ps Paeniten-
tiales).”32

32 Enchiridion indulgentiarum, 1999 https://www.vatican.va/roman_curia/tribunals/ 
apost_penit/documents/rc_trib_appen_doc_20020826_enchiridion-indulgentiarum_ 
lt.html (a kutatás időpontja 2021. január 15.)



A hét bűnbánati zsoltárról 239

VI. Exkurzus – a „Psalteratus” „Literatus” kifejezés tartalma

Kissé még visszatekintve a múltba, találunk egy sajátos elnevezést,  a
„psalteratus” vagy a „literatus” kifejezést, mely a zsoltárok olvasásában
járatos (aki már ismeri a betűket és tudja olvasni a zsoltárokat) személy
jelezte.33,34 Ezek a kifejezések a gyermekek olvasásra tanítására vonat-
koznak. Ezekben a szövegekben megtaláljuk a bűnbánati zsoltárok egy-
szerű, rövid szövegeire való utalást, mint a betűk ismeretének és az ol -
vasás megtanulásának alkalmas lehetőségeit. Idézünk szó szerint is egy
szövegrészt:

„At  qui  Psalteratus hic,  mox  Literatus dicitur.  Huc omnino spectat
Vita S. Theobaldi sæc. 6. Bened. part. 2. pag. 161: Monere cœpit.... ut in-
ter  pauperes Christi  sibi  clericum quæreret,  qui eum litteras doceret:
Litteratos dicens ad mandata divina percipienda proniores,  et  melius
percipiendo ad obediendum devotiores. Quod collega festinare studuit,
et  magistrum  qui  septem  Psalmos,  quos  Pœnitentiales  sancta  vocat
simplicitas,  doceret  exhibuit.  Omnibus  plane  brevi  tempore  edoctis,
psalterio indiguit, etc.”35

33 ARCHIBALD, E. P., BROCKLISS, W., GNOZA J., (szerk.)  Learnincs latin and greek from
antiquity  to  the  present, https://books.google.hu/books?id=ZaSUBgAAQBAJ&pg=
PA102&lpg=PA102&dq=margherita+datini+teacher+psalm&source=bl&ots=T4JhnxZ7
Cf&sig=ACfU3U3Tvxkhs82XPHeQY_CJ4gGXdIqG_Q&hl=hu&sa=X&ved=2ahUKEwjf-
gaH-wqvuAhXHpIsKHSMnDS8Q6AEwDnoECBMQAg#v=onepage&q=margherita%
20datini%20teacher%20psalm&f=false 102. (a kutatás időpontja 2021. január 15.)

34 https://books.google.hu/books?id=IanpN4LpgQ8C&pg=PA42&lpg=PA42&dq=it
+was+used+to+teach+children+how+to+read+seven+penitential+Psalm&source=bl&ot
s=3ycofiJUpG&sig=ACfU3U3h93vwRlo967tGZTIHHRpomYRh8g&hl=hu&sa=X&ved
=2ahUKEwi79eXwwKvuAhWCtYsKHV1kD6QQ6AEwGXoECAYQAg#v=onepage&q
=it%20was%20used%20to%20teach%20children%20how%20to%20read%20seven%20
penitential%20Psalm&f=false (a kutatás időpontja 2021. január 15.)

35 Psalteratus in DU CANGE et al., Glossarium mediæ et infimæ latinitatis. Niort: L. Favre,
1883-1887, internetes változata: http://ducange.enc.sorbonne.fr/PSALTERATUS (a kuta-
tás időpontja 2021. január 15.)



240 Laurinyecz Mihály

VII. Exkurzus – Zenei megjelenés

Több zenei vonatkozással is találkozunk a történelem során, pl. Orlando
de Lassus, Andrea Gabrieli és William Byrd zeneszerzők tollából:

„Very appropriately,  the  Seven Penitential  Psalms  have inspired
some of the most moving music (afterall, the psalms are hymns).
Renaissance composers like Orlando de Lassus and Andrea Gabri-
eli have left us their stirr ingrenditions (in Latin), as has William
Byrd  done  in  English.  The  reader  may  want  to  accompany  the
reading  of  this  series  with  one  of  these  musical  settings  in  the
background.”36

Egy zenei érdekesség szintén a múltból: a 14 éves Mozart fejből leje-
gyezte  Gregorio  Allegri  50.  zsoltár  zenéjét37.  Korábban tilos volt  leje-
gyezni, ha valaki mégis megtette volna, azért kiközösítés járt. Mozart-
nak  fejből  sikerült  lejegyeznie  egyetlen  hallás  után.  Amikor  a  dolog
kiderült, a zeneszerző Aranysarkantyú rendet kapott érte.38

VIII. Szent Ágoston: A hét bűnbánati zsoltár magyarázatának 
erkölcsteológiai vizsgálata 

Most vizsgáljuk meg szoros értelemben röviden az „Előszó” után a 6.
Zsoltárban azokat a szövegrészeket, amelyek erkölcsi szempontból és
éppen a bűnbánattartás oldaláról volt fontos Szent Ágostonnak. Vizsgá-
lódásunk a korábbi JEL Kiadó általi szövegváltozat alapján történik.

36 STRAVINSKAS,  P.  M.  J.,  The  Seven  Penitential  Psalms  in  time  of  pandemic,
https://www.catholicworldreport.com/2020/04/04/the-seven-penitential-psalms-in-time-
of-pandemic/ (a kutatás időpontja 2021. január 15.)

37 ALLEGRI, G., Miserere mei, Deus Tenebrae, conducted by Nigel Short
https://www.youtube.com/watch?v=H3v9unphfi0 (a kutatás időpontja 2021. január 15.)

38 A 14 éves Mozart fejből lejegyezte a Vatikán által titokban tartott zeneművet
https://mult-kor.hu/a-14-eves-mozart-fejbol-lejegyezte-a-vatikan-altal-titokban-tartott-
zenemuvet-20170529?fbrkMR=desktop (a kutatás időpontja 2021. január 15.)



A hét bűnbánati zsoltárról 241

Az  Előszó-ban mindjárt utalást találunk az „Irgalmasság évére”, hi-
szen a kiadás apropóját épp ez adta meg. A fordító, Dr. Diós István a
következő, figyelemreméltó szempontokat idézi a teológiából:

„amit halálos bűn állapotában teszek, semmit nem ér Isten előtt”39

Ennek a mondatnak helyes értelmezése igen fontos teológiai szempont-
ból… De a következő – korábbiakra is alapozva igen figyelemre méltó:
„A bűnbánati  zsoltárok a bűnbánat iskolája”40 A bevezető megjegyzi:
„A hét zsoltárból ötnek – a feliratok szerint – Dávid király a szerzője, a
nagy bűnbánó.”41 Nagy bűnbánó: aki felismerte, mit jelent Isten kegyel-
me nélkül élni, és mit jelent Vele együtt járni. Kifejeződik a fordító vá-
gya is: „Bárcsak az Irgalmasság Évében felébredne bennünk a bűntudat
és a bűnvallomás alázata, be mernénk ismerni és jó szentgyónásokban
meg  mernénk  vallani  bűneinket,  megfogadva  a  zsoltárokból  felénk
hangzó hívást: ’Tegyetek vallomást az Úrnak, mert jó, mert az ő irgal-
massága örökkévaló!’” 42

A 6. Zsoltár szövegismertetése:
A zsoltármagyarázatban a következő témacsoportokkal találkozunk:

A körülöttünk élő emberekhez való viszonyulásunkról

A  hívő  ember  egy  adott  környezetben  él,  olyanok  között,  akik  nem
akarnak tudni a hit dolgairól. S emiatt a hívő is nagy kísértésbe kerül:
mer-e beszélni a jóról, a megtérésről, a bűn súlyáról? Mintegy lelki öreg-
ség ez a teher, ami rátelepedik az emberre. Ebben a környezetben jónak
megmaradni: isteni kegyelem, nagy ajándék.

„Megöregedtem. Az, hogy ezt mondja: ellenségeim között, vagy a ví-
ciumokat jelenti,  vagy az embereket, akik nem akarnak megtérni. Ők
ugyanis, még ha nem is tudják, még ha kíméletesek is, még ha viták nél-
kül is vannak a városokban, házakban, lakomákon és a gyakori beszél-

39 SZENT ÁGOSTON, A hét bűnbánati zsoltár magyarázata, i. m. 7. old.
40 uo.
41 uo.
42 8. old.



242 Laurinyecz Mihály

getésekben, mintha egyetértőek volnának; mivel ellentétes szándékúak,
valójában ellenségei azoknak, akik megtérnek Istenhez.

Mert ki ne látná, hogy azok, akik szeretik és kívánják ezt a világot, el-
lenségei azoknak, akik meg akarnak szabadulni ettől a világtól? Mert ha
tehetik, magukkal vonják őket a büntetésbe. És nagy ajándék naponta a
szavaik között forgolódva nem letérni Isten parancsolatainak útjáról.” 43

A jó ember „gyakran azért nem váltja valóra jó elhatározását, hogy
meg ne bántsa azokat, akik között él, akik más, veszendő és mulandó ja-
vakat szeretnek és kergetnek.” 44

„jóllehet  ugyanazokon  az  összejöveteleken  vannak  jelen,  mégis  a
cséplés helyén, a szérűn már szétvált a mag és a pelyva. Igaz, a magok
még a pelyva között rejtőznek: így tehát együtt forgolódnak, de a szél
nem kaphatja föl egyformán őket.” 45

„…majd nyilvánvalóvá válik az igazak jutalma és a bűnösök bünteté-
se.  Mert most  a gonoszok olyannyira nem szégyellik magukat,  hogy
szüntelenül  sértegetnek  minket,  és  gúnyolódásaikkal  többnyire  el  is
érik, hogy a gyenge emberek szégyenkezni kezdenek Krisztus neve mi-
att…”46

„…nevetség tárgya lesz a gonoszok között és őrültnek nevezik azok,
akik nem akarnak meggyógyulni. És gyakran, nehogy őrültnek tartsák
a kétségbeesettek, fél megtenni és halogatja azt, amit a leghűségesebb és
leghatalmasabb orvos parancsolt.” 47

„Most tehát nem képesek szégyenkezni azok, akik előtt nekünk nem
szabad szégyenkeznünk, nehogy az elhatározott úttól visszatartsanak,
azon akadályozzanak, vagy lassítsanak minket.” 48

43 25. old.
44 26. old.
45 27. old.
46 28. old.
47 29. old.
48 29. old.



A hét bűnbánati zsoltárról 243

Az ítéletről és az ítélet napjáról

Az ember keresi a vonatkoztatási pontokat: mit lehet tudni az ítéletről,
ki tudhatja azt? Maga Krisztus mit tud arról? Idejéről, hogyanjáról, mér-
céjéről? Ezekre ad szétszórtan választ Szent Ágoston:

„ez az octava az ítélet napját jelenti” 49

„a kijelentés, hogy a Fiú nem ismeri ezt a napot, nem azt jelenti, hogy
ő nem tudja, hanem hogy nem akarja azok tudomására hozni, akiknek
nem válik javukra ezt tudni.” 50

„eljön az ítélet nyolcadik napja, mely az érdemek szerint megfizet” 51

„vád” „dorgálás” a tartalma 52

„…azt is fölismerteti vele, hogy micsoda büntetések várnak a gono-
szokra, akik nem akarnak megtérni Istenhez, ha a megtérők is ennyi ne-
hézséggel küzdenek; amint egy másik helyen írva áll: Ha az igaz is alig
üdvözül, hová lesz a bűnös és a rossz? (Oz 6,3 LXX szerint).” 53

A belső ember

Következő téma a megtért, belső, vagy új ember:
„a lélek szerint éljünk, azaz a belső ember szerint, akit új embernek is

nevezünk az újjászületés és a lelki erkölcs megújulása miatt.” 54 

A megtérés és a bánat

Hogyan bontakozik ki a benső ember? A megtérés, a bánat által. De ez
Isten kegyelme, Isten műve mibennünk:

„Téríts meg Uram, azaz segíts, hogy végbemenjen bennünk a megté-
rés.”55

49 10. old.
50 11. old.
51 14. old.
52 14-15. old.
53 18. old.
54 13. old.
55 19. old.



244 Laurinyecz Mihály

„Szabadíts meg – mondja – a te irgalmasságod miatt. Úgy érti, hogy
nem érdemeiért gyógyul meg… hanem a te irgalmasságodért.” 56

„…most van a megtérés ideje, mert ha ez az élet befejeződik, nincs
más hátra, mint az érdemek szerinti megfizetés.” 57

Lemosni vagy öntözni: „az öntözés azonban mélyebbre hatol; ilyen a
szív mélyéig ható sírás.” 58

„Piruljanak és szégyenüljenek meg – ki ne ítélné ezt a legigazságo-
sabb büntetésnek, hogy szégyenre forduljanak azok, akik az üdvösségre
nem akartak odafordulni.” 59

„Piruljanak és szégyenüljenek meg összes ellenségeim azt is jelenti,
hogy tartsanak bűnbánatot bűneik fölött,  ami szégyenkezés és  benső
háborúság nélkül nem lehetséges.”60

Isten bírói mivolta

Ágoston két kiemelkedő képet ad a bánat körülményeiben Istenről: az
egyikben mint bíró, a másikban mint orvos jelenik meg. Nem dühből
büntető Isten előtt állunk, hanem nyugodt, békét sugárzó bíró előtt:

„nyugalomban ítélsz, aki pedig nyugodt, az nincs felindultságban. Is-
tent mint bírót nem háborítja föl semmi…”61

Isten orvosi mivolta

Bár nem feledhető az igazságosság és az ahhoz kapcsolódó bírói mivolt,
Ágoston  jóval  többször  utal  Isten  orvosi  mivoltára,  vagy  a  bűnösre,
mint betegségre, a megtérésre, mint gyógyulásra:

„És te, Uram, meddig? – Ki ne értené, hogy itt a betegségeivel küsz-
ködő lélekről van szó, akihez késlekedik jönni az orvos, hogy meggyőz-
ze,  milyen bajokba taszította  magát a lélek a bűneivel?  Ami ugyanis

56 19. old.
57 20. old.
58 23. old.
59 30. old.
60 31. old.
61 16. old.



A hét bűnbánati zsoltárról 245

gyorsan gyógyul, attól nem nagyon óvakodunk; a gyógyulás nehézsé-
gei láttán viszont gondosabban vigyázunk a visszanyert egészségre.” 62

„Az ágy itt azt a helyet jelenti, ahol a beteg és gyenge lélek fekszik,
azaz a testi gyönyörűségeket és mindféle evilági élvezetet;  amelyeket
könnyeivel mosogat az, aki szabadulni akar tőlük.” 63

„Sok könnyével kiesdje Isten irgalmasságától a hatásos orvosságot.”64

A megtérés visszautasításának következménye, a lélek vaksága

Többször előkerül a megtérés, mint lehetőség gondolata. Az ember a
megtérésről  előbb dönt,  majd pedig megvalósul.  De ha megmarad a
bűnben, az a lélek halálát jelenti számára: „Ebben a halálban az Istenről
való elfeledkezés a törvény és a parancsolatok megvetését jelenti: ahogy
alvilágnak mondja a lélek vakságát, mely a vétkezőt, azaz a haldoklót
körülveszi és elborítja.” 65 Ez az elme vaksága,66 itt újból megjelenik a
gyógyulás-betegség gondolata.

Helyszűke miatt nem ismertetjük a többi zsoltárt. De ha bárki lelke
javára kívánna lelki olvasmányt keresni, bátran vegye elő ezeket a zsol-
tármagyarázat válogatást. Tapasztalat alapján mondhatom, annak elle-
nére, hogy vannak általános és bármely lelki írónál is megtalálható gon-
dolatok a bűnbánatról, találunk személyre szólóakat is.

IX. Összehasonlító megjegyzések Júdás személyével kapcsolatban

Az alábbiakban két fontos személyiség bűnbánati zsoltármagyarázatát
szeretném összehasonlítani, Szent Ágostont és Luther Mártont. Mégpe-
dig abból a szempontból, hogy egy adott bűnbánati zsoltárban (a 142.-
ben) hogyan mutatják be Júdás személyét.

62 17. old.
63 21. old.
64 22. old.
65 21. old.
66 23. old.



246 Laurinyecz Mihály

Zsolt. Konkrét
szöveg

Szent Ágoston Luther Márton

142. 142,1 „Zsoltár 
Dávidé, ami-
kor a tulajdon 
fia üldözte 
őt.” 235. old.

142,3 „Mert az
ellenség ül-
dözte a lelke-
met…”

Zsolt 54,13 
„Mert ha az el-
lenségem 
mondott volna
rám átkot, 
ugyancsak el-
viselném, és 
ha az kereke-
dett volna fö-
lém, aki gyű-
lölt, talán 
elrejtőztem 
volna előle.” 
244. old.

Júdás a vőlegény 
fia, aki üldözi a vő-
legényt. Ez történt 
akkor; de vajon a 
későbbiek példája 
volt? Az Egyház-
nak később sok ha-
mis testvért kellett 
elszenvednie, úgy, 
hogy most is és 
egészen végig azt a
vőlegényt üldözi a 
fiú…. Ki az ellen-
ség? …De mit te-
gyek Absalommal?
Mit tegyek Júdás-
sal? Mit a hamis 
testvérekkel? Mit a 
rossz fiakkal, akik 
mégiscsak fiak, 
akik nem velünk 
szemben káromol-
ják Krisztust, ha-
nem velünk együtt 
imádják Krisztust 
és bennünk üldö-
zik Krisztust?” 
244-245. old.

„Mert ellenség üldöz 
engem. Azok az ellensé-
geim, akik önigazságuk-
kal és saját bölcsessé-
gükkel mindig is 
ellenem voltak. Így min-
den Ábelnek megvan a 
maga Kainja, minden 
Izsáknak megvan a 
maga Izmaelje, minden 
Jákóbnak megvan a 
maga Ézsauja, és Krisz-
tusnak megvan a maga 
Júdása, aki lelkének el-
lenáll, különösen azok-
ban a dolgokban, ame-
lyek a lelket érintik – az 
igazságban és az igazsá-
gosságban. Az önteltek 
ugyanis nem akarják el-
ismerni, hogy önigazsá-
guk semmi, és ezért ül-
dözik a valóban igaz 
embereket, akik kizáró-
lag Isten igazságából és 
igazságosságából élnek. 
Földre tiporja életemet. 
Azaz: dicsőségben él-
nek, magasan trónol-
nak, az emberek szemé-
ben pöffeszkednek 
talmi csillogásukkal. 
Miattuk kell egészen 
megaláztatnom, hogy 
az emberek előtt meg-



A hét bűnbánati zsoltárról 247

vetetté és gyűlöletessé 
váljak. Mindezekkel a 
zsoltáros azt akarja kife-
jezni, mekkora megve-
tés éri az embert, aki ke-
gyelemben, Krisztusban
él.”

A két teológus teljesen összhangban van Júdás személyének értékelésé-
ben. A kérdés csupán az, hogy ki kire alkalmazza ezt a képet, amikor
azt kell megvizsgálni, hogy az adott jelenben kikre vonatkoztatható az a
magatartás, amit Júdás és amit Krisztus valósított meg. Az mindkettő-
jüknél megfontolandó, hogy „házon belül” keresik az illetőket. Nem ki-
fele mutogatnak, hanem felismerik, hogy a legnagyobb ellenség épp a
kebleken melengetett kígyó lehet: „a vőlegény fia”.

Összegzés

Véletlenszerű a  találkozás  egy könyvvel,  tudatos  választás  egy téma
mellett. Különleges szellemi és lelki élmény is, ahogyan kibontakozott
előttem az Egyház teológiai múltjában és jelenében az a módszertani fo-
lyamat és hatásmechanizmus, ahogyan egy gondolatkör kikristályoso-
dik, kategóriává válik és – bár eredeti vonatkozásában nem, de későbbi
értelmezésében  egységes  képet  kap.  Vizsgálva,  hogy  a  felsorolásban
szereplő hét bűnbánati zsoltár mennyire bűnbánati, azt látjuk, hogy le-
hetne még hozzájuk sorolni tartalmuk alapján hasonlóakat, hiszen ezen
a heten kívül még sok másikban is megjelenik a lélek megtérésének, az
Isten törvényének, akaratának követése gondolata, a rossztól való elfor-
dulás, a bánat gondolata, az igaz ember útjának sorsa (vö. Zsolt 2.; 4; 5;
9; 10; 17; stb.), mégis itt záródik a sor. Nem mondhatjuk azt, hogy önké-
nyesen, hiszen nem egyetlen személy önkényes döntése fogalmaz meg
csoportokat. De úgy tűnik, hogy a lélek, az elme egyszer megáll és nem
akarja tovább bővíteni azt,  ami amúgy jól körülhatárolt és történelmi
hagyomány veszi körbe. Bár ez a hagyomány a II. Vatikáni Zsinat kate-



248 Laurinyecz Mihály

góriáktól ódzkodni látszó liturgikus és erkölcsi  hagyományában tom-
pulni látszik. De nem tompul a gyarlóság ténye. Bár gyarapszik Isten ir-
galmába vetett bizalmunk, de ennek az irgalomnak és az imént jelzett
gyarlóságnak van egy viszonyulási folyamata, ami nem működhet a bá-
nat, a megtérés nélkül. Vagyis ezt segítő forrásokra most is szükségünk
van azért, hogy amint Szent Ágoston is írja, nyugalomra találjunk: „…
abban a városban leszünk, ahol a javunk (jónk) Isten, a világosság-Isten,
a kenyér-Isten, az élet-Isten: benne megtalálunk minden jót, amiért Tőle
távol járva vesződünk. Benne lesz … a nyugalom…”67

67 87. old.



KAJTÁR EDVÁRD

A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos
bemutatása, és szempontok a zsolozsma hitbéli
és teológiai értékének mélyebb megértéséhez

Bevezetés

A Krisztusban hívők közössége, az Egyház születése pillanatától imád-
kozik. Az ima – egyéni és közösségi – mintegy „lélegzetvétele” e közös-
ségnek. A csecsemő a születésekor felsír első önálló lélegzetvétele jele-
ként,  s  ettől  kezdve  egész  életének  alapvető  és  legfontosabb
életfunkciója a lélegzés. Ez a lélegzés az Egyház számára az ima: benne
lélegezni Isten „Lélek-zésében”, a Szentlélekben, mert Szent Pállal fogal-
mazva, „bennünk a Lélek imádkozik” (vö. Róm 8, 26). Közhely-szerű
megállapítás, de igazsága mégis vitán felüli: ahány hívő ember van, any-
nyiféle az ima is a Szentháromságos Istenhez, mégis, amikor a hívők kö-
zösségben, együtt szólnak Istenhez, annak az ilyenkor szükséges „forga-
tókönyv-igényén”  túl  (ezt  a  „közös  menetrendet”  vagy  koreográfiát
nevezzük  rítusnak)  közösségüket  építő,  megszentelő  jellege  is  van,
vagyis ez a közös ima liturgiává lesz. Igen, az imának is lehet/van litur-
giája, és ennek „klasszikus” közösségi valósága a zsolozsma.

A római egyház zsolozsmájának kialakulását és vázlatos történetét,
valamint teológiai hangsúlyait kívánjuk e tanulmányunkkal bemutatni,
s mint e mondatból is kiderül: két részben.

A zsolozsma kialakulását és történelmi fejlődését tekintve vázlatosan
összefoglaljuk, amit e tekintetben a különböző témánkkal foglakozó li-



250 Kajtár Edvárd

turgika-kézikönyvek illetve monográfiák tartalmaznak, majd a zsolozs-
ma teológiai hangsúlyait kívánjuk összefoglalóan bemutatni.

I. rész: A római egyház zsolozsmájának vázlatos története1

Az Egyházat,  kezdettől  jellemzi  a  közösségben végzett  ima:  a  hívők
„állhatatosan kitartottak az apostolok tanításában, a kenyértörés közös-
ségében és az imádságokban” (ApCsel 2, 42). A keresztények – egyéni-
leg is, közösségben is – imádkozhattak bármikor, de naponta, az egyes
napszakokhoz kötötten is.  A konkrét napszakokhoz (reggel,  este stb.)
kötött egyéni, illetve közösségi ima gyakorlatát az Egyház a zsidóságtól
ismeri. A zsidóság „zsolozsmája” alapvetően a napkeltéhez (reggelhez)
és a napnyugtához (este)  kapcsolódott,  de  idővel ezeken kívül  újabb
imaórák is megjelentek a gyakorlatban (pl. „napjában hétszer mondok
dicséretet neked” – Zsolt  119,  167).  Alapvetően közösségi ima ez,  de
imádkozták egyénileg is (vö. Dán 6, 11). Ennek az imának volt rituáléja,
kötött szövegekkel; az egész komplexum a teffilá elnevezést kapta: a szó
„imát, imaszolgálatot” jelent, de elsősorban a zsidó napszakhoz kötött
imádság  szakkifejezése.  A  fiatal  Egyház  első  éveiben  a  zsidóságból
megtért keresztények még részt vesznek a zsidóság liturgiáin, így azok
– nevezzük így – zsolozsmáin is (például „Péter és János pedig felmen-
tek a templomba a kilenc órai imádság idején” – ApCsel 3, 1). 2 Az Új-

1 Álljanak itt a teljesség igénye nélkül azok a tanulmányok és monográfiák, amelye-
ket felhasználtunk e zsolozsmatörténeti összefoglalóhoz: MARTIMORT A. G., La prière des
heures, (L’Église en prière, vol. IV: La liturgie et le temps), szerk. MARTIMORT A. G., Desclée,
Paris 1983, 167-293; PINELL J., Liturgia delle ore, in Anàmnesis, vol. V., Marietti, Genova-
Milano 1990; RAFFA V., La liturgia delle ore, Presentazione storica, teologia e pastorale,  Edizi-
oni OR, Milano 1990; UŐ., Liturgia delle Ore, (Nuovo Dizionario di Liturgia) szerk. SARTORE

D.,  TRIACCA A.  M., San Paolo,  Cinisello  Balsamo 19956,  702-724;  valamint  RUBÉN M.
LEIKAM két tanulmánya:  La Litugia delle Ore nei primi quattro secoli, és  La Liturgia delle
Ore nel rito romano, (Scientia Liturgica, Manuale di liturgia, vol. V: Tempo e spazio liturgico)
szerk. CHUPUNGCO A. J., Piemme, Casale Monferrato 1998, 29-56 és 90-130. E tanulmá-
nyok bőséges bibliográfiát is közölnek a téma további elmélyítéséhez.

2 Sajnos kevés konkrét bibliai vagy biblián kívüli de korabeli szövegtanunk van arra
vonatkozóan, hogy a keresztények milyen templomi/zsinagógai szertartáson vesznek
részt.  A zsidó származású keresztényekkel kapcsolatosan feltételezhető, hogy tartják



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 251

szövetség számos, főleg kései keletkezésű könyvében elszórtan megjele-
nő liturgikus műfajú szövegek (pl. az ún. Krisztus-himnuszok), szöveg-
töredékek viszont arról tanúskodnak, hogy ezt a zsidó liturgiát az Egy-
ház  „megkeresztelt”  módon  mind  az  egyéni  spiritualitás  mind  a
közösségi liturgia részévé tette. E keresztény „ima-liturgia” megszületé-
sének oka Krisztus kifejezett akaratában található, aki az életet hordozó
időt  átszövő Istenkapcsolatra  buzdítja  híveit:  „szüntelenül  kell  imád-
kozni és nem szabad belefáradni” (Lk 18, 1).3 Órigenész, a III. századi
egyházi  író  a  „szüntelen imádkozást”  egyéb  értelmezések  mellett  az
egyes napszakok ritmusába illesztett, napi többszöri ima gyakorlataként
is (amolyan zsolozsmaként is) értelmezi – hasonlóan a zsidó napszakok-
hoz kötött imához, zsolozsmához.4

A „szüntelenül imádkozó” (vö. 1 Tesz 5, 17) Krisztus-követő közös-
ség  az  Istenhez,  mint  Atyához  imádkozik  („Így  imádkozzatok:  mi
Atyánk…” – Mt 6,  9),  akit  Krisztus  nyilatkoztat  ki,  ismertet  meg,  és
ezért ő teszi lehetővé a hívek számára az Istennel mint Atyával való
kapcsolatot, mert ő az „egyetlen közvetítő Isten és ember között” (1 Tim
2, 5). Az Egyház zsolozsmája, elsősorban tehát annak krisztológiai ter-
mészetében tér el a zsidó zsolozsmától; ezért e liturgia a keresztény hit
szentháromságos újdonságának is sajátos része.

Az Egyháznak az idő folyamába ágyazott imája nemcsak teológiailag
merít a zsidó hagyományból, hanem szövegileg is, vagyis ezen imájá-
nak elsődleges eleme a zsidóság zsolozsmájának (vagyis a nap egyes

egy ideig a zsidósággal való rituális közösséget, míg a pogány származású kereszté-
nyekben nem alakul ki ilyen kötődés. A jeruzsálemi apostoli zsinat, valamint főleg Pál
apostol e tekintetben írt kijelentései fel is hatalmazzák a nem zsidó eredetű kereszté-
nyeket a zsidóságtól való „szabad elhatárolódásra” (nyilván feltételekkel); vö. ApCsel
15. fejezet.

3 A szüntelen imádságra való krisztusi buzdítást értelmezhetjük az egyéni spiritua-
litás, magánimádság szintjén is, de nem vonatkoztathatunk el az imáról való újszö-
vetségi reflexió során a közösségben végezett ima hatékonyságáról és lényegességé-
ről  sem:  „ahol  ketten  vagy  hárman  összegyűlnek  az  én  nevemben,  ott  vagyok
közöttük” (Mt 18, 20).

4 Vö.  ÓRIGENÉSZ,  Az imádságról, XII, 2; (Ókeresztény írók, XIV. kötet:  Órigenész, Az
imádságról és a vértanúságról) szerk.  VANYÓ L.,  Szent István Társulat, Budapest 1997,
70-71.



252 Kajtár Edvárd

szakaszaihoz kötött egyéni és/vagy közösségi imának) alapimája a zsol-
tár, amelyhez (amelyekhez) hamar hozzákapcsolja a közösség a saját,
keresztény imáit: „magatok közt zsoltárokat, szent dalokat és lelki éne-
keket zengjetek, énekeljetek és zengedezzetek szívetekben az Úrnak!”
(Ef  5,  19).  A zsolozsma  az  Egyház  születésétől  kezdve  a  keresztény
liturgikus szövegeknek, vagyis az ún. eukológiának (a liturgikus szöve-
gek világának) egyik legfontosabb ihletője, hiszen a bibliai eredetű ima-
szövegek (itt elsősorban a zsoltárokra gondoljunk) mellett az évszáza-
dok  során  egyre  több  egyházi  költemény  jelent  meg  (himnuszok,
antifónák, fohászok, könyörgések) az Egyház zsolozsmájában.

Az Egyház zsolozsmája tehát egyidős az Egyházzal, lényegét tekint-
ve máig változatlan igazsága a keresztény hitéletnek, mint liturgia és
mint spirituális valóság. A bibliai újszövetség lezárultát követő keresz-
tény ókor mind teológiailag mind rituálisan tovább mélyíti, illetve bon-
takoztatja ki ezt a bibliai gyökerű és megalapozottságú valóságot. Az el-
ső négy-öt keresztény évszázad egyházi irataiban jobbára a keresztény
ima (egyéni és közösségi) teológiai és egzisztenciális-spirituális karakte-
rének a bemutatásán volt a hangsúly (mint pl. Órigenész fentebb idézett
művében);5 ezen évszázadokból konkrét zsolozsma-rituálé még nem áll
a rendelkezésünkre.

Az V. századtól kezdve, viszont egyre inkább megismerhetővé válik
a zsolozsma rituáléja is. Ez az évszázad abban is vízválasztó, hogy a fel-
bomló-átalakuló római birodalom életében végbemenő radikális politi-
kai és társadalmi változások a kereszténység egészére, illetve az Egyház
életére  is,  így annak liturgikus  életére  is  jelentős  hatással  vannak.  A

5 Órigenész műve mellett meg kell még említenünk a következő korai patrisztikus
forrásokat is:  A tizenkét apostol tanítása (Didakhé), (Ókeresztény írók, III. kötet:  Apostoli
atyák), szerk.  VANYÓ L.,  Szent István Társulat, Budapest 1980, 91-101;  TERTULIÁNUSZ,
Az imádságról, (Ókeresztény írók, XII. kötet: Tertullianus művei), szerk. VANYÓ L., Szent
István Társulat, Budapest 1986; RÓMAI SZENT KELEMEN, Levél a korintusiakhoz, (Ókeresz-
tény írók, III. kötet:  Apostoli atyák), szerk.  VANYÓ L., Szent István Társulat, Budapest
1980, 102-145; ALEXANDRIAI SZENT KELEMEN, Stromata, Lib. VII, in GCS 17; RÓMAI SZENT

HIPPOLÜTOSZ, Apostoli Hagyomány, III., XXXV., XVI. fejezetek, (Ókeresztény írók, V. kö-
tet: Az Ókeresztény kor egyházfegyelme), szerk. ERDŐ P., Szent István Társulat, Budapest
1983,  83-107;  SZENT CIPRIÁN,  Az Úr imádságáról,  (Ókeresztény  írók,  XV.  kötet:  Szent
Cyprianus művei), szerk. VANYÓ L., Szent István Társulat, Budapest 1999, 347-375.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 253

konstantini fordulatot követően a birodalom különböző kulturális régi-
óinak megfelelően egymástól  nyelvükben és hagyományaikban eltérő
liturgikus közösségek, családok alakulnak ki az Egyházban. Emiatt, bár
hitbéli-spirituális valóságát tekintve a zsolozsma-imádság ugyanazt je-
lenti mindenütt az Egyházban, nyelvében, ritualitásában azonban ez a
zsolozsma már nem ugyanolyan mindenütt.6 Az így létrejövő egyházi
hagyományokat két nagy csoportba szokás osztani: keleti kereszténység
és nyugati kereszténység. Az egyetemes Egyháznak e két komponensű
valósága nem az Egyház természetét, lényegét érintő megkülönbözte-
tés, hanem, mint említettük, elsősorban kulturális alapokon nyugvó sa-
játosság.  Ettől  kezdve beszélhetünk az Egyházban római  vagy görög
vagy örmény (stb.) rítusokról is – a római egyház saját liturgiájának, így
zsolozsmájának is, tehát ez az időszak (IV-V. század) a születési ideje. A
másik, az V. századtól egyértelműen detektálható változás a zsolozsma
liturgiájának fejlődésében az a kettősség, amely mind a keleti, mind a
nyugati közösségek tapasztalata: kialakul a zsolozsmának egy szerzete-
si hagyománya, úzusa, és egy „egyházmegyés”, vagy ahogyan a szak-
irodalom szereti nevezni, katedrálisi gyakorlata, tradíciója. Ez röviden,
egyszerűen annyit tesz, hogy másként végezték a zsolozsmát az egyes
szerzetesi közösségek, és megint másként egy plébánia vagy székesegy-
ház hívei. Ez a „másként” jelentheti az egyes imaórák felépítésében való
különbséget, de az egyes imaórák napi „sűrűségét” is (hány imaóra volt
egy napon).

Az V-VI. századtól ismeretes előttünk néhány konkrét zsolozsma-ri-
tuálé is (pl. Szent Benedek Regulájában)7, illetve egyre növekvő szám-
ban számos antifóna  és  himnusz  is,  melyeket  immár  saját  liturgikus
könyvekbe is gyűjtenek: például a  Hymnarium (a himnuszok könyve)
vagy a Liber Antiphonalis (az antifónák könyve)8. A zsolozsma biblikus
szövegeihez csatolt egyházi szövegek nemcsak az egyes imaórák jelle-
gét tükrözik (pl. egy reggeli himnusz az imaóra feltámadás-szimboliká-

6 Valószínűleg előtte sem volt az, de források hiányában a pre-konstantini korszak-
ról, mint azt fentebb említettük, nem tudunk részleteket.

7 A Regula 8-19. fejezetei.
8 Vö. PALAZZO É., Le Moyen Age, Des origines au XIIIe siècle, Beauchesne, Paris 1993,

150-158.



254 Kajtár Edvárd

ját),  hanem, rendszerint az Egyház hitének tisztaságát, ortodoxiáját is
képviselik.9 A zsolozsmára is igaz, tehát az a III. századi liturgikus-teo-
lógiai alapelv, amely szerint „az imádság törvénye határozza meg a hit
törvényét”10,  vagyis  amit  az  Egyház  hisz,  azt  vallja  meg,  imádkozza
meg  a  liturgiájában,  és  viszont:  a  liturgia  a  hit  hordozója,  „alakot
adója”.

Az Egyház, tehát „két tüdőből lélegzi a zsolozsma imáját”: a szerze-
tesi és a plébániai/katedrálisi zsolozsma szerint. A katedrálisi zsolozsma
alapvetően csak két imaórára fókuszál, a reggelire és az estire, szövegeit
tekintve egyszerűbb, rövidebb, ugyanakkor sokkal több benne a szöve-
geket, énekeket kísérő gesztus, cselekmény. A szerzetesi zsolozsma is-
meri  a  napközi,  illetve  éjszakai  imaórák rendszerét  is,  az egyes órák
szövegállománya hosszabb, az énekelt részek dallamvilága pedig felté-
telezhetően komplexebb, kidolgozottabb volt.

A katedrálisi zsolozsma igazi értéke talán nem is annak rituális való-
ságában volt (vagyis, hogy hogyan végezte ezt az adott közösség), ha-
nem abban az egyháztani modellben, amelyet ez a liturgia megmutat:
az egyházi közösség, vezetőjével (pásztorával) egységben, a közösségen
belüli liturgikus szolgálatok sokszínűségében mond dicséretet az Atyá-
nak a Fiú által a Szentlélekben. Az Egyház minden liturgikus cselek-
ményben feltárja, megmutatja önön valóságát, nemcsak a világnak, ha-
nem önmagának is; és mindez a közösen végzett zsolozsmára is igaz. A
III. századi római Priszcilla-katakomba egy imádkozó nő alakjában mu-
tatja meg az Egyháznak ezt a valóságát, amely a kora-középkorban a
katedrálisi/plébániai zsolozsmában is nyilvánvaló (ecclesia orans).

Az egyes szerzetesi közösségek (rendek, kongregációk) az évszáza-
dok során saját spiritualitásuk, hagyományaik szerint dolgozták ki és
fejlesztették folyamatosan a zsolozsmájukat.  E világot  nem célunk itt

9 Ismeretes, hogy Szent Ambrus az általa költött himnuszokkal – amelyek mindmá-
ig a római és az ambrózián zsolozsma részei – a rábízott hívek hitének ortodoxiáját is
szolgálni kívánta, főleg a Krisztusba vetett hit tekintetében a korabeli Milánó (mely-
nek püspöke volt)  ariánus eretnekség által  befolyásolt  közegében.  Erről bővebben:
PINELL, Liturgia delle Ore, 148-151.

10 „Lex orandi legem statuat credendi” – Aquitániai Proszper híres axiómája, Hitvallá-
sok és az Egyház Tanítóhivatalának megnyilatkozásai , szerk. DENZINGER H., HÜNERMANN P.,
Örökmécs – Szent István Társulat, Bátonyterenye – Budapest 2004, 246. pont.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 255

bemutatni, viszont szeretnénk a katedrálisi zsolozsmának, amely idővel
egyre inkább csak (!) az egyházmegyés papok zsolozsmája lett, liturgia-
történeti útját vázlatosan megrajzolni egészen a II. Vatikáni Zsinat zso-
lozsmájáig, az 1971-ben megjelent Liturgia Horarum-ig. Nézzük e folya-
mat főbb állomásait!

1. Fúziós kísérletek és azok hatásai

Talán  a  bizánci  egyház  gyakorlatát  követve  a  nyugati  egyházban  is
megjelenik a VIII. századtól a katedrálisi zsolozsma szerzetesi mintára
történő átszervezésének ötlete. A szerzetesi mintát a bencés zsolozsma
szolgáltatja, éppen ezét a kutatók ezt a zsolozsma-ideált „bencés-római”
zsolozsmaként is említik. Ami e törekvésből kikristályosodott és meg-
maradt egészen a II. Vatikáni Zsinat zsolozsmájáig az az egyes imaórák
szerkezeti felépítése, és a 150 zsoltár egy héten történő elimádkozásá-
nak a hagyománya.

2. A zsolozsma „klerikalizációja”

Természetesen sosem volt tiltva, hogy az Egyházban a laikusok zsolozs-
mát imádkozzanak, mégis a kora-középkortól egyre kevésbé kap szere-
pet az ő lelkiségükben, napi imaéletükben az Egyház zsolozsmája – az
iménti fejezetcímben látható idézőjel ezért szerepel. A klerikusok napi
imaéletétől  azonban  egyre  elválaszthatatlanabb  lett  a  zsolozsma,  és
nemcsak mint spirituális ajánlat, hanem sokkal inkább mint kötelezett-
ség. Minderről az első írásos tanúságunk a 700-as évekből származik. A
VIII. században keletkezett Liber diurnus romanorum pontificum pápai ren-
delkezés-gyűjteményben ugyanis azt olvassuk, hogy a frissen felszentelt
püspöknek ígéretet kellett tennie (ez az ún. cautio episcopi) arra vonatko-
zóan, hogy klerikusaival minden nap elimádkozza a vigília imaóráját.11

E rendelkezés szerint napi egy alkalommal a püspök a papjaival együtt
zsolozsmázik. De vajon kik voltak ezek a püspökkel együtt imádkozó
klerikusok? Azok, akik részt vettek a püspök napi szolgálatában, vagyis
a közvetlen munkatársai, vagy mások is? Nyilván egy nagy kiterjedésű

11 PL 105, 71.



256 Kajtár Edvárd

egyházmegyében a püspöktől távolabb élő és szolgáló papok nem tud-
tak  napi  szinten  ebbe  az  imába  belekapcsolódni.  Chrodegang  Metz
szentéletű püspöke (†766) a közelében élő és szolgáló papok számára
életközösséget hoz létre (megszületik a kanonoki testület), ahol szintén
előírás volt a papok közös zsolozsmája (officium).12

E kötelességnek viszont a papság eleinte igen nehezen tudott eleget
tenni. Ennek fő oka meglehetősen prózai volt: nem álltak a klérus ren-
delkezésére azok a könyvek, melyekből zsolozsmázhatott volna. A ko-
rabeli zsolozsmát ugyanis egyszerre több könyvből kellett végezni: kü-
lön  kötetben  voltak  a  zsoltárok,  egy  másikban  az  antifónák,  egy
harmadikban a himnuszok és így tovább. Ez a darabszámra és méretei-
ben is tekintélyes apparátus meglehetősen drága volt. A kora-középkor-
ban gyakori jelenség volt, hogy sok egyházközség csak püspöki segít-
séggel  tudta  beszerezni  a  mindennapi  szentségi  élethez  szükséges
alapkönyveket is (sacramentarium, missale, ritualék stb.), így a zsolozsma
könyvei számos helyen hiányoztak. A mai értelemben vett, egyetlen kö-
tetbe szerkesztett, kézbe vehető és kézben tartható méretű zsolozsmás-
könyv csak a XIII-XIV. században születik meg: ezek használatával már
nem volt szükség arra, hogy az egyes rituális elemeknek megfelelően
cseréljék a hatalmas méretű köteteket az imádság alatt.  A klerikusok
számára, a szent officium imádságának pótlására a VIII-IX. századtól jól
kezelhető (és használható) imakönyveket készítenek, amelyekben a szá-
mos magánimádságra készített szöveg mellett néhány zsolozsma-össze-
állítás (amolyan „kis zsolozsma” módján) is szerepelt.13

A klerikusi zsolozsmakötelezettség másik, objektívnek mondható ne-
hézségét az egyes imaórák terjedelme okozta. A monasztikus hatásra
kibővülő  zsolozsma szövegállománya  oly  mértékben megnövekedett,
hogy az egyes imaórák végzése hosszú időt igényelt a klérustól. Ez he-
lyenként feszültségeket okozott a lelkipásztori szolgálat megfelelő ellá-
tásában.

12 CHRODEGANG METENSIS,  Regula  canonicorum,  c.  IV-VII.,  vö.  https://ia902801.us.
archive.org/0/items/regulacanonicoru00chro/regulacanonicoru00chro.pdf,  (a  kutatás
időpontja: 2021. 09. 08.)

13 Vö. Breviarium Apostolorum in: BOURQUE E., Le Gélasien du VIIIe siècle, vol. I., Qué-
bec, 1952, 398.; WILMART D. A., Precum libelli quattuor aevi carolini, Roma, 1940.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 257

A megoldást III. Ince pápa (1198-1216) zsolozsmareformja hozta meg,
mégpedig a ferences rend közreműködésével. Ince pápa a IV. lateráni
zsinaton (1215) elrendeli a zsolozsma szerkezeti átalakítását (ordinarium
officii), és részletes és pontos rubrikaállományt is készíttet az egyes ima-
órák megfelelő imádkozásához. Az így megszületett zsolozsma a Brevi-
arium secundum usum Romanae Curiae nevet kapja. III. Incét III. Honóri-
usz pápa (1216-1227) követi a péteri szolgálatban, aki további (kisebb)
módosításokat, pontosításokat eszközöl Ince breviáriumban. Az általa
jóváhagyott „kisebb testvérek rendje” (ordo fratrum minorum – közismer-
ten: a „ferences rend”) ezt a zsolozsmát kezdi el használni, amelynek
szerkezetét és szövegét a rend második általános elöljárója faversham-i
Haimo (1200-1243)  IX.  Gergely pápa (1227-1241)  kérésére  tovább csi-
szolta, alakította. A ferences rend európai terjedésével e breviárium is
elterjed, és rövid idő alatt az egyházmegyés klerikusok zsolozsmájává is
vált (Breviarium Romanum néven).

E zsolozsma könyvészetileg is szakított az addigi hagyománnyal: az
egyes imaórákhoz nem kell az egyes könyveket (zsoltárok könyve, him-
nuszok könyve, antifónás könyv stb.) az imaóra részeinek megfelelően
váltogatni, mivel e szövegeket azok egymásutániságában szerkesztették
bele a kézbe vehető kötetbe. E breviárium az év négy évszakának meg-
felelően négy kötetben jelent meg: 

• Pars Hiemalis (téli rész);14

• Pars Verna (tavaszi rész);
• Pars Aestiva (nyári rész);
• Pars Autumnalis (őszi rész).

E liturgikus könyv sok szempontból jól  sikerült,  praktikus kiadvány,
ugyanakkor az egyes imaórák relatív hosszúsága nem változott. A rövi-
dítés  iránti  igényt  számosan jelezték a Szentszék felé.  E lelkipásztori
kérdés  megoldására  VII.  Kelemen  pápa  (1523-1534)  Francisco  de
Quiñones (1482-1540) spanyol ferences szerzetest,  akkor már bíborost
kérte fel, aki a római breviáriumot alaposan átszerkesztve és lerövidítve
1535. február 5-én, III. Pál pápa (1534-1549) jóváhagyásával közreadta

14 Mivel a liturgikus év adventtel kezdődik, ez a kötet az első a sorozatban.



258 Kajtár Edvárd

az új zsolozsmáskönyvet Breviarium Sanctae Crucis (a Szent Kereszt Bre-
viáriuma)15 címmel.

Quiñones bíboros breviáriuma hallatlanul népszerű volt a klérus kö-
rében. A megjelenését követő 17 hónap alatt tízszer nyomták újra. 1536.
július 3-án megjelent a második kiadása, amelyet fennállásának 32 éve
során a nagy sikere miatt több mint százszor kellett újra nyomtatni. Ér-
dekes módon ez a breviárium is megtartotta a 150 zsoltár egy hét alatt
történő elimádkozásának gyakorlatát, viszont sok egyéb szövegben rö-
vidített, egyszerűsített. A lelkes fogadtatás ellenére jelentős ellenzéke is
volt e könyvnek:

• IV. Pál pápa (1555-1559) pápa 1558-ban betiltja a Szent Kereszt Bre-
viáriumának használatát;

• 1559-ben IV. Piusz pápa (1559-1565) ismét engedélyezi;
• Szent V. Piusz pápa (1566-1572) viszont a Trentói Zsinat egy ezzel

kapcsolatos határozatát  érvényre  juttatva a  Quod a  nobis kezdetű
bullájával 1568-ban végleg megtiltja a használatát.

A Quiñones-breviárium ellenzőinek legfőbb érve a sokszáz éves hagyo-
mánnyal  való  szakítás  volt,  ugyanakkor  az  számukra  is  nyilvánvaló
volt, hogy a klérusnak a  Breviarium Romanummal kapcsolatos kritikájá-
val foglalkozni kellett. A Trentói Zsinat javaslatot is tesz a római breviá-
rium revíziójára, e javaslatot V. Piusz pápa be is fogadta, és 1568-ban ki-
adatja a III. Ince és III.  Honóriusz pápák által jóváhagyott  Breviarium
Romanum revideált változatát.16 E liturgikus könyv tartalmazta a római
egyház zsolozsmáját egészen az 1971-ben megjelent Liturgia Horarum-ig.

Az 1538-ban kiadott „trentói”  Breviarium Romanum szövegeiben és
használatában csak néhány alkalommal történt komolyabb változtatás:

15 Quiñones bíboros római címtemploma a Jeruzsálemi Szent Kereszt bazilika volt
(Basilica Sanctae Crucis in Hierusalem; olaszul Santa Croce in Gerusalemme) – az új brevi-
árium nevében a Szent Kereszt nemcsak Krisztus keresztjére utal, hanem erre a temp-
lomra is (ahol egyébként a Szent Kereszt legnagyobb ereklyéjét is őrzik).

16 A breviárium hivatalos elnevezése:  Breviarium Romanum ex decreto Sacrosancti
Concilii Tridentini restitutum Summorum Pontificum cura recognitum. 



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 259

• 1911-ben Szent X. Piusz pápa átalakíttatta a 150 zsoltárnak az egyes
napokra történt beosztását (továbbra is gyakorlat marad a 150 zsol-
tár egy hét alatt történő elimádkozása).

• XII. Piusz pápa 1955-ben átszervezi a nagyhét és benne a Húsvéti
Szent Háromnap liturgiáját, amely hatással van ezen időszak zso-
lozsmájára is.17

• Ugyanebben az évben, március 25-én Cum hac nostra aetate címmel a
Szent Rítuskongregáció dekrétumot ad ki, melyben a római rítusú
liturgikus cselekmények liturgikus utasításainak (rubrikáinak) revi-
deálását tűzte ki célul. Ennek következtében, kis mértékben a Brevi-
arium Romanum rubrikái is változtak.

• A Trentói Zsinatot követően, ahogyan az évszázadok során újabb
szentek kerültek a római egyház liturgikus naptárába (illetve vettek
ki ünnepléseket onnan) a Breviarium Romanumban a szentek zsolozs-
mája is bővült (vagy fogyatkozott) – mindez nyilván nem strukturá-
lis, lényegi változás a római breviárium hagyományában.

A  római  egyház  zsolozsmájának  liturgiája  mind  teológiai  szemlélet-
módjában, mind rituális értelemben a legnagyobb változást a II. Vatiká-
ni Zsinat liturgikus reformja során élte meg. A zsinat 1963. december 4-
én kiadott liturgikus dokumentuma, a  Sacrosanctum Concilium kezdetű
konstitúció a IV. fejezetben (a dokumentum 83-101. pontjaiban) foglal-
kozik a római egyház zsolozsmájával. Érdemes egy rövid összefoglaló
erejéig áttekintenünk e pontokat. Íme, a konstitúció negyedik fejezeté-
nek vázlata:

• A zsolozsma Krisztus és az Egyház tevékenysége (83. pont);
• Emberek imája, Krisztus imája (84. pont);
• Ima az Anyaszentegyház nevében (85. pont);
• A zsolozsmázás jelentősége (86.pont);
• A Zsinat szándéka (87. pont);
• A nap megszentelése (88. pont);
• A megújítás szabályai (89. pont);
• A zsolozsma a lelki élet forrása (90. pont);

17 A Szent Rítuskongregáció a következő instrukcióban közölte e változás részlete-
it: Ordo Hebdomadae Sanctae instauratus, a megjelenés dátuma: 1955. november 16.



260 Kajtár Edvárd

• A zsoltárok (91. pont);
• Az olvasmányok (92. pont);
• A himnuszok (93. pont);
• Az időpontok megtartása (94. pont);
• A kórus (95. pont);
• Kórusra nem kötelezettek zsolozsmázása (96. pont);
• Fölmentés a zsolozsmázás alól (97. pont);
• A szerzetesek zsolozsmája (98. pont);
• A közös végzés ajánlása (99. pont);
• A nép bevonása (100. pont);
• A latin nyelv használata (101. pont).

A konstitúciónak a zsolozsmáról szóló pontjai között újdonságként hat
az a zsolozsmával kapcsolatos teológiai tanítás, amely nemcsak a fejezet
első négy pontjában (83-86. pontok), hanem a többi „gyakorlatiasabb”
pontban is markánsan jelen van. A 87. pontból kiderül, hogy a zsolozs-
ma megújításának munkája megelőzte a zsinatot. E megújítás egyfelől
praktikus akar lenni („figyelembe kell venni a mai életkörülményeket
is” – 88. pont), ezért például a római zsolozsma addigi hagyományával
szembeni radikális újdonságként a 150 zsoltárt már nem egy hét alatt
imádkozza el  az egyház a zsolozsmában, hanem négy hétre elosztva
(91. pont). A gyakorlatiasság mellett ugyanakkor túl akar lépni a zso-
lozsma „elmondásának” szokásán is:  legyen az minden szempontból
megélt imádság (90. pont), amely ne csak a zsolozsmára kötelezett kleri-
kusok és szerzetesek imája legyen, hanem akár a laikusoké is,  vagyis
konkrét értelemben is az egész Egyházé (100. pont). A zsolozsma eddigi
rendjéből kikerül a legelső napközi imaóra (Hora prima), a Matutinumot
pedig már nemcsak éjszaka vagy hajnalban lehet elimádkozni, hanem a
nap során bármikor (89/c-d. pontok). 

A zsinati  konstitúció  megjelenése  után  hét  évvel,  1970.  november
1-jén Szent VI. Pál pápa Laudis canticum18 kezdetű apostoli konstitúciójá-
val kihirdeti a római egyház új zsolozsmáját, amely a Liturgia Horarum
(Imaórák Liturgiája) nevet kapta.19 A  Liturgia Horarum első hivatalos ki-
adását (editio typica) négy kötetben 1971. április 11-én (húsvétvasárnap)

18 A továbbiakban LC.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 261

jelentette be az Istentiszteleti Kongregáció (Sacra Congregatio pro Cultu
Divino). Ez a zsolozsma máig a római egyház hivatalos zsolozsmája.

A Liturgia Horarum a  Breviarium Romanumhoz hasonlóan négy kötet-
ben jelenik meg, de az egyes kötetek itt már nem az év évszakaihoz kö-
tődnek, hanem a liturgikus év három nagy ünnepköréhez illeszkednek
(karácsonyi ünnepkör, húsvéti ünnepkör, évközi idő)20 – természetesen
az ezekbe szövődő szentek ünnepeivel (sanctorale): 

• I. kötet: Tempus Adventus, Tempus Nativitatis (Adventi idő, Karácso-
nyi idő);

• II.  kötet:  Tempus Quadragesimae;  Sacrum Triduum Paschale,  Tempus
Paschale (Nagyböjti idő, Húsvéti Szent Háromnap, Húsvéti idő);

• III. kötet:  Tempus per Annum Hebdomadae I-XVII (Évközi idő I-XVII
hét);

• IV. kötet:  Tempus per Annum Hebdomadae XVIII-XXXIV (Évközi idő
XVIII-XXXIV hét).

Mint említettük az új zsolozsmát a kongregáció dekrétuma és VI. Pál
pápa apostoli konstitúciója vezeti be. A pápai irat praktikus és teológiai
alapelveket  is  megfogalmaz  az  Imaórák  Liturgiájával  kapcsolatosan,
melyeket az  Imaórák Liturgiája első kötetének elején található  Általános
Rendelkezések az Imaórák Liturgiájáról (Institutio Generalis de Liturgia Hora-
rum) öt fejezetben, 284. pontban hosszasan, részletesen kidolgoz.

Ez a zsolozsma a Breviarium Romanumhoz képest sok újdonságot tar-
talmaz – ezek egy részét már a Sacrosanctum Concilium is megemlítette.
E „novum-csomagból” álljon itt néhány, a teljesség igénye nélkül:

19 Az új zsolozsmáskönyv teljes neve: Officium Divinum ex decreto Sacrosancti Oecu-
menici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli pp. VI. promulgatum, Liturgia Ho-
rarum iuxta ritum romanum. A magyar kiadásban: A II. vatikáni Egyetemes Szent Zsinat
határozata szerint megújított és VI. Pál pápa tekintélyével kihirdetett Szent Zsolozsma Az
Imaórák Liturgiája (Liturgia Horarum) a római szertartás szerint. 

20 Az új zsolozsma ebbéli elgondolása, vagyis, hogy a megújított Római Kalendári-
um naptári egységei szerint osztja fel a zsolozsma egyes köteteit, és nem az egyes év-
szakok szerint, teljesen logikus elgondolás, és nemcsak a liturgikusan pontosabb be-
határolás okán, hanem amiatt is, mert például az egyenlítő mentén élő katolikusoknál
az év során csak két évszak van, és azokra semelyik, az északi féltekén érvényes év-
szak-elnevezés sem illik („esős nyár és szárazabb nyár”?). 



262 Kajtár Edvárd

• Az új zsolozsma (és nemcsak annak könyve) új nevet is kapott:  Li-
turgia  Horarum –  Imaórák  Liturgiája.  E  név  nem  egy  könyvészeti
megoldás eredménye már (a zsolozsma imájához a szükséges köny-
vek egyetlen kötetbe lettek „rövidítve”21), hanem az Egyház napsza-
kokhoz kötött (órák) közösségi imájának (liturgia) eszköze.

• A 150 zsoltárt négy ún. zsoltárhét alatt imádkozzuk el,  emiatt az
egyes órák terjedelme rövidebb lett.22

• A  Completorium kivételével  minden imaóra  három zsoltárt  tartal-
maz (itt a zsoltárt műfaji értelemben is értjük, hiszen az ún. ó- és új -
szövetségi „kantikumok” is műfajilag zsoltárok).

• A Prima nem szerepel az imaórák új rendszerében.
• A Matutinum neve Officium lectionis lett.
• Eltűnt a zsolozsmából a Kyrie eleison, az Ave Maria, a  Credo és más

szövegek, fohászok.
• Minden imaóra himnusszal kezdődik; az egyes órák alapszerkezete,

pár sajátosság kivételével ugyanolyan. 
• Egyes imaórák összekapcsolhatók szentmisével.

Az Istentiszteleti Kongregáció 1985. április 7-én megjelentette a Liturgia
Horarum második hivatalos kiadását (editio typica altera). E kiadásnak az
elsőtől való különbözősége elsősorban (és ez jelentős különbség!) a bib-
liai részek szövegeiben áll. Szent II. János Pál pápa ugyanis 1979. április
25-én Scripturarum Thesaurus kezdetű apostoli konstitúciójával kihirdet-
te  a  latin nyelvű Szentírás új  szövegű fordítását  (Bibliorum Sacrorum
Nova Vulgata Editio), és megtette e latin szöveget a római egyház liturgi-
ájában a bibliai szövegek alapszövegének. A Liturgia Horarum biblikus

21 A  breviarium név a latin  brevis melléknévből származik, melynek elsődleges je-
lentése: „rövid”, bár már az ókortól használatos e fogalom „összefoglalás” jelentéssel
is;  ld.  https://www.treccani.it/enciclopedia/breviario_%28Enciclopedia-Italiana%29/
(a kutatás időpontja: letöltés: 2021 09. 15.)

22 E kijelentést muszáj árnyalnunk, hiszen az új zsolozsma első kötete elején talál-
ható  Általános Rendelkezések az Imaórák Liturgiájához  (= ÁRIL) 131. pontja kimondja,
hogy valójában nem imádkozzuk el az Imaórák Liturgiájában mind a 150 zsoltárt, mert
kimaradnak ebből az ún. „átokzsoltárok” (57., 82. és a 108. zsoltárok), illetve hasonló
„szövegtani okból” néhány zsoltár szövegéből szándékosan ki lettek hagyva egyes
versek (vagyis a maradék 147 zsoltár szövege sem mindenütt teljes).



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 263

szövegeit is (zsoltárok, kantikumok, olvasmányok stb.), tehát innen kell
közölni. 

E második kiadás további újdonságai: 
• Az új zsolozsmáskönyv-kiadásban egyes zsoltároknál a zsoltárszá-

mozásban feltüntetésre került a zsoltár héber száma is (ha az eltért a
görög Septuaginta fordítás, és a latin Biblia Vulgata számozásától). 

• Az új kiadás a zsoltároknál közli az egyes zsoltárversek eredeti bib-
liai versszámát is.

• Vasár-  és ünnepnapok  Reggeli és  Esti  dicséreteiben (Laudes [matuti-
nae] és  [Laudes] Vesperae)23 az evangéliumi kantikumok (Benedictus
és Magnificat) előtt (és elimádkozásuk után) három antifóna-variáns
van, attól függően, hogy a vasár- és ünnepnapi szentmisék olvas-
mányait tekintve a hároméves felolvasási ciklusban melyik évben
végezzük ezt az imaórát (A-B-C évek). Ezek az antifónák, ugyanis
az adott  nap (vasár-  vagy ünnepnapi)  miséjének evangéliumából
vannak.

• A zsolozsmáskönyv második kiadásának függelékében ünnepélyes
áldásszövegeket találunk a közösséggel végzett Reggeli és Esti dicsé-
retek lezárásához, és ugyanígy a bűnbánatra történő felszólításhoz
szövegváltozatokat a Befejező imaórában.

A  Liturgia Horarum négykötetnyi anyaga, több ideiglenes kiadás után
hivatalosan 1991 és 1992 között jelent meg magyar nyelven.24 E magyar
kiadás a  Liturgia Horarum első, 1971-es kiadása alapján készült el, így
nem tartalmazta a latin könyv(ek) 1985-ös második kiadásának újdon-
ságait.25 Az  Imaórák  Liturgiája  viszonylag  kis  példányszámban  jelent
meg,  és  kereskedelmi  forgalomba nem került,  így  a  klerikusokon  és
szerzeteseken kívül a zsolozsmázni kívánó laikusok nem tudtak e köte-

23 A kapcsos zárójel azt a szót jelzi, amelyet hagyományosan nem szoktunk ezen
imaórák nevének megemlítésekor mondani, de ezekkel teljes ezek neve.

24 Az I., II., és a IV. kötet 1991-ben, a III. kötet 1992-ben.
25 A Liturgia Horarum magyar változata bizonnyal kész volt már 1985 előtt, de való-

színűleg politikai okokból nem jelenhetett meg, csak a rendszerváltozáskor, az első
pápalátogatás évében (és azt követően).



264 Kajtár Edvárd

tekhez hozzáférni.26 A Magyar Katolikus Püspöki Konferencia 2014 és
2017 között elkészítette és kiadta a Szent István Társulat közreműködé-
sével az Imaórák Liturgiája javított változatát, amelyet kereskedelmi for-
galomba is bocsátott, így ehhez immár bárki hozzáférhet.27 E javítást és
újra kiadást a latin  editio typica altera újdonságainak bevezetése iránti
igény, az 1991 óta használt magyar kiadás fellelt szöveghibáinak kor-
rekciója (fordítási hibák, és sajtóhibák), a Római Kalendáriumba 1991
óta bekerült új szentek zsolozsmaszövegeinek megjelentetése, valamint
a kiadvány laikusok számára elérhetővé tétele tette szükségessé. 

II. rész: Adalékok a zsolozsma teológiai értékeléséhez

E tanulmányunk elején, lábjegyzetben közölt irodalom a római zsolozs-
ma kialakulása és történeti fejlődése mellett annak teológiai elemzésével
is részletesen foglalkozik. A most következő részben nem ezek szinteti-
kus  bemutatását  fogjuk  elvégezni,  hanem  egy  szubjektív  szempont-
rendszer mentén szeretnénk az Imaórák Liturgiájának teológiai értékelé-
séhez adalékokat szolgáltatni.

Az 1971-ben megjelent új zsolozsma a Liturgia Horarum nevet kapta,
amely a magyar fordításban Imaórák Liturgiájaként jelent meg. Ez az el-
nevezés, liturgikus teológiai értelemben, „több mint szerencsés”, hiszen
egyértelműen közli e szertartás alapigazságait: a zsolozsma az Egyház-
ban IMA, ami át meg át szövi az ember idejét (ÓRÁK), és amely elsősor-
ban nem egyéni áhítatgyakorlat vagy spirituális mozzanat (az is), ha-
nem LITURGIA, amely a közösségi dimenzióját,  és a hitben betöltött
szerepét tekintve is több ezen szubjektív valóságoknál.

Jelen fejezetünk, tehát három részből áll, e hármas igazság felosztását
követve.

26 A laikusok számára egyetlen  kötetbe  szerkesztve készültek egy és  négyhetes
zsoltárfelosztásban zsolozsmáskönyvek (például a „Kis Zsolozsma”), de ezek csak az
Imaórák Liturgiája szűkebb vagy bővebb kivonatai voltak, és semmiképpen sem maga
a teljes zsolozsma.

27 Az I. kötet 2014-ben, a II. 2015-ben, a III. 2016-ban, a IV. pedig 2017-ben jelent
meg.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 265

a) A zsolozsma az Egyház imája

„Isten népének közösségi és nyilvános imája” a zsolozsma – e szavakkal
kezdődik az  Imaórák Liturgiájának első kötete elején található  Általános
Rendelkezések az Imaórák Liturgiájához kezdetű rendelkezésgyűjtemény28

(1. pont). Ez az ima, mint azt az újszövetségi hagyományból tudjuk (vö.
ApCsel 2, 42), az Egyház számára konstruktív, vagyis az Egyházat élte-
tő, felépítő, megtartó valóság, így identitásának lényeges része. Az Egy-
ház, ha nem imádkozik, akkor megszűnik létezni. Ahogyan e dolgoza-
tunk  elején  fogalmaztunk:  az  ima  az  Egyház  lélegzetvétele  a  Szent
Lélekben (most szándékosan így, külön írva), ha nem „lélegzik az imá-
ban” megszűnik a léte. Az ima a keresztény számára létmód, és a zso-
lozsma ennek az elsődleges tere, és a személyes imára vetítve annak
mintegy alapmodellje. 

Az „ima, imádság” szavakkal általában az embernek az Isten felé va-
ló személyes (és ezért tudatos) „lendületét”, és dialógusát értjük, vagyis
ami az ember döntése és kezdeményezése, tehát olyasmit, ami „alulról
felfelé” viszi az embert. A zsolozsma rádöbbent minket arra, hogy ez a
folyamat valójában fordított irányú: „Az új és örök szövetség főpapja,
Krisztus Jézus, magára véve az emberi természetet, a földi számkivetés-
be magával hozta azt a himnuszt,  amely a mennyei hazában öröktől
fogva  zeng.”29 Némi  egyszerűsítéssel  átfogalmazva  e  kijelentést  el-
mondhatjuk,  hogy  az  Isten  szentháromságos  misztériumában  „ima
van”, vagyis az Isten lényegéhez tartozik (mint Szentháromság, vagyis
három Személy közössége), hogy az isteni Személyek személyességben
– dialógusban, kommunikációban – vannak egymással. Ez az örök, iste-
ni dialógus-kommunikáció az Ige megtestesülésével kinyílik az ember
számára. Az ember Jézusban való megszólítottsága révén, tehát mint-
egy meghívást kap e dialógusban-kommunikációban való részvételre.
A hívő, vagyis aki el- és befogadja életébe Jézust és az ő művét bekap-
csolódik az Isten misztériumában öröktől  fogva jelenlévő „imába”. A
keresztény imáját (is) az Isten kezdeményezi: „ő előbb szeretett minket”
(1Jn 4, 19). Amikor a keresztény imádkozik, mindig „válaszol” az Isten

28 Mint már fent hivatkoztunk rá, a továbbiakban e rövidítéssel jelöljük: ÁRIL.
29 Sacrosanctum Concilium (= SC) 83.



266 Kajtár Edvárd

„imára hívásának”, a keresztény ima, tehát mindig „fentről lefelé” kez-
dődik.

„Isten szeretet” (1Jn 4, 8 és 16), ez belső lényege, „maga Isten léte a
Szeretet”30:  a  Szentháromság  személyei  ebben  a  szeretetben  vannak,
szeretik  egymást.  Az  Istenben  lévő  dialógus-kommunikáció,  amelyet
Fiú elhozott a megtestesülésével, tehát az Isten szeretetének manifesztá-
ciója. Az ima, amely ezen isteni „belső” dialógus-kommunikáció „meg-
foganása” és rezonanciája31 a hívőben, valójában nem más, mint az Isten
szeretetében való lét megélése, tudatosítása. Amikor a hívő imádkozik
(akár a zsolozsma által, vagy másként), átéli Isten szeretetét és válaszol
arra. 

Ennek igazságával már az első keresztények is tisztában voltak. Az I.
század végén keletkezett  Didaché kezdetű patrisztikus irat,  amikor az
Úr  imádságára  tanít  (Miatyánk),  annak  szövegét  így  vezeti  be:  „ne
imádkozzatok úgy, mint a képmutatók, hanem úgy, amint az Úr paran-
csolta  evangéliumában”,  majd  a  Miatyánk  szövegének  közlése  után
hozzáteszi: „Naponta háromszor imádkozzatok így”.32 Általánosan elfo-
gadott igazság, hogy a Didaché szövegében a „képmutatók” alatt a zsi-
dóságot kell  értenünk,  így az itt  közölt  a  „képmutatókkal”  ellentétes
keresztény imagyakorlat a zsidó imagyakorlattal való másságot hang-
súlyozza: a keresztények a Miatyánkot imádkozzák, és tegyék ezt na-
ponta háromszor. A zsidóság napi kétszeri imája (a  tefillá) leglényege-
sebb  része  az  ún.  shemá  Iszráel („Halld,  Izrael”)  címmel  jelzett
imakomplexum volt, amely tulajdonképpen a bibliai Második Törvény-
könyv  legfontosabb  parancsolatának  refrénszerű  ismétlésére  épült:
„Halld Izrael: az Úr, a mi Istenünk az egyetlen Úr! Szeresd Uradat, Iste-
nedet teljes szívedből, teljes lelkedből és minden erődből. Legyenek a
szívedben ezek az igék, amelyeket ma megparancsolok neked! Beszéld

30 Katolikus Egyház Katekizmusa 221.
31 Nolai Szent Paulinusz, egyik híres verssorának axiómaszerű megragadásával él-

tünk itt: „barbari discunt resonare Christum corde romano” („a barbárok megtanulják
Krisztust visszhangozni/rezonálni római szívvel”) – Poema XVII (Ad Nicetam rede-
untem in Daciam), 263; in PL 61, 488.

32 Didakhé azaz: A tizenkét apostol tanítása, VIII, 2-3; (Ókeresztény írók, 3. kötet: Aposto-
li atyák), szerk. VANYÓ L., Szent István Társulat, Budapest 1980, 97.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 267

el ezeket fiaidnak! Elmélkedj róluk, ha a házadban ülsz, ha úton jársz,
ha lefekszel és ha felkelsz! Kösd őket jelként a kezedre, függeszd azokat
a szemeid közé, írd rá őket házad ajtófélfáira és kapuira!” (MTörv6, 4-9)

Az imádkozó zsidó ember, tehát naponta kétszer is tudatosítja magá-
ban, hogy Istent szeretni kell, ennek igazsága áll imádsága szívében. A
keresztények a szeretet parancsának „helyén” (!)  a Miatyánkot imád-
kozzák,  amellyel  emlékeztetik  magunkat  arra,  hogy  Istent  Atyaként
szólíthatják meg, aki szereti őket. Noha itt most csak nagyon kevés szö-
vegből próbálunk értékes követeztetésekre jutni,  mégis kijelenthetjük,
hogy az ima lényege, mind az ó-, mind az újszövetségi hagyományban
az Isten szeretetének a tudatosítása, és az abba való belekapcsolódás (az
abban való „elmerülés”).33

Amikor Jézus azt mondja övéinek, hogy „szüntelenül kell imádkozni
és nem szabad belefáradni” (Lk 18, 1) a „szüntelenség” alatt ezt az isteni
állandóságot is érti. Isten, ugyanis „szüntelenül”, örökre, visszavonha-
tatlanul, „egyszer és mindenkorra” (vö. Zsid 9, 12) szereti az embert, és
a keresztség által az embert képessé teszi arra, hogy az ember is képes
legyen „szüntelenül viszontszeretni” az Istent. Ez a „szüntelenre való
képesség”  a  Szentlélek  jelenléte  és  munkája  bennünk,  az  alapvetően
erre képtelen („erőtlen”) emberekben. Az Atya, tehát mintegy „belénk
szereti” Fiával való örök szeretetdialógusát és a Szentlélek tevékenysé-
ge által: „A gyermekké fogadás Lelkét” kaptuk, „amelyben azt kiáltjuk:
Abba, Atyánk! Maga a Lélek tesz lelkünkkel együtt tanúságot, hogy Is-
ten fiai vagyunk. […] De mi is, akik magunkban hordjuk a Lélek zsen-
géit: mi magunk is sóhajtozunk bensőnkben, s várjuk a fogadott fiúsá-
got, testünk megváltását. […] Hasonlóképpen a Lélek is segítségünkre
van erőtlenségünkben, mert nem tudjuk, hogyan imádkozzunk helye-
sen; de maga a Lélek jár közben értünk szavakba nem foglalható sóhaj-
tásokkal. Aki azonban vizsgálja a szíveket, tudja, hogy melyek a Lélek
kívánságai,  tudja,  hogy közbenjár a szentekért Isten akarata szerint.”
(Róm 8, 15-16. 23. 26-27) Kijelenthető, tehát, hogy „nincs keresztény ima
a Szentlélek tevékenysége nélkül”34, aki a „szeretet Lelke” (2Tim 1, 7).

33 Ezen gondolatmenetünkhöz ld. PINELL J., Liturgia delle Ore, 20-23 és 55.
34 ÁRIL 8.



268 Kajtár Edvárd

Összefoglalva az eddigieket elmondhatjuk, hogy a hívő ember és a
közössége folyamatosan imádkozik, s ez számára egyfajta belső, hitbéli
szükséglet, mert a keresztsége óta benne Isten Szentlelke – akit Fia által
az Atya elküldött a hívő szívébe – folyamatosan imádkozik (hiszen ő az
Atya és a Fiú közötti szeretetben maga az örök és állandó/szüntelen dia-
lógus-kommunikáció), és teszi ezt „szavakba nem önthető sóhajtások-
kal”. A keresztény egyéni és közösségi imája éppen ezért csak mintegy
„belesimul” ebbe az „isteni imaáramlásba”, és így a hívő megélheti az
ima lényegét: beléphet szentháromságos Isten „szívébe”, egyesülhet a
szeretetben a szentháromságos Istennel a Szentlélek által, akiben imád-
kozik („imádkozzatok a Szentlélekben” – Júd 20). Az ima a keresztény
számára mindig pünkösdi élmény, vagyis Szentlélek-tapasztalás, és at-
tól függetlenül az, hogy ez tudatos-e számára, és ezt az érzékei szintjén
fogja-e (érzi-e).35

A zsolozsma megkomponáltsága (rituáléval  bír,  különböző műfajú
kötött szövegei vannak, alapvetően énekelt előadásra készült stb.) nem
más, mint egyfajta sajátos kísérlet e „szentlelkes sóhajtások” közösségi
formába öntésére. E formák változhatnak az Egyház évszázadai során,
de a bennünk megragadott tartalom (a „Lélek sóhaja”) nem; a változás-
nak,  átalakulásnak  kitett  formák  viszont  csak  akkor  tudnak  minden
egyes reform során lényegüket tekintve önmaguk maradni, ha organi-
kusan tudnak idomulni a Szentlélek intenciójához. Ennek megállapítása
– e tevékenység a „megkülönböztetés” szolgálata az Egyházban – az
Egyházi Tanítóhivatal feladata.36 E kompozíció másik oka a közös ima-

35 A lélegzésünket sem tudatosítjuk magunknak, és e tudatosság híján sokszor nem
is érezzük, de mégis lélegzünk. Az, hogy a Szentlélek jelenlétét és cselekvését hogyan
tudjuk tudatosítani, és ezáltal érezni (!), nos, az egy másik tanulmány tárgya lehetne.

36 „A liturgia ugyanis részben az isteni alapítás folytán változhatatlan, részben vál-
tozásnak alávetett összetevőkből áll, melyek az idők folyamán változhatnak, s változ-
niuk is kell, ha netalán olyan elemek épültek be, melyek a liturgia benső természeté-
nek  kevésbé  felelnek  meg,  vagy  alkalmatlanokká  váltak.”  (SC  21)  „Hogy  az
egészséges hagyomány sértetlen maradjon és lehetőség nyíljon a törvényes fejlődés
számára, a liturgia egyes részeinek felülvizsgálatát mindig előzze meg alapos teológi-
ai, történeti és lelkipásztori kutatás. Ezenkívül figyelembe kell venni a liturgia belső
szerkezetének és szellemének törvényeit, valamint a közelmúltban történt liturgikus
újítások és az itt-ott megadott engedmények tapasztalatait. Végül csak akkor vezesse-



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 269

platform létrehozásának szándéka is: a forma egységet hozzon létre az
egyéni (személyes és szubjektív) imákban és imákból.37

A zsolozsma „a megváltott ember hálaéneke”, amely egyedül csak az
Istent, az Atyát „illeti meg” (Zsolt 65, 2) Fia által a Szentlélekben.38 Az
imádság az ember legintimebb, legszemélyesebb valósága (és az ima ál-
tal is ilyen a hite), ugyanakkor az ima az, ami a minden megkeresztelt-
ben közös és önazonos valóságnak, az Istennel teljesen eggyé vált élet-
nek az egyik jellemzője („együtt ’lélek-zem’39 az Istennel”).  Emiatt az
imának bírnia  kell  minden szubjektivitás  felett  álló  objektivitással  is,
amibe mindenki bele tud kapcsolódni, amit mindenki képes a magáé-
nak vallani: szükségszerűen létezik tehát a „közös ima”, communis oratio
(ez a zsolozsma egyik hivatalos meghatározása is)40. Kell, tehát, hogy az
imának közösségi megvalósulása, vagyis liturgiája is legyen; és ebben a
közös imában megjelenik az Egyház. A zsolozsmára is feltétlenül igaz,
hogy az az Egyház minden imádságágnak (és az Egyházban mindenki
egyéni, személyes imádságának) „csúcsa és forrása”:  „az a csúcspont,
mely felé az Egyház tevékenysége (és imádsága) irányul; ugyanakkor
az a forrás is, amelyből fakad minden (imádsága és) ereje”41.

b) A zsolozsma az emberi létezés idejébe szőtt imádság

Az idő hordozza az ember létét. Amikor megszületünk, elkezdődik az
időnk (sőt,  valójában már a  magzatnak  is  van beazonosítható ideje),

nek be újításokat, ha azokat az Egyház lelki haszna valóban és biztosan követeli; de
akkor is ügyelni kell arra, hogy az új formák a már meglévő formákból szervesen nő-
jenek ki.” (SC 23) „A szent liturgia irányítása egyedül az egyházi tekintélytől függ: az
Apostoli Szentszékre és a jogszabályok szerint a püspökre tartozik.” (SC 22)

37 Így válik az ima liturgiává, de erről még majd később.
38 Az idézőjelbe tett szövegek a Római Misekönyvből vannak: Közös prefáció III., in

A II. Vatikáni Egyetemes Szent Zsinat határozata szerint megújított és VI. Pál pápa tekinté-
lyével kihirdetett Római Misekönyv, Második hivatalos kiadás, Misekönyv, a Magyar Ka-
tolikus Püspöki Kar megbízásából, a hivatalos vatikáni kiadás alapján készült fordítás, Szent
István Társulat, Budapest 1991, 425. oldal, 71. pont. A továbbiakban: RM.

39 Ez az írásmód itt szándékolt.
40 Vö. ÁRIL 1. (ahogyan fent már idéztük).
41 Vö. SC 10 (a zárójelbe tett szavak a mi kiegészítésünk, az eredeti zsinati szöveg-

ben nem szerepelnek).



270 Kajtár Edvárd

amikor meghalunk, lejár, befejeződik az időnk. Az ember életének min-
den mozzanata, tette az időbe ágyazódik, az idő által válik aktuálissá,
így az Istenkapcsolata, az imaélete is. Ez természetesen a zsolozsma lo-
gikája is, viszont a zsolozsma a hit bázisán új szemléletmódot is hoz az
Istenkapcsolatnak az időhöz rendelt  viszonyába. „A zsolozsma célja a
nap megszentelése”42, vagyis az Egyház a zsolozsma imádkozásával az
emberi létezés mérhető idejét (nevezzük ezt a közismert  kronosz kifeje-
zéssel) át akarja itatni az üdvösség jó hírével:43 az idő, mint Isten első44

teremtménye váljék az idő felett (az időn kívül) létező Istennel való ta-
lálkozás alkalmává, mintegy kegyelmi minőséggé (a szakirodalom az
„üdvösségnek ezt az idejét” nevezi  kairósznak). Az napnak/időnek ez a
szentté válása (santificatio)  nem pusztán abban áll,  hogy a nap egyes
időszakaiban, óráiban szakrális tevékenységet végzünk, és ez által az az
időintervallum „szentté” (szakrálissá) válik, hanem abban, hogy az ima
által felismerjük és megvalljuk annak Istenhez tartozását. „Övé (az Iste-
né) az idő és övé az örökkévalóság” – halljuk minden évben húsvét éj-
szakáján a vigília liturgiájában.45 Az idő Istennek való „visszaszolgálta-
tását” Jézus Krisztus végezte el:

• kezdve a megtestesülésével, amikor is a történelem ideje (kronosza)
beletorkollott a megtestesülés misztériumába: „amikor elérkezett az
idő teljessége, Isten elküldte Fiát, aki asszonytól született” (Gal 4, 4);

• de földi élete minden mozzanatával és tettével is:  az Atya „megis-
mertette ugyanis velünk akaratának a titkát jóságos tetszése szerint,

42 SC 88. A latin eredetiben a nap megszentelése „santificatio diei”.
43 Az időre, mint teremtményre is áll Szent Pál kijelentése: „Mert a teremtett világ

sóvárogva várja, hogy Isten fiai megnyilvánuljanak. Hiszen a teremtett világ hiábava-
lóságnak van alávetve, nem önként, hanem az által, aki alávetette, mégpedig azzal a
reménységgel, hogy a teremtett világ is felszabadul majd a romlandóság szolgaságá-
ból Isten fiai dicsőségének szabadságára. Tudjuk ugyanis, hogy minden teremtmény
együtt sóhajtozik és vajúdik mind ez ideig.” (Róm 8, 19-22)

44 A teremtés elbeszélése a Teremtés könyvében ezzel az időhatározó szóval kezdő-
dik: „Kezdeteben (teremtette Isten az eget és a földet)”, amely kifejezés az eredeti hé-
berben is időhatározó (beresit).  Elmondhatjuk, tehát, hogy sorrendileg az első a te-
remtmények sorában az idő maga, amelyhez minden azt követő teremtmény hozzá
van kapcsolva (vagyis idejük van, mulandók, nem örökkévalók stb.).

45 Húsvét vigíliája, 10. pont, in RM 243. oldal.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 271

amelyet elhatározott benne az idők teljességének megvalósításáról:
hogy  Krisztusban,  mint  Főben,  újra  összefogjon  mindent,  ami  a
mennyben és ami a földön van” (Ef 1, 9-10).46

Jézus Krisztusnak, az Atya Fiának misztériumában az idő, tehát mint fi-
zikai mennyiség és mint létminőség is elnyerte végső meghatározottsá-
gát és értelmét.47 Jézusban és Jézus által  az  Istenkapcsolat többé nem
egy napirendi pont a kalendáriumban (noha az egyes imák, liturgiák il-
leszkednek a nap menetének egy-egy konkrét pontjába, és terjedelmük
idővel is mérhető), hanem az Isten misztériumában való létünk lett a
„kalendárium/naptár”, és ehhez a kapcsolathoz illesztve teszünk mást
is nap során, az imádságon/liturgián kívül (munka, pihenés, szabadidő
stb.).  Az idő Istené,  és  így  az  Istennel  való találkozás „helyévé” lett
(meeting point).

Az Imaórák Liturgiájához készített és már többször hivatkozott Általá-
nos Rendelkezések (ÁRIL) az egyes imaórák teológiáját kidolgozva részle-
tesen be is mutatják az egyes órák krisztológiai aspektusait, vagyis az
idő/nap megszentelésének krisztusi mechanizmusát: 

• A  Reggeli  dicséret kapcsán:  „Reggel  imádkozni  kell,  hogy a  korai
imával ünnepeljük az Úr feltámadását.”48

• Az  Esti  dicsérettel kapcsolatban az a krisztológiai és szótériológiai
aspektus  még  hangsúlyosabb:49 „A  megváltásra  is  emlékezünk
imádságunkkal, amely mint a tömjénfüst száll az Úr elé; imára  kitárt
kezünk lesz az esti áldozat. (Zsolt 140, 2) Ezt pedig vonatkoztathatjuk –
szent  fokozással  –  arra  az  igazi  alkonyati  áldozatra,  amelyet  Üdvözítő
Urunk szerzett éppen egy estén, a vacsorázó apostolok körében, megalapít-
va az Egyház számára a legszentebb misztériumokat. Vagy pedig vonat-
koztathatjuk arra az idők beteljesülésekor bemutatott, tehát alkonyi áldo-
zatra, amelyet az Atyának ajánlott fel másnap, kitárt karral, az egész világ

46 Az első szövegben (Gal 4, 4) a kronosz teljességéről (görögül: πλήρωμα – pléro-
ma) ír az apostol, míg a másodikban (Ef 1, 9-10) a kairósz teljességéről.

47 Emiatt is lett a keresztény (és nyomában az egyetemes emberi) időszámítás null-
pontja Krisztus születése.

48 Ez az idézet az ÁRIL 38. pontjában Szent Cipriántól van: De oratione dominica 35,
in PL 4, 531.

49 ÁRIL 39.



272 Kajtár Edvárd

üdvösségéért.50 Hogy pedig az alkonyatba soha nem hanyatló fényre
összpontosítsuk reményünket,  imádkozva kérjük, hogy újra felragyog-
jon ránk a napvilág,  esedezünk az Úr eljöveteléért,  amely meghozza az
örök világosság kegyelmét.51 Végezetül, ebben az órában a keleti Egy-
házak énekéhez csatlakozunk, amikor fohászkodunk  az örök meny-
nyei  Atya  szent  dicsőségének  örömet  sugárzó  fényéhez,  a  boldog  Jézus
Krisztushoz; a nap lenyugvását megérve, az esthajnalcsillag fénye láttán
zengjük az Atyát, a Fiút és a Szentlélek Istent.”

• A három Napközi imaóra (Délelőtti, Déli, Délutáni) krisztusi igazságát
nem az  Általános Rendelkezésekből ismerjük meg, hanem ezen ima-
óráknak az Évközi időben imádkozott himnuszaiból:52

□ Délelőtt a pünkösdi misztérium valóságát imádkozzuk meg.
Az első himnusz első versszaka: „Most jöjj, Szentlélek, szállj
közénk,/ Atyát s Fiút ki egybekötsz,/ szívünket, kérünk, töltse
be,/ kegyelmed égi ereje.” A második himnusz második vers-
szaka: „hogy szívünkben ma ugyanaz/ a Szentlélek vegyen la-
kást,/ ki egykor épp e napszakon/ a szent apostolokra szállt.”

□ Délután Krisztus  keresztre  feszítését  szemléljük.  A második
imaóra második és harmadik versszakai: „Ez szent idő: az ál-
dozat/  boldog  Bárány  keresztre  száll/  és  híveit  megváltva
most/ dicsőségünket szerzi  meg.” „E fénytől  mely tűzőn ra-
gyog,/ homályba hull a déli ég:/ szívjuk szívünkbe lelkesen/
kegyelme lángját és erejét.”

□ A Délutáni imaóra második himnusza arra a gyógyításra utal,
amely Péter és János apostolok által történt meg a jeruzsálemi
templomnál, amikor ők a nap kilencedik órájában oda imára
mentek (ApCsel 3,  1  kk):  „Isten szentséges titkait/  hűséggel
tartsa tiszta szív:/ Szent Péter itt a mesterünk,/ gyógyító csodá-
val tanít.” Az I. zsoltárhéten, szerdán, a Délutáni imaórát lezá-
ró könyörgésben viszont megjelenik a krisztusi dimenzió (Jé-

50 Ez a dőlt betűs rész idézet: CASSIANUS, De institutione coenobitarum, lib. 3, c. 3; in
PL 49, 124. 125.

51 Idézet az eredetiben: SZENT CIPRIÁN, De oratione dominica 35, in PL 4, 531.
52 Imaórák Liturgiája, III. kötet, 587-590.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 273

zus kereszthalála): „Urunk Jézus Krisztus, te az emberek felé
tártad karodat a keresztfán.”53

Ezen idézetek erőteljes hangsúlyt adnak annak az igazságnak is, ame-
lyet  már a II.  Vatikánum liturgikus konstitúciója is aláhúzott,  vagyis
hogy  az  idő  megszentelésének  misztériuma akkor  manifesztálódik  a
legteljesebben, amikor az ima ideje egybeesik annak krisztusi dimenzió-
jával:  „Mind a nap valódi megszentelése, mind a zsolozsma lelki ha-
szonnal való végzése érdekében fontos, hogy az imaórákat olyan idő-
pontban végezzék,  mely  a  legjobban megközelíti  az  imaórák  kánoni
idejét.”54

Az idő krisztusi „megváltása és megszentelése”, tehát, mint ahogyan
az  a  fenti  idézetekből  egyértelmű,  az  Egyház  zsolozsmáját  mintegy
szentelménnyé teszi, még ha az a liturgikus-teológiai státuszát tekintve
kifejezetten nem is tartozik a szentelések és áldások világához. A zso-
lozsmában az Egyház dicsőíti az Atyát Fia által a Szentlélekben, teszi
ezt a nap különböző óráiban, és ezáltal a megváltás kegyelme nemcsak
az egész világot, annak minden emberét éri el,55 hanem az időt magát is
megszenteli, amelyben mindez történik: a teremtményi idő beletorkol-
lik Isten örökkévalóságába (a kronosz kairósszá lesz), e földi dicsőítés
egy az Atya előtt öröktől fogva zajló dicsőítéssel, amelyet a Fiú hozott el
nekünk megtestesülésekor.56

c) A zsolozsma az imádság liturgiája

A zsolozsma mind történeti,57 mind transzcendentális, természetfeletti58

eredetét  tekintve  közösségi  imádság,  amit  az  Egyház saját  közösségi

53 Imaórák Liturgiája, III. kötet, 684.
54 SC 94., ezt az ÁRIL is megköveteli a zsolozsmázóktól (11. pont). Ezt az elvet ne-

vezzük az „órák igazságának” (veritas horarum).
55 Ez a közbenjárás, amiről a még lesz szó.
56 Ld. SC 83.
57 Itt az ószövetségi/zsidó teffilá imára gondolunk; ld. fent.
58 Ld. ismét a már többször hivatkozott SC 83. pontját: a Fiú a megtestesülésével

hozza el a földre a Szentháromságban élő örök dicsőítő liturgiát. 



274 Kajtár Edvárd

imájának ismer el, tehát liturgia59, és akkor is az, ha azt egyénileg végzi
e közösség valamelyik tagja. A Sacrosanctum Concilium zsinati konstitú-
ció 10. pontja szerint az egyes liturgikus cselekmények, és így a zsolozs-
ma célja is „az emberek megszentelése és Isten dicsőítése”. A zsolozsma
viszont nemcsak az azt imádkozó embert szenteli meg, hanem minden
embert a világon. Aki, ugyanis, zsolozsmázik, részt vesz az üdvözítés
nagy művében (ahogyan minden más liturgikus cselekmény is), és teszi
ezt két módon:

• (1) azonosul a megváltásra, gyógyulásra, szeretetre stb., vagyis az
üdvösségre vágyódó ember(ek) ezen hiányaival (kegyelmi szolida-
ritás);

• (2) imádságával Isten színe elé viszi a világ „üdv-éhségét”, vagyis
közbenjár érte.

Az a sajátos „azonosulás”, identifikáció (1), amelyre a zsolozsmát imád-
kozó meghívást kap a zsoltárok világában ragadható meg: „Aki az ima-
órák liturgiájának zsoltárait imádkozza, az nem annyira a maga nevé-
ben teszi  ezt,  hanem Krisztus  egész  Testének nevében,  sőt  magának
Krisztusnak a személyében is. Ha valaki ezt szem előtt tartja, nem fog
számára nehézséget jelenteni, ha éppen azt veszi észre, hogy zsoltáro-
zás közben kedélyállapota nem egyezik azokkal az érzelmekkel, ame-
lyeket a zsoltár éppen kifejez: így esetleg annak, aki szomorú és el van
keseredve, ujjongó zsoltárba kell fognia; ha pedig vidám, épp egy keser-
gő zsoltárt kell elmondania. […] Márpedig az, aki az Egyház nevében
zsoltározik, mindig találhat okot örömre vagy bánatra, hiszen itt is érvé-

59 Ennek alátámasztásához elegendő a „liturgia” szó keletkezésére és eredeti jelen-
tésére utalnunk. A szó, mint ismert a görög laósz (nép) és az ergon (tevékenység) ösz-
szevonásával keletkezett a Kr. e. V. században, a görög demokratikus városállamok
világában. „A nép, a közösség érdekében végzett tevékenységet” jelöl, amely idővel
(Kr. e. IV-III. századok) vallásos konnotációt kap, és ezzel lesz aztán a görög nyelvre
fordított Ószövetség, majd az görög nyelven születő Újszövetség szakkifejezése is (és
ezek nyomán a görög nyelvű zsidóság és majd a kereszténység szakkifejezése). A li-
turgia,  tehát mindig közösségi kivitelezésű és közösségi  célzatú kultikus (vallásos,
spirituális) tevékenység, és mint ilyen a zsidóság és a kereszténység sajátja. Minder-
ről ld. még SC 5-13.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 275

nyes az Apostol mondása: Azokkal, akik örülnek, örüljetek, s a sírókkal sírja-
tok! (Róm 12, 14).”60

Ez  az  ima  valóságában  megragadható  szolidaritás  (1)  az  érzelmi,
hangulati dimenzióból a közbenjárás (2) tudatos, konkrét cselekvésébe
vált  át:  „Az Egyház a  liturgiában nemcsak  dicsőíti  Istent,  hanem el-
mondja  neki  valamennyi  krisztushívő  kívánságait  és  vágyait,  sőt  az
egész világ üdvösségéért is közbenjár Krisztusnál és általa az Atyánál.
(Sacrosanctum  Concilium 83)  A  hang  nemcsak  az  Egyház  hangja,  de
Krisztusé is, mivel a kéréseket Krisztus nevében adjuk elő, vagyis a mi
Urunk, Jézus Krisztus által, és így az Egyház azokat az imádságokat és
könyörgéseket  folytatja,  amelyek  Krisztus  szívéből  fakadtak  halandó
élete folyamán (vö. Zsid 5, 7), s amelyek éppen ezért egyedülálló mó-
don hatékonyak. Az egyházi közösség tehát nem kizárólag a szeretet
gyakorlásával,  jó  példával  és  a  bűnbánat  cselekedeteivel  végzi  igazi
anyai feladatát, hanem” a közbenjárás szolgálata által is „vezeti a lelke-
ket Krisztushoz.”61 A közbenjárás, mint a zsolozsma egyik alapigazsága
a Reggeli és az Esti dicséretek imaórát lezáró fohászaiban, és ezeket köve-
tő Miatyánkban egészen konkrét módon is megjelenik.

A  zsolozsma,  mint  liturgia,  tehát  kitágítja  a  személyes  imát,62 az
imádkozó ember itt és most a keresztségben kapott papi tisztségét gya-
korolja minden ember felé,63 és mint az Egyház tagja, mindig az egész
Egyház nevében imádkozik (in nomine Ecclesiae) a világ üdvösségéért:
„Az egyes keresztény e nagy közösség imájából is részesedik; amikor
tehát  imádkozik,  imája  az  egy  Testnek  az  imádsága.”64 Az  imádság
„zárt ajtók mögötti” valósága65 az Egyházhoz tartozás misztériumát és

60 ÁRIL 108.
61 ÁRIL 17.
62 Ebből is nyilvánvaló, hogy a liturgia sokkal több, mint ritualitás. A liturgia, mint

neve eredete is mutatja, mindig „laósz-élmény” is: a közösséghez, csoporthoz tarto-
zás élménye, tapasztalata.

63 „Ti azonban választott nemzetség, királyi papság, szent nemzet, megszerzett nép
vagytok, hogy hirdessétek annak üdvözítő tetteit, aki meghívott titeket az ő csodála-
tos világosságára.” (1 Pt 2, 9) Ld. még: ÁRIL 7.

64 LC 8.
65 „Te, amikor imádkozol, menj be a szobádba, zárd be az ajtódat, és így imádkozz

Atyádhoz, aki a rejtekben van; akkor Atyád, aki lát a rejtekben, megfizet majd ne-



276 Kajtár Edvárd

misztikumát is jelenti: „Jóllehet mindig szükséges és ajánlatos (vö. Mt 6,
6) a magányban, zárt ajtók mögött mondott imádság (Sacrosanctum Con-
cilium 12), és az Egyház tagjai ezt is Krisztus által a Szentlélekben vég-
zik, a közösség imáját mégis különleges méltóság illeti meg, minthogy
Krisztus maga mondotta:  Ahol ketten vagy hárman összegyűlnek a nevem-
ben, ott vagyok közöttük (Mt 18, 20).”66 A közösen végzett ima sajátos inti-
mitást ad az együtt imádkozóknak, amely ima ugyanakkor ezen intimi-
tás esetleges érzelmi igényeitől szabadon valósul meg; ez a közösségi
ima-egység is az ima „zárt ajtós” valóságához tartozik: az Egyház is le-
het, tehát ez a zárt ajtójú szoba, ahol „megbújva” az Atyával való talál-
kozás végbe mehet.

A zsolozsma a keresztény ókorban, majd a középkor hajnalán az egy-
házmegyék katedrálisaiban és plébániáin az egész hívő közösség napi
imája volt, viszont, idővel ez egyre inkább csak a klerikusok „szent fel-
adata” (officium sacrum) lett. A II. Vatikáni Zsinat ezen változtatni akart,
ezért nagyon ajánlotta, hogy „a hívek is imádkozzák a zsolozsmát a pa-
pokkal együtt, vagy maguk között, vagy egyénileg”.67 A Zsinat liturgi-
kus konstitúcióját aláíró Szent VI. Pál pápa az Imaórák Liturgiáját beve-
zető apostoli konstitúciójában e szándékot teológiailag meg is erősíti:
„A hívő egész élete ugyanis – az éjszakának és a nappalnak minden órá-
jában – valamiféle  leitourgia:  önátadás az isten- és emberszeretetből fa-
kadó szolgálatra, Krisztus tevékenységével egyesülten, aki azzal, hogy
közöttünk járt és feláldozta magát, megszentelte minden ember életét.
A zsolozsma szépen jelzi és hathatósan bizonyítja is a keresztény élet-
nek ezt a mélységes igazságát. Éppen ezért átadjuk a zsolozsmásköny-
vet minden hívőnek, azoknak is, akiket erre törvény nem kötelez.” (La-
udis canticum) Magyar nyelvterületen az Imaórák Liturgiájának új, immár
kereskedelmi forgalomban is kapható köteteivel, és az ún. okoseszkö-
zökre letölthető, és azokon imádkozható zsolozsmával ez a zsinati és
pápai szándék teljes mértékben megvalósult;  sőt,  minden különösebb
statisztikai  kimutatás  nélkül  az  is  biztosan  állítható,  hogy  a  magyar
nyelvterületen ma több a laikus zsolozsmázó, mint ahány klerikus és

ked.” (Mt 6, 6)
66 ÁRIL 9.
67 SC 100.



A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása… 277

szerzetes összesen zsolozsmázik.  A zsolozsma a római egyház legin-
kább „laikus-liturgiájává” lett; és amikor a „világban élő” laikusok a he-
lyüket, sőt sok esetben esetleges vezető helyüket keresik a római liturgi-
ában, az imaórák liturgiája által megtalálhatják ennek terét, és anélkül,
hogy ez esetleg az ő helyzetükre nézve teológiai és/vagy lelkipásztori
viták, sőt sok esetben feszültségek forrásává lenne.

A zsolozsma az ima liturgiája az Egyházban. A zsolozsma eredete a
kinyilatkoztatásban van, mind szemléletileg (a Fiú elhozza a földre az
Atyától a mennyei, örök dicsőítő liturgiát), mind szerkezetében és ele-
meiben (a zsolozsma szövegeinek jelentős része bibliai szöveg). A zso-
lozsma éppen  ezért  a  keresztény  ember  számára  a  szentháromságos
Istennel megélt ima egyik lehetséges megvalósulási formája, ugyanak-
kor inspirálója, ihletője is: a zsolozsma minden imaműfajhoz adhat ötle-
teket és konkrét szövegeket, illetve hatással tud lenni az egyéni imaélet
megkomponálására is (mikor, hol, mit, milyen lelkülettel stb. imádkoz-
zunk), sőt a személyes szentségi élethez68 is.

Tanulmányunkban  a  római  egyház  zsolozsmájának  történeti  ívét  és
alapvető teológiai hangsúlyait szerettük volna szakmailag korrekt mó-
don, de a téma teljes, „monográfikus” kimerítésének igénye nélkül be-
mutatni. A témához való közelítéseinkkel viszont nemcsak a hit valósá-
gaira  reflektáló  elmének  szerettünk  volna  gondolatokat  közvetíteni,
hanem a reflektáló személyes spiritualitásához is adalékokkal szolgálni.

Lyoni Szent Iréneusz az ember életének krisztusi beteljesedését ne-
vezte  Isten  dicsőségének.69 A  zsolozsma,  amely  alapvetően  dicsőítő
imádság az imádkozó embert e dicsőség-állapotra tudja elvezetni (meg-
szenteli  őt):  az ember  imája  által  belép az  Isten misztériumába,  ahol
„mindnyájan,  miközben  fedetlen  arccal  szemléljük  az  Úr  dicsőségét,
ugyanarra a képmásra változunk át dicsőségről dicsőségre az Úr Lelke
által.” (2Kor 3, 18)

68 Vö. A zsolozsma imaóráinak összekapcsolása szentmisével: ÁRIL 12 és 93-99.
69 „Isten dicsősége az élő ember” (Gloria Dei vivens homo); in Adversus Haereses, Lib.

4, 20.



DOBOS ANDRÁS

A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú 
zsolozsmában

Első hallásra ennek az előadásnak a címe akár mesterkéltnek is hathat.
Ugyan mi más szerepe lehetne a zsoltároknak bármely keresztény egy-
ház nyilvános istentiszteletében, mint az imádság? És mégis, ez a cím
fölvet néhány nem is annyira egyszerű kérdést. Ha bárki, aki a latin rí-
tusban magát valamelyest kiismeri, életében először bizánci rítusú zso-
lozsmán vesz részt, mondjuk a napi istentisztelet két pillérét alkotó ve-
csernyén,  vagyis  az  alkonyati  zsolozsmán,  vagy az  utrenyén,  azaz a
reggeli zsolozsmán1, akkor általában két dolog tűnhet föl neki. Először
is  az,  hogy nagy eséllyel  semmiféle  szerkezeti  fölépítést  nem sikerül
meghatároznia.  Bármennyire is figyelmesen vesz részt egy ilyen zso-
lozsmán, úgy tűnhet, hogy az különböző stílusú és előadásmódú for-
mulák kusza halmaza, amelyen belül vannak ismétlődő elemek, de nél-
külöz bármiféle rendezői elvet. A másik figyelemreméltó jellegzetesség,

1 A zsolozsma részeinek megnevezésénél a magyar görögkatolikusság gyakorlatá-
ban rögzült kifejezéseket használjuk. A vecsernye és az utrenye szavak szláv közvetí-
téssel kerültek a magyar liturgikus terminológiába. A vecsernyét magyarul alkonyati
istentiszteletként is emlegetjük, görög neve pedig ἑσπερινός. Az utrenye szinonimá-
jaként  használjuk  a  magyarban  a  reggeli  istentisztelet  elnevezést,  melynek  görög
megfelelője az ὄρθρος. A bizánci zsolozsma mai rendjébe illeszkedik továbbá a négy
imaóra (I., III., VI. és IX. imaóra), az esti zsolozsma (görögül ἀπόδειπνον) és az éjféli
zsolozsma (μεσονύκτικον). Nagy ünnepek előestéjére elvileg virrasztást írnak elő a
liturgikus szabályok, mely rendszerint a vecsernye és az utrenye összevonásából áll.
A két szertartás közé ékelődik ilyenkor egy sajátos könyörgéssorozatból álló, lítia el-
nevezésű rítus, mely az egykor Konstantinápolyban igen népszerű körmenetek emlé-
ke.



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 279

hogy a zsolozsmában a zsoltárok egyáltalán nem tűnnek fő alkotóelem-
nek.  Első  hallásra  sokkal  inkább kidomborodik a  himnikus  költészet
hangsúlyos  szerepe,  illetve  a  litánia-jellegű  formulák  gyakorisága.
Mindezen elemek rendszertelen sokaságában pedig olykor felbukkan
egy-egy zsoltár vagy inkább csak néhány kiragadott zsoltárvers, s ha
esetleg sor kerülne néhány zsoltár teljes előadására, az is gyakran elha-
darva  történik,  ami  meglehetősen  furcsa,  hallva,  hogy  a  himnuszok
éneklésére milyen nagy gondot fordít a bizánci egyház.

Mindennek  ismeretében  nem  is  tűnik  olyan  banálisnak  a  címben
meghatározott téma. Vajon a bizánci rítusú zsolozsmában a zsoltárok
tényleg csak másodlagos funkciót, amolyan díszítő elemet töltenek be?
Hogy a kérdésre válaszoljunk, először is röviden át kell tekintenünk a
bizánci zsolozsma kialakulásának történetét. Ez pedig, bármennyire is
vázlatosan tesszük meg, egyáltalán nem egyszerű vállalkozás, mert túl-
zás nélkül állíthatjuk, hogy a bizánci rítusú zsolozsma – beleértve az
összes keleti zsolozsmát – az össze rítus közül a legbonyolultabb fejlő-
déstörténetet tudhatja maga mögött.

1. A bizánci rítusú zsolozsma fejlődésének vázlatos áttekintése

Nemcsak a zsolozsma, hanem a bizánci rítus minden istentisztelete vol-
taképpen egy hibrid jelenség.  Persze,  ez igaz bármely más rítusra is,
akár nyugati, akár keleti. A bizánci rítus esetében annyi a különbség,
hogy évszázadokon át tartó, folytonos kölcsönhatások összjátéka befo-
lyásolta, amelynek során számos egyházi központ szerepét különíthet-
jük el.  A bizánci liturgiában alapvetően három forrást különböztethe-
tünk  meg:  Konstantinápoly  városi  vagyis  székesegyházi  liturgiáját,
Jeruzsálemnek, mint egyházi központnak és zarándokhelynek a liturgi-
áját, és a szerzetesség imaéletét.2 Nyilván ezen források is összetett ha-

2 A bizánci rítus történelmi evolúciójáról általánosságban vö. TAFT, R.F.,  A bizánci
rítus rövid története, in A bizánci liturgia, ID.–H. J. SCHULZ, Budapest 2005, 37–125. A je-
ruzsálemi és konstantinápolyi liturgia kölcsönhatásairól vö. TAFT, R. F.,  A tale of two
cities: the Byzantine holy week triduum as a paradigm of liturgical history, in Liturgy in By-
zantium and beyond, ed. ID., Aldershoud 1996, 22–41. 



280 Dobos András

gyományrétegből táplálkoznak. Mind a jeruzsálemi, mind a konstanti-
nápolyi liturgia részben Antióchia ősi egyházának istentiszteletéből me-
rített. A szerzetességen belül pedig az eltérő korokban eltérő közpon-
tokkal  és  eltérő  irányvonalakkal  kell  számolnunk.  Pusztai  és  városi
szerzetességgel, Kis-Ázsia, Palesztina, Egyiptom és Athosz monasztikus
gyakorlataival, amelyeket időnkét teljesen ellentétes szempontok vezé-
reltek. Csak annak szemléltetésére, hogy milyen komplex a zsolozsma
kialakulásának folyamata,  előrebocsátunk egyetlen érdekes aspektust.
A szerzetesség, amely az első századokban a zsolozsma egyszerűsége
kedvéért mindenféle himnuszköltészetet elutasított, a VIII. századtól az
egyházi költészet legtermékenyebb művelőjévé vált. 

Hogy valamelyest átlássuk a helyzetet,  legkézenfekvőbb, ha Kons-
tantinápolyból indulunk ki, amely város nevével fémjelezte az egész rí-
tuscsaládot.  Konstantinápoly  maga  a  IV.  századnál  régebbi  hagyo-
mányra  nem  tekinthet  vissza.  Különböző  tradíciók  folytak  itt  össze,
elsősorban az antióchiai és a kappadókiai.3 Amennyire a forrásokból re-
konstruálhatjuk, a városban az Antióchiából örökölt nagyon egyszerű,
egy-egy zsoltárt magában foglaló zsolozsmából már a VI. században ki-
alakult  a  sajátosan a császárvárosra és vonzáskörzetére jellemző zso-
lozsma.4 Csakhogy ez a típusú zsolozsma alig hasonlít bármiben is a ma
bizáncinak nevezetthez. A XIII–XIV. században ugyanis végleg kiszorí-
totta egy másik hagyomány. De ne szaladjunk ennyire előre az időben. 

Lássuk, milyen is volt Konstantinápoly istentisztelete az első évezred
második felében. Ez a zsolozsma alapvetően székesegyházi jellegű volt.
A székesegyházi megjelölést a monasztikus vagyis a szerzetesi ellenpár-
jaként szokták emlegetni.5 Természetesen ahogy ez a zsolozsma a VI.
században ismert volt, már valamennyire magán viselte a városban élő
szerzetesközösségek  gyakorlatának nyomát.  Mégis,  székesegyházinak

3 Vö. TAFT, R. F., La liturgia delle ore in oriente e occidente. Le origini dell’ufficio e il suo
significato, Roma 2001, 58–73. 

4 Az antióchiai örökségről vö. HANKE, G. M., Vesper und Orthros des Kathedralenritus
der Hagia Sophia zu Konstantinopel, Münster 2018, 120–123.

5 A székesegyházi  –  szerzetesi  (vagy  monasztikus)  ellentétpár  A.  Baumstarktól
származik. H. Mateos a szerzetesi hagyományon belül megkülönböztet egyiptomi és
városi monasztikus örökséget, vö. TAFT, La liturgia delle ore, 52–54.



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 281

nevezhető ez a zsolozsma, legfőbb jellegzetességei  miatt.6 Mik voltak
ezek? 

1. A nap két legfőbb fordulópontjára szorítkozott: este és reggel vé-
gezte a nép és a klérus együtt. A kis hórákat csak a szerzetesi közössé -
gek ismerték; a nép nem is gyűlhetett volna egybe napjában több alka-
lommal. Nagy ünnepek előtt virrasztást tartottak.

2. Anyagát tekintve szinte tisztán bibliai ihletésű volt, és elsősorban a
zsoltárokból épült föl. Néhány állandó, a napszakhoz tematikája alapján
kötődő zsoltárból, az ezekhez kapcsolódó imákból és ekténiákból, vagy-
is litániaszerű könyörgésekből állt. A zsoltárok mellett meg kell említe-
ni a Nyugaton kantikumként ismert bibliai ódákat7, amelyek idővel be-
kerültek  a  nagy  ünnepek  előtt  tartott  virrasztásba,  csakúgy,  mint
néhány olvasmány, illetve a reggeli istentiszteletbe a föltámadásról szó-
ló evangéliumi perikópa. Ez utóbbi fejlemény kétségkívül már a jeru-
zsálemi liturgia hatása. 

3. Teológiai alapmotívumként a hála és a kérés, illetve a bűnbánat
határozta meg a zsolozsmát. Az üdvtörténet eseményeiről való megem-
lékezés, vagyis az egyházi év ünnepeinek kialakulása sokáig érintetle-
nül hagyta a napi zsolozsmát. 

4. Már a VI. században, feltehetően a helyi, vagyis a városi szerzetes-
ség hatására, a kiválasztott zsoltárokat kiegészítették a zsoltároskönyv
folytatólagos használatával is (psalmodia currens), mégpedig oly módon,
hogy az egész zsoltároskönyvet 68 úgynevezett antifonára osztották be
úgy, hogy egy hét alatt a 150 zsoltár sorra került.8

5. És még egy nagyon fontos tény: előadásmódja alapján ez a zsolozs-
ma mégis székesegyházi és nem szerzetesi zsolozsma volt. A zsoltárok-
ra valóságos imaként tekintettek, amelyeket responzoriális vagy antifo-
nális  módon  adtak  elő.  A  zsoltározásba  mindenkit  bevontak  és  a

6 Vö. HANKE, Vesper und Orthros, 92–96.
7 A bibliai  ódák  zsoltárokra  emlékeztető  szövegek,  amelyeket  nem a  Zsoltárok

könyve, hanem más ó- és újszövetségi könyvek őriztek meg. Alkalmazásuk feltehető-
en a húsvéti virrasztásból került át a napi zsolozsmába, elsőként a három ifjú éneke
Dániel könyvéből. Míg a konstantinápolyi szokás tizennégy ódát ismert, a jeruzsále-
mi–palesztinai kilencet. Ma ez utóbbi ódarend érvényesül a bizánci egyházban.

8 Vö. HANKE, Vesper und Orthros, 448–493.



282 Dobos András

szerepeket gondosan felosztották a szolgálattevők sokféle csoportja és a
nép között. A presbiterek, olykor a püspök, a diakónusok, a felolvasók,
az előénekesek, a kórus és a nép váltogatta egymást az imádkozásban.
Mivel hogy, és ez is egy fontos tény, az egész zsolozsma énekelt volt. In-
nen a neve: ἀσματικὴ ἀκολουθία (énekes szertartásrend)9. Az előadás-
mód  változataira  még  visszatérünk.  Annyit  mindenesetre  megjegy-
zünk,  hogy  az  összhatás  mindenképpen  nagyszerű  lehetett.  Amikor
Tesszalonikai Simeon az 1400-as évek első harmadában szomorúan szá-
mol be róla, hogy már saját székvárosában is kihalóban van a „nagy
Egyházak, köztük a főváros és Antióchia legszebb szokása”, a régi éne-
kes zsolozsma, az aszmatikosz, akkor elismeri: „tudom, hogy sok pap és
zsoltáros szükségeltetik hozzá”10. Ami tehát egykor e pompás zsolozs-
ma vonzerejének számított, éppen az okozta hanyatlását is: a szerzetesi
környezetből eredő, új típusú zsolozsmát sokkal egyszerűbb volt kivite-
lezni, ahogy maga Simeon írja: „Egy személy is elég, hogy előadja… a
szerzetesek pedig gyakran énekkíséret nélkül végzik”11.

Még mielőtt ismertetnénk ezt az újfajta zsolozsmát, dióhéjban vázol-
juk föl a változás útját. A VIII. században az ikonromboló mozgalom
megrázta az egész bizánci birodalmat. A képtisztelet utolsó bástyái a
szerzetesházak voltak. A Konstantinápolyhoz közeli Sztudion monosto-
rának alapítója,  Szent  Teodor  (†826),  az  ikontisztelet  egyik  élharcosa
volt12. Ebben a korban különösen is felélénkült a szerzetesek közötti ba-
ráti kapcsolat. Teodor meghívására Palesztinából, a Jeruzsálemhez kö-

9 Az elnevezés Tesszalonikai Simeontól származik, aki már az új típusú, szerzetesi
közegből  származó  és  leginkább  csak  recitációra  szánt  zsolozsmától  különbözteti
meg a régi székesegyházi gyakorlatot, vö. HANKE, Vesper und Orthros, 98–99.

10 TESSZALONIKAI SIMEON, De sacra precatione, in Patrologiae Cursus Completus (Series
Graeca 155), Lutetiae Parisiorum 1866, 624. Herakliosz császár (610-641) idejében a
konstantinápolyi székesegyház – ahogy akkor mondták, „Nagytempolom” – szemé-
lyi állománya így nézett ki: 80 pap, 150 diakónus, 40 diakonissza, 70 hipodiakónus
(szubdiakónus), 160 felolvasó, 25 énekes, vö. HANKE, Vesper und Orthros, 421.

11 TESSZALONIKAI SIMEON, De sacra precatione, 624.
12 Szent Teodornak és a sztudita szerzeteseknek a IX. században végbemenő litur-

gikus megújulásban betöltött szerepéről vö.  POTT, T.,  Byzantine Liturgical Reform. A
Study of Liturgical Change in the Byzantine Tradition, Crestwood (New York) 2010, 115–
131.



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 283

zeli, Szent Száva (†532) által alapított lavrából azaz szervezett remetete-
lepről érkeztek szerzetesek, hogy segítsenek a küzdelemben. Szerzetesi
csoportok már korábban is áttelepültek a szentföldi monostorokból a
Konstantinápolytól  keletre  fekvő Olümposz  hegyi  monostorokba13 és
más nyugatabbra fekvő országokba is, hiszen az arab terjeszkedés igen-
csak  megnehezítette  a  keresztények  életét.  A  palesztinai  szerzetesek
magukkal hozták az otthoni szokásokat, amelyben már eleve több ha-
gyományréteg ötvöződött. Alapvetően magába olvasztotta a jeruzsále-
mi  Feltámadás  templomának gyakorlatát14 –  amelyben  némi  szerepe
volt a himnuszköltészetnek is –, másrészt pedig a helyi és az egyiptomi
szerzetesi hagyományokat. A szerzetesi zsolozsma eredeti formájában
rendkívül egyszerűnek mondható. Különböző számítások szerint, de lé-
nyegében folytatólagosan olvasták a zsoltároskönyvet, esetleg a bibliai
ódákat, mindenféle litánia és himnusz nélkül.15 A szerzetesek számára
ugyanis az imádság belső folyamat volt, nem maga a zsoltár előadása.
A zsoltár olvasása tehát voltaképpen csak mintegy inspirációként szol-
gált a belső reflexióra és az elmélyülésre. Nem kötődött sem napszak-
hoz, sem ünnephez. Így alakul ki a IX. század folyamán a Sztudion mo-
nostorban  egy  olyan  „hibrid”  zsolozsma,  amely  még  megőrizte  a
konstantinápolyi nagy egyház zsolozsmájának néhány elemét, de ma-
gába olvasztott számos új, a palesztinai szerzetességtől és a jeruzsálemi
egyházból eredő gyakorlatot is. S bár a Sztudion ekkor már igen jelentős
tekintélyt tudhatott magáénak, a világi templomok zsolozsmája többé-
kevésbé megőrizte a régi, énekes zsolozsma-formát. 

Az  aszmatikosznak vagyis a régi  énekes-zsolozsmának Konstantiná-
polyban a város keresztesek által történt megszállása adta meg a kegye-
lemdöfést, és a XIV. századra a korábbi gyakorlatot lassan mindenütt
felváltotta a szerzetesi. Ez a szerzetesi zsolozsma azonban már nem egé-

13 Gondolunk itt elsősorban a Szakkudion monostorra, amelyet egy időben Sztudi-
ta Teodor nagybátyja vezetett, s ahol ő maga is megkezdte szerzetesi életét. Teodor és
társai ebből a monostorból költöztek a korábban hanyatlásnak indult Sztudionba, vö.
POTT, Reform, 117–122.

14 A szerzetesség főként a Jeruzsálem perzsák általi lerombolásakor gyűjtötte össze
és őrizte meg a Feltámadás templomának szokásait, vö. EGENDER, N., ed., La prière des
heures (La prière des Églises de rite byzantine 1), Chevetogne 1975, 34–35.

15 Vö. TAFT, Liturgia delle ore, 84–116. 



284 Dobos András

szen az volt, amit Szent Teodor monostoraiban végeztek. A IX. századi
sztudita zsolozsma ugyanis visszakerült Szent Száva szentföldi kolosto-
rába,  és  ott  tovább  fejlesztették.  Ez  az  új,  úgynevezett  neo-szabbaita
szintézis eredményeként létrejövő rend terjedt el a XIII. századtól a bi-
rodalom monostoraiban.16 Az új hibrid-rítus terjedésében oroszlánrész
jutott az athoszi szerzetességnek. Athosz a hészükhaszta mozgalom fel-
virágzásával a XIV. századtól egyedülálló tekintélyre tett szert a monos-
torok között. S minthogy számos más, régi és új alapítású szerzetesház-
ba is Athoszról került  az elöljáró,  sőt,  több pátriárkai és metropolitai
széket is korábbi szenthegyi szerzetes töltött be, ez a neo-szabbaita zso-
lozsma terjedt el az egész ortodox keleten. Ezután sok változás már nem
történt a zsolozsma fejlődésében, a könyvnyomtatással pedig minden
komolyabb  változás  lehetősége  befagyott.  A  bizánci  rítusú  világ,  ki-
sebb-nagyobb eltéréssel és többnyire jelentősen megrövidítve, ma is ezt
a szerzetesek által szerkesztett, a hajdani konstantinápolyi és jeruzsále-
mi liturgia örökségének elemeit magában foglaló zsolozsmát végzi. 

A történeti áttekintés után a következőkben három szempont alapján
vizsgáljuk témánkat. 

1. Milyen elvek alapján történik a zsoltárok kiválasztása a bizánci rí-
tusú zsolozsmában? 

2. Hogyan imádkozzák a bizánci rítusú zsolozsmában a zsoltárokat,
vagyis mi az előadás módja? 

3. Milyen a zsoltárok aránya a mai zsolozsmában és milyen tényezők
játszottak szerepet ennek az aránynak az alakulásában?

2. A zsoltárok kiválasztásának alapelvei

Az első kérdés a zsoltárok kiválasztására vonatkozott. A történeti vizs-
gálat egy fontos szempontra irányíthatta a figyelmünket. A világi temp-
lomokban a zsolozsmát kezdetben egy-két, a napszak hangulatát vagy
érzületét  leginkább  megragadó  zsoltárból  állították  össze.  A  bizánci
zsolozsma két fő pillérének, az alkonyati és reggeli istentiszteletnek fő

16 A neo-szabbaita szintézisről vö.  TAFT,  Bizánci rítus, 116-124;  POTT, Reform, 169–
173. 



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 285

zsoltárát még Antióchiából kapta mintegy hozományul. Este a 140. zsol-
tárt („Igazodjék föl az én imádságom, mint a tömjénfüst a te színed elé,
kezeimnek  fölemelése  esti  áldozat  gyanánt…”),  reggel  a  62.  zsoltárt
(„Isten, én Istenem, tehozzád ébredek virradatkor…”) imádkozták eb-
ben a városban. Idővel állandó részévé vált a zsolozsmának néhány más
zsoltár: Konstantinápolyban az alkonyati zsolozsmát mindig a 85. zsol-
tár vezette be (ez ma nem stabil elem az alkonyati istentiszteletben), a
reggeli istentiszteletnek ellenben ma is állandó részévé vált az 50. zsol-
tár, majd az ún. laudes-zsoltárok, a 148-150. zsoltár. A jeruzsálemi és a
szerzetesi gyakorlatból aztán újabb állandó zsoltárokkal gazdagodott a
bizánci zsolozsma.17

A szerzeteseket, mint említettük, egész más szempontok vezérelték.
Ők a  zsoltárokat  csak  mintegy  segédeszköznek tekintették.  Mivel  az
imádságról alkotott szerzetesi eszmény Szent Pál felhívásán alapult, mi-
szerint az imádságnak szüntelennek kell lennie, a napszakokra sem for-
dítottak különösebb figyelmet: folytatólagosan olvasták a zsoltárokat. A
szerzetesi lelkület részét képezte egyfajta „liturgikus teljesítményelvű-
ség” is: szokásba jött a zsoltároskönyv bizonyos időszakonkénti teljes
felolvasása. A mérték helyenként és koronként változott. A mai bizánci
zsolozsma az  állandó zsoltárokon kívül  ismeri  a  pszaltérion vagyis  a
zsoltároskönyv folytatólagos olvasását. A zsoltároskönyv mai felosztása
a palesztinai szerzetesektől származik.18 A 150 zsoltár húsz, nagyjából
egyforma hosszúságú részre, úgynevezett  kathizmára19 van tagolva. Az

17 A pszalmódia evolúciójának rövid, áttekintő leíráshoz vö. EGENDER, La prière des
heures, 61–66.

18 Magyarul is megjelent a pszaltérion ezzel a beosztással, Orosz Atanáz fordításá-
ban: Zsoltároskönyv, Debrecen 2020.

19 A kathizma szót általában a görög καθίζειν = leültet igéből származtatják. Ez az
etimológia a terminust a zsoltárolvasás alatt engedélyezett üléshez köti. Ezzel ellen-
tétben áll a kathizmák alegységeinek az elnevezése. A nyomtatott könyvekben egy ka-
thizma három alegységre,  antifonára van felosztva. Egy  antifona tartalmazhat három-
négy zsoltárt, de a XVII. kathizma, amely maga egyetlen zsoltár (118. zsoltár), szintén
három antifonára van felosztva. Az egyes antifonákat a szokásos doxológia választja el
egymástól: „Dicsőség az Atyának és Fiúnak… most és mindenkor… Alleluja, alleluja,
alleluja,  dicsőség  néked  Isten”  (ez  utóbbi  formula  háromszor),  majd  ismét
„Dicsőség… most és…”, és kezdődik a következő antifona. Az antifona elnevezés a ré-
gi konstantinápolyi liturgiából maradt meg, és, amint azt alább látni fogjuk, a zsoltár-



286 Dobos András

év nagy részében egy hét leforgása alatt a húsz kathizmát, vagyis a teljes
zsoltároskönyvet felolvassák.20 Böjtben a teljesítmény is megnő: a pszal-
térion felolvasását egy hét alatt kétszer írja elő a liturgikus szabálygyűj-
temény, a tipikon.21

Említésre méltó, hogy VI. századtól a régi konstantinápolyi zsolozs-
mában is szokássá vált a zsoltárok folytatólagos imádkozása, feltehető-
en a helyi városi szerzetesség hatására. Itt azonban a zsoltároskönyvet
kisebb egységekre osztották föl, úgynevezett antifonákra, amelyből hat-
vannyolcat tartottak számon (tehát egy-két zsoltár tett ki egy antifónát).
A pszaltérion 68 antifonáját szintén elimádkozták hetente, de a zsoltáro-
kat két táblázat alapján osztották be, tehát mintegy A és B hétre. Ebben
pedig feltehetően semmi más rendezői elvet nem kell keresni, mint azt,
hogy a konstantinápolyi nagytemplomban, vagyis a Hagia Szophia szé-
kesegyházban a szolgálattevők két csoportja hetente váltotta egymást.22

éneklés módjára vonatkozott, ami a szerzetesi hagyományban jelentését vesztette, hi-
szen ott nem énekelték a zsoltárokat. A jeruzsálemi hagyományban ellenben a kathiz-
mák három alegységét a στάσις szóval jelöli, amelynek elsődleges jelentése: felállás.
A régi etimológia ezt az ellentétet úgy oldotta föl, hogy a kathizma eredetileg a zsol-
táregységet rendszerint követő himnuszokat jelentette volna, vagyis, míg a zsoltáro-
kat állva kellett hallgatni, ezen himnuszok alatt a szerzetesek leülhettek. Később a ka-
thizma szó jelentése kiterjedt, és az egész, három „sztaszisz”-ból vagy antifonából álló
egységet kezdte jelölni. Ezzel az általánosan elterjedt nézettel szemben sokkal való-
színűbb, hogy a  kathizma  szó eredetileg valóban a ma  tropároknak nevezett himnu-
szokra vonatkozott, de a szó jelentése nem az üléssel van kapcsolatban, hanem az
ókorban az építészetben is használt terminus annyit tesz, mint „támaszték”, „pillér”.
A himnuszok eszerint a zsoltárok „támogatására” szolgáltak; vö. ANDERSON J. C. –
PARENTI,  S.,  A Byzantine Monastic Office 1105 A. D. Houghton Library MS gr. 3,  Wa-
shington  DC  2016,  274–279.  Ebből  a  rövid  szómagyarázatból  is  látszik,  mennyire
komplex a bizánci zsolozsma múltbeli gyakorlatának rekonstruálása. Az áttekintést
részben nehezíti az a tény, hogy ugyanazokat a liturgikus elemeket más terminussal
illették az eltérő, görög nyelvű hagyományokban. 

20 A reggeli istentiszteletre kettő, az alkonyatira egy kathizma jut (vasárnap este nin-
csen kathizma a vecsernyén). Téli időszakban a zsoltárolvasás kissé hosszabb, hiszen a
mezőgazdasági munkák csökkenése miatt  a  szerzeteseknek több idejük maradt az
imára: este ilyenkor elvileg mindig a Nyugaton gradualis zsoltárokként ismert XVIII.
számú kathizma jut, reggel pedig hármat olvasnak föl.

21 A böjti hetekben így a négy kisebb imaórára is jut kathizma.
22 Vö. HANKE, Vesper und Orthros, 583. 



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 287

A hagyományok kereszteződéséből  fakadóan a bizánci  zsolozsmá-
ban nem ritka, hogy ugyanazon zsoltár a nap több imaórájában is elő-
fordul,  sőt,  egyazon istentiszteleten belül  is előkerül,  egyszer,  mint a
zsolozsma állandó zsoltára, másodszor pedig, mint a folytatólagos zsol-
tározás része. Az 50. zsoltár például egy átlagos hétköznapon négy kü-
lönböző  szolgálaton  fordul  elő  állandó  zsoltárként,  és  természetesen
még a folytatólagos olvasás részeként is sorra kerülhet. 

A zsoltárok kiválasztásánál az üdvtörténeti események vagy teológi-
ai szempontok alig játszanak szerepet, és ez érvényes mind a szerzetesi,
mind a székesegyházi zsolozsmára, csakúgy, mint az ezek kölcsönhatá-
saként kialakult mai zsolozsmára. A kis órákból a bizánci egyház né-
gyet tart számon.23 Ezek üdvtörténeti motívumát is inkább a himnuszok
és a záró imák biztosítják.24 Kivétel talán a harmadik imaóra, amely a
Szentlélek apostolokra való leszállásának idejére emlékezve az 50. zsol-
tárt is tartalmazza25. Természetesen a vasárnapi zsolozsmában elég ko-
rán megjelentek a feltámadás fényében értelmezett zsoltárok és ódák.
Az egyházi év során ugyanakkor a nap két fő istentiszteletének az állan-
dó zsoltárai tartósan maradnak. Csak a válaszos jellegű prokimen, vala-
mint egy himnikus strófákból, úgynevezett  sztichirákból álló füzér elő-

23 A négy imaóra kialakulásának történetéhez és teológiai tartalmához vö. LUTZKA,
C.,  Die  kleinen  Horen  des  byzantinischen  Stundengebetes  und  ihre  geschicthliche  Ent-
wicklung (Forum Orthodoxe Theologie 7), Berlin 20102.

24 A hatodik imaóra imája a keresztrefeszítésről emlékezik meg, a kilencedik ima-
óra Krisztus halálának idejére emlékeztet. Érdekes, hogy ezek az üdvtörténeti motí-
vumok viszonylag későn kerülnek előtérbe. Amikor Nagy Szent Bazil megindokolja,
miért szükséges a nap különböző óráiban egybegyűlnie a szerzeteseknek az imára,
akkor a IX. imaórát az Apostolok Cselekedetének vonatkozó helyével kapcsolja össze
(Péter  és János imára mennek a templomba,  ApCsel 3,1),  a  nap hatodik órájában,
vagyis délben pedig azért hasznos imára emelni a lelket, mert az imádkozó erőt gyűjt
a „déli gonosz támadása” ellen (vö. TAFT, Liturgia delle ore, 117–120). Ez utóbbi kifeje-
zés a 90. zsoltárból származik, amelyrésze a VI. imaórának. A korai szerzetesi iroda-
lomban a „déli gonosz” az akédia állapotát jelzi, egyfajta levertséget, lelki tompasá-
got, vö. NAULT, J. C., A dél ördöge. Az akédia: korunk nyomasztó sötétsége, Budapest 2016.

25 Az 50. zsoltárban több utalást is találni a Szentlélekre: „Tiszta szívet teremts ben-
nem, ó Isten, és az igaz lelket újítsd meg benső részeimben! Ne vess el engem színed
elől, és Szent Lelkedet ne vedd el tőlem! Add vissza nekem üdvözítésed örömét, és
uralkodó lélekkel erősíts meg engem!”



288 Dobos András

verseiként szolgáló zsoltár az, amely az egyházi év jeles napjain változ-
hat26. Az egyházi év sajátosságainak kiemelésében a himnuszköltészet
jóval  hangsúlyosabb  a  zsoltározásnál.  Minden  nagy  ünnepnek  van
ugyan ünnepi zsoltára, de ez inkább a szent Liturgián jut kiemelt sze-
rephez. A nagyböjti időben a vecsernyének vagy a vecsernyével egybe-
kötött áldozási szertartásnak, az előszenteltek liturgiájának27 és az úgy-
nevezett trithekti imaórának28 vannak még saját prokimenjei.

3. A zsoltárok előadásmódja

A  zsoltárok  előadásmódja  szoros  összefüggésben  áll  a  zsoltárokhoz
való viszonyulással. A régi konstantinápolyi zsolozsmában, az aszmati-
koszban, az összes zsoltárt énekelték, mégpedig oly módon, hogy a szö-
veggel nem rendelkező, alkalmasint olvasni sem tudó nép is bekapcso-
lódhassék.  Az  előadásnak  alapvetően  kétféle  módját  különböztették
meg. Az első a prokimen-típusú29 éneklés. Ez a fogalom tulajdonképpen
responzoriális éneklést takar: olyan ének, amelyet egy felolvasó és a nép
közötti váltakozva adnak elő. A felolvasó kezdi a refrénnel, amelynek a
felét már a nép énekli.  A refrén rendszerint az adott zsoltárból vagy
ódából van kiválasztva, amelyet a nép – egészében vagy a felétől – a fel-
olvasó által olvasott versekre énekel. A zsoltár végén ismét elhangzik az

26 A prokimen esetében is csak a reggeli istentiszteletben beszélhetünk ünnepi zsol-
tárról. Ennek betoldására akkor kerül sor, ha az ünnepi reggeli istentiszteleten evan-
géliumot is olvasnak. A legnagyobb ünnepek vecsernyéjének vannak még saját proki-
menjei. A nagypéntek, karácsony és vízkereszt ünnepét megelőző előkészületi napok
négy kis imaóráján a három állandó zsoltár közül kettő-kettő helyébe saját, az ünnep
tartalmához valamilyen módon kötődő zsoltárok kerülnek. 

27 Az előszenteltek liturgiájának kialakulásáról vö.  ALEXOPOULOS, S.,  The Presanc-
tified Liturgy in the Byzantine Rite. A Comparative Analysis of its Origins, Evolution, and
Structural Components (Liturgia Condenda 21), Leuven 2009.

28 A trithekti  imaóra tulajdonképpen a III.  és VI. imaóra egymás utáni végzése.
Hajdan a katekumenek keresztségi felkészítésébe illeszkedett, amint olvasmányaiból
is kitűnik, vö. HANKE, Vesper und Orthros, 253.

29 A προκείμενον görög szó jelentése: „az, ami megelőz”, „előtte fekvő”, és erede-
tileg talán a refrén utolsó szavaira utal, amely bevezette az egész zsoltárt, vö. HANKE,
Vesper und Orthros, 395-396. 



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 289

egész refrén. Ennek az előadásmódnak néhány nyoma máig megőrző-
dött a zsolozsmában. A vecsernyében minden heti napnak megvan a
maga prokimenje, ahogy a vasárnapi orthrosznak is. Ez utóbbinak ezenkí-
vül vasárnap több olyan éneke is, van, amely, bár a jeruzsálemi és nem
a konstantinápolyi hagyományból ered, ezt a prokimen vagyis responzo-
riális jelleget viseli magán: így a 117., a 98. és a 150. zsoltár, amelyeknek
ma csak válogatott verseit éneklik a zsolozsmában.30

A régi konstantinápolyi zsoltározás másik típusa az antifonális ének-
lés, amely a responzoriális éneklés továbbfejlesztett változata. A zsoltá-
roskönyv 68  részre  osztott  egységeit  antifona névvel  illeték.  Ezeket  a
zsoltárokat mindig ugyanolyan módon adták elő. A módozat a respon-
zoriális éneklésnél némileg bonyolultabb. Először is a felolvasó intonál-
ja a zsoltárt. A refrént, amely ez esetben már gyakran nem csupán egy
kiválasztott zsoltárvers, hanem tömör fohászima vagy rövid költői szö-
veg, előéneklik az énekesek – rendszerint háromszor –, majd a nép is-
métli meg háromszor. A zsoltárt azután az előénekesek versenként ad-
ják elő. A két karra osztott nép minden vers után elénekli a refrént vagy
annak rövidített változatát, általában az utolsó néhány szót. Az antifona
kifejezés éppen a két kar felváltott énekét jelölte eredetileg31. A zsoltárt a
doxológia zárja („Dicsőség az Atyának…”), miután az előénekesek ref-
rénje következik, amelyet a nép még egyszer utoljára megismétel32. Ez a
séma bonyolultabb is lehet, és egyszerűsödhet is.33 Az utolsónak énekelt
refrén helyébe például egy újabb himnikus szöveg is léphet,34 egy záró-
vers.

30 Vö. EGENDER, La prière des heures, 64.
31 Vö. MATEOS, J., La célébration de la parole dans la liturgie byzantine (Orientalia Chris-

tiana Analecta 191), Roma 1971, 46-68.
32 Vö. HANKE, Vesper und Orthros, 413-420; TAFT, R. F., L’analisi strutturale delle unità

liturgiche, in  Oltre l’oriente e l’occidente. Per una tradizione liturgica viva, ed.  ID., Roma
1999, 211-214.

33 A jelenlegi  gyakorlatban például,  minthogy a legtöbb parókiális  templomban
nem áll rendelkezésre kórus, sem előénekesek, legföljebb csak egy kántor, sokszor a
pap veszi át az előénekes szerepét. 

34 Vö. a Szent Liturgián a II. antifonát lezáró „Istennek egyszülött Fia…” kezdetű
tropárt. 



290 Dobos András

A zsoltárversek közé eleinte csak Alleluját vagy magából a zsoltárból
kiemelt verset illesztettek. Később rövid fohászokat vagy költői szöve-
get is alkalmaztak.35

Példának álljon itt egy részlet vízkereszt előesti alkonyati zsolozsmá-
jából:36

Felolvasó – énekesek: A bűnösöknek és vámszedőknek * könyörüle-
ted sokasága szerint  *  megjelentél  Üdvözítőnk, *  mert  hol  kellett
volna inkább világosságot árasztanod, *  mint a sötétségben ülők-
nek, *’ dicsőség néked!

Nép: „…mert hol kellett volna inkább világosságot árasztanod, * mint
a sötétségben ülőknek, *’ dicsőség néked!”

Felolvasó: Az Úr országol, ékességbe öltözött, erősségbe öltözött az
Úr,  és  felövezte  magát,  mert  ő  erősítette  meg  a  föld  kerekségét,
mely nem fog ingadozni. Trónod készen áll akkortól, öröktől fogva
vagy te.

Nép: „…mert hol kellett volna inkább világosságot árasztanod, * mint
a sötétségben ülőknek, *’ dicsőség néked!”

Felolvasó: Fölemelték, Uram, a folyók, fölemelték a folyók hangjukat,
fölemelik a folyók habjaikat.

Nép: „…mert hol kellett volna inkább világosságot árasztanod, * mint
a sötétségben ülőknek, *’ dicsőség néked!”

Felolvasó: Csodálatos a tenger dagálya, de még annál is csodálato-
sabb az Úr a magasságban. A te bizonyságtételeid igen hitelesek let-
tek. 

Nép: „…mert hol kellett volna inkább világosságot árasztanod, * mint
a sötétségben ülőknek, *’ dicsőség néked!”

Felolvasó: A te házadat szentség illeti, Uram, örök időkre.
Nép: „…mert hol kellett volna inkább világosságot árasztanod, * mint

a sötétségben ülőknek, *’ dicsőség néked!”
Felolvasó: Dicsőség… most és…
Nép: A bűnösöknek és vámszedőknek * könyörületed sokasága sze-

rint * megjelentél Üdvözítőnk, * mert hol kellett volna inkább vilá-

35 Vö. HANKE, Vesper und Orthros, 463-466.
36 Az előadásmód, amelyet a jelenleg használatban lévő liturgikus könyvek jelöl-

nek, a klasszikus antifonális stílushoz képest valamelyest egyszerűsödött. 



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 291

gosságot árasztanod, * mint a sötétségben ülőknek, *’ dicsőség né-
ked!37

A liturgia sokszor már csak csökevényeit őrizte meg ennek az előadás-
módját tekintve rendkívül kifinomult antifonális éneklésnek. Mivel ez az
énekmód nemcsak a zsolozsmát jellemezte, hanem előszeretettel alkal-
mazták a körmeneteken, amelyek rendkívül gyakoriak voltak a bizánci
istentiszteletben, vándorelemként felbukkanhatnak különféle szertartá-
sokon. A Szent Liturgia bevezető részének, úgynevezett  enarxisának a
felépítése is az antifonális éneklést őrzi: a Liturgia elején énekelt három
antifona tulajdonképpen három zsoltár néhány verse, amelyeket rövid
fohászimák követnek refrénként, mint például: „Az Istenszülő imái ál-
tal, Üdvözítő üdvözíts minket”. Az is előfordul, hogy a zsoltárvers kive-
szett, csak a refrén őrződött meg, mint a Triszágion esetében.38 Sőt, álta-
lában ez a tendencia érvényesült a bizánci zsolozsma fejlődése során,
amint ezt rögtön látni fogjuk. 

Az előbb említett két előadásmód, a responzoriális és az antifonális a
konstantinápolyi (és általában a székesegyházi) hagyomány jellemzője.
A szerzetesi zsolozsmában a zsoltárokat rendszerint egyetlen felolvasó
olvassa vagy énekli, recto tono, tehát a legegyszerűbb recitatív dallamon.

4. A zsoltározás arányának csökkenése a zsolozsmában: okok és 
következmények

A nyilvános istentisztelet kezdeti  időszakában mind a székesegyházi,
mind a szerzetesi zsolozsma szinte teljes egészében a pszaltérionra épült.
A világi  templomok zsolozsmája,  mint mondtuk, elsősorban előadás-
módban és a zsoltárok választásának kritériumában különbözött a szer-

37 Ménea III. Január és február hónapokra, szerk. ROHÁLY F. – OROSZ L. A., Nyíregyhá-
za 2005, 117-118.

38 A főpapi Liturgiában ugyanakkor szerepel a zsoltár is, legalábbis a 79. zsoltár
egyik verse, amely korábban egészében elhangzott: „Tekints és nézz le a mennyből,
látogasd meg ezt a szőlőskertet, és állítsd helyre azt, amelyet a te kezed ültetett”, vö.
MATEOS, La célébration, 107–112.



292 Dobos András

zetesitől, illetve annyiban, hogy a nép zsolozsmájában szerepet kaptak
az ekténiák, vagyis litániaszerű könyörgések és orációk39. Ezek a görögül
egyszerűen csak  εὐχή-nak40 nevezett könyörgések megelőzték a  pszal-
térion zsoltárantifonáit. Ma ezeket a könyörgéseket a főcelebráns csönde-
sen olvassa magában az alkonyati és a reggeli istentisztelet elején, ere-
deti  helyüket  azonban  még  őrzik  az  ekténiák  az  istentiszteletek
különböző pontjain. Maga az  ekténiasorozat a „…könyörögjünk az Úr-
hoz!” formulával bevezetett és a nép által arra adott „Uram irgalmazz”
felkiáltásokból áll. Ennek a litániaszerű könyörgés-füzérnek a magja tu-
lajdonképpen olyan imatípus, amelyet a latin rítus mai napig őriz 41: a
pap „oremus” felszólítására rövid csönd következik, melyben minden
jelenlévő megfogalmazza saját kérését. Ezeket összegzi és viszi Isten elé
a pap az orációban. Idővel a csöndes részt kezdték kitölteni a bizánci rí-
tusban az ismétlődő „Uram, irgalmazz” fohászokkal, amelyek hangsú-
lyosabbá váltak, mint maga a záró imádság. Ez utóbbit aztán csöndben
kezdték mondani, és a szerzetesi-székesegyházi zsolozsma-ötvözetben
már eredeti helyükről is elmozdultak, minthogy az énekelt zsoltáranti-
fonákat is felváltotta a szerzetesi zsolozsma kathizma-rendszere.

Visszatérve  ezekhez  a  zsoltárkönyörgésekhez,  hangsúlyozni  kell,
hogy ezek tisztán bibliai ihletésűek, mentesek minden szofisztikált teo-
lógiától. A székesegyházi istentiszteletben ilyen imák vezették be a zso-
lozsma állandó zsoltárait csakúgy, mint a psalmodia currens-t, a folytató-

39 A zsoltárorációkat a nyugati liturgikus hagyományok is ismerik, vö. AROCENA, F.
S., Orationes super psalmos e ritu hispano-mozarabico. Ad laudes matutinas et vesperas per
quattuor hebdomadas psalterii distributae, Toleti 1993, 22–24.

40 Egyes, újabb görög könyvek sokszor εὐχαὶ τοῦ λυχνικοῦ néven jelzik ezeket az
alkonyati istentisztelet elejére kigyűjtött imákat. Számuk a mai könyvekben hét vagy
nyolc. A λυχνικόν szó tulajdonképpen magának a lámpagyújtásnak vagyis  a nap-
nyugtakor  kezdődő zsolozsma szertartásának  a  neve főként  a  jeruzsálemi  hagyo-
mányban (a λύχνος = lámpás szóból). A szláv könyvek olykor a reggeli istentisztelet
imáira (a görög hagyományban tizenkettő, a szlávban tizenegy) is a megfelelő ószláv
terminust  alkalmazzák  (светильничные  молитвы);  vö.  ДМИТРИЕВСКИЙ,  А.  А.,
Утренние  светильничные  молитвы.  Историческая  судьба  их,  содержание  и
положение, какое они занимали в древнецерковной практике и древнейших евхологиях,
in Руководство для сельских пастырей 42/1886, 180-192; ID., Вечерние светильничные
молитвы, Руководство для сельских пастырей. 33/1888, 494-507.

41 Vö. TAFT, L’analisi strutturale, 208-211.



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 293

lagos zsoltározást. Nyilván, az állandó zsoltárok kísérőimája szorosab-
ban kapcsolódik magához a zsoltár szövegéhez.  Példaként említjük a
reggeli istentiszteletnek az 50. zsoltárhoz kapcsolódó imáját. 

Úristenünk,  ki  a  töredelem  által  az  embereknek  bűnbocsánatot
ajándékoztál  és bűneik megismerésének és megvallásának minta-
képül Dávid prófétának bűnbocsánatra vezető bánatát tártad elénk,
magad, Uralkodó, könyörülj rajtunk a te nagy irgalmasságod sze-
rint,  kik sok és nagy bűnökbe estünk,  és könyörületed  sokasága
szerint töröld el gonoszságainkat! Mert ellened vétettünk Urunk, ki
az emberi szív titkos és elrejtett dolgait is ismered, s kinek egyedül
van hatalmad a bűnöket megbocsátani.  Ki tiszta szívet teremtesz
bennünk, uralkodó lélekkel erősítesz meg bennünket, megismertet-
vén velünk a te üdvözítésed örömét, ne vess el minket színed elől.
Mint jóságos és emberszerető, engedd, hogy utolsó leheletünkig be-
mutathassuk neked az igazság áldozatát és ajándékaidat szent oltá-
raidon. A te egyszülött Fiadnak kegyelme, irgalma és emberszere-
tete által,  kivel áldott vagy legszentebb, jóságos és elevenítő Lel-
keddel együtt, most és mindenkor s mindörökkön örökké. Ámen.42

Az imádság tulajdonképpen a zsoltár gondolatainak az euchologikus
formába öntése: egy megszólítás után rövid  anamnetikus rész követke-
zik, majd a kérés (epikletikus rész), itt konkrétan a bűnbocsánatra vonat-
koztatva. A legfőbb kérés mégis alapvetően az imádkozás helyes mód-
jára irányul: „Engedd, hogy utolsó leheletünkig bemutathassuk neked
az igazság áldozatát és ajándékaidat szent oltáraidon”. Ez a motívum,
tudniillik a méltó és helyes imádságért való fohász, gyakran visszatér
ezekben a zsoltárkönyörgésekben.43 Sőt, úgy tűnik, ezeknek az imáknak

42 Dicsérjétek az Úr nevét! Görög katolikus ima- és énekeskönyv, Nyíregyháza 1993, 94.
43 Néhány példa a reggeli istentisztelet imáiból: „Add meg nekik, kik mindenkor

félelemmel és szeretettel szolgálnak neked, hogy dicsőíthessék a te kifejezhetetlen jó-
ságodat” (1. ima); „Add meg nekünk, hogy örvendezéssel lássuk meg a reggelt  és
nappalt, hogy neked reggeli imánkat elzenghessük!” (3. ima); „Add meg mindenki-
nek te nagy kegyelmedet, hogy lélekben és testben megtartva s mindenkor épen ma-
radva, bizalommal dicsőítsük csodálatos és áldott nevedet” (4. ima); „Emlékezz meg
Urunk azokról, kik a te egyszülött Fiad, a mi Istenünk, és Szentlelked dicsőségére vir-
rasztanak, és énekelnek… Fogadd el könyörgéseiket mennyei és szellemi oltárodra!”



294 Dobos András

a kérése elsősorban arra irányul, hogy Isten fogadja el a szent szolgálat-
ra egybegyűlt közösség dicséretét. Figyelembe véve, hogy ezek a for-
mulák abból a korból származnak, amikor a székesegyházi zsolozsma
ezeken az imákon kívül csak zsoltárokat és rövid fohászimákat tartal-
mazott, kitűnik, hogy imádságnak vagyis „szent szolgálatnak” és a „di-
cséret áldozatának” magát a zsoltározást tekintették. 

Mindebből talán érzékelhető, hogy régi zsolozsmának még azok az
elemei is, amelyek nem zsoltárszövegek voltak, erősen a zsoltárok stílu-
sának és gondolatvilágának nyomait hordozzák magukon. Ezzel szem-
ben a bizánci  rítus mai zsolozsmájában szembetűnő a nem szentírási
szövegek magas aránya. Honnan eredeztethető ez a jelenség? A szerze-
tesek, mint említettük, korábban ellenálltak minden, nem szentírási szö-
veg  használatának.44 A  konstantinápolyi  egyház  zsolozsmája  szintén
alig ismert mást, mint zsoltárokat, sokáig legfeljebb a refrénként énekelt
rövid tropárok45 fordultak elő a zsolozsmában. A liturgikus himnuszköl-
tészet először Jeruzsálemben talált bebocsátást az egyház hivatalos imá-
jába. Kezdetben sokáig itt is csak néhány állandó himnuszra szorítko-

(5. ima); „Kérünk azért, Urunk, adj nekünk kegyelmet és erőt, s méltass minket, hogy
értelmesen énekeljünk neked, és szüntelenül félelemmel és rettegéssel könyörögjünk
hozzád” (6. ima); „Adj nekünk kegyelmet, hogy ajkainkat megnyithassuk, és fogadd
el erőnkhöz mért hálaadásainkat! Taníts meg bennünket a te igazságaidra, mert nem
vagyunk képesek hozzád méltóan imádkozni sem, hacsak te nem oktatsz minket,
Urunk, Szentlelked által (7. ima); „Fogadd el könyörgéseinket, imáinkat, vallomása-
inkat és éjjeli szolgálatainkat” (8. ima); „Isten, mi Istenünk, ki akaratod által az értel-
mi és szellemi erőket  alkottad, esdve kérünk és könyörgünk, fogadd el összes te-
remtményeidével együtt a mi erőnkhöz mért dicsőítésünket is” (10. ima); Dicsérjétek
az Úr nevét, 89-93.

44 Említésre érdemes egy VII. század elején történt epizód. Amikor Moszkhosz Já-
nos és Szofroniosz, Palesztinában élő szerzetesek ellátogattak a Sinai monostorba és
részt vettek a virrasztáson, meglepődve tapasztalták, hogy az ottani szerzetesek nem
énekelnek himnuszokat. A monostor vezetője, Nílus elmondta, hogy az énekelt szol-
gálat megfelel a világiaknak, de a szerzetesekhez ez nem illik, mert ő dolguk az „áhí-
tattal és alázattal” végzett engesztelés (vö. EGENDER, La prière des heures, 36-38). 

45 A tropárhoz mint műfajhoz vö. JEFFREYS, E. M., Troparion, in The Oxford Dictionary
of  Byzantium,  ed.  KAZHDAN,  A.  P.,  New-York–Oxford 1991,  2124;  SZÖVÉRFFY,  J.,  A
Guide to Byzantine Hymnography (A Classified Bibliography of Texts and Studies I),
Brookline 1978, 100-110.



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 295

zott  a  költészetnek tett  engedmény.46 A szentföldi  szerzetesség aztán
fölkarolta a himnográfiát, s a VII-VIII. században már a Szent Száva mo-
nostorból és más környékbeli szerzetesközösségekből kerültek ki a kor
legnevesebb himnuszköltői, köztük Szent Szofroniosz pátriárka, Krétai
Szent András és Damaszkuszi Szent János. 

Mégis, mit tudtak adni a himnuszok az imádkozó keresztényeknek,
amit a zsoltárok nem adhattak meg? Elsősorban cizellált teológiai tartal-
mat. Nem véletlen, hogy a régebbi himnuszok éppen a nagy monofizita
és monoteleta viták idejére nyúlnak vissza, s a sztudita szerzetesség is
éppen az ikonoklaszta mozgalom elleni fegyvert látott az egyházi költé-
szetben.47 A  himnuszok  népszerűségének  növekedésében  más  szem-
pontok is közrejátszottak. Palesztinában az arabok terjeszkedése miatt
egyre  nehézkesebbé  váló  igehirdetés  fontos  kiegészítőjévé  váltak  az
egyházi énekek.  Maga Sztudita Szent Teodor olykor didaktikus célra
fordította a költészetet, amely taníthatja a szerzeteseket a böjtölés vagy
az imádság helyes módjára.48 A liturgikus esztendő gazdagodása vagyis
az ünnepek számának növekedése is kedvezett a himnuszköltészetnek.

A himnuszok kezdetben természetesen nem a zsoltárok kárára gya-
rapodtak. Eleinte csak a zsoltárversek vagy a bibliai ódák versei közé
ékelődtek be. Később aztán magát a szentírási szöveget gyakran el is
hagyták már, vagy annak csak egy-két versét őrizték meg. A XIII. szá-
zadban Konstantinápolyban és a birodalom más nagy városaiban az új
típusú szerzetesi zsolozsma kiszorította a régi énekes zsolozsmát. A nép
részvétele a zsolozsmában teljesen megszűnt. Mindenütt kántorok vagy
kórusok vették át a zsolozsma végzését. Ebben az új, hibrid-jellegű zso-
lozsmában a zsoltárok ugyan megmaradtak, de inkább csak felolvasásra
szánták azokat. Nem meglepő, hogy a világi templomokban, ahol a zso-

46 Vö. a vecsernye „Enyhe világossága” (Φῶς Ἱλαρόν) himnuszát, vagy az angyali
dicsének („Dicsőség a magasságban Istennek…”) szintén hagiopolita eredetű bővített
formáját; vö. HANKE, Vesper und Orthros, 262-263.

47 A sztudita monostorokból kerültek ki a himnuszköltészet második jelentős cso-
portjának képviselői. Az egyik legjelentősebb maga Sztudita Szent Teodor. Hasonló-
képpen termékeny szerzőként tartja számon a hagyomány testvérét, Józsefet, aki ké-
sőbb  Tesszalonika  érseke  lett;  vö.  АФИНОГЕНОВ,  Д.  Е.,  Иосиф,  in  Православная
Энциклопедия (T. 25), Москва 2013, 593-594.

48 Vö. POTT, Reform, 138.



296 Dobos András

lozsmát teljes egészében lehetetlen elvégezni, éppen ezek a felolvasásra
szánt zsoltár-egységek azok, amelyeket leghamarabb elhagynak. A ma-
gyar görögkatolikus egyház gyakorlata a történeti  Munkácsi  Egyház-
megye hagyományvonalába illeszkedik.49 Ennek sajátos kincse a közös-
ségi éneklés, amely Bacsinszky András püspök (1772-1809) és néhány
utóda fáradozásának köszönhetően fogant meg a parókiákon.50 Sajnos a
nép éneklőkedvével együtt járt, hogy az egyetlen felolvasó vagy kántor
által előadandó zsoltárok a zsolozsma nyilvánosan végzett részeiből ja-
varészt elmaradnak. 

Bizonyos újabb keletű liturgikus lelkiség a zsoltárokat az ószövetség
még beteljesítetlen voltával kapcsolja össze51. Ezzel magyarázzák példá-
ul,  hogy  a  húsvéti  idő  szent  szolgálataiban,  legalábbis  húsvét  első,
fényes hetében a folytatólagos zsoltározás elmarad, csakúgy, mint a reg-
geli  és  alkonyati  istentisztelet  bevezető  zsoltárai.  A  kisebb  hórákból
is kiesnek a zsoltárok,  csupán a Húsvét ünnepkörére kiválasztott  67.
zsoltár néhány verse („Keljen föl az Isten és széledjenek el az ő ellen-
ségei…”) ismétlődik minden egyes szertartásban, a „Föltámadt Krisz-
tus…” kezdetű tropárral váltakozva. Hogy a húsvéti időben a zsoltárok
csökkentett száma az Újszövetség újdonságát lenne hivatott  kifejezni,
alig igazolható. Inkább az Anton Baumstark nevéhez kötődő „liturgikus
törvények” egyike érvényesül, miszerint az egyházi év legjelesebb nap-
jai szertartási rendjükben visszatükrözik az ősibb állapotot52. Így nem-
csak  a  fényes  héten,  hanem  már  a  szent  háromnapon  is  elmarad  a
kathizmaolvasás, vagyis a pszaltérion folytatólagos imádkozása. A köz-
keletű értelmezés és a liturgikus lelkiség mindazonáltal kitart amellett,
hogy  a  redukált  zsoltározás  jelzi,  miszerint  Krisztus  feltámadásával
meghaladottá vált az Ószövetség53.

49 Vö.  DOBOS A., A történeti Munkácsi Egyházmegye liturgikus hagyománya, in  Orcád
világossága. Görögkatolikusok Magyarországon, szerk. TERDIK Sz., Debrecen 2020, 54-60.

50 Vö. DOBOS A., „Egy szájjal és egy szívvel…” – A közösségi éneklés eredete a történeti
Munkácsi egyházmegyében, in Athanasiana 50 (2020), 41-54.

51 Vö. SCHMEMANN, A., Great Lent. Journey to Pascha, New York 1974, 38-41; IVANCSÓ

I., Görögkatolikus szertartástan, Nyíregyháza 2000, 163.
52 Vö.  BAUMSTARK, A.,  Das Gesetz der Erhaltung des Alten in liturgisch hochwertiger

Zeit, in Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 7 (1927), 1-23.



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 297

A fentebb ismertetett változások ellenére a zsolozsma jelenlegi rend-
jében is bőven találni zsoltárszöveget az istentiszteleteken. Az említett
munkácsi hagyományt őrző egyházmegyékben a nép bizonyos zsoltáro-
kat fejből ismer, így a gyakran visszatérő 50. zsoltárt, aztán a vecsernye
állandó nyitányát, a teremtés szépségét megéneklő 103. zsoltárt, vala-
mint a vecsernye szívét képező 140. zsoltárnak legalább az első verseit.
A reggeli istentisztelet invitatóriumának tekinthető hexapszalmosz, vagy-
is hat zsoltár közül legalább a 3. zsoltár mindig elhangzik, ahogy a 150.
zsoltár is. Az ódák közül a Magnificat a reggeli szolgálat állandó része, a
Nunc dimittis pedig a vecsernyéé. Mindkettőt ismerik a gyakorló hívek,
annál is inkább, mivel az év bizonyos jeles napjainak megszentelését a
bizánci rítusú egyházak nem vagy nem csak a Szent Liturgia megün-
neplésével, hanem a zsolozsma bizonyos részeinek nyilvános végzésé-
vel teljesítik. Az egyes ünnepekre kiválasztott zsoltárok, amelyek az ün-
nepek napjain, sőt, az elő- és akár nyolc napig tartó utóünneplés alatt
prokimenként  vagy himnikus strófák előverseként  vissza-visszatérnek,
szintén jól rögzülnek a szertartásokon részt vevő hívek lelkében. 

Megemlítendő,  hogy  a  bizánci  rítusú  világon  belül  mutatkoznak
igények is  a  zsolozsma megreformálására,  amely magában foglalja  a
zsoltárok arányosabb elosztását és az állandó zsoltárok változatosabbá
tételét, visszanyúlva a régebbi hagyományrétegekhez.54 Némely monos-
torban már megreformált zsolozsmát végeznek, de ez ma még inkább
elszórt jelenség. 

53 Sztudita Szent Teodor szerzetesi szabálya szerint a szerzetesek a húsvétot követő
szent Ötvennapban nem végzik a kis  órákat.  Mindenesetre nemcsak a zsoltározás
marad el, hanem maguk az imaórák is. Ez afféle „pihenőidő” lenne, a hosszú és fá-
rasztó böjti szertartásokat kompenzálandó, vö. POTT, Reform, 136-137. 

54 Vö.  TAFT, R. F.,  The Byzantine Office in the Prayerbook of New Skete. A Critique , in
Orientalia  Christiana  Periodica  48  (1982),  336-370;  GALADZA, P.,  Re-storing  the  Icon:
Reflections on the Reform of Byzantine Worship, Worship 65 (1991), 238-255; DENYSENKO,
N., The Revision of the Vigil Service, in St. Vladimir’s Theological Quarterly 51 (2007), 221-
251.



298 Dobos András

BIBLIOGRÁFIA

АФИНОГЕНОВ, Д. Е., Иосиф, in Православная Энциклопедия (T. 25), 
Москва 2013, 593-594.

ALEXOPOULOS, S., The Presanctified Liturgy in the Byzantine Rite.
A Comparative Analysis of its Origins, Evolution, and Structural 
Components (Liturgia Condenda 21), Leuven 2009.

AROCENA, F. S., Orationes super psalmos e ritu hispano-mozarabico.
Ad laudes matutinas et vesperas per quattuor hebdomadas psalterii 
distributae, Toleti 1993.

ANDERSON J. C. – PARENTI, S., A Byzantine Monastic Office 1105 A. D. 
Houghton Library MS gr. 3, Washington DC 2016.

BAUMSTARK, A., Das Gesetz der Erhaltung des Alten in liturgisch 
hochwertiger Zeit, in Jahrbuch für Liturgiewissenschaft 7 (1927), 1-23.

DENYSENKO, N., The Revision of the Vigil Service, in St.
Vladimir’s Theological Quarterly 51 (2007), 221-251.

Dicsérjétek az Úr nevét! Görög katolikus ima- és énekeskönyv, Nyíregyháza 
1993.

ДМИТРИЕВСКИЙ, А. А., Утренние светильничные молитвы. 
Историческая судьба их, содержание и положение, какое они 
занимали в древнецерковной практике и древнейших евхологиях,
in Руководство для сельских пастырей 42/1886, 180-192.

ДМИТРИЕВСКИЙ, А. А., Вечерние светильничные молитвы, Руководство 
для сельских пастырей. 33/1888, 494-507.

DOBOS A., „Egy szájjal és egy szívvel…”– A közösségi éneklés eredete a 
történeti Munkácsi egyházmegyében, in Athanasiana 50 (2020), 41-54.

DOBOS A., A történeti Munkácsi Egyházmegye liturgikus hagyománya, in 
Orcád világossága. Görögkatolikusok Magyarországon, szerk. TERDIK Sz., 
Debrecen 2020, 54-60.

EGENDER, N., ed., La prière des heures (La prière des Églises de rite 
byzantine 1), Chevetogne 1975.

GALADZA, P., Re-storing the Icon: Reflections on the Reform of Byzantine 
Worship, Worship 65 (1991), 238-255.

HANKE, G. M., Vesper und Orthros des Kathedralenritus der Hagia Sophia
zu Konstantinopel, Münster 2018.



A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában 299

IVANCSÓ I., Görögkatolikus szertartástan, Nyíregyháza 2000.
JEFFREYS, E. M., Troparion, in The Oxford Dictionary of Byzantium, ed.
KAZHDAN, A. P., New-York–Oxford 1991, 2124.
LUTZKA, C., Die kleinen Horen des byzantinischen Stundengebetes und ihre 

geschicthliche Entwicklung (Forum Orthodoxe Theologie 7), Berlin 
20102.

MATEOS, J., La célébration de la parole dans la liturgie byzantine (Orientalia 
Christiana Analecta 191), Roma 1971.

ROHÁLY F. – OROSZ L. A., szerk., Ménea III. Január és február hónapokra, 
Nyíregyháza 2005.

NAULT, J. C., A dél ördöge. Az akédia: korunk nyomasztó sötétsége, Budapest 
2016.

POTT, T., Byzantine Liturgical Reform. A Study of Liturgical Change
in the Byzantine Tradition, Crestwood (New York) 2010.

SCHMEMANN, A., Great Lent. Journey to Pascha, New York 1974.
SZÖVÉRFFY, J., A Guide to Byzantine Hymnography (A Classified 

Bibliography of Texts and Studies I), Brookline 1978.
TAFT, R. F., A bizánci rítus rövid története, in A bizánci liturgia, ID.–H. J. 

SCHULZ, Budapest, 2005.
TAFT, R. F., A tale of two cities: the Byzantine holy week triduum as a 

paradigm of liturgical history, in Liturgy in Byzantium and beyond,
ed. ID., Aldershoud 1996, 22-41.

TAFT, R. F., L’analisi strutturale delle unità liturgiche,
in Oltre l’oriente e l’occidente. Per una tradizione liturgica viva,
ed. ID., Roma 1999, 201-218.

TAFT, R. F., La liturgia delle ore in oriente e occidente. Le origini dell’ufficio
e il suo significato, Roma 2001.

TAFT, R. F., The Byzantine Office in the Prayerbook of New Skete.
A Critique, in Orientalia Christiana Periodica 48 (1982), 336-370.

TESSZALONIKAI SIMEON, De sacra precatione, in Patrologiae Cursus 
Completus (Series Graeca 155), Lutetiae Parisiorum 1866.



SZUROMI SZABOLCS ANZELM O.PRAEM.

A zsoltárok mint a megszentelt élet 
mindennapi kerete

Bevezetés

„Az Egyház a zsolozsmában nagyrészt azokkal a kiváló költeményekkel
imádkozik, amelyeket a Szentlélek sugallatára a szent írók szerzettek az
Ószövetség  idején.  A zsoltárokban  már  eredetüknél  fogva  olyan erő
van, amellyel az ember lelkét Istenhez emelik, jámbor és szent érzelme-
ket ébresztenek benne, és rendkívüli módon segítik a jósorsban hálát
adni, balsorsban pedig vigasztalódni és lelkileg megerősödni.” Olvas-
hatjuk  a  Liturgia  Horarum 1970.  november  1-jén,  VI.  Pál  pápa  (1963-
1978) Laudis canticum kezdetű apostoli konstitúciójával kihirdetett Editio
Typica-jának Általános rendelkezéseiben (Institutio generalis  de Liturgia
Horarum).1

1. A zsolozsma mint az imádság sajátos formája

Az imádság az elfogadott Szenttel történő kommunikáció általános for-
mája. E fogalmon belül a katolikus teológia hagyományosan négy for-
mát különböztet meg:  a dicsőítő,  a  kérő,  a  hálaadó,  és az engesztelő
imádságot.2 Ezen kívül, a szóbeli imádság kategóriája keretében beszé-

1 Institutio generalis de Liturgia Horarum (1970) [továbbiakban: ÁR]: n. 100.
2 GUARDINI, Romano, Prayer in practice, New York, N.Y. 1957; vö. SZUROMI Szabolcs

Anzelm, Bevezetés a katolikus hit rendszerébe, Budapest 202010. 86-87.



A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 301

lünk szabad (kötetlen) és a kötött imáról.3 Az imaórák liturgiája (zso-
lozsma) ennek a felosztásnak az alapján a kötött szóbeli imádságok kö-
zé tartozik, mint a mindennapok megszentelésének ősi formája, amelyt
mind egyénileg, mind közösségileg lehet végezni. Maga a zsolozsma –
amint arra részletesebben is kitérünk – a Jeruzsálemi Templomi kultusz
előtti időszakra nyúlik vissza. Az egyes imaórák – követve a Jeruzsále-
mi Templomi liturgiát – a különböző napszakokhoz kötődnek, így az
egész napot átitatják a keresztségben elfogadott meghatározott tartalmú
hitbeli tanítással.4 Az imaórák szerkezete egyúttal magában foglalja az
imádság előbb említett négy fajtáját. Ehhez eszközül az Ószövetségből
vett zsoltárokat, a leginkább az ókeresztény korból származó elmélkedő
írásokat, továbbá az egyháztörténelem különböző koraiban megszüle-
tett himnuszokat használ fel. Azonban mindezen túl, tartalmazza a Jé-
zustól származó  Miatyánk kezdetű imádságot (vö. az Úr imája),  vagy
például a Magnificat, azaz a Szűz Mária által Erzsébet meglátogatásakor
elmondott, Istent magasztaló imádságot is.5 A rövid szerkezeti áttekin-
tésből is látszik, hogy maga a zsolozsma a zsoltárokra, mint eredeti köz-
ponti elem köré épült fel: „Aki zsoltárt imádkozik, feltárja szívét annak
az érzelemnek, amelyet sugall a zsoltár: legyen az panaszkodás, biza-
lom, hálaadás vagy egyéb, a zsoltárok irodalmi műfaja szerint; ezeket a
műfajokat a szentírás-magyarázók joggal különböztetik meg.”6

A zsoltárok különböző napszakokhoz kötődő napi imádsága a legré-
gibb folyamatosan gyakorolt liturgikus cselekmény az Egyházban (szer-
kezeti  és  tartalmi  módosulásai  ellenére).  A zsoltárokat  a  Jeruzsálemi
Templomban hét alkalommal mondták el az ősi liturgikus kultusz ré-
szeként, kifejezve ezzel az Istennel kötött Szövetséghez való ragaszko-
dást. A különböző zsoltárok az Ószövetség egyik legtöbbet értelmezett
és  hivatkozott  szövegeivé  váltak  a  korai  kereszténység  patrisztikus

3 Vö.  SZUROMI Szabolcs Anzelm,  Az imádság egyéni  és  közösségi  formái,  Budapest
(megjelenés alatt).

4 RATZINGER, Joseph [XVI.  BENEDEK PÁPA],  Bevezetés a keresztény hit világába, Buda-
pest 2007. 135-138.

5 SZUROMI Szabolcs Anzelm, Bevezetés a katolikus hit rendszerébe, 88.
6 ÁR 106; vö. BOSÁK Nándor, Az imaórák liturgiájának szerepe a szent szolgálatra ren-

delt személyek életében, in Kánonjog 11 (2009) 7-13, különösen 10.



302 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

szerzői által, amiről számos – köztük a legkiemelkedőbb – ókeresztény
írók és gondolkodók prédikációi és homíliái tanúskodnak.  A legújabb
kutatások alátámasztják a zsoltárköltészet korai megjelenését az ókori
Keleten.7 Ezt kellően megvilágítják azok az eredmények, amelyeket Iz-
rael  korai  időszakára  vonatkozóan fedeztek fel,  beleértve  az izraelita
törzsek letelepedésének korát, amikor az elő-izraelita közösségek a Kö-
zép-Palesztinai-hegyvidéken helyezkedtek el.  A napjában többször el-
mondott ima – a nap minden szakaszának megszentelése – a Közép-Pa-
lesztinai-hegyvidéken minden család alapvető liturgikus tevékenysége
közé tartozott, amely összetartotta a közösséget, az egyedüli elfogadott
Istenbe vetett hitben.8 E szokás később erős, lényeges és nélkülözhetet-
len hatást fejtett ki a Jeruzsálemi Templom liturgiájának szerkezeti fel-
építésére. Az „ószövetségi nemzet” (Izrael) és az „újszövetségi nemzet”
(az  Egyház)  közötti  intézményes  összefüggések  mélyreható  tudomá-
nyos kutatásának köszönhetően jól ismert, hogy a zsoltárok imádkozása
és a Jeruzsálemi Templom napi liturgiájának felépítése jelentős hatást
gyakorolt a korai egyházi imaéletre és liturgikus szokásaira.9 Az egész
napot  megszentelő  zsoltárok  hét  alkalommal  történő  imádkozásának
gyakorlata tehát nemcsak az izraeli közösség, hanem a keresztény hívek
körében is meghatározta a mindennapi imaéletet az első négy évszá-
zadban.10 Ez a mindennapi imádságos tevékenység és a nagyszámú teo-
lógiai értelmezés összefüggött az Egyháznak azzal a sajátos imádságá-
val,  amely  fokozatosan,  az  Egyház  imájának  strukturált  formájává
kristályosodott ki. Ez az, amit Officium Divinum-nak, vagy későbbi ter-
minológiával: az Imaórák Liturgiájának nevezünk. A Katolikus Egyház
ma is ezt az ősi – az évszázadok során többször megreformált – liturgi-
kus formát imádkozza, mint a zsidó imádságos és liturgikus élethez kö-
tődő egyik legrégebbi kapcsolatát. Itt újra szükséges felhívni a figyelmet

7 RÓZSA Huba, Az ószövetség keletkezése. Bevezetés az Ószövetség könyveinek irodalom-
és hagyománytörténetébe, II. Budapest 1996.2 328-329.

8 ALBRIGHT, William Foxwell,  From the Stone Age to Christianity, New York 1957.2

209-236.
9 Részletesen vö. SZUROMI, Szabolcs Anzelm, The Psalms and the Development of the

Liturgy of Hours until the 6th century, in HIDVÉGI, Máté (ed.), Oriental Studies and Interfa-
ith Dialogue. Essays in Honour of József Szécsi, Budapest. 337-361, különösen 338-339. 

10 Vö. LANG, Jovian P., Dictionary of the Liturgy, New York 1989. 361.



A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 303

arra, hogy a már többször említett „hét alkalommal” történő imádság –
zsoltározás kifejezett hangsúlyt kap a Zsolt. 118 (119),164-ben: „Napjá-
ban  hétszer  zengem  dicséreted,  mert  rendelkezéseid  mind  jogosak.”
(annak ellenére, hogy mind a Zsolt. 55,18-ban, mind Dán. 6,11-ben há-
romszori imádságos alkalom kerül említésre.11 A hét dicséret szokásá-
nak említése, nemcsak a személyes imádságos gyakorlattal, majdan en-
nek  a  Jeruzsálemi  Templomhoz  liturgiájában  történő  megjelenéssel
kapcsolja össze az idézett részletet, hanem a babiloni fogság idejével –
az imádságos közösség megőrzésével –, majd pedig a Kr. e. 515-re újjá-
épített Templomban visszaállított liturgikus imák beosztásával.12

Kétségtelen, hogy a zsoltárok napi imádkozásának szokása egyik ele-
me annak a folyamatos liturgikus hagyománynak, amelyet a zsidó tra-
dícióból vett át az Egyház, amint azt Erdő Péter elemzése Izrael és a ke-
reszténység  közötti  intézménytörténeti  összefüggésekről  világosan
bemutatja.13 A  tanítványok  hűségesen  folytatták  vallási  szokásaikat,
amelyek közé tartozott a napi templomlátogatás a rendszeres ima el-
végzésére, amelynek a zsoltárokat is tartalmaznia kellett.14 Természete-
sen az istentisztelet keresztény intézményesítése fokozatosan történt. A
hívő csoportok, a presbitériumnak a széktemplomban – vagyis a plébá-
niai  intézményrendszer  kialakulását  megelőző  időszakban  –  végzett
napi rendezett imádságos gyakorlata minden bizonnyal jelentősen elő-
segítették  az  intézményesülési  folyamatot.  Mindez  még  erőteljesebb
hangsúlyt kapott az aszkéták, remeték, majd később a szerzetesi közös-
ségek megjelenésével.15 A tudományos kutatás mindenre tekintettel, há-
rom nagy korszakra osztja az Officium Divinum fejlődési folyamatát16: 1)
az első évszázadok; 2) a 4. és a 10. századot felölelő időszak; 3) végül, a

11 OURY, Guy-Marie,  Office Divin – I. En Occident, in  VILLER, Marcel (ed.),  Diction-
naire de spritualité, ascétique et mystique, XI. Paris 1982. 685-707, különösen 686.

12 Részletesen  vö.  RADÓ,  Polycarpus,  Enchiridion liturgicum.  Complectens  theologiae
sacramentalis et dogmata et leges iuxta novum codicem rubricarum, I. Romae – Frieburgi
Brisg. – Barcinone 1961. 413.

13 ERDŐ, Péter, Teológia del derecho canónico, Budapest 2002. 92-94.
14 TAFT, Robert,  The Liturgy of the Hours in East and West. The Origins of the Divine

Office and its Meaning for Today, Collegeville 1986. 5-11.
15 Részletesen vö. SZUROMI Szabolcs Anzelm, Az egyházi intézményrendszer története.

Kánonjogtörténeti bevezetés (Szent István Kézikönyvek 15.), Budapest 2017. 57-61.



304 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

11. századtól, egészen a 21. századik terjedő időszak. Ennek a folyamat-
nak a részletes kutatásával kapcsolatban a legjelentősebb tudományos
eredményeket  Pierre  Batiffol  (†1929)17,  Henri  Leclercq  (†1945)18,  Josef
Andreas Jungmann (†1975)19, Radó Polikárp (1974)20, és Roger E. Rey-
nolds (†2014) érte el21, valamint az első öt évszázad eredeti kéziratai és
töredékei azonosítása és rendezése tekintetében e sorok írója szolgált
alapvetően új adatokkal.22

A fentiekben bemutatott fejlődési folyamat és annak motivációja alap-
ján megérthető az a közismert – Szt. Ágostonnak tulajdonított állítás –
hogy az zsolozsma egész Egyház imája (Officium Divinum),  amelyben
Krisztus imájába kapcsolódik bele a hívő. Ennek egyenes következmé-
nye, hogy a zsoltárokra felépített imádságos korpusz a megszentelést és
egyúttal a megszentelődést szolgálja. Nem véletlen tehát az a központi
szerep, amelyet az imaórák liturgiájának az elsajátítása és elvégzése – az

16 Részletesen vö.  SZUROMI, Szabolcs Anzelm,  The systematic development of the Li-
turgy of Hours during the first centuries – based on the Jewish and Christian tradition, in Fo-
lia Theologica et Canonica IV (26/18) [2015] 153-161, különösen 155.

17 BATTIFOL, Pierre, Histoire du bréviaire, Paris 1895.
18 LECLERCQ, Henri, Bréviaire, in VILLER, Marcel (ed.), Dictionnaire de spritualité, ascé-

tique et mystique, II/1. Paris 1910. 1262-1316.
19 JUNGMANN, Josef Andreas,  Beiträge zur Geschichte der Gebetsliturgie, in  Zeitschrift

für katholische Theologie 47 (1950) 66-79, 223-234, 360-366, 481-486; 48 (1951) 85-92.
20 RADÓ, Polycarpus, Enchiridion liturgicum, I. Romae – Frieburgi Brisg. – Barcinone

1961.
21 REYNOLDS, Roger E., The ’Isidorian’ Epistula ad leudefredum: an Early Medieval Epito-

me of the Clerical Duties, in REYNOLDS, Roger E. (ed.), Clerical Orders in the Early Middle
Ages (Variorum Collected Series CS670), Aldershot 1999. III/252-330.

22 SZUROMI, Szabolcs Anzelm,  Fundamental  Role of Psalms in Continous Jewish and
Christian Liturgical Tradition, up to the Systematic Development of the Liturgy of Hours , in
FRÖHLICH, Ida – DÁVID, Nóra – LANGER, Gerhard (ed.), You who live in the shelter of the
Most High (Ps. 91:1): The Use of Psalms in Jewish and Christian Traditions, Wien 2021. 83-
94. Részletes kifejtését vö. SZUROMI, Szabolcs Anzelm, Problemi con le tradizioni testuali
e le versioni della Collectio Hibernensis – Analisi critica – (International Videoconference
on Canon Law History XXIV [ICLHRC], Roma [October 30th 2020]. Uő.,  Արմանյան

  ,         Ուղղափառ եկեղեցու հոգևորությունը որը հիմնված է Սուրբ Գրիգոր Նարեկացու և նրա աղբյուրների
վրա [Spirituality of the Armanian Orthodox Church, according to St. Grigor Narekatsi
and his textual sources] (International Videoconference of Theology and Canon Law
V) [Budapest, November 9th 2020].



A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 305

adott közösség tevékenységének és sajátosságainak figyelembevételével
(beleértve az egyes rendtagok egyedi rendi feladatainak a jellegzetessé-
geit)  –  a  megszentelt  élet  intézményei  és  apostoli  élet  társaságaiban
betölt. Éppen ezért szükséges – a zsoltározás és a zsolozsmamondás te-
kintetében azokról az eltérő lehetőségekről és eltérő tartalmú kötelessé-
gekről (vö. a felszentelt diakónus vagy pap státusza), amelyek a krisz-
tushívők  különféle  életállapotához  és  egyházon  belüli  státuszához
kapcsolódnak (vö. CIC 1174. kán.23). Ebben lényeges szerepet játszik a
szabad akarat és a kötelesség harmóniája, amely így a teljes nap imád-
sággal való átitatásának szabályozott eszközévé válik (CIC 1175. kán.)24.

2. Az Egyház imájában elfoglalt helye

Az imaórák liturgiája, mint Krisztus jelenlévő közösségének az eszköze,
részletes kifejtésre kerül a Sacrosanctum concilium (1963. XII. 7.) 7. pont-
jában:

„Krisztus mindig jelen van (...),  amikor könyörög és zsoltároz az
Egyház, Ő (…), aki megígérte:  „Ahol ketten vagy hárman össze-
gyűlnek a nevemben ott vagyok közöttük.””25

Hasonlóan fogalmaz a Katolikus Egyház Katekizmusának 1089. pontja,
amikor kijelenti:

23 CIC Can. 1174 – §1. Obligatione liturgiae horarum persolvendae adstringuntur
clerici, ad normam can. 276, §2, n. 3; sodales vero institutorum vitae consecratae nec-
non societatum vitae apostolicae, ad normam suarum constitutionum. – §2. Ad parti-
cipandam liturgiam horarum, utpote actionem Ecclesiae, etiam ceteri christifideles,
pro adiunctis, enixe invitantur. Vö. CIC Can. 276 §2 n. 3 – obligatione tenentur sacer-
dotes necnon diaconi ad presbyteratum aspirantes cotidie liturgiam horarum persol-
vendi secundum proprios et probatos liturgicos libros; diaconi autem permanentes
eandem persolvant pro parte ab Episcoporum conferentia definita (…). 

24 CIC Can. 1175 – In liturgia horarum persolvenda, quantum fieri potest, verum
tempus  servetur  uniuscuiusque  horae.  Cf.  C.  DE CULTU DIVINO ET DISCIPLINA

SACRAMENTORUM, Resp. (15 nov. 2000): Notitiae 37 (2000) 190-194.
25 DIÓS István (szerk.), A II. Vatikáni Zsinat dokumentumai (Szent István Kézikönyvek

2.), Budapest 2000. 48-49, n. 7.



306 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

„Valóban,  e  nagy műben,  amely Istent tökéletesen dicsőíti  és
megszenteli  az embereket,  Krisztus mindig maga mellé  veszi
szeretett menyasszonyát, az Egyházat, mely Urának hívja őt és
általa tiszteli az örök Atyát.”26

A Katolikus Egyház Katekizmusának Kompendiuma mindezt úgy ösz-
szegzi, hogy:

„Az Ószövetségben a zsoltárok és az imádság csúcspontja:  Isten
szava az ember imádságává válik. Ez a Szentlélektől sugalmazott
imádság elválaszthatatlanul személyes és közösségi, Isten csodatet-
teit énekli a teremtésben és az üdvtörténetben. Krisztus imádkozta
a zsoltárokat, és tökéletessé tette őket. Ezért a zsoltárok az Egyház
imájának lényeges és állandó részei maradnak, melyek alkalmasak
minden idők bármilyen állapotban élő emberei számára.”27

Amennyiben VI. Pál pápa Laudis canticum kezdetű apostoli konstitúció-
jának a tartalmára fordítjuk a figyelmünket, abban egyértelműen rámu-
tat, hogy a zsolozsma Isten népének hivatalos közösségi imája, amely: 

„(…) úgy van megszerkesztve és kidolgozva, hogy ne csak a papok
mondhassák, hanem a szerzetesek, sőt a világi hívek is. A különféle
rendű és állapotú emberekről és sajátos kívánalmaikról való gon-
doskodás abban nyilvánult meg, hogy a zsolozsma végzésének kü-
lönféle formái váltak lehetővé, így minden zsolozsmázó közösség,
állapotának és hivatásának megfelelően imádkozhat.”28 

Természetesen felmerül a kérdés, hogy melyek azok az imaórák, ame-
lyek megtartása különösen is ajánlott, sajátosan is azok részére, akik ál-
lapotukból  fakadóan (diakónusok,  papok,  szerzetesek)  kötelezettek  a
zsolozsma mindennapos végzésére?  A kérdéssel  maga  a  jogalkotó is
foglalkozott, amikor egyfelől kiemelte, hogy minden egyes imaóra lehe-
tőség szerinti megtartása fontos (vö. officium lectionis, laudes, tertia, sexta,

26 A Katolikus Egyház Katekizmusa (Szent István Kézikönyvek 6.),  Budapest  2002.
208, n. 1089.

27 A Katolikus Egyház Katekizmusának Kompendiuma, Budapest 2006. 184, n. 540.
28 PAULUS VI, Const. Ap. Laudis canticum (1 nov. 1970): AAS 63 (1971) 527-535, n. 1.



A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 307

nona, vespera, completorium), objektív értéket hordoz és folyamatosan ki-
fejezi  nemcsak a nap különböző időszakainak az imádsággal történő
megszentelését, hanem egyúttal az Egyház imádságban való egységét is
megjeleníti.29 Másfelől,  a jogalkotó is reális képpel rendelkezik a zso-
lozsma mondásra kötelezettek különböző – lelkipásztori és további kö-
telességeiről,  illetve a hívek mindennapos életének a feladatairól.  Így
érthetően kerültek kiemelésre a „zsolozsma sarkpontjai”, mint elvárás a
zsolozsmázásra kötelezettek irányában (CIC 276. kán. 2. §; 663. kán. 3.
§) – lehetőleg időpontjuknak megfelelően –, ami a Reggeli (Laudes matu-
tinae) és az Esti dicséretet (Vesperae) foglalja magában. Melléjük társul,
mint „lehetőség szerint megtartandó, az Olvasmányos imaóra (Offcium
lectionis).30 Azt is hozzá kell tennünk azonban, hogy a mind a hét imaóra
– lehetőség szerinti – közösségben történő elmondása, a szerzetesi kö-
zösségben élők (azaz a megszentelt élet intézményei és apostoli élet tár-
saságai tagjai részére) hangsúlyosan ajánlott, mivel éppen ez adja meg
sajátos életállapotuk rendezett imádságos keretét, egyúttal pedig erősíti
a közösségi életforma imádságos megélését.31

Több kifejezést  is  használtunk már az  eddigiekben a zsolozsmára:
Officium Divinum, az Imaórák Liturgiája (Liturgia Horarum), amelyeket
további hagyományos megnevezésekkel is kiegészíthetünk: Breviarium,
Officium Ecclesiasticum, Agenda, Opus Dei, Opus Divinum, Divina Psalmo-
dia,  Preces Horariae (vagy Canonicae), Diurnale.32 Ezért joggal tehetjük fel
a kérdést, hogy az előbb felsorolt – különböző korszakokhoz és szerke-
zeti elemekhez, vagy jogi kötelezettségek kihangsúlyozásához kötődő
elnevezések közül, a manapság leginkább használt  Breviárium vagy Li-
turgia  Horarum használata  a  pontosabb?  Ehelyütt,  mindenképpen  az
utóbbi – jelenleg általános jelleggel bevezetett, négykötetes zsolozsmás-
könyv címe – adja vissza a legpontosabban a zsolozsmamondás lénye-
gét, vagyis „Az Imaórák Liturgiája”. Ebben a címben minden lényegi

29 PAULUS VI, Const. Ap. Laudis canticum, n. 8.
30 PAULUS VI, Const. Ap. Laudis Canticum, n. 2.
31 Vö. SZUROMI Szabolcs Anzelm, A megszentel élet intézményei és az apostoli élet társa-

ságai, in Magyar Sion IX/2 (2015) 179-188, különösen 183.
32 DIÓS István – RUZSICZKY Éva – SZUROMI Szabolcs Anzelm, Zsolozsma, in DIÓS István

(főszerk.), Magyar Katolikus Lexikon, XV. Budapest 2010. 666-670, különösen 666.



308 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

elem kihangsúlyozásra kerül: az imádság; az adott nap meghatározott
óráihoz (hét) kötött jelleg; és végül, hogy mindez az Egyház liturgiájá-
nak a  része,  amiről  korábban megállapítottuk,  hogy abban jelen van
Krisztus és az egész Egyház.

3. A megszentelt élet imádságos kerete

Az Egyház korai időszakában a krisztusi életideál radikális egyéni és
közösségi követésének kánoni szabályozásának legfőbb pillérét a foko-
zatosan írott formát öltő regulák jelentették. Ezek elsősorban az egyén
életét és a közösségi életet szabályozták, kitérve a tökéletességre történő
törekvés lépcsőfokaira és az imádságos élet rendezésére.33 

Egészen a 2. századtól beszélhetünk férfi,  illetve női megtartóztató
életet élő csoportokról.34 Az egyiptomi szerzetesség még laikus jellegű
volt, de már Alexandriai Szt. Athanáz (†373) többeket ösztönzött arra,
hogy fogadják el a püspöki tekintélyt.  A szerzetesség megnevezésére
több kifejezés is szolgál, melyek közül ehelyütt a  monachus  (μοναχός)
szót emeljük ki.  A Nag-Hammadiban megtalált,  kopt  nyelvű apokrif
Tamás Evangélium 75 logionja úgy fogalmaz, hogy: „Jézus mondta: so-
kan állnak az ajtónál, de a monachusok az egyedüliek, akik a menyasz-
szonyi szobában lesznek.”35 Caesareai Eusebius (†339) hasonló értelem-
ben beszél a  monachus-ról a 68. zsoltárhoz írt kommentárjában.36 A szó
négy jelentését különböztethetjük meg ennek alapján:

33 Részletesen: SZUROMI Szabolcs Anzelm, A püspöki joghatóság és a szerzetesi közössé-
gek a VI. századig, in KRÁNITZ, M. (szerk.), Az atyák dicsérete. Emlékkönyv a 60 esztendős
Vanyó László tiszteletére, Budapest 2002. 229-242, különösen 241.

34 A kérdésről részletesen vö. PUSKELY Mária, A monachizmus kezdetei a Római Biro-
dalomban (Dissertationes Debreceniensis 1), Debrecen 2001. 9-13; vö. SZUROMI Szabolcs
Anzelm, A püspöki joghatóság és a szerzetesi közösségek a VI. századig, 229-232.

35 GUILLAUMONT, Antoine – PUECH, Henri-Charles – QUISPEL, Gilles – TILL, Walter C.
– Aʻ BD AL-MASIḤ, Yassah (ed.), The Gospel accordin to Thomas, New York 1959. 41 (saját
fordítás a kopt eredetiből).

36 Patrologiae cursus completus. Series Graeca, I-CCLXI. Lutetiae Parisiorum 1857-1866
(továbbiakban: PG) XXIII. 690, A-D. 



A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 309

a) lemondás a családról, házasságról, tulajdonról;
b) egységben való lét másokkal (vita communis – coenobita);
c) másokért vállalt egyedüllét;
d) Isten imádásában – vele imádságos közösségben – eltöltött lét.37

A négy pontból a b-d-ig terjedő értelmezés olyan életformát világít meg,
amelyet hangsúlyosan segít a zsoltárok napi közösségi,  ill.  egyéni el-
mondása (helytől, időszaktól, életformától függően tagolva annak kor-
puszát). A szerzetesek általában egy helyen (stabilitas loci), közösségben
(vita communis) [nem feledkezve meg a remete életről: eremita] töreksze-
nek az evangéliumi tanácsok szerinti életre. Ezt fejezi ki – a későbbiek-
ben egyre világosabban letisztult tartalmú – hármas fogadalmi rendszer
(vö.  vota obedientia,  castitas,  paupertas), mindezzel egy sajátos életmódot
(modus vivendi) megvalósítva, amelyet regulájuk, illetve életszabályza-
tuk rögzít.38 Ez – a zsoltározás tekintetében – akár a teljes  Psalterium
napi rendszerességű elmondását is jelenthette; vagy hosszabb idősza-
kokra történő szétosztását; egészen a meghatározott kiemelt zsoltárok
rendszeres közösségben való elimádkozásáig.

A  modus  vivendi  kérdéskörében,  feltétlenül  szükséges  Pakhomios
(†346/348)  személyének  az  említése,  aki  318/323  körül  létrehozta
Tabennisi-ben első szerzetesközösségét.39 Hasonló módon, fontos utal-
ni Nagy Szt. Bazil (†379) Hosszabb és Rövidebb életszabályaira, ame-
lyekkel elmélyítette a mindennapos cenobita  életvitelt.40 Azonban nem
szabad megfeledkeznünk Evagrius Ponticus (†399) – görög szerzetes
és lelkiségi szerző vonatkozó írásairól sem (vö. pl. De oratione), különö-
sen a napi imádság, a zsoltározás és a szerzetesi  zsolozsmamondási
gyakorlat  kialakítása  tekintetében.41 Szerepe  „hídként”  is  felfogható

37 Modern magyarázatához vö.  COUSIN,  Patrice,  Precis  d’histoire monastique,  Paris
1991. 5-6.

38 PEJŠKA, Josef, Ius canonicum religiosorum, Friburgi-Brisgoviae 1927. 3, n. 1.
39 DE VOGÜÉ, Adalbert, Saint Pachome et son oeuvre d’aprés plusieurs études récentes, in

Revue d’histoire ecclésiastique 69 (1974) 425-453. ROUSSEAU, Philip, Pachomius, Berkeley,
CA – London 1985.

40 PG X. 889-1320.
41 Részletesen vö. EVAGRIUS OF PONTUS. The Greek Ascetic Corpus (transl. and intr. by

SINKEWICZ, Robert E.) [Christian Studies], Oxford 2006.



310 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

az imádságos szerzetesi élet fejlődésében, hiszen tanárai között tudhat-
ta  Nagy Szt.  Bazilt,  Nazianzoszi  Szt.  Gergelyt  (†390)  és  Egyiptomi
Macarius-t (†391); tanítványai között pedig olyan meghatározó szemé-
lyiségeket találunk mint Cassianus (†435), vagy Palladius (†457/461).42

Visszatérve Nagy Szt. Bazil életszabályainak jelentőségéhez, megálla-
pítható, hogy azok hatására erőteljes intézményesülési folyamat vette
kezdetét  a  keleti  szerzetességen  belül,  amelyet  jól  tükröz a  későbbi
meghatározó befolyást gyakorló személyek szervező munkájának fel-
fogásbeli rokonsága, sőt maguk az újabb regulák tartalmi és szerkezeti
jellegzetességei is. Mindezen túlmenően a szerzetesség életének szabá-
lyozásában  fontosnak  kell  tekintenünk  több korai  zsinatot  is,  legin-
kább  a  Chalcedoni  Zsinat  (451)43;  az  Angers-i  Zsinat  (453)44,  és  a
Vannes-i Zsinat (465) rendelkezéseit45 (de nem feledkezhetünk meg az
ugyan 7. századi, de a szerzetesek napi imádsága tekintetében különö-
sen is karakterisztikus híres IV. Toledói Zsinatról sem [633]). A szerze-
tesek közösségi – így imádságos – életére jól láthatóan egyre több elő-
írás, szabály, kánon, stb. született, melyek közül a leglényegesebbek, a
már fentebb is említett regulák voltak. Nagy Szt. Bazil meghatározó
munkáján  túl,  ehelyütt  feltétlenül  kiemelésre  méltó  Szt.  Ágoston
(†430)46, Iohannes Cassianus (†435)47, Arles-i Szt. Caesarius (†542)48, és

42 Vö.  EVAGRIUS OF PONTUS,  Talking Back – Antirrhêtikos.  A Monastic  Handbook for
Combating Demons (transl. and intr. by BRAKKE, David), Collegeville, MN. 2009.

43 Conciliorum oecumenicorum decreta, Bologna 1973.3 (továbbiakban COD) 65.
44 Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, ed.  MANSI, Ioannes Dominicus,

I-XXXI.  Florentinae – Venetiis  1757-1798  (új  kiadás  folytatással:  PETIT,  Ludovico –
MARTIN, Joanne Baptista, I-LX. Paris – Leipzig – Arnheim 1899-1927 (továbbiakban:
MANSI) VII. 901.  

45 MANSI VII. 953-954.
46 Obras completas de San Augustín, XL (Bibliteca de autores cristianos, 551; Escritos

varios 2), Madrid 1995. 550-589.
47 Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum, Vindobonae 1866skk. (továbbiakban:

CSEL) XVII. 1-231.
48 DE VOGÜÉ, Adalbert –  COURREAU, Joel (ed.),  Césaire d’Arles: Ouvres monastiques,

I (Sources chrétiennes 345), Paris 1988. DE VOGÜÉ, Adalbert, La Règle de Cesaire d’Arles
pour  les  moines:  un  résumé  de  sa  Règle  pour  les  moniales,  in  Revue  d’Ascétique  et  de
Mystique 47 (1971) 369-406.



A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 311

természetesen Nursiai Szt. Benedek (†547) Regulája49, valamint Colum-
banus (†615) írása50, melyek – közvetlenül, vagy közvetve – meghatá-
rozóak lesznek a későbbi életszabályok megfogalmazásánál is. A felso-
roltak  mindegyikében  sajátos  hangsúlyt  kap  a  Zsoltáros  Könyv
(Psalterium) napi – különböző időpontokban történő – imádkozásának
a fontossága.

Jól látható, hogy a kora- majd érett középkorban egyre jobban intéz-
ményesülő, különböző imádságos, lelkipásztori, betegellátási, stb. cél-
ra  differenciálódó  és  nagy számban  megjelenő  új  szerzetesintézmé-
nyek életének  és lelkiségének középpontjában találjuk továbbra is a
zsoltározásnak a zsolozsma elmondásának eltérő formáiban megjelenő
sajátosságát. Erre talán a legjobb példák Cluny (910), a monasztikus
ciszterci (1119),  és  a  premontrei  kanonokrend  (1120),  melyek  nagy
hangsúlyt helyeztek a gregorián ének formájában elmondott közösségi
zsolozsmavégzési  gyakorlatra,  psalterium-ot,  himnarium-ot,  antiphona-
rium-ot,  lectionarium-ot, és  processionale-t használva.51 Mind a IV. Late-
ráni Zsinat (1215), a Trienti Zsinat (1545-1563), a CIC (1917), a II. Vati-
káni Zsinat (1962-1965), és a CIC (1983) is jelentős hatást gyakorolt a
szerzetesrendek statútumaira és konstitúcióira.52 Azonban az is világo-
san kitűnik, hogy a 2. századtól – intézményesen a 4. századtól – jelen-
lévő  szerzetesi  közösségek  rendszere  elszakíthatatlanul  ragaszkodik
lelki identitásuk alappilléréhez: az imádság egyéni és közösségi formá-
ihoz, különösen a zsolozsma elvégzéséhez.  A különböző korok egy-
házfegyelmi  és  liturgikus  reformintézkedései,  újabb  és  újabb  hang-
súlyt  helyeznek  el  az  imádság  közösségi  formái  terén,  azonban  a
zsolozsmamondás, mint a megszentelt élet specifikus eleme – a körül-
ményekhez képest – stabil  marad. Erre az egyik legjobb példa a  St.
Michael’s Abbey of Norbertine Fathers (Orange, CA) hatályos növendék-

49 Kommentált kiadása:  DE VOGÜÉ, Adalbert –  NEUFVILLE, Jean (ed.),  La Règle de S
Benoît, I-VI. (Sources chrétiennes 181-186), Paris 1971-1972.

50 WALKER, G. S. Murdoch, Columbanus Hibernus. „Monk's Rules” (Corpus of Electro-
nic Texts), Cork (konzultálva: 2021. május 30.).

51 SZUROMI Szabolcs Anzelm, Az egyházi intézményrendszer története, 146.
52 Részletesen vö. SZUROMI Szabolcs Anzelm, A megszentelt élet intézményeinek saját

joga és változásai, in Teológia 51 (2017) 206-213.



312 Szuromi Szabolcs Anzelm O.Praem.

képzési szabályzatának rendelkezése: „A növendékek habitusává kell
válnia a napi zsolozsma elvégzésének. Szükséges kialakítani bennük
annak az igényét, hogy ezt közösségben, kórusimádság keretében, gre-
gorián formában végezzék el a nap mind a hét időszakát megszentel-
ve. Tudatosítani kell bennük, hogy ezen az úton fejezik ki – számos
más feladatuk,  munkájuk,  és  kötelességük között  –  a legünnepélye-
sebb formában a hivatásukért és a másokért való közbenjárás lehetősé-
géért érzett hálájukat, amellyel társaikat és az egész Egyház közösségét
megszentelik. Érezniük kell, hogy a szentmiseáldozat csúcsa és forrá-
sa, az ő általuk végzett,  az egész nap minden időszakát megszentelő
kórusimádságukon  keresztül  segíti  a  krisztushívőket  a  Krisztushoz
történő eljutásban.”53 

A hét imaóra megtartásának jelentősége ennek alapján úgy foglalha-
tó össze, hogy kifejezi: 

a) az egyén és a háromszemélyű Egyisten közösségét;
b) az egyén és a szerzetesi közösség egységét;
c) a szerzetesi közösség és az Egyház egységét.

4. Összegzés

Láthattuk,  hogy milyen egyedülálló összetartó erővel  rendelkeznek a
zsoltárok, akár az ószövetségi kontextusban, akár a babiloni fogság idő-
szakában, vagy a jeruzsálemi templomi kultuszban vizsgáljuk őket; va-
lamint, hogy miként fejti ki ugyanezt az összetartó erőt a zsolozsma-
mondáson keresztül a kereszténységben, illetve a Katolikus Egyházban.
A  zsolozsma imádságos  végzésének  tehát  nem pusztán a  felszentelt
vagy megszentelt életet élők számára szolgáló és kötelező jellegét szük-
séges látnunk (vö. CIC 276. kán.), hanem azt, hogy ezáltal a különböző
hivatással rendelkező személyek folyamatosan a liturgikus évben és az
Istennel való személyes imádságos kapcsolatban tudnak létezni. Ezért
fontos az Imaórák Liturgiája legalább a sarkpontjainak a napi elvégzése.
Az is tény, hogy a napi hét imaóra minél teljesebb imádságos követése
képessé teszi az azt imádságos lélekkel végzőt arra, hogy a külső – lelki-

53 Seminarian Rule of Life (St. Michael’s Abbey – Orange, CA), 2019, n. 3.



A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete 313

életet romboló – hatások között is megőrizze a lelki összeszedettségét és
kiegyensúlyozottságát, amivel az egész Egyház és minden tagja üdvös-
ségét szolgálja.54

54 SZUROMI Szabolcs Anzelm, Régi és új hangsúlyok a szemináriumi és szerzetesi növen-
dékképzésben, in Kánonjog 23 (2021) 93-102, különösen 97-98.



BAÁN IZSÁK

A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya
Az Opus Dei mint az imádság előszobája a korai 
szerzetességben

„Psalmodier n’est pas prier – a zsoltározás nem imádság”: Ezzel a provo-
katív címmel jelentette meg nagyívű tanulmányát a 80-as évek végén
Adalbert de Vogüé bencés szerzetes, a korai szerzetesség kiváló tudó-
sa.1 Tanulmányában arra a következtetésre jutott, hogy az első századok
szerzetesi  zsoltárimádságát  következetesen  megkülönböztették  attól,
amit személyes imádságnak tartottak,  s  a zsoltározás inkább egyfajta
közös Ige-hallgatás, biblikus elmélkedés volt.

A zsinat utáni évtizedekben, amikor a zsolozsma szerepe amúgy is
megkérdőjeleződött, amikor Nyugaton a papság jó része elhagyta a zso-
lozsma mondását, a provokatív cím vitát generált. Már hogyan ne volna
imádság az, amit az Egyház „hivatalos” imájaként, az Egyház nevében,
az Egyházért, Jézussal egyesülve végzünk? Ráadásul a mai monaszti-
kus  szerzetesközösségek  imarendjében  is  kitüntetett  szerepet  kap  a
zsoltárimádság, mely az idő megszentelésének útja és eszköze. Tévedett
tehát a korai szerzetesség, amikor a zsoltározást nem tekintette szoros
értelemben imádságnak? Vagy van ebben a következetes szóhasználat-
ban valami tanítás a mi számunkra is? Véleményem szerint a polémián
túl a korai szerzetesség imádságos gyakorlata segítségünkre lehet ab-
ban, hogy jól viszonyuljunk a változáshoz, amely a zsolozsmával kap-
csolatban a mi évtizedeinkben végbe ment.

1 DE VOGÜÉ, A., Psalmodier n’est pas prier, in Ecclesia Orans 6 (1989), 1, 7-32.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 315

Száz évvel ezelőtt a szerzetességben a zsolozsma „mondása” magától
értetődő  kötelesség,  egyéni  felelősség  volt,  elhagyása  súlyos  bűnnek
számított. A magyar bencés világban volt olyan idős atya, aki kilépett
rendtársa, barátja helyett is, tehát duplán mondta minden nap az előírt
zsoltárokat, hogy az el nem mondott imádságokkal elkövetett halálos
bűn  terhét  így  ellentételezze.  Ugyanakkor  a  zsolozsmát  még  a
monasztikus rendek is csak kivételes alkalmakkor imádkozták közösen,
legfeljebb a növendékek heti beosztásában szerepelt időnként a közös
zsoltározás. Amíg tehát néhány évtizeddel ezelőtt a zsolozsma nagyon
fontos  és  kötelező,  de  nem  karakteresen  közösségi  imádságnak
számított, addig ma a monasztikus közösségekben azt láthatjuk, hogy a
zsoltár a közös imádság alapformája, minden monostor napirendjének
gerince,  fontosságával,  kötelező  jellegével  kapcsolatban azonban már
nem olyan erős a meggyőződés.  Sokak számára – még a szerzetesek
közül is – nehéz a rendszeresen visszatérő, kötött szövegek imádkozása,
mintha nehéz volna felfedezni az értékét és értelmét a sok időt és nagy
figyelmet  igénylő  zsoltárimádságnak.  Egy idősebb atya  osztotta  meg
velem félig tréfásan félig komolyan a véleményét, mely szerint, amikor
az  imádságra  összegyűlt  szerzetesközösség  elkezdi  az  „Istenem,
hallgass  hívásomra”  zsoltárverssel  az  ünnepi  zsolozsmát,  akkor  az
Úristen a fejét  csóválva csak ennyit mond: „Na ne, ezek már megint
kezdik…”

A közös zsoltárimádsággal kapcsolatos nehézség jórészt abból fakad,
hogy a korszellemet meghatározó bálványok, mint az individualizmus
és a szubjektivizmus az imádságról alkotott fogalmunkra is kihat. Az
imádság  témájához  olyan  szavakat  társítunk  legszívesebben,  mint  a
meghittség, a személyesség, a szabadság és a spontaneitás. A zsolozsma
ezzel szemben feltételezi a nyilvános teret, a kötött szövegek és a hozzá-
juk kapcsolódó gesztusok kizárják a szubjektivitást, minimális érzelmi
bevonódást engednek csak, s ez az imaforma ráadásul másokhoz való
alkalmazkodást, készületet, előzetes tanulást igényel. Ha pedig mindez
nem volna elég, az erőteljesen vizuális kultúra miatt, amelyben élünk,
az imádságban is előszeretettel keresünk valamiféle erős hatással bíró
élményt, belső képeket, látható fogódzókat, míg a zsolozsma első köze-



316 Baán Izsák

lítésben „low-impact” imádság, mely a hallásra, az olvasott vagy éne-
kelt szöveg befogadására épít.

Ha tehát mindezek fényében újra megfontoljuk a korai szerzetesség
szóhasználatát és az említett, vitát kiváltó tanítvány címét, akkor talán
közelebb  engedhetjük  magunkhoz  a  szerzetesi  hagyománynak  azt  a
bölcsességét, mély tudását, hogy a közösségi és egyéni zsoltározás for-
málisan  imának  tekinthető,  de  lelki  értelemben  még  nem  feltétlenül
imádság. Sokkal inkább az imádság eszköze, az imádság előszobája, le-
hetséges alkalma. Jó esetben imádsággá válik, de az is lehet, hogy az ak-
tivitással túlterhelt lelkipásztor vagy szerzetes életében a régi szójátékot
követve Isten művéből, az Opus Dei-ből könnyen pondus diei, azaz a nap
terhe lesz. 

Hogy a zsoltározás és a személyes ima viszonyát jobban megértsük,
tegyünk most egy virtuális sétát a keresztény szerzetesi irodalom első
századaiba, abba szellemi világba, ahol élő volt a meggyőződés, mely
szerint a fogalmilag megkülönböztetett zsoltározás és személyes imád-
ság összetartoznak, elválaszthatatlan egységet alkotnak. Sétánk során öt
szerzővel, öt szent szerzetessel fogunk röviden találkozni, előbb azon-
ban meg kell ismerkednünk azzal a gyakorlattal,  mely a zsolozsmára
ezekben a századokban jellemző volt, s néhány elméleti megfontolással,
mely a zsoltárok értelmezéséhez,  személyes  imádsággá formálásához
vezetett.

1. A zsoltározás gyakorlata és elmélete a korai szerzetességben

Bár a korai szerzetesség imádságos gyakorlata mindenhol hordozhatott
helyi sajátosságokat, „etalonnak” mégis az egyiptomi sivatag zsolozs-
mázási  szokása  számított,  melynek  legrészletesebb  leírását  Johannes
Cassianus hagyta ránk. A zsoltározás klasszikus módjának részletes be-
mutatását az Inst 2,7 és 2,11-ben találjuk.2 Egyiptomban a két nagy ima-
órában hajnalban és este tizenkét-tizenkét zsoltárt imádkoztak, az ösz-
szegyűlt  szerzetesek  közül  kiválasztott  előimádkozók  mondták  vagy

2 CASSIANUS, J., Inst. 2,7.10. Magyarul: A keleti szerzetesek szabályai I. (Ford. SIMON Á.),
Magyar Bencés Kongregáció, Pannonhalma-Tihany 1999, 25-26.28-29.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 317

énekelték a szentírási  himnuszokat egyszerű dallammal.  Akárhányan
gyűltek is össze, legfeljebb négy szerzetes végezte ezt a szolgálatot, a
többiek ülve, figyelmesen hallgatták őket. Hét közben a zsolozsmát ki-
sebb csoportokban, a kunyhóban egyedül vagy a szomszédokkal, ven-
dégekkel közösen végezték, a szombat estétől vasárnap délelőttig tartó,
eucharisztiát is magába foglaló nagy istentiszteleten (synaxis) pedig kö-
zösen,  több  száz  vagy akár  ezer  szerzetes  társaságában.  A hosszabb
zsoltárokat felosztották, és közben rövid szünetet tartottak (refectio). A
zsoltár végeztével mindannyian felálltak, s magukban vagy félhango-
san a zsoltárra válaszul rövid imádságot fogalmaztak meg (oratio). Ez-
után következett a leborulás (prostratio), amikor ki-ki csendben, szavak
nélkül engedte visszhangozni lelkében a zsoltár szavait. Végül jeladásra
felkeltek,  s az imádságot vezető testvér mindannyiuk imádság össze-
foglalva hangos, kötött könyörgéssel (collecta) zárta le az aktuális zsoltár
alkotta egységet. A leírásból jól látható, hogy az imádságon részt vevő
szerzetesek  többsége  hallgatóként,  az  énekelt  szavak  befogadójaként
vett részt.

A zsoltárokkal való imádság azonban nem szorítkozott a zsolozsmá-
ra. Az imaalkalmak során az Igével töltekező szerzetes mindennapjait
átszőtte az elmélkedő, személyes zsoltárimádság.3 A remeték kunyhó-
jukban ülve munkájukat gyakran megszakították, s felállva rövid zsol-
tárrészletekkel imádkoztak. De munka közben is szokás volt bibliai igé-
ket,  leggyakrabban  zsoltárrészleteket  félhangosan  ismételgetni,
tartalmukon elmélkedni. Ez a gyakorlat, melyet a görög meleté szóval je-
löltek,  a  korai  latin  regulák  tanúsága  szerint  hamar  elterjedt  a  latin
Nyugaton is, s a később formálódó imádságos szentírásolvasás, az ún.
lectio divina alapjául szolgált.4

Bár a zsolozsma megszabott mennyiségű zsoltár elimádkozásából áll,
a zsoltárimádság lelkületével, miértjével kapcsolatban Cassianus meg-

3 A szentírási alapú, elmélkedő imádság formáiról az egyiptomi szerzetességben és
a sivatagi atyák mondásaiban részletesebben lásd:  BAÁN IZSÁK,  Az üdvösségre vezető
Ige, in A paradicsom könyve I, Sarutlan Kármelita Nővérek Magyarszék, 2020, 8-10.

4 A félhangos ismétlésen alapuló imaforma, valamint a megjelölésére használt me-
ditem, meditatio szó történetéről és a lectio divinával való kapcsolatáról lásd:  BAÁN

IZSÁK,  Csendhez szokott szív, L’Harmattan – Szent Mauríciusz Monostor, Budapest –
Bakonybél, 2018, 95-99.



318 Baán Izsák

fogalmazza,  hogy  az  egyiptomi  szerzetesek  „nem  arra  törekszenek,
hogy minél  több verset  mondjanak el,  hanem hogy megértésék  őket
(non enim multitudine versuum, sed mentis intelligentia delectantur)”.5 Már
ezt az imádság lényegére utaló rövid megjegyzést is tekinthetjük elmé-
leti útmutatásnak Cassianus részéről, de ha a mélyére szeretnénk látni
annak, amit az egyiptomi szerzetesek a zsoltározásról, mint a szentírási
szövegek befogadásának elméletéről, teológiájáról gondoltak, akkor ér-
demes Cassianus mesteréhez, Evagriosz Pontikoszhoz fordulnunk.

Amikor Evagriosz bibliaértelmezésének műhelytitkait szeretnénk fel-
kutatni,6 mindenekelőtt  azt kell  leszögeznünk,  hogy a szerző a szent
szöveg magyarázatánál mindenkor az olvasó, hallgató szerzetes belső
fejlődését, illetve érettségi fokát tartja szem előtt: a szavak értelme úgy
tárul fel egyre inkább, ahogyan a tanítvány előrehalad az aszketikus,
gyakorlati életben és a szemlélődésben. Órigenészhez hasonló módon
Evagriosz is a bibliai szöveg két alapvető olvasási szintjét különíti el: a
szavaknak van értelmük az „egyszerűbbek” (hoi haplusteroi) számára, és
van egy másik értelmük az erényekben előrehaladottaknak, a buzgók-
nak (hoi spudaioi),7 mert csak kevesen képesek befogadni az Írások rejtet-
tebb jelentését  (tēn mystikōteran dianoian).8 Az olvasónak tehát arra kell
törekednie,  hogy  az  érzékekkel  felfogható  dolgok  (pragmata  aistheta)
mögött  megragadja  a  szellemieket  (pragmata  noēta),9 hiszen  csak  ez
utóbbiak képesek közelebb vinni Istenhez, a szív vágyának tárgyához.

Ugyanezt a tanítást találjuk az imádságról szóló traktátus bevezetőjé-
ben, ahol Evagriosz Sirák fiának könyvére támaszkodva „minden dolog
kettős természetére” (Sir 42,24) hívja fel a figyelmet. Művének címzettjét
arra buzdítja, hogy szavait fogadja a betű szerint (pros tō grammati) és a
lélek szerint (pros tō pneumati). A kétszintű olvasás miértjére is rávilágít:

5 CASSIANUS, J., Id. mű, 28.
6 Evagriosz  bibliaértelmezésének  bővebb  bemutatásához lásd:  BAÁN IZSÁK,  Ami

egyszeri és ami örök. Evagriosz Pontikosz sivatagi bibliaértelmezése, in Utolérnek téged a sza-
vak. A hetvenéves Sulyok Elemér köszöntése, Pannonhalma 2011, 24-37.

7 Scholia  in  Proverbia (a  továbbiakban  Schol  in  Prov)  363,  (GÉHIN,  P.,  Évagre  le
Pontique: Scholies aux Proverbes, Le Cerf, Paris, 1987). Vö. ÓRIGENÉSZ, De principiis, IV,
2, 4.

8 Schol in Prov 250.
9 Schol in Prov 1.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 319

a  nus, az értelem, a szellem megelőz minden betűt, nélküle semmiféle
írás sem létezhetne. Az olvasónak, s így a zsoltárt imádkozónak is, aki
Istenhez egyre közelebb kerülve fel akarja fedezni saját szellemének, ér-
telmének ragyogó természetét, tudatában kell lennie a két lehetséges ol-
vasási módnak. Előrehaladásához elengedhetetlen, hogy tovább lépjen
az érzékektől az értelemmel megismerhető, a betűtől a lélek, a történet-
től a jelentés felé, mert csakis ez utóbbiak tudják betölteni szellemi ter-
mészetének vágyakozását.

Egy  konkrét  példa  segítségével  jól  láthatjuk,  hogyan  alkalmazza
Evagriosz a scholion-okban, a rövid zsoltármagyarázó megjegyzések-
ben az allegóriát, s hogyan támasztja alá módszerének létjogosultságát.
Az alábbi idézet a 65. zsoltár 6. verséhez írt megjegyzés szövege:

Aki visszafordítja a tengert stb.

Nem azt mondta, hogy „visszafordította”, hanem hogy „visszafor-
dítja”,  mert  mindez  a  történet  szerint  megtörtént  egyszer  Júdea
földjén, az értelem szerint azonban mindörökké történik, amennyi-
ben Isten a tanítás által az erény és a tudás területére viszi át a tom-
boló tenger sós hullámaitól hányattatott, s a mindenféle széltől ide-
oda hajtott lelkeket.10

Látjuk, hogy a görög szöveg egy részlete szolgál kiindulásként. Evagri-
osz észreveszi, hogy amikor a zsoltár történeti eseményre utal, aorisz-
tosz helyett jelen idejű particípiumot használ. Ebből arra következtet,
hogy olyan cselekvésről van szó, amelyet Isten ma, a jelenben hajt vég-
re, s ez a tény a múltból az olvasó jelenére irányítja a figyelmet. Izrael
népének a zsoltárban szereplő, történelmi átkelése a tengeren az allegó-
ria  módszerének  köszönhetően az  emberi  lélek  szabadulásával  kerül
párhuzamba,  ami  Isten  folyamatos  munkálkodásának  eredménye.  A
hömpölygő vizek és felzaklató szelek, azaz a démonok által működte-
tett szenvedélyek és bűnök fogságából Isten a tanítás által kimenti az
embert, s áthelyezi a túlpartra, ahol az erény és a tudás várja, azaz az

10 Scholia in Psalmos (Továbbiakban Schol in Ps) 65,6, in PITRA, J. B., Analecta Sacra,
II-III, Tusculum 1884, 405.



320 Baán Izsák

evagrioszi  rendszer  két  nagy  szakaszának,  a  gyakorlati  életnek  és  a
szemlélődésnek a teljessége.

Evagriosz nem vitatja az esemény történetiségét. De megmagyaráz-
za, hogy miért nem elégséges a betű szerinti értelem: ami a történet sze-
rint (kata tēn historian) megy végbe, az szükségszerűen egyszeri (hapax),
s mint ilyen, önmagában befejezett, nem ismételhető, amíg ugyanaz az
esemény az értelem szerint (kata tēn dianoian) örökké történik (aei), s így
a jelenre is kihat.11 A rejtett jelentés, az „értelem szerinti” olvasás men-
tén kirajzolódik a történet, amely párhuzamos a múltban történtekkel:
az Isten felé tartó lélek története. 

A szellemi értelem felfedezése azonban nem „szellemi erőfeszítés”
eredményeként jön létre a szó modern értelmében. Nem az intellektus
működésének, valamely spekulatív folyamatnak köszönhető, az üzenet
dekódolásához nem elég megtanulni az allegória szabályait. Evagriosz
hangsúlyozza a lelki előrehaladás szükségességét. „Csak, akik félik Is-
tent, azok képesek lelki magyarázatokat meghallani (akuein diēgēmatōn
pneumatikōn)”,12 a törvény igazi megértéséhez szükség van belső érzék-
re, világosságra, felfogóképességre (synesis),13 amire csak a szív megtisz-
tításával lehet szert tenni.

2. A szavaktól a belső, tiszta imádság felé – Evagriosz és Szír Szent 
Izsák

Miután megismerkedtünk a legelső szerzetesi  generációk zsoltározási
gyakorlatával és azzal a hermeneutikai, egzegetikai látásmóddal, amely-
lyel a zsoltárok olvasásához és hallgatásához közelítettek, rátérhetünk
tanulmányunk központi  kérdésére,  azaz a zsoltározás és a személyes
imádság között kapcsolatra. S ha a bibliaértelmezés kapcsán már ilyen
sokat idéztük a sivatag teológusát, Evagrioszt, virtuális sétánk első ta-
lálkozásának alanya legyen a pontuszi diakónus, aki írásaiban a zsoltá-
rok nagyon gyakran játszanak központi  szerepet.  Kedvelt  műfaj  volt

11 Vö. Schol in Ps 113,8.
12 Schol in Ps 65,16.
13 Vö. Schol in Ps 118,34.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 321

számára a scholion, azaz a bibliai szöveg elmélkedő, szemlélődő befoga-
dását segítő rövid, lapszéli jegyzet, s a Zsoltárok könyvéhez írt rövid
magyarázatokból komoly gyűjtemény maradt ránk. A már elmondottak
értelmében ezek a magyarázatok abban segítik az imádkozót, hogy a
felolvasott, elhangzott szavak befogadása során megérintse őt a bennük
rejlő szellemi tartalom, személyes üzenet.

A zsoltározás és az imádság kapcsolatát legvilágosabban az imádság-
ról szóló traktátus (De oratione) rövid fejezetei tartalmazzák, ezek közül
témánk szempontjából központi jelentőséggel bírnak az alábbi monda-
tok:

82. Imádkozz szelíden és zaklatottság nélkül,  zsoltározz értelmesen
(Zsolt 46,8) és jó ritmusban, s olyan leszel, mint a magasságokba
emelkedő sasfióka.

83. A zsoltározás elaltatja a szenvedélyeket,  s azon munkálkodik,
hogy a test kicsapongását lecsillapítsa. Az imádság viszont arra ké-
szíti fel az értelmet, hogy sajátos tevékenységét gyakorolja.

84. Az imádság kiváló tevékenység, mely igazán megfelel az érte-
lem méltóságnak, vagyis az értelem legjobb és tiszta tevékenysége
és használata.

85. A zsoltározás a sokszínű bölcsességhez (Ef 3,10) tartozik, míg az
imádság  az  anyagtalan  és  a  nem-sokféleség-szerinti  megismerés
előjátéka.14

A gondosan megkomponált fejezet-sor ritmusát a zsoltározás és imád-
ság szavak váltakozása, párhuzamossága és szembeállítása adja, s már
maga az elrendezés is azt sugallja, hogy a zsoltározás vezet az imádság-
hoz, ami pedig az istenismeret, a tudás befogadásának útja. Terjedelmi
korlátaink nem teszik lehetővé a gazdag szöveg részletes elemzését,15 de
a nyitó és záró fejezet tartalmának kifejtése már elégséges ahhoz, hogy

14 De Oratione 82-85, (SC 589, 298-300).
15 Az idézett mondatok részletes, patrisztikai forrásokra is kiterjedő elemzéséhez

lásd:  DYSINGER,  L.,  Psalmody and Prayer in the Writings of Evagrius Ponticus,  Oxford
University Press, Oxford 2005, 70-102.



322 Baán Izsák

megértsük, hogyan tekint Evagriosz a zsoltározás és a szoros értelem-
ben vett imádság kapcsolatára.

A  nyitó  mondat  az  imádsághoz  (proseuchē)  és  a  zsoltározáshoz
(psalmōdia) is két határozót rendel, majd összekapcsolva a két fogalmat
a szárnyaival magasságokba emelkedő sas képét kínálja a mondaton el-
mélkedő  olvasónak.  Különös  figyelmet  érdemel  a  zsoltárénekléshez
kapcsolt két adverbium. A Zsolt 46,8-ból vett „értelmesen (synetōs)” a
szavak értelmét kereső, a zsoltárversek szellemi jelentését kutató hozzá-
állásra utal, a látható, érzékekkel felfogható valóságok mögött az isteni
világ történéseit kereső ember tevékenységének sajátja. Ezt egészíti ki a
„jó ritmusban (eurythmōs)”, ami egyrészt vonatkozhat a zsoltár konkrét
előadásmódjára, másrészt azonban – Szent Atanáz Markellinoszhoz írt
levele alapján16 – utalhat a lélek belső világának, gondolatainak helyes
rendjére, amelynek a külső „jó ritmus”, rendezettség a megjelenítője. A
zsoltározáshoz illő magatartás tehát a lelki tartalomra figyelő, belső za-
vartól,  szenvedélyes gondolatoktól  mentes,  nyugodt lelkiállapot.  Aki-
ben megvan az imádságnak és a zsoltározásnak ez a két szárnya, az ösz-
szeszedettség és a zavaró,  belső figyelmet elvonó gondolatoktól  való
szabadság, az az égi magasságok felé emelkedő sashoz lesz hasonló, de
a medio-passzív particípium (airomenos) utal arra, hogy mindez nem sa-
ját erejéből történik, a lélek inkább „emeltetik” az imádságban befoga-
dott kegyelem révén.

A 83. fejezet megfordítja a sorrendet, s előbb a zsoltározás aszketikus
értékét  állítja  középpontba,  amennyiben  Evagriosz  szerint  a  bibliai
imádságok hatásos eszközök a szenvedélyek lecsillapítására, a testi ön-
uralom erősítésére. A morális előrehaladás, a szenvedélyektől való tisz-
tulás, mely a gyakorlati élet egyik célja, elengedhetetlen feltétele annak,
hogy az értelem (nus), a lélek legnemesebb képessége zavartalanul átad-
hassa magát legsajátosabb tevékenységének, a tiszta imádságnak. A fe-
jezet második tagmondata és a következő, 84. fejezet erre világít rá.

Végül a 85. fejezetben elérkezünk a zsoltárimádság és a szoros érte-
lemben  vett  imádság  közötti  lényegi  különbség  megragadásához:  A
zsoltározás a „sokszínű bölcsességhez” tartozik, azaz Istenhez a terem-
tett világon és az abban kibontakozó üdvtörténeten keresztül, a sokféle-

16 Vö. SZENT ATANÁZ, Levél Markellinoszhoz 29, (PG 27,41).



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 323

ség felől az egység felé haladva közelít. Ezzel szemben szoros értelem-
ben imádságnak azt nevezi Evagriosz, ami már az Istennel való, anyagi
és sokféleség-szerinti közvetítőkön túl lévő, közvetlen egységtapaszta-
lat előszobája. A zsoltárokkal imádkozó ember tehát az ún. természeti
szemlélődésre (physikē theōria) kap meghívást, az érzékekkel megragad-
ható dolgok szemlélésén keresztül keresi Isten cselekvését a világ és sa-
ját maga történetében, s a Lélek és a Fiú művét felfedezve, vezetésükre
hagyatkozva megnyílhat az imádságnak arra a tapasztalatára, ami túl-
mutat a zsoltárok sokszínű, sokféleség jellemezte világán. Ennek fényé-
ben mondhatja Evagriosz egyik elhíresült mondatában, hogy „nagy do-
log  szétszórtság  nélkül  imádkozni,  nagyobb  azonban  szétszórtság
nélkül zsoltározni.”17 Hiszen amíg a szavakon és formákon túli imáság-
ra törekvő lélek szándékosan igyekszik maga mögött hagyni a figyel-
mét elterelő belő képeket és gondolatokat, addig a zsoltárt imádkozó
ember ezek között a képek között kell, hogy egyértelmű fókusszal le-
gyen jelen.

Végezetül  egy  rövid  zsoltármagyarázatot,  egy  scholiont  idézünk,
amely jól foglalja össze mindazt, amit eddig Evagriosz zsoltárokra vo-
natkozó tanítása kapcsán elmondtunk:

Angyalaid színe előtt zsoltározok néked. (Zsolt 137,1)

Az angyalok színe előtt való zsoltározás a szétszórtság nélküli zsol-
tározást jelenti, amikor irányító lélekrészünkben egyedül a zsoltá-
rok  által  jelképezett  valóságok  hagynak  lenyomatot,  vagy  pedig
semmilyen lenyomat nem marad. Vagy az is lehet, hogy aki az an-
gyalok színe előtt zsoltározik, az megérti a zsoltárok jelentését (ere-
jét).18

A magyarázat szerint tehát a zsoltárimádkozó feladata, hogy úgy fo-
gadja be a zsoltárokban szereplő dolgok képét, hogy azokat szellemi va-
lóságok jelképeként értelmezi,  bennük saját  belső világának, Istenhez
vezető útjának elemeit ismeri fel, s így az imádság belső képességét a
fogalmak és gondolatok nem akadályozzák abban, hogy egyedül Isten-

17 Practicus 69 (SC 171, 652).
18 Schol in Ps 137,1a. in PITRA, J.B., Id. mű vol. III, 340.



324 Baán Izsák

re figyeljen. Ez az „angyali” zsoltározás végső soron nem más, mint a
zsoltárszöveg lelki, szellemi jelentésének megértése, a bennük rejlő szel-
lemi erő felismerése a görög dynamis szó kettős jelentésének megfelelő-
en.

Szír Szent Izsák, aki a keleti lelkiség egyik legnagyobb hatású tanítója
az imádság és a lelki élet területén, bő két évszázaddal később élt, mint
Evagriosz,  tanításában  azonban  nagyban  támaszkodik  a  4.  századi
egyiptomi mesterre. A mai Katar területén a 7. század első felében alko-
tó szerzetesatya19 a lelki életet a test-lélek-szellem hármasában értelme-
zi, s ebben a felosztásban a zsoltározás az első szakaszhoz, a testi imád-
sághoz tartozik. Az imádkozó ember útja a testi imádságon át vezet a
tiszta imához, melyben a lelket nem gátolja semmi zavaró tényező, s vé-
gül – a Lélek munkájának köszönhetően – az imádságban megnyílik
előtte „Isten kincstára”, Isten belső élete, ahová bevezetést nyerve a lé-
lek túllép mindazon, amit még imának nevezhetünk, s a csendes csodá-
lat, szemlélődés és ámulat imán túli élményében lehet része. Ezt a belső
folyamatot Izsák több tanításában bemutatja, itt hosszabban idézünk a
2. gyűjtemény 35. tanításából, mely mintha éppen azt az átmenetet mu-
tatná be, mely a kötött imádságot, zsoltározást végző ember lelkében
végbemegy. 

Amikor az ember a gyakorlás útján eljut a teremtmények lényegi
megértéséhez,  akkor  magasabbra  emeltetik  annál  az  állapotnál,
amelyben az ő imádsága még bizonyos keretek közé szorul.  Ott
ugyanis számára több van, mint az imádságra szánt idők és idő-
pontok, állapota pedig már túllépett azon, hogy amikor megszólítja
Istent, akkor kérje vagy dicsőítse őt. Ettől kezdve érzékeit mindig
nyugodtnak találja, gondolatait lenyűgözi a rácsodálkozás, s folya-
matosan eltölti őt a látás, melyet a nyelv mozgása nélküli  Dicsőség
éneklése áraszt el. Előfordulhat, hogy újra imádkozni kezd, de úgy,
hogy az már túl van azon, ami az ő része.

Ügyeljünk  azonban  arra,  nehogy  ezeket  hallva  valaki  hiábavaló
gondolatoknak engedve elhanyagolja az imádságot és a zsoltáro-
zást, mert azt gondolja, hogy az akarat műve az a csend, amiről be-

19 Szír Szent Izsák életéről és munkásságáról lásd: BAÁN IZSÁK, Ízlelni a szeretet édes-
ségét – Szír Szent Izsák tanítása az imán túli imáról, in Sapientiana 18 (2021), 1, 70-75.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 325

széltünk. Aki rátalál ezekre a beszédekre, tudja meg, hogy ez a do-
log nem az embertől származik,  és nem az akarat műve. Mert a
szemlélés hallgattat el minket, és azok a misztériumok töltenek el
ámulattal, melyek az Istenre vágyó értelemben forrnak nem csak az
imádság pillanataiban, hanem a fennmaradó időben is (…)

Az alkalmat a megértések szolgáltatják, s ezek a megértések töltik
el őt ámulattal, és fordítják a csend felé. A megvilágosított ember
ugyanis értelme szemével látja Isten minden teremtményét, s látja
az isteni gondviselést is, mely mindig velük van. (…) Az Isten ke-
gyelme  pedig  megmutatja  neki  a  történések  sokak  előtt  elrejtett
okait, melyek révén a Teremtő csodálatos módon segít minden léte-
ző természetet, úgy az értelmeseket, mint az életteleneket. A kegye-
lem tehát feltárja előtte a láthatatlan okokat, amelyek miatt a túlára-
dó szeretet  gondviseléséből  megvalósul  a változás  a mindenség-
ben, valamint azt a teremtő és mindent elrendező erőt, mely csodá-
latos gondoskodással irányítja a teremtett világot.20

Izsák hasonló folyamatot ír le ahhoz, amit Evagriosznál is láthattunk: a
létező dolgok és a történések rejtett okai tárulnak fel az imádkozó lélek
előtt, ezek a „megértések” szolgáltatják a kiindulópontot ahhoz, hogy
az imádkozó átlépjen a szavak világából az imán túli dimenzióba. A
zsoltározást azonban éppen azért nem szabad elhagyni, mert ezeknek a
megértéseknek, felismeréseknek az alapja a szent szövegben található
történet. A rejtett ismeretre való jutás nem az akarat műve, ajándékba
kaphatja az imádkozó, a zsoltározásban való hűséges kitartás viszont az
imádkozón múlik.

Összefoglalva tehát azt mondhatjuk, hogy a zsoltározás és a szoros
értelemben vett  imádság  kapcsolatát  a  korai  keleti  szerzetesi  hagyo-
mány, Evagriosz és Szír Szent Izsák úgy értelmezték, mint a szótól a je-
lentés, a testitől a lelki, a sokfélétől az egység felé tartó folyamatot. A
zsoltár szavait félhangosan imádkozó vagy hallgató szerzetes arra kap
meghívást, hogy Isten cselekvése, a Fiú és a Lélek műve által eljusson

20 SZÍR SZENT IZSÁK, Disc. II,35. BROCK, S. (ed.), Isaac of Niniveh: „The Second Part”,
Chapters IV–XLI. (CSCO 554), Peeters, Leuven, 1995, 137–143. Magyarul: BAÁN IZSÁK,
id. cikk, 84-85.



326 Baán Izsák

magához az Istenhez, a zsoltár külső imádsága a felfedezett szellemi ér-
telem által belsővé váljon benne.

3. A belső imától a szavak felé (Ágoston, Cassianus, Benedek)

Az  alexandriai  teológiai  hagyománytól  erősen  befolyásolt  egyiptomi
szerzetesség imént vázolt elképzeléséhez képest a korai latin spirituális
teológia hangsúlyaiban más, alternatív tanítást fogalmazott meg a zsol-
tározás és a személyes imádság viszonylatában. Ez a másik „modell”
nem a szavak felől tart a jelentés és a találkozás felé, hanem abból az
alapvető megállapításból indul ki, hogy az imádság megelőzi a zsoltá-
rozást, a szív mélyén a bennünk lakó Lélek szüntelenül imádkozik (vö.
Róm 8,26), s amikor az ember zsoltározik, akkor valójában ennek a már
zajló imádságnak ad formát a szavak által. A népszerű bencés lelki író,
Anselm Grün szavaival „minden imádságunk, legyen az bármilyen kül-
sőleges, annak a szeretetnek a távoli visszhangja, amely már jelen van
bennünk, annak a forrásnak távoli hullámzása, amely már bennünk cso-
bog és mind jobban fel akar törni.”21 Ebben a megközelítésben az imád-
kozó nem a szavak mögötti jelentést keresi, hanem a szavakba kapasz-
kodva, a figyelmét az ismétlődő, szent szavakhoz kapcsolva a szüntelen
imádság már jelen lévő tapasztalatát próbálja megragadni.

Ennek a közelítésnek vagy modellnek jeles képviselője az észak-afri-
kai  püspök Szent Ágoston, akinek zsoltármagyarázatai évszázadokon
keresztül ihlették és alakították Nyugaton a zsoltárimádság lelkületét.
Ágoston  számára  kulcsfogalom  a  zsoltárokban  is  sokszor  megjelenő
vágy (desiderium), mely a mintegy a szavakban megjelenő ima alatt foly-
ton zúgó kitartott hang vagy mint felszínre törő hegyi forrás alatt csör-
gedező búvópatak állandóan jelen van az imádkozó ember szívében:

„Előtted  van  minden  vágyakozásom.”  Vágyakozásod  álljon  hát
előtte, és Atyád, aki a rejtekben is lát, megjutalmaz (Mt 6,6). Ez a

21 GRÜN, A., A zsolozsma és a belső imádság, Bencés Kiadó, Pannonhalma 1994, 13. Az
alábbi két bekezdésekben sokban támaszkodom a német bencés szerzetes klasszikus-
nak tekinthető tanulmányára a zsolozsma és a belső imádság kapcsolatáról. A hivat-
kozásokhoz lásd: Uo. 16-19.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 327

vágyad ugyanis  a  te  imádságod.  És  amennyire  folyamatos  ez  a
vágy, annyiban folyamatos az imádság. Az apostol tehát nemhiába
mondja:  „Szüntelenül  imádkozzatok!”  (1 Tessz  5,17).  Hát  szünet
nélkül hajtunk térdet, szünet nélkül borulunk le vagy tárjuk ki ke-
zünket, mivel ezt mondja, „szüntelenül imádkozzatok?” Ha ezt ér-
tenénk imádság alatt, úgy gondolom, nem tehetnénk szüntelenül.
Van  egy  másik,  belső,  szüntelen  imádság,  tudniillik  a  vágy.  Mi
mást teszel, amikor ama szombat után vágyakozol, mint szüntele-
nül imádkozol? Ha nem akarod az imádságot megszakítani, ne sza-
kítsd meg a vágyakozást! Szakadatlan vágyad hangot ad a te sza-
kadatlan imádságodnak. Elhallgatsz, mikor megszűnsz szeretni. A
szeretet kihűlése a szív elnémulása. A szeretet lángolása a szív kiál-
tása.22

Ágoston szerint, aki az egyházatyák közül talán a legtöbbet írt az ének-
lés  lelki  jelentőségéről,  a  zsoltárok  éneklésekor  ez  a  szüntelen  vágy
mintegy „hang-testet” alkot magának, amellyel egész testünket átcsengi
és áttöri. A zsoltárok a vágy dalai, éneklésük által növekszik bennünk a
vágy és a szeretet. A lelki vágy összekapcsolja az éneklőt a szentekkel,
azokkal, akik már célba értek. Mi, akik még vándorlunk, a zsoltárokat
úgy énekeljük, mint akik éjszaka gyalogolnak, és a sötétségben éneklés-
sel biztatják magukat, vagy mint a távoli földről hazafelé tartók, akik
hazájuk dalait éneklik.

Az ujjongó ének vezet befelé, Isten legbenső titkaihoz, a zsoltárének-
lés út befelé, Istennek bennünk való lakásához. A hétköznapokban lan-
kadó vágy felébresztése az időről időre elhangzó külső, szavakkal meg-
fogalmazott  imádság.  Ágoston  meggyőződése,  hogy  a  zsoltárokban
Krisztus imádkozik velünk, a zsoltár szavai által a Lélek járja át belső
világunkat.  Különösen az  utolsó vacsorán elimádkozott  zsoltárokban
testesül meg Jézus vágya, hogy evilágból az Atya felé menjen, s ebbe az
imádságba minket is belefoglal. A Fiú az Atyához intézi a zsoltárok sza-
vait, velük fejezi ki érzéseit, tapasztalatát a világgal, az emberekkel kap-
csolatban, és vágyát, hogy visszatérjen az Atyához. Így ezek által a sza-

22 SZENT ÁGOSTON, Enar. in Ps. 37,10 (PL 36, 400).



328 Baán Izsák

vak által felemeltetünk az Atya és a Fiú közötti örök párbeszédbe, a
zsoltáréneklésben már Istenben vagyunk.

Johannes Cassianus, a korai latin szerzetesi irodalom egyik legnép-
szerűbb szerzője Szent Ágoston kortársa volt. Bár Egyiptomban Evagri-
osz tanítványaként töltött el több évet, idős korában, amikor szerzetesi
tanításait  papírra  vetette,  olyan sajátos,  személyes  szintézist  alkotott,
melyben az egyiptomi atyák lelki tanítása az 5. század első évtizedeinek
nyugati teológiája olvadt szerves egységbe.

Collationes  patrum c.  művének 10.  könyvében,  mely az „Izsák apát
második tanítása az imádságról” alcímet viseli, Cassianus a szüntelen
imádságról elsajátított nézeteit fejti ki. Miután hosszabban beszámol ar-
ról az egyiptomi gyakorlatról, hogy a szerzetesek leggyakoribb röpimá-
ja a 69. zsoltár első verseiből állt („Istenem, hallgass hívásomra, Uram,
siess segítségemre” – a mai zsolozsma imádságra hívó párverséről van
szó), a leegyszerűsödésre tereli a szót, mely szerinte be kell, hogy követ-
kezzen a zsoltárt imádkozó, sokféle kép és szó kavalkádjában imádkozó
lélekben. Ennek a leegyszerűsödésnek a lényegét hasonlóan fogalmazza
meg ahhoz, amit Ágostonnál már láttunk: a szerzetes a zsoltárokban fel-
ismeri saját érzéseit, vágyait, a szíve mélyén zajló imádságot, s a zsoltár-
versek megnyitják számára az utat ehhez a belső imához, mintegy an-
nak kifejezésévé válnak:

Ha (a szerzetest) állandóan ezek (ti. a próféták és apostolok) táplál-
ják, s ha eltöltik a zsoltárok összes érzelmei, attól kezdve úgy énekli
ez utóbbiakat, mintha nem is a Próféta írta volna őket, hanem a sa-
ját szerzeményei volnának. Szíve mélységes töredelméből úgy tör-
nek fel,  mint a saját imádságai,  vagy legalábbis úgy érzi, mintha
egyenesen neki szólnának, s gondolataik nem is csak a Próféta által
és a Prófétában mentek volna teljesedésbe; mert arra jön rá, hogy
mindennap a saját életében is megvalósulnak.23

Cassianus még tovább megy: az egyiptomi szerzetesek fentebb bemuta-
tott bibliaértelmezési hagyományát összekapcsolja a belső ima szemé-
lyes tapasztalatával, s a korai szerzetesi irodalom egyik legszebb szöve-

23 CASSIANUS, J., Coll. X,11. Magyarul: Az egyiptomi szerzetesek tanítása I. (Ford. SIMON

Á.), Magyar Bencés Kongregáció, Pannonhalma-Tihany, 1998, 291.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 329

gét fogalmazza meg a zsoltárimádsággal kapcsolatban. Az imádságos
zsoltározásban a belső tapasztalat megnyílása lehetővé teszi, hogy a ki-
mondott szavak úgy fakadjanak fel benne, mintha most születnének, az
imádkozó szinte a zsoltár szerzőjévé válik:

A Szentírás ugyanis akkor tárul fel egyre világosabban előttünk, s
gazdagsága, mélysége akkor nyílik meg mintegy számunkra, ha sa-
ját  élményünkké  válik:  mert  mondanivalóját  így  nemcsak,  hogy
megismerjük, hanem mintegy előre kitaláljuk, s a szavak értelmét
már  nem  magyarázat,  hanem  belső  átélés  tárja  fel  előttünk.  Ha
ugyanis szívünk ugyanattól az érzelemtől lángol, mint amilyenben
a zsoltár  fogant vagy íródott,  ezzel  ennek mintegy szerzőivé vá-
lunk, s inkább megelőzzük, semmint követjük értelmét.24

Amikor  a  6.  század  első  felében  a  nyugati  szerzetesség  pátriárkája,
Szent  Benedek megfogalmazza  saját  életszabályát,  minden bizonnyal
emlékezetében voltak Cassianusnak az imént idézett  szavai.  Benedek
aprólékosan rendelkezik  az  általa  Isten művének (opus  Dei)  nevezett
zsolozsma rendjét illetően, a Regula 19. fejezetében pedig – még ha csak
szűkszavúan is  –  támpontokat  ad  szerzeteseinek  azzal  kapcsolatban,
hogy hogyan kell a zsoltárokat imádkozni, hogyan viszonyul a kimon-
dott, énekelt szöveg és a szerzetes belső magatartása.

Benedek számára az imádság minőségét az isteni jelenlét (praesentia)
tudatosítása biztosítja. A Regula a jelen lévő Istenre figyelő imádkozó
magatartását három zsoltáridézettel segíti. Az első, „szolgáljatok az Úr-
nak félelemmel (Zsolt 2,11)!”, az éber figyelem, a Benedek számára fon-
tos istenfélelem alapmagatartására hívja fel a figyelmet. A már Evagri-
osznál is idézett „zsoltározzatok bölcsességgel (Zsolt 46,8)!” felszólítás
latinul kicsit más színezetet kap: a sapienter szó asszociációs mezőjében
a latinban a belső ízlelés, bölcsességre vezető ízlelgetés is felfedezhető.
Végül a már szintén idézett „az angyalok színe előtt mondok zsoltárt
neked (Zsolt 137,1)” a szerzetest az angyalok örökké zajló imádságába,
az állandó szemlélés állapota felé vezeti.

A 19.  fejezet záró mondata összefoglalja  mindazt,  amit  Benedek a
zsoltározás és az imádság kapcsolatáról gondol. Intésének megfelelően

24 Uo.



330 Baán Izsák

úgy  kell  odaállni  az  imádsághoz,  „hogy  szívünk  megegyezzék  sza-
vunkkal (ut mens nostra concordet voci nostrae).”25A terjedelmi korlátok
nem teszik lehetővé a mondat részletes elemzését, de néhány szó vizs-
gálata segíthet a mondat valódi értelmének feltárásában.26 Söveges Dá-
vid magyar fordítása helyesen adja vissza a mens kifejezést a „szív” szó-
val,  amennyiben  a  latin  spirituális  irodalomban  a  leggyakrabban
értelemnek fordított főnév semmiképpen sem a gondolkodást, értelmi
felfogóképességet jelöli, hanem a személyiség központját, a „lélek sze-
mét”, az imádság székhelyét a lélekben. A leginkább a „hang” szóval
visszaadható  vox több a puszta szónál, többletjelentést hordoz, a belső
gondolat megjelenítése, mely képes az isteni hang, a vox Dei visszhang-
jává válni. A két főnevet összekapcsoló  concordare ige pedig az eggyé
válást, belső harmóniát jelenti, azaz a szívnek és a hangnak belső egy-
ségben kell összenőnie. A mondat tehát, mely első olvasásra talán azt
sugallhatná, hogy a zsoltár szavainak szívünkből kell szólnia, azaz ke-
ressük meg magunkban a megfelelő érzületet a zsoltározáshoz, épp el-
lenkezőleg, arra hívja az imádkozót, hogy a szívét igazítsa a kimondott,
énekelt Igéhez. Hogy engedje, hogy a szó alakítsa a szívet, megérinthes-
se,  megnyissa  azt,  hogy  felszakadhasson  benne  az  ott  örökké  zajló
imádság, a Lélek által mindig jelen lévő benső, isteni hang. A közösségi
zsoltárimádságban a szó ritualitása minden szubjektivizmussal  szem-
ben biztosítja a Szent elsőbbségét, Isten tőlünk független, kegyelmi cse-
lekvését az Ige által.

Összegzés

A korai szerzetesség irodalmában tett rövid virtuális sétánk végén, az öt
szerzővel való találkozás lényegét összefoglalva megállapíthatjuk, hogy
a  szerzetesi  hagyomány  valóban  következetesen  megkülönböztette  a
zsoltározást és a szoros értelemben vett személyes imádságot, de nem

25 Szent Benedek Regulája 19,7. Ford. SÖVEGES D., Bencés Kiadó, Pannonhalma, 2019,
62.

26 A mondat részletes elemzéséhez lásd WARNACH, V., Mens concordet voci, in Litur-
gisches Leben 5 (1938) 169-190.



A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya 331

azért, hogy ezeket különválassza, hanem épp azért, hogy összetartozá-
sukra, egymáshoz való elválaszthatatlan kapcsolódásukra rávilágítson.
Míg az egyiptomi-alexandriai hagyomány inkább a „külső” felől vezeti
az imádkozót a „belső” felé, s a zsoltárokban megmutatkozó lelki érte-
lem feltárulásával, megnyílásával kapcsolja össze a szótól az imádságig
vezető utat, addig a nyugati, latin nyelvű szerzetesség inkább úgy te-
kintett a zsoltárokra, mint a szívünk mélyén szüntelenül zajló belső ima
megformálóira, mint olyan inspirált szövegekre, melyeket Jézus imája is
megszentelt, s melyek hangot adnak személyes, belső imádságunknak. 

Akármelyik úton indulunk is el, mindenképpen szembesülünk azzal,
hogy a zsoltározás alapvető iskola az imádságot tanuló, Istennel szemé-
lyes kapcsolatra törekvő ember számára. Kiindulópont, megtartó keret,
mérce. Olyan imaforma, melyben garantált Isten Igéjének objektív pri-
mátusa, olyan imádság, melyben a minket megszólító Igére éppen ma-
gával a személyessé, bensővé vált Igével válaszolunk. A zsolozsmában
így egyértelműen látható, hogy imádságunk mindig csak válasz a min-
ket  megszólító  Isten  szavára,  s  mi  mással  válaszolhatnánk  szebben,
mint  magával a bensővé vált,  életünkkel egybefonódott,  sugalmazott
szöveggel?

S végül – bár a tanulmányban a személyes imára helyezett fókusz
miatt kevésbé találkoztunk a közösségi dimenzióval – a zsoltárimádság
a maga kötött és közösségi formájában állandó meghívás az imádkozó
ember  számára,  hogy  személyes  imádságát,  személyes  üdvtörténetét
beleágyazza, visszahelyezze a szentek közösségébe, a valódi communi-
óba. Ha pedig Szent Benedekhez hasonlóan tudjuk a zsolozsmára szánt
időt,  opus Dei-nek, azaz egyszerre Isten számára végzett munkának és
Isten cselekvő művének tekinteni, akkor közösségeinkben élő tapaszta-
lat lehet, hogy a közös zsoltározás és a benne fakadó személyes imád-
ság révén az Ige valóban cselekedni, működni kezd bennünk és közöt-
tünk.




	Tartalom
	Előszó
	A zsoltárok könyve mint az imádság iskolája
	„Áldjad, lelkem, az Urat!” Istendicséret és teremtés a 104. zsoltárban
	Izrael fogság utáni restaurációja: Jhwh királyságának zsoltárai, a királyság és a templom teológiájának szerepe
	A Zsoltárok Qumránban
	Amint meg van írva Két zsoltárvers jelentése és szerepe a Róm 8-ban
	A Zsoltárok krisztológiai értelmezése Lukács kettős művében
	A Zsolt 50 (LXX) értelmezése Alexandriai Kelemen és az apostoli atyák tanításának a fényében1
	Morálteológia Órigenész Zsoltár-értelmezésében
	A Zsoltároskönyv Athanasziosz teológiájában „Használati utasítás” a Zsoltároskönyvhöz a IV. századi Alexandriában
	Imádságunk a nyelvfilozófia tükrében
	A hét bűnbánati zsoltárról (6., 31., 37., 50., 101., 129. és a 142) – Szent Ágostontól napjainkig
	A római rítusú zsolozsma történetének vázlatos bemutatása, és szempontok a zsolozsma hitbéli és teológiai értékének mélyebb megértéséhez
	A zsoltárok szerepe a bizánci rítusú zsolozsmában
	A zsoltárok mint a megszentelt élet mindennapi kerete
	A zsoltárimádság és a személyes ima viszonya Az Opus Dei mint az imádság előszobája a korai szerzetességben



