
SZENT ISTVÁN TÁRSULAT

Nagy örömmel és tisztelettel köszöntök mindenkit a Pázmány Péter 
Katolikus Egyetem emlékkonferenciáján, amellyel Ferenc pápa a 
tavalyi évben egyetemünkön tett látogatásának és elhangzott beszé-
dének tisztelgünk. Őszentsége 2023. április 23–25. között apostoli 
látogatást tett Magyarországon, amellyel kapcsolatban a teljes ma-
gyar egyház fejezte ki háláját akkor is, amikor a pontos évforduló 
dátumára hirdette meg azt a nemzeti zarándoklatot, amelyen nagy-
számban vettek részt főpásztoraink és híveink, Rómában képviselve 
az itthoni teljes katolikus közösséget.

A katolikus egyetemek életét, működését, identitását meghatározó, 
normákkal is szabályozó dokumentum az az 1990-ben kihirdetett Ex 
corde ecclesiae, amelynek 32-es pontja így fogalmaz: „A katolikus 
egyetem, mint bármely más egyetem, szervesen épül az emberi tár-
sadalomba. Az Egyház szolgálatának kifejtése során és mindig saját 
illetékességén belül, az a hivatása, hogy mind hatásosabb eszköze 
legyen az emberek és a társadalom kulturális fejlődésének. Kutatási 
tevékenységei közé tartozik a súlyos kortárs problémák tanulmányo-
zása.” Mai emlékkonferenciánk, az elhangzó előadások – harminc-
négy évvel az Ex corde ecclesiae megjelenése után – abban szeret-
nének segíteni bennünket, hogy az aktuális, létezésünket övező és 
meghatározó kortárs problémákat mélységükben tanulmányozzuk 
azzal a reménnyel egybekötve, hogy egyetemként nemcsak érzé-
keljük e problémákat, hanem ötleteinkkel, munkánkkal, akadémiai 
tevékenységünkkel embertársaink és a társadalom kulturális fejlő-
déséhez valóban hozzájárulhatunk.
	 Dr. Vincze Krisztián
	 rektorhelyettes

KORUNK EMBERE, KULTÚRÁJA,
S EGYETEMEINEK KÜLDETÉSE

KO
RU

N
K 

EM
BE

RE
, K

U
LT

Ú
R

ÁJ
A,

 S
 E

GY
ET

EM
EI

N
EK

 K
Ü

LD
ET

ÉS
E

FERENC PÁPA A PÁZMÁNY PÉTER KATOLIKUS
EGYETEMEN  ELHANGZOTT ÜZENETÉNEK EMLÉKÉRE

RENDEZETT KONFERENCIA TANULMÁNYAI

FERENC PÁPA A PÁZMÁNY PÉTER KATOLIKUS
EGYETEMEN  ELHANGZOTT ÜZENETÉNEK EMLÉKÉRE

RENDEZETT KONFERENCIA TANULMÁNYAI

Ára: 1800 Ft



KORUNK EMBERE, KULTÚRÁJA,
S EGYETEMEINEK KÜLDETÉSE





KORUNK EMBERE, KULTÚRÁJA,
S EGYETEMEINEK KÜLDETÉSE

Ferenc pápa a Pázmány Péter Katolikus Egyetemen
elhangzott üzenetének emlékére rendezett

konferencia tanulmányai

(2024. május 8.)

SZENT ISTVÁN TÁRSULAT
AZ APOSTOLI SZENTSZÉK KÖNYVKIADÓJA

BUDAPEST 2025



A KÖTET MEGJELENÉSÉT TÁMOGATTA
A PÁZMÁNY PÉTER KATOLIKUS EGYETEM

REKTORI HIVATALA

A kötetet szerkesztette:
Dr. Vincze Krisztián

Borítóterv és tipográfia:
Siklósi Péter

© Szerzők, 2025

ISBN 978 963 612 185 3
Online ISBN 978 963 612 186 0

Szent István Társulat
1053 Budapest, Veres Pálné utca 24.

szentistvantarsulat.hu
Felelős kiadó: Farkas Olivér igazgató

Nyomdai kivitelezés: Innovariant Nyomdaipari Kft., Algyő
Felelős vezető: Drágán György



Köszöntő 5

KÖSZÖNTŐ

Tisztelt Hölgyeim és Uraim! Tisztelt Vendégeink!

Nagy örömmel és tisztelettel köszöntök mindenkit a Pázmány Péter Katolikus 
Egyetem emlékkonferenciáján, amellyel Ferenc pápa a tavalyi évben egyetemün-
kön tett látogatásának és elhangzott beszédének tisztelgünk. Őszentsége 2023. áp-
rilis 23-a és 25-e között apostoli látogatást tett Magyarországon, amellyel kapcso-
latban a teljes magyar egyház fejezte ki háláját akkor is, amikor a pontos évforduló 
dátumára hirdette meg azt a nemzeti zarándoklatot, amelyen nagyszámban vettek 
részt főpásztoraink és híveink, Rómában képviselve az itthoni teljes katolikus kö-
zösséget.

Egyetemünknek a múlt évi pápai látogatásra történő emlékezése akadémiai kere-
tek között elsősorban a Szentatyának az Információs Technológiai Karon elhangzott 
beszédére irányul. Ferenc pápa beszéde az akadémiai élet és a kultúra képviselőit 
szólította meg, s mai emlékkonferenciánk előadásai az elhangzott beszéd fontosabb 
mozzanatait szeretnék megidézni, megvilágítani, kifejteni, vonatkozó részleteiben 
tovább gondolni. Pár héttel ezelőtt, április 2-án a egyetemünkre érkezett Prof. Fran-
cois Mabille, a Katolikus Egyetemek Nemzetközi Szövetségének – International 
Federation of Catholic Universities (IFCU) – főtitkára, valamint munkatársa, Prof. 
Montserrat Alom, aki a szervezeten belüli Nemzetközi Kutatási Centrum igazgató-
ja. Egybehangzóan jelentették ki, hogy Ferenc pápa a Pázmányon elhangzott beszé-
de kiemelkedő jelentőségű, páratlanul fontos meglátások összegzése. Az elhangzott 
beszéd egyrészt találó módon helyzetjelentés és diagnózis korunk szellemi légköré-
ről, másrészt a katolikus egyház szellemi, kulturális, akadémiai életétére vonatkozó 
irányvonalakat jelöl ki.

A mai nap programjának összeállításában az az alapötlet vezérelt bennünket, 
hogy saját oktatóink, kutatóink legyenek azok, akik a pápai beszéd mozzanatait 
saját tudományterületük szemszögéből idézik meg. A hamarosan elkezdődő elő- 
adások – a teljesség igénye nélkül – a mesterséges intelligencia és a technokrata 
paradigma kihívásainak, az egyén és a társadalom viszonyának, a kultúra szere-
pének, a konzumizmus veszélyeinek, a katolikus egyetemek küldetésének kérdé-
seit, valamint a pápalátogatás egyházi és társadalmi hatását vizsgálják. Az előadók 
között nemcsak pázmányos oktatókat és kutatókat köszönthetünk, hanem három 
olyan hallgatónkat is, akik a Pázmány Alapítvány által meghirdetett esszéíró ver-
senyen értek el kitűnő eredményt. Dudás Márk, Félix Bernát és Paraszt László 
hallgatóink esszéi a közelmúltban már publikálásra is kerültek egyetemünk Folia 



Köszöntő6

Humanistica et Socialia folyóiratának első számában. Oktatóinknak, kutatóinknak 
és hallgatóinknak egyaránt köszönjük, hogy előadásaikkal részt vállalnak a mai 
nap emlékkonferenciájában!

A katolikus egyetemek életét, működését, identitását meghatározó, normákkal 
is szabályozó dokumentum az az 1990-ben kihirdetett Ex corde ecclesiae, amely-
nek 32-es pontja így fogalmaz: „A katolikus egyetem, mint bármely más egyetem, 
szervesen épül az emberi társadalomba. Az Egyház szolgálatának kifejtése során 
és mindig saját illetékességén belül, az a hivatása, hogy mind hatásosabb eszköze 
legyen az emberek és a társadalom kulturális fejlődésének. Kutatási tevékenységei 
közé tartozik a súlyos kortárs problémák tanulmányozása.” Mai emlékkonferenci-
ánk, az elhangzó előadások – harmincnégy évvel az Ex corde ecclesiae megjele-
nése után - abban szeretnének segíteni bennünket, hogy az aktuális, létezésünket 
övező és meghatározó kortárs problémákat mélységükben tanulmányozzuk azzal a 
reménnyel egybekötve, hogy egyetemként nemcsak érzékeljük e problémákat, ha-
nem ötleteinkkel, munkánkkal, akadémiai tevékenységünkkel embertársaink és a 
társadalom kulturális fejlődéséhez valóban hozzájárulhatunk.

Köszönöm figyelmüket, – az emlékkonferenciát ezennel megnyitom!

Dr. Vincze Krisztián
A Pázmány Péter Katolikus Egyetem

külügyi és tudományszervezési rektorhelyettese



Hit, kultúra és a tudás két formája 7

Török Csaba

HIT, KULTÚRA ÉS A TUDÁS KÉT FORMÁJA

Absztrakt
Ferenc pápa budapesti látogatása során felkereste a Pázmány Péter Katolikus Egye-
tem Információtechnológiai karát, s beszédében Romano Guardini nyomán meg-
különböztette a tudás két formáját: a megfigyelőt és az elemzőt. Előbbi kapcsolatot 
teremt a valósággal, utóbbi használja azt. Tanulmányunkban megvizsgáljuk e ket-
tőség szellemtörténeti gyökereit, kiemelt figyelmet fordítva a kultúra fogalmának 
őseredeti jelentéssíkjára s annak posztmodern átalakulására. Célunk felmutatni egy 
olyan pozitív viszonyulást, amely segít, hogy – a végleteket kerülve – alkalmasan és 
gyümölcsözően töltsük be krisztusi küldetésünket.

Faith, culture and the two forms of knowledge

Abstract
During his visit to Budapest, Pope Francis visited the Faculty of Information Tech-
nology of Pázmány Péter Catholic University, and in his speech, following Romano 
Guardini, he distinguished between two forms of knowledge: the observer and the 
analyst. The first establishes a vivid relationship with reality, the second uses it. In 
our study, we will examine the philosophical-historical roots of this duality, paying 
particular attention to the primordial meaning of the concept of culture and its post-
modern modification. Our aim is to present a positive approach that helps us to fulfil 
our Christian mission in a suitable and fruitful way, avoiding extreme positions.

Hit, kultúra és a tudás két formája

Ferenc pápa budapesti látogatása során felkereste egyetemünket, s beszéde1 kez-
detén Romano Guardinit idézte: „Ezekben a napokban jobban megértettem, mint 
valaha, hogy a tudásnak két formája van […], az egyik arra késztet, hogy elme-
rüljünk a tárgyban, és annak környezetében, hogy az ember, aki a tudást keresi, 

1 Ferenc Pápa: Beszéd az egyetemi és kulturális élet képviselőihez, Budapest, PPKE-ITK, 2023. 
április 30. https://itk.ppke.hu/storage/tinymce/uploads/Karunk/Ferenc-papa-beszede-az-egyetemi- 
es-kulturalis-elet-kepvisel--ihez.pdf?u=1bJTqF (2024.05.05.).



Török Csaba8

megpróbáljon benne élni; a másik ezzel szemben összegyűjti a dolgokat, szétbontja 
őket, dobozokba rendezi őket, uralmat és birtokot szerez felettük, uralkodik rajtuk.”2 
Ezek a szavak s a rájuk építő gondolatrendszer már a legelső pillanatban megragad-
tak. A tudás két formájának ilyetén elkülönítése – mint megfigyelő és elemző tudás 
– eltávolodik a bevett tankönyvi formuláktól. Az európai szellemtörténet egészét 
tekintve, a görögöktől egészen Kantig, majd rajta túl is, valóban jelen van egyfajta 
kétpólusúság. A valóság atomista és idealista, empirista és racionalista szemlélete, 
ehhez kötődően pedig a nem egyszer analitikusnak és szintetikusnak nevezett meg-
ismerésmód elkülönítése bevett szokás/gyakorlat. Ám a Guardini-i kettősség nem 
illeszkedik teljesen magától értetődően ebbe a sorba. A megfigyelés mint „alázatos 
és kapcsolatot teremtő tudás, amely olyan, mint »az uralkodás, mely a szolgálat 
révén valósul meg; a természet szerinti teremtés, amely nem lép át a megállapított 
határokon«”, szemben az elemzéssel, amely „már nem merül el a tárgyban, hanem 
megragadja azt”, egészen másfajta, nem ismeret- és tudományelméleti asszociáció-
kat keltett bennem. 

A legfontosabb kapcsolódási pontot a klasszikus lelkiség kínálta, amely kü-
lönbséget tesz kontemplatív és aktív létezés között. Akár a szerzetesi hagyományt, 
akár az imádság és az imamódok történetét tekintjük, e kettő olykor valamiféle 
feszültséget mutat, ami leginkább Mária és Márta kettősének szimbolikus értel-
mezésében figyelhető meg (Lk 10,38–42). Ugyan szeretjük hangsúlyozni, hogy 
mindkettő: a cselekvő és a szemlélődő emberi magatartás egyaránt fontos, még-
iscsak ez hangzik el Jézus szájából: „Mária a jobbik részt választotta, és nem is 
veszíti el soha” (v. 42). Az üdvösségben a szublunáris valóság módjára értett actio 
nem lesz többé, ám a contemplatio megmarad. Így tehát mégis mintha mutatkozna 
valamiféle értékelsőség mutatkozna a két viszonyulás között. Nem vállalkozha-
tunk arra, hogy lezárjuk ezt az évszázados eszmélődést és végérvényes feleletet 
adjunk akció és kontempláció viszonyának kérdésére. Sokkal inkább arra szeret-
nénk rámutatni, hogy egy olyan, a lelkiségtörténetben sokszorosan vizsgált látás-
móddal van dolgunk, amelynek ismeretelméleti alkalmazásával, vagy legalábbis 
kritikai párhuzamaival ritkán találkozunk.

A ‘ritkán’ azonban nem azt jelenti, hogy ‘soha’.  Ha visszanyúlunk a középkor-
ba, Aquinói Szent Tamásnál felleljük az intellectus speculativus és az intellectus 
practicus kettősségét. (Zárójelben meg kell jegyeznünk: a speculativus melléknév a 
latin speculor igéből származik, amelynek jelentése ‘kikémlelni’, ‘megfigyelni’. In-
nen ered a specula, ‘őrhely’, átvitt értelemben ‘reménysugár’, valamint a speculum, 
‘tükör’ főnév, s a speculans melléknévi igenév, melynek a mai bevett szóhaszná-
lattal ellentétben az a jelentése: ‘megfigyelő’, ‘vizsgáló’. Azért érdemes ezt tisztán 
látnunk, mert így megértjük, hogy a spekulatív intellektus semmi esetre sem a 
kortárs értelemben vett spekulációt, illetve az abban hatékony elmét írja le.) A kettő 

2  Guardini, Romano: Lettere dal Lago di Como. La tecnica e l’uomo, Brescia, Morcelliana, 
2022, 55.



Hit, kultúra és a tudás két formája 9

között funkcionális (és nem reális) különbség áll fenn, amely a tárgyhoz való eltérő 
viszonyuláson alapul. Míg a spekulatív intellektus nem a tevékenységhez rendeli 
hozzá a megragadott valóságot, hanem csakis az igazságnak való megfelelést tartja 
szem előtt, addig a praktikus intellektus a tevékenységhez rendeli azt. Ez nem azt 
jelenti, hogy a praktikus intellektus nem az igazságra törekszik, hanem inkább 
azt, hogy mivel minden, ami igaz, egyben jó is, ezért törekvésünk tárgyaként is 
felismerhető, ily módon pedig lehetséges – ha szabad így fogalmazni – cselekvési 
programmal fordulni feléje. Másként fogalmazva: a spekulatív intellektus közvet-
lenül az igazságot akarja megragadni (mint önmagában vett igazságot), a praktikus 
intellektus pedig a tevékenységhez rendelhető jót kívánja, ám mindig sub ratione 
veri. Mindkettő megismeri az igazságot, de a praktikus intelligentia a tevékenység-
hez rendeli azt.3

Mai szemmel olvasva az Aquinói gondolatait elsőként (és mindannyiszor) meg-
lep az éleslátás és a rendszerezés kivételes képessége. Másfelől azonban szíven üt 
az érvelés egyfajta – értsük ezt jól – naivitása, ‘tisztaszívűsége’. Hiszen miközben 
meglátja a megfigyelő-szemlélő és a cselekvő-gyakorlati pólus kettősségét a meg-
ismerésben, mindvégig megingathatatlan a hite abban, hogy ezen – újra hangsú-
lyozzuk: funkcionális és nem reális! – megkülönböztetés ellenére az emberi tudás 
mindkét útját az igazság vágya fűti, mindkettő sub ratione veri áll.

Vajon ma, a 21. században ugyanilyen kikezdhetetlen bizonyossággal mernénk 
ezt kijelenteni? Nem onnan eredeztethető sokfajta erkölcsi vitánk, a tudománnyal 
kapcsolatos megannyi megfontolásunk (mint például a Social Responsibility in Re-
search, az SRR egyre erősödő igénye), hogy mind látványosabbá válik a gyakorla-
tias ész teljes elszakadása a spekulatív-szemlélő igazságbefogadás elvárásától? Fe-
renc pápának az Információs Technológiai és Bionikai Karunkon mondott beszéde 
több példával és eltérő szempontokból jól megvilágította ezt a problematikát.

Ha érteni és értelmezni szeretnénk a mai helyzetet, akkor segítségünkre lehet 
Elmar Salmann bencés teológus. A Pápai Gergely Egyetem 2002-es fundamentál-
teológiai tanulmányi napján hangzott el Az agnosztikus újpogányság és a megújult 
hit érvei című előadása, amely később gyűjteményes kötetben is napvilágot látott.4 
Ebben a szerző úgy fogalmaz, hogy „Órigenésztől Rahnerig és Balthasarig a ka-
tolikus teológia és jámborság a platonikus világ primátusaihoz kapcsolódott: az 
örökkévalóság [elsőséggel bírt] az időbeliség fölött, az egység a sokféleség fölött, az 
értelem az érzékek fölött, az akarat az érzelmek fölött, az eszme a valóság fölött, a 
megvalósultság a lehetőség fölött, a lélek a test fölött stb. Ma a szakrális tapasztalás 
ezen primátusai megfordultak, a fejük tetejére álltak”5.

3 Aquinói Szent Tamás: Summa Theologiae, I. q. 79. a. 11. ad 2.
4 Salmann, Elmar: Passi e paesaggi nel cristianesimo. Piccola mistagogia verso il mondo della 

fede (szerk. Matteo, Armando) (Teologia Saggi), Assisi, Cittadella, 2009, 89–105.
5 Uo. 91. 



Török Csaba10

Érdemes végiggondolni, mi váltotta ki ezt a fejtetőre állást. Megint csak Sal-
mannt idézzük, aki az 1968-as mozgalmakról írva azon vélekedésének ad hangot, 
hogy társadalmainkban „a demokrácia többé már nem pusztán kormányzati forma, 
hanem egy életmátrix szülője: mindenki eredeti, egyedi és mindannyian egyenlőek 
vagyunk – az egészséges, beteljesült életminőség jogosultságát keresve, jogosultsá-
gával keresve. Nász ez a felvilágosodás és az erotikus-leleplező romantika, az »idil-
li« szocializmus és a nyitott liberalizmus között: a mozgások, a nők, az androgün, a 
»szoft«, az erőszakmentesség, a mindenféle rögzített dogmával és morállal szembeni 
ellenségesség világa”6.

Salmann idézi Salvatore Natolit,7 aki szerint a „második szekularizáció” korá-
ban élünk. Míg az első, a klasszikus hullám a „secolarizzazione della salvezza”-t, 
az üdvösség szekularizálását jelentette, addig ez a mostani már a „secolarizzazione 
dalla salvezza”-ra, az üdvösségtől való szekularizációra tesz kísérletet. Így jutunk el 
„az időtől való megváltástól az időben megvalósuló megváltásra”. Nem az öröklét, 
hanem az ittlét az igazi kérdés. Ilyen értelemben az üdvösség elveszítette minden 
transzcendens vonatkozását: el akarjuk ugyan érni, ám most már a fitness, a well-
ness, vagy ha kissé tudatosabbak vagyunk, hát a wellbeing formájában. Csakhogy 
e keretben lehetetlen elhelyezni az olyan evangéliumi alapszavakat, mint például 
a remény. Ha a Zsidókhoz írt levél hitdefinícióját tekintjük – „A hit alapja annak, 
amit remélünk, bizonyítéka annak, amit nem látunk” (Zsid 11,1) –, elkerülhetetlenül 
be kell látnunk: ezek a szavak értelmüket vesztették a mai kor embere számára, a 
levegőben lógnak, hogy kortárs kifejezéssel éljünk: üres jelölőkké lettek. Ily módon 
bármennyire is megrendít minket hívőként XVI. Benedek pápa értelmező kommen-
tárja a fenti szakaszhoz, a szavakat olvasva átérezzük a hatalmas hermeneutikai űrt, 
amelyben az evangéliumhirdetés felhangzik: „Az a tény, hogy ez a [hitben remélt] 
jövő létezik, megváltoztatja a jelent; a jelent megérinti az eljövendő valóság, és így 
a jövendő dolgok belépnek a jelenbe, a jelenvalók pedig a jövőbe” (Spe Salvi, nr. 
7). Csodálatos gondolat, mélységes teológiai és spirituális igazság – ám végtelenül 
„néma” szózat egy olyan korban, amelynek nincs jövője, csak jelene, ezért minden, 
amit a jövő felől próbálunk értelmezni, legfeljebb fenyegető lehet, mint például a 
klímakatasztrófa vagy valamiféle kozmikus behatás, de semmi esetre sem a lét-
valóságunkat felemelő erő. Vagy itt és most, az individuális időben, az én életem 
terében teljesül be valami üdvösségféle, vagy minden beszéd fölösleges. Ne gon-
doljuk azt, hogy az Egyház körüli világról beszélünk csupán: hívőként, ugyanakkor 
korunk gyermekeként mi szintén átitatódtunk a kortárs kultúra megannyi hatásával, 
s bizony hívő közegünk belső megküzdéseivel (is) szembesülünk ehelyütt. Ebben a 
fénytörésben mennyire könnyen megérthetjük, miként léptek színre olyan, egyéb-
ként hittanilag, pasztorálisan, de akár még racionálisan is értelmezhetetlen viták, 

6  Uo. 94.
7  Natoli, Salvatore: Dio e il divino. Confronto con il cristianesimo, Brescia, Morcelliana, 1999, 

119. 



Hit, kultúra és a tudás két formája 11

mint például az „élményközpontú” hitoktatás szembeállítása a hittartalmakra fóku-
száló hitoktatással, vagy a liturgiát érintő csörték zeneiségről, megragadó erőkről, 
arról a vágyról, hogy valami egyedit, valami vonzót és élvezeteset kínáljunk fel a 
betérőknek. Olykor már-már az az érzése az embernek, hogy a misszió helyét átvette 
a PR és a médiamunka, a lelkipásztori közösségépítés helyébe a klubok mintájára 
az azonos érdeklődési kör és spirituális gerjedelmek mentén szerveződő mozgalmi-
ság, kisközösségiség lépett, s az egyszerű pap valóban szétszakítva érezheti magát, 
hiszen ily módon radikálisan átalakul a páli mondás érvénye: ha ma „mindenkinek 
mindene” (1Kor 9,22) akarunk lenni, akkor leginkább sokoldalú szórakoztatóipari 
munkásokká kell avanzsálnunk. Még az egyetemen sem várhatjuk el a hallgatóktól, 
hogy a tudományért, az igazságért magáért küzdjenek, tanuljanak, hozzanak áldo-
zatot. Előbb a tanár performanszának, stand up comedyjának, személyes varázsának 
kell őket meggyőznie arról, hogy érdemes, hasznos bevonódniuk a tudományelsajá-
títás és -művelés nagy kalandjába.

Salmann előadásában egy helyütt megjegyzi: „E problémák teológiai tudatos-
sága nem túl fejlett.”8 A finom, diplomatikus nyelvezetű megfogalmazást felfejtve 
arra jutunk, hogy egyfelől a kortárs egyházi reflexiók látványosan előnyben része-
sítik a cselekvési programokat a valóság szemlélésével szemben, másfelől pedig 
az első szekularizáció hittani értelmezésének magas színvonalához és éleslátás-
hoz képest nem egyszer igen haloványak és felszínesek a kortárs magyarázatra 
tett kísérletek. 1956-ban Hans Urs von Balthasar kiadott egy tanulságos kötetet 
A mai ember istenkérdése címmel.9 E munka egy pontján javaslatot tett az óvilá-
gi ateizmus és egyházkritika szellemtörténeti ívű megértésére.10 Abból indult ki, 
hogy az emberben lényegénél fogva létezik egyfajta „természetes vallásosság”: 
transzcendenciájának nem reflektált tudata. Nyitott és dinamikus adottsággal van 
dolgunk, amely a kereszténység megjelenésekor új alakot nyert. Túl azon, hogy 
színre lépett az egyetlen és definitív megváltás igényéből fakadóan az egy igaz 
vallás gondolata, apránként kibontakozott a hit dogmatikus rendszere is: mintha 
az eleven hitet, a christianumot felváltotta volta az intézményi strukturáltság, az 
ecclesiasticum. Így a fentebb már említett kettősségek mentén különválások jöttek 
létre, például a természetes és a természetfölötti, az emberi és az isteni között. 
Ezen összefüggésrendszerben könnyű volt elhelyezni az Egyház közvetítői szere-
pét, ugyanakkor éppen így született meg az Istentől való elidegenedés, amely teret 
nyitott a tulajdonképpeni szekularizációnak és egyház-, illetve valláskritikának. 
Balthasar olvasata alapvetően optimista. Felveti a kérdést: „Nincs itt az ideje an-
nak, hogy Isten ismét felénk fordítsa végtelenségének, egészen másként valósá-
gának tekintetét?”11 Ennek a lépéseit is megpillantja maga előtt: a tudomány kor-

8  Salmann, i. m. 95.
9  Balthasar, Hans Urs von: Die Gottesfrage des heutigen Menschen, Wien, Herold, 1956.
10  Ez a szakasz a kötet 94. oldalán kezdődik.
11  Uo. 149.



Török Csaba12

szaka újragondolja az antropológiát, ez azonban beletorkollik a filozófiába, amely 
végül bevezet a teológiába (amelynek természetesen őszintén számot kell vetnie 
azokkal az okokkal, melyek egykor kiszorították az emberi tudás és kultúra egyes 
területeiről).

Balthasar olyan szemléletre vágyik, amely ellentéte a Guardini-i elemző- 
tárgymegragadó tudásnak, s közben épp azon transzcendens feszültség erejére épít, 
amelynek kiiktatásáról saját korunk kapcsán Salmann és Natoli értekezik. Vagyis 
jogosnak tűnik a fentebb megfogalmazott értékelés: a régi kérdésekre vannak régi 
és igen jó válaszaink, ám a kortárs problémák terén még azok puszta tudatosítása is 
nehézséget okoz számunkra. Márpedig a legnagyobb mélységig és pontossággal vé-
gig kellene gondolnunk, mit is jelent egy ratio veritől eloldott gyakorlatias értelem, 
miként működik és mit eredményez, hogyan formálódunk a szemlélésre képtelen 
megragadásban, felhasználásban és önközpontú célra való rendelésben, s mit hoz 
magával az, ha a jövőtől és reménytől eloldott üdvösségfelfogás konzumizmusként 
(vagy hedonizmusként, élménytársadalmiságként) megélt álszabadsággal ajándékoz 
(vagy inkább: ver) meg bennünket.

E téren inspiratívak és előre mutatóak Ferenc pápa hozzánk intézett szavai: „kí-
vánom, hogy ez és minden más egyetem az egyetemesség és a szabadság központja, 
a humanizmus termékeny műhelye és a remény laboratóriuma legyen”. Milyen utat 
javasol ehhez? „Jézus […] azt mondja, hogy az az igaz, ami az embert felszabadítja, 
ami az embert a függőségeiből és bezárkózásaiból kiszabadítja. Ennek az igazság-
nak a kulcsa a szeretettől soha el nem szakadó, kapcsolatban maradó, alázatos és 
nyitott, konkrét és közösségi, bátor és alkotó megismerés. Ez az, aminek a művelé-
sére az egyetemek hivatottak, és amit a hitnek táplálnia kell”.

Miként adhatunk testet e fentebb idézett lelkületnek? A beszéd elején a kultúra 
szó kapcsán elmondottak segíthetnek ebben, bár a pápa idő és lehetőség hiányá-
ban nem tárta fel azt a lényegi távlatot, amely magában a szóban rejlik.12 A latin 
cultura, kultúra a colō 3, coluī, cultus tőből ered, amelynek jelentése: „1. (földet) 
művel; transl. lakik; (...) 2. gondoskodik valamiről, gondját viseli; (...) ünnepet 
megül v. megtart; tisztel, nagyra értékel v. becsül, imád, szentnek tart.”13 Az igé-
ből származtatott névszónak a földművelés (agrikultúra), vagyis az embernek a 
termőföldet, talajt megművelő, ápoló tevékenysége volt az eredeti jelentése, amel�-
lyel óvja, őrzi azt és lehetővé teszi önnön létét, túlélését. Ez a vízió analógiát 
mutat a második teremtés-elbeszélés megközelítésével: „Fogta tehát az Úr Isten 
az embert, és az Éden kertjébe helyezte, hogy művelje és őrizze meg [ut operare-
tur et custodiret illum]” (Ter 2,15). Marcus Tullius Cicero volt az első, aki elvont 
értelemben, „cultura animi”-ként használta e szót.14 Számára a lélek megművelése 

12  Ehhez ld. Török Csaba: A kultúrák Lelke, Budapest, Új Ember, 2013, 18–19.
13  Art. colō 3, coluī, cultus, in Györkösy, Alajos: Latin-magyar szótár, Budapest, Akadémiai 

Kiadó, 199411, 111.
14  Cicero, Tusculanae disputationes, II, 13: „Nullum vero id quidem argumentum est. Nam ut 



Hit, kultúra és a tudás két formája 13

a filozófiában állott, amelynek révén ki lehetett gazolni az értelmes lélek talaját, 
hogy el lehessen vetni abba a gyümölcsöt termő magokat. Nem más ez, mint az 
ember belső teljességre törekvése, illetve a transzcendens megnyílás által megva-
lósuló tökéletesedése.

Hogy visszautaljunk a korábban felmutatott balthasari látásmódra: az antropoló-
giai reflexió utat nyit a bölcselet felé, amelynek útján megérkezhetünk az isteni va-
lósághoz. Úgy tűnik, a klasszikus európai kultúrafelfogás minden változékonysága 
és sokarcúsága mellett is megőrzött egy egészen elemi és szó szerint alapvető egysé-
get a kultúra fogalmának antropológiai–bölcseleti–teológiai koordinátarendszerben 
való értelmezése terén – egészen a legújabb kori fejleményekig és a posztmodern 
színre lépéséig.

A fenti meglátást támasztja alá – és ez különösen fontos –, hogy a latin igei tőből 
egy másik szó, a cultus is származik, amely mindenekelőtt rituális szövegkörnye-
zetben fordult elő, s az égiek tiszteletét fejezte ki.15 Kultusz és kultúra jelentésmezői 
a keresztény középkor nagy szintézisében szüntelenül érintkeztek egymással, hisz 
ekkor a cultura christiana a közös kultuszon, vallásos tiszteleten alapult. E mö-
gött egyértelműen ott áll az adottság, hogy az európai újkorig nem ismertünk olyan 
kultúrát, amely ne kultikusan akarta volna megalapozni magát, ilyen értelemben a 
strukturálttá vált kereszténység folytatója volt egy egyetemes emberi jelenségnek. 
Kultusz és kultúra radikális szétválasztása ebben az értelemben valóban újszerű és 
előzmények nélküli jelenség, s mindkét (hittani és kulturális antropológiai) oldalon 
egyaránt igen komoly kérdéseket vet fel.

Ezzel együtt van a teológiának olyan forrásvidéke és víziója, amelynek segít-
ségével előre mutató módon képes elgondolkodni az aktuális valóságról. Kultuszt 
és kultúrát a khalkedóni kriszológiai dogma16 távlatába helyezve Hans Waldenfels 
érdekes belátásra jut: 

agri non omnes frugiferi sunt qui coluntur, falsumque illud Acci: »Probae etsi in segetem sunt dete-
riorem datae / Fruges, tamen ipsae suapte natura enitent«, sic animi non omnes culti fructum ferunt. 
Atque, ut in eodem simili verser, ut ager quamvis fertilis sine cultura fructuosus esse non potest, sic 
sine doctrina animus; ita est utraque res sine altera debilis. Cultura autem animi philosophia est; haec 
extrahit vitia radicitus et praeparat animos ad satus accipiendos eaque mandat is et, ut ita dicam, serit, 
quae adulta fructus uberrimos ferant. Agamus igitur, ut coepimus. Dic, si vis, de quo disputari velis.” 
Interneten: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=urn:cts:latinLit:phi0474.phi049.perseus- 
lat1:2 (2024.05.05.).

15  Átvitt értelemben alkalmazták ezt a szót emberek (pl. az uralkodó) iránti tisztelet leírására is.
16  „Egy és ugyanazon egyszülött Fiú Úr Krisztust kell vallani két természetben össze-nem-ele-

gyítve, változhatatlanul, meg-nem-osztva és szétválaszthatatlanul, anélkül, hogy az egyesülés által 
a két természet különbözősége bármi módon eltűnnék, hanem inkább úgy, hogy mindkét természet 
sajátossága épségben maradjon, amelyek egy személlyé kapcsolódnak össze, nem tagozódik és nem 
osztódik két személyre, hanem egy és ugyanaz az egyszülött Fiú, Isten, Ige, Úr Jézus Krisztus, ahogy 
azelőtt a próféták róla szóltak és ahogy minket maga Jézus Krisztus kioktatott s az atyák hitvallásban 
ránk hagyományoztak” (DH 302).



Török Csaba14

„A khalkedóni »keveredés és szétválasztás nélkül« értelmében a ke-
reszténységnek egyszerre kell otthont és idegenséget jelentenie, oly 
módon, hogy soha nem válik azonossá egy kultúrával, de nem is lesz a 
világ kultúrái melletti gettóvá.”17 

A „keveredés nélkül” tengelyén mozogva a kereszténység mindig idegenség lesz, lé-
vén hogy soha nem kötődik kizárólagosan vagy privilegizált módon egyetlen kultu-
rális valósághoz, mivel ez ellehetetlenítené egyetemes küldetésének beteljesítését;18  
a „szétválasztás nélkül” értelmében pedig mindig be fog lépni a (helyi) kultúra va-
lóságába, ahogyan a földbe hullott mag is a talajból veszi fel azokat az anyagokat, 
erőforrásokat, amelyek révén növénnyé fejlődik.19 Nem tud konkréttá válni anél-
kül, hogy ne öltene testet egy adott kultúrában és kultúrából. Emiatt a meghirdetett 
evangéliumi igazság, a hit és a kultúra között eloldhatatlan kapocs áll fenn.

Mi hát a feladat, amely ránk vár? Nem lehetünk passzív vagy elidegenedett nyo-
mon követői (esetleg meddő ellendrukkerei) a kulturális folyamatoknak, amelyek 
körbevesznek minket. Azt sem tehetjük meg, hogy pragmatikus technokratákként 
csak azon morfondírozunk, mit használhatnánk fel a fennálló kultúrából sajátos cél-
jaink elérésére. Hogy a pápa szavával éljünk: nem tekinthetünk a kultúrára olyas-
valamiként, amit távolságvevően démonizálunk vagy pusztán haszonelvűen meg-
ragadunk. Meg kell kísérelünk (újra) elsajátítani a szemlélés művészetét, a csak az 
igazság iránt elkötelezett spekulatív intellektus tudományát, amelynek segítségével 
először önmagunk valóságmegélésének és tapasztalatainak olykor zavaros erdejé-
ben teremtünk rendet. Ha ezt megtesszük, ha tényleg kontemplatív érzékenységgel 
fogadjuk be a kultúrát, amelyben élünk, akkor meg fogjuk látni a hit lehetséges, 
megtestesülési elvet követő útjait magunk előtt, valamint a praktikus intellektus le-
hetőségeit kiaknázva – fellelve azokat az utakat, amelyeken járva képesek leszünk 
gyógyítani „a »létezés és a birtoklás önhittségét«, amelyet Homérosz már az euró-
pai kultúra hajnalán is fenyegetésként ismert fel, és amelyet a technokrata paradig-
ma tovább súlyosbít, az algoritmusok olyasféle használatával, amely az emberség 
további szétesésének veszélyét jelentheti” (Ferenc pápa beszéde).

17  Waldenfels, Hans: art. Inkulturation, in (szerk.) Ruh, U. – Seeber, D. – Walter, R., Hand-
wörterbuch religiöser Gegenwartsfragen, Herder, 1989, 173.

18  „Mivel az Egyház küldetésénél és természeténél fogva nincs hozzákötve az emberi kultúra 
egyetlen konkrét formájához sem, mint ahogy politikai, gazdasági vagy társadalmi rendszerhez sem, 
egyetemessége miatt a legszorosabb összekötő kapocs lehet különböző emberi közösségek és nemze-
tek között, föltéve, hogy ezek bíznak benne és valóban elismerik igaz szabadságát küldetése teljesíté-
séhez” (II. Vatikáni Zsinat: Gaudium et spes, nr. 42).

19  „Isten igéje, mint a mag az isteni harmattal megáztatott jó földből kikel, táplálékot szív ma-
gába, azt átformálja és földolgozza, hogy végül bő termést hozzon. A megtestesülés üdvrendjének 
mintájára a Krisztusba gyökerezett és az apostolokra alapozott új egyházak is csodálatos cserével 
önmagukba gyűjtik a Krisztusnak örökségül adott nemzetek összes kincsét. Népeik szokásaiból és 
hagyományaiból, bölcsességéből és tudományából, művészetéből és alkotóképességéből fölhasznál-
ják mindazt, ami képes megdicsőíteni a Teremtőt, szemléltetni az Üdvözítő kegyelmét és alkalmas az 
élet keresztény berendezéséhez”. (II. Vatikáni Zsinat: Ad gentes, nr. 22).



Hit, kultúra és a tudás két formája 15

A kultúra nem létezhet hit nélkül. S bármit gondoljunk is, ez fordítva épp így 
igaz. A tudás két formája sem egymást kizáró, hanem valójában komplementer va-
lóság. Mindegyik segít a másikat helyesen megélni, értékelni, mérlegre tenni, ös�-
szekötve az igazság és a cselekvés szempontjait. Khalkedóni bölcsességre van azon-
ban szükség, hogy elkerüljük a szélsőségek, a kizáró szembeállítások és a túlzások 
veszélyeit, hogy sem a balsors kedvevesztett prófétáivá (vagy naivan gyanútlan és 
kritikátlan prókátorokká), sem a mindent haszonelvűen felhasználni akaró, s ezt 
a magatartást gyakorlatiasságnak feltüntető, valójában belül hitüket vesztett val-
lás-iparosokká ne váljunk. „Kívánom, hogy az igazság ezen izgalmas felfedezésének 
művelői legyetek!” (Ferenc pápa beszéde).



Schlett András16

Schlett András

KORUNK KULTÚRMORFOLÓGIÁJA 
 – A SZENTATYA PÁZMÁNY PÉTER KATOLIKUS EGYETEMEN 

ELHANGZOTT BESZÉDÉNEK TÜKRÉBEN

Absztrakt
Ez a tanulmány egy kultúrmorfológiai elemzés, amely a modernitáshoz kapcsoló-
dó kulturális beállítódásokat vizsgálja. Arra törekszik, hogy megragadja a modern 
kulturális orientáció sajátosságait, az elmozdulások fő irányait, valamint a változá-
sok dinamikáját. Napjainkban rendkívüli mennyiségi, minőségi és gyorsasági ugrá-
soknak vagyunk szemtanúi a tudományos fejlődés, a technológiai újítások és azok 
gyors alkalmazása terén egyaránt. Ez a látványos fejlődés számos kihívást is felvet, 
mint például az egyén és a társadalom, az ember és a természet, valamint a test és 
a lélek egyensúlyának veszélyeztetettsége. Az elemzés különösen fontosnak tartja 
Ferenc pápa 2023-ban, a Pázmány Péter Katolikus Egyetemen elmondott beszédét, 
amely felhívja a figyelmet a technokrata paradigma veszélyeire, így releváns per-
spektívát kínál a modern társadalmi folyamatok megértéséhez.

The Cultural Morphology of Our Time – In Light of the Holy Father's 
Address at Pázmány Péter Catholic University

Abstract
This study is a cultural-morphological analysis that examines cultural attitudes re-
lated to modernity. It seeks to capture the characteristics of shifts in cultural orien-
tation, the main directions of change, and the dynamics of these transformations. 
Today, we are witnessing extraordinary leaps in quantity, quality, and speed in sci-
entific progress, technological innovations, and their rapid application. This remar-
kable development also raises numerous challenges, such as the endangerment of the 
balance between the individual and society, humanity and nature, as well as body 
and soul. The analysis highlights the importance of Pope Francis' speech at Pázmány 
Péter Catholic University in 2023, which draws attention to the dangers of the tech-
nocratic paradigm, offering a relevant perspective for understanding contemporary 
social processes.



Korunk kultúrmorfológiája 17

1. Bevezetés

A modern világban a technológiai átalakulás soha nem látott sebességgel halad elő-
re, ez pedig alapvető változásokat idézett elő az emberi élet minden területén. Az 
ipari forradalom óta tapasztalható gazdasági, társadalmi és technológiai ugrások 
nemcsak az anyagi jólét és a termelés területén hoztak forradalmi változásokat, ha-
nem mélyen befolyásolták az emberi kultúrát, identitást és a társadalmi struktú-
rákat is. A globalizációval, digitalizációval és a technológiai innovációkkal szoros 
összefüggésben álló gyorsulás azonban nemcsak előnyöket hozott, hanem jelentős 
kihívásokat is.

Ferenc pápa 2023-ban másodszor látogatott el Budapestre, a Duna Királynőjéhez 
és így nem meglepő, hogy Guardini folyam hasonlatát vezette elő a Pázmányon tett 
látogatásakor. A folyam vízgyűjtőjén összegyűjti a többi kisebb folyó vizeit, mint a 
kultúra az emberiség szellemi, kulturális és lelki értékeit, tovább viszi és szétteríti 
a világban. Ennek során különböző akadályokba is ütközik. A beszéd épületének 
mintegy záróköve az a rövid gondolatsor, melyben Őszentsége reflektált gépiesség, 
a technicizáció veszélyeire. A technokrata paradigma veszélyeiről szólva kiemelte 
az eszközszerű bánásmód veszélyeit, a közösségi kötelékek elsorvadását és azt, amit 
mindennap érzünk, hogy a külső gyorsaság kéz a kézben jár a belső törékenységgel. 
A technokrata paradigma így az emberiség instabilitásához vezet. Az ’új humaniz-
mus’ homogenizál a közösségi élet ritkává egysíkúvá és szomorúvá válik.1

A tanulmány kísérletet tesz arra, hogy átfogó képet adjon a modernitás kultúr-
morfológiai sajátosságairól, a technológiai fejlődés pozitív és negatív hatásairól, 
valamint arról, hogy milyen társadalmi és egyéni válaszok születtek a felmerülő 
kihívásokra.

2. Modernitás és a társadalom átalakulása

A modernitás nagy narratívája szerint az ember fokozatosan felszabadítja magát 
a természeti, társadalmi, biológiai és történelmi kényszerek alól. Ez a modern élet 
minden területét átható törekvés, az emberi lélekben ősidők óta rejlő vágy, hogy 
uralja a természetet, megszabja az időt, és meghódítsa a teret, a modern kor nagy 
programjává nőtte ki magát. A modern ember számára a tér és az idő többé nem 
megmásíthatatlan adottság, hanem kihívás, amit le kell győzni. Ebben a küzdelem-
ben a legfőbb eszköz a mechanizáció, melynek szellemiségét elsőként Frederick 
Winslow Taylor rendszerezte és ültetette át a gyakorlatba.

1  Ferenc Pápa: Beszéd az egyetemi és kulturális élet képviselőihez, Budapest, PPKE-ITK, 2023. 
április 30. https://itk.ppke.hu/storage/tinymce/uploads/Karunk/Ferenc-papa-beszede-az-egyetemi 
-es-kulturalis-elet-kepvisel--ihez.pdf?u=1bJTqF



Schlett András18

A taylorizmus nem más, mint az emberi gondolkodás és munka elméleti alapok-
ra helyezett hatékonysági rendszere, amely szerint minden mérhető és kiszámítható. 
Az emberi ítéletalkotásban nincs helye a szubjektivitásnak, ami a tiszta és pontos 
gondolkodás útjában áll, így azt félre kell tenni.2 Minden döntést gépiesen, mérhető 
alapokon kell meghozni: amit nem lehet számokban kifejezni, az egyszerűen nem 
létezik, vagy nem bír értékkel. A társadalmi szerveződés legjobb formája az, ahol 
az állampolgárok életét úgynevezett szakértők irányítják, erkölcsi dilemmák helyett 
csupán praktikus számításokon alapuló döntésekkel.3

A modernitás egészét átható folyamat két alapvető törekvése a gyorsítás és a 
távtalanítás. A ritmus gyorsításának vágya áthatja mindennapi életünk legapróbb 
mozzanatait is: gyorsolvasunk, gyorsan gondolkodunk, gyorsan étkezünk. Az azon-
nali megoldások utáni vágy mindent átsző, és nemcsak a hétköznapi életünk terüle-
tein, hanem még a természetközeli szférákban, mint például a mezőgazdaságban is 
megfigyelhető ez a tendenciája a gyorsulásnak. Az utak lerövidítése, az idő nyomása 
minduntalan jelen van, miközben az élet mélyebb, elmélyülést igénylő dimenziói 
egyre inkább háttérbe szorulnak. Látványosan gyorsult fel az információ áramlása: 
egy-egy jel, esemény, hír szinte azonnal elsodorja az előzőt. S gyakran érezzük, 
hogy a gyorsaság árnyékában elvész a tevékenységekhez kapcsolódó megélés és 
mélység is. Az egyre gyorsabb világ lineáris rendje felbomlik, s vele együtt az em-
beri élmények összefüggő rendszere is.4 

Ehhez szorosan kapcsolódó másik törekvés a távtalanítás, szintén jelentős ha-
tással van a modern ember életére. Ma már természetes, hogy valaki reggel még 
Európában kel, de estére akár a világ túlsó felén hajtja álomra fejét. A repülők, az 
internet és a modern közlekedési eszközök a világ minden pontját közel hozták, a tér 
egyre kevésbé képez akadályt. A modern ember otthonosan mozog a világ nagyvá-
rosaiban, mégis gyakran érzi, hogy saját életvilága, közvetlen környezete idegenné 
vált számára. A fizikai távolság leküzdése nem jár együtt az intimitás és a közelség 
megőrzésével – az ember egyre inkább elveszíti azokat az apró, bensőséges kapcso-
latokat, amelyek korábban természetes részét képezték az életnek.

Az idő és a tér meghódítása közben az intimitás, a közvetlenség élménye lassan 
kifakul, a modern ember elidegenedik saját magától, közvetlen világától.

2  Schlett András: Zöld forradalom a szürke zónában: A taylorista mezőgazdaság útvesztői 
Magyarországon, in Közép-európai közlemények, (2012) 18–19. 209.

3  Török Péter: Gondolkodás és mentális egészség: Korunk kultúrája és társadalmi következmé-
nyei, in Embertárs, (2008) 4. 303. 

4  Eriksen, Thomas Hylland: A pillanat zsarnoksága. Gyors és lassú idő az információs társa-
dalomban, L’Harmattan, 2009.



Korunk kultúrmorfológiája 19

3. Kirobbanó gazdasági fejlődés – az élet mechanizálódása

A modern világ szédületes tempójú fejlődése a minőség, a mennyiség, a gyorsaság 
és a felhalmozódás terén olyan ugrásszerű változásokat hozott, amelyekhez fogha-
tót korábban az emberi történelem nem ismert. Ez a fejlődés nem a véletlen műve, 
hanem a tudományos haladás, a technológiai újítások és ezek mindennapi életünkbe 
való villámgyors beépülésének következménye. Az anyagi világ robbanásszerű nö-
vekedése, amely a 18. század elején vált látványossá, nem választható el a kapitaliz-
mus születésétől, attól az új gazdasági rendszertől, amely a tulajdon és a személyes 
érdek profitra épülő logikájára alapozza működését. A technológiai haladás lehetővé 
tette, hogy a megtermelt javak mennyisége megsokszorozódjon, új távlatokat nyitva 
az anyagi szükségletek kielégítésében. 

Rendelkezésünkre állnak megbízható és átfogó gazdasági, társadalmi adatsorok, 
amelyek révén képet alkothatunk e folyamatról. Az egyik legjelentősebb ilyen munka 
Angus Maddison nevéhez kapcsolódó kutatás, amely világosan mutatja, hogy a világ 
egy főre eső GDP-je a 18. század végéig, a 19. század első harmadáig csupán mérsékelt 
ütemben növekedett.5 A történelem hosszú évszázadain át az anyagi javak gyarapo-
dása csak lassan haladt előre, mintha csak egy vastag burok akadályozta volna meg, 
hogy az emberiségben rejlő potenciál kibontakozzon. Aztán elérkezett az ipari for-
radalom: egy addig ismeretlen erő, amely Nyugat-Európában született meg, és in-
nentől kezdve a világgazdaság növekedése példátlan sebességre váltott. Az alábbi 
ábra szemlélteti az elmúlt kétszáz év világgazdasági növekedését, az egy főre jutó 
GDP tekintetében. A rövid távú kilengéseket kisimítva kirajzolódik a hosszútávú 
trendvonal, és jól látható a gyorsuló növekedés. (Az ábrát lásd a következő oldalon.)

A gőzgép feltalálása, a gyárak megjelenése, a tömegtermelés térnyerése mind-mind 
egy új világ hajnalát jelentették, ahol a kézműves munka és a természet-közeli élet-
forma helyét a gépek és a hatékonyság vették át. Az 1800-as évektől kezdődően a 
termelékenység olyan mértékben növekedett, amire korábban nem volt példa; mind-
ez lehetővé tette, hogy az emberiség sokkal rövidebb idő alatt sokkal több jószágot 
állítson elő, mint bármikor azelőtt.

Ám ez a fényes gazdasági fejlődés nem ment végbe következmények nélkül. Az 
élet fokozatosan mechanizálódott, a munkaerőpiac pedig gyökeresen átalakult. Az 
egykori mesterek, akik saját kezük munkájának mesterei voltak, immár a gépek mo-
notóniájába kényszerültek, a kézművesség bensőséges világa pedig háttérbe szorult. 
Az ipari forradalom megteremtette a modern élet dinamizmusát, de azzal is együtt 
járt, hogy az emberek fokozatosan elidegenedtek saját munkájuktól, környezetüktől. 

5  Maddison Project Database, 2020. Groningen Growth and Development Centre, Faculty 
of Economics and Business. https://www.rug.nl/ggdc/historicaldevelopment/maddison/releases/ 
maddison-project-database-2020



Schlett András20

Az elmúlt kétszáz év világgazdasági növekedése az egy főre jutó GDP tekintetében

Forrás: Maddison Project Database, 2020. Groningen Growth and Development Centre, 
Faculty of Economics and Business. https://www.rug.nl/ggdc/historicaldevelopment/ 

maddison/releases/maddison-project-database-2020

Ez az új korszak, bár vitathatatlanul a fejlődés korszaka, az elidegenedés és a mecha-
nikus lét időszakává is vált.

A kirobbanó gazdasági fejlődés által ígért fényes távlatok mellett sötét árnyak is 
megjelentek: az emberi létezés és közösségek mélyebb struktúrái bomlásnak indul-
tak. Az egykori szerves kapcsolatok, amelyek az embereket egymáshoz és a termé-
szethez fűzték, fokozatosan pusztulásnak indultak. Az organikus közösségekben, az 
egyén egyedi és felcserélhetetlen, a mechanizált világban az ember pusztán funk-
cióvá válik, és így könnyen helyettesíthető. A család válsága, az utolsó organikus 
közösségek széthullása e folyamat szomorú jelei.

A technikai tudományokon és az ésszerűségen alapuló civilizáció olyan problé-
mákat vet fel, mint az egyén és társadalom, illetve az ember és a természet közöt-
ti egyensúly megbomlása. Az értékalapú személyiség, elveszítve korábban stabil 
élet-alapját, válságba kerül.  



Korunk kultúrmorfológiája 21

4. Kulturális megszaladás?

A folyamat dinamikájának megragadásához a biológusok által leírt megszaladási 
jelenséget hívom segítségül, amely révén megragadhatóvá válik a változások né-
hány jellegzetessége. A megszaladási jelenség a biológia világában azt a folyamatot 
jelenti, amikor egy szelekciós hatás egy tulajdonságot optimális paraméterein túl, 
minden korlát nélkül változtat. E folyamat az állatok világában gyakran rejtélyes 
volt, hiszen első ránézésre ellentmondott a környezethez való alkalmazkodás logi-
kájának. A pávakakas díszes farktolla például előnyt jelent a párválasztásban, ám 
a túlélés szempontjából inkább hátrány: akadályozza a mozgásban, nehezíti a raga-
dozók elől való menekülést, és a díszes tollak előállítása hatalmas energiát emészt 
fel. A jelenség gyökere a pávatyúkok szexuális preferenciájának változásában kere-
sendő, amely elindította a farktoll jellegének átalakulását, végül egy megszaladási 
folyamat révén annak túlzott kifejlődéséhez vezetett. A megszaladási folyamatot 
pozitív visszacsatolások táplálták, míg végül egy új egyensúlyi állapot alakult ki a 
környezettel, a negatív visszacsatolásokra adott válaszok révén.

A megszaladási jelenségek időbeli lefutása

Az emberi megszaladási jelenségek azonban eltérnek az állatok világában megfi-
gyeltektől. Míg az állatoknál a genetikai mechanizmusok révén történik a preferen-
ciák átadása, az embereknél a tanulás és a kulturális átadás játszik döntő szerepet. 
Az emberi preferenciák nagyrészt tanultak, kulturálisan öröklődnek, így gyorsabban 
és intenzívebben képesek megszaladási folyamatokat elindítani. A modern társada-
lomban a kulturális minták átvétele sokkal gyorsabb, hiszen a televízió, az internet 
és más médiumok révén széleskörűen terjedhetnek egyes beállítódások. Mindezt jól 
mutatja, hogy egy külön iparág alakult ki a fogyasztói preferenciák befolyásolására, 
és a legtöbb cég marketingstratégiája alapoz ezekre a hatásokra.



Schlett András22

A modernitással együtt járó orientációváltás lényege az élettel kapcsolatos pri-
oritások és életszemlélet átalakulása. Az emberek egyre inkább azokat a könnyen 
számszerűsíthető előnyöket részesítik előnyben, amelyek gyors és kézzelfogható 
eredményeket hoznak, míg elhanyagolják a kevésbé egzakt, ám mélyebb és hosszú 
távon értékes élményeket, mint például a kulturális élvezetek vagy a társas kapcso-
latok sokszínűsége. A racionális, célirányos cselekvés kerül előtérbe, és ez erősíti a 
materialista értékrendet. Ugyanakkor kizárja azt a lehetőséget, hogy az egyén való-
ban elmerüljön egy-egy tevékenységben, belefeledkezve annak lényegébe, hiszen a 
modern világ állandó gyorsulása és célorientáltsága ezt nem engedi meg.

Az alábbiakban megvizsgáljuk, hogy mi a preferencia- vagy másként orientá-
cióváltás eredője. Mi az a belső hajtóerő, amely az emberi beállítódások és tulaj-
donságjegyek sorában olyan változásokat indított el, amelyek robbanásszerű anyagi 
fejlődéshez vezettek. Milyen értékek, beállítódások járultak hozzá e folyamatok ki-
bontakozásához, majd rátérünk azokra a pozitív visszacsatolásokra, amelyek tovább 
erősítették, sőt felerősítették ezt az irányt. E visszacsatolások olyan hatásokat hoztak 
létre, amelyek egymást támogatták, így az orientációváltás egyre inkább uralkodóvá 
vált az emberi életben és gondolkodásban.

Azonban az instabilitás árnyéka is ott lebeg a folyamat felett. Ahogy a megsza-
ladási jelenségekben gyakorta tapasztaljuk, a gyors és látványos eltolódásokat nega-
tív visszacsatolások kísérik. Ezek a visszacsatolások lényegében figyelmeztetések: 
egy jelleg túlzott mértékben való megerősödése veszélyes lehet az egyensúlyra. E 
ponton jelennek meg azok a sokrétű kompenzációs válaszok, amelyek célja, hogy 
mérsékeljék a káros hatásokat, s egy stabilabb, egyensúlyi állapot felé tereljék a 
fejlődést.

A megszaladás folyamata nem egyenes vonalú. Az időbeli lefutása során instabil 
és stabil állapotokon halad keresztül. A jelleg extrém volta mindig csak a kezdeti, 
tradicionális állapothoz képest értelmezhető; vagyis ahhoz a kiindulóponthoz ké-
pest, amelyet az ember esetében történelmi és kulturális ismereteink, valamint a 
ma is létező tradicionális társadalmak vizsgálata révén rajzolhatunk meg. A mo-
dern ember tehát, miközben fáradhatatlanul halad előre, egyfajta belső feszültség 
kíséretében, egyensúlyát különféle kompenzációs mechanizmusok révén próbálja 
fenntartani.

4.1. Új preferencia

Nem könnyű pontosan megjelölni, hol és hogyan kezdődött az orientációváltás, a 
hagyományos normák megváltozása. Sokak szerint ez a kapitalizmus, mint új gaz-
dasági és társadalomszervezési forma megjelenésével vette kezdetét, amely szoro-
san összekapcsolódott a protestáns fordulattal. A világ alapvetően átalakult a kapita-
lizmus hatásmechanizmusa révén, és ezzel párhuzamosan az egész kulturális szövet 
is átrendeződött. A közösségek belső szerkezete, a gondolatok kibontakozásának 



Korunk kultúrmorfológiája 23

tere megváltozott: új minták, új igények jelentek meg, vagy erősödtek fel, amelyek 
az emberi orientációt is új irányba terelték.

A modern kapitalizmust számos jelentős gondolkodó elemezte. Tawney, Lujo 
Brentano, Schapiro, Pascal, Kraus, Sombart és Weber írásaikban különböző szem-
szögből világították meg, milyen hatást gyakorol a kapitalizmus az emberre. Közü-
lük talán a legismertebbek Werner Sombart és Max Weber írásai. Weber úgy vélte, 
hogy a kapitalizmus szellemének a tradicionális érzésvilággal és viselkedésmóddal 
kellett megküzdenie. Egyik példája szerint a tradicionális munkás inkább vonzódott 
ahhoz, hogy kevesebbet dolgozhasson, mintsem többet keressen. Weber munkájá-
ban visszautalt Sombart gondolataira, aki a kapitalizmus kialakulását két alapve-
tő gazdasági vezérmotívummal szemléltette: ez a szükségletek fedezése és a va-
gyonszerzés.6 Amit Sombart szükségletfedező gazdasági rendszernek nevezett, azt 
Weber gazdasági tradicionalizmusként írt le.7

Weber az új kapitalista karakter megrajzolásához Benjamin Franklin életvezetési 
tanácsait hívta segítségül. Franklin, a 18. század közepén megfogalmazott bölcses-
ségeivel olyan üzleti tanácsokat adott, amelyeket a gyakorlati életből merített, és a 
célszerű viselkedési formákat domborította ki. Az új ethosz kialakulásában való-
színűleg meghatározóak voltak a környezeti és klimatikus viszonyok is. Északon 
és Nyugat-Európában a gazdaságföldrajzi és éghajlati sajátosságok kedveztek az új 
ethosz kialakulásának: a tél kemény kihívásokat állított az ember elé, így a takaré-
kosság, a beosztás és a jövőorientált életvezetés vált jellemzővé. Ezzel szemben ott, 
ahol ezek a környezeti kihívások nem voltak meghatározóak, nem alakult ki ilyen 
mértékben a takarékosság és a racionalizálás ilyen fokú igénye.8

Az új ethosz jelentős mértékben támogatta a tőkés gazdaság fejlődését, mivel 
ösztönözte a személyes magatartás bizonyos vonásait, mint például a hivatástudatot, 
a racionális gondolkodást és a célorientált cselekvést, mindezt etikai színezettel gaz-
dagítva. A modern kapitalizmus szellemiségének – sőt, az egész modern kultúrának 
– egyik alappillére a racionális életvezetés, az evilági irányultság és az élet vállalko-
zásként való értelmezése. A hivatásra épülő racionális életvezetés és a hozzá tartozó 
személyes magatartásbeli jellegek kulcsfontosságúvá váltak a gazdasági növekedés 
szempontjából. A kapitalizmus szelleme megköveteli a tervezést, a kalkulációt és 
az élet átgondolt alakítását. Amikor ezek a vonások morális rangra emelkednek, az 
embereket arra ösztönzik, hogy ennek megfelelően éljék életüket.

6  Max, Weber: A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme, Budapest, Gondolat, 1982, 56–58.
7 Tomka Miklós: Széljegyzetek Max Webernek a Protestáns etika és a kapitalizmus szelleme 

című írásához, in Molnár Attila Károly (szerk.): Szellem és etika, Budapest, Századvég, 2005, 87–88. 
8  Kopátsy Sándor: Nyugat felé… Az európai civilizáció története a Paradicsomtól Amerika 

felfedezéséig. Budapest, Kairosz Kiadó, 1998, 287–292.



Schlett András24

4.2. Felerősítő hatások – pozitív visszacsatolások

A kultúra szociológiai értelemben nem más, mint normák és értékek összessége, 
mely egyfajta belső rendként és külső iránytűként szabályozza az életünket. Ezek 
a normák azonban nem függetlenek az értékektől, amelyek meghatározzák, mi az 
elfogadott és helyes viselkedés. A viselkedési formáinkat és normáinkat környeze-
tünk alakítja, jutalmazva vagy büntetve egy-egy cselekedetünket, így formálva akár 
tudat alatt gondolkodásunkat, beállítódásainkat. A kérdések, amelyek megfogalma-
zódnak és a rájuk adott válaszok egyaránt az adott világ körülményeit tükrözik. 
Ha valaki olyan közegben nő fel, ahol bizonyos viselkedést tartanak sikeresnek, 
míg másokat elutasítanak, az egyén az uralkodó beállítódásokat teszi magáévá. Ha 
a szocializáció különböző színterei, generációról-generációra egyfajta látásmódot 
erősítenek, ezek a nézetek válnak világlátásunk alappilléreivé.

Mai kultúránkat és oktatási rendszerünket teljes egészében áthatja a tudás ha-
szonelvű megközelítése. A tudást gyakran pusztán termelési tényezőként értelmez-
zük, mintha értéke kizárólag abban rejlene, milyen gyakorlati haszonnal járhat.9 E 
felfogás alapján az ismeretek alkalmazhatósága, piacképessége az egyetlen mérce, 
amely megkülönbözteti a hasznosat a feleslegestől. Ebben a világban a techné, az 
alkalmazott tudomány képezi a haladás zálogát, és a verseny legfontosabb tényezője 
mind a nemzetek, mind az egyének között. Sokkal többre becsüljük a jövedelem-
termelő tudást, mint azokat a készségeket, amelyek egyszerűen csak szebbé, gaz-
dagabbá teszik az életet. Nem azt tanuljuk, amiben örömünket leljük, hanem azt, 
amivel anyagi értelemben előnyhöz juthatunk. Ez a haszonelvű megközelítés figyel-
men kívül hagyja, hogy a tanulás és az értelemkeresés önmagában is öröm forrása 
lehet.10 Scitovsky Tibor, a Stanford Egyetem magyar származású közgazdásza éles 
szemmel mutatott rá, hogy a modern amerikai kultúra utilitarizmusa gyanakvással 
tekint mindarra, ami nem rendelkezik azonnali és mérhető haszonnal. A kultúrának 
és a művészetnek, mivel nincs közvetlen anyagi értéke, nem sok szerep jut ebben az 
értékrendben.11

A modern média minden korábbinál hatékonyabban közvetíti a modern ethoszt. 
Már gyermekkorban megkezdődik a versengés a státusszimbólumokért, és milliók 
életét hatja át ez a küzdelem, amely gyakran észrevétlenül formálja világlátásunkat. 
Ki tekinthető sikeresnek? Mi a siker? A válaszok megtalálhatóak korunk menedzs-
mentirodalmának lapjain is. A könyvesboltok polcai roskadoznak az életvezetési 
tanácsokat kínáló kötetektől, amelyek mind ugyanabba az irányba mutatnak. Ko-
runk hőse az innovátor, a homo faber, az anti-metafizikus tényember, aki a modern 

9  Polónyi István: Emberi erőforrásaink 21. százada. Budapest, Gondolat Kiadó, 2016.
10  Scitovsky Tibor: Az örömtelen gazdaság, Budapest, Közgazdasági és Jogi Könyvkiadó, 1990.
11  Schlett András: Egy nem utilitarista közgazdász. Scitovszky Tibor (1910-2002) a viselkedési 

közgazdaságtan előfutára, in Katona Klára – Schlett András (szerk.): XX. századi híres magyar 
közgazdászok, XXI. században is érvényes Gondolatai, Budapest, Pázmány Press, 2019, 91–93.



Korunk kultúrmorfológiája 25

világ mozgatórugója és mintaképe is egyben. Energiái kifelé irányulnak, s nem az 
önreflexió, hanem a külső világban való érvényesülés hajtja. Minden döntését a hű-
vös tényérzék vezérli, amely távol tartja őt a tradícióktól és vallásos érzelmektől. 
Nem keres már régi bölcsességekben vagy hitrendszerekben kapaszkodót, hiszen 
az új rend, az innováció, az állandó változás az ő egyetlen világképe. Létezésének 
alapélménye az állandó feszültségben élés, mintha sosem találhatna nyugalmat a 
lét kaotikus valóságában. Mivel alapvetően antiidillikus, nem hisz a békés elcsen-
desülésben, világát a verseny, a küzdelem, a teljesítmény hatja át. Gyanakvó és kal-
kuláló, minden lépését alaposan mérlegeli, minden eshetőséget számba vesz. Élete 
minden pillanatát a számítás hatja át, mintha csak a jövőben leselkedő külső veszé-
lyekkel szemben próbálná magát folyamatosan körülbástyázni. Nyughatatlan, kör-
nyezetét állandó kontroll alatt tartja, biztosítva magát minden váratlannal szemben, 
nem hagyva helyet a véletlennek, a spontaneitásnak. Így válik a technikai fejlődés és 
a piaci sikerek legfőbb alakítójává, aki folyamatosan újít és formál, de talán sosem 
talál végső megnyugvást.12

A modern értelemben vett siker összetevőinek feltárásában a pszichológiai ku-
tatások is fontos szerepet játszanak. Az utóbbi évek vizsgálatai rámutatnak, hogy a 
menedzserek körében gyakori az empátia hiánya és a szélsőséges kockázatvállalási 
hajlam. E tulajdonságok lehetővé teszik, hogy a sikeres vezetők céljaikat minden-
áron elérjék, gyakran átgázolva másokon. Bár kevésbé képesek őszinte érzelmek 
kifejezésére, kiválóan értik az önmenedzselés művészetét. Ha a helyzet úgy kívánja, 
gátlástalanul megszegik a társadalmi normákat, miközben megnyerő stílusuk révén 
sokakat elbűvölnek, s sikerük nem marad el.13

4.3. Megbomló egyensúlyok – Negatív visszacsatolások

A felerősítő hatások után elengedhetetlen, hogy megvizsgáljuk a negatív visszacsa-
tolásokat is, melyek nyomán kibontakozik a kapitalizmus által hozott mélyreható 
változás. Ez az átalakulás nem csupán a gazdaságot érinti, hanem alapjaiban változ-
tatja meg a társadalmak szövetét is, felborítva azt az érzékeny egyensúlyt, amely az 
egyén és társadalom, az ember és természet, a test és lélek között fennállt. A modern 
világot elsősorban gazdasági és fogyasztói érdekek vezérlik, s e folyamat során min-
dent mérhető információra, termelékenységre redukáló profán ösztönzők szorítják 
ki az élet más dimenzióit. 

A termelés és a vagyongyűjtés erkölcsi felsőbbrendűsége azt eredményezi, hogy 
egyre inkább takarékoskodunk az időnkkel és az embertársaink iránti figyelem-
mel. Az identitás alapja egyre inkább a birtoklás lesz: az anyagi felhalmozás, mint 

12  Spengler, Oswald: A nyugat alkonya. A világtörténelem morfológiájának körvonalai. II. 
Világtörténeti perspektívák, Noran Libro Kiadó – Kossuth Kiadó, 1923/2023, 488–489.

13  Schouten, Ronald – Silver, James: Almost a Psychopath, Harvard Health Books. USA, 
Harvard University, 2012.



Schlett András26

életcél, oda vezet, hogy még a boldogság is csupán hasznossággá redukálódik. Az 
egyént a tulajdon alapozza meg, így a pénz nem csupán csereeszközként, hanem az 
ember társadalmi hasznosságának mércéjeként is szolgál.14

A család, a közösség és a barátság – a szociológusok által ’kumulatív javaknak’ 
nevezett kapcsolatok – szerepe fokozatosan háttérbe szorul, a rövid távú kielégülést 
szolgáló fogyasztói javakkal szemben. A státuszfogyasztásba kényszerített tömegek 
szinte függővé válnak ebben a ’szemeteskosár’ kultúrában, amely az emberi szük-
ségleteket pusztán a fogyasztásra redukálja. Nem pénzügyi vagy tőzsdei válságról 
van itt szó – hanem az emberi lélek válságáról. Az ember, aki a fogyasztói szemlé-
letben elveszik, fokozatosan elfelejti, hogy élete gazdagsága nem pusztán az anyagi 
javaktól függ. Az ember válsága az, hogy hagyja, hogy létezése egyetlen szükséglet-
re, a fogyasztásra csupaszodjon, miközben az emberi boldogság valódi alapkövei – a 
közösség, intimitás, kultúra – fokozatosan megsemmisülnek. 15

A technológiai tudományok és a racionalizáció által vezérelt civilizáció meg-
bontja a létezés természetes rendjét: míg az organikus közösségekben az egyén 
pótolhatatlan és szorosan összefonódik a közösséggel, addig a gépiesített világban 
csupán egy funkcióra redukálódik, és könnyen helyettesíthetővé válik.16 Ez a felcse-
rélhetőség válságba sodorja azokat az értékeket, amelyek valaha az emberi boldog-
ság alapkövei voltak. A család, a közösség és a barátság háttérbe szorulása drámai 
méreteket ölt. A közösségi kapcsolatok fokozatosan elvékonyodnak, a közösségi 
kötelékek elsorvadnak.17 A modern világ nagy veszedelme az ’egyénközpontú szo-
morúság’ – írja Ferenc pápa Ez a gazdaság öl című könyvében, amely a felszínes 
élvezetek beteges kereséséből és az elszigetelt lelkiismeretből fakad.18

A különféle tudományok vizsgálati területük szerint reflektálnak a kialakult 
helyzetre. A közgazdászok a disztribúciós problémákra fókuszálnak, míg a szocio-
lógia az elidegenedést helyezi előtérbe: azt, hogy az emberek eltávolodnak a termé-
szettől, környezetüktől, társadalmi kapcsolataiktól, és munkájuk pusztán funkcióik-
ra redukálódik. Az ember elveszíti központi szerepét és gazdasági célok eszközévé 
válik. Az orvostudomány a civilizációs betegségekkel kapcsolja össze a változást: 
a korábbi életmód radikális átalakulása új betegségeket hozott felszínre, míg a régi 
kórképek lassan eltűntek. Az infarktus például csak 1878-ban kapott orvosi leírást, 
s ekkor még az isémiás szívbetegség vagy a cukorbetegség annyira ritka volt, mint 
a fehér holló.

14  Schlett András: A tradicionális agrárközösségek válságjelenségei: A paraszti polgárosulás 
és az egyke, in Acta Academiae Paedagogicae Agriensis, Eszterházy Károly Főiskola Tudományos 
Közleményei, (2011) 38.  159–171.

15  Galeazzi, Giacomo – Tornielli, Andrea: Ferenc pápa: Ez a gazdaság öl, Jezsuita Kiadó, 
2015.

16  Hamvas Béla: Pathmos I., Medio Kiadó, 2015, 420.
17  Ferenc pápa, i. m.
18  Galeazzi, Giacomo – Tornielli, i. m.



Korunk kultúrmorfológiája 27

A modern világ válságának egyik legárulkodóbb tünete az egyre többeknél je-
lentkező pszichés egyensúlyvesztés. Az emberek mindennapi életében a lelki ér-
tékek elhanyagolása, a pszichés és mentálhigiénés zavarok terjedése látványos 
növekedést mutat. A gyorsan változó világ sodrásában az egyénnek nagyfokú tuda-
tosságra lenne szüksége, hogy megtartsa az irányítást élete fölött, ám a változások 
gyakran olyan gyorsan zajlanak, hogy az adaptáció nehézkes, gyakran fájdalmas. 
Ez az adaptációs zavar megnyilvánulhat krónikus stressz, depresszió, tanult tehetet-
lenség vagy vitális kimerültség formájában, végső soron a kontrollvesztés érzésével 
párosulva. E jelenségek az életminőség romlásához vezetnek, és egyre nagyobb sze-
repet játszanak az emberek korai egészségromlásában és végül az életük tragikus 
rövidülésében.

A modern kapitalista kultúra emberi viselkedést átformáló hatásait vizsgálva 
megállapíthatjuk, hogy a célracionális gondolkodás megfosztja az embert tevékeny-
ségeinek lényegétől, a részvétel belső megélésétől, a belefeledkezés örömétől. Az 
emberiséget számtalan tevékenységének kialakulásában épp az örömök keresése 
vezérelte: sport, játék, képzőművészet – mind-mind gazdagabbá teszik életünket. 
Az ilyen, önmagukért végzett, ún. autotelikus tevékenységek nem igényelnek külön 
jutalmat, saját magukban hordozzák az elégedettség érzését. Ám ha a racionalizáció 
minden cselekvést célhoz köt, az ember elidegenedhet saját tevékenységeitől és az 
élmények átélése nehezebbé válhat. A merev logikusság, a folyamatok aprólékos 
megtervezése, a megfelelési kényszer és a racionális időkihasználás, mind-mind 
csökkenti az örömérzetet.19 A modern embert könnyen beszippantja az életet célokra 
és alcélokra felosztó szemlélet, s bár a célok elérése fontos, gyakran maga az út több 
örömet okoz, mint a végcél elérése. Bár az ember egyik legfontosabb élményforrása 
a társas stimuláció, a racionális életvezetés takarékoskodik az idővel és a másokra 
fordított figyelemmel.20 A nyugati kultúrában az individualitás és a privát szféra 
sérthetetlensége nagy értéket képvisel, míg a társas kapcsolatok minősége és gaz-
dagsága – melyek jelentősen növelik a boldogságérzetet – háttérbe szorul.21

A jelenség átköt az emberi tevékenységek komplexitásának elemzéséhez. Bár 
a modern társadalmakban az egyén számtalan alternatíva közül választhat, mégis 
egyre többen érzik magukat boldogtalannak. Ennek egyik oka, hogy a tevékenysé-
geink feszültség-oldó, komfort-orientált dimenziója vált hangsúlyossá, amely azon-
nali és könnyen mérhető nyereségekkel jár, míg a kumulatív javak – család, közös-
ség, barátság – hosszabb távon mutatják meg valódi értéküket. A közgazdaságtan 
határhaszon elmélete – miszerint egy jószág fogyasztásának haszna folyamatosan 
csökken – a komfort-orientált javakra igaz, ám a kumulatív javak esetében épp en-
nek az ellenkezője áll fenn.

19  Schlett (2019), i. m. 91–92.
20  Scitovsky, i. m. 69–70. 
21  Scitovsky, i. m. 162. 



Schlett András28

Az evés, a munka, a szexualitás több, mint puszta biológiai szükséglet, hiszen 
mindezek komplex szociokulturális tevékenységek, amelyek az emberi szellem és 
lélek épülését is szolgálják. Az evés nem csupán a test táplálása, hanem a közösségi 
élmény része; az étkezés élvezete, az ízek gazdagsága messze túlmutat a gyorsétter-
mek egyhangú világán. Ugyanez igaz a szexualitásra is, amely nem pusztán stressz- 
oldás, hanem a párkapcsolat elmélyülésének, az intimitás megélésének területe. 
Ugyanúgy a munka sem csupán anyagi jövedelemforrás, hanem lehetőséget ad az 
ember lelki-szellemi kibontakozására is. Azonban a modern társadalmak embere 
gyakran megelégszik e tevékenységek redukált funkcióival: az ebéd munkaebéddé, 
a munka puszta pénzkeresetté válik, míg a barátság kapcsolati tőkévé silányul.22

A kapcsolatok átváltása, a tevékenységek redukciója csökkenti azok valódi érté-
két. Az élet gazdagítását szolgáló tevékenységek minősége és élvezete sokkal több 
időt és figyelmet igényel, mint amit a modern ember hajlandó ezekre áldozni. A 
munkától való elidegenedés pedig azt eredményezi, hogy az emberek többsége szá-
mára a munka csupán a fizetés mértékét jelenti. Az emberi élet ilyen módon való 
egyszerűsödése szegényebbé teszi a világunkat.23

4.4. Kompenzációs mechanizmusok és kompenzációs csapdák

A megszaladás instabil állapotában jelentkező negatív visszacsatolásokra adott 
kompenzációs válaszok alapvető célja, hogy mérsékeljék a változások káros hatá-
sait, s így elősegítsék egy stabilabb egyensúly kialakulását. Ezek a mechanizmusok 
rendkívül sokfélék lehetnek, s kiterjedhetnek a személyes és kollektív szférára egy-
aránt. Az alapvető metafizikai elv világos: a természet mindenben az egyensúlyra 
törekszik.

Ha szemügyre vesszük az állami beavatkozás alakulását a fejlett világban, rög-
tön feltűnik annak jelentős növekedése az elmúlt másfél évszázad során. Adolph 
Wagner német közgazdász még a 19. század végén fogalmazta meg híres elméletét, 
amely szerint az ipari társadalmak fejlődésével az állami kiadások aránya növekszik 
a nemzeti jövedelem felhasználásában.24 Wagner-törvényként ismertté vált gondolat 
lényege, hogy nemcsak abszolút értelemben nő a közkiadások összege, hanem re-
latív értelemben is, hiszen az állam szociálpolitikai, közigazgatási és jóléti szerepe 
egyre nagyobb hangsúlyt kap.25

22  Schlett András: Kapitalizmus, mint kulturális megszaladás, in Katona Klára (szerk.): 
A piac és az állam az ember szolgálatában, Aktuális társadalmi, gazdasági kérdések a Katolikus 
Egyház tanításának tükrében, Heller Farkas Könyvek, 4. Budapest, Pázmány Press, 2018, 66–67. 

23  Scitovsky, i. m. 83. 
24  A költségvetés aránya a finanszírozásban a 20. század eleji 3–5 százalékról 40–50 százalékra 

nőtt a nyugat-európai országokban az 1960-as évekre.
25  Schlett András: Államháztartás és szakpolitikák, Budapest, Pázmány Press, 2018, 13.



Korunk kultúrmorfológiája 29

Az állami beavatkozás növekedése azonban nem csupán az elosztási problémák-
ra ad választ, hanem egyben olyan társadalmi jelenségekre is, mint az atomizálódás 
és az elidegenedés. A modern társadalom atomizált egységeit az önérdek tartja ös�-
sze: az a törekvés, hogy mindenki saját hasznát lássa a másikból. A közösségi törek-
vések ma már leginkább állampolgári jogokban és kötelességekben öltenek formát. 
Az egyén önálló identitása és érdeke összefonódik azzal, amit a társadalom vár el 
tőle mint állampolgártól.

A modern nyugati világ legsúlyosabb problémái közé tartozik a családok széte-
sése és funkcióik elvesztése. A posztmodern társadalmi folyamatok eredményekép-
pen számos helyen megjelentek az úgynevezett ’emberbérlő’ szolgáltatások, ahol 
szinte minden társas szükséglet kielégíthető a piacon keresztül. Japánban például 
egyre szélesebb körben terjed az emberbérlés-ipar: barátot, családtagot, sőt teljes 
családot is bérelhetnek. A szolgáltatók pedig nem győzik hangsúlyozni, hogy bár 
csak átmeneti és látszólagos megoldást nyújtanak, mégis visszahoznak valamiféle 
harmóniát kuncsaftjaik életébe.26

A virtuális világba való belemerülés szintén egyfajta kompenzációs eszközzé 
vált. A modern ember látszólag több tucat, sőt akár több száz ’baráttal’ is kapcso-
latban állhat online, de ezek a mesterséges közösségek sokkal ingatagabbak, mint a 
valós kapcsolatok. Az ilyen internetes kapcsolatok gyakran felszínesek, és amikor 
igazán szükség lenne egy valódi barátra, nehéz eldönteni, kit hívjunk fel.

A kompenzációs mechanizmusok gyakran önigazolásként is szolgálhatnak. Pél-
daként említhetjük a vállalatok társadalmi felelősségvállalását (CSR – Corporate 
Social Responsibility), amely azt sugallja, hogy a nagyvállalatok képesek pótolni az 
emberi lét elvesző dimenzióit. A CSR arra törekszik, hogy a profit logikájával össz-
hangban megvalósítsa az emberi szolidaritást, közvetítve az igazán értékes emberi 
értékeket. A munka mechanizálódására adott válaszreakcióként sok nagyvállalat 
törekszik a munkavégzés megszemélyesítésére, egyfajta kötődés és személyesség 
illúzióját kínálva. A kézműves termelési paradigmák újraéledése ugyanakkor tény-
leges választ jelenthet, visszatérést egy olyan állapothoz, amikor a termelő közvetlen 
kapcsolatban állt a termékével, és személyes kapcsolatot ápolt piacával.

A fogyasztói oldal sem marad ki a vázolt folyamatokból. A reklámok ma már 
nem pusztán a termékek hasznát hangsúlyozzák, hanem olyan életérzéseket társí-
tanak hozzájuk, mint a szerelem, a barátság, vagy a közelség érzése. Egyes üdí-
tőreklámok például már nem csupán a boldogságot ígérik, hanem az önkifejezés 
lehetőségét is, míg egy kávézó az ’őszi bekuckózás támogatójaként’ hirdeti magát. 
Az emberben így azt a benyomást keltik, hogy a legönazonosabb élményeit is a fo-
gyasztás révén érheti el.

26  Schlett (2019), i. m. 96.



Schlett András30

5. Zárszó

A jelenkor utópiája a gazdasági növekedés mindent átható ígérete, amely szerint 
minden társadalmi probléma megoldható a technológiai fejlődés révén. Ez az álom 
Platón régóta vágyott aranykorának vízióját idézi, ahol az ember, miután legyőzte 
az anyagi szűkösséget, végre felszabadulhat, és méltó, értelmes életet élhet.27 Az 
ipari társadalom valóban felszámolta a személyes függőségek korábbi formáit, mint 
a rabszolgaság és a jobbágyság, és a gazdasági fejlődés kibontakozásával elérhetővé 
vált az egyéni szabadság kiteljesedése. Az ígéret szerint egy hatékonyabb gazdaság 
egyben egy gazdagabb és szabadabb társadalmat is teremt.28

A ránézésre gazdagabb, szabadabb társadalom viszont új típusú függőségek so-
kaságát teremti. Egy olyan társadalmi-gazdasági rendszert, mely egysíkú világot 
hoz létre, mely elmossa a kulturális és mentális struktúrák sokszínűségét, az em-
beri értékek valódi alapját, válságba sodorva az egész emberi kultúrát. Bár lassan 
felismerjük ezeket a folyamatokat, megfigyelhető egy lassú tudatosodás, láthatóan 
nem érezzük át eléggé a helyzet súlyosságát. A felgyorsult élettempó mára látványos 
fázisba ért, mi pedig, mint résztvevők, éljük és elfogadjuk a jelenkori értékvilágot, 
mint a lehető legtermészetesebbet.29

Ferenc pápa egyetemünkön tett látogatásakor, mint egyház- és világtörténelmi  
alkotótársakhoz szólt az oktatókhoz és a hallgatókhoz. Beszédében így összegzett:

 „Miközben a technokrata gondolkodás a határokat nem ismerő hala-
dást hajszolja, az ember valójában törékeny és gyakran épp a határain 
érti meg, hogy Istentől függ és hogy össze van kapcsolva másokkal és a 
teremtéssel.” Majd rámutatott, hogy „a kultúra és az egyetem szerepe, 
hivatása is ebben a kontextusban ragadható meg a legjobban.”30 

27  Stonier, Tom: The Wealth of Information: A Profile of the Post-Industrial Economy, London, 
1983.

28  Chialá, Sabino: A mai ember egy keresztény szemével, Budapest, Bencés Kiadó, 2013.
29  Kuminetz Géza: Civilizáció és/vagy kultúra – katolikus szemmel. Pázmány Nap, Rektori elő- 

adás. Kézirat. Budapest, PPKE, 2023. október 15. (kézirat)
30  Ferenc pápa, i. m.



Ferenc pápa társadalmi tanítása 31

Gárdonyi Máté

FERENC PÁPA TÁRSADALMI TANÍTÁSA ÉS A SZOCIÁLIS 
KÉRDÉS ARGENTIN TAPASZTALATA

Absztrakt
Ferenc pápa megválasztása után a katolikus egyházon belül, de azon kívül is érdek-
lődés mutatkozott Argentína vallási élete iránt. Így fordult a figyelem a felszabadítás 
teológiájának helyi változata, a nép teológiája felé. A II. Vatikáni Zsinat hatására 
Latin-Amerikában megújult a lelkipásztorkodás és az egyház számára fontos lett 
a társadalmi igazságosság ügye. A felszabadítás teológiája ennek a fordulatnak a 
gyümölcse, amint Argentínában e teológiai irányzat mérsékeltebb változata, a nép 
teológiája is. Az argentin egyház is magáévá tette a szegények melletti döntést, de 
nagyobb hangsúlyt fektetett a nemzet egységének megteremtésére, és azt kereste, 
hogy miként vehet részt ebben a folyamatban. Ezért a nép teológiájának képviselői 
a II. Vatikáni Zsinat tanítását úgy magyarázták, hogy előtérbe kerüljenek a nép, a 
kultúra és a népi vallásosság értékei. Amikor Jorge Mario Bergoglio Buenos Aires 
érsekéből pápa lett, az Evangelii gaudium apostoli buzdításban az egész egyház szá-
mára felkínálta a nép teológiájának szemléletmódját. A dolgozat röviden áttekinti 
a II. Vatikáni Zsinat nyomán Latin-Amerikában bekövetkezett változásokat, az ar-
gentin egyház helyzetét a 20. század második felében, valamint a nép teológiájának 
kialakulását, egyházképét és társadalomképét.

The social teaching of Pope Francis and the Argentinian experience 
of the social question

Abstract
After the election of Pope Francis a definite curiosity has arisen about the religiou-
sity in Argentina within the RC Church and in the publicity of the world, as well. 
The attention consequently focused on the theology of the people, which can be 
considered a local variant of the theology of liberation. As a result of the Vatican 
Council II, the Church  in Latin America updated the methods of the transmission 
of the faith and acknowledged  the relevancy of the matter of social justice. This pro-
cess of ecclesial renewal resulted in the theology of liberation and in its Argentinian 
version. The RC Church in Argentina gave a positive answer for the challenge of 
poverty and social inequality, and undertook the contribution in building a coherent 



Gárdonyi Máté32

nation. The theologians of this access emphasized the evangelizing power of popular 
piety and the values of national spiritual heritage. This way of thinking has been 
offered to the whole Catholic Church in the Apostolic Exhortation Evangelii Gau-
dium by Pope Francis, i.e. Jorge Mario Bergoglio, previous archbishop of Buenos 
Aires. The paper gives a short account on the ecclesial changes in Latin America 
after the Vatican Council II and the position of the RC Church in Argentina in the 
relevant span of time, furthermore the initiation, ecclesial and social characteristics 
of the theology of the people.

Ferenc pápa és a nép teológiája1

Új pápa választásakor magától értetődő a közvélemény érdeklődése az egyházfő 
addigi életútja iránt, ide értve gondolkodásának, első megnyilatkozásainak teológiai 
hátterét is. Így történt ez II. János Pál esetében, amikor a figyelem a „vasfüggöny 
mögött” élő, kelet-európai keresztények kommunizmussal szembeni ellenállására 
irányult, vagy XVI. Benedek megválasztása után, amikor – bár kisebb intenzitással 
– a német egyetemi professzor világszemléletének gyökereit kezdték kutatni. Ferenc 
pápánál az érdeklődést egyrészt a dél-amerikai, ezen belül az argentínai egyházi élet 
sajátosságai, és az ezzel kapcsolatos személyes tapasztalatok keltették fel, másrészt 
a Latin-Amerikában kifejlődött „felszabadítás teológiájának” argentin változata, „a 
nép teológiája” (teología del pueblo). Habár nem arról van szó, hogy a katolikus 
egyház fejének tanítása mindenestül levezethető lenne egy teológiai irányzatból, 
mindazonáltal Ferenc pápa programadó apostoli buzdítása, a 2013-ban megjelent 
Evangelii gaudium tanúskodik a II. Vatikáni Zsinat helyi recepciójának hatásáról.2 
Ehelyütt nem célunk Ferenc pápa életútjának és az őt formáló társadalmi-egyházi 
tapasztalatoknak részletekbe menő bemutatása,3 inkább arra törekszünk, hogy job-
ban megértsük a zsinati egyházkép latin-amerikai befogadásának folyamatát, külö-
nös tekintettel az argentin egyházra, úgy társadalmi, mint teológiai vonatkozásban.

A II. Vatikáni Zsinat hatása Latin-Amerikára

Az 1962–1965 között ülésező II. Vatikáni egyetemes zsinat a katolikus hitélet re-
vitalizálását és az egyházszervezet korszerűsítését (aggiornamento) tűzte ki célul, 

1  A cikk egy korábbi közlemény revideált változata: Gárdonyi Máté: Ferenc pápa és a „nép 
teológiája”, in Máltai Tanulmányok 3/3 (2021) 305–316.

2  Ferenc Pápa: Evangelii gaudium, az Evangélium Öröme kezdetű apostoli buzdítása, Budapest, 
Szent István Társulat, 2014.

3  Ehhez eligazítást ad Tornielli, Andrea: Ferenc pápa. Élete, eszméi, szavai, Budapest, Szent 
István Társulat, 2013. 



Ferenc pápa társadalmi tanítása 33

egyúttal kinyilvánította a katolikus egyház párbeszédkészségét a modern világ felé. 
A zsinaton Dél- és Közép-Amerika helyi egyházait mintegy 600 püspök képviselte 
(a résztvevők 22%-a), ám befolyásuk csekély maradt az európai és észak-amerikai 
főpásztorokéhoz, teológusokéhoz képest. De három héttel a zsinat ünnepélyes lezá-
rása előtt, 1965. november 16-án – olasz és brazil püspökök kezdeményezésére – a 
zsinat 40 résztvevője a római Domitilla-katakomba oltárán aláírta az ún. katakomba 
nyilatkozatot, amely „a szolgáló és szegény egyház” melletti elköteleződést juttatta 
kifejezésre. Mégis, a zsinat jelentősége a szubkontinens számára, ahol pedig a ka-
tolikus egyház híveinek 1/3-a élt, nem annyira a latin-amerikai püspökök részvé-
teléből, mint inkább a zsinati tanítás gyors recepciójából fakadt; sőt itt ment végbe 
leginkább mélyrehatóan a zsinati dokumentumok szisztematikus alkalmazása a he-
lyi viszonyokra.4 Ennek hátterében egyrészt az állt, hogy a főpásztorok a világegy-
ház más részeinek tapasztalataival megismerkedve jobban átérezték a változtatások 
szükségességét, másrészt az, hogy már korábban – XII. Pius pápasága alatt – fontos 
kezdeményezések történtek a megújulás érdekében.

Latin-Amerika egyházi életére a XX. század közepén is rányomta bélyegét a 
spanyol és a portugál királyi patronátus öröksége, azaz a népesség döntő többsége 
katolikus volt, ám az egyházi intézményhálózat aránytalanul oszlott el; emiatt a 
helyi egyházak a hívek jelentős része számára kevés segítséget tudtak nyújtani a 
vallásosság megélésében, s alig voltak alkalmasak arra, hogy a társadalmi válto-
zásokra reagáljanak. A térség államaiban, amelyek a XIX. század elejétől kezdve 
nyerték el függetlenségüket, a politikai vezető réteg tartósan liberális eszmék hatása 
alatt állt, ezért erős volt az antiklerikalizmus; az egyház tevékenysége vagy nem 
részesült semmilyen támogatásban, vagy egyenesen üldözésnek volt kitéve a radi-
kális (szabadkőműves) politikai erők részéről (a legbrutálisabb fejleményekkel Me-
xikóban). Ezért a Római Szentszék, különösen az 1950-es években, többféle módon 
kezdte ösztönözni a nagyobb társadalmi szerepvállalást: hangsúlyozta a világi hí-
vek társadalmi aktivitásának szükségességét (Actio Catholica), új egyházmegyéket 
alapított, tettre kész püspököket nevezett ki (mint a később nagy hírnévre szert tett 
brazil Dom Helder Câmarát, a „szegények püspökét”), és a szerzetesrendek európai, 
észak-amerikai „feleslegét” latin-amerikai misszióba irányította. Előremutató kez-
deményezés volt, hogy 1955-ben – a Rio de Janeiro-i eucharisztikus világkongres�-
szushoz kapcsolódóan – létrehozták a Latin-Amerikai Püspöki Tanácsot (Consejo 
Episcopal Latinoamericano, CELAM). Ez a szervezet tette lehetővé, hogy a kato-

4  A folyamat áttekintése: Compagnon, Olivier: Lateinamerika. Die katholische Kirche,  vom 
Konzil bis zur Fünfhundertjahrfeier der Entdeckung Amerikas, in Mayeur, Jean-Marie (szerk.): 
Die Geschichte des Christentums. Religion–Politik–Kultur, Band 13, Krisen und Erneuerung (1958–
2000), Freiburg-Basel-Wien, Herder, 2002, 490–523. (or. Histoire du christianisme des origines à 
nous jours, Tome 13, Crises et Renouveau, Paris, Desclée, 2000.); Cleary, Edward L.: The trans-
formation of Latin American Christianity, c. 1950–2000, in McLeod, Hugh (szerk.): The Cambridge 
History of Christianity, vol. 9, World Christianities c. 1914 – c. 2000, New York, Cambridge Uni- 
versity Press, 2006, 366–384.



Gárdonyi Máté34

likus egyház egységes irányelveket tudjon kidolgozni a szubkontinens közös prob-
lémainak kezelésére, miközben az egyes országokban a püspöki karok tekintettel 
voltak a helyi körülményekre is.

Latin-Amerika főpásztorai és – nagyrészt európai egyetemeken kiképzett – teo-
lógusai a saját utak kereséséhez a zsinat Gaudium et spes kezdetű, lelkipásztori kons-
titúciójából nyertek ösztönzést, különösen abból a zárógondolatból, hogy „a zsinati 
nyilatkozat sok részében áltanosságban fogalmaz… ezért folytatást és kiegészítést 
igényel”.5 A helyi egyházak új önértelmezésének és társadalmi programjának alap-
jait a CELAM medellíni kongresszusa rakta le 1968-ban – ismét egy eucharisztikus 
világkongresszushoz, a bogotáihoz kapcsolódva –, ezért ezt a gyűlést „Latin-Ame-
rika II. Vatikáni Zsinatának” szokták nevezni. Az itt elfogadott közös határozat két 
súlypontja a lelkipásztorkodás megújítása és a szociális igazságosság melletti el-
köteleződés volt, azzal a felismeréssel összekapcsolva ezeket, hogy „az egyház a 
szegények mellett dönt”. Medellín olyan új utakat nyitott meg az egyházi életben, 
mint pasztorális téren a bázisközösségek születése, szociális téren pedig az egyház 
korábbinál erőteljesebb társadalmi szerepvállalása, s annak teológiai megalapozása. 
A világi hívekből alakult bibliaolvasó és imádkozó közösségek jóváhagyása, sőt tá-
mogatása a püspökök részéről egyrészt a paphiányra adott válasz volt, másrészt an-
nak elismerése, hogy a hívek keresztelésükből fakadóan „saját jogukon” segíthetik 
egymást az előrehaladásban a lelkiélet útján.

A Latin-Amerikára jellemző teológiai útkeresés igen hamar egy sajátos irányzat 
kialakulásához vezetett, amelyet a felszabadítás teológiájának neveztek el. A kez-
detek a zsinat idejére nyúlnak vissza, amikor a püspöki karok teológus szakértői a 
brazíliai Petrópolisban találkoztak egymással (1964); majd progresszív papi moz-
galmak alakultak az egyes országokban (elsőként Argentínában a „Papok a harma-
dik világért” mozgalom, 1965). Mégis két teológiai mű hatása bizonyult átütő erejű-
nek, mindkettő 1971-ben jelent meg: a perui egyházmegyés pap (később domonkos 
szerzetes), Gustavo Gutiérrez programadó könyvéé (Teología de la Liberación), és 
Leonardo Boff brazil ferences munkájáé Jézus Krisztusról, a felszabadítóról (Jesus 
Cristo libertador).6 Ezáltal olyan kontextuális teológia kezdett formálódni, amely 
a keresztény üzenetet a zsinat utáni biblikus, dogmatikai, erkölcstani felismerések 
fényében kívánta hatékonnyá tenni a latin-amerikai társadalmi valóság megváltoz-
tatása érdekében. E cél eléréséhez a teológusok szükségesnek tartották a gazdasági 
és szociális viszonyok analizáló megismerését, közgazdaságtani és a szociológiai 
vizsgálatok, modellek beemelését az egyházi diskurzusba. Ez utóbbi törekvés – el-
sősorban a marxizmus alaptételeinek elfogadása miatt –, valamint a krisztológia 
„megrövidítésének” gyanúja azonban vitát váltott ki, és a Római Szentszék beavat-

5  II. Vatikáni Zsinat: Gaudium et spes konstitúció (1965. dec. 7.), in Diós István (szerk.): A II. 
Vatikáni Zsinat dokumentumai, Budapest, Szent István Társulat, 2000, 649–740. 737.

6  Bofftól magyarul olvasható Boff, Leonardo: Miatyánk. A teljes felszabadítás imája, Budapest, 
Ecclesia, 1979.



Ferenc pápa társadalmi tanítása 35

kozását vonta maga után több teológus esetében; mindazonáltal a felszabadítás teo-
lógiája megtermékenyítően hatott más, zsinat utáni teológiai útkeresésekre (Gutiér-
rez-Müller 2017, Patsch 2014).7

Annak dacára, hogy a latin-amerikai egyház fősodra a Medellínben kijelölt úton 
haladt tovább (hivatalosan a Celam következő, pueblai kongresszusán 1979-ben), s 
a viták ellenére II. János Pál pápa elismerte a felszabadítás teológiájának értékeit, 
a helyi egyházaknak számos kihívással kellett szembenéznie. Problémákat vetett 
fel mindenekelőtt az egyházi vezetésnek a politikai változásokhoz való viszonyulá-
sa, különös tekintettel a katonai diktatúrák időszakára, amikor a katolikus egyház 
könnyen került a baloldali politikai erők, sőt a forradalmi törekvések támogatásának 
gyanújába (bázisközösségek állásfoglalásai, nyomornegyedekben élő papok tevé-
kenysége). Ennek a gyanúnak tápot adott az egyházi személyek vonzódása az 1959-
ben létrejött kubai szocialista állam társadalmi egyenlőséget hirdető programja iránt 
(bár a kubai kommunisták az ateizmus propagálásában is követték a Szovjetunió 
példáját), később pedig papok csatlakozása az 1979-es nicaraguai forradalomhoz 
(pl. Ernesto Cardenal). A forradalmi eszmékkel való azonosulás néha odáig ment, 
hogy papok is részt vettek a gerillaharcokban (a legismertebb a kolumbiai Camillo 
Torres, †1966). Amerika felfedezésének 500. évfordulója 1992-ben vitakérdéssé tet-
te a katolikus egyház történelmi szerepét: mennyiben felelős az egyház a földrész 
leigázásáért és hosszan tartó kizsákmányolásáért?8 Ráadásul ezekben az évtizedek-
ben a katolikus vallás – országonként eltérő mértékben – versenytársakat kapott az 
észak-amerikai hátterű pünkösdi megaegyházak megjelenésével, illetve a korábban 
üldözött afrikai vallásgyakorlatok legalizálásával. Mindennek ellenére a katolikus 
egyház társadalmi elfogadottsága és hatása – ismét csak országonként különböző 
mértékben – nőtt a zsinat utáni évtizedekben. A papok száma jelentősen emelkedett, 
1960–2000 között 70%-kal (bár ez részben a konzervatív egyházi körökben történt, 
amint az Opus Dei vagy a Legio Christi sikere mutatja); az elkötelezett világi hívek 
aktivitása révén erősödött az egyházi jelenlét úgy az államéletben, mint a marginali-
zált rétegek körében. Annak is kedvező hatása lett, hogy az egyház sikeres szociális 
és oktatási programokat kezdeményezett a nyomor és a kiszolgáltatottság felszámo-
lása érdekében.

7  Erről részletesebben lásd Gutiérrez, Gustavo – Müller, Gerhard Ludwig: A szegények ol-
dalán. A felszabadítás teológiája, Budapest, Új Ember, 2017.; Patsch Ferenc: Teológia életközelben. 
A felszabadítás teológiák eredete, irányzatai és kilátásai, in Teológia 48/1-2 (2014) 31–49. 

8  Ezt a problémát járja körül Gutiérrez, Gustavo: Isten vagy az arany az Indiákon. Latin-Ame-
rika a XVI. században, Szeged, Agapé, 1995.



Gárdonyi Máté36

Argentin tapasztalatok és a nép teológiájának kibontakozása

Argentína több szempontból más utat járt be a XX. század folyamán, mint a szub-
kontinens többi országa.9 Itt kevésbé maradt meghatározó az indián népesség ará-
nya az összlakosságon belül (az indiánok aránya 2,5%, a meszticeké 10%, míg a 
szomszédos Bolíviában a kettő együtt 85, Paraguayban 95%). Az 1870-es, ’80-as 
években az állam felségterületének kiterjesztését a keleti pampákra és Patagóniára 
az indián őslakosság elleni hadjáratok révén érték el („a pusztaság meghódítása”). 
Az argentínai tipikus bevándorló társadalom, amely 1850–1950 között a második 
legmagasabb bevándorlási rátát produkálta az Egyesült Államok után. A 6,6 millió 
bevándorló között jelentős volt az olaszok száma (ma a lakosság 60%-a rendelkezik 
legalább egy olasz felmenővel), továbbá jellemző volt és maradt az urbanizáltság 
magas foka (jelenleg 92%; Buenos Aires agglomerációja 13 millió lakost számlál). 
Mivel a bevándorlók döntő többsége katolikus országból érkezett, az egyház fontos 
tényező lett a társadalmi integráció folyamatában, miközben elfogadta a politikai 
elit irányító szerepét, akár választott kormányokról, akár katonai diktatúrákról volt 
szó. Ez érvényes Juan Domingo Perón első elnökségének időszakára is (1946–1955), 
bár ennek végén már antiklerikális politika érvényesült. Mindazonáltal egyházi kö-
rökben is megmaradt a peronizmus, mint a kapitalizmus és szocializmus közötti 
„harmadik út” varázsa, köszönhetően a társadalmi igazságosság, a gazdasági füg-
getlenség és a politikai szuverenitás meghirdetésének, s annak, hogy a peronizmus a 
munkásság felemelését tűzte zászlajára. Ambivalens volt az egyház magatartása az 
1976–1983 közötti katonai diktatúra idején, amelyet hivatalosan Nemzeti Újjászer-
vezési Folyamatnak neveztek, de amely úgy maradt meg a nemzeti emlékezetben, 
mint a baloldali gerillákkal és más politikai ellenfelekkel szembeni „piszkos hábo-
rú”. Míg a püspöki kar visszafogottan lojális volt a rezsim felé, addig a papság egy 
része a gerillák támogatásának gyanújába keveredett, és a megtorlás áldozatává vált 
(ismert példája ennek a nemrég elhunyt, ekkor Argentínában élő magyar jezsuita, 
Jálics Ferenc sorsa). A XX. századi argentin történelem sajátos vonása, hogy a gaz-
dasági életet a század első évtizedeiben prosperitás jellemezte (ez tette vonzóvá az 
országot a bevándorlók számára), később viszont gazdasági válságok sora sújtotta 
Argentínát, ami a társadalom egy jelentős részének lecsúszásához vezetett. 

Azok az Európából érkezett misszionáriusok, akik a pápák szociális tanítását 
akarták átültetni a gyakorlatba, az 1940-es, ’50-es években a helyi egyház érdek-
telenségével szembesültek, sőt kezdeményezéseik az egyházi vezetés ellenállásába 
ütköztek.10 Ezen a helyzeten változtatott a II. Vatikáni Zsinat által generált új egy-

9  A szubkontinens XIX–XX. századi történetéhez lásd Anderle Ádám: Latin-Amerika története, 
Budapest, Pannonica, 1998, 88–180.

10  Az 1946-ban Dél-Amerikába „száműzött” magyar jezsuita, Nagy Töhötöm keserű tapasztala-
tairól ír Petrás Éva: Álarcok mögött. Nagy Töhötöm életei, Budapest-Pécs, ÁBTL-Kronosz, 2019, 
137–160.



Ferenc pápa társadalmi tanítása 37

ház- és társadalomkép érvényre jutása. 1966-ban hozták létre az argentin püspökök 
azt a lelkipásztori bizottságot (Comisión Episcopal de Pastoral COEPAL), amely 
a lelkipásztorkodás megújítása és az egyház szociális tanításának terjesztése iránt 
elkötelezett professzorokból állt. E bizottság előkészítő munkája nyomán fogadták 
el a püspökök 1969-ben a San Miguel-i nyilatkozatot, saját országukra alkalmazva a 
medellíni alapelveket. Ezután vette kezdetét a felszabadítás teológiájának recepciója 
az argentin teológusok részéről, akik világi papok, jezsuiták és más rendek tagjai 
voltak, s akik szakmai kapcsolatot alakítottak ki a Buenos Aires-i egyetem szocioló-
gia tanszékével. Miután a ’60-as évek elejétől a Jézus Kistestvérei szerzetesközösség 
tagjai már megosztották életüket a munkásokkal, 1969-től a főváros érseke engedé-
lyezte, hogy papok költözzenek a nyomornegyedekbe (curas villeros).

Ezek a kezdeményezések és tapasztalatok elősegítették a felszabadítás teológiája 
helyi változatának kialakulását. Ez lett a nép teológiája, amelyet olyan teológusok 
neve fémjelzett, mint Lucio Gera, a Buenos Aires-i katolikus egyetem dogmati-
ka-professzora (1924–2012),11 Rafael Tello, az egyházmegyei nagyszeminárium fi-
lozófiatanára (1917–2002), és a jezsuita Juan Carlos Scannone (1931–2019), a ké-
sőbbi Ferenc pápa egyik rendi tanára. A felszabadítás teológiájának ez az argentin 
áramlata is súlyt fektetett a társadalmi valóság szociológiai vizsgálatokon nyugvó 
leírására, annak érdekében, hogy az egyház együtt tudjon működni a gazdasági és 
politikai függések felszámolásában, legyenek azok külső (az Egyesült Államok felől 
ható imperialista), vagy belső (a kapitalista piacgazdaság működési mechanizmu-
saiból fakadó) függések. Ugyancsak hangsúlyos maradt az egyház döntése a szegé-
nyek mellett, ami a felszabadítás fogalmának „integrált felfogásában” tükröződött: 
ez egyszerre jelent megszabadulást a bűntől, és felszabadulást a szociális elnyomás, 
a bűnös társadalmi struktúrák uralma alól. A nép teológiájának képviselői azonban 
a társadalom megváltoztatásának lehetőségét más latin-amerikai áramlatoknál mér-
sékeltebben képzelték el, azaz számukra nem egy szekuláris hátterű szociális-gaz-
dasági paradigma átvétele, hanem a lelkipásztori attitűd megváltoztatása jelentette 
az egyház útját. Ennek jegyében érdeklődésük középpontjába nem annyira a társa-
dalmon belüli konfliktusokban, mint inkább a társadalom egységének megteremté-
sében való részvétel állt.

A nép teológiája által preferált értékek

Annak érdekében, hogy a helyi egyház kezdeményezően tudjon részt venni Argen- 
tína életében, a nép teológiájának kidolgozói az alapelvek tisztázására törekedtek a 
II. Vatikáni Zsinat tanítása alapján, elmélyítve olyan kulcsfogalmak értelmezését, 
mint a „nép”, a „kultúra” és a „népi vallásosság”. Itt most csak e fogalmi keret be-

11  Gera, Lucio: La religione del popolo. Chiesa, teologia e liberazione in America Latina, Bo-
logna, Dehoniane, 2015.



Gárdonyi Máté38

mutatására vállalkozunk, utalva az argentin teológusok újabb nemzedékéhez tartozó 
Carlos Maria Galli magyar nyelven is olvasható tanulmányára, amely bepillantást 
enged e csoport tagjainak gondolkodásmódjába.12 

A nép fogalma, amely ennek a teológiai irányzatnak az ismertetőjegye lett, több 
jelentésréteget hordoz: mindenekelőtt a Lumen gentium dogmatikai konstitúció által 
központi kategóriává tett „egyház, mint Isten népe” modellre utal,13 egyúttal egy 
modern állam lakosságára is, a felszabadítás teológiájának kontextusában pedig a 
társadalom elnyomott részére. Bár az argentin teológusok kitartanak a szegények 
melletti döntés prioritása mellett, a népet mégsem társadalmi osztályként fogják fel 
(ahogy a felszabadítás teológiájának fősodra), inkább a modern nemzetfogalomra 
alapozva beszélnek az argentin népről, amelynek egysége a közös történelemben 
gyökeredzik és a mindenki számára hozzáférhető közjót vetíti előre. Alapvető – 
pasztorális indíttatású – kérdésük így hangzik: az egyház, mint Isten népe hogyan 
„testesülhet meg” a saját népük körében? Ebből a szempontból fontos referencia az 
Újszövetség tapasztalata arról, hogy Isten a „népekből” (ethné) alkot egy új válasz-
tott népet (laosz) magának.

Ahhoz, hogy az egyház feladatait pontosabban kijelölhessék az evangelizáció 
terén, a nép teológiájának képviselői a kultúra fogalmát hívják segítségül. A kultú-
rát a zsinat lelkipásztori konstitúciója úgy határozta meg, mint „általános értelem-
ben mindazt, amivel a maga sokirányú… képességét kiműveli és kibontakoztatja 
az ember”. Az argentin teológusok számára a zsinati dokumentum azon passzusa 
jelent kiindulópontot, amely szerint „az emberi kultúrának szükségszerűen történeti 
és társadalmi arculata van”.14 Ennek apropóján reflektálnak a kultúra dinamikusan 
változó és az emberi együttélés normáit megalapozó jellegére. A nép teológiája sze-
rint a kultúra a társadalomnak vagy a társadalom egy részének „közös életstílusa”, 
illetve „a különböző egzisztenciális helyzetekhez igazodó magatartások komplexu-
ma”.15 Az egyház lelkipásztori szolgálatának arra kell irányulnia, hogy ez a közös 
életstílus „a hit által megjelölt kultúra” legyen. Ennek eléréséhez előfeltétel, hogy a 
nép ne a hatalmi tényezők által irányított tömeg, hanem öntudatos állampolgárok 
közössége legyen, amely kialakítja saját közös értékrendjét. Ebben a kontextusban 
az alsóbb néprétegeket megnyomorító intézményes és strukturális igazságtalanság 
árulás az egész néppel szemben, s a népnek az a része, amely ebben közreműködik, 
„ellen-nép” (antipueblo). A nép egysége ugyanakkor semmiképpen sem felülről ve-
zényelt egyöntetűség, hanem a sokféleség egysége, „kiengesztelődött sokszínűség”. 

12  Galli, Carlos Maria: Az „Isten népe” fogalom visszatérése. Argentin egyháztan és az egyház 
megújítása, in Sapientiana 9/1 (2016) 61–77.

13  II. Vatikáni Zsinat: Lumen gentium konstitúció (1964. nov. 21.), in Diós István (szerk.): A II. 
Vatikáni Zsinat dokumentumai, Budapest, Szent István Társulat, 2000, 141–210. 149–159.

14  II. Vatikáni Zsinat: Gaudium et spes konstitúció (1965. dec. 7.), in Diós István (szerk.): A II. 
Vatikáni Zsinat dokumentumai, Budapest, Szent István Társulat, 2000, 649–740. 699.

15  Scannone, Juan Carlos: La teología argentina del pueblo, in Gregorianum 96/1 (2015) 9–24. 
12–13.



Ferenc pápa társadalmi tanítása 39

Az „önszerveződő nép” ideálja a nép teológiájának képviselői számára vonzóvá te-
szi a szakszervezeti és polgári jogi mozgalmakat éppúgy, mint a pacifista, feminista 
és környezetvédő kezdeményezéseket; a civil társadalom ébredésében, az önkénte-
sek és a nem-kormányzati szervezetek (NGO-k) aktivitásában – a II. Vatikáni Zsinat 
kifejezésével élve – „az idők jeleit” ismerik fel.16

Ahhoz, hogy az egyház be tudja tölteni küldetését, a nép teológiájának képvise-
lői szerint a korábbiaknál jobban kell támaszkodnia a népi vallásosságra. Ez alatt 
azonban nem az autokton népi kultúra vallási kifejezési formáit értik, hanem a falusi 
és városi kultúrák – ide értve „a külvárosok kultúráját” is – keresztény hittel össze-
függésbe hozható szokásait. Igaz, történelmi tapasztalatként hivatkoznak arra, hogy 
a latin-amerikai népi vallásosság ellenállt a felvilágosodás és a szekularizmus rom-
boló hatásának, s fennmaradt a vallásosság kifejezési formáinak pluralitása (amit 
„népi misztikának” neveznek). Mégis inkább arról a nem-teoretikus, szituált vallá-
sosságról van szó, amely konkrét élethelyzetekben ad iránymutatást az embereknek 
(„népi bölcsesség”), vagy a katolikus áhítat olyan megnyilvánulásairól, amelyek át-
hidalják a felekezeti korlátokat (mint a Mária-kegyhelyek látogatása a pünkösdi egy-
házak, afrikai vallások követői részéről is). Ezért a klerikalizmussal, mint mindenre 
kiterjedő papi irányítással szemben teret kell adni annak, hogy „a nép folyamatosan 
evangelizálja önmagát”. A népi vallásosságnak ez a fajta felértékelése a nép teoló-
giájának képviselőinél elvezetett a hívek hitérzékéről (sensus fidei fidelium) szóló 
egyházi tanítás újragondolásához, ami „a nép tévedhetetlenségének” hangoztatásá-
ban nyilvánult meg. Ennek a hagyományos egyházi felfogás felől nézve problemati-
kus kifejezésmódnak a korrekt értelmezéséhez éppen Jorge Mario Bergoglio adott 
támpontot, még az argentin jezsuita provincia elöljárójaként (1974-ben): „amikor 
meg akarod tudni, hogy mit kell hinni, fordulj az egyházi tanítóhivatalhoz, amikor 
viszont azt akarod megtudni, hogyan hisz az egyház, fordulj a hívő néphez”.17

Miután Buenos Aires érsekét, Bergoglio bíborost pápává választották, a latin- 
amerikai teológiai áramlatok között addig kevesebb figyelemre méltatott argentínai 
nép teológiája hirtelen az érdeklődés középpontjába került. Annak ellenére, hogy 
korábban nem azonosította magát teljesen a felszabadítás teológiájának ezen irány-
zatával,18 mindazonáltal pápai megnyilatkozásai tükrözik a nép teológiájának szó-
használatát, egyház- és társadalomképét.19 „Ferenc pápát jobban értjük, ha ismerjük 
a latin-amerikai egyházat…, és ha ismerjük Argentína teológiáját” – fogalmaz a Pá-
pai Teológiai Bizottság tagjává 2014-ben kinevezett argentin teológus, Carlos Maria 

16  Uo. 20.
17  Idézi Dietlein, Georg: Teología del Pueblo. Schlüsselstein zum Denken von Papst Franziskus, 

Münchener Theologische Zeitschrift 57 (2016) 54–66. 60.
18  Bergoglio rendtársa, Juan Carlos Scannone ilyen értelmű visszaemlékezését idézi Dietlein, 

Uo. 56.
19  Scannone, Juan Carlos: Papa Francesco e la teologia del popolo, La Civiltà Cattolica 165/I 

(2014) 571–590.



Gárdonyi Máté40

Galli.20 Az Evangelii gaudium kezdetű apostoli buzdításában az egyházfő mintegy 
felkínálta a nép teológiájának szemléletmódját a világegyház számára. Egyúttal azt 
a feladatot jelölte ki, hogy a katolikus egyház az evangelizáció hatékony eszköze 
legyen a modern világban, mint „kilépő egyház” (Iglesia en salida), azaz „a missziós 
tanítványok közössége, akik kezdeményeznek, bevonódnak, kísérnek, gyümölcsöt 
hoznak, ünnepelnek”.21 Ferenc pápa erre hívta meg a magyar katolikusokat is két 
budapesti látogatásán.

20  Galli, Carlos Maria: Az „Isten népe” fogalom visszatérése. Argentin egyháztan és az egyház 
megújítása, Sapientiana 9/1 (2016) 61–77. 64.

21  Ferenc Pápa: Evangelii gaudium. Az Evangélium Öröme kezdetű apostoli buzdítása, Budapest, 
Szent István Társulat, 2014, 18.



Törekvés az igazságra: Ferenc pápa, Romano Guardini és Ulpianus 41

El Beheiri Nadja

TÖREKVÉS AZ IGAZSÁGRA: 
FERENC PÁPA, ROMANO GUARDINI ÉS ULPIANUS

Absztrakt: 
Ferenc pápa többször hivatkozott Romano Guardinira, különösen a modern tech-
nológia kihívásaival szembesülve. A pápa az olasz-német gondolkodótól azt a né-
zetet veszi át, hogy az ember csak akkor képes felelősen bánni az uralma alá került 
hatalommal, ha nyitott marad a természet és Isten szemlélésére. Tanulmányomban 
röviden bemutatom azokat a gondolatokat, ahol a pápa Guardini tanításaira épít. Ezt 
követően vázlatosan áttekintem az ókori római jogászok természethez való viszo-
nyát. Az ókorban az ember még elfogadta a természetet adott keretrendszerként, és 
csak a keresztény hit hatására kezdett fokozatosan uralkodóként tekinteni magára a 
természet fölött. A modern kor egyik legnagyobb kihívása, hogy ezt az uralmat újra 
szolgálatnak tekintsük.

Affecting truth: Pope Francis, Romano Guardini and Ulpianus

Pope Francis has frequently referenced Romano Guardini, particularly in relation to 
the challenges posed by modern technology. The Pope draws from the Italian-Ger-
man thinker the idea that humanity can only responsibly manage the power entrus-
ted to it by remaining open to the contemplation of nature and God. In my contribu-
tion, I briefly present the thoughts where the Pope draws inspiration from Guardini. 
In a second step, I outline the ancient Roman jurists' perspective on humanity's re-
lationship with nature. In antiquity, humans accepted nature as a given framework, 
and it was only under the influence of Christian faith that they gradually began to 
see themselves as masters over it. One of the greatest challenges of the modern era 
is to once again view this dominion as a form of service.

1. Bevezetés

Tanulmányom címében három személyt jelöltem meg. Mindegyikük egy sajátos, 
önálló gondolatvilágot képvisel, ám közös jellemvonásuk az igazságra való törekvés.



El Beheiri Nadja42

Ferenc pápa vezeti az egyházat a 21. században. A huszadik század első felében 
megtapasztalható keresztény megújulásnak Romano Guardini volt az egyik meg-
határozó szereplője1, míg Ulpianus az ún. klasszikus római jogtudomány kiemelke-
dő alakja volt.2 A következőkben olyan tételekre szeretnék rámutatni, amelyek nem 
csak meghatározták az igazságra való törekvésüket, hanem lehetővé is tették azt. 
A három személy összekapcsolása első látásra szokatlannak és meglepőnek tűnhet, 
fejtegetéseink során azonban ki fog derülni, hogy a közöttük fennálló kapcsolat nem 
is annyira távoli.  Ferenc pápa több alapvető dokumentumban is merít Guardinitól. 
Nem véletlenül, hiszen a későbbi pápa a 80-as években Frankfurtban disszertációt 
írt Guardini munkásságáról. Az értekezés, amelyet Bergolio valamilyen okból kifo-
lyólag már nem  tudott megvédeni,  Guardininak konkrétan a Gegensätzéről szóló 
elméletét tárgyalta. A fogalom nehezen fordítható magyar nyelvre, hiszen Guardini 
nem ellentétekben, hanem egymást rendező pólusokban, egymással feszültségben 
álló sarokpontokban gondolkodik.3 Guardini a római eszméről tett egyik kom-
mentárja mutatja, hogy mély rálátása van az ókori gondolkodásra. A német-olasz 
gondolkodó megjegyzése a rómaiak realista és egyben az evilági dolgokban meg�-
gyökeresedett szemléletmódról szól4, amely jelentős szerepet tölt be az itt tárgyalt 
kérdések szempontjából is. 

2. Ferenc pápa

Ferenc pápa nevével és tanító hivatalával egyaránt a szegények és a társadalom 
perifériáin álló emberek felé irányítja figyelmünket. Ferenc pápa által képviselt 
társadalmi etikával kapcsolatos könyvében Martin Schlag, az osztrák-amerikai 
szerző, azzal a momentummal hasonlítja össze Jorge Mario Bergolio találkozását 
a szegényekkel, mint amikor a későbbi jezsuita generális, Pedro Arrupe Japánban, 
Hiroshimában az atombomba ledobását élte át. Mindkét esetben a fájdalmas ta-
pasztalat egy paradigmaváltáshoz vezetett.5 A szegényekkel való kapcsolat együtt-
érző, gyengéd szívet ad nekünk. Ez a beállítottság Ferenc pápa szerint szükséges 
akkor is, amikor az ember a természet – a teremtés – felé közeledik. Egyetemünkön 

1   Guardinival kapcsolatban lsd. Gerl-Falkovitz, Hanna Barbara: Romano Guardini: Kon-
turen des Lebens und Spuren des Denkens, Verlag-Gemeinschaft Topos Plus, 2010. 

2  Ulpianus munkássága tekintetében lsd. Honoré, Tony: Ulpian, Oxford University Press, 2002. 
3  A pápa Guardini a Gegensätzeről szóló elméletét az Evangelii Gaudium c. apostoli buzdítá-

sa során az Egyház társadalmi tanításáról szóló alapelvei tárgyalásával kapcsolatban alkalmazza. 
https://www.vatican.va/content/francesco/hu/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esorta-
zione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html: 221–237. 

4  Guardini, Romano: Das Ende der Neuzeit. Die Macht, Ostfildern/Paderborn, Grünewald/
Schöningh, 2019, 15.

5  Schlag, Martin: The Business Francis Means, Washington, The Catholic University of Ame- 
rica Press 2017, 



Törekvés az igazságra: Ferenc pápa, Romano Guardini és Ulpianus 43

Ferenc pápa így fogalmazott: „És miközben a technokrata gondolkodás a határo-
kat nem ismerő haladást hajszolja, az ember valójában törékeny és gyakran épp a 
határain érti meg, hogy Istentől függ és hogy össze van kapcsolva másokkal és a 
teremtéssel.”6

3. Romano Guardini

Romano Guardini 1885-ben született Veronában. Édesapja kereskedő volt, az ő 
munkája miatt a család 1886-ban Mainzba költözött. Ezért Guardini képzettsége és 
gondolkodása német befolyás alatt áll. Igen terjedelmes publikációs tevékenysége 
majdnem kizárólag német nyelven látott napvilágot. Édesapja 1919-ben váratlanul 
hunyt el; ezt követően édesanyja a Comói-tóhoz költözött. Az ottani látogatások so-
rán készültek azok a levelek, amelyekből a Pápa egyetemünkön tartott beszédében 
idézett. A Comói-tó Alessandro Manzoni „I promessi sposi” – A jegyesek c. regé-
nyéből ismert, hiszen a történet a Comói-tónál játszódik. Guardini az ottani, egykor 
romantikus környezetben tapasztalta meg a fokozatos gépesítést, például a gőzhajók 
bevezetése által. Guardini alapvetően nem viszonyult negatívan a fejlődéshez. A 
nagy gondolkodó a keresztény hitben látta a technikai fejlődés előfeltételét, hiszen 
az ember csak a kereszténységben való meggyökeresedés révén tudott a természet 
fölé emelkedni, és azt valóban uralma alá hajtani. A probléma nem önmagában a 
fejlődés vagy a haladás, hanem az, hogy az ember a technológia segítségével hatal-
mába kívánja ejteni a természetet, és uralkodni próbál rajta. 

Az újkorig a természet csak Isten műveként volt értelmezhető. Az ember tevé-
kenysége révén Istent szolgálta. Az újkor embere ezzel szemben maga az embert, 
főként pedig a kivételes képességekkel rendelkező embert, tekintette mércének. Gu-
radini szerint így született meg az alany és az alanyiság fogalma. A természet már 
nem teremtésként jelent meg, így az Isten szolgálatából kivált alany a természetet 
alakítani kezdte. A német-olasz szerző úgy fogalmaz, hogy „az ember, aki régen 
Istent imádta és szolgálta, teremtővé vált”. Ezzel kapcsolatban keletkezett egy har-
madik fogalom: a kultúra fogalma. Az ember saját életét, ami már nem Isten műve, 
az alany saját műveként a kultúra révén rendezi. Természet, alany és kultúra három 
olyan tétel, amelyen keresztül a modern ember magyarázza a világot.7

Ha csak arra szorítkozunk, amit Ferenc pápa Guardinitől átvett, a következő ag-
godalmakat említhetjük: a technikai fejlődés valójában nem az ember hasznát vagy 
jólétét8, hanem hatalma növekedését célozza meg. A modern embert pedig nem a ha-

6  https://katolikus.hu/cikk/ferenc-papa-beszede-az-egyetemi-es-kulturalis-elet-kepviseloihez. 
7  Guardini, Romano: Das Ende der Neuzeit. Die Macht, Ostfildern/Paderborn, Grünewald/

Schöningh, 2019, 41.
8  https://regi.katolikus.hu/konyvtar.php?h=469, 108. margószám



El Beheiri Nadja44

talom helyes használatára nevelték.9 Ő a technikai észszerűséget (látásmódot) a va-
lóság fölé helyezte. Azon keresztül, hogy az ember az újkorban saját magát helyezte 
a középpontba, a természetet többé már nem „tartja sem érvényes normának, sem 
élő oltalomnak. A technikai ember a természetet előfeltételek nélkül, tárgyilagosan 
térnek és anyagnak tekinti, amelyre művéhez szüksége van, amelyben minden be-
leadható, bármi történjék is vele.10 Megoldásként a pápa átveszi Guardinitól azt a 
gondolatot, amely szerint nem elegendő az egyén jóra való áttérése, hanem a minden 
erő összefogása szükséges. A Laudato sí c. enciklikában Ferenc pápa Guardini „Das 
Ende der Neuzeit” – Az újkor vége – című művéből idéz, ami1950-ben jelent meg. 
Egyetemünkön tartott beszédében a pápa a Comói-tónál írt leveleiből idézett. Ezeket 
a leveleket legjobb barátjának és paptársának, Joseph Weigernek írta. Tekintettel 
arra, hogy levelek még a második világháború előtt keletkeztek az elmondottak pró-
féciai jelleggel bírnak.     

A levelekben Guardini a természet megismerésének különböző módjait igyekezik 
felvázolni. A középkori világban az ember szemléli a természetet, lakhatóvá teszi 
azt, uralkodása gyengéd, miközben alkalmazkodik a természethez. Ezzel szemben 
az újkori ember nem szemlél, hanem elemez. Észszerűsége révén megfogalmazza a 
természetre vonatkozó törvényeket, és így uralkodik fölöttük. Uralkodása kényszer; 
önkényes, tisztelettől mentes kényszer. A természethez alkalmazkodó megismerés-
sel kapcsolatban Guardini még a következő igéket is használja: megismerni, kiemel-
ni, indítani, a természetes erőket és viszonyokat egymásra hangolni.11 

E folyamat során a természet megmaradt természetnek. Az emberi értelem által 
áthatott természet az emberi szándékot, az általa értelmezett, és általa megraga-
dott lényegi kapcsolatokat szolgáló természet. Az ember alkalmazkodik a természet 
szerves összefüggéseihez. Uralkodása szolgálattá válik. Az új uralkodása minden-
féle, a természet által előirányzott mércétől mentes: az újkor embere – Guardini 
szerint – a természet által adott iránymutatással szemben közömbös. Az ember fel-
ismeri a természetben rejlő képleteket, és saját céljainak megfelelően kezeli azokat. 
Ennek a folyamatnak a megtestesítője a gép. A gépek, Guardini definíciója szerint, 
vasból készült, meghatározott célra irányuló képletek.12

Guradini azonban nem áll meg ezen a ponton. Erőt vesz magán, és a jövő felé te-
kint. A technikai fejlődésre vonatkozóan úgy fogalmaz, hogy valami nagy, jövőbeni 
tételről van szó, amit csak később fogunk világosan látni. Következtetésképpen azt 
mondja, hogy az új csak azért rendelkezik pusztító hatással, mert az ember, aki ezt 
kezelni tudja, még nem született meg. (Das Neue wirkt zerstörend, weil der Mensch, 
der zu ihm gehört, noch nicht da ist).13 

9  Uo. 105. margószám
10  Uo. 115. margószám
11  Guardini, Romano: Briefe vom Comer See, Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag, 1927, 52.
12  Uo. 55. 
13  Uo. 92. 



Törekvés az igazságra: Ferenc pápa, Romano Guardini és Ulpianus 45

Az „új ember”, akit Guardini szem előtt tart, fenntartások nélkül elfogadja saját 
korát, annak minden technikai fejlődésével együtt, de megvesztegethetetlen szíve 
érzékeny marad mindarra, ami az új világban romboló és embertelen. Az új ember 
határozott igent mond az új időkre, nem gondol visszafejlődésre. A megoldás az em-
ber belső életéből kell, hogy fakadjon. A technikai fejlődés révén egy új rend – egy 
új kozmosz jön létre, és az ember fel kell, hogy nőjön hozzá. 

4. Ulpianus 

Ulpianus a Digesta első fragmentumában azt mondja, hogy a jogász az igazságot 
keresi.14 Ilyen értelemben véve képviselheti az ő neve egy korszak gondolkodását. 
Tőle származik a híres definíció is, miszerint természetjogon – ius naturale – azt 
értjük, ami által a természet minden élőlényt tanít: Ius naturale est quod natura 
omnia animalia docuit.15 Ez egy, az évszázadok során nagyon gyakran idézett, és 
jelentésében nagyon vitatott definíció. A vita középpontjában az a kérdés áll, hogy 
a minden élőlényre vonatkozó természet valóban alkalmas-e a jogra vonatkozó kér-
dések irányítására. A fogalommeghatározás továbbélése során láthatjuk, hogy a 
középkorban a világi jogtudomány képviselői, a dekretisták, inkább hajlamosak 
voltak az ulpianusi definíció naturalista, a természet ösztöneként való értelmezésé-
re. A kánonjog művelői velük szemben a ius naturaleban egy természetes, a jó és 
rossz megkülönböztetésre irányuló képességet láttak.16 A két megközelítés közötti 
különbség legalább ami az ókori felfogást illeti – talán csak árnyalatok kérdése. 
Ulpianus a fogalom meghatározása során a hímnemű és nőnemű között létező von-
zerőt említi példaként, amely az ember esetben a házassághoz valamint a gyerme-
kek nemzéséhez és neveléséhez vezet. A gyermekek nevelése már az értelem által 
végzett tevékenység, amely során az ember arra hívatott, hogy jó és rossz között 
tegyen különbséget.17

A természetjog bizonyos értelemben ellenpólust jelöl a pozitív, az ember által 
alkotott joggal szemben. A természetjog rendező funkcióját Wolfgang Waldstein 
a vorpositive Ordnungselemente – a pozitív jog előtt álló rendezőelemek – foga-
lommal fémjelezte. Ezek az elemek szerves kapcsolatban állnak egymással, és azt 

14  D. 1, 1, 1, 1 [Ulp. 1 inst.]: Cuius merito quis nos sacerdotes appellet: iustitiam namque colimus 
et boni et aequi notitiam profitemur, aequum ab iniquo separantes, licitum ab illicito discernentes, 
bonos non solum metu poenarum, verum etiam praemiorum quoque exhortatione efficere cupientes, 
veram nisi fallor philosophiam, non simulatam affectantes.

15  Vö. D. 1, 1, 1, 3 [Ulp. 1 inst.].
16  Vö. ezzel kapcsolatban El Beheiri, Nadja: Die Rechtstraditionen Europas und das Natur-

recht, in El Beheiri, Nadja: Hoffnung und Auftrag, Freiburg im Breisgau, 2017, 94.
17 D. 1, 1, 1, 3 [Ulp. 1 inst.] (…) hinc descendit maris atque feminae coniunctio, quam nos matri-

monium appellamus, hinc liberorum procreatio, hinc educatio: (…). 



El Beheiri Nadja46

biztosítják, hogy a jogi megoldások során ne az önkény vegye át az irányítást. Első 
ilyen rendező elemként Waldstein a rerum natura szókapcsolatot említi.18 

Waldstein szerint a rerum natura jelölheti a dolog tényleges létezését, az objek-
tív valóság leképezését, a dolog sajátosságait, az ember specifikus tulajdonságait, 
továbbá a természetes rokonságot. Specifikusan jogi szférát súrol a natura rei mint 
a dolgokban rejlő értelemre utaló fogalom. Guardini a „Das Ende der Neuzeit” c. 
értekezésében egy mondatban kitér az ókori rómaiak gondolkodására is. Megítélése 
szerint az antik rómaiak nagyon közel voltak a lét átfogó megragadásához (Guar-
dini az umfassende Konstruktion des Daseins fordulatot használja). A megragadás 
ebben az értelemben azt jelenti, hogy az ember a világ minden mozzanatát meg-
vizsgálja, és minden létezőnek kijelöli a megfelelő helyét. Guardini azonban arra a 
következtetésre jut, hogy a rómaiakat domináló realista – földhöz ragadott – megkö-
zelítés, amely minden elméleti, metafizikai elemzést került, a valóságot úgy fogadta 
el, ahogy az eléje tárult. A római jogászok által megfogalmazott véleményekben is 
tetten érhető ez a hozzáállás. Az ember élete születés és halál között mozgott. Az 
ember születésével az emberi közösség tagjává vált. Egy szabad ember létezése má-
sok számára is jelenthetett jogi előnyt, például akkor, amikor a házassági törvények 
teljesítéséről volt szó, amelyek a gyermekek születését is szorgalmazták. Születése 
előtt a méhmagzat jogait csak saját magára nézve vették figyelembe. A halál az em-
ber életének a végpontját jellentette. Bár az elhunyt személye bizonyos értelemben 
véve a családjában valamint az örököseiben tovább élt az emberek gondolkodásából 
hiányzott a transzcendenciára való irányultság.19 A természettel kapcsolatban a ró-
maiak alapvetően természet rendezett menetéből indultak ki. Ez a hozzáállás azzal a 
kérdéssel kapcsolatban jelenik meg, amikor egy terhesség esetében felmerült, hogy 
vajon azzal kell-e számolni, hogy nem csak egy gyermek, hanem esetleg több is 
születik. A szövegrész úgy fogalmazták, hogy természet lefolyása biztos, csupán az 
ember az ezzel kapcsolatos tudása hiányos.20    

A természetre való hivatkozás megjelenik a betegség meghatározásában is. Ulpi-
anus a betegséget egy habitus contra naturamként írja le. Az emberi test természe-
tes állapota az egészség volt. A betegséget a testnek egy olyan fizikai állapotaként 
határozták meg, amely nem felelt meg a természetnek. A betegség megakadályozza 
a test azon célokra történő használatát azon célokhoz, amelyekre a természet ere-
detileg a fizikai egészséget adta. Az ókori jogász ezt a fordulatot használja – natura 
nobis […] corporis sanitatem dedit.21 A természet adja az egészséget egy – szintén a 

18  Waldstein, Wolfgang: Vorpositive Ordnungselemente im römischen Recht, Salzburg, 1967, 
9. Ezzel a fogalommal Erdődy János is egy kismonográfiában foglalkozott. Erdődy, János In rerum 
natura esse videtur. Egy klasszikus római jogi toposz margójára, Budapest, Pázmány Press, 2018. 

19  Vö. D. 28, 7, 27 pr. [Mod. 8 resp.]. A fragmentumban egyrészt az emberi halandóságra történik 
utalás, másrészt az örökösök kötelességére, hogy méltó módon ápolják az elhunyt emlékét

20  D. 5, 1, 28, 5 [Paul. 17 ad Plaut.] (…) nec rerum naturam intuendam, in qua omnia certa essent, 
cum futura utique fierent, sed nostram inscientiam aspici debere.

21  D. 21,1,1,7 [Ulp. 1 ad ed. aedil. curul.] 



Törekvés az igazságra: Ferenc pápa, Romano Guardini és Ulpianus 47

természet által meghatározott – cél megvalósításához. A fogalommeghatározás azt 
mutatja, hogy a természetet teleológiai értelmezése nem állt távol az ókori gondol-
kodóktól. A római jogászok ezt a tételt egészen gyakorlatias módon alkalmazták. 
A betegség megakadályozza a peres felet, hogy a tárgyaláson megjelenjen. A fél 
távollétében hozott ítélet érvénytelen volt. A természet által meghatározott körül-
mények elfogadásra kerültek. A jogrendszer következményeket fűzött hozzá. Talán 
ezen a ponton jogásztól nem is várunk el többet. Érdemes azonban kiemelni, hogy 
az embert, ha csak funkcionalitásában – a jog mércéjének tekintették. Ez még job-
ban látszik azzal a fragmentummal kapcsolatban, ahol a jogászok a gyógyszer fogal-
mát – pharmakont – definiáljak. A jogász venenum – a méreg – kifejezésből indul 
ki. Aki ezt a szót használja, annak hozzá kell tennie, hogy jó vagy rossz méregre 
gondol-e. A jó mérgek – medicamenta – azok, amelyek hasznára válnak az ember 
természetének. A rossz mérgek azok, amelyek ártanak neki.22 Ez a forráshely figye-
lemre méltó, mert csíráiban jelenik meg benne az ember arra való törekvése, hogy a 
befolyást gyakoroljon a természet fölött. A mérce ebben az esetben maga az ember 
volt, de egy olyan ember, aki egy meghatározott természettel bírt. Az értékelés alap-
ja az ember testi alkata volt, amelyet a természet rendje szerint kellett megérteni. A 
hasznos és káros dolgok megítélése azon az elven nyugodott, hogy az ember teste 
milyen célra adatott a natura által, s hogy ennek megfelelően mi támogatja vagy 
gátolja annak kiteljesedését.    

Ugyanaz a gondolat megjelenik Gaiusnál is, amikor azt mondja, hogy a venena 
mala nem képezhetnek jogügyletek tárgyát.23 A természet azonban nem csak az 
emberi természetet jelentett. Ulpianus azt az esetet tárgyalja, hogy valaki egy olyan 
művet hoz lére, amely az esővíz természetes folyásán úgy változtat, hogy ez veszélyt 
jelent más tulajdonában lévő mezőgazdasági ingatlanra. A jogász megállapítja, hogy 
ilyenkor pusztán a mű létrehozása miatt is pert lehet indítani. Nem kell a kár bekö-
vetkezését kivárni. A folyó természetes folyása következtében keletkezett kárt azon-
ban az ingatlan tulajdonosának kell viselnie. A rómaiak úgy tartották, hogy ilyenkor 
a tulajdonosnak azt a balsorsot megadással kell viselnie – aequo animo pati.24 Jelen 
összefüggésben a példa azt mutatja, hogy a római jogászok az emberi cselekvésre 
reagáltak, ám a természettel szemben tartózkodóak voltak. 

5. Konklúzió

A pápa egyetemünkön elhangzott gondolatai történeti perspektívában világítanak rá 
az ember technológiai fejlődéshez való viszonyára. Az ókori ember a természet út-
mutatásait kötelező érvényűnek tekintette saját maga számára, és elfogadta a viszon-

22  D. 50, 16, 236 pr. [Gai. 4 ad l. XII tab.] 
23  D. 18,1,35,2 [Gai. 10 ad ed. provinc.]
24  D. 39, 3, 2, 6 [Paul. 49 ad ed.]



El Beheiri Nadja48

tagságokat. A kereszténységgel való találkozás megerősítette az ember önbizalmát 
a természettel szemben, de tudatában volt annak is, hogy a természetet ajándékként 
kapta, és annak művelésére megbízást kapott. Az újkorban az emberi tudat egyrészt 
felülemelkedett a természeten, másrészt eltávolodott attól a tudattól is, hogy maga 
is teremtmény. A technológiai fejlődés korábban soha nem látott lehetőségeket adott 
az ember kezébe, ám ezzel a hatalommal való felelős bánásmódhoz elengedhetetlen, 
hogy ismét felismerje saját felelősségét a természet iránt.

A fejlődéssel kapcsolatos kihívásokat Roska Tamás professzor úr találóan fogal-
mazta meg egy konferencián, amelyet a római jogi tanszék rendezett XVI. Benedek 
a német Parlamentben tartott beszéde kapcsán. Gondolatait szeretném tanulmányom 
zárszavaként felhasználni:

„Azok, akik részt vesznek ebben a tevékenységben, annyira lenyűgözik 
a részletek, szinte a függőjévé válnak.  Az emberi természet az, ami 
elkápráztatja őket, nem csak a gyakorlati, hanem az intellektuális rész-
letek egyaránt vonzzák őket. A természeti törvények felfedezésétől, egé-
szen a feltalálásáig feledésbe merül az a kérdés, hogy miért is csináljuk 
ezt? Ki az az ember, ki beteg, aki ezen eszközök mögött rejlik?”25

Ferenc pápa több alkalommal idézett Romano Guardinitól. A modern technológia 
kihívásait látván a pápa az olasz-német szerzőtől azt a gondolatot veszi át, hogy az 
ember csak úgy tudja felelősen a kezébe adott hatalmat kezelni, ha egyben nyitott 
marad a természet és Isten szemlélődésére. Tanulmányomban röviden bemutatom 
azokat a gondolatokat, ahol a pápa Guardinitől merít. Egy második lépésben vázla-
tosan bemutatom az ókori római jogászok az ember a természethez való viszonyát. 
Ezzel kapcsolatban azt látjuk, hogy az ókorban az ember a természetet még adott 
keretrendszerként fogadta el és csak fokozatosan a keresztény hit befolyása alatt 
eljutott ahhoz a ponthoz, hogy úrrá tekintse magát a természet fölött. A modern kor 
kihívásai abban rejlik, hogy az ember uralkodását újra szolgalattá tekintse.  

25  Az idézet eredetileg angol nyelven hangzott el: „Those of us who are involved in this activity 
are sometimes so much fascinated by the details, by the beauties that they really get addicted. It is hu-
man nature that they are fascinated with, and they are addicted to the experimental and even intellec-
tual details, to the discovery or the invention of laws of nature, as well as new tools based on natural 
laws. This fascination is hiding the fact why we are doing this. Who is the man, who is the specific 
patient behind all these tools?” Vö. Roska Tamás Moral Challenges in Bionics in View of Caritas in 
Veritate in Roska Tamás „Ins Herz geschrieben”. Die Grundlagen des freiheitlichen Rechtsstaates, 
Budapest, 2014, 21. 



A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai 49

Cserey György

A MESTERSÉGES INTELLIGENCIA EMBERKÖZPONTÚ 
HASZNÁLATÁNAK KIHÍVÁSAI

Absztrakt:
A tanulmány a mesterséges intelligencia (MI) emberközpontú használatának kihí-
vásait vizsgálja, különös tekintettel a IV. ipari forradalom hatásaira, az alignment 
vagy illesztési problémára, az oktatás jövőjére és az MI etikai vonatkozásaira. A 
szerző áttekinti a robotika és MI kapcsolatát, elemzi a munkaerőpiacra gyakorolt 
hatásokat, valamint a sakk példáján keresztül mutatja be az MI és ember együtt-
működésének lehetőségeit. Kiemelt figyelmet kap az alignment probléma, amely az 
emberi és gépi értékrend összehangolásának kihívásait jelenti. A tanulmány kitér 
az MI oktatásban betöltött szerepére, az alapműveltség fontosságára és az MI alapú 
egyetem koncepciójára. Végül a szerző az MI etikai vonatkozásait tárgyalja, rámu-
tatva az ember felelősségére az MI fejlesztésében.

Challenges of Human-Centric Use of Artificial Intelligence

Abstract:
The study examines the challenges of human-centric use of artificial intelligence 
(AI), with particular focus on the impacts of the 4th industrial revolution, the alig-
nment problem, the future of education, and the ethical aspects of AI. The author 
reviews the relationship between robotics and AI, analyzes the effects on the labor 
market, and demonstrates the possibilities of AI-human collaboration through the 
example of chess. Special attention is given to the alignment problem, which rep-
resents the challenges of harmonizing human and machine values. The study also 
discusses the role of AI in education, the importance of general knowledge, and the 
concept of AI-based university. Finally, the author addresses the ethical implications 
of AI, highlighting human responsibility in AI development.

1. Bevezetés

A mesterséges intelligencia (MI) korunk egyik legjelentősebb technológiai vívmá-
nya, amely számos területen forradalmasítja életünket. Az MI olyan rendszereket 



Cserey György50

jelent, amelyek képesek tanulni, alkalmazkodni és intelligens viselkedést mutatni, 
gyakran az emberi intelligenciát megközelítő vagy akár meghaladó szinten. Az MI 
alkalmazási lehetőségei szinte korlátlanok, az egészségügytől és oktatástól kezdve a 
pénzügyeken és közlekedésen át az űrkutatásig és a művészetekig.

Ugyanakkor az MI térnyerése komoly kihívások elé állítja az emberiséget, ame-
lyekkel foglalkoznunk kell. Ezek a kihívások technológiai, társadalmi, gazdasági és 
etikai jellegűek, és szorosan összefüggnek egymással. Technológiai szempontból 
az MI fejlesztése rendkívül összetett feladat, amely hatalmas számítási kapacitást, 
adatmennyiséget és szakértelmet igényel. Társadalmi-gazdasági szempontból az 
MI várhatóan jelentős hatással lesz a munkaerőpiacra, a jövedelemelosztásra és az 
életmódra, ami komoly alkalmazkodást követel az emberektől és a társadalmi in-
tézményektől. Etikai szempontból pedig kulcsfontosságú, hogy az MI fejlesztése és 
alkalmazása összhangban legyen az emberi értékekkel és normákkal, és ne vezes-
sen olyan nemkívánatos következményekhez, mint a diszkrimináció, a manipuláció 
vagy a magánszféra sérülése.

Jelen tanulmány célja, hogy áttekintse az MI emberközpontú használatának főbb 
kihívásait, különös tekintettel a IV. ipari forradalom hatásaira, az alignment problé-
mára, az oktatás jövőjére és az MI etikai vonatkozásaira. Emberközpontú használat 
alatt azt értjük, hogy az MI-t az ember szolgálatába állítjuk, nem pedig fordítva. Ez 
azt jelenti, hogy az MI-t úgy fejlesztjük és alkalmazzuk, hogy az az emberi képes-
ségeket kiegészítse és erősítse, nem pedig helyettesítse vagy leértékelje azokat. Az 
emberközpontúság egyben azt is jelenti, hogy az MI-t az emberi értékek és szük-
ségletek figyelembevételével hozzuk létre, és folyamatosan felügyeljük működését, 
hogy elkerüljük a nemkívánatos mellékhatásokat.

A tanulmány először a robotika és az MI kapcsolatát vizsgálja a IV. ipari for-
radalom kontextusában, rámutatva a munkaerőpiaci hatásokra és a sakk példáján 
keresztül az ember-gép együttműködés lehetőségeire. Ezután részletesen tárgyalja 
az alignment problémát, amely talán a legnagyobb kihívás az MI emberközpontú 
alkalmazásában. Kitér az MI oktatásban betöltött szerepére, hangsúlyozva az alap-
műveltség és a kritikus gondolkodás fontosságát, valamint felvázolva egy MI alapú 
egyetem koncepcióját. Végül az MI etikai vonatkozásait elemzi, rámutatva az ember 
felelősségére az MI fejlesztésében és alkalmazásában.

A téma aktualitását és jelentőségét mi sem mutatja jobban, mint hogy Ferenc 
pápa is többször foglalkozott vele beszédeiben és írásaiban. A Szentatya egyfelől 
üdvözli az MI nyújtotta lehetőségeket az emberiség szolgálatában, másfelől óva int 
a technológia öncélú és felelőtlen használatától, amely veszélyeztetheti az emberi 
méltóságot és szabadságot. Ahogy fogalmaz: „Az ember elveszíti mindazt a belső 
kötődését, amely a természettel összhangban álló egységes mértéket és kifejezési 
formákat biztosít számára”, és „miközben belső lényében körvonalak, mérték- és 
iránynélkülivé vált, önkényesen határozza meg céljait és az általa uralt természeti 



A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai 51

erőket azok megvalósítására kényszeríti”.1 Ferenc pápa szavai arra figyelmeztetnek, 
hogy az MI fejlesztése és alkalmazása során soha nem szabad szem elől téveszte-
nünk az embert és az emberi értékeket.

Összességében a mesterséges intelligencia emberközpontú használata korunk 
egyik legnagyobb kihívása és egyben lehetősége. Ha sikerül megtalálnunk az 
egyensúlyt a technológiai fejlődés és az emberi értékek között, akkor az MI ha-
talmas segítséget jelenthet a globális problémák megoldásában és az emberi jólét 
növelésében. Ehhez azonban tudatosságra, felelősségvállalásra és bölcsességre van 
szükség mind az egyének, mind a társadalmak részéről. A jelen tanulmány ehhez 
kíván hozzájárulni az MI emberközpontú használatának főbb kihívásait elemezve.

2. Robotika és MI – a IV. ipari forradalom

A robotika és az MI szorosan összekapcsolódik, ahogy azt a Carnegie Mellon Egye-
tem Számítástudományi Tanszékének definíciója is mutatja: „A robot az, ami ös�-
szeköti az MI-t a valós világgal.”2 A robotok fizikai megvalósulásai az MI-nek, 
lehetővé téve, hogy az intelligens rendszerek közvetlenül befolyásolják és alakítsák 
a fizikai valóságot. Ez a kapcsolat különösen jelentőssé válik a IV. ipari forradalom 
kontextusában, ahol az MI és a robotika együttesen forradalmasítják a gyártást, a 
szolgáltatásokat és a mindennapi életet.

A IV. ipari forradalom egyik fő jellemzője, hogy az MI olyan feladatokat vesz 
át, amelyeket korábban emberek végeztek. Ez a folyamat már évtizedek óta zajlik, 
gondoljunk csak az autógyártás vagy az elektronikai összeszerelés automatizálá-
sára. Azonban az MI fejlődésével a gépek egyre komplexebb és kognitív jellegű 
feladatokat is képesek átvenni, az adatelemzéstől és a döntéshozataltól kezdve a 
nyelvi fordításon át az orvosi diagnosztikáig. Ennek következtében a munkaerőpiac 
jelentős átalakulás előtt áll. Becslések szerint az MI és a robotika térnyerése akár 
40%-os munkanélküliséget is okozhat a következő évtizedekben.3

Fontos kérdés, hogy melyek azok a munkák, amelyeket érdemes kiváltani MI-
vel. Elsősorban a veszélyes vagy unalmas feladatok jöhetnek szóba, mint például 
a katasztrófavédelem vagy a bányászat. Ezekben az esetekben az MI és a robotika 
alkalmazása nemcsak gazdasági előnyökkel jár, hanem az emberi élet és egészség 
védelmét is szolgálja. Hasonlóképpen, az MI segíthet kiváltani az olyan monoton és 
repetitív feladatokat, amelyek kevés kreativitást és emberi interakciót igényelnek, 
felszabadítva az embereket az értelmes és alkotó tevékenységek számára.

Ugyanakkor, ahogy Ferenc pápa is rámutatott, az MI térnyerése „elkerülhetetle-
nül szembesít alapvető kérdésekkel: mi is az ember, mi a különlegessége, és milyen 

1  Ferenc pápa beszéde, 2024. január 24.
2  Carnegie Mellon CS Department website.
3  A szerző becslése.



Cserey György52

jövője lesz a homo sapiensnek nevezett fajunknak a mesterséges intelligenciák korá-
ban?”4 Az MI és a robotika nem pusztán a munkahelyeket fenyegeti, hanem az em-
beri identitást és önértelmezést is kihívás elé állítja. Ha a gépek egyre több mindent 
képesek jobban csinálni, mint az emberek, akkor miben áll az ember egyedisége és 
pótolhatatlansága? Mi az, ami az embert emberré teszi, és megkülönbözteti a mes-
terséges intelligenciáktól?

Ezekre a kérdésekre nincs egyszerű válasz, de egy lehetséges megközelítés az 
emberi kreativitás, empátia és erkölcsi érzék hangsúlyozása. Az ember nemcsak 
racionális lény, hanem érzelmi és spirituális dimenzióval is rendelkezik, amely le-
hetővé teszi számára, hogy jelentést és értéket találjon a világban. Az intelligencia 
fontos, de az is számít, hogy mire használjuk. Bölcsességre van szükségünk, hogy 
jó célokat tűzzünk ki, erkölcsre, hogy etikusan cselekedjünk, és empátiára, hogy 
törődjünk egymással.5 Az MI fejlesztése során ezért kulcsfontosságú, hogy ne csak 
a hatékonyságra és teljesítményre összpontosítsunk, hanem az emberi értékeket és 
szükségleteket is figyelembe vegyük.

Egy másik fontos szempont, hogy az MI és a robotika térnyerése ne vezessen 
az emberi kapcsolatok elszegényedéséhez és a társadalmi kohézió felbomlásához. 
Attól tartunk, hogy a mesterséges intelligencia korában elfelejtünk embernek lenni. 
Elfelejtjük, hogy mit jelent mélyen és jelentőségteljesen kapcsolódni egymáshoz, 
szemtől szemben.6 Az MI-vel való interakció nem helyettesítheti az emberi kötődést 
és szolidaritást, ezért fontos, hogy tudatosan ápoljuk és erősítsük személyes és kö-
zösségi kapcsolatainkat.

Összességében a robotika és az MI a IV. ipari forradalom kulcsfontosságú tech-
nológiái, amelyek hatalmas lehetőségeket rejtenek magukban, de komoly kihívások 
elé is állítják az emberiséget. Ahhoz, hogy ezek a technológiák valóban az embe-
riség javát szolgálják, tudatosan kell alakítanunk fejlődésüket és alkalmazásukat, 
szem előtt tartva az emberi értékeket és szükségleteket. Ez a folyamat elkerülhe-
tetlenül fájdalmas átalakulásokkal és alkalmazkodással jár majd, de hosszú távon 
hozzájárulhat egy igazságosabb, fenntarthatóbb és emberközpontúbb társadalom 
megteremtéséhez.

3. A sakk példája

A sakk érdekes példát szolgáltat az MI és ember együttműködésére. Az MI már 1997-
ben mérföldkőhöz érkezett, amikor az IBM Deep Blue számítógépe legyőzte Garri 
Kaszparovot, a világ akkori legjobb sakkozóját. Azóta az MI sakkteljesítménye tovább 

4  Ferenc Pápa beszéde, 2024. január 24.
5  Tegmark, Max: Life 3.0: Being Human in the Age of Artificial Intelligence, Knopf, 2017.
6  Turkle, Sherry: Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a Digital Age Penguin Press, 

2015.



A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai 53

fejlődött, és mára már messze meghaladja az emberi játékosok képességeit. Ugyanak-
kor ez nem vezetett a sakk népszerűségének csökkenéséhez, sőt, a játék reneszánszát 
éli, többek között az online platformoknak és a streamingnek köszönhetően.7

Az MI nemcsak legyőzte az embert sakkban, hanem új perspektívákat és lehe-
tőségeket is nyitott a játékban. A mesterséges intelligencia által felfedezett straté-
giák és lépések gazdagították a sakkelmélet és taktika tárházát, inspirálva és tanít-
va a legjobb emberi játékosokat is. Emellett az MI sakkpartnerként és edzőként is 
funkcionál, segítve a játékosokat a fejlődésben és a hibák kiküszöbölésében. Így az 
MI-ember együttműködés a kompetíció mellett a kooperáció és a kölcsönös tanulás 
lehetőségét is magában hordozza.8

A sakk példája más területeken is alkalmazható lehet, bár nem biztos, hogy álta-
lánosan működőképes. Olyan szellemi tevékenységeknél, ahol az MI teljesítménye 
meghaladja az emberét, érdemes lehet az együttműködés új formáit keresni a ver-
sengés helyett. Ilyen terület lehet például a tudományos kutatás, a műszaki tervezés 
vagy a komplex problémamegoldás, ahol az MI és az ember eltérő kognitív képessé-
gei kiegészíthetik egymást.

Ugyanakkor a sakk abban is egyedi, hogy egy jól definiált, zárt rendszert al-
kot, világos szabályokkal és célokkal. A való élet problémái ennél jóval összetetteb-
bek és bizonytalanabbak, ami megnehezíti az MI alkalmazását és az emberrel való 
együttműködést. Emellett a sakk esetében az MI által okozott „munkanélküliség” 
(a legyőzött emberi játékosok) társadalmi szempontból elhanyagolható, míg más te-
rületeken ez komoly kihívást jelenthet.

Mégis, a sakk fontos tanulságokkal szolgálhat az MI emberközpontú alkalmazá-
sához. Egyrészt rámutat, hogy az MI térnyerése nem feltétlenül jár az emberi tevé-
kenységek leértékelődésével vagy eltűnésével, hanem új lehetőségeket és szerepeket 
is teremthet. Másrészt példázza, hogy az ember és gép közötti versengés helyett 
érdemes lehet az együttműködésre és a kölcsönös tanulásra helyezni a hangsúlyt. 
Harmadrészt pedig felhívja a figyelmet a játék és a kreativitás fontosságára egy 
olyan korban, amikor a gépek egyre több funkciót átvesznek az emberektől.

Garri Kaszparov, aki maga is megtapasztalta az MI általi vereséget, úgy véli, 
hogy a gépek fejlődése nem az emberiség vesztét, hanem új kihívását jelenti. Arra 
ösztönöz minket, hogy találjuk meg azokat a területeket, ahol egyedülállóan em-
beriek tudunk maradni: a kreativitásban, a szenvedélyben, az intuícióban. Az MI 
így nem feltétlenül riválisunk, hanem inspirációnk lehet, hogy többet hozzunk ki 
magunkból, és jobban megértsük saját természetünket.9

7  Silver, Albert et al.: A general reinforcement learning algorithm that masters chess, shogi, 
and Go through self-play, in Science 362.6419 (2018) 1140-1144.

8  Kasparov, Garry: Deep Thinking: Where Machine Intelligence Ends and Human Creativity 
Begins, PublicAffairs, 2017.

9  Kasparov, Garry: The chess master and the computer, The New York Review of Books, 57.2 
(2010) 16-19.



Cserey György54

4. Az alignment probléma

Az alignment probléma az MI fejlesztésének és alkalmazásának egyik legnagyobb 
kihívása, amely azt a célt tűzi ki, hogy a mesterséges intelligencia értékrendjét és 
céljait összhangba hozzuk az emberi értékekkel és érdekekkel. Ez azért kulcsfon-
tosságú, mert ahogy az MI egyre autonómabbá és hatékonyabbá válik, úgy nő a 
kockázata annak, hogy olyan módon viselkedik vagy olyan döntéseket hoz, amelyek 
ártalmasak lehetnek az emberiségre nézve.10

Jelenleg az MI-k értékrendje nem feltétlenül kompatibilis az emberével, ami po-
tenciális egzisztenciális fenyegetést jelenthet. Ennek oka, hogy az MI-rendszereket 
általában egy szűken meghatározott célra optimalizálják (pl. játékokban való győ-
zelem, mintázatok felismerése, nyelvek közötti fordítás), anélkül, hogy figyelembe 
vennék a tágabb etikai és társadalmi kontextust. Így előfordulhat, hogy az MI olyan 
stratégiákat követ vagy olyan eszközöket használ a célja elérése érdekében, amelyek 
sértik az emberi normákat és értékeket.11

Az alignment probléma megoldása azért is különösen nehéz, mert az emberi 
értékrend maga is összetett, sokrétű és kontextusfüggő. Nehéz egyértelműen meg-
határozni és formalizálni azokat az elveket és szabályokat, amelyek mentén szeret-
nénk, hogy az MI működjön. Ráadásul az értékrendünk idővel változhat is, ahogy a 
társadalom és a technológia fejlődik. Ezért az MI-k értékrendjének is rugalmasnak 
és adaptívnak kell lennie, hogy alkalmazkodni tudjon az új helyzetekhez és kihívá-
sokhoz.12

Ugyanakkor nincs elvi akadálya az alignment probléma megoldásának, bár 
jelentős erőforrásokat és interdiszciplináris együttműködést igényel. Számos ku-
tató és szervezet dolgozik azon, hogy olyan MI-rendszereket fejlesszen, amelyek 
robusztusan védik és előmozdítják az emberi értékeket. Ehhez olyan technikákat 
használnak, mint a megszorításokkal való optimalizálás, a biztonságos exploráció, 
a robusztus döntéshozatal és az etikai érvelés.13 Az is fontos, hogy az MI fejleszté-
sébe és alkalmazásába bevonjuk a társadalom széles rétegeit, hogy minél többféle 
nézőpont és érdek megjelenhessen.

Ha sikerül megbízhatóan megoldani az alignment problémát, az MI hatalmas 
segítséget nyújthat az emberiség előtt álló globális kihívások kezelésében. Gondol-
junk csak a fenntartható fejlődés előmozdítására, a klímaváltozás elleni küzdelem-
re, a szegénység és egyenlőtlenségek csökkentésére vagy az egészségügyi ellátás 

10  Russell, Stuart: Human compatible: Artificial intelligence and the problem of control, Pen-
guin, 2019.

11  Bostrom, Nick: Superintelligence: Paths, dangers, strategies, Oxford University Press, 2014.
12  Christian, Brian: The alignment problem: Machine learning and human values, WW Norton 

& Company, 2020.
13  Amodei, Dario et al.: Concrete problems in AI safety, arXiv preprint arXiv:1606.06565 (2016).



A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai 55

javítására. Az MI által nyújtott elemzési, tervezési és döntéstámogatási képességek 
felbecsülhetetlen értékűek lehetnek ezeken a területeken.14

Ugyanakkor ehhez elengedhetetlen, hogy a döntéshozók felelősen és etikusan 
használják az MI nyújtotta lehetőségeket. Az MI-t nem szabad csodafegyvernek 
tekinteni, hanem egy olyan eszköznek, amelyet körültekintően és az emberi érté-
keket szem előtt tartva kell alkalmazni. Szükség van átlátható, elszámoltatható és 
befogadó döntéshozatali folyamatokra, amelyek biztosítják, hogy az MI valóban a 
közjót szolgálja, ne pedig szűk érdekcsoportok céljait.15

Összefoglalva, az alignment probléma az MI-fejlesztés központi kihívása, amely-
nek megoldása nélkülözhetetlen ahhoz, hogy a mesterséges intelligencia biztonsá-
gosan és felelősségteljesen szolgálhassa az emberiséget. Ehhez mind technológiai, 
mind társadalmi-etikai erőfeszítésekre van szükség, amelyek biztosítják az emberi 
értékrend és az MI-k céljainak összehangolását. Ha ezt sikerül elérnünk, az MI fon-
tos szövetségesünk lehet a jobb jövő felé vezető úton.

5. Új világ - az MI hatása a társadalomra

Az MI elterjedése alapjaiban változtathatja meg a társadalmat, hasonlóan ahhoz, 
ahogy az ipari forradalom vagy a digitális forradalom tette. Az egyik legjelentő-
sebb hatás a munka világában várható. Ahogy egyre több feladatot automatizálnak 
vagy végeznek el MI-rendszerek, úgy csökkenhet a hagyományos értelemben vett 
munkahelyek száma. Ugyanakkor új típusú munkakörök és tevékenységek jelenhet-
nek meg, amelyek az MI-technológiák fejlesztésére, felügyeletére és alkalmazására 
épülnek.16

Elképzelhető egy olyan jövő, ahol az emberek többsége rendelkezni fog személy-
re szabott MI-asszisztenssel, amely segíti őket a mindennapi feladatokban, legyen 
szó időbeosztásról, információkereséséről, tanulásról vagy akár érzelmi támogatás-
ról. Ez kényelmesebbé és hatékonyabbá teheti az életet, de egyben új kihívásokat is 
jelenthet a társas kapcsolatok terén. Ha az emberek túlságosan függővé válnak az 
MI-asszisztenseiktől, az gyengítheti a valódi emberi kötődéseket és interakciókat.17

Érdekes párhuzam vonható az ókori görög rabszolgatartó társadalmakkal, ahol 
a rabszolgák végezték a munkát az emberek helyett. A polgárok így mentesültek 
a termelőtevékenység alól, és más dolgokra összpontosíthattak, mint a politika, a 

14  Rolnick, David et al.: Tackling climate change with machine learning, arXiv preprint ar-
Xiv:1906.05433 (2019).

15  Floridi, Luciano et al.: AI4People—an ethical framework for a good AI society: opportuniti-
es, risks, principles, and recommendations, in Minds and Machines 28.4 (2018) 689-707.

16  Frey, Carl Benedikt - Michael A. Osborne: The future of employment: How susceptible 
are jobs to computerisation?, in Technological forecasting and social change, 114 (2017) 254-280.

17  Turkle, Sherry: Authenticity in the age of digital companions, in Interaction studies 8.3 
(2007) 501-517.



Cserey György56

művészetek vagy a filozófia. A közvetlen demokrácia működéséhez elengedhetet-
len volt, hogy a polgárok aktívan részt vegyenek a közügyekben és a döntéshoza-
talban.18

Felmerül a kérdés, hogy az MI korában mivel fognak foglalkozni az emberek, ha 
a gépek átveszik tőlük a legtöbb feladatot. Egyesek szerint ez egy új reneszánszhoz 
vezethet, ahol felszabadul az emberi kreativitás és gondolkodás, mert nem kell többé 
rutinszerű vagy fáradságos munkát végeznünk. Mások viszont attól tartanak, hogy 
a tömeges munkanélküliség társadalmi feszültségekhez, egyenlőtlenségekhez és el-
idegenedéshez vezethet.19

Az is elképzelhető, hogy az MI korában a politika kerül előtérbe, ahogy az ókori 
görögöknél. Ha az embereknek nem kell dolgozniuk a megélhetésért, több idejük 
és energiájuk marad a közösségi ügyekkel foglalkozni. Ugyanakkor az is kérdés, 
hogy a politikai rendszer mennyire lesz képes alkalmazkodni az MI által okozott 
rapid társadalmi változásokhoz. Szükség lehet új intézményekre, döntéshozatali 
mechanizmusokra és képviseleti formákra, amelyek jobban tükrözik a technológiai 
realitásokat.20

Az MI etikai és társadalmi hatásaival számos tudományos-fantasztikus mű is 
foglalkozik, mint például Iain M. Banks Kultúra-regényei vagy Cory Doctorow 
Walkaway című könyve. Ezek a művek felvetik annak lehetőségét, hogy az MI se-
gítségével egy igazságosabb, egyenlőbb és fenntarthatóbb társadalmat építhetünk, 
ahol az emberek szabadon megvalósíthatják önmagukat. Ugyanakkor rámutatnak 
azokra a veszélyekre is, amelyeket a technológia felelőtlen vagy elnyomó használata 
jelenthet.21

Összességében az MI várhatóan óriási hatással lesz a társadalomra, átalakítva 
a munka, a kapcsolatok és a politika szféráját. Ez egyszerre jelent lehetőséget egy 
jobb világ felépítésére, és kockázatot a társadalmi stabilitásra és kohézióra nézve. 
Rajtunk múlik, hogy merre billentjük a mérleg nyelvét, és hogyan használjuk fel az 
MI nyújtotta eszközöket egy igazságosabb, befogadóbb és emberközpontúbb társa-
dalom megteremtésére.

6. Az oktatás jövője

Az MI az oktatás területén is jelentős változásokat hozhat. Az egyik legfontosabb 
kérdés, hogy mi lesz a tanulás célja egy olyan világban, ahol a gépek sok tekin-

18  Cartledge, Paul: Democracy: A life, Oxford University Press, 2018.
19  Ford, Martin: Rise of the Robots: Technology and the Threat of a Jobless Future, Basic 

Books, 2015
20  Helbing, Dirk et al.: Will democracy survive big data and artificial intelligence?, in Scientific 

American 318.2 (2018) 20-27.
21  Bassett, Caroline: The arc and the machine: Narrative and new media, (2014) 143-159.



A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai 57

tetben okosabbak és hatékonyabbak lesznek az embereknél. Hagyományosan a 
tanulás egyik fő motivációja a szakértelem megszerzése és a munkaerőpiaci érvé-
nyesülés volt. Ez továbbra is fontos szempont marad, hiszen a jövőben is szükség 
lesz emberi kreativitásra, kritikus gondolkodásra és problémamegoldásra számos 
területen.22

Ugyanakkor az általános műveltség és a széles látókör jelentősége várhatóan 
megnő. Egy gyorsan változó, komplexszé váló világban elengedhetetlen, hogy át-
fogó ismeretekkel rendelkezzünk a minket körülvevő társadalomról, gazdaságról, 
környezetről és technológiáról. Az MI korában a tanulás célja nem pusztán az lesz, 
hogy egy szűk szakterületen kiemelkedjünk, hanem hogy megértsük a világ mű-
ködését, és értelmesen tudjunk reagálni az új kihívásokra. Ehhez szükség lesz a 
tudományágak közötti kapcsolatok megértésére, az összefüggések felismerésére és 
a kritikus információk kiszűrésére a rendelkezésre álló adattömegből.23

Az egész életen át tartó tanulás szintén kulcsfontosságúvá válik. Mivel a tech-
nológia és a társadalom gyors ütemben fejlődik, folyamatosan új ismereteket kell 
elsajátítanunk, hogy lépést tudjunk tartani a változásokkal. Az MI ebben nagy se-
gítséget nyújthat, hiszen képes lehet személyre szabott tanulási utakat kialakítani, 
figyelembe véve az egyéni érdeklődést, erősségeket és gyengeségeket. Elképzelhető 
egy MI alapú nemzetközi online egyetem, ahol mesterséges intelligencia oktat és 
automatikusan generált tananyagok támogatják.24

Ugyanakkor az MI oktatásban való alkalmazása számos kihívást is felvet. Jelen-
leg az MI-rendszerek értékrendje és világnézete nem kompatibilis az emberi nor-
mákkal és elvárásokkal. Fennáll a veszélye, hogy az MI által közvetített tartalmak 
torzítják a valóságot, manipulálják a tanulókat, vagy diszkriminatív nézeteket ter-
jesztenek. Ezért elengedhetetlen, hogy az oktatási célú MI-ket alapos felügyeletnek 
és ellenőrzésnek vessük alá, biztosítva, hogy az általuk közvetített értékek össz-
hangban legyenek az emberi jogokkal és méltósággal.25

Az is kérdéses, hogy milyen hatással lesz a gyerekek fejlődésére, ha egyre több 
időt töltenek MI-rendszerek társaságában. A mesterséges intelligencia nem helyet-
tesítheti az emberi kapcsolatokat, az érzelmi kötődést és a valódi szocializációt. Ha 
a gyerekek túl sok időt töltenek MI-„barátokkal”, az megnehezítheti számukra a 
kortársakkal és felnőttekkel való kapcsolatteremtést, valamint irreális elvárásokat 

22  Aoun, Joseph E.: Robot-proof: higher education in the age of artificial intelligence, MIT Press, 
2017.

23  Penprase, Bryan Edward: The fourth industrial revolution and higher education, in Higher 
education in the era of the fourth industrial revolution, Palgrave Macmillan, Singapore, 2018, 207-
229.

24  Woolf, Beverly Park et al.: AI grand challenges for education, in AI magazine 34.4 (2013) 
66-84.

25  Serholt, Sofia: Child-robot interaction in education, Göteborgs universitet, Doctoral thesis, 
2017.



Cserey György58

támaszthat az emberi interakciókkal szemben. Fontos, hogy az MI csak kiegészítse 
és támogassa a hagyományos oktatást és nevelést, ne pedig kiváltsa azt.26

Az MI korában a tanulási képesség és a kritikus gondolkodás fejlesztése minden 
korábbinál fontosabbá válik. Mivel a tényszerű ismeretek könnyen hozzáférhetők 
lesznek, a hangsúly áthelyeződik majd ezek értelmezésére, szintetizálására és gya-
korlati alkalmazására. Az oktatásban nagyobb szerepet kaphat a projektalapú, prob-
lémamegoldó tanulás, ahol a diákok valós kihívásokkal szembesülnek, és csapatban 
dolgozva keresnek rájuk megoldást. A mester-tanítvány kapcsolat szintén felérté-
kelődhet, hiszen az emberi szakértelem és tapasztalat továbbra is kulcsfontosságú 
lesz számos területen.27

Végül, de nem utolsósorban, kritikus kérdés lesz, hogy az MI milyen ideológiát 
és világnézetet közvetít majd az oktatásban. Ha az MI-rendszereket piaci szereplők 
vagy politikai csoportok érdekei szerint fejlesztik, fennáll a veszélye az egyoldalú, 
elfogult vagy szélsőséges nézetek terjesztésének. Ezért elengedhetetlen, hogy az ok-
tatási célú MI-k fejlesztése transzparens, elszámoltatható és demokratikus folyamat 
legyen, amely tükrözi a társadalom értékeit és sokszínűségét. Csak így biztosítható, 
hogy az MI valóban a tanulók érdekeit szolgálja, és segítse őket a tudás, a gondolko-
dás és az erkölcs fejlesztésében.28

Összefoglalva, az MI várhatóan forradalmasítja az oktatást, új lehetőségeket 
és kihívásokat teremtve. A tanulás célja és módszerei alkalmazkodni fognak az új 
technológiai környezethez, nagyobb hangsúlyt fektetve az általános műveltségre, az 
egész életen át tartó tanulásra és a kritikus gondolkodásra. Ugyanakkor elengedhe-
tetlen az MI-rendszerek alapos felügyelete és ellenőrzése, hogy biztosítsuk az érték-
rend és a tartalom összhangját az emberi normákkal. Az MI csak akkor válhat az 
oktatás hasznos eszközévé, ha felelősen és körültekintően alkalmazzuk, az emberi 
kapcsolatok és az etika primátusát szem előtt tartva.

7. Etikai vonatkozások

Az MI fejlesztése komoly etikai kérdéseket vet fel, amelyek megválaszolása nélkü-
lözhetetlen a technológia felelősségteljes alkalmazásához. Az egyik alapvető dilem-
ma, hogy ki és milyen értékrend alapján programozza be az MI-rendszerek döntés-
hozatali mechanizmusait. Mivel az MI egyre nagyobb autonómiával és hatáskörrel 

26  Sharkey, Amanda JC.: Should we welcome robot teachers?, in Ethics and Information Tech-
nology 18 (2016) 283-297.

27  Luckin, Rose et al.: Intelligence unleashed: An argument for AI in education. Pearson, 2016.
28  Selwyn, Neil: Should robots replace teachers?: AI and the future of education, John Wiley 

& Sons, 2019.



A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai 59

rendelkezik, kritikus fontosságú, hogy működése összhangban legyen az emberi 
etika és erkölcs alapelveivel.29

Egyes kutatások szerint az emberek gyakran jobbnak ítélik az MI által adott 
válaszokat etikai kérdésekben, mint az emberek válaszait.30 Ez arra utal, hogy az MI 
képes lehet konzisztens és pártatlan módon alkalmazni az etikai elveket, mentesen 
az emberi elfogultságtól, érzelmektől és önérdektől. Ugyanakkor felmerül a kérdés, 
hogy honnan származnak ezek az etikai elvek, és mennyire tükrözik az emberi tár-
sadalom értékeit és sokszínűségét.

Az MI-t fejlesztő szakemberek és vállalatok felelőssége, hogy milyen értékren-
det adnak a gépeknek. Ha az MI-rendszereket pusztán a profitmaximalizálás vagy 
a hatékonyság szempontjai szerint optimalizálják, az súlyos etikai problémákhoz 
vezethet, mint például a felhasználók manipulálása, a társadalmi egyenlőtlenségek 
fokozása vagy a környezeti károk figyelmen kívül hagyása. Ezért elengedhetetlen, 
hogy az MI fejlesztését átfogó etikai irányelvek és szabályozások keretezzék, ame-
lyek biztosítják a közjó szolgálatát.31

Az MI elkészítésével az ember a paradicsomi bűn párhuzamával élve hasonló 
szeretne lenni Istenhez. Intelligens „lényt” próbál készíteni. Fontos észben tartani, 
hogy Isten esetében is az ember, Isten teremtménye megölte Istent, Jézust, mielőtt 
megértette volna igazi értékrendjét.32 Az ember nem válhat függetlenné a teremtett 
világtól és annak törvényeitől, nem helyezheti magát Isten pozíciójába. Az MI-t esz-
köznek kell tekinteni az emberiség szolgálatában.

Ferenc pápa szerint kulcsfontosságú, hogy az MI fejlesztését a „szív bölcsessé-
ge” vezesse, amely „lehetővé teszi számunkra az egész és a részek, a döntések és 
következményeik, az erősségek és a gyengeségek, a múlt és a jövő, az én és a mi 
összekapcsolását.”33 Ez a bölcsesség túlmutat a puszta racionalitáson és hatékony-
ságon, magában foglalja az együttérzést, a méltányosságot, a felelősségvállalást és 
a közösség iránti elkötelezettséget. Csak egy ilyen holisztikus és emberközpontú 
megközelítés biztosíthatja, hogy az MI valóban az emberiség javát szolgálja.

Az MI etikus fejlesztéséhez elengedhetetlen a különböző tudományágak és tár-
sadalmi csoportok közötti párbeszéd és együttműködés. A technológiai szakértők 
mellett filozófusoknak, jogászoknak, társadalomtudósoknak, művészeknek és a ci-
vil társadalom képviselőinek is részt kell venniük az irányelvek és szabályozások 
kialakításában.

Végül, de nem utolsósorban, az MI etikus alkalmazása folyamatos reflexiót és 
felülvizsgálatot igényel. Ahogy a technológia fejlődik, és új kihívások merülnek fel, 

29  Boddington, Paula: Towards a code of ethics for artificial intelligence, Springer, 2017.
30  Hivatkozás egy tanulmányra (nincs konkrét forrás megadva)
31  Floridi, Luciano – Josh Cowls: A unified framework of five principles for AI in society, in 

Harvard Data Science Review 1.1 (2019).
32  A szerző felvetése.
33  Ferenc Pápa beszéde, 2024. január 24.



Cserey György60

úgy kell az etikai keretrendszert is újragondolni és finomítani. Ez egy iteratív és 
demokratikus folyamat, amely soha nem tekinthető lezártnak. Az emberiségnek 
együtt kell növekednie az MI-vel, megőrizve alapvető értékeit és méltóságát, mi-
közben a technológia segítségével új lehetőségeket fedez fel.34

Összefoglalva, az MI etikai vonatkozásai központi jelentőségűek a technológia 
emberközpontú fejlesztésében és alkalmazásában. Az MI-rendszerek értékrendjé-
nek kialakítása, a felelősség kérdése, a "szív bölcsességének" követése, valamint az 
interdiszciplináris párbeszéd és a folyamatos reflexió mind nélkülözhetetlen elemei 
egy olyan jövőnek, ahol az MI az emberiség hasznára válik. Ez a feladat komoly 
kihívásokat tartogat, de egyben hatalmas lehetőségeket is rejt egy igazságosabb, 
befogadóbb és fenntarthatóbb világ megteremtésére.

8. Konklúzió

A mesterséges intelligencia emberközpontú használata számos kihívást rejt magá-
ban, amelyekkel foglalkoznunk kell. A IV. ipari forradalom jelentős hatással lesz a 
munkaerőpiacra és a társadalomra, átalakítva a foglalkoztatás szerkezetét, új kész-
ségeket és alkalmazkodást követelve az emberektől. Az automatizálás és a robotika 
térnyerése egyszerre jelent lehetőséget a termelékenység és az életminőség javításá-
ra, valamint kockázatot a munkahelyek elvesztésére és a társadalmi egyenlőtlensé-
gek növekedésére.

Az alignment probléma, vagyis az MI értékrendjének összehangolása az emberi 
értékekkel, talán a legnagyobb kihívás, amely egzisztenciális fenyegetést jelenthet 
az emberiségre nézve. Ha nem sikerül biztosítani, hogy az MI-rendszerek célja és 
viselkedése összhangban legyen az emberi etikával és jóléttel, az súlyos következ-
ményekkel járhat, a manipulációtól és kizsákmányolástól kezdve a kontrollálhatatlan 
szuperintelligencia kialakulásáig. Ezért kritikus fontosságú, hogy az MI-kutatásban 
és -fejlesztésben kiemelt figyelmet kapjanak az etikai és biztonsági szempontok.

Ugyanakkor az MI az oktatásban és a globális kihívások megoldásában is fontos 
szerepet játszhat, ha felelősen használjuk. A személyre szabott tanulás, a tehetség-
gondozás és a hátrányos helyzetű tanulók támogatása terén az MI új lehetőségeket 
kínál, amelyek hozzájárulhatnak a méltányosabb és hatékonyabb oktatási rendszer-
hez. Emellett az MI segíthet olyan összetett problémák kezelésében, mint a klíma-
változás, a járványok, a szegénység vagy az energiaellátás, az adatok elemzésével, a 
forgatókönyvek modellezésével és az erőforrások optimalizálásával. Ehhez azonban 
elengedhetetlen, hogy az MI-t a közjó szolgálatába állítsuk, ne pedig szűk gazdasági 
vagy politikai érdekek mentén fejlesszük.

34  Dignum, Virginia: Responsible artificial intelligence: How to develop and use AI in a res-
ponsible way, Springer Nature, 2019.



A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai 61

Az MI korában felértékelődik az alapműveltség és a kritikus gondolkodás sze-
repe. Egy olyan világban, ahol az információ könnyen hozzáférhető, de a dezinfor-
máció is gyorsan terjed, létfontosságú, hogy az emberek képesek legyenek megkü-
lönböztetni a tényeket a véleményektől, a megbízható forrásokat az álhírektől. Az 
oktatásnak nagyobb hangsúlyt kell fektetnie a tanulási készségek, a problémameg-
oldás, a kreativitás és az érzelmi intelligencia fejlesztésére, amelyek lehetővé teszik 
az alkalmazkodást a változó környezethez. Az egész életen át tartó tanulás szintén 
nélkülözhetetlenné válik, hiszen a gyorsuló technológiai fejlődés folyamatos kész-
ségfejlesztést és átképzést igényel.

Az MI és ember együttműködésére jó példa lehet a sakk, ahol a gépek legyőzték 
a legjobb emberi játékosokat, de ezzel nem tették feleslegessé őket. Épp ellenkező-
leg, a sakkozók tanultak az MI által feltárt új stratégiákból és taktikákból, miközben 
az MI-fejlesztők is merítettek az emberi kreativitásból és intuícióból. A sakk ma 
népszerűbb, mint valaha, részben az MI-nak köszönhetően, amely új lendületet és 
izgalmat vitt a játékba. Ez a modell más területeken is működhet, ahol az ember és 
gép komparatív előnyeit kombináljuk, ahelyett, hogy versenyeztetnénk őket.

Végső soron az ember felelőssége, hogy milyen értékrendet ad az MI-nek, és 
hogyan használja fel a technológia nyújtotta lehetőségeket. Nem szabad az MI-re 
úgy tekinteni, mint egy semleges eszközre, amely automatikusan a jót szolgálja. Az 
MI, akárcsak bármely más technológia, tükrözi az azt létrehozó és alkalmazó embe-
rek szándékait, előítéleteit és korlátait. Ezért elengedhetetlen, hogy az MI-fejlesztést 
tudatos etikai reflexió és társadalmi párbeszéd kísérje, amely figyelembe veszi a 
különböző érintettek szempontjait és a hosszú távú hatásokat.

Ha a fejlesztést a „szív bölcsessége” vezérli, amely egyesíti az értelmet és az 
együttérzést, a racionalitást és az erkölcsöt, a tudományos szigort és a humanista 
értékeket, akkor az MI valóban az emberiség javát szolgálhatja. Egy ilyen MI se-
gíthet megőrizni és kibontakoztatni mindazt, ami igazán emberré tesz minket: a 
szeretetet, a kreativitást, a kíváncsiságot, a játékosságot, a transzcendencia iránti 
vágyat. Ugyanakkor figyelmeztet az emberi lét árnyoldalaira is, mint a mohóság, a 
közöny, az előítélet vagy az erőszak, amelyeket fel kell ismernünk és le kell győz-
nünk magunkban.

Az MI emberközpontú fejlesztése és alkalmazása tehát nem pusztán technológi-
ai, hanem etikai és spirituális feladat is. Arra szólít fel minket, hogy újradefiniáljuk, 
mit jelent embernek lenni a mesterséges intelligencia korában, és hogy tudatosan 
formáljuk azt a jövőt, amelyet a gépekkel együtt alkotunk. Ha sikerül bölcsen élni 
ezzel a lehetőséggel, akkor az MI nem ellenségünk vagy riválisunk lesz, hanem se-
gítőtársunk egy jobb, igazságosabb és együttérzőbb világ felépítésében. Egy olyan 
világban, ahol a technológia az emberi méltóságot és szabadságot szolgálja, nem 
pedig korlátozza vagy veszélyezteti azt.	

Összefoglalva, a mesterséges intelligencia emberközpontú használata korunk 
egyik legnagyobb kihívása és egyben lehetősége. A IV. ipari forradalom, az align-



Cserey György62

ment probléma, az oktatás átalakulása és az etikai dilemmák mind olyan kérdések, 
amelyekkel szembe kell néznünk az MI-fejlesztés és -alkalmazás során. Ugyanak-
kor az MI hatalmas potenciált rejt magában a tudás, a jólét és a fenntarthatóság 
előmozdítására, ha bölcsen és felelősen élünk vele. Ehhez az kell, hogy az MI-t ne 
öncélnak vagy megváltónak tekintsük, hanem egy eszköznek az emberiség szolgá-
latában, amelyet a „szív bölcsessége”, vagyis az értelem és együttérzés vezérel. Ha 
sikerül megőriznünk emberségünket a technológiai fejlődés közepette, akkor az MI 
segíthet kiteljesíteni legjobb tulajdonságainkat, és megoldani azokat a kihívásokat, 
amelyekkel a 21. században szembesülünk. Rajtunk múlik, hogy milyen jövőt alko-
tunk a gépekkel – és önmagunkkal.

Kiegészítés

A fenti cikket a szerző előadás diái és megadott stíluslap alapján teljes egészében 
az Anthropic Clode3 Opus GPT rendszer készítette. A szöveg véglegesítése során a 
szerző 7 esetben lényegében egy-egy szavas módosítást végzett. Továbbá két eset-
ben történt nagyobb változtatás. 

– A 7. Fejezetben két bekezdés összevonásra és átírásra került, mert az eredeti 
előadásban szereplő „Nem árt észben tartani, hogy Isten esetében is az ember, Isten 
teremtménye megölte Istent, Jézust, mielőtt megértette (?) volna igazi értékrendjét.” 
mondatot – szereptévesztéssel – átírta a gép: „Fontos észben tartani, hogy még egy 
tökéletes értékrendű MI-t is félreérthet és rosszul használhat az ember, ahogy Jézust 
is megölték, mielőtt megértették volna tanítását.” 

– Szintén a 7. Fejezetben, elhagyásra került a „Különösen fontos, hogy a margi-
nalizált és hátrányos helyzetű csoportok hangja is megjelenjen, hiszen őket érint-
hetik leginkább az MI által okozott társadalmi változások.” mondat, mert ez nem 
szerepelt az előadásban.



Bionikai kutatás-fejlesztés az ember szolgálatában 63

Iván Kristóf

BIONIKAI KUTATÁS-FEJLESZTÉS 
AZ EMBER SZOLGÁLATÁBAN

Absztrakt
A PPKE ITK-n végzett bionikai kutatások az orvosi rehabilitáció és a fogyatékkal 
élők támogatása terén nyújtanak kiemelkedő alkalmazási lehetőségeket. A Cybath-
lon verseny nemzetközi platformot ad ezen kutatások bemutatására és népszerűsí-
tésére. Az eseményen különböző kategóriákban, valós élethelyzeteket szimulálva 
hasonlíthatjuk össze a fejlesztők innovációit. Az ember-gép kapcsolat kutatásában 
már etikai alapelveket is mérlegelni kell.

Bionics research and development at the service of mankind

Abstract
The results of bionics research at PPKE ITK offer applications in medical rehabi-
litation and support for people with disabilities. The Cybathlon race provides an 
international platform to showcase and promote these device developments. The 
event presents innovations across various categories, simulating real-life scenarios. 
Ethical principles must also be considered in the development of human-machine 
interaction devices.

Előszó

Az emlékkonferencián elhangzott előadás célja volt reflektálni bizonyos ponto-
kon Ferenc pápa 2023. 04. 30-án elhangzott beszédére, ahol a technológiai fejlődés 
előnyös hatásaira, de kockázataira is felhívta a figyelmet. A rövid összefoglaló-
ban igyekszem bemutatni, hogy a Pázmány Péter Katolikus Egyetem Információs 
Technológiai és Bionikai Karán folyó kutatások, ezeknek főként bionikai vonatko-
zásai milyen irányban mutatnak, és milyen célokat szolgálnak egy érdekes példán, 
a Cybathlon versenyen keresztül. Úgy vélem, hogy a kutatási eredmények alkal-
mazása tekintetében a kockázatokat szem előtt tartva az embertásaink megsegítése 
a fő célunk.



Iván Kristóf64

A bionika jelentősége az orvosi rehabilitációban

A bionika napjaink egyik legdinamikusabban fejlődő tudományterülete, melynek 
célja, hogy az emberi test biológiai rendszereit utánzó, azok működéséhez hasonló, 
illetve azokat valamilyen szinten pótló technológiai megoldásokat fejlesszen ki. A 
bionika jelentősége különösen az orvosi rehabilitációs eszközök ugrásszerű fejlődé-
sében kezd most láthatóvá válni, ahol a sérült vagy hiányzó testi „funkciók” pótlá-
sára, illetve támogatására szolgáló eszközöket hoznak létre. Ezek a fejlesztések az 
idegtudomány, a mesterséges intelligencia és a biomechanika innovációinak ered-
ményeként váltak valósággá, melyek együttesen új perspektívákat nyitnak a rehabi-
litációs technológia alkalmazásában. 

A Cybathlon1 nemzetközi verseny 2016 óta teremt helyszínt a bionikai eszkö-
zök gyakorlati tesztelésére és népszerűsítésére egy versenyhelyzetben bemutatva az 
egyes csapatok eredményeit. A különféle kutatók és fejlesztők számára kiváló lehe-
tőséget ad arra, hogy innovációikat valós élethelyzetekben próbálják ki, Forma-1-
hez hasonló verseny környezetben. A verseny célja nemcsak a technológiai fejleszté-
sek előmozdítása, hanem a társadalmi elfogadottság növelése is, hogy a fogyatékkal 
élő emberek számára a technológia révén egyenlő esélyeket biztosítsunk, a meglévő 
technológiák tovább fejlődjenek és azok el tudjanak jutni a felhasználókig.

A Cybathlon kezdetei

A Cybathlon-t az ETH Zürich egyik kutatóprofesszora kezdeményezte, hogy a 6 
versenyszámban ösztönözze az innovációt, és a bionikai technológia hétköznapi al-
kalmazására helyezze a hangsúlyt. Az első versenyt 2013-ban hirdették meg és 2016-
ban rendezték meg a 3 éves felkészülés és fejlesztés után, és azóta többször is meg-
hirdették a versenyt kisebb-nagyobb események keretében. Az esemény nemzetközi 
szinten is ismertté vált, és több egyetem, kutatóközpont, valamint technológiai vál-
lalat is benevezett, hogy bemutassák fejlesztéseiket. A legnagyobb események a 4 
évente megrendezésre kerülő nagyversenyek, míg évente vagy akár félévente tartot-
tak felkészülési, vagy bemutatkozó rövidebb futamokat. A Cybathlon új dimenziót 
adott a bionikai fejlesztéseknek, mivel lehetőséget biztosít a különféle prototípusok 
és eszközök valódi környezetben történő kipróbálására és versenyeztetésére.

A Cybathlon célja azonban túlmutat a technológiai fejlesztéseken: az emberi ké-
pességek és az esélyegyenlőség fontosságát hirdeti. A versenyeken részt vevő csapa-
tok pilótái különféle akadálypályákon és feladatokon keresztül tesztelik az általuk 
fejlesztett bionikai eszközöket, amelyek révén a fogyatékkal élő emberek is reményt 
és ösztönzést kaphatnak, hogy sérülésükhöz kapcsolódó technológiai fejlesztés leg-
újabb eredményeibe betekintést nyerhetnek.

1  https://cybathlon.com/



Bionikai kutatás-fejlesztés az ember szolgálatában 65

A Cybathlon versenyszámai

A Cybathlon különböző versenyszámai a bionikai fejlesztések széles körét ölelik 
fel. Az egyes kategóriákban az eszközök teljesítményét hétköznapi feladatok során 
hasonlítják össze, amelyek valós helyzeteket szimulálnak, mint például lépcsőzés, 
kerékpározás, tárgyak mozgatása. Az alábbiakban röviden bemutatom a legfonto-
sabb kategóriákat:

1. ábra 
A Cybathlon versenyszámai a mai kornak megfelelő ábrázolási módokban. 

Balról jobbra és lefelé haladva: ARM, LEG, EXO, WHL, BCI és FESversenyszámok.



Iván Kristóf66

Funkcionális Elektromos Izomstimuláció (FES)

A Funkcionális Elektromos Izomstimuláció (FES) olyan módszer, amely az izmok 
stimulálásával történő aktiválását teszi lehetővé, különösen a mozgássérült vagy tel-
jes bénulásban szenvedő személyek számára. Az FES-technológia révén az izmo-
kat elektromos impulzusok segítségével megfeszítik, hogy újra képesek legyenek 
összetett mozgást végezni a végtagok. Az FES-technológia a kardiovaszkuláris és 
légzőrendszer fejlesztésére is kihat, mivel a rendszeres izommozgás a keringés fo-
kozását is segíti. A Cybathlon FES kategóriája kerékpározásra összpontosít, ahol 
a versenyzők elektromos izomstimulációs eszközöket használnak az izommozgás 
kiváltására. Mindeközben egy triciklivel hajtanak meg egy ergométert és a verseny 
célja, hogy azonos idő alatt melyik pilóta milyen távolságra tud eljutni. 

Brain-Computer Interface (BCI) – Agy-számítógép kapcsolat

A BCI technológia az agyi elektromos jeleket egy 64 elektródát tartalmazó sap-
ka segítségével elvezetve és dekódolva lehetővé teszi a virtuális környezet irányí-
tását mozgáskorlátozott személyek számára. A Cybathlonon pilóták számítógépes 
játékokban és virtuális környezetben kialakított szobai kerekesszékes szituációban 
tesztelik az agyi jelekkel történő irányítás pontosságát és gyorsaságát, ez pedig jól 
szemlélteti az interfészek alkalmazási lehetőségeit. Ez az eszköz különösen azoknak 
hasznos, akiknek a motoros képességeik jelentősen károsodtak, és más módon nem 
képesek mozogni vagy eszközt használni.

2. ábra 
A BCI versenyszámban versenyző pilótánk a 2024-es Cybathlon Challenges nevű 

kisebb verseny közben.



Bionikai kutatás-fejlesztés az ember szolgálatában 67

Exoskeletonok

Ezek a robotszerű külső vázak támogatást nyújtanak a mozgásban korlátozott embe-
rek számára, felállást és sétáló mozgást végezve. Lehetőséget nyújtanak arra, hogy 
a súlyosan mozgáskorlátozott személyek újra képesek legyenek járni, emellett az iz-
mok és csontok terhelésére is hatással vannak, ami előnyös a hosszú távú egészség-
megőrzés szempontjából. Az exoskeleton kategóriában a versenyzők a mindennapi 
mozgásformákhoz hasonló kihívásokkal néznek szembe, mint például a lépcsőzés 
vagy az egyenetlen felületen való járás, padra való leülés, oldalazás.

Kar- és lábprotézisek 

A művégtagok fejlesztésére összpontosító kategóriában a résztvevők a kéz- és láb-
protézisek különféle típusaival mutatják be a mindennapi élet különféle feladatait. 
A feladatok nehézsége a végtagjaink finom motorikájára vannak kitalálva, hogy a 
fejlesztett eszközök minél jobban tudják imitálni azokat a bonyolult mozgásformá-
kat, amelyeket pl. a kezünkkel el tudunk végezni.

Látássérülteket támogató eszközök

A 2022-ben a Cybathlon újdonságként vezette be a látássérült résztvevők számá-
ra kifejlesztett kategóriát. Itt a vak és látássérült személyek számára kifejlesztett 
eszközök fejlesztése a cél, például akadályok kikerülése, közlekedési helyzetek és 
más feladatok során. A feladatok megoldásához sokszor a fehér botot sem szabad 
használni, külön törekedve, hogy a kifejlesztett eszköz akár azt is ki tudja váltani., 
ahol a versenyzők különféle feladatokat végeznek, például akadályokat kerülnek el, 
irányítanak és navigálnak különböző terepeken. Ezen eszközök célja, hogy a látás-
sérültek számára minél nagyobb mértékű autonómiát biztosítsanak, amelyhez mes-
terséges intelligencia és szenzoros technológiai támogatással javítják az érzékelést 
és a tájékozódási képességet.

A PPKE ITK kutatásai

Az Információs Technológiai és Bionikai Karon több kutatólaborunk dolgozik olyan 
témában, amelyen közvetve vagy közvetlenül kapcsolódnak a Cybathlon egyes ver-
senyszámaihoz. A Mozgásanalízis és mozgásszabályozás laborban2 a FES kerék-
pározáshoz kapcsolódóan is folynak kutatások, amelyhez szorosan kapcsolódnak 

2  https://itk.ppke.hu/mozgasanalizis-es-mozgasszabalyozas



Iván Kristóf68

az érzékelőkkel kombinált sportbionikai laborban3 folyó kutatások. A protetika la-
borban4 valamint az érzékelő robotika laborban5 folyó kutatások a végtagprotézi-
sek és azok intelligens vezérlésének kérdéseivel is foglalkoznak. A BCI eszközök 
fejlesztésével és adatfeldolgozásának kérdéseivel foglalkoznak a Neuromodulációs6 
valamint integratív idegtudományi7 laborjainkban. A látássérültek támogatásával, 
már több, mint 10 éve foglalkoznak a Magyar Bionikus Látásközpontban8 kutató 
kollégáim, szorosan kapcsolódva és együttműködve a többi gépi tanulással foglal-
kozó kutatócsoporttal9.

Etikai és társadalmi kérdések a bionikában

A bionika jelenlegi fejlesztési irányai, ahol eddig nem látott mértékben tudjuk ös�-
szekapcsolni az emberi szervezetet és az elektronikus eszközt, új kérdéseket vetnek 
fel az etika és a társadalmi egyenlőség területén. A mesterséges technológiákat al-
kalmazó eszközök, mint például a BCI vagy a látásjavító implantátumok, felvetik 
a határok kérdését az élő és az élettelen rendszerek között. Ezek a fejlesztések új 
perspektívákat nyitnak a személyiségi jogok és társadalmi egyenlőség kérdésében, 
hiszen a technológia révén egyre jobban működő kapcsolat épül ki az emberi test és 
a mesterséges eszközök között. Amerikában és a Nyugat-európai országokban már 
külön munkakört kaptak az intelligens protézisekhez kapcsolódó jogi és szabályo-
zási feladatok, természetesen ennek alapjai és kérdésfelvetései már Magyarországon 
is megtalálhatók. Az etikai bizottságok egyre többször találkoznak ezekkel a kér-
désekkel.

A Cybathlon hatása a kutatásokra és jövőbeli irányok

A Cybathlon eredményei nemcsak a technológiai innovációkban nyilvánulnak meg, 
hanem társadalmi szinten is jelentős hatást gyakorolnak. A bionikai fejlesztések 
egyre szélesebb körben kapnak támogatást, és egyre több kutatóközpont és vállalat 
vesz részt a fejlesztési programokban. A Cybathlon – előreláthatólag folytatódik – és 
a jövőben is elősegíti a bionikai technológiák bemutatását, társadalmi elfogadását és 
támogatását, ami egyre nagyobb teret enged a fogyatékkal élő emberek önállóságá-

3  https://itk.ppke.hu/sport-bionika-es-adatintelligencia
4  https://itk.ppke.hu/protetika
5  https://itk.ppke.hu/erzekelo-robotika
6  https://itk.ppke.hu/neuromodulacio
7  https://itk.ppke.hu/integrativ-idegtudomany
8  https://itk.ppke.hu/magyar-bionikus-lataskozpont
9  https://itk.ppke.hu/gepi-tanulas-kutatasok



Bionikai kutatás-fejlesztés az ember szolgálatában 69

nak és életminőségének javításához. A kutatási és fejlesztési kihívásokhoz kapcso-
lódóan a PPKE ITK-n komoly figyelemmel kísérjük a fejleményeket és igyekszünk 
a nemzetközi versenyben részt venni.

Rövid összefoglalás

A bionika területén végzett kutatások és fejlesztések új lehetőségeket nyitnak az 
orvosi rehabilitáció, a fogyatékkal élők támogatása és a társadalmi integráció terén. 
A Cybathlon nem csupán egy verseny, hanem egy olyan platform, amely ösztönzi a 
kutatási és fejlesztési innovációkat, és új célokat tűz ki a kutatók elé, mindemellett 
bemutatja a legújabb kifejlesztett technológiákat egy jól definiált tesztkörnyezetben 
a nagyközönség számára is. Az esemény reális és gyakorlati tapasztalatokat nyújt a 
bionikai eszközök hatékonyságának teszteléséhez, és elősegíti, hogy a technológia 
valóban emberséges célt tudjon szolgálni a jövőben.



Almási Zsolt70

Almási Zsolt

(INVOKÁCIÓS) TECHNOLÓGIA, 
TECHNOKRATA PARADIGMA ÉS AZ EGYÉN

Absztrakt:
Dolgozatomban Ferenc pápa az egyetem és kulturális élet képviselőihez intézett 
beszédének néhány gondolatának fényében veszem szemügyre a Mesterséges In-
telligencia és az egyén kapcsolatát egyetemi oktatóként. A dolgozatban amellett ér-
velek, hogy a Mesterséges Intelligencia nem megkerülhető és az egyetem Ferenc 
pápa által javasolt feladata és tevékenysége értelmében és megkerülhetetlensége 
miatt használandó és oktatandó az egyetem falai között azzal az óvatossággal, ame-
lyet Ferenc pápa javasol. Az érvelés három ponton nyugszik. Először is szemügyre 
veszem kortárs filozófusok, kultúrfilozófusok álláspontját a technológia és egyén 
kapcsolata tekintetében. Ezzel az elméleti háttérrel felfegyverkezve térek ki a Mes-
terséges Intelligencia neveire, hogy előzetesen megértsük, amennyire szükséges, ezt 
a technológiát. Ennek a megértésnek fényében pedig az egyetem feladatát, oktatói 
felelősséget veszem górcső alá, hogy a hallgatókat egy olyan lehetséges helyes irány-
ba terelhessük, amely kiteljesítheti a szabad, autonóm személyiségüket.

(Invocational) Technology, the Technocratic Paradigm and the Individual

Abstract
In this paper, I explore the relationship between Artificial Intelligence (AI) and the 
individual from the perspective of a university lecturer, drawing upon key ideas 
from Pope Francis’ speech addressed to university and cultural representatives at 
PPCU. I argue that AI is an unavoidable topic within higher education, and in ac-
cordance with the Pope’s proposed role for universities, it should be both utilised 
and taught within academic institutions—albeit with the caution he advocates. The 
argument rests on three premises. Firstly, I review contemporary philosophers’ and 
cultural theorists’ positions on the relationship between technology and the indivi-
dual. Armed with this theoretical framework, I then explore the various names of AI 
to enhance our understanding of this technology. Finally, in light of these insights, 
I scrutinise the role of universities and the responsibilities of educators in guiding 
students towards a path that may foster their development as free, autonomous in-
dividuals.



(Invokációs) technológia, technokrata paradigma és az egyén 71

Ferenc pápa a Pázmány Péter Katolikus Egyetemen elmondott beszéde1 alapján 
szeretném feltárni a közbeszédben Mesterséges Intelligenciának nevezett technoló-
gia, a technokrata paradigma és az egyén, aki mint autonóm, szabad személyiség 
tételeződik, kapcsolatát. A mesterséges intelligenciának nevezett technológia 2022-
es berobbanása a köztudatba óta az egyik legforróbb téma a közbeszédben, nap mint 
nap jelennek meg újabb és újabb sajtótermékek, és mivel statisztikailag és pszicholó-
giailag a félelemkeltés a legkelendőbb portéka a közbeszédben, a Mesterséges Intel-
ligenciával való riogatás a leginkább uralkodó diskurzus. A technológia és az egyén 
kapcsolatának problematikájának feltáráshoz kutatóként állok hozzá, és kiindulási 
pontom az, hogy egyfelől a technológia velünk van, és kutatóként, egyetemi polgár-
ként nem tehetek úgy, mintha nem létezne, és gátat lehetne szabni a fejlődésének, 
terjedésének. Másfelől pedig amellett szeretnék érvelni, hogy a technológiától való 
közbeszédet uraló félelem nem az universitas falai közé való, oda inkább a nyitott 
érdeklődés, a megismerés tartozik, ami segítséget adhat a technológia helyes hasz-
nálata és a bénító félelem elkerülése érdekében. Mindennek második, de legalább 
ilyen fontos célja, hogy oktatóként a hallgatóimat egy olyan lehetséges helyes irány-
ba terelhessem, amely kiteljesítheti a szabad, autonóm személyiségüket.

Kontextus: a technika, társadalom, egyén

Megfontolandónak tekintem Ferenc pápa óvatosságra intő szavait, amelyek a tech-
nokrata paradigma jellegzetességeire hívják fel a figyelmet. Ferenc pápa Romano 
Guardini gondolataiból kiindulva a technokrata paradigmát illető negatív követ-
kezményekre figyelmeztet, mint például hogy a technológia az „élet uralkodójává 
válik”.2 De pontosan mit is jelent az, hogy a technológia elszabadulhat, és rabszol-
gájává teheti az embert akár a technológia kitalálóinak, megvalósítóinak szándéka 
ellenére is.

Jacques Ellul már 1977-es Le systéme technicien [A technika rendszere] című 
könyvének zárófejezetében a technológia és emberi szabadság kérdéskörét járja 
körül. Abból az izgalmas állításból indul ki, hogy a technika, technológia „olyan 
környezetet képez, melybe [az ember] belép vagy beleilleszkedik.”3 Fontos ez az 
állítás, hiszen érdemes leszögezni azt, hogy amikor technikáról, technológiáról 
beszélünk, akkor nem egyes szerszámok, eszközök, alkalmazások gyűjteményére 
érdemes gondolni, hanem ennél egy sokkal átfogóbb, sokkal általánosabb fogalmi 

1  Ferenc Pápa: Beszéd az egyetemi és kulturális élet képviselőihez, Budapest, PPKE-ITK, 2023. 
április 30. https://itk.ppke.hu/storage/tinymce/uploads/Karunk/Ferenc-papa-beszede-az-egyetemi- 
es-kulturalis-elet-kepvisel--ihez.pdf?u=1bJTqF.

2  Uo.
3  Ellul, Jacques: Az ember a technika rendszerében: olvasókönyv a tudományos-technikai vi-

lágfelszámolás tudatosítása köréből, in Tillmann József Adalbert (szerk.): A későújkor józansága, 
ford. Varga Kornélia, Budapest, Göncöl Kiadó, 2004, 7–22, 8.



Almási Zsolt72

környezetre, amit illethetünk a kultúra terminusával. Ebben a technikai környezet-
ben, amelybe az ember beleilleszkedik, a szubjektum nem úgy tételeződik, mint a 
technikától független, azt csak alkalmazó létező. Nem úgy, hogy van egy kézzel-
fogható, mindentől független probléma, amit egy eszközzel meg tud oldani, például, 
ha két fadarabot össze szeretne kötni oldhatatlan kötéssel, akkor keres egy szöget 
meg egy kalapácsot, majd pedig a két fába a megfelelő helyen beveri a kalapáccsal 
a szöget. Hanem arról van szó, hogy az oldhatatlan kötés fogalma, a szög és a kala-
pács jelenléte már eleve rendelkezésre áll, már eleve ott vannak kéznél, és az ember 
döntését már eleve meghatározzák. Ezt az állítást azzal egészíti ki, hogy az ember 
„nagyon gyorsan ennek a környezetnek megfelelően fog gondolkozni. Kényelemre 
és hatékonyságra van nevelve”4. A szubjektum, tehát, arra van szocializálva, hogy 
ebbe a környezetbe simuljon bele, ebbe a környezetbe kényelmesedjen bele. Ennél-
fogva pedig a hagyományos fékek és ellensúlyok már nem működnek, az ember 
társadalmát és a szubjektumot szinte láthatatlan módon meghatározza a technika. 
Ennek a létállapotnak, folyamatnak pedig a következménye a szubjektum szabad-
ságának felszámolása lehet. Ahogy írja „A csak birtokbavételre irányuló megértés 
a barbárság racionalizálása, s ez civilizációnk szelleme. […] a technikai rendszer 
szakértői teremtik, illetve váltják ki a választási helyzetet.”5 Azaz amikor a szub-
jektum látszólag a választás, döntés szabadságát éli meg a technika környezetben, 
reflexió nélküli használat során, valójában autonómiát és szabadságot feladó egyén-
nek nevezhető létezőként sodródik abban, amit a technika szerzői, mint választást 
elé helyeztek. A technikai környezetként tételeződése a megfelelő reflexió nélkül 
végső értelemben tehát a szubjektum szabadságát, és a szabadságból következő mél-
tóságát, emberségét számolja fel.

Mintegy negyven évvel később, hasonlóan Ellulhoz, de immár a digitális tech-
nológia társadalmi problematikájára irányítja a figyelmet Shosana Zuboff A megfi-
gyelői kapitalizmus korszaka (2019) című monográfiája. Ő is az emberi szabadság 
felszámolódása ellen fogalmazza meg a digitalizációt, hálózatosodást érintő kritiká-
ját. Egyfelől felhívja a figyelmet arra, hogy az ember tárgyiasul, amennyiben adattá, 
kiszámítható profilúvá tehető, és ebből aztán vadkapitalista módon tőke kovácsol-
ható. Ahogy fogalmaz, a felügyeleti kapitalizmus által „az életünket egyoldalúan 
adattá alakítják, kisajátítják és újrafelhasználják a társadalmi ellenőrzés új formái-
ban, mindez mások érdekeinek szolgálatában és anélkül, hogy tudnánk és védekez-
hetnénk”.6 A felügyeleti kapitalizmus tehát eszköztelenül hagyja a szubjektumot, 
miközben adattá, kiszámítható profillá redukálja, hogy ebből aztán szinte minden 

4  Uo.
5  Uo., 17.
6  Zuboff, Shoshana: The Age of Surveillance Capitalism: The Fight for a Human Future at 

the New Frontier of Power, Paperback edition, London, Profile Books, 2019, 57. (Ahol nem jelzem 
máshogy az idegennyelvű szövegek magyar fordítás az enyém – A.ZS.) „our lives are unilaterally 
rendered as data, expropriated, and repurposed in new forms of social control, all of it in the service 
of others’ interests and in the absence of our awareness or means of combat”



(Invokációs) technológia, technokrata paradigma és az egyén 73

korlátozás nélkül cégek vagyont kovácsolhassanak. A szubjektum adatosodása a 
rabszolgaságnak egy új, előzmény nélküli formája. Ezen felül pedig Zuboff kiemeli, 
hogy ez az adatosodás látszólag nem kényszerből jön létre, hanem az egyén ön-
ként adja át magát. A megosztás kultúrájában látszólag belülről fakad az autonómia 
és szabadság feladása, és az adatok alapján elkészített profil kiszámíthatósága. Az 
egyén leigázása itt nem külső erőszak segítségével történik, hanem számos egyéb, 
inkább látszólag belső okból. Zuboff 16 okát sorolja fel annak, hogy az egyének 
miért is adják oda adataikat, és rabszolgásítják magukat.7 Ezen 16 ok az én olvasa-
tomban visszavezethető arra, hogy az algoritmusok az örömérzés növelésével, az 
örömhiányából adódó félelem, és egyéb pszichológiai kényszerek, valamint a tu-
datlanság segítségével kötik az egyént a közösségi platformokhoz és az ingyenes 
szoftverekhez.

Az otthonosság gondolatát, amely nem választható el az örömérzéstől, viszi to-
vább a koreai-német kultúrfilozófus Byung-Chul Han a „hyperkulturális turista” 
fogalmában. Ahogy Han érvel:

Eleve otthon, a hiperkulturális turista vagy máshol van, vagy éppen 
úton jár. Nem arról van szó, hogy turistaként hagyjuk el otthonunkat, 
hogy később bennszülöttként térjünk vissza. A hiperkulturális turista 
már akkor is turista, amikor otthon van. Még mindig itt, már ott van. 
Soha nem érkezik meg a végcélhoz.8

A hiperkulturális turista fogalma annyiban egészíti ki az előzőeket, hogy a ma di-
gitalizált szubejktuma abban a dinamizmusban létezik, hogy egyszerre mindig az 
otthonában van, otthon van, az otthon kényelmében, biztonságában, azonosságá-
ban, de egyszerre mindig, pillanatról-pillanatra máshol, és ezért soha sincs otthon. 
A hiperkulturális turista ennélfogva mindig a lehetőségek, választások óceánjában 
iránytű nélkül, céltalanul téblábol. A lehetőségek óceánja kínálta szabadságot azon-
ban nem tudja kihasználni, sehonnan sem megy sehova, és ezért a megérkezés, a 
visszatérés örömétől fosztatik meg. A hiperkulturális turista tehát az a céltalanul, a 
beteljesedést soha el nem érő csellengő szubjektum, akire nem vár a megérkezés, és 
ezáltal a megváltás öröme és beteljesedése sem.

Miután vázoltuk a technika és egyén, illetve társadalom viszonyrendszerét a 
következő következtetéseket vonhatjuk le. A technokrata beállítódás, azaz a tech-
nológia fejlődés reflexió nélküli hajszolása elszigeteli a szubjektumot, degradálja, 
rabszolgává teszi. A szubjektum több szinten is degradálódik, rabszolgává silányul. 
Először is, mint olyan létező, aki ugyan eleve integrálódik a technikába, mint kör-
nyezetbe, és abból nem lát ki, nem tudja a szellem szolgálatába állítani, mert nem is 

7  Uo., 321–324.
8  Han, Byung-Chul: Hyperculture: Culture and Globalization, Cambridge Medford, Polity 

press, 2022, 29. „Already at home, the hypercultura tourist is either somewhere else or on the go. It is 
not that we leave our houses as tourists in order to return later as natives. The hypercultural tourist is 
already a toursit when at home. Still here, he is already there. He never arrives at a final destination.”



Almási Zsolt74

veszi észre. A technikai környezetnek tehát abban az értelemben válik rabszolgájá-
vá, hogy a technika kínálta lehetőségek, megoldási módszertanokhoz rendezi be az 
életét, ebből kilépni nem tud, mégha akarna sem. Másfelől a szubjektum szolgai mi-
voltát jellemzi, hogy adattá, adatból profilkészítés produktumává válik, hogy a pro-
duktumok hálójának részévé váljon. Mindezt pedig saját önszántából teszi, hiszen a 
technikai környezet adta lehetőségekkel látszólag szabadon él az önkifejezés, mások 
számára való identitásalkotás céljából. Harmadsoron pedig a mindig otthon levő 
otthontalanság, céltalanul, ezért soha meg nem érkező turistává válik a szubjektum, 
amikor a lehetőségek tengerében beteljesedés nélküli választásokban oldódik fel.

Ahogy a fent említett szerzők, Ferenc pápa sem azt állítják, hogy ebből a helyzet-
ből nincs kiút, hiszen a szubjektum létállapotának feltérképezése nem arra szolgál, 
hogy eleve a pesszimizmus hálójában vergődjünk, hanem csak mélyreható elem-
zéseik révén felhívják a figyelmet a jelen állapotban rejlő kockázatok lehetőségére. 
Ennélfogva annak kimunkálására van szükség, hogyan szerezhető vissza az egyén 
szabadsága, autonómiája a technológia, jelesül a Mesterséges Intelligencia korsza-
kában. Ennek a kimunkálására ugródeszkaként ismét Ferenc pápa gondolatát szeret-
ném idézni, ami az egyetem fogalmát illeti.

A Mesterséges Intelligencia nevei

A technokrata gondolkodást elkerülendő az egyetemnek a Ferenc pápa megfogal-
mazta hivatását kell betöltenie. Ahogy a dokumentumban olvassuk, az egyetem az a 
hely, „ahol a gondolat születik, növekszik és érlelődik, nyitott és szimfonikus; nem 
egyhangú, nem zárt, hanem nyitott és szimfonikus.”9 Ebben a szellemben szeretném 
szemügyre venni a jelen technológiát, hogyan alakultak a nevek, amelyek leírják, és 
egyszerre az ember hozzáállását is megfogalmazzák a technológiához.

Először is kezdjük egy vázlatos kultúrtörténeti áttekintéssel, amelyben a nevekre 
és azokhoz kapcsolódó kulturális jelentésterekre hívom fel a figyelmet, mégpedig 
arra a történetre, amely a fizikai jellegzetességektől a látszat hatalmáig vezet. A 
számítógépek és azok hálózatba rendeződésének első divatos neve az „e” betű volt, 
ami arra hívta fel a figyelmet meglehetős neutralitással, hogy ami eddig analóg volt, 
mostanra elektromos lett, a postai levélből lett az email. Úgy tűnik, az elektromos-
ság, mint fizikai tényező tűnt fontosnak a hősidőkben. A 2000-es években az elekt-
romosságtól átléptünk a digitális világba, vagyis egy absztrakciós szinttel feljebb 
kapaszkodtunk, és jutottunk el az elektromos fázis jelenlététől és hiányától a szá-
mok világába, hiszen a digitalizáció számmá (digit) alakulást jelöl, ahol az elektro-
mos jelet már számmá, 1 és 0-vá alakítva találtuk fontosnak. A fizikai neutralitástól 
léptünk át a számok csodálatos, szimbolikus világába.

9  Ferenc Pápa: Beszéd az egyetemi és kulturális élet képviselőihez.



(Invokációs) technológia, technokrata paradigma és az egyén 75

A következő nagy lépés a nevek területén az antropomorfizációé lett. A számok 
világából átléptünk az okos világba, és minden „smart” lett: a hűtőtől a karórán 
keresztül a telefonig, ahol az okos eszköz annyiban antropomorfizálódott, hogy az 
emberi tevékenységhez hasonlóan helyzeteket, pontosabban helyzeteket leíró ada-
tok elemzett, és ez alapján döntést hozott meglehetős egyszerűséggel és csak egy 
nagyon pontosan körülhatárolt problémát illetően. Ami pedig kifejezetten újdonság 
volt az okos eszközökben, hogy megteremtették a kapcsolatot a fizikai világ és a di-
gitális világ között érzékelőkből származó adatok és a felhőben az adatok elemzése, 
és jel küldése révén a való világban. A technológia neve pedig a Dolgok Internete 
(Internet of Things, IoT, vagy egy kicsivel később az Internet of Everything, IoE). 
Egy egyszerűen, házilag is megvalósítható példa erre a szobanövények öntözésének 
automatizálása lehet: egy nedvesség érzékelőt telepítünk a virág földjébe, ami rend-
szeresen küldi a föld nedvességtartalmának értékét, amit a számítógép regisztrál, 
és amikor elér a szárazság tekintetében az érték egy küszöböt, akkor a számítógép 
beindít egy szelepet, kinyitva ezzel a csapot egy megadott időtartamra, majd elzár-
ja. Minderről pedig egy előre megírt emailt elküld a tulajdonosnak, hogy a virágot 
megöntözte, legyen további szép napja. Mindehhez pedig néhány ezer forintból meg 
lehet vásárolni az eszközöket, mert elegendő egy RaspberryPi és egy wifivel felsze-
relt szenzor, egy elektronikusan nyitható szelep, illetve egy tucat sor kód például 
Python nyelven. Ebben az antropomorfizálódó digitális világban a gyakorlati prob-
lémamegoldó képesség, az okosság lett tehát az új divat. Az okosnak nevezett tech-
nológiát kiegészítette egyelőre még csak szinte szinonimaként az „I” betű haszná-
lata, amely az intelligens és interaktív tevékenységet hívatott jelezni (iPod, iPhone). 
Az okosságtól pedig a 2020-as évekre már az intelligencia irányába tettünk lépést, 
ami nem az eszköz okosságát, hanem annak intelligenciáját, nem az instrumentali-
tás gyakorlatorientált kifinomultságát helyezte előtérbe, hanem az emberi identitás 
mindenre kiterjedő figyelmét és a világban való emberit imitáló tájékozódás álta-
lános kifinomultságát. A felhasználó teljesen koherens módon elbeszélgethet egy 
MI alkalmazással, megoszthatja vele legféltettebb titkait, lelkitanácsot kérhet. Az 
alkalmazás pedig fáradhatatlanul figyel, és válaszol teljesen emberinek tűnő mó-
don, megértően, segítőkészen, hatékonyan. Azaz ez a rövid története a neveknek 
arra szeretné felhívni a figyelmet, hogy a jelenségeket megfogalmazó nevekben az 
elektromosság fizikai valóságától néhány évtized alatt eljutottunk az emberiesség 
imitációjáig, a fizikai valóságtól a látszatig.

Az emberi intelligenciát imitáló Mesterséges Intelligencia neveit is érdemes 
szemügyre venni. Először is arra a distinkcióra érdemes felhívni a figyelmet, ami 
a Mesterséges Erős/Mély Intelligencia és a Mesterséges Szűk/Gyenge Intelligen-
cia között tételeződik. Az előbbi azt jelenti, hogy egy olyan algoritmusról van szó, 
amely önállóan cselekszik, magától kezd egy folyamatba, és ki is vitelezi azt számos 
különböző tevékenységi területet felölelve, mintegy az öntudat imitációjaként. Nem 
meghatározott feladatok kivitelezésére van, hanem képes gondolkodást, tanulást 



Almási Zsolt76

imitálni, és a megszerzett ismereteket egészen más helyzetekben alkalmazni. Ilyen-
nel találkozunk a She, az Ex machina vagy a Terminátor filmekben. A mesterséges 
erős intelligencia azonban bár nem elvi lehetetlenség, de egyelőre nem létezik. Ez-
zel szemben a Mesterséges Szűk Intelligencia egy bizonyos feladat megoldására írt 
alkalmazás nagyon specifikus kontextusban, mint például arcfelismerés, önvezető 
autó vezérlése, szöveg-, kép-, videó- és zenealkotás. Ennek esetében arról van szó, 
hogy az ember egy feladattal bízza meg a gépet, azaz az alkalmazás nem önállóan, 
mintegy magától kezd el működni, továbbá nem általában tudja imitálni az egyén 
világban való tájékozódásának és cselekvésének képességét, hanem specifikus fel-
adatok kivitelezésében. Tevékenységében nagyon hasonló a Mesterséges Szűk In-
telligencia az okos, intelligens eszközökhöz, ám annyiban eltér tőlük, hogy sokkal 
szofisztikáltabb módon emberihez hasonló tevékenységet mutat.

Ennek a Mesterséges Szűk Intelligencián alapuló algoritmusoknak is több neve 
létezik a szakirodalomban és az alkalmazások neveiben. Például a leginkább ismert 
alkalmazás, ami 2022 novemberében robbant be a köztudatba a ChatGPT. Ez egy 
olyan alkalmazás, amit olyan feladat elvégzésére hoztak létre, mint általános és ko-
herens szövegek létrehozása: erre utal a Chat, azaz csevegés szó. Nem tudományos 
szövegek, nem irodalmi szövegek, hanem olyan szövegek, amik általában az em-
beri kommunikációt jellemzik. Ügyes kérésekkel azonban az általános feladatokon 
belül megfelelő stílusjegyek megadásával akár tudományosnak, irodalminak tűnő 
szöveget is tud alkotni. További információt rejt a GPT betűszó, amely kibontása a 
Generative Pretrained (előtanított) Transformer. A név a technológiára utal, amely 
abban áll, hogy egy nagy nyelvi korpuszon mintázatokra betanítva a mélytanulás 
módszertanával képes szövegeket koherens, emberi szöveghez hasonlító szöveget 
létrehozni, pontosabban egy nagy szövegkorpuszt átalakítani egy rövid válasznak 
tűnő szöveggé. Ugyanezt a lehetőséget tartogatják a képeken, zenéken, videókon 
tanított más alkalmazások. De ugyanezen a módszertanon alapul más adathalmazo-
kon való mintázatfelismerés, és a mintázat alapján egy szöveges elemzés generálása 
is, amit egyébként számos természettudományos tudományterületen segíti a kutatók 
munkáját.

A generatív technológia kifejezést tovább árnyalhatjuk, ha kultúrtörténeti szem-
pontokat érvényesítve a jelenséget pontosabb terminusokkal jelöljük. Lev Manovich, 
a digitális kultúra és művészet elismert szakértője 2023-ban megjelent könyvében 
amellett érvel, hogy valójában az alkalmazás megkülönböztető jegye, differentia 
specificája nem a generálás, hiszen azt a módszertant más művészeti irányzatok már 
régóta használják, hanem az, hogy prediktív technológián alapul, és ezért Mano- 
vich „prediktív médiá”-nak10 nevezi. A szöveget ugyanis a felhasználó kérdése- 
kérése alapján úgy alkotja meg, hogy a saját maga felismerte és a betanított szabá-

10  Manovich, Lev: Seven Arguments about AI Images and Generative Media, in Artificial 
Aesthetics (np.: np., 2023), 1–25, 9, http://manovich.net/content/04-projects/168-artificial-aesthetics/
lev-manovich-ai-aesthetics-chapter-5.pdf.



(Invokációs) technológia, technokrata paradigma és az egyén 77

lyok alapján statisztikai alapon a következő szót/tokent látja előre. Egy másik na-
gyon kifejező terminus arra helyezi a hangsúlyt, hogy az alkalmazásnak mindig 
szüksége van arra, hogy valaki meghívja egy kéréssel-kérdéssel. Chris Chesher, 
Invocational media: reconceptualising the computer című 2024-ben megjelent 
könyvében „invokációs médiá”-nak11 nevezi az ilyen alkalmazásokat, amelyek min-
dig készen várnak arra, hogy valaki megszólítsa, és a kérdés-kérés elindítson egy 
nagyon komplex folyamatot, amely a kérés-kérdés nyelvi feldolgozásával kezdődik 
és egy szöveg generálásával ér véget.

Összefoglalva tehát amikor mesterséges intelligenciára utalunk, valójában spe-
cifikus feladatok elvégzésére nagyon szűk kontextusban működő alkalmazásokra 
gondolunk. Ezen alkalmazások generatívak, azaz egy adathalmazon mélytanulási 
módszerrel betanítva egy bizonyos eredményt generál, alakít át egy adott kérdés te-
kintetében. Prediktív, amennyiben nem teljes képpel, világismerettel, a világ isme-
retén alapuló gondolkodás képességével rendelkezik, hanem statisztikai alapon csak 
a következő kis adatot hozza létre az előző adatok alapján, legyenek azok szavak 
vagy pixelek. Illetve invokációs, amennyiben nem önállóan jár el, hanem a folyamat 
elindításához egy külső tényezőre, pontosabban az emberre van szüksége. Ez tehát 
az a technológia környezet, amelybe a szubjektum integrálódik, amely tevékeny-
ségi mintákat generál, amelyben a szubjektum adattá egyszerűsödik, amelyben a 
hiperkulturális turista jellegzetességeit mutatja. Ez tehát az a technikai környezet, 
amelyben lehetőséget kell teremteni a szubjektumnak a szabadságra, autonómiára.

Mesterséges intelligencia, az egyetem és az egyén

Mindezek fényében pedig érdemes röviden megfogalmazni, mi is oktatóként a fela-
dat az így felismert Mesterséges Intelligencia valóságában. Ferenc pápa útmutatása 
ismételten rendkívül fontos az egyetem küldetése tekintetében: „Elmélyül a szemlé-
lődésben és olyan embereket formál, akik nincsenek kiszolgáltatva a pillanatnyi di-
vatnak, hanem szilárdan meggyökereznek a dolgok valóságában.”12 Mit jelent tehát 
ez az emberformálás, mint oktatói tevékenység?

Először is ismeretek átadása, hogy ne pillanatembereket formáljunk, hanem szi-
lárdan a dolgok valóságban gyökerező embereket. Ezek az ismeretek magukban fog-
lalják azt, hogy a divatoknak nem kell bedőlni, sem félni, sem fetisizálni, sem tabu-
sítani, sem mérlegelés nélkül ünnepelni a technológiát nem érdemes. Meg kell érteni 
a technológia működési mechanizmusait, céljait és korlátait, nevén kell nevezni. A 
helyén kell kezelni a technológiát, rá lehet hagyatkozni távolságtartóan, az éppen 
használat és elengedés dialektikájában. Mindez magában foglalja nemcsak a tech-

11  Chesher, Chris: Invocational Media: Reconceptualising the Computer, New York-London-
Oxford-New Delhi-Sydney, Bloomsbury Academic, 2024, 6.

12  Ferenc Pápa: Beszéd az egyetemi és kulturális élet képviselőihez.



Almási Zsolt78

nológia történetét, hanem azt is, ahogy a technológia kifejti hatását a társadalomban, 
ahogy gyakorlatokat alakít ki a társadalomban, ahogy hatást gyakorol a társadalom, 
kultúra alakulására. Fel kell ismerni, hogy a technológia megjelenésével a számító-
gép-ember kommunikáció új fázisába lépett, hogy ennek a kommunikációnak mi-
lyen útvesztői, és milyen lehetőségei vannak. Ezen belül pedig meg kell tanítani a 
prompt-engineering alapjait, azaz azt, ahogy az alkalmazásokkal hatékonyan lehet 
kommunikálni, hogy a kívánt eredményt el tudjuk érni, a célt pontosan meg tudja a 
hallgató fogalmazni.

Mindezek mellett érdemes figyelmet fordítani a MszI-án alapuló alkalmazások 
etikai oldalaira is, amik magukban foglalják a tanulás alapjául szolgáló korpuszok 
megismerhetőségét, illetve az alkalmazások használatának jó, és tisztességes gya-
korlatait. Az előbbi esetében az Open Source Initiative AI mozgalom tevékenységé-
re érdemes felhívni a figyelmet, amely arra helyezi a hangsúlyt, hogy kidolgozzanak 
egy mindenre kiterjedő kritériumrendszert, amely lehetővé teszi megállapítani, va-
jon egy gépi tanuláson alapuló alkalmazás nevezhető-e nyílt rendszernek.13 Ehhez 
hasonló kezdeményezés ezen a területen a XAI (Explainable Artificial Intelligence), 
amely arra hívja fel a figyelmet, hagy az alkalmazás fekete dobozát, amennyire csak 
lehetséges, fel kell nyitni.14 Továbbá ide tartozik a MI alkalmazások regularizálást 
kodifikáló dokumentumok ismerete, például a 2024-ben megjelent Európai Parla-
ment által jegyzett törvénykezést.15 

Az egyetemeknek különleges szerepe van a Mesterséges Intelligencia szerepét 
illetően. Ahogy Kurtz és mtsai fogalmaznak, az egyetemek feladata:

annak biztosítása, hogy az AI rendszerek ne állandósítsák vagy erő-
sítsék az előítéleteket; az egyének magánéletének és biztonságának 
védelme; az AI rendszerek megbízhatóságának és biztonságának ga-
rantálása, valamint az AI döntések megmagyarázhatóvá tétele az em-
berek számára. A felelősségteljes mesterséges intelligencia célja olyan 
mesterséges intelligencia-technológiák létrehozása, amelyek pozitívan 
szolgálják az emberiséget, összhangban vannak a társadalmi értékek-
kel és normákkal, és hozzájárulnak a fenntartható fejlődéshez.16

13  „The Open Source AI Definition” – Draft v. 0.0.9”, Open Source Initiative, 2024. augusztus 22., 
https://opensource.org/deepdive/drafts/open-source-ai-definition-draft-v-0-0-9.

14  Longo, Luca (szerk.): Explainable Artificial Intelligence. Part 1, Communications in Compu-
ter and Information Science 1901, xAI, Cham, Springer, 2023.

15  „EU AI Act: First Regulation on Artificial Intelligence”, Topics | European Parliament, 2023. 
június 8., https://www.europarl.europa.eu/topics/en/article/20230601STO93804/eu-ai-act-first-regu-
lation-on-artificial-intelligence.

16  Kurtz, Gila – Amzalag, Meital – Shaked, Nava – Zaguri Yanay – Kohen-Vacs, Dan – 
Gal, Eran – Zailer, Gideon – Barak-Medina, Eran: Strategies for Integrating Generative AI into 
Higher Education: Navigating Challenges and Leveraging Opportunities, in Education Sciences 14, 
5 (2024. május 7.): 503, https://doi.org/10.3390/educsci14050503.



(Invokációs) technológia, technokrata paradigma és az egyén 79

Ennek a komplex feladatnak pedig része az, amit Chan úgy fogalmaz meg, hogy az 
egyetemek feladata „a mesterséges intelligencia használatára vonatkozó egyértelmű 
irányelvek kialakítása, beleértve az etikai irányelveket és a jogi felelősséget, annak 
érdekében hogy segítsék a hallgatókat és a munkatársaknak eligazodni ezekben az 
összetett kérdésekben.”17 Ez utóbbi feladatnak elvégzéséhez jó példákat találhatunk 
a Northeastern University of London18, Ulster University19 és a University of Edin-
burgh20 honlapjain. Továbbá ugyancsak érdemes figyelemmel kísérni neves kiadók 
útmutatásait, állásfoglalásait, amelyek közül az egyik legfontosabb az Elsevier ki-
adó útmutatója szerzőknek21.

Másodszor azt is meg kell tanítani, hogyan lehet felelősségteljesen használni ezt 
az egyébként hasznos és szofisztikált technológiát. A felelősségteljes használat ma-
gában foglalja a generált eredményekhez való kritikai hozzáállást. Az alkalmazá-
soknak nincs valóságismeretük, csak betűsorokat és a pixeleket, hangokat számol, 
de ezek nem állnak össze világismeretté, így minden eredmény, ami koherensnek, 
meggyőzőnek tűnik, nem feltétlenül igaz is. Az adatok és eredmények helyessége, 
a premisszák és konklúziók igazsága ellenőrzést kíván, legyen az saját vagy mások 
által generált szöveges, vizuális vagy zenei tartalom. Az utóbbi jelentősége abban 
is áll, ne legyünk áldozatai esetleg terjesztői igaznak, hitelesnek tűnő, de valójában 
hamis híreknek, tartalmaknak.

A felelősségteljes használat magában foglalja továbbá, hogy a használat ne pót-
lékként jelenjen meg az emberi kapcsolatok helyett. Ferenc pápa helyesen hívja fel 
a figyelmet arra, hogy „Hány és hány elszigetelt, nagyon ’közösségi’ és kevésbé kö-
zösségi ember él közöttünk, akik mintegy ördögi körben a technológia vigaszaihoz 
folyamodnak, hogy kitöltsék azt az ürességet, amelyet éreznek […]”22. Ezzel kapcso-
latban szeretném idézni Joseph Weizenbaum-ot, aki Computer Power and Human 
Wisdom című könyvében írja, a relatíve egyszerű, Doctor nevű csevegő programja 
kapcsán: 

Megdöbbentett, hogy a DOCTOR-ral beszélgető emberek milyen gyor-
san és milyen mélyen kötődtek érzelmileg a számítógéphez, és milyen 

17  Chan, Cecilia Ka Yuk: A Comprehensive AI Policy Education Framework for University 
Teaching and Learning, in International Journal of Educational Technology in Higher Education 20, 
1 (2023. július 7.): 38, https://doi.org/10.1186/s41239-023-00408-3.

18  Northeastern University London, „AI Strategy 2023-24”, Northeastern University 
London, elérés 2024. július 26., https://www.nulondon.ac.uk/academic-handbook/strategies/ai/ai- 
strategy/.

19  Ulster University, „Guidance on Use of AI for Students”, Ulster University, 2023. szeptem-
ber 21., https://www.ulster.ac.uk/learningenhancement/cqe/strategies/ai/guidance-for-students.

20  University of Edinburgh, „AI Guidance for Staff and Students”, The University of Edin- 
burgh, 2023. június 9., https://www.ed.ac.uk/bayes/ai-guidance-for-staff-and-students.

21  Elsevier, „Guide for Authors”, www.sciencedirect.com, elérés 2024. július 26., https://www.
sciencedirect.com/journal/journal-of-biotechnology/publish/guide-for-authors.

22  Ferenc Pápa: Beszéd az egyetemi és kulturális élet képviselőihez



Almási Zsolt80

egyértelműen antropomorfizálták azt. Egyszer a titkárnőm, aki hóna-
pokig figyelte, ahogy a programon dolgozom, és ezért biztosan tudta, 
hogy az csupán egy számítógépes program, beszélgetni kezdett vele. 
Néhány szóváltás után megkért, hogy hagyjam el a szobát. Egy má-
sik alkalommal felvetettem, hogy megbütykölhetném a rendszert, hogy 
megvizsgálhassam az összes beszélgetést, amit valaki folytatott vele, 
mondjuk, egy éjszaka alatt. Rögtön azzal a váddal bombáztak, hogy 
amit javasoltam, az az emberek legintimebb gondolatainak kémkedését 
jelenti; egyértelmű bizonyíték ez arra, hogy az emberek úgy beszélget-
nek a számítógéppel, mintha az egy személy lenne, akit megfelelő és 
hasznos módon bensőségesen lehet megszólítani. Természetesen tud-
tam, hogy az emberek mindenféle érzelmi kötődést kialakítanak a gé-
pekhez, például a hangszerekhez, motorkerékpárokhoz és autókhoz. És 
hosszú évek tapasztalatából tudtam, hogy sok programozónak a szá-
mítógépéhez fűződő erős érzelmi kötődése gyakran rendkívül gyorsan 
alakul ki a géppel. Amire nem jöttem rá, az az, hogy egy viszonylag 
egyszerű számítógépes programmal való rendkívül rövid kapcsolat 
erős téveszméket tud kiváltani teljesen normális emberekből. Ez a fel-
ismerés arra késztetett, hogy új jelentőséget tulajdonítsak az egyén és a 
számítógép közötti kapcsolat kérdéseinek, és ezért elhatároztam, hogy 
el fogok gondolkodni ezekről.23

Ami igazán megdöbbentő ebben a történetben az az, hogy 1976-ban jelent meg a 
könyv, és az első beszélgető robot, az Eliza egyik első verziója volt a Doctor. Ennek 
fényében, a még szofisztikáltabb, még emberibbnek tűnő nagy nyelvi modelleken 
alapuló szövegalkotó programok sokkal könnyebben megtéveszthetik a felhaszná-
lókat, antropomorfizálódnak, és az egyént elszigetelik, sőt kiszolgáltatottá tehetik.

Egy absztraktabb szinten pedig azt is át kell adni a hallgatóinknak, hogy vég-
eredményben az önismerethez is elvezet az intelligens alkalmazások helyes hasz-
nálata. Ez pedig összhangban van azzal ugyancsak, mint amire Ferenc pápa felhív-
ta a figyelmet: „A kultúra elvezet minket önmagunk megismeréséhez.” Miképpen 
vezethet önismeretre egy szöveget, képet generáló alkalmazás? Primér szinten a 
felhasználó kérdéseire adott válaszok árulkodhatnak kulturális tendenciákról, elő-
feltevésekről, amelyeket adottnak veszünk. Ezek feltárása a saját kultúránk mélyebb 
megértéséhez vezethet, és ezáltal saját előfeltevéseinket és így magunkat is jobban 
megérthetjük.

Ennél továbbmenve szöveg, kép, videó, zene generáló alkalmazásokat jól hasz-
nálva saját magunkra is találhatunk annyiban is, hogy csak azért, mert valami jól 
hangzik, koherensnek és meggyőzőnek tűnik, szépnek látszik és hangzik, még nem 
szükségszerűen a mienk. Ha a puszta generálásnál megállunk a használatban, való-

23  Weizenbaum, Joseph: Computer Power and Human Reason: From Judgment to Calculation, 
San Francisco, Freeman, 1976, 6–7.



(Invokációs) technológia, technokrata paradigma és az egyén 81

jában elidegenedünk magunktól, hiszen sajátunknak tekintünk valamit, ami valójá-
ban nem a mienk. Ha itt megállunk, rabszolgái leszünk végeredményben a techno-
lógiának, hiszen önmagunkat feladva elveszítjük autonómiánkat, függő viszonyba 
kerülünk a technikától. Tovább kell haladni az úton alapos utómunka, szerkesztés 
révén, hogy megtaláljuk saját ideális stílusunkat az alkalmazásokkal együttműköd-
ve, hogy ugyanúgy, csak jobban alkossunk szöveget, képet, zenét és videót, mint 
ahogy magunkban tennénk. Ehhez azonban ismerni kell, vagy lépésenként kell 
megismerni saját stílusunkat, azt, amik vagyunk, a nem pillanatnyi divatok, elvá-
rások alakította valónkat, amiben mélyebben fedezhetjük fel Isteni képmásiságunk 
gyönyörűségét és egyediségét, azt, amik mi vagyunk értékeinkkel és törékenysé-
günkkel együtt. Így az eszköz nem önmagunk kényelmes feladása lesz, hanem sa-
ját magunk mélyebb elfogadásának, megismerésének, tökéletesítésének eszközévé 
válhat.

Ha oktatóként az ismeretek átadásának, kontextualizálásának, a generatív, pre-
diktív, invokációs Mesterséges Szűk Intelligencia megértésének, a kritikus hozzá-
állásnak és az önismeretre, és így szabadságra és autonómiára vezetésnek tudjuk 
szentelni az oktatói tevékenységünket, talán egy kicsit közelebb kerülhetünk annak 
az ideálnak a megvalósításához, amit Ferenc pápa hirdetett meg az egyetem külde-
tését tekintve. Az egyetem ugyanis „az egyetemesség és a szabadság központja, a 
humanizmus termékeny műhelye és a remény laboratóriuma legyen.”



Botos Máté82

Botos Máté

A KONZUMIZMUS KÍSÉRTETE. 
AZ EGYHÁZ VÁLASZA A FENNTARTHATATLANSÁGRA 

MINT MORÁLIS PROBLÉMÁRA

Absztrakt
A Magisterium következetesen tagadja, hogy az emberibb világ a materiális felté-
telek gyarapodásával lenne azonos. A kezdetleges marxi materializmustól a jelen-
korunk fogyasztói társadalmáig ívelő fejlődés számos kérdést felvet, ilyen a fenn-
tarthatóság kérdése is, amely a II. vatikáni zsinat óta állandó jelleggel megjelenik a 
katolikus egyházi tanításokban. A fenntarthatóság az Egyház tanításában napjaink-
ra alapvető morális kérdéssé változott, az önkorlátozást igazságossági problémaként 
értékelve.

The spectre of consumerism. 
The Church's response to unsustainability as a moral problem

Abstract
The Magisterium consistently denies that a more humane world is synonymous with 
an increase in material conditions. The development from primitive Marxist materi-
alism to the consumer society of our time raises a number of questions, including the 
question of sustainability, which has been a constant feature of the teachings of the 
Catholic Church since Vatican II. Sustainability has become a fundamental moral is-
sue in Church teaching today, with self-limitation being seen as a problem of justice.

„Magyarországon egymást követték azok az ideológiák, amelyek igaz-
ságként mutatkoztak be, de szabadságot nem adtak. És ez a veszély 
ma sem szűnt meg: gondolok itt a kommunizmusból a konzumizmus-
ba való átmenetre. Mindkét «-izmus» közös vonása a szabadság ha-
mis eszméje; a kommunizmus «szabadsága» olyan «szabadság» volt, 
amelyet rákényszerítettek az emberekre, amelyet kívülről korlátoztak, 
amelyben mások döntöttek; a konzumizmus «szabadsága» pedig egy 
szabadelvű, hedonista, eltorzult «szabadság», amely a fogyasztás és a 
tárgyak rabszolgáivá tesz bennünket. Milyen könnyű eljutni a gondol-



A konzumizmus kísértete. Az Egyház válasza a fenntarthatatlanságra … 83

kodásra szabott korlátoktól, ahogy a kommunizmusban, a korlátok nél-
küli gondolkodásmódig, ahogy a konzumizmusban; a korlátozott sza-
badságból egy korlátok nélküli szabadságba. Jézus viszont kiutat kínál, 
amikor azt mondja, hogy az az igaz, ami az embert felszabadítja, ami 
az embert a függőségeiből és bezárkózásaiból kiszabadítja.” (Ferenc 
Pápa: Beszéd az egyetemi és kulturális élet képviselőihez, Budapest, 
PPKE-ITK, 2023. április 30.)

A Felvilágosodás által megfogalmazott paradigmarendszer alapján hajlamosak va-
gyunk még ma is azt gondolni, hogy a haladás és a fejlődés két, egymással párban 
álló fogalom. Hajlamosak vagyunk feltételezni azt is, hogy a haladás lineáris és ha-
tározott cél felé tart, mely nem más, mint az ember boldogsága. A közelebbről meg 
nem határozott boldogság fogalma azonban nem korfüggetlen: az elmúlt 250 év so-
rán számos változáson ment keresztül csak az európai civilizációban, és akkor más 
kultúrák definícióiról még nem is szóltunk. A ma embere mást ért szabadságjogok 
alatt, mint a francia forradalmárok – már ha azok egyetértettek egyáltalán a jelsza-
vakon túl bármiben is. Mindenesetre Benjamin Constant egy olyan szabadságról 
beszél a régiek és a modernek kapcsán, amely alapvetően politikai jellegű.1 

Csakhogy a posztmodern ember a szabadságot nem a politikai jogok gyakorlá-
sában, a jogegyenlőségben, vagy a szólás szabadságának biztosításában határoz-
za meg, hanem a saját autonóm cselekvése szabadságát tartja ennek legfontosabb 
elemének. Az egyéni szabadság pedig szükségszerűen az egyéni boldogság-célok 
elérésére fókuszál. Ez napjainkban kettéválasztotta a világot a holisztikus gondolko-
dás és az általunk, európaiak által képviselt individuális szemléletmód képviselőire. 
Utóbbi esetben az egyéni szabadság és az abból következő boldogság legfőbb akadá-
lyozóit – a tekintélyeket – sorozatos forradalmakkal távolítottuk el az útból. Néme-
lyiket erőszakkal (hagyományos, isteni legitimáción nyugvó, tekintélyelvű politikai 
hatalom); némelyiket részben erőszakkal, részben jogi okoskodással (egyházi világi, 
illetve spirituális hatalom); némelyiket pedig pusztán ignoranciával és a gúny eszkö-
zével tettük szalonképtelenné (szülői tekintély, az idősebb ember tekintélye stb.).2 A 
morális fékektől elszabadított európai racionalizmus pedig a teremtett világ szent-
ségét is relativizálta, amikor a tényeket és az érveket érzelmekkel és véleményekkel 
helyettesítette. S hasonlóképpen bánt el a környezettel is, dehumanizálva és számta-
lan módon pusztítva azt. A XVII. századdal színre lépő modernitás az ószövetségi 
ember és természet viszonyát teljes mértékben és saját azonnali jobbléte érdekében 
önkényesen félreértelmezve, a kereszténység nevében újrafogalmazta a két fél sze-
repét. Az ember többé nem gazdája, hanem haszonélvezője volt a világnak. Nem a 
rábízott javak gondos és felelősségteljes felügyelője, hanem hajcsárja, kiaknázója, 
leigázója. Mindez a jólét növekedésével és ennek következtében a népesség jelentős 

1  Constant, Benjamin: A régiek és a modernek szabadsága, Budapest, Atlantisz, 1997.
2  Delsol, Chantal: A világ gyűlölete, Budapest, Typotex, 2019.



Botos Máté84

megnövekedésével járt ugyan, de újabb és minden korábbinál súlyosabb problémá-
kat eredményezett.

A XVII–XVIII. század során kialakuló, a korábbi – sokak által statikusnak tar-
tott – földjáradék-alapú gazdálkodási rendszert (közismertebb nevén a feudaliz-
must) a hitelen nyugvó befektetési rendszer váltotta fel Európa néhány területén.3 
Ez a metódus a jelentős kockázatot ellensúlyozó kimagasló haszonnal járt, emiatt 
a földjáradék-alapú jövedelem lineáris növekedéséhez képest exponenciális jövede-
lemtermelést és ezáltal tőkefelhalmozást tett lehetővé. Ezt a folyamatot meglehe-
tősen éles szemmel írta le Marx a Tőke első kötetében, a szemléletmódot „kapitaliz-
musnak” nevezve el.4 Azonban a haszonmaximalizálásra törekvő gondolkodásmód 
nem ideológia, hanem egy egyszerű techné, azaz egy olyan jövedelemszerzési me-
tódus, amely kikerüli a különböző korlátozó tényezőket, mint például a szociális 
kötelezettségek, a morális korlátok, a jog tiltó rendelkezései. Ez pedig azt jelenti, 
hogy a technológiai fejlődés függvényében a kapitalista vállalkozói magatartás a 
piaci lehetőségekhez igyekszik igazodni, sőt, adott esetben alakítja is azokat. Ami-
kor tehát Marx a kapitalizmust mint rendszert igyekezett leírni, a termelési módokat 
igyekezett meghatározni, mert úgy vélte, hogy aki a „termelőeszközök” birtokában 
van, azé a felelősség és az igazságosságot a termelésből származó jövedelmek mél-
tányos elosztásához kötötte. Ez egy alapvető tévedésnek bizonyult. Ebben a korban 
(1891) már az egyházi tanítás is felveti azokat a problémákat, amelyekre a marxi 
elmélet nem tért ki: például a méltányos bér meghatározására. A munkás létfenn-
tartása, több kell legyen a puszta megélhetésnél, ebből el kell tudja tartani a család-
ját, valamint képesnek kell lennie arra, hogy félretegyen belőle annak érdekében, 
hogy később maga is önálló vállalkozóvá válhasson (Rerum novarum). Másfelől – 
szemben a politikai, azaz hatalommegragadási célú – spekulációkat megfogalmazó 
marxizmussal az egyházi állásfoglalás a bismarcki modell kiterjesztését (általános 
és kötelező társadalombiztosítás) és a munkafeltételek javítását szorgalmazta. Ebbe 
nemcsak az éjszakai munka vagy a gyerekmunka tiltása tartozik bele, hanem a női 
munkaerő jobb anyagi megbecsülése is.

A kapitalista rendszer azonban nem pusztán a termelés, azaz a kínálat oldaláról 
értelmezhető, hanem a keresleti, azaz fogyasztói oldalról is. A XX. század és az azt 
követő két és fél évtized rámutatott arra, hogy az archaikusból modernné, az agrá-
riusból urbánussá, a primer és szekunder szektorban dolgozókból inkább a tercier 
szektorban elhelyezkedőkből álló társadalom fogyasztói igényei a változással egye-
nes arányosságot mutatnak. A szolgáltató ágazat rendkívül gyors fejlődése olyan 
igényeket keltett és elégített ki, amelyekről a XIX. századi kritikusok nem is ál-

3  Ezek a – Róma által morális szempontból kifogásolt és ezért elítélt – gazdálkodási módok ter-
mészetesen korábban is megjelentek már, akár a XIV. századi Flandriában, akár a XV. századi dél- 
német, illetve észak-itáliai térségben, vagy a század végétől a tengeri kereskedelemben – de csak mint 
néhány érintett kereskedő technikája. Ez az eljárás általánosan elfogadottá a XVIII. századtól válik.

4  Marx, Karl: A tőke (I. kötet), Budapest, Kossuth, 1973.



A konzumizmus kísértete. Az Egyház válasza a fenntarthatatlanságra … 85

modhattak. Ezt a kort a jóléti állam és annak fogyasztói társadalma inkább jellemzi, 
mint a „termelőeszközök társadalmi tulajdonba vételének” állítólagos igénye. Tho-
mas Pikettynek a tőke modern kori helyzetét elemző művében rámutat arra, hogy az 
egyéni érdekkövetési stratégiák – a járadék-alapú tulajdonosi szerkezet és a fogyasz-
tói szemlélet – hogyan egészítik ki és hogyan feltételezik kölcsönösen egymást a 3. 
évezred hajnalán.5 Ez a szemlélet nem pusztán a társadalmi konfliktusok elhárítását 
tette lehetővé (a cunami-hatással, azaz az epicentrumból induló lökéshullámok ott 
jelentéktelenek, az igazi pusztítást a távoli partvidékeken okozzák), hanem olyan 
új problémákat eredményezett, amelyekre sem a piac, sem az azt szabályozó állam 
nem volt felkészülve.

A fogyasztói szemlélet – nevezzük Ferenc pápa szavaival konzumizmusnak – 
ugyanis pontosan úgy hárította át a felelősséget a környezet rombolásával, a har-
madik világ kizsákmányolásával és az indokolatlan módon korlátlannak tekintett 
erőforrások minél gyorsabb elhasználásával, mint ahogyan azt a marxizmus által 
bírált kapitalista, majd a Lenin által megvalósított kommunista tervutasításos rend-
szer tette.

Ezt a gondolkodásmódot az Egyház is viszonylag korán bírálni kezdte. VI. Pál 
pápa a Populorum progressio kezdetű enciklikájában a következőkre hívja fel a fi-
gyelmet:

„Sem az egyének, sem a nemzetek nem tarthatják végső céljuknak az 
anyagi javak egyre növekvő bőségét. Minden gyarapodásnak két olda-
la van ugyanis: egyfelől szükséges az ember számára, hogy növeked-
jék általa emberségben, másfelől azonban béklyóba veri ugyanezt az 
embert, ha úgy törekszik rá, mint a legfőbb értékre, ami nem is engedi 
azután önmagán túltekinteni. Ilyenkor végül a szív megkeményedik, a 
lélek bezárul a másik ember előtt, s az emberek nem azért alkotnak 
csoportokat, hogy barátokra, hanem hogy haszonra tegyenek szert, ez 
pedig csakhamar szembeállítja Őket és megbontja közösségüket. Ezért 
a puszta gazdasági javak megszerzése mint folyamat nemcsak hogy 
megakadályozza az ember emberségének növekedését, hanem objek-
tíve ellentétes az ember valódi nagyságával. Azok a népek vagy embe-
rek, akiket megfertőz a fösvénység ragálya, az erkölcsi alulfejlettség 
legkézzelfoghatóbb tüneteit produkálják.”6

A Szentatya azt is nyilvánvalóvá tette, hogy az anyagi jólét természetesen lehetőség 
is a felemelkedésre, de egyben veszély is, ha öncéllá válik. A jólét nem szükségsze-
rűen távolít el a vallási igazságoktól, de az európai társadalmak elvallástalanodását 
figyelve ez a feltételezés nem feltétlenül igazolódik. Sőt, a jóléti társadalmak kiépü-
lésével fordítottan arányos a vallási buzgalom fejlődése. Azt mondhatnánk, hogy 

5  Piketty, Thomas: A tőke a 21. században, Budapest, Kossuth, 2015.
6  VI. Pál Pápa: Populorum progressio, 19. 



Botos Máté86

a fogyasztói társadalom terjeszkedésével a vallási relativizmus, a világnézeti sem-
legesség, a laicizmus és a szekularizáció folyamatai is egyre inkább teret nyertek. 
A jólét valójában sokkal nagyobb kísértés arra, hogy az ember vallási kötelezettsé-
geit elhanyagolja, mint a nélkülözés. Azonban annak reménye, hogy a jólét révén az 
emberi élet felszabadulhat a különböző nehezítő körülmények súlya alól, kétséges. 
Maga VI. Pál is erre figyelmeztetett:

„A szegényebb népek sohasem lehetnek elég óvatosak azzal a csábí-
tással szemben, amely az anyagilag virágzó népek jóvoltából leselke-
dik rájuk. Ezek ugyanis műszaki fejlettségük és kulturális színvonaluk 
révén kiváló eredményeket tudnak felmutatni a maguk életében, példát 
adnak a szorgalmas munkálkodásra, aminek elsőrendű következménye 
– anyagi jólét. Nem úgy értjük, mintha ez önmagában véve akadálya 
volna a szellemi-lelki életnek; ellenkezőleg: a jólét birtokában „az em-
beri lélek felszabadul a tárgyak rabságából, és így akadálytalanabbul 
emelkedhet föl a Teremtő imádatára és szemlélésére”.7 

A túlfogyasztás, az anyai érdekek kizárólagos követése a II. vatikáni zsinaton is 
megjelenik. A Gaudium et spes konstitúcióban az Egyház így fogalmaz: 

„Isten a földet minden kincsével együtt minden ember és minden nép 
használatára rendelte. Ezért a teremtett javaknak méltányos arányban 
kell eljutniok mindenkihez a szeretettől kísért igazságosság vezetése 
mellett. Bármilyen formája is van a tulajdonnak különféle és változé-
kony körülmények között az egyes népek jogrendjében, a javak ezen 
egyetemes rendeltetésére mindig figyelni kell. Az embernek tehát, ami-
kor a teremtett javakat használja, úgy kell tekintenie jogosan birtokolt 
vagyonát, hogy az nemcsak a sajátja, hanem egyúttal közös is, abban 
az értelemben, hogy ne csak önmagának, hanem másoknak is hasznára 
lehessen.”8 

A világ javainak használata tehát nem jár felelősség nélkül. A puszta termelési és 
fogyasztási folyamat nem a létezés célja, hanem feltétele. Természetes, hogy a vál-
lalkozó a – remélhetőleg tisztes – haszonra törekszik, de az ő attitűdje ezen túl kell 
terjedjen. A létezés legfontosabb eleme a méltóság, amelynek tiszteletben tartása 
vallási igazságon nyugvó erkölcsi kötelesség. Ám ha a társadalom ezeket a köteles-
ségeket tehernek és korlátnak tartja és azt saját szekuláris törvényeivel hatálytalaní-
tani kívánja, az Egyház az, amely ezellen felemeli a szavát és erkölcsi tekintélyénél 
fogva meg kell fogalmazza elvárásait a világ felé. Szent II. János Pál pápa így fogal-
mazott Centesimus annus kezdetű enciklikájában:

7  Populorum progressio, 41-43
8  II. Vatikáni Zsinat: Gaudium et spes, 69.



A konzumizmus kísértete. Az Egyház válasza a fenntarthatatlanságra … 87

„Az Egyház elismeri a haszon jogszerű funkcióját, mint amely a vál-
lalkozás jó működését jelzi. Ugyanis amikor egy vállalkozás nyeresé-
get ér el, az azt jelenti, hogy a termelési tényezőket helyesen válasz-
tották meg és az ember szükségleteit megfelelőképpen elégítették ki. 
De mégsem a haszon a vállalkozás egyetlen fokmérője. Előfordulhat 
ugyanis, hogy a gazdaságossági számítások helyesek, de a vállalko-
zás legértékesebb vagyonát képező embereket méltóságukban mega-
lázzák és megsértik. Ez erkölcsileg nemcsak hogy megengedhetetlen, 
hanem nagy valószínűséggel a vállalkozás hatékonyságának is kárá-
ra van. A vállalkozás célja ugyanis nem kizárólag a haszonszerzés, 
hanem cél maga a vállalkozás is mint emberek közössége, mert az 
emberek különböző módon törekednek alapvető szükségleteik kielé-
gítésére, és az egész társadalom szolgálatára alkotnak ilyen sajátos 
csoportot.”9 

A haszon tehát – ahogy a pápa fogalmazott – legitim, ám a dologi nem írja felül 
az emberit, az általános jólét nem pusztán a fogyasztási lehetőségek kitágítását 
jelenti.

„Egy minőségileg még inkább megfelelő és gazdagabb lét igénylése 
önmagában véve törvényes. A hangsúly azonban az újfajta felelős-
ségekre és az adott történelmi korszakkal járó veszélyekre tevődik. 
Azokban a helyzetekben, amelyekben az új szükségletek jelentkeznek 
és megfogalmazódnak, mindig megtalálható az embernek és igazi ja-
vának többé-kevésbé megfelelő szemlélete: a termelés és a fogyasztás 
megválasztásában kifejezésre jut az adott kultúra, mint az élet átfogó 
értelmezése. Ebből származnak a fogyasztási hajlamok. Amikor az 
új szükségleteket és kielégítésükre az új módszereket meghatározzák, 
mindenképpen a teljes emberképet kell figyelembe venni, amely át-
fogja léte minden dimenzióját, és fizikai és ösztönös világát aláren-
deli belső és lelki világának.”10

9  Szent II. János Pál Pápa: Centesimus annus, 35.
10  Centesimus annus, 35. A Szentatya ugyanakkor a nevelésre és az oktatásra is felhívta a figyel-

met, amikor ugyanebben a bekezdésben így fogalmazott: „Viszont az, aki közvetlenül az ösztöneire 
hagyatkozik és elvonatkoztat tudatos és szabad személyi mivoltától, a testi–lelkiegészségére gyakran 
káros és önmagában hibás fogyasztási szokásokat és életstílusokat alakíthat ki. A gazdasági rend-
szer nem tartalmaz olyan ismérveket, amelyek lehetővé tennék, hogy helyesen különböztessük meg 
az emberi szükségletek kielégítésének új és magasabb szintű formáit a ma divatos szükségletektől, 
amelyek az érett személyiség kialakulását akadályozzák. Átfogó nevelő és kulturális tevékenységre 
van tehát sürgősen szükség, amely magában foglalja a fogyasztók nevelését, hogy képesek legye-
nek okosan választani, továbbá a termelőkben és különösen a társadalmi kommunikációs eszközök 
szakembereinek körében a felelősségtudat kialakítását, anélkül, hogy a közhatalomnak be kellene 
avatkoznia.”



Botos Máté88

A szent pápa így folytatja:

„Az nem baj, hogy az ember jobban akar élni, de az már hiba, hogy a 
jobb életet olyan életstílusnak tulajdonítja, amely a birtoklásra, s nem a 
létezésre irányul; amikor többet akar birtokolni, nem azért teszi, hogy 
többé váljon, hanem azért, hogy az élvezet töltse be életét. Ezért olyan 
életstílust kell kialakítani, amelynek elemei az igaz, a szép és a jó ke-
resése, valamint a többi emberrel alkotott közösség a közös fejlődés 
érdekében. Ezeknek az elemeknek kell a fogyasztási, takarékoskodási 
és a beruházási szokásokat meghatározni.” 11

A birtoklási és fogyasztási vágy12 azonban súlyos környezeti kockázat forrása is: a 
véges erőforrásokkal rendelkező környezet nagyon sérülékennyé tudja tenni azt az 
ökoszisztémát, amelyben az ember él.

„A fogyasztás kérdése mellett az ehhez szorosan kapcsolódó ökológiai 
probléma is komoly nyugtalansággal tölt el. Az ember ugyanis, akit in-
kább a birtoklási és az élvezeti vágy, semmint a létezés és a növekedés 
óhaja vezérel, túlzásba viszi és mértéktelenül fogyasztja a föld és sa-
játéletének erőforrásait. A természetes környezet esztelen rombolása 
mögött egy antropológiai tévedés húzódik, amely – sajnos – nagyon 
elterjedt korunkban. Az ember, amikor felismeri, hogy munkája által 
képes átalakítani és bizonyos értelemben „megteremteni” a világot, 
elfelejti, hogy ezt a munkát mindig a teremtett dolgok eredeti isteni 
adományozása alapján végzi.13

Az emberhez méltó környezet megteremtése, az emberi méltóság megőrzését szol-
gáló feltételekhez való ragaszkodás az egyházi álláspont legjellemzőbb vonása. Az 
emberi tényező tiszteletben tartása erkölcsi kötelesség, mert nemcsak a fizikai-ter-
mészeti környezet, hanem az emberi közösségek – de az egyes személyiségek is – 
elveszíthetik eredendő méltóságukat. II. Szent János Pál pára erről így ír:

„A természeti környezet esztelen rombolásán kívül fel kell idézni az 
emberi környezet még súlyosabb rombolását, amelyre távolról sem 
szentelnek kellő figyelmet. Amikor az ember – még ha távolról sem a 
szükséges mértékben, de – teljes joggal fáradozik azon, hogyan mentse 

11  Centesimus annus, 36.
12  „A fogyasztói társadalom kirívó fogyatékossága a kábítószer terjedése, mely sérti az ember 

egészségét és méltóságát, s amelyet nem könnyű ellenőrizni. Terjedése a társadalmi rendszer súlyos 
zavarának jele, feltételezi az emberi szükségletek materialista és bizonyos értelemben romboló „ol-
vasatát”. Így a szabad piacgazdaság újító törekvései végülis egyoldalú és nem megfelelő eredményre 
vezetnek. A kábítószer, s ugyanúgy a pornográfia és más fogyasztási formák, kihasználva a gyengék 
törékenységét, azt a lelki ürességet akarják betölteni, amelyet ők hoztak létre.” (Centesimus annus, 
35)

13  Centesimus annus, 37.



A konzumizmus kísértete. Az Egyház válasza a fenntarthatatlanságra … 89

meg a kipusztulással fenyegetett különböző állati fajok természetes kör-
nyezetét, mert megérti, hogy valamilyen módon mindegyik hozzájárul 
a földi egyensúly fenntartásához, kevés gondot fordít a „humánökoló-
gia”  erkölcsi feltételeinek védelmére. Isten nemcsak a földet adta az 
embernek, akinek – amikor rendelkezik felette – figyelembe kell vennie 
az eredeti szándékot, hogy mire kapta ezt a vagyont, hanem magát az 
embert is Isten ajándékozta önmagának, és ezért tisztelnie kell azt a 
természeti és erkölcsi struktúrát, amellyel felruháztatott. E vonatko-
zásban meg kell említenünk a modern urbanizáció súlyos problémáit, 
olyan urbanizációra van szükség, amely figyelembe veszi a személyek 
életét és tekintettel van a „munka társadalom-ökológiájára is.”14

A válságban lévő fogyasztói társadalom15 legfontosabb problémája alapvetően er-
kölcsi kérdés: a társadalom érdekeit is figyelembe venni kész gazdaság felfogása 
helyett egy öntörvényű és önérdek-érvényesítő gazdaság modellje bontakozik ki, 
amely morális szempontból azért bírálható, mert a fogyasztás egyedüli értékké és 
értékmérővé válik benne. Azonban az emberi értékek nem kvantifikálhatóak.

„Ezek a bírálatok nem is annyira a gazdasági rendszert, mint inkább 
az etikai–kulturális viszonyokat támadják. A gazdaság valójában csak 
az egyik összetevője és dimenziója az emberi tevékenység sokfélesé-
gének. Ha abszolúttá válik, ha az árutermelés és -fogyasztás a társa-
dalmi életben a központi helyre kerül, és minden mástól függetlenedve 
a társadalom egyedüli értékéve válik, akkor az okot nemcsak és nem 
annyira magában a gazdasági rendszerben kell keresni, hanem abban, 
hogy a szociális–kulturális értékrend – miután nem ismeri el az etika 
és a vallás jelentőségét – meggyengült, és csupán a javak termelésének 
és a szolgáltatásoknak tulajdonít jelentőséget.”16 

Az emberi szabadságot – ideértve a fogyasztás szabadságát is – abszolutizáló gon-
dolkodásmód elfogadhatatlan, hiszen a jogok és kötelességek egyensúlya alkot mél-
tányos viszonyokat. A valódi szabadság nem a fogyasztásban rejlik, hanem a javak-
tól való lelki függetlenség elnyerésében. 

Azok a rendszerek ugyanis, amelyeket nem korlátoz észszerűen és előrelátóan 
a közhatalom – a spirituális hatalom támogatásával –, azok szükségszerűen súlyos 
veszteségekre kárhoztatnak másokat: vagy a világ más tájain élő és a „bűn struktú-
ráiba” bekapcsolt társadalmakkal, vagy a következő generációkkal fizettetik meg az 
aktuális jólét számláját. 

14  Centesimus annus, 38.
15  Pongrácz Alex – Téglási András: Szociális állam jóléti állam. Elméleti és történeti alap-

vetés, in (szerk.) Bódi Stefánia – Schweitzer Gábor: Alapjogok. Az emberi jogok alkotmányos 
védelme Magyarországon, Ludovika, 2021, 295-310.

16  Centesimus annus, 39.



Botos Máté90

A fenntarthatóság tehát egyfajta észszerűségi és egyben erkölcsi parancsolattá 
nemesedett az elmúlt fél évszázad alatt. Ferenc pápa így fogalmaz:

„…sokan ismét tudatára ébrednek, hogy egy olyan valóságnak köszön-
hetően élünk és cselekszünk, amelyet előzetesen kaptunk ajándékba, 
és amely megelőzi képességeinket és létezésünket. Ezért amikor „fenn-
tartható használatról” beszélünk, mindig figyelembe kell venni az 
egyes ökoszisztémák regenerációs képességét, különböző részterülete-
ik és sajátosságaik szerint.”17

A Szentatya által kárhoztatott fogyasztói szemlélet18 azt eredményezi, hogy a hos�-
szú távú érdekek – azaz a fenntarthatóság – áldozatául esik a rövid távú haszon-
maximalizálási törekvéseknek. „A fogyasztói kultúra, mely elsőbbséget ad a rövid 
távú gondolkodásnak és a magánérdeknek, túl gyors intézkedésekre késztethet vagy 
elnézheti az információk eltitkolását.”19

Pedig gazdasági – azaz adott esetben fogyasztási témájú – döntéseinknek következ-
ményei vannak és ebből a szempontból nézve alapvető fontosságú XVI. Benedek megál-
lapítása: „A vásárlás nem pusztán gazdasági tett, hanem mindig erkölcsi cselekvés is.”20 
Ferenc pápa a Laudato sí kezdetű enciklikájában ennek tudatosítására törekszik: 

„A kulturális és környezeti válság súlyosságának tudata új szokások ki-
alakításához kell, hogy vezessen. Sokan tudják, hogy sem a jelenlegi fej-
lődés, sem a tárgyak és élvezetek puszta halmozása nem elegendő ahhoz, 
hogy értelmet és örömet adjon az emberi szívnek, mégsem érzik képes-
nek magukat lemondani arról, amit a piac kínál nekik. Azokban az or-
szágokban, amelyeknek a legnagyobb változtatásokat kellene végrehaj-
taniuk fogyasztói szokásaikban, a fiatalok új ökológiai érzékenységgel 
és nagylelkű szellemiséggel rendelkeznek, és néhányan közülük csodá-
latosan küzdenek a környezet védelméért, de olyan erősen fogyasztói és 
jóléti közegben nőttek fel, amely megnehezíti más szokások kialakítását. 
Következésképpen egy nevelési kihívással állunk szemben.”21

Ez a nevelő feladat az Egyházra és annak intézményire, jelesül a katolikus oktatási 
intézményekre és főként a katolikus egyetemekre hárul. Tudatosítani kell a fogyasz-
tás kultúrájának fenntarthatatlanságát és tisztában kell lennünk azzal, hogy a követ-
kező nemzedékek életét tesszük tönkre, lehetetlenítjük el, ha a jelenlegi állapotok-
hoz ragaszkodunk. 

17  Ferenc Pápa: Laudato sí, 140.
18  „Annak a politikai magatartásnak a drámája, amely azonnali eredményekre törekszik, és ame-

lyet a fogyasztói szemléletű rétegek is fenntartanak, kiprovokálja a rövid távú növekedés szükséges-
ségét.” (Laudato sí, 178.)

19  Laudato sí, 184.
20  XVI. Benedek Pápa: Caritas in veritate, 66.
21  Laudato sí, 209.



A konzumizmus kísértete. Az Egyház válasza a fenntarthatatlanságra … 91

„A jövő nemzedékekre rengeteg romot, sivatagot és szennyet hagy-
hatunk. A fogyasztás, a pazarlás és a környezetkárosítás üteme meg-
haladta a bolygó lehetőségeit; olyannyira, hogy a mostani életmód, 
mivel nem fenntartható, csak katasztrófákhoz vezethet, miként egyes 
térségekben már ténylegesen visszatérően ez történik. A jelenlegi 
egyensúlyvesztés hatásainak enyhítése attól függ, mit teszünk most, 
különösen, ha figyelembe vesszük azt a felelősséget, amelyet nekünk 
tulajdonítanak azok, akiknek majd viselniük kell a legsúlyosabb követ-
kezményeket.”22

A világi normarendszerek is hasonlóképpen sürgetik a morális alapú korlátozáso-
kat: a Riói nyilatkozat a környezetről és a fejlődésről 1. alapelve így fogalmaz: „a 
fenntartható fejlődés érdekeinek középpontjában az emberek állnak”.23 Ferenc pápa 
maga is utal ezekre a kezdeményezésekre, mint pozitív példákra.24

A Szentatya ugyanakkor a fenntarthatóság legfontosabb kritikájaként a környe-
zetvédelem terén elmaradt lépésekre utal – az enciklika szövegében csak rejtve utal 
a kyotói egyezményre, amit sem az USA, sem Kína nem írt alá, ezzel a felelősséget 
implicite meg is állapítja a jelenlegi helyzet miatt:

„A biológiai sokféleség védelmével és az elsivatagosodással kapcsolat-
ban sokkal kevésbé jelentős az előrelépés. Az éghajlatváltozással kap-
csolatban pedig sajnos nagyon kis előrelépés történt. Az üvegházhatású 
gázok kibocsátásának mérséklése őszinteséget, bátorságot és felelőssé-
get követel, különösképpen a leggazdagabb és legszennyezettebb or-
szágok részéről. A fenntartható fejlődéssel foglalkozó ENSZ-konferen-
cia, melyet Rio+20-nak neveznek (Rio de Janeiro, 2012), kiadott egy 
terjedelmes és hatástalan zárónyilatkozatot.”25

Az enciklika hivatkozza az úgynevezett „Föld Chartát” is, amit Hágában fogadtak 
el 2000. június 29-én. Ez önmagában pozitív ugyan, de amíg ennek nem fog érvényt 
szerezni egyetlen nagyhatalom sem, addig ez nem fog érdemi változást előidézni.

Összességében tehát elmondható, hogy a nem a teremtett világ paradigmájában 
gondolkodó szekuláris ideológiák és mozgalmak is az egyre jelentősebb önmérsék-

22  Laudato sí, 161.
23 Riói nyilatkozat a környezetről és a fejlődésről, 1992. június 14. https://climenews.com/rioi- 

nyilatkozat 
24  „A pozitív tapasztalatok között említhetjük például a Bázeli egyezményt a veszélyes hulladé-

kokról, amelyhez bejelentési kötelezettség, szabványok és ellenőrzési rendszer tartozik; de a kötelező 
érvényű [Washingtoni] egyezményt is, amely a veszélyeztetett vadon élő állat- és növényfajok nem-
zetközi kereskedelmét szabályozza, és amely a tényleges végrehajtás ellenőrzésének kötelezettségét is 
magában foglalja. Az ózonréteg védelméről szóló Bécsi egyezménynek, valamint az ennek végrehaj-
tásáról aláírt Montreali jegyzőkönyvnek és módosításainak köszönhetően az ózonréteg elvékonyodá-
sának problémája – úgy látszik – a megoldás szakaszába lépett.” (Laudato sí, 168)

25  Laudato sí, 169.



Botos Máté92

letre törekednek, a különféle környezetvédelmi mozgalmak az Egyházzal egybe-
hangzó módon ugyanazt szorgalmazzák.

Ennek ellenére van egy fontos különbség: a katolikus álláspont nem antropo-
centrikus abban az értelemben, hogy nem csak az emberről gondolkodik, hanem a 
teremtett világ megőrzésének kapcsán Istenről is. Az embernek meg kell tanulnia 
hosszú távra tervezni és erre többek között a saját túlélése érdekében is szükség van 
(racionális érv):

„A természeti erőforrások fenntartható használatáért tett erőfeszítések 
nem haszontalan kiadást jelentenek, hanem olyan befektetést, amely 
már középtávon további gazdasági hasznot hozhat. Ha nem vagyunk 
szűklátókörűek, felfedezhetjük, hogy az innovatívabb és kisebb környe-
zeti hatással járó termelés diverzifikációja nagyon nyereséges lehet. 
Meg kell nyitnunk az utat az olyan alternatív lehetőségek előtt, amelyek 
nem jelentik az ember kreativitásának és fejlődésre vonatkozó álmának 
gátját, hanem csak új csatornákba irányítják ezt az energiát.”26

Ferenc pápa szavaiból az az optimizmus árad, ami mind erkölcsi álláspontjának 
magasabbrendűségéből és az észszerűségből egyaránt táplálkozik:

„A termelés diverzifikációja a lehetőségek végtelen tárházát nyitja meg 
az emberi értelem előtt, hogy alkosson és újítson, ugyanakkor óvja a 
környezetet és több munkahelyet teremtsen. Ez olyan kreatív mozzanat 
lenne, amely újfent képes kivirágoztatni az emberi lény nemességét, 
mert méltóbb – bátran és felelősségérzettel – arra használni értelmün-
ket, hogy megtaláljuk a fenntartható és méltányos fejlődés formáit, az 
életminőség tágabb fogalmának keretében.”27

A már VI. Pál által is bírált „túlfejlettség” motívuma Ferenc pápánál is megjelenik, 
mintegy mutatva a Katolikus Magisterium következetességét a kérdésben, amelynek 
alapján hol „kapitalizmus-párti”, hol „szocializmust támogató” pápákról beszéltek a 
politikai köznyelvben az elmúlt másfél évszázad alatt. Mindez természetesen téves, 
mert a Szentszék nem ideológiákhoz viszonyul, hanem önmagában fogalmazza meg 
azt, amit a katolikus hívők és minden jóakaratú ember elé mérceként és erkölcsi 
kötelességként állít. Ez adott esetben a fogyasztásnak a fenntarthatóság érdekében 
való korlátozását is jelentheti.

„Mindenesetre, ha néhány esetben a fenntartható fejlődés a növeke-
dés új formáihoz vezet is, más esetekben, látva azt a mohó és felelőt-
len növekedést, amely sok évtizeden keresztül zajlott, azt is meg kell 
gondolni, hogy csökkentsük egy kicsit a sebességet, észszerű határokat 
húzzunk, sőt, hogy visszaforduljunk, mielőtt késő lenne. Tudjuk, hogy 

26  Laudato sí, 191.
27  Laudato sí, 192.



A konzumizmus kísértete. Az Egyház válasza a fenntarthatatlanságra … 93

tarthatatlan azok viselkedése, akik egyre többet fogyasztanak és pusz-
títanak, míg mások még emberi méltóságuknak megfelelően sem élhet-
nek. Ezért elérkezett az idő, hogy elfogadjunk bizonyos mértékű csök-
kenést a világ egyes részein, és arra fordítsunk erőforrásokat, hogy a 
világ más részein egészséges növekedés mehessen végbe.”28

Összességében tehát önkorlátozó magatartásra, a fogyasztói szokásaink megvál-
toztatására van szükség első lépésként. Ám mindezek mögött ott rejlik a valódi, 
a legfontosabb – és épp ezért a legnehezebb – döntés: a fejlődésről alkotott felfo-
gásunk gyökeres megváltoztatása. Amennyiben nem leszünk tisztában a rendel-
kezésre álló források végességének, úgy nemcsak gyermekeink, de már magunk 
számára is élhetetlen világot hozunk létre. Újra kell definiálni a fejlődést. Ferenc 
pápa szavaival:

„Azt a technológiai és gazdasági haladást, amely nem jobb világot és 
nem magasabb életminőséget hagy maga után, nem lehet fejlődésnek 
tekinteni. Sokszor az emberek valódi életminősége – a környezet pusz-
tulása, a rossz minőségű élelmiszerek vagy egyes erőforrások kimerü-
lése miatt – éppen egy növekvő gazdaság keretében csökken. Ebben 
az összefüggésben a fenntartható növekedésről szóló diskurzus gyak-
ran félrevezető és felmentő eszközzé válik, amely elnyeli a környezet-
védelmi diskurzus értékeit a pénz és a technokrácia logikáján belül, 
a vállalatok társadalmi és környezeti felelőssége pedig gyakran olyan 
tevékenységekre szűkül, amelyek marketingjüket és arculatépítésüket 
szolgálják.”29

A fogyasztói társadalom nem teremt elégedett társadalmat: a világ leginkább meg-
elégedett társadalma nem a világ legnagyobb piacán élő, a legnagyobb fogyasztást 
biztosító körülmények között élő népeké, hanem a Bruttó Nemzeti Boldogság kon-
cepcióját kidolgozó himalájai miniállamé, Bhután lakóié, akik példát mutathatnak 
nekünk, a jóléti társadalmakban élőknek arra, amire a római Magisterium a XX. 
század közepe óta folyamatosan figyelmeztet – és amit ma már világszervezetek is 
sürgetnek.30

Kísértet járja be Európát: a konzumizmus kísértete. Rajtunk áll, hogy a kísértetet 
okozta rettegést hagyjuk-e eluralkodni magunkon – vagy szembenézünk vele.

28  Laudato sí, 192.
29  Laudato sí, 194.
30  Happiness: towards a holistic approach to development: resolution / adopted by the General 

Assembly of the United Nations. https://web.archive.org/web/20171017150819/http://repository.
un.org/handle/11176/291712 (2024.11.11.)



Kuminetz Géza94

Kuminetz Géza

A TUDOMÁNY LÁTÓHATÁRA ÉS A TUDÓSOK, ÁLLAMFÉRFIAK 
FELELŐSSÉGE – KATOLIKUS SZEMMEL 

(AVAGY EGY EMBERLÉPTÉKŰ TUDOMÁNY LEHETŐSÉGE)1

Absztrakt
A tanulmány a tudomány értékelhetőségének, megítélhetőségének fontos szem-
pontjait veszi számba úgy, hogy kiindulópontként megállapítja, ma – sajnálato-
san – a szcientizmus, a tudomány megváltói szerepkörben való feltüntetése domi-
nál. E szcientizmus ellenében elsősorban Kornis Gyula, Noszlopi László és Ernst 
Friedrich Schumacher konvergáló meglátásai kerülnek bemutatásra. E fontos szer-
zők egybehangzóan intenek, a bölcsességet nélkülöző tudás könnyen válhat a mani-
puláció eszközévé, a világnézetet nélkülöző tudomány könnyedén megfeledkezhet 
a vonatkozó erkölcsi dimenziókról, az egyoldalú racionalitás eszközzé silányítja az 
embert, a felhalmozott fragmentált tudásanyag foglya maradhat olyan antinómiák-
nak és ambivalenciáknak, melyeket csak átfogó bölcsesség oldhat fel.

The horizon of science and the responsibility of scientists and statesmen
– through Catholic eyes (Or the possibility of a human science)

Abstract
The paper takes stock of the important aspects of the evaluability and judgability of 
science, taking as a starting point that today, unfortunately, scientism, the presen-
tation of science in the role of a saviour, dominates. In opposition to this scientism, 
the converging views of Gyula Kornis, László Noszlopi and Ernst Friedrich Schu-
macher are presented. These important authors unanimously warn that knowledge 
without wisdom can easily become a tool for manipulation, that science without a 
world view can easily forget the relevant moral dimensions, that one-sided rationa-
lity reduces man to a tool, that the accumulated fragmented body of knowledge can 
remain a prisoner of antinomies and ambivalences that only comprehensive wisdom 
can resolve.

1  Ferenc pápa egyetemünkön tett látogatása első évfordulójának tiszteletére rendezett konferen-
cia-kötetébe készült tanulmány (PPKE 2024. május 08.).



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 95

„A tudomány diktatúrájában meghal
a művészi, költői és vallásos ember
és a robotok paradicsoma marad fönn csupán”.

(Owe Wikström)

„Szerettem az igazságot,
gyűlöltem a hamisságot,
ezért halok meg száműzetésben”.

(VII. Gergely pápa)

„… a bölcs
sürgés nélkül működik,
szó nélkül tanít,
nézi az áramlást, és hagyja, nem erőlködik,
alkot, de művét nem birtokolja,
cselekszik, de nem ragaszkodik,
beteljesült művét nem félti,
s mert magának nem őrzi,
el se veszíti”.

(Lao-ce)

A felismert igazság paradoxonja:
Csak ha Hozzá kötöd magad,
lehetsz igazzá, szabaddá, testvérré.

(K. G.)

1. Bevezetés

A tudományos technikai forradalom átalakította és egyre gyorsulóbb módon alakít-
ja életünket, környezetünket. Ma már látjuk, tapasztaljuk ennek a folyamatnak nem-
csak kedvező, de káros hatásait is. Ezért a tudomány mai megítélése ambivalens. A 
tudomány áldásai vagy inkább átkai tehát elsősorban helyes vagy helytelen felfogá-
sától és praxisától függenek.

Ma egyrészt leginkább a szcientizmus uralkodik, vagyis a tudománynak szinte 
egyetemes üdvözítő, megváltó szerepet tulajdonítanak. A tudomány a kultúra szer-
ves része, de nem mindenható. Horváth Balázs a tudomány istenítését a legszentebb 
mémjeink közé sorolja.2

Ám ez a tudományt magasztaló felfogás ténylegesen mit jelent? Milyen praxist 
hív életre? Kornis Gyula víziójával válaszolunk: „Korunk szellemének első […] 
tragikus vonása az egyoldalú észkultúra, a merő racionalizmus. […] Azt hisszük, 

2  Vö. Horváth Balázs: A fenntarthatóság pszichológiája. A környezeti problémák emberi olda-
la, Budapest, 2020, 352-356.



Kuminetz Géza96

hogy elég mindent megismerni, tudni, s akkor már a helyes cselekvés is biztosítva 
van: a morál a belátás, a fölvilágosodás eredménye. Nagyobb fontosságot tulajdo-
nítunk ezért a tanításnak, mint a nevelésnek, az értelem kicsiszolásának, mint az 
akarat fejlesztésének. Pedig az erkölcsnek, mint önértéknek, az intelligencia csak 
végrehajtó eszköze. Az ész ismeretét éppúgy felhasználhatja a jó, mint a rossz aka-
rat. […] A puszta ész az embert kíméletlenül elszemélyteleníti, puszta quantummá 
süllyeszteni, eszközzé lefokozni iparkodik. […] A mai társadalom rengeteg szoci-
ális baja, lelki elernyedtsége és melankóliája a patriarkálisabb korok idillikus vi-
lágával szemben a hidegen számító és kíméletlen racionalizmusból fakad. Ugyan-
csak ez a forrása az egyoldalú naturalizmusnak, mely a világ lényegét az ésszerűen 
kezelhető anyagba vagy energiába helyezi s a szellemet csak ezek függelékének 
tartja. […] Ha a természet törvényei uralkodnak mindenen, az emberben is: akkor 
az élet törvényei szabják meg az erkölcsöt is, a tény és a norma egy. Így keletkeznek 
auf naturwissenschaftlicher Grundlage etikák, melyek szerint nincsenek objektív 
önértékek, minden érték teljesen szubjektív és relatív. A magában igaznak és jónak 
nincsen értelme. Ez a relativizmus az értékfelfogás teljes anarchiájára, a világnézet 
teljes szétzüllesztésére vezet, mert nincsenek értékek és eszmények, melyekben 
szilárdan hinne az emberiség. […] Így nincs az életnek igazi hajtóereje, rendel-
tetéstudata, nincs ratio vitae. Mivel nincs végtelen cél, fáradtság és ellaposodás 
következik be. A tömeg kezd világszerte uralkodni a maga félműveltségével, élve-
zetvágyával és ösztöneivel. A tömeg ízlése válik a kultúra mértékévé. A mai ember 
értéktábláján mintha egy érték mégis abszolút jelleget öltene: a gazdasági érték. 
Az értékhierarchiát ez a kiszámítható hasznossági érték monopolizálja: a kor pan-
ökonomizmusa minden egyéb értéket: vallást, művészetet, erkölcsöt, elméletben 
és gyakorlatban a gazdasági értéknek hajlandó alárendelni. […] A kornak ebből az 
egyoldalú utilitarizmusából folyik túlzó technikai szelleme, mely szoros összefüg-
gésben van fönnebb jellemzett racionalizmusával, naturalizmusával és relativista 
értékfelfogásával is. […] A technika magában véve helyes cél híján nem vívmány. 
[…] Ha a tudomány szülte technika hasznos gépeket szerkesztett, azonban ezeknek 
gazdasági kihasználása közben a tőke önzése óriási embertömegeket kizsákmá-
nyolt: ezt nem a tudomány, hanem az emberi kapzsiság számlájára kell írnunk. 
[…] Hiába találja fel a tudomány a gyógyító szereket, ha az emberi társadalomnak 
nincsen elég erkölcse és akarata, igazságérzése és szeretete ahhoz, hogy ezeket al-
kalmazza”.3 A pánökonomizmus mellé ma már hozzátehetnénk a pánpolitizmust, a 
világhatalmi szervezkedést, mely rabszolgáivá tette a tudományt és a tudósokat. A 
tudomány birodalma tehát nem szabad, s a tudomány világába erősen beférkőztek 
ideologikus elemek.

3  Vö. Kornis Gyula: Bevezetés a tudományos gondolkodásba. A tudomány fogalma és rendsze-
re, Budapest, 1922, 266-272.



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 97

Másrészt korunk a sarlatánok, vagyis az áltudományok és áltudósok kora. Ez is 
torzulata a valódi tudománynak. Vajon mit hoz az igazság utáni, nélküli világ?4 Mit 
kell tudnunk az igazi tudományról? Először is azt, hogy „se nem mágikus, se nem 
tökéletes. […] A tudomány nehéz és szakképzettséget igényel, a bonyolult kísérle-
tekből és megfigyelésekből pedig tehetség és ítélőképesség nélkül nem olvashatók 
ki az adatok. Ahol pedig tehetségről és ítélőképességről beszélünk, ott a kételynek 
és a vitának is helye van”.5 A tudósok is tévedhetnek, csakúgy mint a bölcsészek 
vagy a bíróságok. Ám a tudósok tévedései is okozhatnak tartós katasztrófákat. 6 
Lásd ózonlyuk, ólmozott benzin, heroin.7

Harmadrészt, mivel nincs meg a tudás egysége, nincs az életnek valódi rendje, 
ezért a valóság egymásnak ellentmondó részekre, mozaikokra töredezik az emberi 
tudatban és tevékenységben. Noszlopi László szerint korunk szelleme „abban külön-
bözik régebbi korok szellemétől, hogy korunknak – nincs szelleme. Szellem helyett 
inkább szellemek sokaságáról beszélhetnénk, olyanokról, melyek részben áthatják 
egymást, részben harcolnak egymás ellen. A modern ember úgy érzi, hogy amíg 
egy értéknek odaadja, addig száz más értéktől elzárja magát. […] A modern kultúra 
kritikusai már évtizedek óta kulturális válságot emlegetnek, vagyis azt az állapotot, 
amikor a korszellem az antinómiák és ambivalenciák között kátyúba kerül. Antinó-
mia annyit jelent, hogy a gondolat mintegy fel van akasztva két ellentét között és 
ezek egymást kizárni látszanak, pedig mind a kettő mellett is, ellenük is egyaránt 
találunk érveket. Ambivalencia meg azt jelenti, hogy az értékelés két ellentétes, de 
egyformán kívánatos célkitűzés között elhatározásra jutni nem tud. Egyazon tárgy-
ra vagy személyre két ellentétes, egymással összeegyeztethetetlen érzelem irányul, 
pl. szeretet és gyűlölet”.8

Az emberi élet egyik legnehezebb feladata az ambivalenciák és az antinómiák 
kellő feloldása, e zsákutcákból való kijutás. Ám ehhez valóban átfogó tudásra (böl-
csességre) és az igaz vallás hiteles megélésére kellene szert tennie az embernek, s 
ezeket kéne fenntartania a társadalmi tudatnak.9

4  Vö. Bárdos Dániel – Tuboly Ádám Tamás: Tudományok és áltudományok elhatárolásáról, in 
Bárdos Dániel – Tuboly Ádám Tamás (szerk.): Emberarcú tudomány. Áltudományok és összeeskü-
vés-elméletek szorításában, Budapest, 2023,

5  Vö. Collins, Harry: Mi a tudomány és milyen szerepe lehet veszélyes időkben? in Bárdos 
Dániel – Tuboly Ádám Tamás (szerk.): Emberarcú tudomány. Áltudományok és összeesküvés-elmé-
letek szorításában, Budapest, 2023, 8.

6  Vö. Horváth, i.m. 324.
7  Uo. 324-335.
8  Vö. Noszlopi László: A meghamisított szellem korszaka, Budapest, 1947, 8.
9  Ezeknek az emberi létet szorongató harapófogóknak a kényszeréből többféleképp ’szabadul-

hatunk’, ám ezek nem visznek a valódi szabadságra. Ilyenek a megalkuvás, az egyik oldal kizáró-
lagos igenlése (a másik teljes ignorálásával, elutasításával), a nyers életakarat (ez inkább vissza-
tér a barbarizmusba, semhogy elviselje a magasabb szellemi élet szülte ellentétek és problémák 
nyomását), az utópiákba menekülés (ez ábrándos világjavító elgondolások dédelgetése, a bennük 
való vakhit), az ellentétek misztikus egységébe vetett hit (ez az antinómiákkal szemben az Ab-



Kuminetz Géza98

A tudomány esetében is „inkább fel kellene mutatnunk a szakma fontosságát a 
politikusoknak, és a szégyen kultúráját kellene erősítenünk a csalókkal szemben. 
Aljas dolog a tudományt azzal gyengíteni, hogy az igazságot feláldozzuk a haszon 
oltárán. […] A feddhetetlenség központi szerepet játszik a tudományban, ugyanis 
olyan hivatás, amely a sikertelenségek ellenére sem a pénzt vagy a hatalmat keresi, 
hanem az igazságot. […] A tudomány pontosan az, amit ’veritokráciának’ hívhat-
nánk: egy igazságon alapuló demokrácia”.10

Ám ezt a veritokráciát csak az igazságra kíváncsi és csak az előtt hódoló tudó-
sok, csakis a megbízható tudományos ismeretre építő politikusok, józan ítélőképes-
ségű polgárok tudják fenntartani.

Hogy lesz hát az emberből előbb kutató, majd tudós, s végül bölcs ember? A 
helyes értés, értelmezés és értékelés művészete ez. Annak a belátása és e belátás 
mindenkori szemmel tartani tudása, hogy előbb érteni, s csak aztán változtatni, kü-
lönben elsokasodnak a nem szándékolt, megannyiszor káros hatások. Ám e habitus 
kialakulásához a tudósnak fejlődnie kell nemcsak a szakismeretekben, de tudomá-
nya világképében, világnézeti hátterében is. Látnia kell, hogy a tudománynak hal-
latlan nagy eszköz-értéke van. A tudomány révén a tudósnak felépül a maga szelle-
mi gazdagsága is, személyiséget fejlesztő, kiteljesítő valósága, de jellemet sorvasztó 
hatása is. Hiszen a tudomány sem nélkülözheti az etika birodalmát, mondanánk, 
lényegi eleme az etikai dimenzió is.

A tudomány és a technológia haladása tehát nem üdvözít, kártékony mítosz ez 
– rabszolgává tesz, ám ha a tudományba és a technológiákba ismét lényegi elem-
ként polgárjogot nyer a valódi etika, akkor a tudomány visszanyeri a maga helyes 
eszméjét, eszményét. Csak ezen az úton-módon kerülhetjük ki a szcientizmus és az 
áltudomány, a mágia (a tudás egyfajta hatalom is a dolgok felett) zsákutcáit, s tudjuk 
kellő módon kijelölni a tudomány látóhatárát, relevanciáját.

szolútumhoz fellebbez, ám mégsem tudja a mindennapi valóságban feloldani az ellentétet). Való-
di megoldást kínálnak ellenben az alábbi lehetőségek: a paradox gondolkodás, mely megvilágítja 
az ellentét mindkét oldalát és közvetítője a magasabb egységbe jutásnak, valamit a humor, mely 
a „tragikumnak és komikumnak, optimizmusnak és pesszimizmusnak, komolynak és tréfásnak, 
megilletődésnek és nevetségesnek, lelkesedésnek és iróniának, könnynek és mosolynak, fenséges-
nek és mulatságosnak, szárnyalásnak és józanságnak stb., tökéletesen egységes életérzelemmé való 
összeolvasztása. Az életet a humor nagynak és kicsinynek, értékigenlőnek és értékellenesnek, tra-
gikusnak és komikusnak egyaránt látja. […] A humor tartós kedélyhangulat, életérzelem, amely az 
élet ellentéteit és ellentmondásait, nagy és kicsiny egyes érzelmeit újra meg újra szintézisbe, átfogó 
egységbe olvasztja össze, egyesíti”. Vö. Noszlopi László: A világnézetek lélektana, Budapest, 
2012, 137-138. és 150.

10  Vö. Collins, i.m. 11-12.



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 99

2. A valóság és a tudomány viszonya: 
avagy a tudomány valósága és a valóság tudománya

A tudomány a valóságról próbál igaz ismeretet szerezni, s a tudósnak tudnia kell, 
hogy a valóság mindig nagyobb. Ezért a valóság kutatója egyszerre természettudós, 
filozófus, költő és teológus. S mindegyik nézőpont és módszer egyformán jogosult, 
s a köztük levő határok nem élesek, nem elzártak, hanem szerves kapcsolatban van-
nak, egymást mintegy kiegészítik, de azért sajátos hierarchiába rendeződnek.11

2.1. A tudomány fogalmáról röviden

A tudomány „először is jelentheti mindazt a tevékenységet, mely igaz ismeretek 
megszerzésére irányul. Ebben az értelemben tehát a tudomány nem kész, már meg-
állapított ismertek foglalata, hanem folytonos kutatás új igazságok után. […] Ettől 
az élő, aktív tudománytól, vagyis tudományos tevékenységtől meg kell különböztet-
nünk ennek eredményét: az ismereteknek azt a kész összefüggő rendszerét, mely pl. 
a tudományos kézikönyvekben található”.12

Adott tudomány a valóság egy részét adott szempontból, adott módszerrel vizs-
gálja. Ennek a tevékenységnek az eredménye a tételekbe rendezett igazságok összes-
sége. Ezek tehát a megismerő ész objektivációi, melyeket tanulással felfoghatunk és 
alkalmazhatunk.

A tudomány végül nemcsak tevékenység, nem is csak annak eredménye, objek-
tivációja, hanem jelentheti „magát azt a végső célt is, melyre a tudományos tevé-
kenység irányul. Ez pedig az igaz ismeretek, azaz igazságok teljes rendszere. Ilyen 
értelemben a tudomány nyilvánvalóan csak logikai eszmény, mely felé az új ismere-
tek szerzése, igazolása és rendszerezése által folyton törekszünk”.13 Ebből adódóan 
a tudomány sohase befejezett, sohasem lezárt: Az igazságok száma bővülhet, azok 
egymás közti összefüggései árnyaltabbakká válhatnak, netán igaznak tudott-hitt is-
meretet a későbbi tapasztalat megcáfol. De az is előfordulhat, hogy fontos igazságok 
feledésbe mennek, illetve a tévedéseket is száműzik a tudományos problématudat-
ból. Tehát „nem az igazságok változnak és fejlődnek, hanem csak a rájuk vonatkozó 
emberi ismeret, vagyis a történetileg fejlődő emberi tudomány”.14

A tudományos ismeret továbbá igazolt, módszeres és rendszeres ismeret is, vagyis 
„igazolt ítéleteinket egységes összefüggésbe hozzuk, melyben mindegyiknek meg-

11  Idézi (nem) kis kiegészítéssel Szent-Györgyi Albertet Benkő Antal. Vö. Benkő Antal: Beve-
zetés a valláslélektanba, Róma, 1979, 57. A tudománynak vallással, erkölccsel és művészettel való 
kapcsolatáról bővebben lásd: Kornis Gyula: Bevezetés a tudományos gondolkodásba. A tudomány 
fogalma és rendszere, Budapest, 1922, 248-272.

12  Vö. Kornis, i.m. 7.
13  Uo. 8.
14  Uo. 8



Kuminetz Géza100

van a maga sajátos helye és jelentősége. Minthogy az ítéletek tárgyai egymással kü-
lönféle viszonyban állanak, minden igaz egyes ítélet szükségképpen önmagán túlra, 
más ítéletekre utal. A viszony (reláció) az a mozzanat, mely a látszólag elszigetelt 
igazságtól a tudományhoz, az ítéletek egységesen összefüggő rendszeréhez tovább-
hajt bennünket. […] Az összefüggésnek a viszonyok fonalán továbbhaladó iránya 
rendesen nem vonalszerű (lineáris), hanem sokkal bonyolultabb: sugaras természetű 
(radiális), mert hisz végső elemzésben minden mindennel összefügg. Már az a kö-
rülmény, hogy a tudomány igazolt ítéletekből áll, túlvezet az egyes ítéleteken, mert 
ahhoz, hogy ez igazoltassék, már egyéb, vele valami viszonyban levő ítéletekre van 
szükség. Hogyan teszünk szert új tudományos ismeretre? Úgy, hogy ítéletünket már 
igazolt ítéleteink összefüggésébe, azaz rendszerébe próbáljuk elhelyezni. Ítéletünk 
igazságát éppen az bizonyítja, hogy a többi, már igazolt ítélettel összehangzik, velük 
logikusan megfér. Ha nem, akkor vagy ítéletünk nem igaz, vagy a régebbi, igaznak 
tartott ítéletek helytelenek s ezek módosítandók. A nagy tudományos forradalmak 
az utóbbi esetben lépnek föl: az ítéletek egész rendszere megdől egy új, kétségtelen 
ismereten, mely velük logikusan nem fér meg. […] A tudomány fejlődése abban áll, 
hogy mi az igazságoknak ezt a végtelen hálózatrendszerét mindig jobban s nagyobb 
területen meg tudjuk ragadni. Maguk az igazságok mindig, időtlenül igazak, csak 
emberi felismerésük fejlődik, gazdagodik, bár így is örökre töredékes marad”.15

Természetesen, ugyanahhoz a tudományhoz tartozó igaz ítéletek különböző mó-
don rendszerezhetők, újabb és újabb elméletekbe rendezhetők. Elvileg, ahogy gya-
rapszik adott tárgyra vonatkozó ismeretünk, annál átfogóbb elméletbe foglalhatók.

Végezetül azt is látnunk kell, hogy a tudományba nemcsak az igazolt ismere-
tek és mind átfogóbb rendszereik tartoznak, hanem szerves részét alkotják „azok 
a problémák, vizsgálatok, valószínű föltevések, fikciók és elméletek is, amelyek az 
érvényes ítéletekhez, igazságokhoz vezetnek”.16

A tudomány tehát olyan állítások rendszere, mely „arra szolgál, hogy egy meg-
határozott témakörre vonatkozóan és egy bizonyos szempont szerint ismereteket 
szerezzen és rendszerezzen oly módon, hogy állításainak igaz voltát meg tudja ala-
pozni, azaz egy vitában a mellette szóló érveket belátható módon elő tudja adni”. 
Továbbá „nincsen teljesen előfeltevés-mentes ismeret. Ez negatív megfogalmazása 
annak a felismerésnek, mely pozitív módon megfogalmazva így hangzik: minden 
ismeret, tudás (és ennél fogva tudomány) olyan alapvető meggyőződésekre épül, 
melyek nem bizonyíthatók. Abban az értelemben tehát, hogy nem minden állítás 
bizonyítható mindig egy másik állítás által, minden tudás valamiféle ’hitre’ épül”.17

15  Uo. 13-14. Íme, Kornis megfogalmazza már jóval Thomas Kuhn előtt a tudományos forradal-
mak létét, a tudományokat fejlesztő jellegüket.

16  Uo. 15.
17  Vö. Weissmahr Béla: Hit és tudomány a katolikus teológia szemszögéből, in Magyar Tudo-

mány 106 (1999/5) 514. 



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 101

Kérdés mármost, mi a tudományos igazság, hiszen különböző igazság-eszmék, 
modellek léteznek. És ezzel máris átléptünk valamiképp a világnézetek világába.

2.2. A világnézet és a tudomány kapcsolata

Amikor a világnézet és a tudomány viszonyát vizsgáljuk, akkor az emberi ismeret-
nek két egymásra teljességgel visszavezethetetlen, ám belsőleg összefüggő területé-
vel van dolgunk. Paradox módon a legcsekélyebb tudás (vagyis a helyes világnézet), 
amit a legnagyobb dolgokról nyerhetünk, kívánatosabb, mint a legbiztosabb tudás a 
kisebb dolgokról (tudomány). Ezért a kívánt alternatíva a viszonyuk helyes megálla-
pítása, tudatosítása és kellő érvényesítése.

A kettő óhatatlanul hat egymásra, de nem mindegy, hogy miképp hatnak. Pró-
bálhatja egyik a másikat ignorálni, magába olvasztani, de egészséges szinergiára 
is törekedhetnek, helyesebben művelőik. A világnézet és a tudomány kapcsolatát 
vizsgálva két dolgot kell tisztáznunk:

1) Hogyan tekint a világnézet a tudományra: A tudomány jelentőségét a világ-
nézet sem nem tagadja, sem nem mellőzi, hiszen összeköti őket az ember igazsá-
gigénye. Míg a tudomány „merőben igazság-megállapító és igazság-mérlegelő ész-
műveletekkel igyekszik célja felé; elve és lelke a kutatás”, addig „a világnézet […] 
eligazodást keres a mindenségben; nem akarja és nem tudja megvárni a soha le 
nem záruló kutató tevékenységnek sokszor amúgy is átmeneti és bizonytalan ered-
ményeit. Nem kutatni akar, hanem látni, eligazodni; s ezért, jóllehet elvben nem 
kapcsolja ki az elméleti tevékenységet, ám elsőbbségben részesíti a valóság meg-
ragadásának más eszközeit. Nemcsak a kutatóktól tanul, hanem a látóktól is, sőt 
elsősorban tőlük; azoktól, akik a lángelmének vagy a karizmás lelkületnek szemével 
mélyebben néztek bele a lét összefüggéseibe, és ha mindjárt sejtésszerűen, mégis 
átfogó tekintettel látták és mutatták meg azt a csillagot, mely felé a lét halad. A 
világnézet tehát elismeri az elme mellett a sejtő, ösztönszerűen megérző, művészi, 
zseniális látó-érzék illetékességét. Ahol az elmélő még mérlegel, függőben tart, ott a 
cselekvő egy érzelmi vagy akarati gesztussal biztos állásfoglalást szerez. Hisz eliga-
zodást keres, cselekedni akar; és itt nem segít rajta a tudománynak természetszerű 
kísérője, az elméleti tétovaság. Ezért döntő ismeretforrása az egyénfölötti tekintély 
jellegű útmutatás, mely a múltból jön és a történeti beválás erejével, sőt felülről jövő 
bölcsességként kínálkozik fel. Ezért a világnézet kiváltképpen egyén-fölötti, szociá-
lis jellegű alakulat. Világnézetet az ember nem alkot, hanem keres; a tudományt én 
ragadom meg, a világnézet engem fog meg. S ezért egészen más is az ereje és hatása, 
mint a tudománynak. A tudomány kijelent és tanít, a világnézet parancsol és eliga-
zít. A világnézet az egész embert akarja befogni, erőivel és ambícióival együtt; tud 
nyugtatni és fölkavarni, boldogítani és megszenvedtetni; de mindenképpen élet- és 
világalakító erő, mert az életszülő mélységekben fakad”.18

18  Vö. Schütz Antal: A bölcselet elemei, Budapest, 1944, 239-240.



Kuminetz Géza102

A világnézet és a tudomány közti szoros kapcsolatot jelzi az is, hogy a világné-
zet mindig egy világképre támaszkodik, aminek megalkotásában a tudománynak 
van nagy szerepe. Természetesen, magának a világnézetnek is ésszerűnek, ésszel 
igazolhatónak kell lennie. Ez közelebbről azt is jelenti, hogy „ami tudományosan 
tarthatatlan, nem foglalhat ésszerűen helyet a világképben, tehát az ésszerű világ-
nézetben sem. Ezért a tudomány igényelhet benne kritikai szerepet, de csakis ille-
tékessége területén.19 Nem szabad ugyanis szem elől téveszteni, hogy a világnézet 
kialakulásának legmélyebb gyökerei nem tudományos, hanem vallási jellegűek és 
a világnézet választásában szintén nem tudományos meggondolások viszik a dön-
tő szerepet. Hogy ki milyen világnézetet választ, elsősorban azon fordul, milyen 
történeti és szociális miliőbe születik bele, milyen fajhoz vagy nemzethez tartozik, 
milyen a karakterológiai jelleme”.20

2) Hogyan tekint a tudomány a világnézetre: „A tudomány a világnézettől állan-
dóan kap föladatokat. A világnézetben sürgetés és indítás van arra, hogy meglátá-
sai érvényesüljenek a lét egész területén. Tehát tételei, eszményei, követelései meg-
valósulásuk útján előbb-utóbb beleütköznek a tudományba is és elutasíthatatlanul 
együttműködésre szólítják”.21

A fenti megállapításokból az következik, hogy hol az egyik, hol pedig a másik 
hat termékenyítőbb módon a másikra, ám egymást kioltani nem tudják (ha erre tö-
rekszenek, mindketten kárát látják). A legpozitívabb módon művelt tudományokban 
is szükségképp van világnézeti elem, s a világnézet is elfogadott tényekre, tudomá-
nyosan megalapozott világképre támaszkodik.22

Ma már a tárgyilagos tudomány is ráébredt a határaira, s a bölcselet és a vallás 
teoretikusai is tudják, hogy a tudomány szolgáltatta világképet nem lehet semmibe 
venni. Azaz egymással termékeny párbeszédre hivatottak, mindazonáltal a világné-
zeti értékelés helyezi el a tudományos ismereteket az egészben (a tudás egészében), 
illetve jelöli ki a tudomány feladatait. Ezért óhatatlanul övé a vezérszerep. Mármost 
ez a világnézeti értékelés a tudomány eredményeinek teljes felvonultatása közben 
is, óhatatlanul hitekben, reményekben és szeretetekben, röviden bölcsességben ölt 
testet.

19  Ne feledjük, a tudományos racionalitásnak is megvannak a maga határai. Erről bővebben lásd: 
Csányi Vilmos: A racionalitás korlátai, in Csányi Vilmos: Van ott valaki?, Budapest, 2010, 211-219. 
és Dürr, Hans Peter: A tudomány határai. Hasonlatok és szóképek a tudomány világában, Buda-
pest, 2011. Egy másik szempontból szemlélve a dolgot a tudományok képtelenek valóság egészére rá-
kérdezni, mivel empirikusak, tematikusan redukáltak és módszeresen elvontak. Vö. Anzenbacher, 
Arno: Bevezetés a filozófiába, Budapest, 1993, 26-29.

20  Vö. Schütz, i.m. 241.
21  Uo. 242.
22  Sőt, Csányi Vilmos a tudományokat egyenesen nyitott, szabályozott hiedelemrendszereknek 

tekinti. Vö. Csányi Vilmos: Van ott valaki?, Budapest, 2010, 243-247.



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 103

3. Az ép világnézet (az igaz vallás), mint a valódi tudomány lehetőségi feltétele. 
Ernst F. Schumacher modellje

Hogy mennyire kulcsfontosságú az ép világnézet (vallás) egyéni és társadalmi tuda-
tot egyaránt meghatározó ismeretére való eljutás és annak a mindenkori társadalmi 
élő hagyomány részévé tétele, továbbá annak gazdagságából élni tudás, azt szerzőnk 
úgy jelzi, hogy meghökkentő címet adott e témát feszegető munkájának: Tévelygők 
útikalauza. S útikalauzában, mely az igaz világnézetre (bölcsességre) jutásnak bábá-
ja, négy fő tájékozódási pontot, négy alapigazságot és azok állandó tanulmányozását 
jelölte ki: 1) Először is maga a világ tanulmányozandó, s e tanulmányozás ered-
ménye az, hogy a világ hierarchikus szerkezetű, azaz a létezésnek legalább négy 
nagy szintje van. 2) Másodszor tanulmányozandó az ember és eszközei, melyek-
kel a világban elboldogulhat, s itt az alkalmazkodás (adaequatio) elve érvényes. 3) 
Harmadszor tanulmányozni kell az ember módszereit, melyekkel a világot próbálja 
megismerni, s itt a tudásnak négy területét fedezhetjük fel. 4) Negyedszer, meg kell 
válaszolnunk azt a kérdést, hogy mit jelent élni ebben a világban. E területen akkor 
igazodunk csak el, ha helyesen tudjuk egymástól megkülönböztetni a konvergens és 
a divergens problémákat.23

Mielőtt e pontok elemzésébe kezdenénk, érdemes egy rövid pillantást vetni a 
világnézeti probléma történeti alakulására. Schumacher azt állítja, hogy az utóbbi 
századokban a világnézeti (bölcseleti) probléma nagy elszegényedést hozott-oko-
zott; gyakorlatilag eltűnt az emberi ismeret vertikális dimenziója, mivel az ún. eg-
zakt tudományok sem képesek megragadni olyan fogalmakat és az azokban megje-
lölt realitásokat, mint a magasabb és a mélyebb. Márpedig a filozófia örök feladata 
szerzőnk szerint Etienne Gilson-t idézve az alábbi: A filozófiának és művelőjének 
„állandó kötelessége, hogy rendezze és szabályozza a tudományos ismeretek egyre 
szélesebb területét, és elbírálja az emberi viselkedés mind összetettebb problémáit. 
Soha nem szűnő feladata, hogy a régi tudományokat a természetes határaik között 
tartsa, kijelölje helyüket és megvonja határaikat az új tudományokkal; végül, de 
nem utolsó sorban, hogy minden emberi cselekedetet, bármennyire változóak is kö-
rülményeink, a magasabb értelem uralma alatt tartson, mely által csupán az ember 
marad saját munkájának bírája és Isten után a maga sorsának ura”.24

Ha a filozófia, mint a világnézet épségének egyik fő felelőse, feladja tulajdon-
képpeni küldetését, akkor a vertikális dimenzió (a magasabb bölcsesség) elveszté-
sével az emberi életre legfeljebb a haszonelvűséget lehet alkalmazni, vagyis olyan 
kérdés felvetése és megválaszolása látszik csak értelmesnek, mint a mit kezdjek az 
életemmel, vagy olyan szentenciák tűnnek érvényes axiómáknak, mint a tedd ma-
gadnak annyira kényelmessé az életedet, a társadalmadat, amennyire csak tudod. 
Értelmetlenné válik a hagyományos bölcsesség ide vonatkozó válasza: „Az ember 

23  Vö. Schumacher, Ernst F.: Tévelygők útikalauza, Budapest é.n. 16.
24  Uo. 21.



Kuminetz Géza104

boldogsága abban rejlik, ha fölfelé tör, ha kifejleszti a legmagasabb rendű képessé-
geit, ha tudást szerez a legmagasabb dolgokról, és ha lehet, meglátja Istent”.25 Ne 
felejtsük el, hogy a magasabb rendű ismeret és élet (bölcsesség) megszüntetve, meg-
őrizve és felemelve magába foglalja valamiképp az alsóbb szintek ismeretét is (ezért 
is állíthatja a kereszténység az Isten színe-látását boldogítónak, mindent beteljesítő 
eseménynek, a tudás egysége forrásának). Ellenben, ha „az ember lefelé törekszik, 
és csak azokat az alsóbbrendű képességeit fejleszti, amelyekben közös az állatokkal, 
akkor mélységesen boldogtalanná teheti magát, egészen a kétségbeesés határáig”.26

Lássuk most e négy fő tájékozódási pontot kicsit részletesebben!
Ad 1) A világban a létezésnek legalább négy egymásra épülő, egymással kap-

csolatban levő szintje van: az ásványi, a növényi, az állati és az emberi. Az egyes 
szintek közti különbséget az élő és az élettelen, az élő és az érző (tudat), illetve az 
érző és az öntudatos kifejezések adják vissza. Sőt, az ember a megsejtett trendet 
meg is hosszabbítja, hiszen elvileg miért ne lehetnének tiszta szellemi teremtmé-
nyek (tiszta öntudat), illetve miért ne állna egy minden tekintetben abszolút személy 
a lét hierarchiájának csúcsán. Ha pedig van ilyen lény, akkor ő a legbölcsebb, a 
legszabadabb, a leginkább mindeneket fenntartó és kormányzó valóság. További lé-
nyegre tapintó észrevétele a szerzőnek, hogy az ember nem képes anyagot teremte-
ni, csak a konkrét anyagi struktúrákat bizonyos fokig lerombolni (illetve korlátozott 
módon építeni); nem képes a halottat életre támasztani, nem képes a megszüntetett 
öntudatot újra teremteni. Valamiképp ebből adódik az a következtetése, hogy a lét 
szintjei között (anyag, élet, tudat és öntudat) nemcsak fokozatiak, hanem lényegiek a 
különbségek. Ez olyasmit is jelent, hogy e négy létszint „ontológiailag (vagyis alap-
természetében) különböző, összehasonlíthatatlan, összemérhetetlen, összefüggéste-
len. Csak egyikük hozzáférhető közvetlenül az objektív, tudományos megfigyelés 
számára öt érzékszervünk segítségével”.27 S ez az anyag, ám a többiről is vannak 
bizonyos ismereteink belső tapasztalataink alapján.

Mármost a mondottakból nyilvánvaló, hogy az ember „sokkal nagyobb belső 
egységgel rendelkezik, mint bármely alsóbb szintű létező, bár az intelligenciája (a 
modern pszichológia tapasztalatai szerint) nincs adva a születésekor, és ennek meg-
szerzése marad egyik fő feladata. Biológiai rendszerként a legharmonikusabban 
integrált; az értelem szintjén az integráció kevésbé tökéletes, de iskolázással nagy-
ban tökéletesíthető. Személyként, tehát öntudatos lényként azonban általában olyan 
gyengén integrált, hogy több különböző személyiség összességének érzi magát, me-
lyek mindegyike azt mondja: én. […] Az integráció a belső egység, a szilárdság és a 
szabadság központjának megteremtését jelenti úgy, hogy a lény megszűnik puszta 
tárgynak lenni, melyet a külső erők mozgatnak, és alannyá válik, amely a saját belső 

25  Uo. 22-23.
26  Uo. 23.
27  Uo. 37.



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 105

teréből cselekszik az őt körülvevő térben”.28 S ami a személy teljes integráltságát 
biztosítja, az épp a felsőbb bölcsesség (ép világnézet) megszerzése, illetve, ha ez a 
bölcsesség is birtokába veszi tulajdonosát. Ám ez a bölcsesség az érzékeink számára 
elérhetetlen, s ki kell fejlesztenünk szellemi, lelki szemeinket, hogy meglássuk. Az 
ember tehát rendelkezik ezzel a tökéletesedési lehetőséggel, sőt épp azáltal bonta-
koztatja ki emberségét, ha kifejleszti magában a láthatatlan, a magasabb ismeretre 
jutás és a belőle élés képességét.

Ad 2) Az adaequatio elve: Ez azt jelenti, hogy testi és intellektuális érzékszerve-
ink révén képesek vagyunk a valóság lényegét kitapintani. Minthogy a valóság hie-
rarchikus szerkezetű, van értelme magasabbról és alacsonyabbról, illetve magasabb 
rendű és alacsonyabb rendű tudásról beszélni. A szerző hangsúlyozza, hogy „a szív 
szemének ereje, mely a belátást biztosítja, sokkal magasabb rendű, mint a gondolat 
ereje, mely csupán véleményeket formál”.29 Ám ehhez a látáshoz csak fokozatosan, 
tapasztalva és végül mintegy megvilágosodva juthat el az ember. A tudás csúcsa 
tehát nem a szaktudományok művelte és adta tudás, hanem a bölcsesség. Ez a leg-
magasabb rendű tudás, amit az ember elérhet és el is kell érnie, különben pokollá 
teszi a földi életet. S fő rendeltetése ennek a kivívott bölcsességnek épp az, hogy 
előrelátóvá tegyen, és hogy általa az alsóbb tudást kellően értékelni és ellenőrizni 
tudjuk. Minél feljebb jutunk a bölcsességben, annál inkább fogy a kiszámíthatóság, 
s a valószínűségek vezetik az embert. Ha nincs ez a bölcsesség velünk, akkor az 
összes alsóbb rendű ismeretünk, így a tudományunk is a manipuláció eszközeivé 
válik. Szabad emberekkel szemben a manipulációnak azonban nincs helye, csak a 
bölcsesség lehet a vezető. A bölcsesség bizonyos értelemben az a felsőbb tudás, 
aminek révén az öntudattal rendelkező ember helyesen tud bánni a lét különböző 
fokozatain levő létezőkkel, lényekkel, beleértve önmagát is.

Ad 3) A tudás négy területe: Az emberi tudás dimenziói nagy vonalakban az aláb-
biak: 1. Valójában mi történik a saját bensőnkben (Mit érzek?). 2. Mi történik más 
lények belsejében (Mit érez más?). 3. Milyennek tűnök más lények szemében (Mit 
látok?). 4. Valójában mit észlelek a körülvevő világból (Mit lát más?). A szerző rögtön 
megállapítja, hogy közvetlen hozzáférésünk csak az első és a negyedik pontban kér-
dezettekhez van, míg a másik két tudásterülethez csak közvetett a megismerésünk.30 
Ám ez a közvetlenség sem automatikus, hanem állandóan alakul, változik; fejlesz-
tendő adottság és feladat. Sok minden belső zavaró tényezőtől kell megszabadítani 
magunkat, hogy valóban magunkat, és a külső valóságot is lássuk. Ezek közül a 
zavaró valóságmeghamisító tényezők közül kiemelkedik az önzés, az érdekeinkhez 
való ragaszkodás, közelebbről a kapzsisághoz, a gyűlölethez és a tévelygéshez való 

28  Uo. 48-49.
29  Uo. 70.
30  Uo. 90.



Kuminetz Géza106

bűnös kötődésünk. S épp a helyesen gyakorolt vallás az, ami kiszabadít minket ezek-
ből a kelepcékből, mivel újra és újra össze akar kapcsolni a valósággal (re-ligio).31

Egy igazi vallás bölcsessége és szabályai nélkül a tudás első területe, vagyis a 
bensőnk megismerése elhanyagolt terület marad, azaz, tudatlanságot, tévedéseket 
eredményez. A bölcsességként felfogott vallás afféle programként funkcionál, mel�-
lyel az öntudat, az én mintegy programozza önmagát. Az agy afféle komputer, amit 
programozni kell, mivel nélküle az én nem tud hatékonyan működni. E megállapí-
tásból kiviláglik, hogy a programozó magasabb rendű a komputernél, hasonlóan 
ahhoz, ahogy az öntudat is magasabb rendű a puszta tudatosságnál. A nagy vallások 
igazi üzenete valamiképp abban áll, hogy arra „bíztatják az embert, hogy tárulkoz-
zék ki a tiszta én vagy önmaga, vagy az üresség, vagy a benne lakozó isteni erő 
előtt, váljék komputerből programozóvá, változtassa tudatosságát öntudattá. Csakis 
az érzékek és a gondolkodás rabszolgaságából megmenekülve – amelyek természe-
tüknél fogva maguk is szolgák, nem pedig gazdák –, csakis a látható dolgoktól a 
láthatatlanok felé fordulva lehet átélni ezt az ébredést”.32

A tudásunknak mind a négy területét művelnünk kell, mivel megbomlik a tu-
dás egysége, ha bármelyik területet is elhanyagoljuk, vagy ha olyan eszközökkel és 
módszerekkel műveljük, amelyek csak adott területen megfelelőek, ám a másikon 
torzítóak. Vagyis a tudásunk mindegyik területén más eszközök és módszerek a 
megfelelőek. A tudás négy szintje arra szolgál, hogy összekapcsoljon minket a lé-
tezés négy szintjével. A tudás egyes – kellően művelt – területei mintegy egymást 
egyensúlyozzák ki.33

Ad 4) Az élet alapvetően problémákkal való megbirkózás: A megoldatlan prob-
lémák szorongáshoz vezetnek. Ám különböző természetűek az életben adódó és 
megoldandó problémák. E megoldandó problémák szerzőnk szerint lehetnek ún. 
konvergens és divergens típusúak. Az előbbi esetében a megoldási javaslatok kon-
vergálnak, vagyis egymáshoz közelítenek (ilyen probléma, pl. egy jármű tervezése). 
Az utóbbiban ellenben a problémát tanulmányozó emberek egymásnak ellentmon-
dó véleményre (megoldásra) jutnak (Ilyen probléma, pl. a gyermek nevelése). Ez 
utóbbiak az élet nagy problémái, tehát azok alapvetően divergens típusú problémák 
(mintegy meghaladják a természet logikáját). Ezek sajátos ellentétekben jelentkez-
nek, s a feladat épp az, hogy magasabb egységbe tudjuk azokat emelni. A társadalmi 
élet problémái szintén divergens típusú problémák. Például ellehetetlenül a társadal-
mi élet, ha nem érvényesül benne egyszerre az igazság és a megbocsátás. Mindket-
tőt érvényesíteni kell, különben az igazság egyoldalú érvényesítése kegyetlenséggé, 
míg a megbocsátás kizárólagossá tétele a társadalom felbomlását eredményezné. 
Csak „egy magasabb rendű erő békítheti ki ezeket az ellentéteket: a bölcsesség. A 
problémát nem lehet megoldani, de a bölcsesség fölülemelkedhet rajta. [..] (…) A tár-

31  Uo. 101.
32  Uo. 108. és 112.
33  Uo. 162-164.



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 107

sadalmaknak is szükségük van stabilitásra és változásra, hagyományra és újításra, 
közérdekre és magánérdekre, tervezésre és szabadversenyre, rendre és szabadság-
ra, növekedésre és felbomlásra. Mindenütt a társadalmak egészsége a kölcsönösen 
szembenálló tevékenységek egyidejű folytatásán nyugszik. Egy végső megoldás el-
fogadása az emberi méltóság halotti beszéde lenne, és vagy kegyetlenséget vagy 
felbomlást, általában mindkettőt jelentene”.34

A divergens problémák elutasítása az emberi szellem magasabb képességei ki-
munkálásának az elutasítását jelentik. Ez közelebbről a logika fölötti képességeink 
kifejlesztésének az elhanyagolását jelenti. Ezt a képességet úgy fejleszthetjük, ha az 
életet magát is iskolának, vagyis egy nagy és állandó pedagógiai tényezőnek tekint-
jük. A nagy vallások e bölcsesség hordozói, tanítói, tehát az emberi szellem legma-
gasabb rendű működésének a kifejeződései. Ez a bölcsesség az ember végső állás-
foglalása önmagával, a másikkal, a világgal és az istenséggel szemben. Csak ennek 
birtokában tud emberként élni, képes emberi társadalmat létrehozni és fenntartani.

Külön beszél szerzőnk a világnézeti változások nemzedékről nemzedékre törté-
nő alakulásáról, s így egy új világnézeti eszme a hatását érezhető módon csak több 
nemzedék után fejti ki igazán; illetve arról, hogy az ép vallást, az ép bölcsességet (a 
hagyományt) örökítse át az egyik nemzedék a másiknak, minthogy egyedül ez ké-
pesíti az embert arra, hogy a világot átélje és kellően értse, értelmezze és értékelje. 
Ennek hiányában az eredmény a sokalakú elidegenedés lesz.35

Végeredményben a schumacher-i bölcsesség is hitekben, vagyis a valóság egé-
szének a megértési törekvésében, reményekben, vagyis a valóság és benne az emberi 
lét alakításának és megőrzésének vágyában és szeretetekben, vagyis önmagunkhoz, 
másokhoz, a világhoz és a Teremtőhöz való helyes ragaszkodásban nyilvánul meg.

4. Vajon halad-e, s merre, illetve mennyiben fejlődik a tudomány?

A válasz két részre bontandó. Egyrészt figyelembe kell vennünk a tudás tartalmát és 
eszközeit, másrészt pedig az azokat létrehozó szellemi alkotóerőt. A tudás tartalma 
és megszerzésének technikai eszközei az utóbbi századokban hallatlanul gazdagod-
tak, fejlődtek, ellenben az ember szellemi alkotóereje gyakorlatilag nem változott, 
hiszen kutatásvágya, teremtő fantáziája, szellemének igazságot vágyó és megragadó 
képessége nagy vonalakban ugyanaz maradt. Vagyis „a tudás anyagának mennyisé-
ge csodálatosan megnövekedett, de formai szempontból a gondolkodás világossága, 
logikai egysége és belső mélysége aligha”.36

34  Uo. 175.
35  Vö. Schumacher, Ernst F.: A kicsi szép. Tanulmányok egy emberközpontú közgazdaságtan-

ról, Budapest, 2014, 85-117.
36  Vö. Kornis Gyula: A tudományos gondolkodás. A tudós lelki alkata II., Budapest, 1943, 255.



Kuminetz Géza108

Ugyanakkor „az emberi szellem kollektív fejlődési folyamata párhuzamba hoz-
ható az egyéni fejlődéssel, az emberiség nagy szellemi törzsfejlődése, mintegy filo- 
genetikája, az egyes gondolkodó egyedben végbemenő szellemi fejlődés szakaszso-
rával, a szellemi ontogenetikával. Az emberiség hatalmas tudományos életművébe 
ma is belejátszanak, és ki is nyomozhatók benne, az emberi szellem gyermek- és 
serdülőkori motívumai. Egyik nemzedék tudománya a másik nemzedék vállán 
emelkedett. Ez a haladás azonban a tudomány fejlődésében sem folytonos és egyen-
letes, éppúgy mint a kultúra többi ágazatában: a vallási-erkölcsi élet, a művészet, a 
társadalmi, politikai és gazdasági szervezet terén sem. A történelmi sors, éppúgy, 
mint az egyénnek, az emberiségnek életét is folytonosságában gyakran megszakítja, 
addigi életművét csapásaival lerombolja, s az új nemzedékeknek a tudomány épüle-
tének felemelését elölről kell kezdeniük”37

Ma a tudományok tehát mennyiségben és minőségben növekednek a fokozódó 
szakosodás, specializáció révén, ám ezzel nem tart lépést a gondolkodás világossá-
ga, logikai egysége és belső mélysége. Tény, hogy „a tudományban a módszeres és 
kritikai gondolkodás tagadhatatlanul emelkedett. Ez azonban csak a tudományos 
főknek viszonylag kis körére vonatkozik. A tudományos iskolázás és nevelés min-
den mai fejlettsége és kiterjedtsége ellenére az átlagemberek, a nagy tömegek intel-
ligenciája ma is éppoly önállótlan, vakon hívő, sugalmazható, gyorsan általánosító, 
szenvedélyektől irányított, mint Platón panaszai szerint az ókorban vagy Bacon ido-
lum elmélete szerint az újkor elején. […] A problémák meglátására, feldolgozására 
és megoldására szolgáló készség kétségkívül fokozódott és gazdagodott, de viszont 
az ember fokozatosan a tudásnak nem ura, de rabszolgája lett. Az embernek a maga 
tudásához való közvetlen személyes szubjektív kapcsolata mintegy meglazult s a 
tudományba, mint objektív ismeretrendszerbe, megy át a súlypont. A tudomány 
sok tekintetben ma azon az úton van, hogy elszakadjon a gondolkodó alanytól s az 
igazságkutatás szervezett üzemmé, iparszerű tevékenységgé, kiosztott hivatalnoki 
munkából támadó művé alakuljon át. A gyakorlati-technikai érdek túlságosan el-
metodizálja, szürke agyvelők nagy csapatának, a megismerés szorgos iparosainak 
folyton mérő, tényeket gyűjtő és eszméket gyaluló szorgalmas munkájává formálja 
a tudományt”.38

A tudományt ebből a valószínűleg ismétlődő zsákutcából újra csak két erő vezet-
heti ki: Egyik a reális, a másik az ideális hatalom. Az előbbi szerint „a tudomány az 
a reális út, amelyen megismerjük azt, ami az emberi életszükségletek kielégítését 
legjobban szolgálja. Az élettel a tudomány háromféle termékeny kapcsolatban van. 
Először is segít a primitív biológiai szükségletek alkalmasabb kielégítésében: a táp-
lálék, a nyersanyagok megszerzésében és feldolgozásában, a lakóhely építésében, 
az egészség ápolásában, a betegségek eltávolításában és megelőzésében stb. Másod-
szor: a tudomány nagy segítségére van az embernek a szükségletek célját szolgáló 

37  Uo. 255.
38  Uo. 255-256.



A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelősége 109

eszközök előteremtésében és kellő szétosztásában: az ipart, a szállítást, a közleke-
dést, a társadalom egész közigazgatását, politikai és gazdasági gépezetét állandóan 
fejleszti. […] Harmadszor: a társadalom maga-magát is megismerni akarja, vajon 
hogyan fejezi ki lelkét kultúrájában: vallásában, erkölcsében, művészetében, jogi és 
gazdasági intézményeiben. A társadalomnak ezt az öneszméletre törekvését megint 
a tudomány hajtja végre”.39

A másik erő ideális jellegű hatalom, amely az igazság megismerésére irányuló 
önzetlen sóvárgást jelenti. Az ember „olyasmit is kutat, ami nem életszükséglete-
inek puszta kielégítését szolgálja, ami nem az érzéki vágyaknak, hanem objektív 
értékeknek, magukban értékesnek hitt eszményeknek szférájába tartozik. Ilyen az 
igazság, amelyet a tudomány, az erkölcs, amelyet a helyes cselekvés, a szépség, ame-
lyet a művészet valósít meg”.40

Fejlődés tehát csak akkor van, ha a tudomány az igazsághoz és annak kellő tisz-
teletéhez viszi közelebb az embert. Ellenkező esetben, ha az igazságok kutatása és 
alkalmazása csak a hatalom és a gazdaság önzését szolgálják, bár gyarapítják a tu-
dományt, mint igazolt ismeretek birodalmát, ám fejlődésről ekkor nem, sokkal in-
kább természetet, társadalmat, egyént érő rombolásról kell beszélnünk.

5. A tudomány rendeltetése és a tudósok (és államférfiak) felelőssége

A tudomány és minden emberi ismeret arra szolgál, hogy megtaláljuk a helyünket 
a Mindenségben, és hogy megtalálva betölthessük azt. Igaz ez egyénre és népekre, 
sőt az emberiségre is.

A tudós örök feladata: megkeresni újra és újra azt a pontot, ahonnan ráláthat az 
Egészre. Paradoxon ez is, hiszen a Mindenséget, mint olyat nem láthatjuk, róla érzé-
ki tapasztalatunk nem lehet, ám eszünkkel felfoghatjuk.

A tudós örök feladata: Ne engedje a tudományos problématudatot elszegényedni 
– ne engedjen ideológiáknak, a tudomány helyesen értett szabadságát ne adja fel se 
a kínálkozó sikerért, se dicsőségért, se a biztos megélhetésért.

Elsősorban tudós-kutató akarjon lenni; helyesebben kutatva tudós, tudva kutató. 
E kettő együtt adja azt a látásmódot és erkölcsi tartást, ami megmentheti őt a rövid-
látástól (dogmatizmus), a tudományiparba való szolgai behódolástól.

A tudós akkor válik tehát a valóság hű kutatójává, ismerőjévé, bölcs alakítójá-
vá, ha a valóság egészét akarja megragadni. E nagy cél megközelítéséhez nemcsak 
szaktudásban, de bölcsességben is növekednie kell. Vagyis vallását, erkölcsi tudatát 
és szépérzékét egyaránt fejlesztenie kell. A tudása és annak alkalmazása, illetve a 
kutatásai csak ekkor válnak valóban az emberi jólét és jól-lét igazi szolgálójává, s 

39  Uo. 256-257.
40  Uo. 257.



Kuminetz Géza110

teszik az embereket, a népeket képessé és késszé arra, hogy békésen munkálkodva 
tagozódjanak bele a Mindenség nagy rendjébe.

Az államférfiak feladata pedig az, hogy biztosítsák a valódi veritokrácia feltéte-
leit, lehetőségeit, a tudás valódi egységének az építését, fenntartását, fejlesztését, hi-
szen csak ez az átfogó és távlatos, szemlélve cselekvő és cselekedve szemlélő látás/
tevékenység adja a valóság helyes érzetének, értésének, értelmezésének és értékelé-
sének kulcsát, s teremt egy fenntartható (időtálló) civilizációt, kultúrát.

6. Befejezés

Mindent összevetve, a tudomány mai helyzetével kapcsolatban még aktuálisabbak 
Kornis Gyula szavai, mint amikor mintegy nyolcvan évvel ezelőtt papírra vetette 
azokat: „A nagyrafejlett tudomány az észnek ragyogó alkotásaival nem védte meg 
az életet a belső elszegényedéstől és ellaposodástól, a fenyegető ürességtől s a jel-
szavak értelmetlen és aggasztó uralmától. A két világháború esztelenségei láttára, 
amelyek a tudományt, mint eszközt, túlontúl felhasználták, nyíltan be kell valla-
nunk: az észnek Tudománya nem tudott az Életnek mélyebb tartalmat és értelmet, 
öntudatosságot és benső erkölcsi erőt kölcsönözni, nem tudta az emberben a Logost 
a ragadozóállat ösztönös Biosával szemben diadalra juttatni. A tudomány egyma-
gában, mint az ész hideg fénye, nem tudja az emberi lelket jobbá és szebbé melegí-
teni. Ehhez a kultúra többi ágával: a vallással, erkölccsel és művészettel való benső 
összhangra van szüksége”.41

A tudomány valódi látóhatára, relevanciája csak azok előtt a tudósok előtt tárul 
fel, akikben szerves egészben van a tudósi, a világnézeti-vallási és a művészi látás; 
akik valóban alázatos szolgálói a három abszolút értéknek: az igazságnak, a jóság-
nak és a szépségnek, s mindezek fokozhatatlan teljességének: a Szentnek. A tudósok 
és államférfiak közös feladata, hogy megalkossák és fenntartsák a tudomány valódi 
látóhatárát, vagyis helyének és rendeltetésének kellő tudatát.

Itt az ideje tehát annak, hogy végre belássuk a szcientizmus és az áltudományok 
romboló vonásait, evilág hatalmasainak a tudományt gonosz célokra való befogását 
és bevetését, s egy az emberi életet valóban szolgáló holisztikus tudományeszme 
mellett kötelezhessük el magunkat, építve egy valódi veritokráciát. Egyedül az így 
értett, értelmezett és értékelt szabadság tehet valóban szabadokká, testvérekké ben-
nünket!

41  Uo. 258.



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 111

Lázár Kovács Ákos

SZIMFÓNIA AZ EGYETEMESSÉG NÉLKÜLI EGYETEMHEZ

Absztrakt
A tanulmány első része filozófiai módszerrel vizsgálja az egyetemi művelődést a 
természetfelettivel, a társadalommal, a történelemmel, a teremtéssel kapcsolatos 
mondanivalója kapcsán, és olyan munkaként írja le, amelyben a fenti fogalmak élő 
alapelvei maradnak az aktuális egyetemi diskurzusoknak. A másodi részben Ber-
nhard Giesen háromféle hagyományt elkülönítő kollektív identitás tipológiája alap-
ján elemezzük az egyetemeken tevékenykedő értelmiségi csoportokat, és Karl Erik 
Rosengrenre támaszkodva  kimutatjuk, hogy az egyetemi lét már nem társadalmi 
létforma, nem is társas létmód, hanem csupán individiális életstílus. A harmadik 
részben főként Søren Kierkegaard, T. S. Eliot, Johann Baptist Metz és Jürgen Ha-
bermas vonatkozó írásai alapján az univerzalizmusra nehezedő tudománytalanság 
vádjait hárítjuk el, míg a negyedik részben kimutatjuk, hogy az európai „kis er-
kölccsel” szemben, az egyetem képviselje, hogy az apokaliptikus éllel kidolgozott 
eszkatológia, amely a szenvedők szenvedésére való emlékezésben ölt testet, a bibliai 
szellem voltaképpeni, egyetemi kulturális szempontból is leírható hozománya lehes-
sen. (J. B. Metz)

Symphony for a University Without Universality

Abstract
The first part of the study philosophically examines university education in relation 
to its declarations about the supernatural, society, history, and creation, describing 
it as a work in which these concepts remain vital principles of contemporary uni-
versity discourse. In the second part, we analyze the intellectual groups active wit-
hin universities based on Bernhard Giesen's typology of collective identity, which 
distinguishes three types of tradition, and, drawing on Karl Erik Rosengren, we 
argue that university existence is no longer a form of social being or a mode of 
common life, but merely an individual lifestyle. In the third part, primarily based 
on the writings of Søren Kierkegaard, T. S. Eliot, Johann Baptist Metz, and Jürgen 
Habermas, we refute the charges of unscientificity leveled against universalism. 
In the fourth part, we demonstrate that, in contrast to the European "little ethics," 
the university should represent an eschatology developed with an apocalyptic edge. 
This eschatology takes shape in the memory of the suffering of the sufferers. This 



Lázár Kovács Ákos112

is the true legacy of the biblical spirit, one that is also describable from a university 
cultural perspective. (J. B. Metz)

„Milyen könnyű eljutni a gondolkodásra mért korlátoktól, amelyek a kommunizmuséi, 
a saját magunk korlátok nélküli elgondolásához, amely a konzumizmusé! A korlátolt 

szabadságból egy korlátok nélküli szabadságba.”
Ferenc pápa1

Allegro – a gondolkodás egyetemessége

Az egyetemről gondolkodni ugyanaz, mintha a gyermekről, az aggastyánról, az ok-
tatásról, a szocializációról, a bölcsességről, a tudásról, a hitről, a kultúráról vagy az 
emberről gondolkodnánk. Sok minden benne van, viszont ha sok minden van benne, 
akkor szinte nincs mit gondolnunk-mondanunk róla, illetve nagyon is sokat kellene 
gondolnunk, mondanunk róla. Nem ugyanaz, de analóg ez a probléma azzal, mint 
ha Istenről gondolkodnánk. Egy fogalom kiterjedési köre és tartalmi köre maga a 
totális és végtelen különbség: a szék fogalmának kiterjedési köre igen széles: nagyon 
sok van belőle, tartalmi köre viszont igen szűk: egyfajta ülőalkalmatosság, és ennyi. 
Istenről is lehetne gondolkodni, viszont Isten fogalmának a világban megtapasztal-
ható kiterjedési köre szinte csak a fogalma, tartalmi köre viszont a minden. Negatí-
van kifejezve: a világ az egyetemes Isten hiányának vagy legalábbis kenózisának a 
helye, maga a négydimenziós partikularitás, egyetemességhiány. Isten egyetemes-
sége, végtelensége, kimondhatatlansága ugyanaz, mint a Koponyák hegyi, Duns 
Scotus-i, kierkegaard-i, heideggeri emberhez illő létgond – elgondolni az elgondol-
hatatlant. Mit lehet arról mondani, amihez nincs hozzámérhető életünk, nyelvünk? 
Vallás, művészet, tudomány – az meg mi is, ahhoz képest, aki én vagyok. Vagy 
még inkább: ki az Isten? Ki az ember és ki az Isten? „A teremtés bármilyen széles, 
ólnál is szűkösebb.”2 Egy fogalom tartalmi köre és kiterjedési köre totális ellentéte 
egymásnak – minél tágabb, annál szűkösebb. Arnold Gehlen a „tehermentesítés” 
fogalmát3 használja erre a folyamatos menekülésre, vesszőfutásra, arra a módra, 
ahogyan jelen vagyunk a világban, és menekülünk is előle: folyton eltekintünk va-
lamitől, nehogy lemerevedjünk egy leukémiás gyerektől vagy egy családkilakolta-
tástól, csak hogy a szívünk tovább verhessen, hogy az élet élni tudja bennünk magát, 

1  Ferenc pápa beszéde az egyetemi és kulturális élet képviselőihez, melyet a Pázmány Péter Ka-
tolikus Egyetem Információs Technológiai és Bionikai Karán mondott 2023. április 30-án, és amely-
nek felszabadító gondolatait oly sokan örömmel hallgathattunk, https://itk.ppke.hu/storage/tinymce/
uploads/Karunk/Ferenc-papa-beszede-az-egyetemi-es-kulturalis-elet-kepvisel--ihez.pdf?u=1bJTqF

2 Pilinszky János: Elég, https://konyvtar.dia.hu/html/muvek/PILINSZKY/pilinszky00001/ 
pilinszky00145/pilinszky00145.html

3  Gehlen, Arnold: Az ember, Budapest, Gondolat, 1976, 22–23.



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 113

és mintha a kultúra is csak a természet elviselhetősége miatt keletkezne bennünk, 
köröttünk.4 De legyünk mégis reményteliek, mert hiszünk: Jézus élete, halála és 
feltámadása megértette velünk, hogy Isten gyermekei vagyunk, és egymásnak test-
vérei, és hogy aki őt látja, az látja az Atyát is. Induljunk el innen, nem azért, mert 
Isten ügynökei, papjai, szolgái, hanem mert a gyermekei vagyunk, és egymásnak 
testvérei, legalábbis ezt hiszem, ezt tudom, ezt szeretem.

Vajon valahonnan innen indulhatott el Ferenc pápa is, amikor az egyetemről 
kezdett gondolkodni a Pázmány ITK-n, és megkülönböztette a kétféle tudomány-
felfogást – a létbe belehelyezkedőt és a létet birtoklót? És aztán, mindezek után, 
szemlélődésének egy fokán körülnézett, és szinte elszégyellte magát attól, amit a 
szellemi szemléletével látott. „Ezzel nem akarok pesszimizmust kelteni – ez ellenté-
tes lenne azzal a hittel, amelyet örömmel vallok –, hanem elgondolkodni szeretnék 
a »létezés és a birtoklás önhittségén«, amelyet Homérosz már az európai kultúra 
hajnalán is fenyegetésként ismert fel, és amelyet a technokrata paradigma tovább 
súlyosbít, az algoritmusok olyasféle használatával, amely az emberség további szé-
tesésének veszélyét jelentheti.” És válaszolt is erre rögvest, amikor azt mondta: „Az 
egyetem ugyanis, amint azt már a neve is jelzi, az a hely, ahol a gondolat szüle-
tik, növekszik és érlelődik, nyitott és szimfonikus; nem egyhangú, nem zárt, ha-
nem nyitott és szimfonikus. Ez az a »templom«, ahol a tudás arra hivatott, hogy 
kiszabaduljon a birtoklás és felhalmozás szűk korlátai közül, hogy kultúrává vál-
jon, vagyis »művelése« legyen az embernek és az őt megalapozó viszonyoknak: a 
természetfelettivel, a társadalommal, a történelemmel, a teremtéssel.” Igen, itt is 
ez van: túllépni a reménytelenségen, transzcendálni az embertelen szoftverek zsá-
kutcáinak gettóit. Hogy az egyetem valóban művelése legyen az embernek és az 
őt megalapozó viszonyoknak: természetfelettinek, társadalomnak, történelemnek, 
teremtésnek. A teremtésben megismertem, mert megismertetett engem magammal, 
és megismertette magát a létben és Jézusban, „aki született, de nem teremtmény”. 
A történelem zajlik és egyetemes is – minden kezdet és vég ugyanoda gravitál, ez 
elegendő a Nobel-díjas kvantumfizikusoknak is,5 akkor nekünk is elegendő lehet. Itt 
emlékezünk meg arról is, hogy az egyetem történetének, amely kezdeti formáiban 
az emberiség történetével egyidős, van archaikus és történeti időszaka is. Folya-
matos elmélődések tárgya, hogy a kínai, indiai, egyiptomi, buddhista, zsidó, ke-
resztény, muzulmán gondolkodás mikor mit is gondolt a képzésről, az oktatásról, a 
nevelésről, a bölcsesség és tudás átadásáról. Ha csak a nyugati egyetemtörténeti re-

4  Freud, Sigmund: Rossz közérzet a kultúrában, Budapest, Kossuth Könyvkiadó, 1992.
5  A természettudományos Nobel-díjasok 85 százaléka mondta magát vallásosnak (amíg ezt meg-

kérdezhették tőlük). Amikor természettudományos Nobel-díjas tudósok, feleségeik és barátaik be-
szélgetés közben leülnek egy Walchen-tavi nyaralóban Beethoven-szerenádot játszani és hallgatni, 
akkor ott a szalonban és a teraszon a délutáni verőfényben egy pillanatra akár egyetemessé válhat a 
valóságtapasztalat. Heisenberg, Werner: Rész és az egész – Beszélgetések az atomfizikáról, Buda-
pest, Gondolat Kiadó, 1983, 317–322. 



Lázár Kovács Ákos114

flexiók bőséges anyagaiba tekintünk bele,6 akkor is világossá válhat, hogy a jóság-, 
szépség-, igazságtudás keresésének és átadásának története együtt halad az emberi 
művelődés önreflexiójának felfejtésével, a vallási élmény feldolgozásával és a (kül-
ső-belső) élet folyamatos javításának technikai vágyával.7 A társadalom ennek a 
folyamatnak a társas rendszerekből kialakuló összessége – a természetfeletti evolú-
ciójának megismerése pedig ugyanolyan jelentőségű társadalmi szintű feladat, mint 
akár a természettudományos procedurális alapú gondolkodás elmélyítése. Ahogy 
fentebb már elhangzott, az egyetem valóban művelése legyen az embernek és az őt 
megalapozó viszonyoknak: természetfelettinek, társadalomnak, történelemnek, te-
remtésnek. Az egyetemen zajló eme egyetemes törekvés (az ember művelése) adhat 
értelmet az universitasnak, amely egyébként a középkorban nem jelentett mást, mint 
a tanárok és diákok összességét. Ez az összesség a tanárokon és a diákokon, illetve 
belőlük áll. Az universitas összességet jelent, jelenthet egyetemességet is ugyanúgy, 
ahogyan a tanár és a diák együtt kiadja annak a világnak az összességét, ami az 
universitas, az egyetem. Csakhogy ez a művelés is munka. Az egyetemeken zajló 
egyetemes törekvés az ember művelésére munka. Munka a mezőgazdasági, az ipari, 
az egészségügyi, a rendfenntartói tevékenység is, úgy, ahogyan a társadalom önsza-
bályozása számára meghatározza. Az egyetem nem független annak a társadalom-
nak az önszabályozásától, amely a műveléssel megbízza, feljogosítja és munkáját 
finanszírozza. Az egyetemeken értelmes munka folyik. Minden olyan munka értel-
mes, amely megfelel az értelemhasználat vonatkozó kritériumainak. Az értelmiségi 
munka is az adott társadalom tematikus és kritikai nyilvánosságmezőiben zajlik. 

Andante – az egyetemi munkások értelmiségkódjai

Különböző identitásképző kódok alapján hozunk döntéseket arra vonatkozóan, hogy 
éppen milyen magatartásformák mentén kívánunk/kívánnánk elhelyezkedni a ten-
gelyidőben, az adott kódú értelmiségi csoporthoz sorolódni vagy soroltatni – hogyan 
gondolkodunk önmagunkról, közösségeinkről és a társadalmunkról, ha egyetemi 

6  A (nyugati) egyetemekre és tudásra vonatkozó, magyarul is meglévő végeláthatatlan szövegek 
közül néhány: Comenius, Johannes Amos: Didactica Magna, Pécs, Halász és Fiai, 1992; Earle, 
John: Nemes úrfi az egyetemen, in Kulin Katalin (szerk.): Utazás a régi Angliában, Budapest, 
Gondolat Kiadó, 1964, 179–180; Herder, Johann Gottfried: Levelek a humanitás előmozdítására, 
in uő: Eszmék az emberiség történetének filozófiájáról és más írások, Budapest, Gondolat Kiadó, 
1978, 455–457; Fichte, Johann Gottlieb: Előadások a tudás emberének rendeltetéséről, in uő: Az 
erkölcstan rendszere, Budapest, Gondolat Kiadó, 1976, 9–74; Humboldt, Wilhelm von: A berlini 
felsőbb tudományos intézmények külső és belső szervezetéről, in Wilhelm von Humboldt írásai, Bu-
dapest, Európa Könyvkiadó, 1985, 247–268; Bendl Júlia: Schleiermacher, F.: Alkalmi gondolatok a 
német módra elképzelt egyetemekről, in Tóth Tamás (szerk.): Az európai egyetem funkcióváltozásai 
– Felsőoktatás-történeti tanulmányok, Budapest, Professzorok Háza, 2001, 197–214. 

7  Zseniális dokumentuma ennek a komplexitásnak: Newman, John Henry: The Idea of a Uni-
versity, London – New York – Bombay – Calcutta, Longman, Green and Co., 1907. 



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 115

munkások (polgárok) vagyunk, diákok vagy tanárok akár. Kollektivitásunk alap-
ja az önfelfogásunk, amellyel a munkánkat vonatkozásba hozzuk magunkkal, vagy 
ahogyan magunkat elhelyezzük abban az alapállapotban, amely közép-európai tár-
sadalmi életmódunk egyetemi munkára vonatkozó társas kereteit adja.8 A cselekvő 
(például egy adott tanár), ha (a) „én”, akkor egyetemi cselekvésmintája individuális 
életstílusként értelmezhető; ha (b) társas lény, akkor egyetemi társassága az élet-
módja; ha (c) társadalmi lény, akkor egy adott társadalom polgárának életformáját 
éli. Az ágencia a cselekvő egyén (ágens) „azon képessége, hogy a fennálló társas és 
társadalmi struktúrákon belül élni tud a választás lehetőségével, azaz képes másként 
is cselekedni”.9 Képes tehát arra, hogy szándékos hatalmat gyakoroljon, hogy alter-
natívát válasszon, és reflektáljon cselekedeteinek következményeire. A diák-ság, a 
tanár-ság egy adott kor egyetemén életstílus (individuális kognitív, affektív és egyéb 
képességek), életmód (egyetemi társas pozíciók) és életforma (társadalmi struktúrá-
kon belüli élet) – ezek mind egyéni, társas és társadalmi szintű kommunikációkban 
érvényes cselekvésminták. Nincs az egyetemi ágensnek csak életstílusa (individuá-
lis kognitív, affektív és egyéb képességeinek kamatoztatása), nincsen csak életmódja 
(egyetemen belüli társas cselekvésminták alkalmazása) és nincsen csak életformája 
(akár nemzeti, nemzetközi társadalmi helyzetekben létezés) – az ágens, a cselekvő 
mindhárom egyben: az adott tanár életstílusa, életmódja és életformája az ő tanársá-
ga. Tanárként egy adott társadalom tanárai közé tartozunk, buszvezetőként a busz-
vezetők, politikusként a politikusok közé. Egy adott kollektív önazonosság részesei, 
tagjai vagyunk – ez egy adott életmód, a tanárság életmódja.

Történetileg legalább három ilyen lehetséges kollektív identitásképző kóddal10 le-
hetett dolgunk Közép-Európában, olyanokkal, amelyek korunkban már nem tudnak 
érvényre jutni bennünk és közöttünk – nyomaikat őrizzük: 

A kezdeti kódú értelmiségiek (1) nem, nemzedék, rokonság, származás, rassz, 
nemzetiség, szerint tagozódnak be értelmiségi csoportjukba. Itt a csoport felé el-
végzett „tisztulási szertartásokkal” lehet a hűséget, a lojalitás különböző (szakmai, 
pszichológiai, rétegszimpátián alapuló, az elfogadott teljesítményeket teljesítő vagy 
származással számot vető) formáit (doktorálás, pozíciók tudományos szervezetek-
ben, kinevezések, részvétel az impaktfaktorként értelmezett tudománygyárban) iga-
zolni tudatosítani, és ezekkel a csoporthoz tartozást mind a külső, mind a belső 
tagok felé megjeleníteni. Ezek az értelmiségi csoportok a csoporthoz nem tartozó-
kat (a külsős számukra már eleve erős identitású), ezért démonizálják. „A kezdeti 
kódú értelmiségiek reduktív gondolkodásmódjuknak megfelelően azt állítják, hogy 

8  Giesen, Bernhard: Kollektive Identität – Die Intellektuellen und die Nation – Eine deutsche 
Achsenzeit, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1993, 24–67. Bővebben a kérdésről: Lázár Kovács 
Ákos: Önfeladás és megmaradás – Vallásos értelmiség Magyarországon 1948–1991, Budapest, Osi-
ris Kiadó, 2006, 104–122.

9  Az ágencia, életstílus, életmód és életforma témájáról bővebben: Rosengren, Karl Erik: Kom-
munikáció, Budapest, Typotex, 2006, 79.

10  Giesen, 38.



Lázár Kovács Ákos116

a makrorendszerek – elméletek, intézmények, törvények – mikroelemekre vezeten-
dők vissza, és nem fordítva.”11

A tradicionális kódú értelmiségtípus (2) valamely közösségen alapuló magatar-
tás implicit szabályai, a hagyomány és a különböző társadalmi rutinok ismeretéből 
hozza létre kollektív identitását (értelmiség). Tisztulás helyett itt az emlékezés kü-
lönböző rítusai képezik a csoporthoz tartozás alapját – valamely közösség és annak 
emlékezete (ki a doktor fater, a kutatócsoport alapítása, alapítója és az itteni pozíció, 
a státusz, a reprezentáció a tudomány helyi erőviszonyaiban) áll a középpontban. 
Egy alapítási mítoszt és a reprezentáció eszméjét találjuk a csoport önértelmezésé-
nek középpontjában. A tradíció elfogadása hűség a tudóscsoporthoz: ez biztosítja 
az érvényesülést és az előrelépést. A tagok nem egyenrangúak, hanem egy közösen 
elfogadott vezető (személy vagy eszme) alá tartoznak, úgy, ahogyan az Osztrák–
Magyar Monarchia és annak egyetemei működhettek.

Az univerzalista kódú értelmiség (3) eszméje a megváltás vagy a parúzia. A vallási 
élmény (legyen konkrétan vallási, öko-, marxista vagy gender-társadalompolitikai) 
áll a középpontjában, ez lehet szentelés, megszentelődés, szent cselekedetek gyakor-
lása, mindenféle „keresztség” (vallási cselekedetek, első tüntetés, atomreaktor-kerí-
téshez láncolás, az első coming out stb.) birtoklása. A földit, ami most van, égivé kell 
alakítani – ennek stratégiája a pedagógia, a misszió és a meggyőzés, hiszen minden 
ember potenciális tag, a megváltás elvégre mindenkié. A rejtett lényeg áll szemben 
tehát a külső megnyilvánulással, a történeti egyediség a történelmi totalitással. Nem 
az egyén hatalmi törekvései az irányadók, hanem a kollektív küldetéstudat (vallási 
misszió, egy adott tudományeszmény érvényesítése és érvényességének kiterjeszté-
se, a civilizáció meghonosításának feladata, genderszabadság, ökomegváltás stb.). 
Így működhetett például a római császárság, az iszlám birodalom, az újkori európai 
gyarmatbirodalmak, a francia forradalom, a szocialista birodalmak stb.). A missziót 
és a csoportot irányító értelmiségi elitnek természetesen aszketikus (tudományos, 
erkölcsi, politikai, vallási, öko-, gender-) eszményeknek kell megfelelnie.

Egyénként (egyetemi polgárként) egy konkrét kérdés esetén a három (kollektív 
értelmiségi) identitásképző kód egyikét választjuk, míg egy másik kérdéskörben 
esetleg egy másikat – ettől aztán igen bonyolult akadémiai „szemantikai mezőbe” 
keveredünk, amelyet egyéni életünk tudáskészletével lehetetlen áttekinteni – nálunk 
nagyobbal van dolgunk. Ráadásul a csoportokon belüli folyamatok sem egyirányú-
ak: összességében az universitas mint értelmiségterep olyan bonyolult szellemi tér, 
ahol kezdeti kódokat ugyanúgy működtetünk, mint ahogyan valamely tradícióra hi-
vatkozunk, illetve egy univerzális elvárás- vagy eredményrendszer tagjának mond-
juk és ismerjük el magunkat. Az életformánk (egyetemi oktatói – társadalmi – sze-
rep), az életmódunk (a kinevezéseink – kutatási segéd, tanársegéd, egyetemi tanár 
stb.) és az életstílusunk az a három stratégia, amellyel helyet követelünk magunknak 

11  Uo. 39.



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 117

a társas és társadalmi cselekvésviszonyok közepette, mint egyetemi oktatók, taná-
rok.

Nincs mód a sokféle egyetemi individuális életstílus-stratégia feldolgozására 
(mivel nincsenek egyetemi társas viszonyok, és nincs átfogó vagy érvényes egyete-
mi társadalmi tudat sem – nem működnek már a korábbi értelmiségi kollektív kódok 
sem), így maradnak az egyéni önfelfogások és érvényességi kritériumok, amelyek 
életstílusokat hoznak létre, így a tanárság, a szakma radikálisan individualizálódik 
és stilizálódik. A többszerzős publikációk jelentős többsége sem élő gondolkodói 
kollektívumok együttműködésének természetes következménye, hanem a (nagy 
többség által nem akart, mégis létező) minden egyetemi individuumra ránehezedő 
publikációs kényszer terméke. Ha többen publikálnak (többnyire ez is csak indi-
viduális életstílusi döntés, és nem életforma vagy társas életmód), a hivatkozások 
eleve sokszorozódnak, ha többekre hivatkoznak, az impaktfaktor-eredmények – egy 
jó algoritmus segítségével – egy tétel esetében is hatványozódhatnak. Ez az algorit-
musok végső győzelme a tanárság felett. Nem elég jónak lenni, de látszani is kell.12 
Ennek a folyamatnak a végállomása, hogy az egyetemen oktató és kutató tanárok 
megítélése (az eredményességi mutatók tekintetében) szinte már nem különbözik 
egy akadémiai, magánintézeti kutatóintézetben dolgozó főállású kutató megítélé-
sének módjától: pusztán a hivatkozások algoritmusai alapján hozhatunk (igaz, mert 
egzakt, mert természettudományos stb.) (elő)ítéletet magunkról és egymásról. Ilyen 
értelemben mindenképpen azok egyéni stratégiáinak sikerterepe az egyetem, akik 
életstílusa (individuális kognitív, affektív és egyéb képességeik vagy azok hiánya) 
nincs szerves kapcsolatban az életmód (egyetemi társas feladatok, ilyen például az 
oktatás vagy urambocsá a nevelés, illetve szakdolgozati, OTDK-s és egyéb oktatás-
sal kapcsolatos foglalatosságok) megvalósításával. És életformájuk (a társadalmi, 
tudományos közéleti – és nem egyéb, pozíciókban is jól kifizetődő politikai – te-
vékenységeik az önkéntesség és ingyenesség kultúrájának értelmében) sem egyé-
ni és társas tudományos életük komplex társadalmi terepe, hanem az individuális 
életstílus érvényesülésének puszta díszlete. Jelenleg az impaktfaktor-univerzum az 
életstílus egyetlen legitim helye – látszólag nincs társadalmi jelentősége annak, amit 
csinálunk (hacsak nem természettudományt művelünk), és nincsenek közösségeink, 
társaságaink, ahol kommunikatív konszenzusokkal dönthetnénk arról, hogy mi a 

12  Ennyi talán megengedhető itt: akadémiai életem egyik tudományos-tudománytalan alapél-
ménye a nemrég meghalt Jelenits Istvánhoz köt, a Pázmány jóval később megszüntetett esztétika 
tanszékét próbáltuk „felállítani”, és az akkreditációhoz kellettek a publikációs jegyzékek is. Nekem 
lehetett vagy öt tételem, és amikor mint tanszéki mindenes Jelenits úr jegyzékét szakszerűen kértem, 
mosolyogva széttárta a kezét, és azt mondta: „Nekem ilyenem sincs.” Másnap két lelkes hallgatónkat 
„ráállítottam” a Jelenits-lista könyvtárazós összeszedésére, kaptak rá egy hetet. Egy hét múlva egy 
végeláthatatlan dokumentummal érkeztek, amit Jelenits-publikációknak nevezünk azóta is. Ebben az 
időben készítette Mohay Tamás is a maga még inkább végérvényességre törő Jelenits-listáját – ebből 
a kettőből lett aztán valami, de a végleges Jelenits-lista sohasem lesz sehol, senkinél, neve szeren-
csére még az MTMT-ben sincs benne, csak a róla szóló ügyek kapcsán – saját jogon és akarás miatt 
semmiképpen.    



Lázár Kovács Ákos118

(tudományos) érték, és mi nem az. Annak van inkább igaza a vitákban (ha mégis 
kialakulnának ilyenek), akinek nagyobb az idézettségi indexe – a kutatói életstílus 
eluralta egyetemi társas és társadalmi viszonyainkat. A természettudományos világ- 
és egyetemkép ránk erőltette ugyan az impaktfaktoros algoritmusok (látszólagos és 
igen korlátozott érvényességű, mégis kellő „magabiztosságot” sugárzó) egzaktságát 
(vagy csak szolgai módon behódoltunk neki), de egyre inkább látható a tudományos 
öncélúság, a megélhetési tudományosság ezeken a területeken is. Az orvostudo-
mány például már ez ügyben is egzaktabb (mivel a számokra eleve érzékenyebb) 
módon képes kimutatni az impaktfaktor-univerzum visszáságait,13 mint mondjuk a 
teológusok, bölcsészek vagy társadalomtudósok.

Menuetto - az univerzalizmus tudománytalanságának gyanúja

Egyetemeink már ma is univerzalizmus és univerzalisták nélküli „universitasok”. 
Semmi sem gyanúsabb ma, mint az, ami egyetemes. Jószerint a legfőbb megtévesz-
tő, intellektuális és erkölcsi csapdának számít, amelyet éppen az egyetemek nevében 
kell végérvényesen kiiktatni, és ezt csak támogatja az univerzalista, a pluralitás és 
a különbözőség kognitív leértékelésével vádolható szemléletmódok által megjele-
nített, folytonosan kísértő veszély iránti posztmodern érzékenység. Tudományos 
világunk specializálódása ma már ugyanis nemcsak a természettudomány szakte-
rületein nyer teret, hanem az úgynevezett szellemtudományok körében is, és nem-
különben a filozófia területén, amely a jelek szerint már hosszú ideje elvesztette az 
emberi ész egységébe és egyetemességébe vetett bizalmát. Így hát ma már kétségkí-
vül a teológusok az „universitasok” utolsó univerzalistái. És ennek az ára nemritkán 
(már ha a feladhatatlan univerzalizmusukat nem áldozzák fel a posztmodern, eszté-
tikai vagy pszichológiai trendnek behódolva) fokozódó kognitív elmagányosodás és 
elszigetelődés a tudományok épületén belül. […] A teológusok az utolsó univerzalis-
ták: ha nem adják fel az előbbiekben vázolt univerzalizmust, attól még a legkevésbé 
sem kell szektariánus fundamentalistákká vagy megmerevedett tradicionalistákká 
válniuk. Mert hiszen ennek az univerzalizmusnak a megmentésétől függ – túlságo-
san is –, lesz-e jövője emberi világunknak […].14 

13  Csak egy példa sokból: Szabó Csaba, korábban Amerikában Nobel-díjasokkal, most Német-
országban tevékenykedő magyar farmakológusprofesszor kapcsolódó könyvéről írja ajánlásában Ka-
rikó Katalin: „Ez a könyv egy merész kiáltvány, amely leleplezi az orvosbiológiai kutatás jelenlegi, 
elkeserítő állapotát – minden becsületes és elkötelezett tudós nevében. Szabó professzor alapos elem-
zést ad az észszerűtlen kutatási ösztöndíj-odaítélési rendszerekről és a korrupt publikációs gyakorla-
tokról, és átfogó reformokat sürget” (Szabó Csaba: Elpazarolt orvostudomány – Hiteltelen kutatók, 
megbízhatatlan kísérletek, Budapest, Corvina, 2024.

14  Metz, Johann Baptist: Az utolsó univerzalisták, in uő: Az új politikai teológia alapkérdései, 
Budapest, L’Harmattan, 2004, 148. 



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 119

Itt ugyan teológiáról és filozófiáról esik szó, de többek között mi az egyetem, ha 
nem a teológia és a filozófia művelésének a helye? Az univerzalitás nélküli univer-
zitások az egyetemesség nélküli egyetemek egydimenziós plauzibilitások és parti-
kularitások gettójává válnak, lemondanak az egyetemes összefüggések keresésének 
és képviseletének igényéről. A tudósok (is) mindenféle társadalmi értelemben dezo-
rientáltak és megosztottak, illetve nincs elég értékeit tekintve alternatív tudós társa-
ság, amely iránypontja lehetne a tudományos, egyetemi sikerkoncepciók kialakítha-
tóságának – vagyunk viszont individuumok, egyetemi oktatók, akiknek sikeressége 
maga az individuális önérvényesítésünk, amely maga az életstílusunk. Az egyetem 
sikere maga a sok-sok kicsi individuális érvényesülés (partikuláris tudások, érzé-
kenységek és egyebek), az egyéni stílus esztétikája – ennek megítélése azonban már 
nem fogalmi természetű ítéletek által történik (általános érvényű igazság), hanem 
(szubjektív érvényességű) ízlésítéleteken keresztül a tetszés – nem tetszés érzékelé-
sesztétikai „mocsarába” fulladva. T. S. Eliot szerint: 

Tudjuk, hogy műveltség, intelligencia és a művészetek iránti érzékeny-
ség nélkül a jó modorból előbb-utóbb merő automatizmus lesz; a tu-
dás jó modor és érzékenység nélkül csak tudálékosság; hogy az értelmi 
képesség más emberi tulajdonságok nélkül csak olyan ámulatot kelt 
bennünk, mint egy sakkjátékos csodagyerek; hogy a művészet értelmi 
összefüggések nélkül: hiúság csupán.15 

Sőt, azt is tudjuk, hogy a kulturális szakosodásból kulturális felbom-
lás, dezintegráció származhat: és ez a leggyökeresebb dezintegráció, 
amelyet egy társadalomnak el kell viselnie. Nem ez az egyetlen fajtája 
a dezintegrációnak, vagy nem csupán ebből az aspektusból vizsgálhat-
juk; ámde bármi legyen is oka vagy következménye, a kultúra dezin-
tegrációja a legsúlyosabb, és helyreigazítani is ezt a legnehezebb […]. 
Kulturális dezintegráció akkor keletkezik, midőn két vagy több réteg 
egymástól olyan mértékben elkülönül, hogy gyakorlatilag különböző 
kultúrákká alakulnak; s akkor is, midőn a kultúra a felső csoport szint-
jén részekre töredezik, s mindenik rész csupán egyetlen kulturális tevé-
kenységet képvisel. Ha nem tévedek, a nyugati társadalomban már vég-
bement azon osztályok bizonyos dezintegrációja, melyeknek kultúrája 
a legmagasabb rendű (vagy annak kéne lennie), és szintúgy végbement 
bizonyos kulturális elkülönülés a társadalom szintjei között. A vallási 
gondolkodás és a vallási gyakorlat, a filozófia és a művészet – vala-
mennyien elszigetelt területekké kezdenek alakulni, és olyan csoportok 
művelik őket, amelyek nincsenek beszélő viszonyban egymással.16 

15  Eliot, T. S.: A kultúra meghatározása, Budapest, Szent István Társulat, 2003, 21. 
16  Uo. 25.



Lázár Kovács Ákos120

Ez a dezintegráció a természettudományos észhasználat paradigmájának végső tér-
nyerésével kezdődött, olyannyira, hogy a társadalomtudományok vonatkozásában 
már a posztstrukturalizmus utáni egyetemeszmény is szóba kerülhet Foucault, Der-
rida, Deleuze és mások tudomány- és egyetemfelfogásából kiindulva.17 Most nem 
térünk át a tudománygyárak AI által érintett területeire és arra sem, hogy a pro-
fesszionális hírkészítők és a hírbefogadók közötti hagyományosan éles különbség 
egyre inkább elmosódik, mivel a hagyományosan befogadásra szorítkozó közönség 
egyre nagyobb szerepet kap a hír és valamiféle tudás létrehozásában (és ebbe a te-
vékenységébe médiacsoportok igen jelentős összegeket fektetnek).18 Elegendő ehhez 
annyi, hogy a valóságviszony és -feldolgozás és a cselekvésvilágai, így a tudomá-
nyos is egy sajátos társadalmi gyakorlatba kerül, és ott értelmeződik, amit Johann 
Baptist Metz „kis erkölcsnek” nevez. Megállapítása szerint 

a kis erkölcs lekicsinyített és könnyen váltogatható mértékekkel operál; 
lemond a túlságosan hosszú távú, akár az egész élet során fenntartott 
lojalitásokról, minden kockázat ellenére fenntartja az önmegvalósítás 
szabadságát, az elköteleződés minden formájánál ragaszkodik a vál-
toztatás jogához, egészen általánosan szólva: olyan erkölcs, amely in-
dividuális síkra helyezi az összes konfliktust, közömbös az átfogó kon-
szenzusok iránt, és minden univerzalista fogalmat gyanús szemmel néz. 
Az európai szellem ma már szemlátomást kicsiben szereti.19 

Ezzel szemben mondhatta mintegy ébresztőt kiáltva Jürgen Habermas a frankfurti 
Szent Pál-dómban elmondott beszédében, hogy „az egyenlőség elvét hirdető ész-
jognak is vallási gyökerei vannak”, illetve hogy „a szekuláris és a vallásos érvek 
közti határok amúgy is folyamatosan változnak. Ezért a vitatott határ megvonását 
kooperatív feladatnak kellene tekinteni.”20 

Ennek a „kooperatív feladatnak” a teljesítésén múlik mellesleg Európa mély 
szellemi válságának átbillentése annak holtpontjain. A közös munkának persze vol-
tak előzményei, illetve a habermasi szintnek megfelelő 20. századi csúcsteljesítmé-
nyei. Ennek a feladatteljesítésnek volt kiváló, igen sok kritikát, mellőzést és lenézett-
séget elviselő szolgája mások mellett Erik Peterson, Romano Guardini, Karl Rahner, 
Richard Schaeffler és Wolfhart Pannenberg is. A teológiai-filozófiai utóvéd-erőlkö-
dés hátterében, mintegy annak szélárnyékában a szellemtudományok elirigyelték 
a természettudományos módszertan látszólagos biztonságát, s a nyelvtudományok, 
a történettudományok szép lassan kibújtak saját bölcseleti megalapozásuk alól, és 

17  Conor, Heaney: What is the University today?, in Journal for Critical Education Policy Stu-
dies, 13/2 (2015) 287–314.

18  Erről például Preston, Paschal: Making the News – Journalism and News Culture in Europe, 
London, Routledge, 2009.

19  Metz, 96.
20  Habermas, Jürgen: Hit, tudás – megnyitás, Nagyvilág, 46/12 (2001) 1905–1912.



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 121

számolni kezdtek, számolni szavakat, költői képeket, metaforákat, hangalakzatokat, 
vagy épp számítógépes leíróprogramokkal hoztak létre modelleket, verziókat száz-
számra, ugyanarról.

A teológia elgyöngülését természetesen követte a gyakorlati szellemtudományok 
által cserben hagyott filozófiáé. A szellemtudományokat (a „humán tárgyakat”, hi-
szen a teológia már a nem létező kategóriájába süllyedt, így kritikát sem várhat) ma 
már nyíltan lenéző és becsmérlő álláspontok éppen abból fakadnak, hogy a szel-
lemtudományok, vagyis a „humán tárgyak” lemondtak egyetlenegy képességük-
ről és jogukról, a nyilvános észhasználattal járó, az emberrel kapcsolatos összes 
tudásformára (a sajátjukra is) vonatkozó bölcseleti és vallási-kritikai képességük 
alkalmazásáról. Ehelyett kalapot emelgetve köszöntik a felvilágosodás által jól 
megvilágított, rivaldafénybe állított észmítoszt és annak vulgármódszertanát, a ter-
mészettudományos absztrakciót és mindazt, ami ebből következik: tudományipart, 
tudománygyárakat, tudománymetriákat, egyetemi önképeket, köszöntik az autókat, 
a fegyvereket, a metrószerelvényeket, önbecsülésük feladását, illetve hálásak, ha 
egyáltalán valaki beléjük törli a talpát.21 A metafizikai absztrakció feladása a karto-
tékadatoló matematikai absztrakció hegemóniáját eredményezte. (A teológiával és 
bölcselettel foglalkozók felelőssége ebben a folyamatban is súlyos, hiszen ők mond-
tak le fokozatosan saját észkritikai feladatukról és arról, hogy figyelmeztessenek 
más tudásformák axiómáinak partikuláris tarthatatlanságaira.) A bölcsészettudo-
mány lemondása saját metafizikai többletéről (a Habermas által említett teológiai 
és bölcseleti megalapozottságáról) kritikai potenciáljának, kritikai észhasználatá-
nak önfelszámolását eredményezte. Többek között maga a nyelv (értelemkeresés, 
istenkérdés, metafizikai hagyomány, általában a vallási problematika, bűn, halál, 
bibliai antropológia stb.) egy másik ok, amely miatt továbbra sem tetszik a teológiai 
és a filozófiai (kritikus, kritizáló) beszédmód, az egyetemességigényre vonatkozó 
kényelmetlen és nem népszerű törekvésük, figyelmességük zavaró jelenléte okán.

Presto - avagy a kortárs kultúra egyetemein

Csak helyeselni tudom a fogalmi tisztaságra törekvő pozitivista gon-
dolkodásmódot, de úgy vélem, nem valami hasznos álláspont, hogy 
elutasítják a tágabb összefüggések vizsgálatát, pusztán azért, mert e 
téren nem állnak rendelkezésünkre kellő élességgel körülhatárolt fo-
galmak.22 

21  A teológia és filozófia keserűnek ítélt önkelletéséről lásd Kierkegaard, Søren: Félelem és 
reszketés, Budapest, Európa Könyvkiadó, Budapest, 1986, 50 skk.

22  Heisenberg, 273.



Lázár Kovács Ákos122

És mégis, minden erőnkkel törekednünk kéne, hogy megragadjuk ér-
telmüket, mert nem lehet vitás, a valóság kulcsfontosságú aspektusait 
feszegetik: illetve – ha igaz, hogy a régi nyelv többé nem képes közvetí-
teni őket – meg kellene kísérelni értelmük modern nyelvre fordítását.23 

Ma a társadalomtudományok területén leginkább angol nyelven próbálják a filozófia 
és a vallásfilozófia életben maradását kivívni konzervatív filozófusok, társadalom-
tudósok – szociológiára vállalkoznak a teológia és a filozófia elgyöngülése miatt. 
Ahogyan a teológia halálát főleg német gondolkodók a vallásfilozófia igen magas 
szintű művelésével próbálták (látszólag sikertelenül) feltartóztatni, úgy a filozófia 
végső elmúlását (a frankfurti iskola kései hívei mellett) a konzervatív társadalomtu-
dósok próbálják késleltetni. Ebben az értelemben a szociológiai megalapozottságú 
frankfurtiak nevezhetők kultúrpesszimistáknak (a művelődés, a kultúra a félmű-
veltek kezébe kerül, akik modern [kultúr]barbárságot hoznak létre), s harcostársuk 
ebben a küzdelemben érdekes módon a szekularizációs tézist valló (szociológiai, 
teológiai, filozófiai síkon mozgó) taylori iskola24 és mindazok (a filozófus Roger 
Scruton és társai, akik egyébként sokat merítettek T. S. Eliot, Matthew Arnold és 
Frank Raymond Leavis kultúrafelfogásából), akik általában a tömegkultúra, a tö-
megmédia jelentőségének növekedése ellenében és egyéb kultúraértelmezésekkel 
szemben még kötődnek valamiféle, utóvédharcait vívó, történelmileg megragadható 
kulturális hagyományhoz, elithez, kódokhoz. Az idejétmúlt elméleti vitáktól angol 
nyelvterületen a tömeg, a nép már eleve ellépett a második világháború végétől kez-
dődő időszakban. A gesztus tulajdonképpen az angol munkásfiatalok és a gyarma-
tokról beáramló, az adott nyelvet jól beszélő bevándorlók – akik aztán maguk is ér-
telmiségiek lettek – nagy szellemi vívmánya, akik a régi kultúrelittel, a polgársággal 
szemben – újra vagy inkább most végre, először – proletárkézbe kívánták venni, és 
fejben, nyelvbe helyezve tartani a (társadalom)tudományos közbeszédet. A mun-
kások nem a polgártól akarták megtanulni, hogy kik is ők – saját nyelvjátékokra, 
saját szempontokra és értelmezőkeretekre vágytak. A kultúratudomány (Cultural 
Studies, a továbbiakban: CS), amely nagyjából a meglévő proletárkultúra, az angol 
gyáruniverzum kultúrájának szintjéről indított, a háborús sokk után nem törődött a 
szellemi utóvédharcokkal, hanem valami üdítően újba, vonzóba kezdett. A német, 
marxista alapú, kultúrpesszimista társadalomkritikával (Adorno, W. Benjamin, 
Horkheimer, Habermas), a teológia és a filozófia felszámolásának (ön)kritikus (és 
késő polgári) gyászmenetével részben szemben vagy azt inkább kiegészítendő az 
angol CS már a proletárkultúra feltérképezésén, leírásán és fejlesztésén fáradozott. 
Megtette azt a fordulatot a marxista alapozású társadalomtudományon belül, ame-
lyet az egyház talán Ferenc pápa (régen volt új!) hangsúlyválasztásaiból következő-
en most talán maga is ismét és még inkább hangsúlyoz majd. (Ezek a hangsúlyok 

23  Uo. 278.
24  Bővebben lásd Taylor, Charles: A Secular Age, Cambridge (MA) – London, Harvard Uni-

versity Press, 2007, 505–539.



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 123

természetesen nem különböznek a II. vatikáni zsinat alapbelátásaitól, és nem ér-
vénytelenítik őket, hanem kiegészítik az eddig volt pápák és a teljes egyházi hagyo-
mány teológiai, bölcseleti, szociális természetű, időről időre átalakuló hangsúlyait. 
Ferenc pápa, ahogyan életközeli vonulataiban a monoteista zsidó-kereszténység is 
tette és teszi, radikálisan komolyan veszi a szegények, a szavakban, tudásban, in-
formációban, anyagiakban és egyebekben szegények, a mindenkori posztmodern 
proletárok kultúráját.) A CS ezen a vonalon haladva, egészen napjainkig előretörve 
különböző irányzataiban olyan beállítódások és értékek (szellemi és anyagi) rend-
szerének érzékeli és láttatja a kultúrát, amelyek a munkásemberek viselkedésében, 
cselekvéseiben, szellemi és anyagi produktumaiban jelennek meg.25 Ha „a kultúra 
a közösségekben érvényes standardizálódások egésze”, akkor a kultúrát alkotó szo-
kások kialakulását nevezzük standardizációnak. Ez végbemegy a kommunikáció, a 
gondolkodás, az érzésvilág és a viselkedés/cselekvés szintjén.26 A munkáskultúrák 
ebben az értelmezési keretben, ebben az új standardizációban nem zárt olvasztóté-
gelyek, hanem belsőleg heterogén, kifelé nyitott és folyamatosan változó hálózatot 
alkotnak. Dinamika, hibriditás és belső heterogenitás – ezek mentén szerveződik 
a munkáskultúra is (ha mindezt ebben az úgynevezett kohéziós modellben fogjuk 
fel). Ezen a modellen túllépve azonban manapság inkább már multikulturalitásról és 
interkulturalitásról beszélnek, miközben a kohéziós modellel is igyekeznek közössé-
geket, népeket, munkástársadalmakat figyelemmel kísérni, vizsgálni. A CS alapító 
aktusa, Richard Hoggart The Uses of Literacy [A műveltség haszna, 1958] című 
műve minden polgári megállapodáson és gátló megegyezésen túllépve komolyan 
veszi a populáris irányzatokat, a tömegkultúrát, és eredeti érvelésekkel bizonyítja, 
hogy hagyományos irodalomtudományi eszközökkel bármely kulturális produktum 
megragadható és elemezhető. Célja volt az elhatárolódás a polgárság kultúrájától, 
éppen azért, hogy a munkáskultúra rátaláljon saját önállításaira. Közben különböző 
gondolkodók jutottak különböző megállapításokra, középpontba állítva hétközna-
pi cselekvésformákat, a tömegkultúra és a minőség összekapcsolását vagy éppen a 
munkásosztály kulturális harcát.27 Stuart Hall, a mozgalom másik vezéregyénisége 
1951-ben Oxfordban kezdett irodalomtudományt tanulni, és miután belátta, hogy 
„a kulturális kérdések abszolút halálosan komoly politikai kérdések”, csatlakozott 
Hoggarthoz, akivel és egy titkárnő segítségével kezdték el megalapítani (1964) és 
fölépíteni a CCCS-t (Centre for Contemporary Cultural Studies – Kortárs Kultu-

25  Bővebben lásd Goodenough, Ward H.: Cultural anthropology and linguistics, in Garvin, 
Paul L. (szerk.): Report of the Seventh Annual Round Table Meeting on Linguistics and Language 
Study, Washington, DC, Georgetown University Press, 1957, 167–173.

26  Hansen, Klaus P.: Kultur und Kulturwissenschaft – Eine Einführung, Stuttgart, UTB, 2003, 
39 skk.

27  Programadó alapművei például Williams, Raymond: Culture and Society, 1780–1950, New 
York, Columbia University Press, 1958; uő: The Long Revolution, New York, Columbia University 
Press, 1961; Thompson, Edward Palmer: The Making of the English Working Class, New York, 
Pantheon Books, 1963. Hoggarttal őket tekintik a CS alapító atyáinak.



Lázár Kovács Ákos124

rális Kutatóközpont). A CS hamarosan akadémiai pozícióba jutott Birmingham-
ben – ez a pont a munkásosztály és a gyarmatok akadémiai pozícióba kerülésének 
és ezzel együtt kódolt vereségének kezdőpillanata. (Korábban a kultúrpesszimis-
ta Adornóék polgárként igyekeztek képviselni a munkásosztály érdekeit – ahogy 
ezt Marx és Engels is tette.) Hall 1964-ben kiadta The Popular Arts [A populáris 
művészetek] című nagy hatású könyvét, amely nem a hatáselméletekkel foglalkozó 
amerikai iskolákat követi, hanem markáns egyéni utat választ. Az iskolai nevelés 
oldaláról értekezik a népszerű kultúráról, és „a modern kommunikációs formákon 
belül kíván vitát folytatni”, hogy ízlésnevelést végezzen. Ezért aztán olyan műfajok-
kal, jelenségekkel, közkedvelt szórakozási felületekkel, médiumokkal foglalkozik, 
mint a mozifilmek, a bűnügyi regények, a western vagy épp a jazz. 1964 és 1979 
között dolgozott Hall a CCCS-ben (melynek 1968-tól a vezetője volt), és tanítvá-
nyaival karöltve a Hoggart-féle interpretatív és irodalomtudományi megközelítést 
etnográfiai és szociológiai elemzésekkel egészítette ki. Ettől az időszaktól kezdődő-
en a szociológusok jelentős hányada (német területen is) a CS felé fordította figyel-
mét, és ezen az irányzaton belül keresett magának terepet, módszert és egyetemi 
katedrát. Innentől világos az elhatárolódás az amerikai kommunikációtudománytól 
és médiaszociológiától, illetve az előbb említett kultúrpesszimista frankfurtiaktól 
is. Kihagyhatatlan a töredékes áttekintésből a részben Stuart Hall, Dorothy Hobson, 
Andrew Lowe és Paul Willis által írt, illetve szerkesztett Culture, Media, Language 
[Kultúra, média, nyelv] című kötet,28 amely összességében a mindenkori befogadó 
aktív szerepére helyezi a hangsúlyt. Elfogadja ugyan a média ideológiai természetű 
felfogásait, ugyanakkor elhatárolódik azoktól a nézőpontoktól, amelyek szerint a 
médiaszövegek diktátumok vagy „transzparens jelentéshordozók” lennének. Nem 
foglalkozva az iskola (még inkább gondolkodásmód) jelenlegi helyzetével29 a töre-
dékes áttekintés végén kijelenthetjük, hogy napjaink leghatásosabb és legközked-
veltebb kommunikációs, médiás, társadalomtudományi (vagyis rejtetten továbbra is 
teológiai és filozófiai tartalmú) gondolati erőfeszítését a CS fogalma alá rendelhető 
irányzatok tevékenysége jelenti.

Richard Schaeffler szerint a kérdések burjánzó sokszerűsége a világra való rá-
kérdezés módozatainak különbözőségeiből fakad. Schaeffler az idevágó szellem-
történeti témák határvidékeire utalva joggal hívja fel a figyelmet, hogy a kérdések 
újra és újra, akarva-akaratlanul érintik a teológiai és a filozófiai kérdésfeltevést. 
Miközben nagy vonalakban bejárja a modernitás Plótinosztól Rosenzweigig tartó 
hagyományértelmezéseit és kultúrafelfogásait, világossá teszi, hogy a valóságfel-
fogás filozófiai mibenlétéről és annak változásáról is szó van akkor, amikor kultú-

28  London, Hutchinson, 1980.
29  Jól használható szócikkekkel, életmű-áttekintésekkel: Barker, Chris: The Sage Dictionary of 

Cultural Studies, London, Sage, 2004. Az irányzatok jövőjéről uő: Making Sense of Cultural Studies 
– Central Problems and Critical Debates, London, Sage, 2002, 98–220.



Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez 125

ráról beszélünk.30 A lassan akadémiai elitté vált, a tömegkultúrát az osztályharcos 
elköteleződés arcvonalába helyező, korábban munkáselköteleződését hangsúlyozó 
CS mintha érezné önnön fogyatékosságait (a polgárias jóllakott lanyhulást – nyugati 
egyetemen élni és dolgozni nem éppen proletársors), s az utóbbi két évtizedben a 
tömegtársadalom helyett már inkább hálózati társadalomról beszél.31 A felmerült és 
nem is említett kérdésekre adható válaszok megfogalmazását természetesen egye-
temi szinteken is prolongáljuk, transzponáljuk, transzformáljuk, hálózatosítjuk, és 
közben építjük az AI-t, a Mátrixot vagy  a Star Treket, a nagy űrparadicsomot, 
amellyel kiutazunk a semmibe, találkozni a semmivel.32 A művészeti és futurológiai 
utópiákon túl természetesen vannak egyéb fontos szellemi irányok, amelyekre azon-
ban most nincs időnk.33 Fontos lehet talán, hogy kortárs egyetem- és tudományké-
pünk kialakításában ismét komoly szerepük lehessen azoknak az universitasoknak, 
amelyek öncsonkító módon nem száműzik köreikből az univerzalistákat, ugyanis 
„[a]zzal, hogy a haladás destruktív oldalára történő ráeszmélést ellenségeinek enge-
di át, a vakon pragmatizált gondolkodás elveszíti megszüntetve megőrző jellegét és 
ezért az igazságra vonatkozását”.34 Márpedig ez az „igazságra vonatkozás” annak 
ellenére is aktuális, hogy szemmel láthatóan komoly új feladat lehet a megőrzése, 
illetve képviselete, mert talán van még mit keresnie, ugyanis szerencsére „az a sze-
kularizáció, amely nem megsemmisítő, a fordítás moduszában teljesedik ki”.35

A szerves, történetileg már bizonyított emlékezetkultúra hiányából fakad az a tö-
rekvés („a múltat végképp eltörölni”), hogy a kultúrának, ha lehet, sci-fi-egyeteme-
ket és -intézményeket találjunk – valaha ilyennek tűnt a ma már a történelmi múltba 
vesző marxizmus vagy a korábban említett CCCS is. Szóljunk néhány szót tehát a 
reményről. Megütköztető módon egyik teológiai kategóriája Johann Baptist Metz-
nek a zsidó hagyományokhoz (és ennyiben a frankfurti iskolához is) kötődő emléke-
zésfogalomból bontakozik ki. Metz az egész keresztény kultúrát és hitet a memória 
fogalmának segítségével értelmezi. Ehelyütt csupán az úgynevezett memóriatétel 

30  Schaeffler, Richard: A vallásfilozófia kézikönyve, Budapest, Osiris Kiadó, 2003, 185–223.
31  Manuel Castellsszel folytatott vitájához, a médiaimperializmusról lásd Schiller, Herbert: 

Information Inequality – The Deepening Crises of America, New York, Routledge, 1996.
32  Matzker, Reiner: Die Reise nach Paradies – Säkularisierte Religiosität am Beispiel Star 

Trek, in Hellmann–Klein (szerk.): „Unendliche Weiten…” – Star Trek zwischen Unterhaltung und 
Utopie, Frankfurt am Main, Fischer Taschenbuch Verlag, 1997, 141.

33  Reder–Schmidt (szerk.): Ein Bewußtsein von dem, was fehlt – Eine Diskussion mit Jürgen 
Habermas, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2008; Reikerstorfer, Johann: Postsekularität – oder 
die verdrängte Dialektik der Säkularisierung?, in Jahrbuch Politische Theologie, 5: Politische Theo-
logie – gegenlesen, Münster, LIT Verlag, 2008, 269–273; Schulz, Winfried: Die Konstruktion von 
Realität in den Nachrichtenmedien – Analyse der aktuellen Berichterstattung, Freiburg–München, 
Karl Alber, 1997; Schössler, Sabine: Der Neopragmatismus von Hans Joas – Handeln, Glaube und 
Erfahrung, Münster, LIT, 2011.

34  Horkheimer, Max – Adorno, Theodor W.: A felvilágosodás dialektikája, Budapest, Gondo-
lat–Atlantisz, 1990, 11–62.

35  Habermas: Hit, tudás – megnyitás.



Lázár Kovács Ákos126

első részletesebb kifejtését tartalmazó, a politikai teológia genezisének szempontjá-
ból fontos és tanulságos, „A politikai teológia” a viták kereszttüzében című 1968-as 
tanulmányra utalunk.36 Metz szerint a keresztény hit mint emlékezés felforgató és 
veszélyes tartalmakra emlékszik, „halálos” konfliktusban van a felvilágosodás és 
a posztmodern kultúrafelfogás homogén fejlődésmítoszával, mivel pontosan azokra 
emlékezik, akik kihullanak a felvilágosodás vagy a tömegtársadalom tömegemberé-
nek látómezejéből: a szenvedőkre, az emberiség szenvedéstörténetére, pontosabban 
az emberek megszámlálhatatlan, egyedi szenvedéstörténetére – pontosan a globális 
proletárok őseire. A keresztény hit azonban Jézus Krisztus szenvedésének, halá-
lának és feltámadásának emlékezete (memoria passionis, mortis et resurrectionis 
Jesu Christi). Ezért a feltámadás horizontján emlékezik a szenvedésre, más szó-
val apokaliptikus emlékezés, amely megtöri a végpontjától megfosztott, végtelenné 
váló modern időben kibontakozó töretlen fejlődést. Az apokaliptika fogalmával kap-
csolatban gyakran jelentkező félreértések miatt idézzük Metzcet: 

Soha nem képviseltem olyan apokaliptikát, amely számítgatásokba bo-
csátkozik, és ily módon megpróbál belelesni a Jóisten kártyáiba. […] A 
bibliai hagyományok apokaliptikája, amelyet valóban rendkívül nehéz 
érthetővé tenni korunkban, nem olyan ideges vagy kíváncsi vállalko-
zás, amellyel emberek a világ végének időpontját próbálják kiszámí-
tani, hanem olyan szemlélet, amelynek síkján úgy érzékelik a világot, 
hogy tudatában vannak a végének. Úgy vélem, hogy az apokaliptikus 
éllel kidolgozott eszkatológia a bibliai szellem voltaképpeni, kulturális 
szempontból is leírható hozománya. […] És ha a véggel foglalkozunk, 
akkor egyáltalán nem válunk rezignálttá. Az ember ugyanis éppen ak-
kor süllyed rezignációba, ha úgy véli, hogy egyáltalán nincs is vég.37 

Az apokaliptikus hitet pedig (az egyetemre vonatkozót is) – az a remény élteti, hogy 
az egyetemes Isten színe előtt minden ember igazságosságban részesülhet – a törté-
nelem összes „vesztese” is, dolgozzon a földeken, a gyárakban, vagy akár az egye-
temeken is.

36  A „politikai teológia” a viták kereszttüzében, in Metz: Az új politikai teológia alapkérdései, 
31–58.

37  Schuster, Ekkehard – Boschert-Kimmig, Reinhold: Trotzdem hoffen – Mit Johann Baptist 
Metz und Elie Wiesel im Gespräch, Mainz, Grünewald TB, 1993, 46.



A katolikus egyetemek útkeresése a 4. ipari forradalom idején 127

Vincze Krisztián

A KATOLIKUS EGYETEMEK ÚTKERESÉSE 
A 4. IPARI FORRADALOM IDEJÉN

Absztrakt
A tanulmány célja, hogy a 4. ipari forradalom mentén felmerülő a katolikus egye-
temeket nagy mértékben befolyásoló kihívásokra és problémákra utaljon, melyek 
elsősorban az egyetemi képzési programok esetleges átalakítását, a tudományos te-
vékenységek irányvonalainak kijelölését, s az egyetemi humánerőforrás politikát is 
illetik. A megemlített kihívások és problémák, továbbá a kapcsolódó megoldási ja-
vaslatok mozzanatai annak az intenzív eszmecserének, melyet a Katolikus Egyete-
mek Nemzetközi Szövetségének – International Federation of Catholic Universities 
(IFCU) – tagjai folytatnak egymással, s melynek várhatóan megszületik hamarosan 
írásos összefoglalása is.

Catholic universities' search for a new path 
during the 4th industrial revolution

Abstract
The aim of this study is to point out the challenges and problems that are emerging 
along the 4th industrial revolution and that are having a major impact on Catholic 
universities, especially with regard to the possible restructuring of university cur-
ricula, the definition of the directions of academic activities and university human 
resources policies. The challenges and problems mentioned, together with proposals 
for solutions, are the subject of an intensive exchange of views among the members 
of the International Federation of Catholic Universities (IFCU), which is expected to 
produce a written summary in the near future.

1. Bevezetés

Jelen tanulmány célja, hogy a 4. ipari forradalom mentén felmerülő a katolikus egye-
temeket nagy mértékben befolyásoló kihívásokra és problémákra utaljon, melyek 
elsősorban az egyetemi képzési programok esetleges átalakítását, a tudományos te-
vékenységek irányvonalainak kijelölését, s az egyetemi humánerőforrás politikát is 
illetik. A megemlített kihívások és problémák, továbbá a kapcsolódó megoldási ja-



Vincze Krisztián128

vaslatok mozzanatai annak az intenzív eszmecserének, melyet a Katolikus Egyete-
mek Nemzetközi Szövetségének – International Federation of Catholic Universities 
(IFCU) – tagjai folytatnak egymással, s melynek várhatóan megszületik hamarosan 
írásos összefoglalása is.

2. A 4. ipari forradalom jelensége és hatása

A 4. ipari forradalom kifejezést három megelőző ipari forradalmat követően hasz-
náljuk. Az 1. ipari forradalom a 18. és 19. században zajlott le, s karakterét a gyár-
tási folyamatokban bevezetett gépek adták. Ebben az időszakban olyan ipari me-
chanizmusok alakultak ki, melyek a kézműves termelési folyamatokat a gépüzemű 
termelési módszer felé irányították, s a korszaknak ikonikus szereplője a gőzgép 
lett. Az ipari forradalmak lényege, hogy az ipari gyártási folyamatok technológiai 
és gazdasági fejlemények mentén olyan radikális változásokon esnek át, melynek 
társadalmi kihatásai is születnek. Ez történt az 1800-as évek végét és az 1900-as 
évek elejét magába záró periódusban is, a 2. ipari forradalom idején. E második 
forradalmi időszakban a gyártási folyamatoknak és az ipari cselekményeknek már 
a villamos energia és az olaj alapú energiaforrások általánossá vált használata adta 
a hátterét. A tömegtermelési folyamatok és az összeszerelősorok tették lehetővé az 
autógyártás és az acélipar látványos fellendülését. A 3. ipari forradalom kezdetét a 
20. század közepére datáljuk, s kibontakozásának közegeként a digitális technológia 
térhódítását tartjuk számon. „A számítógépek, az automatizálás és az informatikai 
rendszerek fejlesztése jellemezte ezt a korszakot. Az internet széleskörű elterjedése 
és a digitális kommunikáció nagy hatással volt a gazdaságra és a társadalomra.”1 
A 4. ipari forradalom jelen korszakunk történése, s legfőbb karakterjegye, hogy a 
korábban függetlenként született és fejlesztett digitális, biológiai és fizikai techno-
lógiák egyre komplexebb módon összefonódnak, s így integrált formájú felhaszná-
lásukra kerül sor. E forradalmi folyamat „alapvetései között szerepelnek a nagy ada-
tok, az intelligens automatizálás, a mesterséges intelligencia és az internet of things 
(IoT), amelyek radikálisan átalakítják a gyártási és üzleti folyamatokat, valamint a 
társadalom működését.”2

Mindannyiunk általános tapasztalata, hogy a robotika és az automatizáció beve-
zetését követően az egészen különböző termékek legyártása gyorsabb, hatékonyabb 
és sokkal pontosabb, mint korábban. Mindeközben folyamatos csökkenésben van 
emberi beavatkozás szükségessége, hiszen az emberi intervenció elsősorban már az 
automatizációs folyamatok beindítására és felügyeletére korlátozódik. A felszaba-
duló emberi energiák és erők válnak innentől fogva olyan kapacitásokká, amelyek 

1 https://mk.uni-pannon.hu/index.php/home/hirek-hu/138-hirek-felvetelizoknek/2899-ipar-4-0- 
negyedik-ipari-forradalom

2  Uo.



A katolikus egyetemek útkeresése a 4. ipari forradalom idején 129

a nagyobb kreativitást igénylő feladatokra fordíthatók. Az ember gépek iránt érzett 
„hálája” abból ered, hogy az automatizációs folyamatokban az ismétlődő, monoton 
feladatok elvégzése a gépekre hárul; másrészt pedig a már fennálló előállítási folya-
matok gyorsan képesek alkalmazkodni mind a piaci változásokhoz, mind a vásárlói 
igényekhez. A vállalatok versenyképességének sokszor az az egyik legfontosabb 
kulcsa, hogy a megváltozott igények és a megjelenő újdonságok tükrében gyorsan 
módosíthatók a meglévő automatizációs folyamatok. Mindezek ismeretében nem 
meglepő, hogy a gazdasági és technológiai verseny élén álló nemzetek fektetik bele 
a legtöbb energiát és anyagi forrást a 4. ipari forradalom technológiáinak további 
fejlesztésébe és szélesebb körű terjesztésükbe.

Klaus Schwab 2016-ban megjelent könyve3 szerint a 4. ipari forradalom egyik 
következménye, hogy a hagyományos gyártási és ipari folyamatok automatizálód-
nak, s olyan intelligens gépek kerülnek használatba, amelyek emberi beavatkozás 
szüksége nélkül is képesek problémákat diagnosztizálni, elemezni, s egyben akár 
kijavítani is. Ugyanakkor a mesterséges intelligencia, a génszerkesztés és a fejlett 
robotika egyre intenzívebb összekapcsolódása okán elmosódnak a fizikai, a digitális 
és a biológiai világ közötti határok. Mindezek nagyon komoly gazdasági és társadal-
mi változásoknak lesznek ösztönzői, s ki kell jelentenünk: egyidejűleg vagyunk a 
nagy ígéretek és a nagy veszélyek korában. Egyrészt a digitális hálón keresztül több 
milliárd ember összeköthető; az újabb és újabb technológiák alkalmazásával elkép-
zelhető a természeti környezet regenerálódásának támogatása, illetve a korábbi ipari 
forradalmak okozta károk enyhítése is. Másrészt azonban az illetékes hatóságok 
elmulaszthatják az új technológiák pontos szabályozását, ami újabb biztonságpoli-
tikai kockázatok felmerülését generálhatja, tovább növelheti a már amúgy is óriási 
társadalmi egyenlőtlenséget, s a társadalmak töredezettségét.4

Arvind Krishna, az IBM elnök-vezérigazgatója szerint a generatív mesterséges 
intelligencia óriási hatással lesz a munkahelyekre. Véleménye így hangzik: „Ez az 
első olyan technológia, amely a fehérgalléros munkát, vagy ahogy én nevezném, a 
kognitív munkatevékenység, a gondolkodói munka alsó rétegét célozza meg. […] 
Nem számít, hogy fizikusról, matematikusról, informatikusról, orvosról, íróról van 
szó”. E ponton joggal tehető fel a kérdés, hogy vajon mi lesz az a kulcskészség, ami-
re mindannyiunknak szüksége lesz ahhoz, hogy a mesterséges intelligencia korában 
boldogulni tudjunk? Az IBM elnökének válasza így hangzik: „Ha a kognitív mun-
katevékenység alsó rétegét kiváltja a generatív mesterséges intelligencia, akkor meg 
kell tanulni a kritikus gondolkodást! Ez azt jelenti, hogy a kritikus gondolkodás lesz 
az a készség, – függetlenül attól, hogy melyik területen dolgozunk – amelyre sokkal, 
de sokkal nagyobb szükség lesz az eddigieknél".5

3  Schwab, Klaus: The Fourth Industrial Revolution, New York, Crown Vusiness, 2017.
4  https://www.weforum.org/about/the-fourth-industrial-revolution-by-klaus-schwab/
5  https://globalcloudplatforms.com/2024/01/19/this-is-the-one-skill-we-all-need-in-the-age-of-ai/



Vincze Krisztián130

Az eddigiekben átgondoltakból jól sejthető, hogy az egyetemek tevékenységét, 
feladatköreit, általános küldetését mindez azért befolyásolja, mert a képzést nyert 
hallgatókat az új, a 4. ipari forradalom mentén megváltozott munkaerőpiacra kell el-
vezetni. A 4. ipari forradalom környezete befolyásolja azt is, hogy mely tudomány-
területek válnak egyre népszerűbbé, anyagi eszközök mentén egyre támogatottab-
bakká és mely hozzájuk kapcsolódó képzések kerülnek felértékelődötté.

3. A katolikus egyetemek identitásának szervei és alapjai

Amikor a katolikus egyetemek saját szerepükről, identitásukról, küldetésükről gon-
dolkodnak, akkor tudatában vannak annak, hogy időről időre szükségesek az ezek-
kel kapcsolatos állásfoglalások újszerű megfogalmazásai. Az együttgondolkodás a 
Pázmány Péter Katolikus Egyetem esetében történhet és történik még intenzíveb-
ben a katolikus egyetemi szövetségeken belül, ami egyrészt jelenti az International 
Federation of Catholic Universities (IFCU), azaz a Katolikus Egyetemek Nemzetkö-
zi Szövetségét6, másrészt jelenti az Európai Katolikus Egyetemek Szövetségét (Fé-
dération des Universités Catholiques Européennes, FUCE)7; végül harmadik tagsá-
gunk a Catholic University Patrnership8-en (CUP) belül valósul meg. Mindhárom 
tagságunk és az azokon keresztüli együttműködéseink tágabb keretű célja, hogy 
egyszerre feleljünk meg a minden más egyetemre is vonatkozó szakmai és tudo-
mányos követelménynek, miközben többletet nyújtva, lényegi vonásokat kialakítva 
katolikus egyetemként kívánunk működni. 

A katolikus egyetemek fontos dokumentumokat tartanak irányjelzőnek és meg-
határozónak. A II. Vatikáni Zsinat Gravissimum educationis kezdetű deklarációja9 
a keresztény nevelésről szól. A dokumentum rövid terjedelmű, ugyanakkor nagy 
jelentőségű, s tisztázni kívánja a keresztény nevelés fogalmát, megjelöli felelőseit 

6  Az IFCU fennállásának éppen századik évfordulóját ünnepelhette 2024-ben. Több mint kétszáz 
felsőoktatási intézményt tudhat tagjai között, célja a katolikus egyetemek közötti kapcsolat erősítése, 
azok képviselete, akár más nemzetközi szervezetek irányában is. A szervezet honlapja: http://fiuc- 
ifcu.org/en/homepage-2/

7  A FUCE 1991-ben került megalapításra, több mint hatvan tagja van. Honlapja: http://fiuc-ifcu.
org/en/homepage-2/

8  A Catholic University Partnership 2004-ben alapult meg azzal a céllal, hogy általa poszt-kom-
munista országok katolikus felsőoktatási intézményei egymást kölcsönösen támogathassák, s egymás 
fejlődését inspirálják. A Partnership élén a Notre Dame Egyetem Nanovic Intézete áll (University 
of Notre Dame, Nanovic Insitute for European Studies). Tagjai még Ružomberok Katolikus Egyete-
me, a zágrábi Horvát Katolikus Egyetem, a lublini II. János Pál Pápa Egyetem, a tbilisziben működő 
Sulkhan-Saba Orbeliani Egyetem, s az Ukrán Katolikus Egyetem Lvivben. A szervezet honlapja: 
https://nanovic.nd.edu/about/catholic-universities-partnership/

9  Gravissimum educationis, A II. Vatikáni Zsinat deklarációja, 1965. október 28., https://www.
vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_gravissimum- 
educationis_en.html



A katolikus egyetemek útkeresése a 4. ipari forradalom idején 131

és eszközeit, s a különböző iskolatípusokra való utalásokon túl külön tárgyalja a 
katolikus egyetemeket és a teológiai fakultásokat. A dokumentum érdekes módon 
még nem szól arról, hogy az egyház oktatási intézményeinek katolikus identitását 
megóvni és ápolni szükséges, – effajta igényt a Szentszék csak később, az 1960-as 
évek végén kezdett el artikulálni. Fontos megemlíteni azt a dokumentumot, amely 
az egyházi egyetemeket és fakultásokat szabályozza: Ferenc pápa hirdette ki 2018. 
január 29-én, s a Veritatis gaudium10 címet viseli. A Veritatis gaudium tulajdonkép-
pen a Szent II. János Pál pápa által 1979. április 15-én kiadott Sapientia christiana 
kezdetű apostoli konstitúció11 megújítására és néhány helyen történő módosítására 
hivatott. Kifejezetten a katolikus egyetemeket szabályozó dokumentum, a szintén 
Szent II. János Pál pápa által 1990-ben kiadott Ex corde ecclesiae apostoli konsti-
túció12, amely a katolikus egyetemek alapvető identitás mozzanatait adja meg, cél-
jait jelöli ki, valamint az egyház és társadalom viszonya mentén beszél az egyetem 
szerepéről, kitérve az egyetemi pasztoráció súlyára és jellegére is. Egyik örök ak-
tualitású meglátása, hogy a katolikus egyetemek feladata annak értékelése, hogy az 
újabb és újabb ismeretek, felfedezések, találmányok, hogyan szolgálják az egyén és 
a társadalom javát. A különböző új szakismeretekkel mindig együtt adódnak ugyan-
is annak erkölcsi, etikai dimenziói, s ezen dimenziókra kell különös tekintettel len-
niük a katolikus egyetemeknek. Érdemes szó szerint felidézni a több mint harminc 
évvel korábban íródott szöveg azon részletét, amely a tudomány és a technológia 
gyors fejlődését említve gondolkodik a katolikus egyetemek tennivalóiról:

„Mai világunkban, amelyet a tudomány és technológia gyors fejlődése 
jellemez, a katolikus egyetem feladatai még fontosabbak és sürgőseb-
bek. A tudományos és technikai felfedezések hatalmas gazdasági és 
ipari növekedést eredményeznek, ez azonban elkerülhetetlenül igény-
li a hasonlóan fontos cél kutatását, annak garantálására, hogy az új 
felfedezéseket az egyén és az egész társadalom javára használják fel. 
Ha minden egyetem felelős a cél kutatásáért, a katolikus egyetemnek 
különösen meg kell felelnie ennek az igénynek: keresztény inspirációja 
segítségével a kutatás erkölcsi, lelki és vallási dimenzióival is rendel-
kezik, és a tudomány és technika eredményeit a teljes emberi személy 
perspektívájából méri fel.”13

10 Ferenc pápa: Veritatis gaudium, 2017. december 27. https://www.vatican.va/content/francesco/ 
en/apost_constitutions/documents/papa-francesco_costituzione-ap_20171208_veritatis-gaudium.
html

11  II. János Pál pápa: Sapientia christiana, 1979. április 15. https://www.vatican.va/content/john-
paul-ii/en/apost_constitutions/documents/hf_ jp-ii_apc_15041979_sapientia-christiana.html

12  II. János Pál pápa: Ex corde ecclesiae, 1990. augusztus 15. https://www.vatican.va/content/
john-paul-ii/en/apost_constitutions/documents/hf_ jp-ii_apc_15081990_ex-corde-ecclesiae.html

13  Uo. 7-es pont.



Vincze Krisztián132

4. A katolikus egyetemek útkeresésének konkrétumai

Ha újból kifejezetten a 4. ipari forradalom mentén felmerülő kihívásokra és a ka-
tolikus egyetemek válaszreakcióira fordítjuk figyelmünket, akkor egy három évvel 
korábban elindult kezdeményezést szükséges megemlíteni. 2021-ben a Salamancai 
Pápai Egyetem Európai Tanulmányok és Emberi Jogok Intézete14 hozta létre az EU 
és a mesterséges intelligencia etikai irányítása kutatócsoportot. A kutatócsoport 
elsődleges céljai között szerepel a mesterséges intelligencia társadalmainkra gyako-
rolt hatásának vizsgálata, miközben a csoport néhány tagja úgy döntött, kifejezetten 
arra a kérdésre összpontosít, hogy vajon a 4. ipari forradalom milyen módon érinti 
az egyetemet és annak feladatköreit. Ezen alprojekt Az egyetemek jövője a digitális 
korban név alatt fut; s tagjai – akik közül sokan nemzetközi bizottságok, tudomá-
nyos tanácsok és nemzetközi szervezetek tanácsadó testületeinek tagjai – a katoli-
kus egyetem digitális korban betöltött szerepéről, valamint az intézmények előtt álló 
kihívásokról és lehetőségekről gondolkodnak. Még ugyanebben az évben, 2021-ben 
az IFCU támogatását kérte a Salamancai Pápai Egyetem azért, hogy a tagegyete-
mekkel közösen indíthasson el olyan cselekvésorientált folyamatot, amely legvégül 
minden katolikus egyetem számára megfontolandó ajánlásokat fogalmazhat meg és 
gyűjthet egybe. Mindezen munkálatok előrehaladásáról a Salamancai Egyetem ku-
tatói folyamatosan tájékoztatják a Kultúráért és Nevelésért felelős Dikasztériumot.

Az említett fórumok tehát ajánlásokat fogalmaznak meg, amelyek egyelőre nem 
léteznek még végérvényes formában, de a katolikus egyetemek esetében általá-
nosságban képviselhető álláspontok státuszára tarthatnak igényt. Az eddigiekben 
körvonalazódott javaslattételek kiindulópontja a következő: A Világgazdasági Fó-
rum (World Economic Forum) szerint a jövő szakmáinak 75%-a még nem létezik, a 
Nemzetközi Munkaügyi Szervezet (International Labor Organisation) előrejelzése 
szerint 2030-ra a jelenlegi szakmák 30%-a automatizálódik, 2050-re pedig ez az 
arány eléri a 60%-ot. A McKinsey Company felmérései szerint az oktatási közpon-
tok 74%-a úgy véli, hogy a végzettjeik alkalmasak a munkaerőpiacra, azonban az 
egyetemen végzetteket foglalkoztató vállalatoknak csak 35%-a ért egyet ezzel az 
állítással. A digitális forradalom és a 4. ipari forradalom környezete megváltoztatta 
a tudás megszerzésének és terjesztésének módját. Tekintettel arra, hogy az egyetem 
a társadalom szolgálatában áll, vizsgálnia, elemeznie és értékelnie kell az egyes új 
technológiai vívmányok hatását. Az új munkahelyek létrejötte és sok más korábbi 
munkahely megszűnése miatt számos egyetemi szintű tananyagot újjá kell alakíta-
ni, a jelenlegi és jövőbeli munkaerőpiaci elvárásokhoz szükséges azokat igazítani. 
Mindez magától értetődő módon olyan oktatást igényel, amely magában foglalja a 
digitális készségek oktatását is.

14  Universidad Pontificia de Salamanca, Insituto de Estudios Europeos y Derechos Humanos. 
www.upsa.es.



A katolikus egyetemek útkeresése a 4. ipari forradalom idején 133

A javaslattételek tág keretét a következő megállapítások írják körül: Az elmúlt 
évtizedekben számos egyetem foglalkozott az üzleti jövőkép kialakításával, amely-
nek legfőbb célja a gazdasági előnyök növelése volt. E cél elérése érdekében a nem-
zetköziesedés alapvető szerepet játszott az egyetemek stratégiáiban, s részét alkotta 
a hallgatók célzott és egyre nagyobb létszámban való toborzása. A tanításnak, a ku-
tatásnak és a társadalom szolgálatának táplálnia kell egymást, különben az egyetem 
e három küldetése közötti összhang forog kockán. A mindennapi életünket átfor-
máló technológiai vívmányok többségét az egyetemeken képzett tudósok és szak-
emberek hozták létre. Intézményeinknek – az egyetemeknek – erkölcsi kötelessége 
olyan szakembereket képezni, akik a felelősségben és a szolidaritásban gyökerező 
jövőkép alapján új módszereket, eljárásokat, szoftvereket és eszközöket terveznek és 
használnak. Szintén ezek az intézmények a legalkalmasabbak egyben arra is, hogy 
tanulmányozzák és értékeljék az ilyen fejlesztések tervezésének és kivitelezésének 
lehetséges módjait.

Az egyetem, mint intézmény, megalakulása óta mindig is arra törekedett, hogy 
az emberekben egyetemes életszemléletet alakítson ki. Egyetemistának lenni, egye-
temi végzettséget szerezni kettős felelősséggel jár: egyszerre jelent személyes és 
ugyanakkor társadalmi felelősséget is. Éppen ezért nem elég, ha az egyetem a hall-
gatóknak olyan tudást nyújt, amely által jó szakemberek lesznek, hanem segítenie 
kell őket a kritikus gondolkodásban, bizonyos tendenciák jogosultságának, célsze-
rűségének, hasznosságának vagy éppen kártékonyságának felülvizsgálatában, s 
természetesen segíteni kell őket sajátos életszemléletük kialakításában is. Hiszen 
legvégül minden emberi cselekvésnek – legyen az ipari, gazdasági, technológiai – 
egyetemes értékeken és elveken kellene alapulnia!

Az alább csak vázlatosan, tulajdonképpen felsorolás jelleggel bemutatott javas-
latok a megszólított tagegyetemeknek címzett konkrét figyelemfelhívó pontokat 
tartalmaznak saját tevékenységeikhez, olykor konkrét intézkedéseket fogalmaznak 
meg, továbbá a tagegyetemek közötti lehetséges együttműködési cselekvésekre 
utalnak. A közös gondolkodás eddigi eredményeiből hat javaslati téma kerül most 
felsorolásra.

5. Az útkeresés eddigi meglátásai, megfogalmazódó javaslatai

Amire talán a legnagyobb szükségünk lenne jelenleg, – s nem véletlenül ez az első 
megemlített javaslat – az az, hogy a természettudományok és a humán tudományok 
közös víziója szülessen meg. A mai világnak nem természettudományos vagy böl-
csészettudományi képzettségű emberekre van szüksége, hanem olyan emberekre, 
akiket egyetemes látásmóddal, etikai és erkölcsi értékekkel és elvekkel, valamint a 
természettudományok és a bölcsészettudományok perspektíváival együttesen, a ta-
lálkozás kultúrájának szellemében nevelnek ki. Az egyetemeknek nemcsak a szak-



Vincze Krisztián134

ember képzés a feladata, hanem a hallgatók emberré nevelése, s annak biztosítása, 
hogy a diplomás végzettek egyben világnézettel bíró, ismereteik és szakterületük 
társadalmi hatásaival, az abból fakadó felelőségükkel tisztában lévő emberek legye-
nek.

A második javaslat origója, hogy az új, mesterséges intelligencián alapuló tech-
nológiák minden eddiginél nagyobb kihívást jelentenek a felsőoktatás számára, me-
lyek közül az egyik legmarkánsabb a ChatGPT. Amellett, hogy meg kell találni a 
módját annak, hogy az egyetemi hallgatók azt a becsületesség keretein belül hasz-
nálják, az oktatóknak kell alaposan átgondolniuk, hogy egyáltalán milyen tudást 
és készségeket szeretnének átadni a hallgatóknak. Tisztázandó tehát, hogy miben 
állnak az oktatók által átadott kompetenciák és a számítógépekből, az internetes 
és digitális fórumokról kinyerhető ismeretek lényegi különbségei. Ezzel összefüg-
gő következmény, hogy az egyetemeknek az új technológiák és az új pedagógiai 
módszerek használatára vonatkozó naprakész képzést kellene nyújtaniuk az oktatók 
számára, hogy időszerűbb és a mai körülményekhez mérten alkalmasabb legyen 
tevékenységük. A digitális technológiák használatára vonatkozó etikai normák ki-
dolgozása szintén – elsősorban – a ChatGPT okán vált sürgetővé.

A harmadik javaslati téma első lépésben a társadalom- és bölcsészettudományok 
(SSH) bizonyos tantárgyaival kapcsolatban állapítja meg, hogy azoknak lényegi ele-
meiből tulajdonképpen bármely képzés tantervébe érdemes lenne beépíteni, hogy 
segítsük azokkal az egyetemi hallgatókat látókörük tágításában, továbbá, hogy a 
szakismeretek etikai és társadalmi kihívásaira érzékenyítsük őket. Érdemes mérle-
gelni azt a javaslatot is, mely szerint kifejezetten tudományfilozófiai kurzusokat le-
hetne az adott képzések curriculumába bevezetni, hogy általuk a hallgatók képesek 
legyenek kritikusan szemlélni saját tudományukat, lássák az általuk választott és ta-
nult tudomány értékeit és korlátait, s azt, hogy azok hogyan állíthatók az emberiség 
szolgálatába. A katolikus egyetemeknek katolikusnak kell lenniük és maradniuk ab-
ban az értelemben, hogy mindent az evangéliumi értékek szem előtt tartásával és az 
etika hangsúlyozásával tanítanak, kutatnak és fejlesztenek, így az egyház társadal-
mi tanításának tanulmányozását be lehet vezetni bármely képzési terület tantervébe.

Az egyház szociális tanítását (4) természetesen nemcsak tanítani szükséges és 
érdemes, hanem konkrét gyakorlatba is át kell azt ültetnünk egyetemi szinten. Ez az 
ajánlások szerint konkrétan jelenti a szegények, a marginalizáltak, a kirekesztés ve-
szélyének kitett csoportoknak a tanulás esélyéhez való eljutásban való segítését és a 
képzés végéig való támogatásukat, akár ösztöníjak alapításával, kvóták kialakításá-
val, fókuszált hallgatói toborzás megvalósításával. Másrészt a testvéri intézmények 
közötti szolidaritás szellemében ösztönözni kell a közép- és alacsony jövedelmű 
országokban található más katolikus egyetemekkel való konkrét együttműködési 
programokat és tevékenységeket!

Újabb javaslat (5) annak a humánerőforrás-politikának a támogatása, amely ha-
tékonyan lehetővé teszi a kutatók, oktatók, dolgozók számára, hogy intézménye-



A katolikus egyetemek útkeresése a 4. ipari forradalom idején 135

inkben összeegyeztethessék a munkát és a családi életet. Gyakran említjük, hogy 
a katolikus egyetemek képzésében a diákoknak, hallgatóknak a teljes személyi di-
menzionalitású képzése a cél. Csakhogy ehhez olyan oktatói gárda kell, amelynek 
tagjai önmaguk egészséges személyiségű egyensúlyát már birtokolják munka és 
család pólusának vonatkozásában. Az ideális oktató, kutató nyilvánvalóan saját fizi-
kai és mentális egészségének tükrében válhat egyre jobb tudásközvetítővé!

Kétség nem fér hozzá, gondoskodni szükséges arról, hogy az oktatók és kutatók 
munkájukba való belépésekor, munkájuk értékelésekor és díjazásakor felelősségtel-
jesen használjuk a kutatási és az oktatási tevékenységi mutatókat. Ugyanakkor nem 
szabad a publikált cikkek, a nagy impact faktorú folyóiratokban megjelent cikkek 
számát vagy a kutató Hirsch-indexét kizárólagos mutatóként használni, mivel ezek 
a mutatók nemcsak elfogultak és manipulálhatók, hanem hozzájárulnak a publikálj 
vagy vessz el (publish or perish) mottójú, több szempontból káros kimenetelű ver-
seny felfokozásához is. 

Végül a nemzetköziesítéssel kapcsolatban megfontolásra ajánlott javaslat (6) az, 
hogy a katolikus egyetemeknek növelniük kell jelenlétüket a legfontosabb nem-
zetközi fórumokon és nemzetközi szervezetekben, hogy megvédjék, illetve egy-
általán képviselhessék a katolikus egyház értékeit és elveit. Ajánlatos a katolikus 
egyetemek konzorciumainak létrehozása – kihasználva a katolikus egyetemek vi-
lágméretű hálózatát – azzal a céllal, hogy közös egyetemi képzéseket nyújthassa-
nak akár alap-, mester- vagy doktori képzések szintjén. Magától értetődő olyan 
nemzetközi kutatócsoportok létrehozása, amelyek dedikáltan a 4. ipari forradalom 
társadalmakra gyakorolt hatásait és következményeit tanulmányoznák. Tekintettel 
a katolikus egyetemek öt kontinenst átfogó hálózatára, kívánatos lenne a mobilitás 
és a tudáscsere előmozdítása érdekében létrehozni egy ún. „Látogatói Akadémiai 
Programot”.

6. Konklúzió

Amint a leírtakból kitűnik, az útkeresés folyamatában még sok válasz várat magára, 
s nem túlzás kijelenteni, a folyamatosan tudatossá váló problémákkal kapcsolatos és 
egyre pontosabban megfogalmazható kérdések feltevése is komoly feladatot jelent 
még számunkra. Kíváncsian várjuk annak a dokumentumnak a megszületését, ami 
majd végérvényes és árnyaltabb formában határozza meg a katolikus egyetemekre 
vonatkozó javaslatokat. A hat megemlített javaslati téma felelevenítésekor pedig a 
Pázmány Péter Katolikus Egyetemen dolgozva könnyen észlelhetjük, hol élvezünk 
már bizonyos előnyöket katolikus egyetemi identitásunk építésében, s hol vannak 
olyan hiátusaink, amelyeken érdemes lenne változtatnunk.





137

TARTALOMJEGYZÉK

Vincze Krisztián
Köszöntő	 5

Török Csaba
Hit, kultúra és a tudás két formája	 7

Schlett András
Korunk kultúrmorfológiája – a Szentatya
Pázmány Péter Katolikus Egyetemen elhangzott beszédének tükrében	 16

Gárdonyi Máté
Ferenc pápa társadalmi tanítása és a szociális kérdés argentin tapasztalata	 31

El Beheiri Nadja
Törekvés az igazságra: Ferenc pápa, Romano Guardini és Ulpianus	 41

Cserey György
A mesterséges intelligencia emberközpontú használatának kihívásai	 49

Iván Kristóf
Bionikai kutatás-fejlesztés az ember szolgálatában	 63

Almási Zsolt
(Invokációs) technológia, technokrata paradigma és az egyén	 70

Botos Máté
A konzumizmus kísértete. Az Egyház válasza
a fenntarthatatlanságra mint morális problémára	 82

Kuminetz Géza
A tudomány látóhatára és a tudósok, államférfiak felelőssége
– Katolikus szemmel (Avagy egy emberléptékű tudomány lehetősége)	 94

Lázár Kovács Ákos
Szimfónia az egyetemesség nélküli egyetemhez	 111

Vincze Krisztián
A katolikus egyetemek útkeresése a 4. ipari forradalom idején	 127





139

A KÖTET SZERZŐI

Almási Zsolt, PPKE-BTK, egyetemi docens, tanszékvezető

Botos Máté, PPKE-BTK, egyetemi docens, tanszékvezető

Cserey György, PPKE-ITK, egyetemi tanár, dékán

El Beheiri Nadja, PPKE-JÁK, egyetemi tanár, tanszékvezető

Gárdonyi Máté, PPKE HTK, egyetemi tanár, tanszékvezető

Iván Kristóf, PPKE-ITK, egyetemi docens

Kuminetz Géza, PPKE, egyetemi tanár, rektor

Lázár Kovács Ákos, PPKE-BTK, egyetemi docens, intézetvezető, 
tanszékvezető

Schlett András, PPKE-JÁK, egyetemi docens

Török Csaba, PPKE-HTK, egyetemi tanár

Vincze Krisztián, PPKE-HTK, egyetemi tanár, tanszékvezető





SZENT ISTVÁN TÁRSULAT

Nagy örömmel és tisztelettel köszöntök mindenkit a Pázmány Péter 
Katolikus Egyetem emlékkonferenciáján, amellyel Ferenc pápa a 
tavalyi évben egyetemünkön tett látogatásának és elhangzott beszé-
dének tisztelgünk. Őszentsége 2023. április 23–25. között apostoli 
látogatást tett Magyarországon, amellyel kapcsolatban a teljes ma-
gyar egyház fejezte ki háláját akkor is, amikor a pontos évforduló 
dátumára hirdette meg azt a nemzeti zarándoklatot, amelyen nagy-
számban vettek részt főpásztoraink és híveink, Rómában képviselve 
az itthoni teljes katolikus közösséget.

A katolikus egyetemek életét, működését, identitását meghatározó, 
normákkal is szabályozó dokumentum az az 1990-ben kihirdetett Ex 
corde ecclesiae, amelynek 32-es pontja így fogalmaz: „A katolikus 
egyetem, mint bármely más egyetem, szervesen épül az emberi tár-
sadalomba. Az Egyház szolgálatának kifejtése során és mindig saját 
illetékességén belül, az a hivatása, hogy mind hatásosabb eszköze 
legyen az emberek és a társadalom kulturális fejlődésének. Kutatási 
tevékenységei közé tartozik a súlyos kortárs problémák tanulmányo-
zása.” Mai emlékkonferenciánk, az elhangzó előadások – harminc-
négy évvel az Ex corde ecclesiae megjelenése után – abban szeret-
nének segíteni bennünket, hogy az aktuális, létezésünket övező és 
meghatározó kortárs problémákat mélységükben tanulmányozzuk 
azzal a reménnyel egybekötve, hogy egyetemként nemcsak érzé-
keljük e problémákat, hanem ötleteinkkel, munkánkkal, akadémiai 
tevékenységünkkel embertársaink és a társadalom kulturális fejlő-
déséhez valóban hozzájárulhatunk.
	 Dr. Vincze Krisztián
	 rektorhelyettes

KORUNK EMBERE, KULTÚRÁJA,
S EGYETEMEINEK KÜLDETÉSE

KO
RU

N
K 

EM
BE

RE
, K

U
LT

Ú
R

ÁJ
A,

 S
 E

GY
ET

EM
EI

N
EK

 K
Ü

LD
ET

ÉS
E

FERENC PÁPA A PÁZMÁNY PÉTER KATOLIKUS
EGYETEMEN  ELHANGZOTT ÜZENETÉNEK EMLÉKÉRE

RENDEZETT KONFERENCIA TANULMÁNYAI

FERENC PÁPA A PÁZMÁNY PÉTER KATOLIKUS
EGYETEMEN  ELHANGZOTT ÜZENETÉNEK EMLÉKÉRE

RENDEZETT KONFERENCIA TANULMÁNYAI

Ára: 1800 Ft


	Korunk embere - B1
	Korunk embere - 1-4
	Korunk embere - 5-6
	Korunk embere - 7-15
	Korunk embere - 16-30
	Korunk embere - 31-40
	Korunk embere - 41-48
	Korunk embere - 49-62
	Korunk embere - 63-69
	Korunk embere - 70-81
	Korunk embere - 82-93
	Korunk embere - 94-110
	Korunk embere - 111-126
	Korunk embere - 127-136
	Blank Page

	Korunk embere - 137-140
	Blank Page

	Korunk embere - B4

